## رضكا هئلال



دارالشروقــــ

المسكن المؤسسة المسكرية والإسلام المسلم

الطبعكة الأولحث 1819 هـ - 1999م

ميست جرا عوق الطنب محسد عوظة

# © دارالشروقــــ

أستسها محدالمعتلم عام 197۸

القاهرة ۸ شارع سبویه المصری رامة العدویة ـ مدینة نصر ص ب ۱۳۳۳ للاوراما ـ تلیمون ۲۰۲۳۹۹ ـ فاکس ۲۰۷۰۹۷ (۲۰) میروت ص ب ۸۰۱۶ ـ هاتف ۱۱۵۵۹ ـ ۸۱۷۲۱۳ فاکس ۱۱۷۷۸ (۱۰)

## إهـــداء

إلى كل المهمومين بالحداثة والديمقراطية في دار الإسلام

#### شکر

يتقدم المؤلف بالشكر إلى صحيفة «الأهرام» التي أوفدته ، مرارا، إلى تركيا لمتابعة ما يحدث هناك، وللكتابة عن تركيا من الداخل.

كما يشكر البروفيسور سيفى تشان رئيس معهد السياسة الخارجية فى أنقرة، الذى وفر له منحة البحث بالمعهد، والسفير إسماعيل سويسال رئيس مركز دراسات الشرق الأوسط فى إسطنبول لما أسداه للمؤلف من خدمة ومساعدة، والصحفية عائشة كاربات لما بذلته من وقت وجهد وعون.

### مدخل الجيش والإسلام والحداثة في تركيا

عندما زرت تركيا للمرة الأولى عام ١٩٨٢، كان قد مضى ما يزيد على عام ونصف العام على الانقلاب العسكرى الذى قاده الجنرال كنعان إيفرين.

ومنذ أن وطِئت قدماى مطار إسطنبول، هالنى منظر أفراد الجيش بأسلحتهم فى أرض المطار وردهة الوصول، ثم فى الشوارع والميادين التى مررت بها، حتى الفندق الذى نزلت به فى ميدان «تقسيم».

وكان الانطباع ، وقتها، أن العسكر قد خرجوا من ثكناتهم ولن يعودوا إليها في الأمد المنظور، وأن «الطغمة العسكرية» ستقود البلاد من خلال «حكم عسكري».

وكما يحدث بعد كل انقلاب، جرى حل الأحراب السياسية ومصادرة ممتلكاتها، وحل البرلمان، وحظر اتحادات نقابات العمال، وإدارة البلاد من خلال المجلس عسكرى، ولكن الطغمة العسكرية لم تكتف بذلك، بل أقالت العمد وأعضاء المجالس المحلية الذين كان عددهم يصل إلى ١٧٠٠، وأغلقت الصحف بما فيها صحيفة الجمهور ييت، التي أسسها اأتاتورك، نفسه، واعتقلت ما يزيد على ١٢٠ الفا من الأتراك غير المرغوب فيهم، وفيصلت ٣٠٠ من أساتذة الجامعات وحرمتهم من معاشاتهم ومنعتهم من العمل في أي وظيفة أساتذة الجامعات تعذيب واسعة النطاق ، شملت قادة أحزاب السلامة الوطني (الإسلامي) والحركة الوطنية (الفياشي) والعمال التركي (اليساري) وأصدرت المحاكم العسكرية أحكاما بالإعدام في حق ٣٦٠٠ شخص.

غير أنه في شهر يوليو عام ١٩٨٢، صدر دستور جديد، وسُمح بتكوين أحزاب جديدة. وفي العام التالي، انتخب الجنرال إيفرين رئيسا للجمهورية، وفار في الانتخابات البرلمانية، حزب الوطن الأم، بزعامة (المهندس) تورجوت أورال الذي أصبح رئيسًا للحكومة.

وهكذا، عاد الجيش إلى ثكناته، بعد قيامه بانـقلاب سبتمـبر عام ١٩٨٠، مثلما حدث من قبل بعد انقلاب عام ١٩٦٠ وانقلاب عام ١٩٧١.

إلا أنه بعد ١٧ عامًا، عاد الجيش التركى للتدخل عام ١٩٩٧، لإقالة حكومة مدنية هي التي كان يرأسها الدكتور نجم الدين أربكان زعيم حزب الرفاه (الإسلامي)، ثم لحظر حزب الرفاه وحظر النشاط السياسي لقادته، وفرض قوانين وإجراءات لمكافحة «الإحياء الإسلامي» في تركيا.

وبمعنى آخــر ، عاد الجــيش التــركى لتنفيـــذ «انقــلاب مدنى» في الســياســة التركية، دون تولى مقاليد الحكم مباشرة من خلال «انقلاب عسكرى».

وقد ظللت منف ريارتي الأولى لتركيا عام ١٩٨٢، أتابع «الشان التركي» وأزور تركيا بين وقت وآخر، ألتقى قادتها من العسكر والمدنيين، ومثقفيها، في إطار المتابعة.

وظل السؤال: لماذا يتدخل الجيش، أي جيش ، في السياسة؟

إن هناك نظرية جاهزة، دائما، لتفسير تدخل الجيش، هي نظرية «المسلك الطبيعي»، كما صاغها روستو(١).

فالبيان رقم (١) لأى انقلاب ، يتضمن دائما أن الانقلاب هو «المسلك الطبيعي» لأن يتدخل جيش البلاد، لوضع حد نهائي للفوضي الاجتماعية

Dankwart A Rustow, The Military in Middle Eastern Society and Politics, in: S.Fisher (1) (ed), The Military in The Middle East, Columbus, Ohio, 1963, p.9.

والسياسية. وهنا ، تندرج تحت نظرية المسلك الطبيعى ثلاثة افتراضات الافتراض الأول هو وجود أزمة انتقال لا يمكن تخطيها إلا عن طريق الانقلاب لتغيير البناء الاجتماعى والنظام السياسى. ويتضمن الافتراض الثانى أنه ليست هناك قوة قادرة على إحداث التغيير المطلوب (باستثناء الجيش).

أما الافتراض الثالث، فمفاده أن الجيش لديه القدرة على إحداث التغيير.

وبمعنى ما، فإن الجيش يتدخل فى ظروف: وجود أزمة – مأزق، وغياب أو ضعف القوى الأخرى فى المجتمع التى يمكنها إحداث التغيير، وقدرة الجيش (وحده) على إحداث التغيير.

وكما يقول جون كامبل، فإن الجيش يتحرك، عادة ، للسيطرة على الحكم عندما يصبح قوة سياسية ضاربة تطغى على المؤسسات السياسية الأخرى، أى عندما يصبح أقوى الأحزاب والتحزبات السياسية أيا كان منشؤها وطبيعة تكوينها . فالجيش ، في الأساس، مؤسسة سياسية، وهو قوة الأمن الشرعية في البلاد وأداة السلطة في الدولة، وفيه يصهر شباب الوطن وتصهر فيه مزايا قادة البلاد (1).

بيد أن تدخل الجيش ومستوى تدخله (الحكم المباشر، الوصاية، الدور السياسى) أمر يرتبط بعلاقة الجيش بالمجتمع والدولة. لقد ركزت دراسات العلاقات المدنية - العسكرية في الغرب، على مسألة الرقابة المدنية على الجيش، وتحديدًا، أدوار السلطتين التنفيذية والتشريعية في قرارات العمليات العسكرية وميزانيات الدفاع والأمن القومي، وهذا طبيعي ، لاختلاف نموذج علاقة الجيش بالمجتمع والدولة في الغرب عن نموذج تلك العلاقة في المجتمعات الأقل تطورًا.

<sup>2-</sup>John C.Campbell, The Role of the Military in the Middle East: Past Patterns and New (1) Directions, in: S. Fisher (ed) The Military in The Middle East, Columbus, Ohio State University,pp.105-114.

وهناك من يرجعون طبيعة العلاقة بين الجيش من ناحية والمجتمع والدولة من ناحية أخرى، إلى طبيعة تركيبة الجيش نفسه.

تتعدد تلك النماذج في:

- (١) النموذج القبلي، أي الجيش الذي تسيطر عليه القبائل.
- (٢) النموذج الفئوى، الذى تسيطر عليه فنات عرقية أو دينية.
- (٣) النموذج التحريري، الذي يتبلور خلال حروب التحرير الوطنية.
- (٤) النموذج القومى، الذى يصبو إلى إقامة دولة قومية ضمن الحدود التى يعمل فيها ، بعد حروب تحرير ضد الاستعمار ـ الاحتلال.

ويقدم الجيش التركى مثالاً للنموذج القومى، حيث قاد «تتريك» تركيا بعد هزيمتها في الحرب العالمية الأولى ، وتحرير تركيا الحالية من احتلال جيوش الدول المتحالفة.

وفى النموذج القومى، تصبح «العسكرية» موضع شرف واعتزاز قوميين، وتتكون نظرة خاصة للعسكر عن أنفسهم ودورهم فى المجتمع، تجعل الضباط ينظرون إلى الساسة التقليديين نظرة اللامبالاة، بل الازدراء أحيانًا. ووفق هذا التصور، تصور العسكريين عن أنفسهم وعن السياسيين، فإن الجيش «أداة إجماع» على المستوى القومى، بينما يتنافس السياسيون على مصالحهم أو مصالح من يمثلونهم. وهذا التصور، يفسح المجال أمام الجيش للتدخل فى السياسة، كلما تراءى له أن الصراع بين السياسيين قد أوصل البلاد إلى أزمة مأزق، أو إلى انفراط «الإجماع القومى». فالجيش بطبيعة تكوينه وفلسفة وجوده يسعى إلى الإجماع.

لقد كان صمويل هانتجتون ، من أوائل من أشاروا إلى الارتباط بين طبيعة تركيبة الجيش من ناحية وطبيعة العلاقة بين الجيش والدولة من ناحية أخرى.

ففى كتابه «العسكرى والدولة»، الصادر عام ١٩٥٧، اعتبر هانتهجتون أن الضباط فى العصر الحديث هيئة محترفة، وأن الضابط العسكرى فى العصر الحديث رجل محترف. وتوصل هانتجتون إلى أن «الاحترافية» هى الجوهر فى فهم العلاقات المدنية العسكرية . فكلما بلغت الاحترافية مدى أعلى كانت الرقابة المدنية على العسكر أعلى (١).

واعتمادًا على تحليل هانتجتون ، ميز بيرلميوتر بين ثلاثة نماذج لعلاقة الجيش بالدولة والمجتمع على أساس ثلاثة نماذح لطبيعة الجيش (٢):

أولا - الجيش البريتورى. ويشير مفهوم «البريتورية» إلى الاتجاه عند العسكريين للتدخل في شئون الدولة. وهذا المصطلح مأخوذ من كلمة «بريتورى» التي تعنى الجندى في الحرس الإمبراطورى الروماني الذي قام بخلع وتنصيب الإمبراطور.

ثانيا \_ الجيش المحترف، وهو موجود بدرجة رئيسية في الدول الصناعية التي تتمتع بعلاقات مدنية \_ عسكرية تقوم على فرض السيادة المدنية على العسكريين. ويختلف عن الجيش البريتورى الذي يمارس سلطة سياسية مستقلة لضعف السلطة المدنية.

ثالثا \_ الجيش الثورى المحترف، وهو ليس وكيلا بيروقراطيا للنظام، ولا يهدد الحرس البريتورى، وإنما هو طرف نظير ومستقل في الحكومة في بلد يشمل فيه العنصر الأيديولوجي القومي المجتمع كله، مثل جيش التحرير الشعبي الصيني وجيش الدفاع الإسرائيلي (٣).

Samuel P.Huntington, The Solider and the State, New York, Vintage, Randon House, (1) 1957,p.19

Amos Perlmutter, The Military and Politics in Modern Times, New Haven, Yale University Press, 1977.

Amos Perlmutter and V P.Benntt, The Political Influence of the Military, New Haven (7) Yale University Press, 1980.

غير أن بيرلميوتر، يعتبر أن كل الجيوش «بريتورية» أى تدخلية بدرجة ما، وذلك بالرغم من حقيقة أنه فى الدول غير البريتورية تكون المؤسسات العسكرية غير مندفعة نحو عزل النظام المدنى، كما هو الأمر فى الدول البريتورية، وإنما نحو القيام بدور رئيسى، حتى لو كان على حساب جماعات آخرى فى عملية صنع سياسات الأمن الوطنى.

والحق أن درجة «تدخلية» الجيش، وإن كانت تتحدد بطبيعة الجيش (بريتورى أم لا) ، فإنها تتحدد- أساسًا- بطبيعة المجتمع والثقافة السياسية السائدة.

إن هناك عاملين رئيسيين يحددان مستوى الثقافة السياسية في أي مجتمع.

العاملُ الأول، هو مــدى احترام واستــمساك المواطنين بالمؤســسات والأدوار الحكومية المدنية أي مدى قبول واعتراف المواطنين بشرعية النظام.

والعامل الثانى، هو مـدى حضور وتجذر المؤسسات المدنيـة، مثل الأحزاب السياسية والنقابات المهنية والعمالية والاتحادات والجمعيات، في المجتمع.

وكلما انخفض مستوى العاملين السابقين ، انخفض مستوى الثقافة السياسية في المجتمع . وبانخفاض مستوى الثقافة السياسية، يرتفع مستوى ودرجة التدخل العسكرى في الشئون العامة (۱). إذن، تعتمد درجة تدخلية الجيش على طبيعة المجتمع (مستوى الثقافة السياسية - المدنية) وطبيعة الجيش (مستوى الاحترافية والبريتورية). وتقدم لنا الحالة التركية تطبيعًا نموذجيا لهذا التصور النظرى.

فتدخل الجيش التركى، بالانقلاب العسكرى أو بمسمارسة دور سياسى أو بالوصاية على الحكومة المدنية، ليس إلا محصلة لأزمة تطور المجتمع التركى

S.E.Finer, The Man on Horseback: the Role of the Military in Politics, New York, Preag-(\) er,1962.

(إلى مجمع مدنى ـ حديث)، وللطبيعة الانتقالية للجيش التمركى ـ القومى (صراع البريتورية والاحترافية).

وليس الصراع المحتدم بين الجيش والإسلام السياسي إلا أحد مظاهر صراع الجيش والمجتمع المدنى، أو صراع الدولة والمجتمع.

لقد كان أهم مظاهر التراث العثماني أنه لم يكن هناك تمييز بين الجيش والدولة. فالقوة العسكرية في النظام العثماني كانت ركيزة الدولة. وكان السلطان وكبار موظفي الإدارة المركزية ورجال الجيش والموظفون من أبناء الدوشرمة (۱) والعلماء، يشكلون ما عرف في المصطلح العثماني باسم «الهيئة الحاكمة»، التي أطلق عليها اسم «العسكريين» أو «أهل السيف» ، بالرغم من أنها كانت تضم «الصفوة المدنية»، وكان أعضاء الطبقة الحاكمة من آل عثمان يعرفون أيضا باسم «العسكريين»، لأن طبيعة مهامهم كانت خلال القرن الأول من تاريخ الإمبراطورية، عسكرية بالضرورة (۲).

بيد أن الإنكشارية (٣) \_ الجيش العثماني- تحولوا إلى جيش (بريتورى) مع نهاية القرن الخامس عشر، ولجثوا إلى التدخل في السياسة حين خلعوا بايزيد الثاني وولوا سليسم الأول ثم ثاروا مرة أخرى في أوائل عهد سليمان، وحين توفي أجبروا سليم الثاني على الإغداق عليهم حين ارتقائه العرش.

كما تمرد الإنكشارية في عهد عشمان الثاني (١٦٢٢) ومصطفى الثالث (١٦٢٣) وإبراهيم (١٦٤٨) وأحسم الأول (١٧٣٠). ثم تمردوا على سليم الثالث (١٨٠٧) مما اضطره إلى الاهتمام بكبح جماح الإنكشارية وإنشاء فرقة

<sup>(</sup>١) الدوشرمة أساس أول تنظيم للجيش العثماني . . حيث كان يُجمع أطفال غير مسلمين ويجرى إعدادهم للمهام الإدارية والعسكرية ، بعد تحويلهم إلى الإسلام .

<sup>(</sup>٢) د. أحمد عبد الرحيم مصطفى، في أصول التاريخ العثماني، دار الشروق ط٢، القاهرة،١٩٩٣ ص ١٢١.

<sup>(</sup>٣) يني شرى بالتركية ، أي الجيش الجديد.

جديدة أطلق عليها «النظام الجديد» وتلقت تدريبها على النمط الأوروبى الحديث، إلا أن الإنكشارية قتلوه عام ١٨٠٨، حتى قضى عليهم محمود الثانى عام ١٨٢٦، الذى أنشأ جيشًا جديدًا، أصبح «جيش الدولة».

غير أن الجيش الجديد، مع دخول «عصر التنظيمات، في نهاية العقد الثالث من القرن التاسع عشر، سيصبح حامل وأداة «التغريب-التحديث، وصاحب نزعة بريتـورية في مواجهة السلطـان. فإصلاح التعليم، بدأ تحـديدا في الجيش وأبدى خريجو المدارس العسكرية المدنية توجها نحو المنموذج الغربي والمنحى الإصلاحي لإنقاذ دولتهم ـ الإمـبراطورية المتساقطة ، واعتبـروا أنفسهم حراس «التنوير» وأنهم ملزمون بإصلاحات سياسية إلى جانب «التحديث العسكري». وصعــدت هذه التطورات إلى السطح مع خلع السلطان عبد العــزيز عام ١٨٧٦ وحركــة المطالبة بالدستــور. وهناك من يعتــبرون أن ما حــدث عام ١٨٧٦ هو «انقلاب» وأن من قاموا به كانوا مصدر إلهام مهم لمن تبعوهم ، ومصدر شرعية لتدخيلات العسكريين اللاحقة. ولما علق السلطان عبد الحيميد الثياني العمل بالدستور، بدأ الضباط العمل لخلع السلطان وإعادة الحياة الدستورية، وكونوا جمعية سرية عرفت باسم لجنة «الاتحاد والترقى» عام ١٨٨٩. وقد ضمت الجمعية ضباطا، لعبوا أدوارًا حاكمة في تاريخ تركيا المعاصر مثل أنور باشا وجمال باشا ومصطفى كمال أتاتورك. وقادت الجمعية تمردا في شهري يونيو ويوليو عام ١٩٠٨، كان من نتيجته أن اضطر السلطان عبد الحميد لإعادة العمل بالدستور الذي كان أوقف العمل به قبل ٣٠ عامًا، فيما عرف باسم ثورة «تركيا الفتاة»، والتي كانت، في جوانب منها، استعادة لما حدث عام ١٨٧٦.

وفى حين أن ثورة تركيا الفتاة التى استمرت خلال السنوات العشر التالية، انتهت بهزيمة الإمبراطورية العثمانية فى الحرب العالمية الأولى، فإن الجيش التركى ظل المؤسسة المنظمة والقادرة على مقاومة غزو واحتلال القوى العظمى للبلاد . فبعد نزول القوات اليونانية «أزمير» وغزوها للأناضول الغربي في مايو

عام ١٩١٩، بدأت القوات الوطنية بقيادة مصطفى كمال أتاتورك فى تنظيم حركة المقاومة الشعبية. واستغرق الأمر ثلاث سنوات حتى تمكنت قوات أتاتورك من استعادة السلطة على كل مناطق الأناضول. وتوجت انتصارات أتاتورك العسكرية بانتصار دبلوماسى تمثل فى معاهدة لوزان فى يوليو عام ١٩٢٣، التى ضمنت اعتراف دوليا بالحدود التركية الجديدة. وفى ٢٩ من أكتوبر أسس «الغازى» مصطفى كمال «الجمهورية». وهكذا أصبح الجيش التركى الذى خاض حرب التحرير الوطنية جيشا قوميا وبريتوريا أيضاً.

ولئن كان الجيش هو الذى قاد حرب التحرير الوطنية ثم تأسيس تركيا الحديثة، فقد تغير وضعه خلال حكم «أتاتورك» في الفترة ١٩٣٨ ـ ١٩٣٨. فقد أرسى أتاتورك تقاليد «الجيش المحترف» الذى لا يسمح لضباطه بالانخراط في السياسة. إلا أن ذلك ارتبط بتقليد إعطاء الجيش دورا في حماية الدستور. إذ قررت المادة ٣٥ من اللائحة الداخلية للقوات المسلحة التركية أن واجب القوات المسلحة هو حماية وحراسة الحدود التركية، إضافة إلى حماية التعاليم التي قامت عليها الجمهورية التركية (تعاليم أتاتورك)، كما أن رئاسة السلطة التنفيذية لم تنفصل عن قيادة الجيش.

فأتاتورك، إضافة إلى كونه رئيس الدولة، كان قائدا للجيش، كما أنه كان يحمل رتبة «ماريشال» أى أنه ظل أعلى ضابط تركى في الرتبة العسكرية.

ولم تنفصل قيادة السلطة التنفيذية عن قيادة الجيش، إلا بعد وفاة أتاتورك . فالرئيس الذى خلفه، عصمت إينونو، بالرغم من أنه كان عسكريا ويحمل رتبة هجنرال، إلا أنه لم يكن الأعلى رتبة في الجيش ، إذ كان هناك الماريشال فورى شاقماق، الذى كان أتاتورك قد منحه هذه الرتبة عام ١٩٢١. للذك أصبح شاقماق القائد الجديد للجيش خلفا لأتاتورك.

وكان لانفصال رئاسة الجيش عن رئاسة الدولة، أثر بالغ في رسم دور

الجيش فى الحياة السياسية التركية حتى الآن. إذ أصبح الجيش مؤسسة ذات كيان خاص وقيادة مستقلة تراقب تصرفات السلطة التنفيذية، فى الوقت الذى ظل فيه دور للقوات المسلحة حسب لائحتها الداخلية فى حماية التعاليم التى قامت عليها الجمهورية التركية.

وعندما أحيل الماريشال شاقماق قائد الجيش، إلى التقاعد عام ١٩٤٤، اتجهت رئاسة الدولة (عصمت إينونو) إلى تأسيس سيطرة مدنية على القوات المسلحة، ونحو التحول من نظام الحزب الواحد إلى التعددية الحزبية.

وجاءت انتخابات عام ١٩٥٠ البرلمانية، لتسفر عن فور ساحق للحزب الديمقراطى وهزيمة حزب الشعب الجمهورى (حزب أتاتورك). وعكست تلك النتيجة سخط الشعب التركى على النخبة البيروقراطية-العسكرية، التى فرضت علمانية متطرفة، بشكل بيروقراطى- فوقى، وبالإرهاب أحيانًا، على مجتمع ظل فيه الإسلام تعبيرًا عن الهوية وأداة للترابط الاجتماعى والتضامنية ومصدرًا للقيم والعادات. وجعلت التسلطية السياسية وتدهور الأوضاع المعيشية، من استمرار النخبة البيروقراطية العسكرية أمرًا مستحيلًا. وكان فور الحزب الديمقراطي لنجاحه في استثارة السخط الشعبي ضد البيروقراطية العسكرية.

لقد قدم الحزب الديمقراطى نفسه -خلال سنوات المعارضة وإبان وجوده فى الحكم - على أنه يمثل الإرادة الشعبية ومصالح البرجوازية الصاعدة فى مواجهة «تسلطية» النخبة البيروقراطية العسكرية التى تشكلت فى أثناء حكم أتاتورك إينونو.

ورفض عدنان مندريس رعيم الحزب الديمقراطى ورئيس حكومته، مزاعم «الجمهوريين» بأنهم حراس إصلاحات أتاتورك، معتبرًا أن الأمة التركية هي الحارس الحقيقي للإصلاحات.

كما اعتبر مندريس أن حزب الشعب الجمهورى بالغ في حديثه عن مخاطر

الرجعية الإسلامية، بهدف إبقاء نظام الحزب الواحد لفترة أطول مما كان ضروريا. ومن ثم كانت العلمانية أداة لإثارة الأحقاء واضطهاد الناس.

إن الحزب الديمقراطى ومندريس فى تحديهما للنخبة البيروقراطية العسكرية، أطلقا قوى المجتمع. وارتبط ذلك، بعودة الإسلام، كأداة سياسية وظفها الحزب فى عقد الخسسينيات. ولم يكسن فى الحسبان أن عودة الإسلام، بعد سنوات القمع، ستكون البداية لأن يصبح الإسلام السياسى \_ فسيما بعد \_ المتغير المعادل للجيش والنخبة العلمانية فى السياسة التركية.

وانتهت تجربة الحزب الديمقراطي ومندريس ، بالانقلاب العسكري في عام ١٩٦٠ وإعدام مندريس واثنين من وزرائه.

لقد حاول الجيش ، إعادة خلق الظروف التى كانت قائمة قبل عام ١٩٥٠، بالإطاحة بحكومة منتخبة ديمقراطية وتبنى الاتجاه البيروقراطي- العسكرى فى التشريع والإدارة وإحياء الائتلاف بين الجيش والبيروقراطية.

إن الضباط الثمانية والشلاثين، الذين قاموا بانقلاب عام ١٩٦٠، لم يكونوا أصحاب نظرية محددة للتغييرين السياسي والاجتماعي في تركيا. ولكنهم كانوا مقتنعين، في الوقت ذاته بأن، الهدف \_ المطلوب، أبعد من تغيير الحكومة ، أي إعادة هيكلة النظام.

لقد شعر الضباط الأتراك، خاصة الصغار منهم، أن أولويات الحكم خلال سنوات الحزب الديمقراطى، أصبحت في غير صالح الجيش، بل إنهم شعروا بإهانة الحكم المدنى للجيش، مما دفع رئيس الأركان جمال جورسيل إلى الاستقالة. وبحلول منتصف الخمسينيات، تأثر الضباط الصغار بالاتجاه التضخمي للاقتصاد، وتدنى المكانة.

كما شعر الضباط، وهم من يعتمقدون بأنهم حراس الجمهورية الاتاتوركية،

بأن الحكومة المدنية (الحزبية) أصبحت عـاجزة عن حماية النظام (الجـمهورية ـ الاتاتوركية) أمام صعود التهديد الإسلامي للعلمانية الاتاتوركية.

وقد يبدو أن الإنجاز الأكبر للجيش من انقلاب مايو عام ١٩٦٠، أن الدستور الجديد أعطى الجيش دورا دستوريا، من خلال النص على تأسيس دم مجلس الأمن القومى ، والذى تكون فعلاً عام ١٩٦٢، ليرأسه رئيس الجمهورية (أو رئيس الوزراء خلال غياب رئيس الجمهورية)، وبعضوية رئيس الأركان وقادة القوات البرية والبحرية والجوية وقائد الجندرمة. وأعطى المجلس الحق في تقديم النصائح للحكومة في مسائل الأمن الداخلية والخارجية.

وللالك، عندما دخل البناء السياسى الذى أعاد العسكريون هيكلته فى أزمة ـ مأرق، وجهت قيادة الجيش فى ١٢ من مارس عام ١٩٧١، ملكرة إنذار إلى رئيس الوزراء سليمان ديميرل بإجراء إصلاحات اقتصادية واجتماعية سريعة من أجل القضاء على أسباب المتذمر والفوضى، وإلا فإن الجيش، كما أوردت المذكرة-الإنذار، سيمارس حقه (الدستورى) ويتسلم مقاليد الحكم. وعرف ذلك الانقلاب (انقلاب مارس عام ١٩٧١) بانقلاب المذكرة. إذ تسلم الجيش مقاليد الحكم دون تحريك دبابات وقوات. غير أن الجيش لم يحكم مباشرة، واكتفى بتوجيه حكومتين من التكنوقراط، ثم عاد الحكم المدنى عام ١٩٧٣، بحكومة أجاويد (حزب اليسار الديمقراطى) وأربكان (حزب السلامة الوطنى ـ بحكومة أجاويد (حزب اليسار الديمقراطى) وأربكان (حزب السلامة الوطنى ـ الإسلامي).

غير أن الحكم المدنى ـ بعد الحكم البيروقراطى العسكرى - خلال السبعينيات، لم يحل الأزمة - المأزق أى العنف السياسى والأزمة الاقتصادية . ومن جديد، تحرك الجيش التركى، للقيام بالانقلاب الثالث في ١٢ من سبتمبر عام ١٩٨٠، مستفيداً من دروس انقلابى عامى ١٩٦٠ و١٩٧١. ففى انقلاب عام ١٩٧٠، حدث صراع بين الطغمة الانقلابية . وفى انقلاب عام ١٩٧١، لم

يسيطر العسكريون على السلطة مباشرة ، بل كانت السلطة مشاركة بين العسكريون قبل تفكك النظام العسكريون قبل تفكك النظام السياسي المدنى تمامًا، وكان التدخل دون خطة واضحة للعمل.

لذلك، كان انقلاب عام ١٩٨٠ بقيادة رئيس الأركان (إيفرين) وهيئة الأركان حـتى لا يحدث انقـسـام داخل الجيـش. وجاء الانقـلاب بعـد تفكك النظام السياسى المدنى، بالسيطرة التامة للجيش على النظام، وبخطة مـحددة للعمل جرى الاتفاق عليها قبل أن يقرر الجيش الانقلاب.

لقد كانت ذريعة الانقلاب هي عجز السياسيين المدنيين عن حماية النظام الجمهوري الاتاتوركي العلماني وانتشال البلاد من الارمتين الاقتصادية والسياسية وتصاعد التطرف في الشارع التركي. وحدث انقلاب عام ١٩٨٠، بعد ستة أيام، من انعقاد مهرجان «تحرير القدس» الذي أقامه حزب السلامة الوطني (الإسلامي) بزعامة أربكان بحضور مائة ألف شخص، دعوا إلى هدم النظام العلماني وإقامة دولة إسلامية على أنقاضه.

ولذلك ، قام قائد الطغمة الانقلابية، إيفرين، بحظر الأحزاب السياسية ومحاكمة زعمائها وسجنهم. وأبى قادة الجيش إلا أن يفرضوا إطاراً جديدا للحركة السياسية ودستورا جديدا، قبل إعادة السلطة للمدنيين بانتخابات عامة في نوفمبر عام ١٩٨٣.

فالدستور الجديد(عام ١٩٨٢) مشل تراجعا عن دستور عام ١٩٦٠، إذ ركز السلطة في قبضة السلطة التنفيذية وزاد من سلطات رئيس الجمهورية ومجلس الأمن القومي . كما قيد الدستور الجديد حرية التعبير وحرية التنظيم باعتبارات كشيرة من قبيل المصلحة القومية والنظام العام والأمن القومي وتهديد النظام الجمهوري.

وبعد أن تشكلت حكومة مدنية بزعامة تورجوت أوزال الذي فاز حزبه

«الوطن الأم» في الانتخابات ، ضمن رئيس الدولة الجنرال إيفرين الذي قاد الانقلاب، استمرار الجيش في الإشراف على الحياة السياسية، من خلال القانون العسكرى الذي استمر لفترة لتسهيل سيطرة الجيش.

وكمان من نتائمج انقلاب عمام ١٩٨٠، تكريس دور الجميش في السياسمة التركية، باعتباره «الحمارس» للنظام الجمهوري الأتاتوركي العلماني، و«الحامي» للاستقرار السياسي، و«المنقذ» من فساد النخبة السياسية.

وبالرغم من ذلك، لم يحل انقلاب عام ١٩٨٠، مأزق التعامل مع الإسلام السياسى. لقد شعر قادة الانقلاب بخطورة «الإسلام السياسى» كأيديولوجيا وكحركة متأصلتين فى المجتمع التركى، وذلك ما ظهر فى مؤتمر تحرير القدس الذى نظمه حزب السلامة الوطنى (الإسلامى)، وقام الانقلاب فى أعقابه. واتجه تفكير قادة انقلاب عام ١٩٨٠ إلى قعلع الطريق على «الإسلام السياسى» من خلال طرح إسلامى آخر، وتوظيف الإسلام لإعادة صوغ الأيديولوجيا الرسمية بعد أن تبين عجز الأيديولوجيا الأتاتوركية عن تأطير الحياة اليومية.

وهنا ظهر طرح االإسلامية المستذلة؛ الذي تبناه تورجوت أورال طمعًا في إحداث السوية تاريخية؛ بين الأتاتوركية والإسلام في تركيا.

وكان أوزال يهدف بطرح الإسلامية المعتدلة إلى ضرب اليسار من جهة ، والحد من الراديكالية الإسلامية الصاعدة في تركيا بعد نجاح الثورة الإسلامية في إيران (عام ١٩٧٩) من جهة أخرى، وصياغة إطار أيديولوجي أشمل من إطار القومية ـ الاتاتوركية التركية، من جهة ثالثة .غير أن طرح «الإسلامية المعتدلة» انتهى بوفاة أوزال، ليصبح البديل هر طرح «الرفاه الإسلامي» كما عبر عنه نجم الدين أربكان. واعتمد طرح الرفاه الإسلامي على مقولة النظام العادل (أي الإسلامي) كنقيض لـ «النظام العلماني ـ الغربي» في الداخل ومع الخارج وفي الإسلامي) كنقيض لـ «النظام العلماني ـ الغربي» في الداخل ومع الخارج وفي الاقتصاد والسياسة . واستطاع حزب الرفاه الإسلامي الفور بأكثر من ١٩٪ من

الأصوات فى الانتخابات البلدية عام ١٩٩٤. ثم كان الانتصار الاكبر للرفاه فى الانتخابات السنيابية التى جرت فى ٢٤ من ديسمبر عام ١٩٩٥، إذ فار بسبة ٢١٪ من الأصوات، واحتل المركز الأول، لتسنح الفرصة التاريخية أمام الرفاه لتشكيل حكومة جديدة فى يونيو عام ١٩٩٦، برئاسة «إسلامى» هو نجم الدين أربكان، للمرة الأولى فى تاريخ تركيا الحديثة.

وبالمفارقة ، فإن طرح «الإسلامية المعتدلة» الذي أعقب الانقلاب العسكرى عام ١٩٨٠ وتبناه أوزال، قد مهد الطريق أمام طرح «النظام العادل» الذي تبناه حزب الرفاه الإسلامي بزعامة أربكان ، للوصول إلى السلطة.

غير أن وصول الرفاه الإسلامي إلى الحكم، قاد إلى مواجهة مباشرة بين الجيش والإسلام السياسي. وزاد من حدة المواجهة إحساس الجيش بخطورة تغلغل الرفاه في المجتمع (التعليم والاقتصاد والمؤسسات المدنية) بل داخل المؤسسة العسكرية ذاتها. وكان أن تدخل الجيش بأن عرض قادة الأركان على مجلس الأمن القومي في ٢٨ من فبراير عام ١٩٩٦، ١٨ إجراء يجب على الحكومة أن تطبقها، لمكافحة انتشار الإسلام السياسي. وكان خيار الجيش هو إبعاد أربكان وحزب الرفاه عن الحكم في خطوة أولى، وذلك ما حدث في يونيو عام ١٩٩٧. ثم إبعاد الرفاه وأربكان عن السياسة بوجه عام في خطوة ثانية، وذلك ما حدث بقرار المحكمة الدستورية في ١٦ من يناير عام ١٩٩٨ بحظر حزب الرفاه ومنع أربكان وسبعة من قادة الحزب من ممارسة العمل السياسي لمدة خمس سنوات. وكانت الخطوة الثالثة، هي الإنذار الذي وجهته رئاسة أركان القوات المسلحة إلى الحكومة ، باتخاذ سلسلة من الإجراءات المافحة التيار الإسلامي في ٢٠ من مارس عام ١٩٩٨.

وبذلك يكون الجيش قد استعاض عن «الانقلاب العسكرى» بـ «انقلاب مدنى» في المواجهة مع «الإسلام السياسي» ولكن، «الانقلاب المدنى» الذي نفذته المؤسسة العسكرية، لم ينه الصراع بين الجيش والإسلام السياسي.

لقد أرست «الأتاتوركية» في تركيا وحدة سرمدية بين الجيش والدولة والأمة، ترسخت في الدستور التركى . فخلافًا للتطور الاجتماعي في الغرب، حيث تنشئ الأمة دولتها وجيشها، وحدت الأتاتوركية بين الدولة والأمة في وحدة لا تنفصم . وكان الجيش هو صانع الدولة صانعة الأمة . وفي إطار الصيغة التوحيدية للجيش ، أي تتريك وعلمنة تركيا الأمة ، كان يتم استبعاد الإسلام وتهميش دوره في تنظيم حياة الجماعة سياسيا واقتصاديا.

كما ربطت الأتاتوركية بين تحديث وتغريب تركيا، وإبعاد الإسلام عن صياغة هوية وتوجهات الجماعة التي كانت تصف نفسها بالإسلام قبل الدولة القومية. وترتب على ذلك تهميش دور الجماعة –الأمة وإقصاؤها عن حقل الصدارة والفاعلية في عملية تحديث المجتمع. ومن هنا، ما كان ممكنًا للنظام الأتاتوركي التوحيدي الاستبعادي، إلا أن يواجه دائما بعودة ما يستبعده، أي الإسلام. وذلك ما حدث بعد وفاة أتاتورك، ثم مع تحول النظام السياسي إلى التعددية الحزبية في الخمسينيات، وبعد الانقلاب العسكري في سبتمبر عام ١٩٨٠.

ولم يكن الصراع بين الجيش والإسلام السياسي ممثلاً في حزب الرفاه إلا صراعًا على الدولة نفسها، أي صراعا على الأيديولوجيا والتوجهات الإستراتيجية. فالرفاه الإسلامي قدم نفسه على أنه (إمكانية) لإنجاز الحداثة على النموذج الإسلامي، مثلما تطورت الحداثة في النموذج البروتستانتي في الغرب. وبذلك اختلف الرفاه عن الإسلام السياسي بنموذجيه السلفي الإخواني والأصولي القطبي في مصر، وعن الإسلام السياسي الراديكالي التركي (حزب الله وجماعة جمال الدين قبلان). وقدم الرفاه كذلك إمكانية للتكامل القومي بحل المسألة الكردية على قاعدة التنوعين الثقافي والعرقي في إطار الهوية الإسلامية ، وليس بالتتريك أو الحل العسكري وفق أيديولوجيا الجيش. ولكن الاختبار الحقيقي أمام الرفاه، تمثل في مسألتي العلمانية والديمقراطية،

حيث لا تقوم الديمقراطية دون علمانية، فإن الجيش التركى قد ضحى بالديمقراطية لحساب العلمانية. بل حول العلمانية التي تجعل من الدين مسألة شخصية وليس شأن الدولة كما في السياق الغربي، إلى أداة لتسلط الدولة، بل إلى دين للدولة تفرضه بالقمع في السياق التركي. وهكذا، داس الجيش التركي الديمقراطية والعلمانية في صراعه مع الإسلام السياسي الذي مثله حزب الرفاه.

إن المعضلة الآن، أن تدخل الجيش ، بذريعة حماية العلمانية والديمقراطية من التهديد الإسلامي أصبح في نظر قسم من المجتمع التركي، إعاقمة للديمقراطية والمجتمع المدني، وحاجزا أمام التطور السياسي. وبالمثل، أصبح هناك من يرون أن الجيش التركي لا يريد حل المسألة الكردية لإبقاء دوره في المجتمع، وبما يعني تهديد الديمقراطية.

غير أنه ليس هناك من ضمان لتحول الإسلاميين إلى ديمقراطيين، وما من أحد يستطيع المجازفة بأن يؤكد أن الإسلاميين إذا حكموا، سوف يعيدون الاعتبار للحداثة ضمن مكونات البناء الاجتماعي والاقتصادي والسياسي.

تلك هي المعضلة التي تغذى استمرار الصراع بين الجيش والإسلام السياسي في تركيا ما بعد الأتاتوركية.

وبعد مرور ٧٥ عامًا على إقامة الجمهورية الاتاتوركية، فإن دراسة الحالة التركية ، بخصوص الجيش والإسلام السياسى ، تتضمن أبعادًا مختلفة: من دور الجيش في تحديث المجتمع الإسلامى ، إلى علاقة الجيش (المحدث) بمجتمعه الإسلامى ، وأخيرا ، صعود الإسلام السياسى باعتباره منازعًا للجيش على خطوط الشرعية والأيديولوجيا والقوة السياسية.

ولذلك ، جرى تقسيم الكتاب ، كالتالى:

الفصل الأول: الجيش التركي والتراث العثماني (إغواء الغرب).

ويتناول نشأة الجيش العثمانى ودور «الإنكشارية» كمقوة رئيسية خملال فترة الفتوح العثمانية فى القرنين الرابع عشر والخامس عشر. ثم تحول الإنكشارية إلى قوة بريستورية ضد السملاطنة ، حتى أنشأ السلطان سليم الشالث «الجيش الجديد» على النمط الأوروبى، ثم قمضى السلطان محمود الشانى على الإنكشارية وفك الارتباط بين الجيش والطرق الدينية، إلى أن دخل عصر التنظيمات (١٨٣٩-١٨٧١)، فأصبح الجيش أول مجال للتحديث ما التغريب، وأداة تحديث الدولة فيما بعد، وصولا إلى خلع السلطان عبد العزيز عام ١٨٧٦ والمطالبة بالدستور، ثم ثورة تركيا الفتاة عام ١٩٠٨.

الفصل الثاني: الجيش والثورة الأتاتوركية.

ويستعرض دور الجيش والغازى مصطفى كمال فى حرب التحرير الوطنية ، بعد هزيمة تركيا فى الحرب العالمية الأولى واحتلالها من قبل جيوش الحلفاء ، وصولا إلى تحرير تركيا بحدودها الحالية ، وإقامة النظام الجمهورى فى عام ١٩٢٣ ، وإلغاء الحلافة الإسلامية عام ١٩٢٤ . ثم يتطرق إلى عملية تغريب تركيبا ، من إلغاء الطربوش (١٩٢٥) وحل الطرق الدينية (١٩٢٥) وتبنى القانون المدنى السويسرى (١٩٢٦) وإلغاء اعتماد الإسلام كدين رسمى للدولة (١٩٢٨) وتغيير حروف الكتابة من العربية إلى اللاتينية (١٩٢٨) ورفع الأذان باللغة التركية (١٩٣٨).

الفصل الثالث: صدام الاتاتوركية والديمقراطية وعودة الإسلام.

ويبحث مشروع الأتاتوركية كمشروع لتغريب وعلمنة مجتمع مسلم، ثم يتعرض لدور الجيش بعد رحيل أتاتورك وتحول النظام السياسي إلى التعددية الحزبية عام ١٩٤٦، وعودة الإسلام ممشلاً في الطرق الدينية: النقشبندية والخلمية والتيجانية، ثم كبديل للمشروع الأتاتوركي الذي ظل مشروعًا فوقيا بيروقراطيا.

الفصل الرابع: تدخل الجيش عامي ١٩٧١، ١٩٧١ (إعادة هيكلة النظام).

ويعرض للانقلاب العسكرى الأول في ٢٧ من مايو عام ١٩٦٠، والانقلاب العسكرى الثانى في ٢٢ من مارس عام ١٩٧١. ومن ثم دور الجيش في إعادة هيكلة النظام السياسى (دستور عام ١٩٦٠)، وفي تنمية وتحديث الاقتصاد التركى (التصنيع لإحلال الواردات) وتأسيس أول حزب إسلامى (حزب النظام الوطنى) بزعامة نجم الدين أربكان.

الفصل الخامس: تدخل الجيش عام ١٩٨٠ (ضرب اليسار . . والأسلمة المعتدلة).

ويناقش ظروف انفلاب ١٢ من سبتمبر عام ١٩٨٠ ، والإطار الجديد للحركة السياسية الذى فرضه الجيش (دستور عام ١٩٨٢) ، وتكريس دور الجيش فى الحياة السياسية التركية، كما يناقش دور الجيش فى ضرب اليسار ، وتوظيف الإسلام من خلال طرح «الإسلامية المعتدلة» الذى تبناه أوزال، ومهد الطريق لصعود حزب الرفاه الإسلامي.

الفصل السادس: صراع الأتاتوركية والرفاه الإسلامي.

ويتابع حركة صعود بديل «الرفاه الاسلامي» على خلفية أزمة مشروع «الأتاتوركية»، وينتقل إلى مسألة التعاون العسكرى التركى الإسرائيلي في إطار صراع الجيش والرفاه، ثم إلى دور تركيا الإقليمي في ظل الصراع الأتاتوركي - الإسلامي.

الفصل السابع: صدام الجيش والرفاه الإسلامي.

ويتطرق إلى أحداث الانقلاب المدنى، عام ١٩٩٧، والذى أطاح فيه الجيش بحزب الرفاه وزعيمه أربكان من رئاسة الحكومة، بعد تغلغل الرفاه فى المجتمع والجيش، ثم فرض الوصاية العسكرية على حكومة يلماظ (المدنية)، ثم حل

حزب الرفاه ومنع أربكان من النشاط السياسي، والدخول فى مواجهة مفتوحة ضد الإسلام السياسي.

ولا يبقى إلا أن نقول إن الحالة التركية، تماثل حالات أخرى في المشرق العربي الإسلامي (مصر مثلاً) مع اختلاف الدرجة. وبمعنى آخر، فإن المعضلة التركية في العلاقة بين الجيش والإسلام والحداثة ، هي الأسبق والأكثر تطورا في الشرق الإسلامي . وذلك ما يفرض متابعة التسجربة التركية واستخلاص دروسها.

والله وراء القصد

رضا هسلال

أنقرة -القاهرة ١٩٩٨

#### الفصـل الأول

## الجيش التركى والتراث العثماني (إغواء الغرب)

وكانت الدولة العثمانية تبحث عن خلاصها في اقتباس الحداثة الغربية ، إلا أنها راحت ضحية حداثة كاسحة الحضور أخطبه طبة.

«بيير لوتي»

تختلف الروايات حول أصل الأتراك العشمانيين، وإن كانت ترجع بداية ظهورهم إلى القرن الحادى عشر، ضمن قبائل الغز التركية التى هاجرت من أواسط آسيا، تحت قيادة أرطغرل والد عثمان الذى ينتسب إليه العشمانيون وما لبثوا أن دخلوا في حركة الغزاة مفردها «غازى» أى المجاهد للخدمة دولة السلاجقة. وقد أوقع الغزاة هزيمة بالجيوش البيزنطية عام ١٠٧١ في معركة «منزكرت». وقد تدافعت قبائل الغز التركى أمام اجتياح المغول سهوب آسيا الوسطى خلال القرن الثالث عشر إلى الأناضول ، بعد سقوط بغداد عاصمة

الدولة العباسية عام ١٢٥٨. وقبل أن تسقط دولة السلاجقة عام ١٢٣٤، كانت قد منحت أرطغرل وعشيرته منطقة الثغور المواجهة للدولة البيزنطية في شمال غرب الأناضول.

وأدت هزيمة السلاجقة على أيدى المغول إلى قيام عدد من إمارات الغزاة غرب الأناضول، من بينها الدولة العشمانية، انتسابا إلى عشمان الذى أعلن استقلال إمارته عن السلاجقة. وكانت إمارات غرب الأناضول إمارات غزاة ، بمعنى أنها قامت على تنظيم الغزاة الذى احتل المنطقة المعنية وجعل من زعيمها حاكماً ومؤسسا لأسرة حاكمة. ولذلك ارتبط اسم الدولة العشمانية بعشمان باعتباره الغازى وقائد الغزاة العثمانين. ولهذا، كان كل سلطان جديد من أبناء أسرته يتقلد سيف مؤسس الدولة على اعتبار أن ذلك من المراسم العامة لتقلده السلطة (۱). وهكذا، فإن أهم ما استلهمته الدولة العثمانية من تراث السلاجقة هو «تنظيم الغزاة»، الذى تحول إلى نظام شبيه بنظام فرسان أوروبا فى العصور الوسطى. وكانت طقوس تنصيب الغازى عن بقية السكان بلباس رأس تنصيب فرسان أوروبا الغربية. كما تميز الغازى عن بقية السكان بلباس رأس خاص على شكل قلنسوة بيضاء. وكان هدف تنظيم «الغزاة» مواصلة الجهاد، أي فتح دار الكفر.

وتوسعت الدولة العثمانية صوب الغرب، انطلاقاً من ديني شهر عتى كان سقوط «بورصة» التى أصبحت العاصمة للدولة الجديدة بعد دحر الجيش البيزنطى، خلال حكم أورخان (ابن عثمان) الذى أرسى أول تنظيم للجيش والحكم العثماني. وكانت «الدوشرمة» أساس ذلك التنظيم . والدوشرمة هي جمع عدد معين من أطفال «دار الكفر» وإعدادهم للمهام الإدارية والعسكرية بعد تحويلهم إلى الإسلام. وقد ملا اطفال الدوشرمة \_ بعد تعليمهم وتدريبهم \_ صفوف فرق الإنكشارية والخيالة .

<sup>(</sup>١) أحمد عبد الرحيم مصطفى، في أصول التاريخ العثماني، مصدر سبق ذكره (م.س. ذ)، ص١١-٣٥.

إن مصطلح الإنكشارية (ينى شرى بالتركية، أى الجسيش الجديد) يرجع إلى الدرويش ( رجل دين صوفى) حاجى بكتاشى. إذ اصطحب أورخان الوجبة الأولى من هؤلاء المجندين إلى مسكن ذلك الشيخ الدرويش ورجاه أن يباركهم ويخلع عليهم اسما، فكان أن وضع بكتاشى كمه فوق رأس أحد الواقفين فى الصف الأول ثم قال للسلطان: إن القوات التى أنشأتها ستحمل اسم ينى شرى، وستكون وجوههم بيضاء وضاءة وأذرعهم اليمنى قوية وسيوفهم بتارة وسهامهم حادة، ويوفقون فى المعارك، ولن يسرحوا ميدان القتال إلا وقد انعقدت لهم ألوية النصر. وكان الإنكشارية يضعون على رءوسهم قلنسوة بيضاء شبيهة بقلنسوة الدرويش، وهنا يبدو الارتباط بين الرمز الدينى والرمز العسكرى.

وكان يجرى تجنيد الإنكشارية من شباب المسيحيين، إذ كان الأطفال المسيحيون ينتزعون من أسرهم، ليصبحوا عبيدا للسلطان وينشئوا على الإسلام ويتدربوا على حياة الجندية على أساس تنظيم دقيق. وكان نظام الإنكشارية الذي استمر حتى منتصف القرن السادس عشر \_ يحرم عليهم الزواج في أثناء الخدمة العسكرية .

وكان الإنكشارية يمثلون قوة رئيسية في الجيش العثماني خلال فترة الفتوح التي جرت في القرنين الرابع عيشر والخامس عشر، فيمهمتهم الرئيسية كانت المحافظة على الأرض المفتوحة والقيام بالدفاع عنها .

وإلى جانب الإنكشارية ، كان الجيش العثماني يضم قوة البيادة (المشاة) ، إضافة إلى 7 فرق من حرس الخيالة.

وقد استطاع السلطان أورخان ، بتنظيم الجيش العثماني، من السيطرة على شمال غرب الأناضول. وقبل وفاته عام ١٣٦٠، أوجد قاعدة للتوسع في أوروبا ، وخلفه ابنه مراد الذي قيض له أن يقود الجيوش العثمانية صوب نهر مارتيزا بالقرب من أدرنة ، التي أصبحت العاصمة العثمانية الجديدة. وبوفاته

عام ١٣٨٨، كان السلطان مراد قد مد حكمه إلى معظم جنوب شرق أوروبا فيما عدا ألبانيا والبوسنة وأجزاء من اليونان .

وفى دلالة على الدور المركزى للجيش ، نصب الجيش بايزيد ـ الابن الأصغر لمراد ـ سلطانا ، بعد قتل أخيه الأكبر يعقوب.

وقد استطاع بايزيد (١٣٨٩-١٤٠١) رد الحملة الصليبية، التي دعا إليها البابا عام ١٣٩٤، لهزيمة الأتراك والوصول إلى البقاع المسيحية المقدسة في فلسطين. ولكن بايزيد ألحق هزيمة منكرة بالجيش الصليبي ـ الذي شاركته فيه كل دول أوروبا الغربية في النيكو بوليس، عام ١٣٩٦. وعقابا للإمبراطور البيزنطي على الموقف الذي اتخذه خلال الحملة الصليبية ، طلب منه بايزيد تسليم القسطنطينية ، واستنجد الإمبراطور مانويل بأوروبا، فحاصر بايزيد القسطنطينية ٢ سنوات أشرفت في نهايتها على السقوط ، حتى ظهر تيمور لنك الذي انطلق من شرق آسيا، إلى أن وصلت جيوشه إلى السهوب بين بحر قزوين والبحر الأسود .

والحق تيمور لنك هزيمة منكرة بقوات بايزيد قرب أنقرة في ٢٧ من يوليو عام ٢٠٤٠، وأسر بايزيد الذي مات كمدا في الأسر. وسرعان ما تفككت إمبراطورية آل عشمان، وتوزعت بين أبناء بايزيد. واحتاج الأمر أكثر من عشر سنوات حتى انفرد محمد الأول أصغر أبناء بايزيد بالحكم عام ١٤١٣، ثم أعاد مراد الشانى الدولة إلى ما كانت عليه قبل موقعة أنقرة ، قبل وفاته عام ١٤٥١. ثم فتح محمد الثانى (الفاتح) القسطنطينية عام ١٤٥٢، ليصبح اسمها إسطنبول أو الآستانة عاصمة الدولة العثمانية. وتدخل الدولة العثمانية في معتبرك الصراع العالمي، لتهزم دولة المماليك وتضم الشام ومصر والحجاز في العقد الثانى من القرن السادس عشر، وينقل السلطان سليم الأول الخلافة إلى إسطنبول. ويحاصر السلطان سليمان القانوني فيسينا عام ١٥٢٩، ويضم المجر

إلى الأملاك العثمانية، ويسلتفت شرقا لمواجهة الصفويين في فارس، ويضم العراق ثم يدخل صنعاء ويستولى على جزيرة قبرص، ويمتد نفوذ الإمبراطورية من أوكرانيا والبحر الأسود شرقا إلى المورة في غرب المتوسط. إلا أن الإمبراطورية العثمانية دخلت طور التقهقر خلال القرن السابع عشر، حتى هزم العثمانيون أمام الروس عام ١٦٨١ وأمام فيينا عام ١٦٨٣ (١). وكانت معاهدة فارلوفجة عام ١٦٩٩، بداية نهاية الإمبراطورية العثمانية. فمن ناحية ،كانت المعاهدة نهاية لحرب «العصبة المقدسة» (١٦٨٩–١٦٩٩)، وبداية لسلسلة من المعاهدات نهاية لحرب العصبة المقدسة» (١٦٨٩–١٦٩٩)، وبداية لسلسلة من المعاهدات جزءا من أملاكها ، وتمخضت عن السماح للدول الاوروبية بالتدخل في شئون الدولة العثمانية لحماية المسيحيين والتجار الأجانب داخل أراضي السلطان.

ومن ناحية ثانية ، أدت هزيمة البيت العثماني، إلى إدراك العثمانيين لمدى تخلف الجيش العثماني بالمقارنة بالجيوش الأوروبية، وإلى أنه بالإمكان القيام بالإصلاح متى تنبهت الدولة إلى الوسائل التى حققت بها أوروبا قوتها ، وبخاصة فيما يتعلق بالتنظيم العسكرى والأسلحة الحديثة . وكان الدامادا إبراهيم باشا الذى تولى الصدارة العظمى في عهد السلطان أحمد الثالث (١٧٠٣-١٧٣٠) هو أول مسئول عثماني يعترف بأهمية التعرف على أوروبا. ولهذا أقام اتصالات منتظمة بالسفراء الأوروبيين المقيمين بالآستانة وأرسل السفراء العثمانيين إلى العواصم الأوروبية ، وبخاصة فيينا وباريس للمرة الأولى. وكانت مهمة هؤلاء السفراء لا تقتصر على توقيع الاتفاقيات التجارية والدبلوماسية الخاصة بالمعاهدات التي سبق توقيعها ، بل إنه طلب منهم معلومات يزودون بها الدولة عن الدبلوماسية الأوروبية وقوة أوروبا العسكرية .

Andrew Mango, Turkey · The Challenge of a New Role , Washington, The Centre for (1) Strategic and International Studies ,1994,p.5.

الواقع، أى بأنه لم يعد بإمكان العثمانيين تجاهل التطورات التى كانت تحدث في أوروبا(١).

وفى عام ١٧٢٠ ، قام السلطان أحمد الثالث بإرسال مبعوث عرف باسم «محمد جلبى» إلى فرنسا من أجل الاطلاع على أحوالها . ولما رجع كتب كتابا عن رحلت إلى فرنسا وصف فيه مشاهداته؛ فوصف الفنون التقليدية والمؤسسات والوسائل العسكرية والمستشفيات والموانئ ودور الأوبرا والمسارح ، وركز فيها على العادات الاجتماعية ودور النساء في المجتمع الفرنسي .

ووافق له السلطان على تأسيس مطبعة عام ١٧٢٧ ، كانت أول مطبعة في العالم الإسلامي ، وأصدرت الكثير من الكتب عن الحياة في أوروبا .

وجاء السلطان محمود الأول (١٧٣٠-١٧٥٤) ، وظهرت في عهده محاولات لإصلاح الجيش ، بسبب سريان الفساد داخل الإنكشارية. فجرى تنظيم وحمدات جديدة وتكويس وحدات طبية خاصة ، إضافة إلى إدخال التقنيات الحديثة في الجيش عن طريق البعثات التعليمية التي أرسلت إلى فرنسا، والتي كان من نتيجتها افتتاح مدرسة الهندسة العسكرية في «أوسكدار» عام ١٧٣٤ لتدريب المهندسين العسكريين.

واستمرت محاولات الإصلاح العسكرى في عهد السلطان عشمان الثالث (١٧٥٧-١٧٥٤) في تطوير (١٧٥٧-١٧٥٤). وبدأ السلطان مصطفى الشالث (١٧٥٧-١٧٧٤) في تطوير البحرية والمدفعية إلا أنه تجنب الاصطدام بالإنكشارية. وحاول خلفه السلطان عبد الحميد الأول (١٧٥٤-١٧٨٩) إدخال تقنيات حديثة على نظام الدولة. غير أن تلك الفترة شهدت نشوب الحرب بين روسيا وتركيا (١٧٦٨-١٧٧٤)، وهي والتي ترتبت عليها معاهدة قاينارجة بين روسيا وتركيا عام ١٧٧٤، وهي

Ali L. Karaosmanoglu, Alil, Officers: Westernization, and Democracy, in: Turkey and (1) The West, London, I.B. Tawris, 1993, p.21.

المعاهدة التى نتج عنها ما يعرف فى التاريخ بالمسألة الشرقية، أى المتدخل الأوروبى فى شئون الدولة العثمانية بغرض حماية المسيحيين الأرثوذكس، وبما فرض تحديث الجيش والنظام ككل فى عهد السلطان سليم الثالث. فمخلال حكم السلطان سليم الثالث (١٧٨٩-١٨٠٠) ، كان سفيره إلى فيينا أبو بكر راتب أفندى ، يوافيه بتقارير مفصلة عن تنظيم الجيش النمساوى والفنون العسكرية التى تستخدمها الجيوش الأوروبية.

ولم يكن راتب أفندى النافذة الوحيدة لسليم الثالث على التنظيم العسكرى الأوروبي، بل كانت هناك نافذة أخرى هي الضباط الأوروبيون الذين تحولوا إلى الإسلام وخدموا في أعلى مراتب الجيش العثماني مثل كونت دى بونفال، والبارون فرانسوا دى تو وآخرين ساهموا في إعادة تنظيم الجيش العثماني وتزويده بالفنون العسكرية. لهذا أصدر سليم الثالث، المراسيم الخاصة بإصلاح كل الفرق العسكرية القائمة، بما في ذلك الإنكشارية والسباهية، ثم أنشأ سليم الثالث (فرقة النظام الجديد) التي جرى تدريبها على النمط الأوروبي وفرض عليها ارتداء الملابس الأوروبية. وقد أدى إنشاء هذه الفرقة إلى ظهور عنصر الجتماعي جديد قوامه صغار ضباط الجيش الذين تعرفوا على نبض ملامح الحضارة الغربية عن طريق القراءة والاحتكاك الشخصي، واعتادوا اعتبار الخبراء الغربيين مرشدين وراعين لهم فيما يتعلق باقتباس الأساليب الحديثة.

وبالإضافة إلى فرقة «النظام الجديد» وإدخال الأسلحة الحديثة، أنشأ سليم الثالث المدارس الفنية مثل المهندسخانة وأدخل إصلاحات مماثلة على الأسطول وفقا للتقاليد الفرنسية والمنمسوية. ومن ذلك التاريخ ، أصبحت المهنة العسكرية تتطلب تعليما خاصا يتضمن ضمن ما يتضمن الرياضيات والجبر والهندسة الفراغية والخطط العسكرية ، إضافة إلى الفلسفة الوضعية ، فلسفة أوغست كونت التي تعنى بالظواهر والوقائع اليقينية فحسب، مهملة كل تفكير تجريدي في الأسباب المطلقة.

بيد أن التطور الأكبر في تحديث الجيش والدولة، ما كان يحدث بوجود «الإنكشارية». فمنذ نهاية القرن الخامس عشر أحس الإنكشارية بقوتهم باعتبار أنهم السند الرئيسي للسلطان. وقد لجنوا إلى هذه القوة بالفعل حين خلعوا بايزيد الثاني وولوا سليم الأول. كما ثاروا في عهد سليمان، وحين توفي أجبروا سليم الثاني على الإغداق عليهم حين ارتقائه العرش. وتمرد الإنكشارية في عهود عثمان الثاني ومصطفى الثالث وابراهيم وأحمد الأول. وتمردوا أيضاً على سليم الثالث، فاضطر إلى كبح جماحهم بإنشاء الفرقة الجديدة التي تلقت تدريبها على السمط الأوروبي الحديث، فقاموا بثورة ضده واتهامه بأنه لم يعد حاميا للدين وبأنه خاضع للسيطرة الأوروبية.

ولذلك، كان هدف السلطان محمود الثانى (١٨٠٧-١٨٣٩) القيضاء على الإنكشارية. ففى عام ١٨٠٦، أنشأ قوة نظامية جديدة، أطلق عليها اسم «النظام الجديد». وقام بمحاصرة ثكنات الإنكشارية، فألغى اسمها وملابسها واصطلاحاتها. كما أصدر خطا «همايونيا» حل فيها الطريقة البكتاشية وأعدم ثلاثة من رعمائها لكونها القوة المعنوية للإنكشارية، وجعل من الطريقة الرسمية للدولة بدلاً من الطريقة البكتاشية.

لقد رأى السلطان محمود الثانى، أنه من أجل تحديث الجيش والدولة لا بد من ضرب الإنكشارية وتشكيل الجيش على المنمط الأوروبي أولاً، ثم فك الارتباط بين المؤسسة العسكرية والمؤسسة الدينية «الطريقة الدينية» ثانيا ، ثم تقليص نفوذ الهيئة الدينية ثالثا. فأسس «ديوان الأحكام العدلية» عام ١٨٣٧ للشئون القانونية والشرعية، ووضع الأوقاف تحت إشراف بما مثل ضربة لنفوذ علماء الدين، وأسس مدارس علمانية إلى جانب المدارس الدينية (١).

<sup>(</sup>١) السيد حسين الطنوبي ، الحركة الكمالية والعلمانية في تركيا ، رسالة ماجستير جامعة الإسكندريا ١٩٨٩ م ٢٣٠.

وامتدت «الأوربة» أو «التغريب» إلى المناحى الاجتماعية في عهد السلطان محمود الثانى ، على نحو ما يذكر برنارد لويس بقوله: «بدأ الأتراك يرتدون البنطال ، وأصبحت الموسيقى الغربية تسمع في شوارع إسطنبول، حتى إن السلطان محمود نفسه طور لباسه وقص لحيته وارتدى البنطال. وكان أول سلطان يشهد الاحتفالات العامة والأوبرا وحفلات رقص الباليه التي كانت تعرض في السفارات الغربية . واستقدم الموسيقيين الغربيين كما أن الاستقبالات أصبحت تجرى وفقا للتقاليد الأوروبية بدلاً من العثمانية»(١).

وخلال فترة التنظيمات Tanzimat (١٨٧١-١٨٧٩)، شملت الإصلاحات الجيش التركي .

لقد كانت الحركة الإصلاحية التي عرفت تحت اسم «التنظيمات» ، وبدأت في نوفمبر عام ۱۸۳۹ بإصدار خط شريف جولخانة ، وبلغت أوجها في إصدار أول دستور عثماني عام ۱۸۷۱ ، حركة أوربة ـ تأورب ، ليس فقط للجيش ، وإنما للإمبراطورية ككل بهدف إنقاذها من الانهيار . تلك الحركة الإصلاحية التي شق الطريق إليها سليم الثالث ومحمود الثاني انخرط فيها بجسارة السلطان عبد العزيز (۱۸۲۱ ـ ۱۸۷۸) ، والسلطان عبد العزيز (۱۸۲۱ ـ ۱۸۷۸) ، لتغيير المشهد المؤسسي والاقتصادي والاجتماعي العثماني ، باتجاه المركزة الإدارية ، وتحديث جهاز الدولة ، وأوربة وتحديث جهاز الدولة ، وأوربة المجتمع ، وعلمنة القانون والتعليم ، وصولاً إلى حدود بعيدة . عندها تأسست المجتمع ، واختفت «تركيا القديمة» ضحية حداثة كاسحة أخطبوطية .

وحركة التنظيمات «الإصلاحية»، برإن قادها السلاطين، فقد أسس لها مصلحون متأوربون من رجال الدولة. في مقدمتهم يأتي مصطفى رشيد باشا

Bernerd lewis, The Emergence of Modern Turkey, London, New York, Oxford Universi-(1) ty Press, 1961.

(١٨٠٠-١٨٥٨)، ملهم خط جولخانة و المعتبر أبا التنظيمات والذي عمل سفيرا في فرنسا ثم وزيرا للخارجية إلى أن صعد إلى منصب «الصدر الأعظم» عام ١٨٤١. وبعده يأتي محمد أمين على باشا (١٨١٥-١٨٥٨)، الذي كان سفيرا في لندن ثم وزيرا للخارجية ثم أصبح «الصدر الأعظم» وكان أحد المحركين المخططين لوثيقة «الخط الهمايوني» عام ١٨٥٦، كسما كان أحد المحركين الرئيسيين للمجلس الأعلى للإصلاحات «مجلس أي عالى أي تنظيمات». أما محمد فؤاد باشا (١٨١٥ ـ ١٨٩٦)، فقد درس الطب ثم التحق بالجيش وأصبح الصدر الأعظم ورئيس المجلس الأعلى للتنظيمات.

أما آخر كبار المصلحين، فكان مدحت باشا (١٨٢٢-١٨٨٤) الذي برز كأحد أهم الولاة العثمانيين وأصدر دستور عام ١٨٧٦ عندما أصبح الصدر الأعظم لعبد الحميد الثاني<sup>(١)</sup>.

لقد بدأت الإصلاحات بخط شريف كلخانة عام ١٨٣٩، الذى قرر المساواة بين رعايا الإمبراطورية، وسمح بإنشاء كنائس جديدة، وأعطى الحق لغير المسلمين فى القبول فى المدراس المدنية والعسكرية وإحالة الدعاوى التجارية والجنائية التى تقع بين المسلمين وغيرهم إلى المحاكم المختلطة، وتجنيد المسيحيين فى الخدمة العسكرية والسماح للأجانب بامتلاك العقارات. وفى عام ١٨٤٠، وضع شريف باشا قانونا للعقوبات مستمدا من القانون الفرنسى .

وأبرزت ديباجة القانون أحد المبادئ الكبرى للتنظيمات ، مبدأ مساواة جميع المواطنين أمام القانون، بل إنها نصت على أن «الراعى فى الجبل والوزير سوف يلقيان معاملة واحدة. . »، أى أن المسألة، فى مجال العقوبات لم تعد الركون إلى قرارات تعسفية صادرة عن السلطات. فالمخالفات المنصوص عليها لا يمكن

<sup>(</sup>١) روبير مانتران ، تاريخ الدولة العشمانية ، ج٢، القاهرة، دار الفكر للدراسات والنشر ، ١٩٩٣ ص ١٩٩٣ .

أن يطبق بشأنها غير العقوبات المنصوص عليها في القانون، مما يستبعد اللجوء إلى أحكام العرف المتقلبة، وقد عدل المقانون عام ١٨٥٨ ليحل محله قانون الجزاء العثماني الذي استمد أحكامه من القانون الفرنسي.

كمــا صدر قانون للتجــارة عام ١٨٥٠ ، وأخذ من القــانون الفرنسي الذي صدر عام ١٨٦٧ .

وخلال ستينيات القرن التاسع عشر ، جرى إنشاء شبكة من المحاكم المسماة بالمحاكم المسماة بالمحاكم النظامية، التي كلفت بالنظر في جميع المسائل التي تخرج عن اختصاص السلطات الدينية ، وبدأ إنشاء مجالس مختلطة متعلقة بالنظر في الشئون الجنائية (۱).

وتوسع الجهاز التعليمي للدولة. في القاعدة المدارس الابتدائية، ثم نجد مرتبة ثانية هي المدارس الرشدية (للفتيان بين ١٠-١٥٠سنة)، ثم المدراس المتوسطة. كما ظهرت المدارس اللسلطانية (النظير العثماني لمدارس الليسيه). وفي عام ١٨٦٩، صدر مرسوم بإنشاء جامعة (دار الفنون) لتضم كليات الآداب والفلسفة، والحقوق، والعلوم الطبيعية والرياضيات، كما شهدت الخمسينيات والستينيات إنشاء مدرسة الإدارة (١٨٥٩) ومدرسة الطب(١٨٦٦) ومدرسة العلمين العليا(١٨٦٦)، ومدرسة المعلمات (١٨٥٠). كما انتشرت مدارس الأقليات وبعثات التبشير. وإلى جانب «أوربة» القانون والتعليم، انتقلت «الأوربة» إلى الإدارة الحكومية؛ إذ أصبح للدولة العثمانية إدارة مركزية تماثل في طابعها الإدارة المركنزية لدولة ذات تراث بيروقراطي عريق مثل فرنسا في سبعينيات القرت التاسع عشر. وأصبح الباب العالى يتمتع بسلسلة إدارات في سبعينيات القرت التاسع عشر. وأصبح الباب العالى يتمتع بسلسلة إدارات تشمل قطاعات متباينة كالشئون الخارجية، والداخلية، والعدل، والمالية، والأوقاف الخيرية، والتجارة، والزراعة و الأشغال العمومية. ويدار كل من هذه والأوقاف الخيرية، والتجارة، والزراعة و الأشغال العمومية. ويدار كل من هذه

<sup>(</sup>١) مانتران، تاريخ الدولة العثمانية ، ج٢، ص٩٢-٩٣.

الأجهزة من جانب وزير (ناظر) أو من جانب مستشار يشكل جزءا لا يتجزأ من مجلس الوزراء، إلى جانب شخصيات أخرى مثل شيخ الإسلام والضباط المستولين عن الهيئات العسكرية ( الجيش ، المدفعية ، البحرية) . وكان أسلوب عمله يظهر بالفعل ملمح «مجلس وزارء» من النمط الأوروبي .

وفى عام ١٨٥٤ اتجه الباب العالى إلى إنشاء مسجلس أعلى الإصلاحات (مجلس أى عالى أى تنظيمات)، وتمثل دوره فى إعداد النصوص التشريعية التي يجب أن تنظم الإصلاحات وتسهر على تطبيقها . وفي عام ١٨٦٨ حل مسحله مجلس الدولة (شورى أى دولة) وضم لجان (الداخلية، والشئون العسكرية ، المالية، العدل، الأشغال العمومية، التجارة، والزراعة، والتعليم)

وبذلك جرى الفصل بين السلطتين التشريعية والتنفيذية. لقد كانت أوربة القانون والتعليم ونظام الدولة ، أحد أهداف حركة الإصلاحات ( التنظيمات)، ولكن تلك الحركة ما كانت لتكتمل دون إصلاح الجيش . فالإخفاقات التى حلت بقوات السلطان محمود الثانى فى وجه قوات محمد على والى مصر، قد شكلت صدمة جسيمة لقادة الإمبراطورية. وهكذا، فإن مشكلة إصلاح الجيش قد أخذت منذ بداية عهد السلطان عبد المجيد ، مأخذا شديدا جدا، وكانت الوصفة هى «الأوربة». هذه الأوربة، تمر أولاً بالتعليم فى المدارس العسكرية، وثانيا، بإعادة تنظيم القوات البرية والبحرية، وثالثا بتغيير التسلح والانضباط العسكري .

كان جيش التنظيمات بالفعل بنية أساسية في عصر محمود الثاني: مدرسة المهندسين العسكرية ، وبوجه خاص ، مدرسة العلوم العسكرية ( مكتب أي علوم أي حربية )التي تأسست عند أواخر العهد .

وكان التحمديث الأكثر أهمية هو إنشاء مدرسة أركان الحرب (أركان ـ أي

حربية مكتبى) \_ وكانت أقرب إلى أكاديمية عسكرية يقوم بالتدريس فيها خبراء أوربيون، فرنسيون وبروسيون. وكانت المدارس المتوسطة والرشدية، تقوم بإعداد الفتيان الراغبين في الانخراط في خدمة الجيش، أى أن تكوين الكوادر العسكرية كان يبدأ في العاشرة من العمر في المدارس المتوسطة والرشدية.

وكان التطور الثاني هو تحول الجيش إلى قوات نظامية ( نظامي) .

وفى عام ١٨٤٣، ولأول مرة فى تاريخ الإمبراطورية العثمانية، صدر فرمان يستند نصه فى جانب منه إلى القانون العسكرى البروسى لعام ١٨١٤، بتشكيل خمسة جيوش مكلفة بحماية العاصمة وثراس الشرقية وروميليا والأناضول والولايات العربية بحسب الترتيب. وبعد خمس سنوات، ظهر جيش سادس يتخذ من بغداد قاعدة له لتشمل منطقة عملياته العراق والحجاز. وداخل كل جيش منظومة كاملة من الألوية والبلوكات والكتائب والآليات على نحو مماثل للتشكيل العسكرى فى أوروبا.

وتأسياً بتجربة محمد على في مصر، فرض السلطان التجنيد الإجباري في معظم أرجاء الإمبراطورية عام ١٨٤٥. وسمح للمسيحيين بالخدمة في الجيش مع إقرار نظام البدل العسكري (بدل أي عسكري)، أي دفع مبلغ من المال بدلاً من الخدمة العسكرية. ومن حيث المبدأ كان التجنيد بالقرعة، أي أن جميع الرعايا العثمانيين يخضعون للقرعة، لكن غير المسلمين، الذين لا يعد وجودهم في الجيش جد مستحب، على الرغم من المقاصد المساواتية لمراسيم الإصلاح، يملكون إمكانية إعفائهم بدفع بدل كضريبة مقابل عدم أداء الخدمة العسكرية. وكان التجنيد الإجباري لفترة خمس سنوات، يجري بعدها إحالة المجند إلى الاحتياط حتى سن الثانية والثلاثين.

وفي عام ١٨٦٩، صدر قانون حدد فثات الخدمة بشلاث؛ خدمة عاملة

(نظامية ) لمدة أربع سنوات ، والاحتياطى (رديف) لمدة ست سنوات ، وأخيرا الحرس ( مستحفظ) ، لا يخرج منه الجنود الاحتياطيسون إلا بعد ثمانى سنوات.

ونحو عام ١٨٧٠، ضم الجيش العثمانى ٢١٠ آلاف من الجنود فى الخدمة النظامية ، ونحو ١٩٠ الفا فى الاحتياط وحوالى ٣٠٠ الف من الحرس . وكان يتمتع بعتاد مماثل لعتاد الجيوش الأوروبية . وبعد ارتقاء عبد العزيز العرش ، جرى الاهتمام بالأسطول . وفى غضون بضع سنوات، فإن البحرية العثمانية المزودة بأحدث البوارج ومدربين على خدمتها، أصبحت ثالث قوة بحرية عالمية . بيد أن من مفارقات التاريخ، أن الإمبراطورية العثمانية دخلت بحرية عالمية . بيد أن من مفارقات فترة التنظيمات . فالسلطان عبد الحميد الثانى بدأ عهده (١٨٧٦ - ١٩٠٨)، بإصدار دستور عام ١٨٧٦ ، الذى استهدف فصل السلطة الدينية عن السلطة المدنية ، وكان مستوحى من الدستور البلجيكى .

ولكن السلطان علق العسمل بالدستور وقام بعنول مدحت باشا وبدلاً من «الأوربة» اتجه إلى «الأسلمة». فقد ورث عن سلفه السلطان مراد الخامس (١٨٧٦) ، ثورة مندلعة في البلقان انتهت بحرب مع إمارتي الصرب والجبل الأسود. وكانت روسيا تحاصر إسطنبول ، فلم يجد السلطان عبد الحميد أمامه إلا الإذعان في معاهدة سان إستيفانو ثم في مؤتمر برلين (١٨٧٨) لتحصل رومانيا وصربيا والجبل الأسود على استقلالها، وتحتل النمسا البوسنة والهرسك، وتصبح بلغاريا إمارة تتمتع بالحكم الذاتي. وبعد ذلك، احتلت بريطانيا قبرص عام ١٨٧٨، ولم يمنع انقلاب السلطان على الأوربة والدستور، من تضعضع الإمبراطورية. لقد كان انحدار الإمبراطورية العثمانية خلال القرن التاسع عشر، في وجه القوى الأوروبية البازغة، دافعا للسلاطين والمصلحين العثمانيين، للتفكير في أسباب «الانحطاط» العشماني. ودون إثارة الشك في

الإسلام، الذى كان لحمة الإمبراطورية ، رأوا أسباب الانحطاط فى التخلف التقنى والعلمى فى المجال العسكرى ، أولا ، ثم فى بقية المؤسسات العثمانية، ثانيا ، أمام عالم يتطور سريعا .

قاد ذلك التفكير إلى الدخول في غمار «التغريب» (١). وظهرت الوية التغريب في المجال العسكرى ، باتجاه «أوربة » الجيش ، اقتداء بنماذج أوروبا الحديثة، ثم انتقلت «الأوربة» إلى مناحى الحياتين الاجتماعية والسياسية ، التي لا تنظمها نصوص القرآن الكريم أو أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم .

وكانت المعارضة على أشدها في البداية بين العسكر والمجتمع ، حتى إن الإنكشارية نجمحت في عزل ثم قبل السلطان سليم الثالث الذي يعد أبا اتجاه أوربة الإمبراطورية بنهاية القرن الثامن عشر . ثم جاء السلطان محمود الثاني الذي رد على آخر تمرد من جانب الإنكشارية ، بذبحهم بلا رحمة عام ١٨٢٦، وقام بحل قوات الإنكشارية والسباهية واتجه لتنظيم الجيوش، على النموذج الأوروبي، وبالاعتماد على خبراء ومدربين أجانب. ومن المجال العسكري إلى الدولة مد محمود الثاني يد الأوربة. فألزم الموظفين بارتداء الملابس الأوروبية مع «الطربوش»، وأنشأ وزارة للداخلية ووزارة للشئون الخارجية مماثلتين لوزارات الداخلية والشئون الخارجية في أوروبا .

وببدء عصر التنظيمات مع خليفته عبد المجيد، اعتبرت اللائحة السلطانية للتنظيمات، وثيقة إعلان المساواة القانونية بين جميع رعايا الإمبراطور دون تمييز على أساس الدين أو القومية.

ويعتبر المؤرخ الفرنسي لوى باران أن السلطان عبد المجيد كان نصيرا راسخا

<sup>(</sup>١) يربط برنارد لويس بين انطلاق حركة التغريب في الإمبراطورية العثمانية مع تولى السلطان الثالث العرش (١٧٨٩) وبين انطلاق الثورة الفرنسية.

Bernard Lewis, The Impact of the French Revolution on Turkey, Journal of World History, Vol.1,1953, pp.109-121.

لتغريب المؤسسات والشقافة التركية. ففى عهده تأسست فى أسطنبول أول جامعة حديثة، وحذا تعليم العلوم فيها حذوا أوروبيا. وهو \_ أيضا \_ الذى أمر بإنشاء أكاديمية العلوم العثمانية. ومنذ ذلك التاريخ، أصبحت هناك صفوة مثقفة متأوربة إلى جانب الصفوة المتمثلة في رجال الدين.

إن الفترة ما بين جلوس سليم الثالث على العرش عام ١٧٩٨ وانقلاب تركيا الفتاة، والتي بلغت ١١٠ أعوام، وإن مشلت فترة نزعة أوربة أو تغريب الإمبراطورية العشمانية قبل انهيارها، إلا أنها شهدت في نهايتها صعود نزعة والأسلمة» أو التحديث من داخل الإسلام والتي كان يمكن لها أن تسفر عن هحداثة الإسلام، لولا هيمنة الغرب وتفجر الحركات القومية في الإمبراطورية العشمانية. وفي السنوات التالية لمعاهدة برلين (١٨٧٨) التي أجازت تدخل الدول الأوروبية في شئون الإمبراطورية العثمانية في حالة عدم اضطلاعها بالإصلاحات المطلوبة ، تعرضت الإمبراطورية لاستقطاعات جديدة . ففي عام بالإصلاحات المطلوبة ، تعرضت نيساليا وجزء من إيبيروس، وبعد ذلك ببضع سنوات، ضمت بلغاريا روميليا الشرقية وفرضت فرنسا الحماية على تونس عام ١٨٨١ . وفي السنة التالية احتلت بريطانيا مصر عسكريا، في الوقت الذي كانت تتظاهر فيه بريطانيا وفرنسا بأنهما مدافعتان عن وحدة الإمبراطورية، كما كانت الجيوش الروسية جد قريبة من إسطنبول. وهكذا بدا للقادة العثمانيين أن كالإمبراطورية أصبحت قلعة محاصرة من جميع الجهات ومهددة من الداخل.

وارتبط ذلك بتشكك فى أوروبا والقوى المسيحية فى الإمبراطورية. وامتد التشكك إلى إصلاحات عصر التنظيمات، وما إذا كانت سياسة تغريب المؤسسات والمجتمع التى قام بها الباشوات المصلحون سياسة مناسبة.

هذا التشكك، سينقلب مع السلطان عبد الحميد الثانى ، باتجاه «أسلمة الإمبراطورية». فالسمة التى ميزت الدولة الحميدية عن دولة عصر التنظيمات هى «عودة الإسلام». فمن جانب، جرى بناء المزيد من المساجد ، وإعطاء

مكانة أوسع للإسلام فى البرامج الدراسية والمدارس. ومن جانب آخر، استند السلطان على الآصرة الدينية فى العلاقة مع الدول والشعوب الإسلامية الأخرى، فجرى إرسال رسل عثمانيين إلى الجزائر ومصر والهند وإلى مسلمى الصين. ومن جانب ثالث ، استخدم السلطان فكرة الخلافة لتوحيد شعوب الإمبراطورية العثمانية فى إطار «الجامعة الإسلامية».

لقد اعتمدت سياسة التنظيمات على فكرة إنشاء «أمة عثمانية » عن طريق منح الجميع مسلمين وغير مسلمين ، المساواة ، أى جعل جميع رعايا الإمبراطورية مواطنين متساوين في دولة واحدة .

غير أن فكرة «العثمانية» لم تنجح في وقف تفكك الإمبراطورية. وكان التفكير في رابطة أخرى غير المواطنة العثمانية. ولجأ عبد الحميد إلى «الإسلام» وسياسة الجامعة الاسلامية. وكانت أهم أدوات تلك السياسة استخدام فكرة الخلافة. فقد كان السلطان يرى أنه بكونه «خليفة» سيحور سلطة روحية على كل المسلمين بمن فيهم مسلمو الإمبراطورية العثمانية. بيد أن المسألة ، لم تكن مسألة توحيد مسلمي العالم كله حول الخليفة أو أن يتحول قصر الخلافة (يلدر) إلى فاتيكان الإسلام، بل هي مسألة تعبئة المسلمين داخل الإمبراطورية حول فكرة الخلافة، كبديل لفكرة النزعة العثمانية. ليس هذا فحسب ، بل إن فكرة الخلافة، كبديل لفكرة النزعة العثمانية. ليس هذا فحسب ، بل إن عبدالحميد رأى في سياسة الخلافة، أداة للتصدي للنزعة القومية التي بدأت تجتاح السكان المسلمين غير الأتراك، كالألبان والأكراد والعرب. كما أن نزعة الأسلمة، بعكس ما يشاع، لم يكن هدفها العودة بالدولة العثمانية إلى ماكانت عليه قبل عصر التنظيمات، فما كان من المكن إلغاء حركة استمرت من عام ١٨٣٩ «بدء عصر التنظيمات» لحوالي أربعة عقود من أوربة الجيش والمؤسسات وقطاعات من المجتمع. ولكن عودة الإسلام في فترة الربة الجيش والمؤسسات وقطاعات من المجتمع. ولكن عودة الإسلام في فترة الدولة الحميدية، كشفت عن أن هناك مرجعيتين تتصارعان على طريق مشروع الدولة الحميدية، كشفت عن أن هناك مرجعيتين تتصارعان على طريق مشروع

التحديث التركى هما المرجعية الإسلامية والمرجعية الأوروبية (الغربية). هاتان المرجعتيان تستندان على قاعدتين جغرافيتين واجتماعيتين مختلفتين. جغرافيًا: المريف مقابل المدينة والشرق مقابل الغرب. واجتماعيا: الملاك والأرستقراطية مقابل البرجوازية الجديدة سليلة الإصلاحات والأوربة، وذلك ما يفسر، انقلاب حركة تركيا الفتاة على الدولة الحميدية. ففي عام ١٨٨٩، الذكرى المتوية للثورة الفرنسية، أسس عدد قليل من تلامذة مدارس الطب العسكرى الجمعية السرية (لجنة الاتحاد العثماني) التي تحولت فيما بعد إلى لجنة الاتحاد والترقى. ونمت الجمعية، تدريجيا، وسط طلاب المدارس المدنية والعسكرية.

وعلى طريقة سابقيهم من «شباب العثمانيين» عام ١٨٨٥، اتبع أعضاء الجمعية نظام «الكاربونارى» الإيطالى، أى تكوين خلايا، تحمل كل خلية رقمه.

وفى حين أن الجسمعية ركزت نشاطها فى البداية فى باريس ، تحت قيادة الأمير صباح الدين وأحمد رضا ، إلا أن التطور الأهم جاء عام ١٩٠٦ بتأسيس خلايا انقلابية داخل الجيش مثل جسمعية «وطن» التى انضم إليها مصطفى كمال فى دمشق. وتشكلت أفرع لتلك الخلايا بين ضباط الجيش الخامس فى يافا والقدس. كما تكونت لجنة دائمة فى سالونيكا بين ضباط الجيش الثالث. وبدأ التحرك مع تشكيل جمعية الحرية العثمانية.

وبحلول عام ١٩٠٧، تشكل «كلونجرس» للمجلموعات المعارضة للسلطان عبد الحميد، أى المعارضة في المنفى والمعارضة داخل الجيش، وفي سبتمبر من العام نفسه، اندمجت مجملوعة سالونيكا مع لجنة الاتحاد والترقى، حتى ما إن بدأ عام ١٩٠٨، إلا وقد أصبح ضباط الجيش الثالث في سالونيكا جاهزين لخلع السلطان، وامتد التمرد إلى قوات الجيش الشالث في مقدونيا بعد محاولة

السلطان القبض على أنور بك ونيارى، ثم إلى القوات فى أدرنة وعندئذ رفعت لجنة الاتحاد والترقى مطلبها للسلطان بعودة الدستور، وإنه فى حالة رفض السلطان فإن مائة ألف عسكرى سيتحركون باتجاه إسطنبول. وفى ٢٤ من يوليو عام ١٩٠٨، أعلن السلطان إعادة العمل بالدستور، واستقبل فى قصره رجال الاتحاد والترقى، الذين حكموا تركيا حتى قيام الحرب العالمية الأولى.

## الفصل الثاني

# الجيش والثورة الأتاتوركية

أليس من أجل الخلافة والإسلام ورجال الدين ، قاتل القرويون الأثراك وماتوا طيلة خمسة قرون؟ لقد آن الأوان لأن تنظر تركيا إلى مصالحها ، وتنقذ نفسها من تزعم الدول الإسلامية.

لامصطفى كمال»

### (١) الفازي وحرب التحرير الوطنية

يقول راوى سيرة مصطفى كمال بن على رضا ، الذى أصبح فيما بعد التاتورك، إن نفور أمه من أن ينشأ راعيا للغنم أو عاملاً فى حقل، بعد أن توفى والده ، جعلها تطلب من أختها إرساله إلى المدرسة الحربية فى سالونيك.

وكان مصطفى كمال معجبا بابن أحد جيرانهم بعد أن تخرج من تلك المدرسة، وكان يختال بسترته العسكرية في زهو الطاووس. كما أن مصطفى

كمال ،كما يقول راوى سيرته هـ. س أرمسترونج، لم يكن يميل إلى أن يكون واعظا دينيا. كما كانت التجارة فى رأيه حرفة لا تليق إلا باليونان والأرمن واليسهود ومن إليسهم. أما الأتراك أمشاله ، فالحرفة التى تليق بهم هى الجندية، ولاشىء غير الجندية (١).

وفى المدرسة الحسربية وجد الفتى مسجاله ، فنجح فى دراسته . وحين بلغ السابعة عشرة ، أرسل إلى المدرسة العسكرية العليا فى «موناسستر» بمقدونيا . ولما جاز الامتحانات بتفوق، اختير للدراسة بكلية أركان الحرب فى العاصمة التى تخرج منها عام ١٩٠٥ ورقى إلى درجة نقيب (يوزياشى).

وفى كلية أركان الحرب بالعاصمة، انخرط مصطفى كمال فى السياسة، إذ نشأت فى الكلية جمعية ثورية تعرف باسم «وطن» كانت تهاجم السلطان عبدالحميد ونظامه لخنقه الحريات وقمعه للأفكار والآراء الحديثة ، كما كانت تهاجم الوعاظ ورجال الدين الذين يعوقون كل تقدم وإصلاح . وأقسم أعضاء الجمعية معاهدين أنفسهم على المصى فى مكافحة استبداد السلطان وإنشاء حكومة دستورية يختارها برلمان شعبى ، تكون مهمتها تحرير الشعب من رجال الدين وتحرير النساء من الحجاب \_ ونظام الحريم . فلقد كانت «تركيا مخنوقة بيد السلطان وجواسيسه ، وما لم يسمح لدم الأفكار الجديدة بالمرور فى عروقها فمصيرها حتما إلى الموت»(٢) . وانضم مصطفى كمال إلى جمعية «الوطن» التي فولت إلى منظمة من المنظمات السرية التي اردحمت بها العاصمة فى ذلك الحين ، يديرها مصطفى فى غرفة استأجرها بشارع غير مطروق ، حتى داهمتها الشرطة ، فاعتقل أعضاؤها ومعهم مصطفى كمال ، ثم رُج بهم فى «السجن الشرطة ، فاعتقل أعضاؤها ومعهم مصطفى كمال ، ثم رُج بهم فى «السجن الأحمر» بإسطنبول .

<sup>(</sup>١) هـ. س. أرمسترونج ، الذئب الأغبر مصطفى كمال ، كتاب الهلال ، القاهرة ، دار الهلال ، يوليو. ١٩٥٢ صـ ١٥.

<sup>(</sup>٢) هـ. س. أرمسترونج، الذنب الأغير مصطفى كمال، م. س. ذ. ، ص ٢٠.

وأفرج عن مصطفى كمال، ليلحق بإحمدى فرق الفرسان فى دمشق، فى صفوف شتى الحاميات المتفرقة فى أنحاء سوريا ، إلا أن البلقان \_ وتحديدا اسالونيك، وليس سوريا \_ كانت مهد الشورة. ولما انتقل مصطفى كمال للعمل فى فرقة أركان حرب الجيش الثالث فى سالونيك ، حاول تأسيس فرع لجمعية الوطن، ولكنه وجد منظمة ثورية كبيرة تألفت فى سالونيك تحت اسم «الاتحاد والترقى»، تضم الضباط الذين أطلقوا على أنفسهم لقب «الشباب الاتراك».

وكانت اجتماعات «الاتحاد والترقى» تعقد في بيوت بعض اليهود المنتمين للجنسية الإيطالية والجمعيات الماسونية، إذ دأب أعضاء الاتحاد والترقى على الاحتماء بحصانة هؤلاء اليهود من القبض عليهم أو محاكمتهم أمام المحاكم التركية بحكم معاهدات الامتيازات الاجنبية . كما أن بعض أعضاء «الاتحاد والترقى» ، قد انضم إلى جماعة «الماسون» واستعانوا على تأليف جمعيتهم الثورية وتنظيمها باقتباس أساليب المنظمات الماسونية .

ولما انضم مصطفى كمال إلى إحدى شعب جمعية «الاتحاد والترقى» ، وجد أنها فرع من فروع «النهلست» الدولية ، وأن غالبية الأحاديث تدور حول اضطهاد السيهود في روسيا وفي سواها من الدول الأوروبية . فأدرك أنه قد تورط في الانضمام لمنظمة دولية سرية هدامة ، وهو الذي لم تكن تعنيه في شيء طقوس الماسونية أو اضطهاد اليهود ، وكان كل ما يعنيه إنقاذ تركيا من استبداد السلطان ومطامع القوى الأجنبية . كما أن جمعية «الاتحاد والترقى» لم تعهد إليه بما يتفق مع طبيعته القيادية الآمرة الناهية ، بل كان عضوا عليه تنفيذ الأوامر خلف نقاب الطقوس الماسونيه المعقدة .

من هنا، ثارت ثائرة مصطفى كمال على جمعية «الاتحاد والترقى»، وتشاجر مع رعمائها «أنور.. وجمال.. ويافيد.. ونيازى.. وطلعت»، واعتبر أن قادتها وزعماءها ليسوا سوى «خونة» أو «مغفلين» مغرورين هدفهم الوصول إلى السلطة بأى ثمن . وبدأ يبتعد عن الجمعية ويوجه لها نقدا لاذعا وإن ظل على عضويته بها.

وواصل مصطفى كمال ما كان قد بدأه فى دمشق، أى إنشاء خلايا جديدة لجمعية «وطن». فكان يعقد اجتماعات سرية مع الضباط الصغار والجنود ليشرح لهم الأخطار التى تحيط بالبلاد وضرورة القيام بالثورة. غير أن الثورة اندلعت ، ليس على يد مصطفى كمال، وإنما على أيدى زعماء جمعية الاتحاد والترقى.

فقد شرع «نيازى» بحفنة من الرجال في الزحف عبر جبال مقدونيا الجنوبية متحديا الحكومة. وفي الوقت نفسه ، أصدر «أنور» بيانا أعلن فيه الثورة ورحف هو الآخر بفيلق من الجنود في شرق مقدونيا. وكانت حسابات مصطفى كمال أن ثورة نيازى وأنور ليست إلا مغامرة جنونية، لأن أعضاء جمعية الاتحاد والترقى لا يزيدون على ثلاثمائة شخص ما بين عسكريين ومدنيين . إلا أن الشورة خيبت حساباته. فالجنود اللين أرسلهم عبد الحميد على جناح السرعة من إسطنبول إلى مقدونيا لسحق الثورة ما لبثوا أن انضموا إلى القائمين بها، إذ أقنعهم الثوار أن الثورة قامت لمصلحتهم.

وعندما أصدر عبد الحميد أوامره إلى إحدى الفرق المرابطة بالعاصمة ، بالتوجه إلى مقدونيا للقضاء على حركة التمرد بها، رفضت الفرقة تنفيذ الأوامر، مما رفع معنويات الثوار فقرروا الزحف على العاصمة.

وشعر السلطان عبد الحميد بأن العرش يهتز من تحته ، فأعلن تأليف حكومة دستورية وعودة الدستور ، وترحيبه باستقبال رعماء الثوار، فعاد نيارى وأنور على رأس قواتهما إلى سالونيك، واستقبلتهم هناك الجموع الحاشدة . وهناك أعلن أنور دستور الحكم الجديد من شرفة فندق «أوليمب بالاس» .

وفى الأيام التالية ، تدفقت على المدينة جموع من المنفيين السياسيين الذين أبعدهم عبد الحميد ، وبينهم الأمراء ورؤساء الوزارات والوزراء السابقون وغيرهم ، وانضم أكثرهم إلى الضباط الشبان الثائرين، واشتركوا في جمعية «الاتحاد والترقى»، ثم هرعوا إلى إسطنبول ينشدون الظفر بنصيب من الغنيمة ويتآمرون للاستئثار بالحكم.

واستخلت الدول الأجنبية الفرصة، فضمت النمسا «البوسنة والهرسك» وضمت اليونان جزيرة كريت، وأعلنت بلغاريا استقلالها التام بمعاونة روسيا. وقامت الثورات في ألبانيا والمناطق العربية. كما استغل السلطان تلك الأحداث لإجهاض الثورة، بشراء العسكر الموجودين بإسطنبول وإغراء الوعاظ ورجال الدين، ليحلروا المناس من الحكام الجدد ويتهموهم بالإلحاد وبأنهم يهود وماسونيون وليسوا أتراكا ولا مسلمين، وبأن كل ما يهدفون إليه هو القضاء على الإسلام والخلافة . وكانت النتيجة تمرد جنود إسطنبول، فقتلوا ضباطهم أو سجنوهم، وأعلنوا ولاءهم للإسلام وللسلطان خليفة الرسول (صلى الله عليه وسلم)، ثم استولوا على إسطنبول وطردوا منها أعضاء «الاتحاد والترقى».

ولما لجأ أعضاء الجسمعية إلى الجيش المعسكر في مقدونيا ، أمر القائد الأعلى لقوات مقدونيا \_ وكان عربيا هو محمود شوكت باشا \_ بزحف جيشى مقدونيا الثانى والثالث نحو إسطنبول ، وأسند إلى مصطفى كمال قيادة أركان الحرب بعد أن عاد من مهمة في حامية طرابلس. وأخمد الجيش المهاجم الثورة المضادة، وخلع السلطان عبد الحميد وسجنه في مدينة سالونيك .

وعاد مصطفى كمال إلى عمله العسكرى ، وأصبح قائد أركان الحرب للجيش المقدونى الثالث عام ٩ ، ١٩ ، ثم عين مشرفا على مدرسة الضباط فى سالونيك ، إلا أنه عاد إلى الانخراط فى السياسة والتحريض على الثورة ضد حكومة الاتحاد والترقى. فانتدب للعمل فى ديوان الوزارة فى إسطنبول عقابا له، حتى أرسل إلى طرابلس بشمال إفريقيا بعد أن أنزلت بها إيطاليا حملة استولت عليها فى أكتوبر عام ١٩١١. وأبلى، مصطفى كمال هناك بلاءً حسنا، حيث منع القوات الإيطالية من التوغل داخل ليبيا. وما إن وصل مصطفى كمال إلى إسطنبول بعد عقد الصلح بين تركيا وإيطاليا عام ١٩١٢ ، حتى وجد الجيوش التركية قد هزمت على الجبهات البلقانية ، إذ هاجمتها القوات الصربية من الشمال واحتلت «دورار» و«موناستر» ، كما هاجمتها القوات اليونانية من الشمال واحتلت «دورار» و«موناستر» ، كما هاجمتها القوات اليونانية من

الجنوب واستولت على سالونيك وأسرت ٢٥ ألف جندى تركى. أما البلغار فقد انقضوا عليها مباشرة باتجاه إسطنبول وحاصروا «أدرنة» كبرى المدن التركية بعد العاصمة . فتوجه مصطفى كمال إلى وزارة الحربية حيث قمدم نفسه إلى القيادة العليا ، فعين على الفور رئيسا لأركان حرب الفيلق المرابط فى شبه جزيرة (غاليبولى) المواجهة لمضيق الدردنيل ، حيث استطاع صد هجوم البلغار ومرات، وأنقذ البلاد من الاجتياح البلغارى بصموده فى معركة غاليبولى . وعين بعد ذلك ملحقا عسكريا فى صوفيا ، حتى اندلعت الحرب العالمية الأولى، فعاد إلى إسطنبول طالبا التطوع فى القتال ، وصمد ضد الإنجليز حتى يشوا من الاستيلاء على مضيق الدردنيل عام ١٩١٥.

وأطلق عليه لقب «بطل الدردنيل ومنقلة السعاصمة» لدى عودته إلى إسطنبول، إلا أنه واصل اعتراضاته على تحكم الألمان في الجيش التركى وعلى مشاركة بلاده في الحرب العالمية الأولى. فأسندت إليه قيادة الجيش السادس عشر المرابط في القوقاز، ثم نقل إلى قيادة الجيش الثاني في ديار بكر، مبالغة في إبعاده. واستطاع مصطفى كمال إعادة تنظيم فرق الجيش في القوقاز، بمعاونة الأميرالاي هعصمت، رئيس أركان حربه والجنرال كاظم قرة بكير. وأسعف الحظ مصطفى كمال باندلاع الثورة في روسيا عام ١٩١٧، مما أدى إلى اضطراب الجيوش الروسية، فانتهز الفرصة وهجم بقواته وواصل تقدمه في القوقاز. وبعد ذلك، تسلم مصطفى كمال قيادة الجيش السابع في الجبهة السورية.

وحدث ما تنبأ به مصطفى كمال ، وهو هزيمة تركيا فى الحرب . فعندما وصل إلى إسطنبول ، كان الحلفاء قد سيطروا على كل شىء: استولت البوارج البريطانية على البوسفور ، واحتلت الجيوش الإنجليزية العاصمة وكل قلاع الدردنيل والمواضع الحربية المهمة فى أنحاء تركيا . ودخلت الجيوش الفرنسية إسطنبول، واحتلت الجيوش الإيطالية «بيرا» وخطوط السكك الحديدية، وأشرف

ضباط الحلفاء على شئون الشرطة والحرس الوطنى، وعلى الميناء، وعلى تجريد القلاع من أسلحتها وتسريح الجيش.

لقد تحطمت الإمبراطورية العثمانية، وتفككت إلى أجزاء صغيرة، وانسلخت منها مصر وسوريا وفلسطين وبقية البلاد العربية . وباتت تركيا ذاتها عزلاء لا حول لها ولا قوة ،خاضعة لسيطرة العدو المنتصر وقبضته الحديدية، وانهارت الإدارة الحكومية تماما.

وكانت جمعية «الاتحاد والترقى» قد انحلت وتفرقت . وهرب أنور وطلعت وجمال إلى الخارج ، واختفى «يافسيد» وبقية الأعسضاء فى أماكن مجهولة . وتألفت حكومة هزيلة برئاسة توفيق باشا ، أحد رجال عبد الحميد المعروفين بصداقتهم للإنجليز لتنفيذ أوامر الأعداء .

وكان الأتراك من جميع الطبقات ، على حد تعبير أرمسترونج «ممزقين مهزومين لا يقوون على مقاومة أو قال . وكانوا ينتظرون ، وهم مسحوقو الأجسام والنفوس ، أن يقرر الأعداء المنتصرون مصيرهم».

وفى هذا الجو برز مصطفى كمال. توجه إلى الصدر الأعظم السابق عزت باشا ليقنعه بالعودة إلى الحكم مصحل توفيق باشا وأن يختاره هو وزيرا للحربية لمنع السلطان من قبول الهزيمة على هذه الصورة المخجلة ، لأن فى قبولها نهاية تركيا كدولة وكشعب وكأمة. فقد كانت القضية العاجلة برأيه ليست إحياء الإمبراطورية العثمانية أو استرداد ولاياتها المفقودة ، بل إنقاذ تركيا نفسها من الخراب والدمار والموت . وباءت بالفشل محاولة طرح الثقة بحكومة توفيق باشا في البرلمان وتأليف حكومة جديدة برئاسة عزت باشا للوقوف في وجه الاحتلال الأجنبي ورفض شروط معاهدة موندرونس (١٩١٨).

وتحول مصطفى كمال إلى التحرك سرا لإطلاق «حركة مقاومة شعبية» ضد الاحتلال . وتألفت في العاصمة عدة جمعيات سرية هدفها سرقة الذخائر

والأسلحة من المستودعات الخاضعة لإشراف «القوات الحليفة» وإرسالها إلى أنصارها في الجبال الذين بدءوا يشنون حرب عصابات على قوات العدو. وكانت الحركة تلقى التشجيع والمعونة من بعض الرسميين ذوى المراكز الكبيرة في الحكومة من أنصار مصطفى كمال أمثال عصمت ورءوف وفتحى وفودى. وعلى الحدود الشرقية في جبهة القوقال ، بدأ كاظم قرة بكير وقواته التي لم تدخل المعركة يعصون أمر الحلفاء بشأن تسريح الجيش .

وللمفارقة ،انتدبت الحكومة مصطفى كمال لقمع حركة المقاومة الشعبية فى الأناضول والجبهة الشرقية ، اعتقادا فى أن أعضاء جمعية الاتحاد والترقى هم الله الله الله الشعون حركة المقاومة. ففى عام ١٩١٩، عين مصطفى كمال مفتشا عاما على الجيش الثالث فى سامسون ،الواقعة شمال الأناضول على البحر الأسود، إذ أوكلت إليه مهام نزع سلاح القوات العثمانية ، بسبب انتشار الفوضى واختلل الأمن والنظام وإرهاب السكان فى أماكن عديدة من الأناضول .

وهناك، شعر مصطفى كمال أنه أكثر استقلالا فى اتخاذ أسلوب التحرك الثورى ، مستنكرا احتلال أزمير من قبل القوات اليونانية وضاربا بيد من حديد على أيدى الخونة والعملاء . وبدأ يعقد الاجتماعات السياسية بهدف إذكاء روح المقاومة الوطنية فى النفوس ، واختار «المساجد» مكانا مناسبا للتجمعات ولإبراز مواقفه الوطنية . كما أجرى اتصالات مع وحدات الجيش العثماني المنتشرة فى الأناضول وتراقيا والقوات المتبقية بعد اندحارها فى جبهات متعددة . وبدلا من تنفيذ أوامر إسطنبول بحل القوات ، فقد عمل العكس وأعاد تنظيمها وأثراها بعناصر جديدة وأشعل فيها الروح الوطنية .

وبعد أن أنزل اليـونانيون ، بإيعار من الحلفاء ، قواتهم على شاطئ أرمـير واحتلوا المـدينة ، قام مصطـفى كمال الذى كـان قد انتـقل من سامـسون إلى

أماسيا، باستدعاء قواده: رأفت من «سيواس» وعلى فــؤاد من أنقرة، وكان عارف موجودا مـعه فى أماسيا. وفى ٢٣ من يونيو عــام ١٩١٩، عقد القادة الأربعة اجتماعاً برئاسة مصطفى كمال الذى لخص الوضع كالتالى:

قإن تركيا جاثية الآن على ركبتيها أمام قوات الاحتلال ولم يعد باستطاعتها أن تقوم بأى مجابهة عسكرية، وكل ما تبقى لها أربعة جيوش فى الأناضول وجيش واحد فى القسم الأوروبي فى العاصمة.

وجميع هذه الجيوش ، باستثناء جيش الكاظم قرة بكيرا المعسكر في ديار بكر، قد جردت من أسلحتها وسرح معظم جنودها وضباطها ولم يبق لها سوى قياداتها العليا الاسمية . أما السلطان وصهره رئيس الحكومة الدامادا فريد، وكذلك أعضاء حكومته، فهمهم الوحيد إرضاء سلطات الاحتلال بأى ثمن على حساب الشعب من أجل الاحتفاظ بمراكزهم. لذلك ، فإن الطريق لإنقاذ الأمة والبلاد هو في دعوة الشعب لحمل السلاح وخوض حرب عصابات لطرد المحتلين، وعقد موثمر وطني يحضره مندوبون عن جميع المناطق، ويكونون مزودين بالصلاحيات المطلقة من أجل انتخاب حكومة مستقلة داخل الاناضول، تأخذ على عاتقها قيادة الثورة السعبية لطرد الغزاة من جميع أنحاء الللاد»

وما إن وافق المجتعمون على خطة مصطفى كمال، حتى أرسل برقية إلى جميع القادة العسكريين فى المناطق جاء فيها: إن احتلال أزمير ومانيزيا وأيدين من قبل الجيوش اليونانية يوضح بشكل قاطع مدى الخطر المحدق بالوطن. إن الشعب مدعو بأسره فى هذه اللحظة التاريخية الحاسمة إلى إثبات وجوده من أجل المحافظة على سلامة تركيا ووحدة أراضيها. لذلك ، فعليكم منذ الآن أن تنظموا المؤتمرات والتظاهرات الشعبية الضخمة (..) وأن توجهوا باسم الشعب برقبات الاحتجاج إلى السلطان وإلى قوات الاحتلال.

وتلقى مصطفى كمال برقيات تأييد لدعوته من الجنرال كاظم قرة بكير قائد جيش القوقار ، والجنرال عدنان قائد جيش «قونيا».

وشجع ذلك التأييد مصطفى كمال ، فأخذ يطوف على جميع المناطق الحاضعة لقيادته داعيا الشعب إلى حمل السلاح وتأليف جمعية مقاومة فى كل مدينة وقرية تتولى حرب العصابات من أجل إنقاذ البلاد من المحتلين والغاصبين، وتتلقى أوامرها من القيادة العليا للجيش الوطنى .

وما كان من السلطان إلا أن عزل مصطفى كمال من القيادة، وجرده من رتبته العسكرية، وأصدر عليه حكما بالإعدام، وأخطر جميع السلطات المدنية والعسكرية في الأناضول بعصيان أوامره واعتباره خارجا على القانون.

عندئذ، خلع مصطفى كمال لباسه العسكرى، واستدعى جميع مناصريه ، وعقد معهم اجتماعا ، وطلب منهم أن يختاروه زعيما وقائدا لهم وتنفيذ أوامره كما لو كان ما يزال قائدهم العسكرى. وبعد أن أنهى الاجتماع ، طلب من الجنرال كاظم بكير، بصفته قائد جيش ديار بكر، أن يدعو القواد العسكريين ومندوبي الأقاليم المجاورة إلى عقد مؤتمر في أرضروم. وحضر كاظم والقادة العسكريون ومندوبو المناطق إلى أرضروم حيث انعقد المؤتمر في أغسطس عام 1919 وقرر:

- ـ أن جميع الأراضي التركية تعتبر وحدة كاملة غير قابلة للتجزئة.
- \_ فى حالة تفكك الدولة العثمانية ، على الأمة أن تقف صف واحدا ضد أى احتلال أو تدخل أجنبي.
- \_ إذا أصبحت الحكومة المركزية في وضع لم تعد معه قادرة على حسماية استقلل الأمة وتأمين سلامة البلاد ووحدة أراضيها ، تؤلف حكومة موقتة تأخذ على عاتقها تأمين هذين المبدأين الرئيسيين وتكون منتخبة من «المؤتمر الوطني».

- الإرادة الشعبية هي السلطة العليا الحقيقية.
- لا يجوز أن تمنح الأقليات غير العثمانية أى امتيازات أو حقوق تضر بسيادة الأمة أو بكيانها الاجتماعي.
  - ـ لا مجال لقبول أي نوع من أنواع الحماية أو الوصاية الأجنبية.

وفى أثناء انعقاد المؤتمر ، وصلت إلى الجنرال كاظم برقية من السلطان تأمره بالقبض على مصطفى كمال وإرساله إلى إسطنبول وفض المؤتمر .

وبعد ارتباك ، وافق الجنرال كاظم على ما قاله مصطفى كمال بأن الإخلاص (العسكرى) يجب أن يكون أولاً وقبل شيء لتركيا ، وأن السلطان وحكومته مجرد ألعوبة في يد المحتل . وواصل المؤتمرون اجتماعهم وانتخبوا لجنة لتمثيلهم في المؤتمر الوطنى العام، اللي تقرر عقده في سيواس واختاروا بالإجماع، مصطفى كمال رئيسا لهذه اللجنة ورءوفا نائبا له (١).

وقد مثلت مقررات بيان أرضروم ، ورقة عمل أساسية لمؤتمر سيواس الذى عقد فى ٤ من سبتمبر عام ١٩١٩ ، وتوافد عليه المندوبون من جميع أنحاء البلاد، فأقروا مقررات مؤتمر أرضروم ، كما وافقوا على رفض اقتراح الحماية الأمريكية أو أى حماية أخرى. وأقسموا ألا يلقوا السلاح حتى تتطهر أرض الوطن من الاحتلال الأجنبي، ويقبل العدو مقرراتهم التي سموها «الميثاق الوطني»، وانتخب المندوبون لجنة تنفيلية لتتولى أعمال «الحكومة المؤقته» المستقلة عن حكومة إسطنبول ، كما انتخبوا مصطفى كمال رئيسا لهده اللجنة.

وفى ٢٧ من ديسمبر عام ١٩١٩ ، غادر مصطفى كـمال سيواس واستقر فى أنقرة التى اتخذها منذ ذلك اليوم قـاعدة إستراتيجية لتحركاته وسـياسته . وقد

<sup>(</sup>١) تفاصيل مؤتمر وبيان أرضروم في :

Bernard Lewis, The Emergence of Modern Turkey, Op.cit, . p.242.

أعلن عن استعداده لعقد جمعية وطنية في ٢٣ من إبريل عام ١٩٢٠، واعتبر اللجنة التمشيلية التي تقوم في أنقرة بمثابة حكومة شرعية وحيدة في تركيا، وأصدر أوامره لجميع الموظفين من مدنيين وعسكريين بأن يأتمروا بأوامر حكومة أنقرة الوطنية وليس بأوامر حكومة إسطنبول الخاضعة تماماً لسيطرة الحلفاء. وقد خطط مصطفى كمال لإقامة حكومة وبرلمان جديدين في أنقرة وطلب من السلطان أن يقر سلطتيهما. وفعلاً، وفدت أعداد ضخمة من إسطنبول إلى أنقرة يوم ٢٣ من إبريل عام ١٩٢٠ لحضور المجلس الوطني الكبير للمرة الأولى، وانتخب مصطفى كمال رئيسا له، وعصمت إينونو رئيسا للأركان (١٠).

وخدمت الأحداث مصطفى كمال، حين وقعت حكومة إسطنبول معاهدة سيفر فى ١٠ من أغسطس عام ١٩٢٠، والتى قضت بتقسيم تركيا، بل كانت بثابة حكم الإعدام على تركيا.

لقد قضت معاهدة سيفر ببقاء السلطان شرط أن توضع المضايق تحت مراقبة الجنة دولية ، وأن يمنح الأكراد استقلالا ذاتيا، وتصبح أرمينيا دولة مستقلة . وأعطت المعاهدة اليونان تراقيا حتى حدود تشاطلجة وجزيرتى أميروس وتندوس وقضت بأن تعيد إليها تركيا سلطانها على أزمير وملحقاتها . وفصلت عن تركيا كلا من سوريا والعراق وولاية الموصل ، وأقرت حماية الإنجليز على مصر ، وقضت بضم جزيرة قبرص إلى بريطانيا . واعترفت بالحماية لفرنسا على مراكش وتونس ، وبضم ليبيا إلى إيطاليا ، كما حددت قوات السلطان بخمسين ألف رجل منهم خمسة وثلاثون ألف رجل من الدرك ، وقضت أخيرا بإعادة العمل بامتيارات الدول العظمى .

وما إن نشرت نصوص المعاهدة ، حتى انفجر السخط في كل أنحاء تركيا بشكل غير مسبوق، وأدرك الجميع أن المعاهدة تهدف لمحو تركيا وأن حكومة

Geoffery L. Lewis, Turkey, London, Benn 1955,p.57. (1)

إسطنبول ليست سوى مطية للقوى الأجنبية . وشخص الجميع بأبصارهم نحو مصطفى كمال وحكومته المؤقتة فى أنقرة واندفعوا للتطوع فى صفوف الجيش الوطنى من أجل القتال والمقاومة.

وفى شهر أغسطس عام ١٩٢١، أقر المجلس الوطنى الكبير سلطة مطلقة لرئيسه مصطفى كمال ونصبه قائدا عاما للجيوش الوطنية . كما أقر الدستور الجديد الذى خوله مهام الاضطلاع بالسلطتين التشريعية والتنفيذية. كما تقرر رفض جميع المعاهدات التى وقعتها حكومة إسطنبول مع الحلفاء بعد ١٦ من مارس عام ١٩٢٠. وألف مصطفى كمال حكومة إنقاذ وطنى، وضع أمامها خطة لإنقاذ البلاد من الاحتلال وعدم تمكين الحلفاء من تطبيق شروط معاهدة سيفر. هذه الخطة انتهت بالتخلص من الخطر الداخلى وتطهير البلاد من حركات التمرد الكردية والأرمينية ومن القوات الموالية للسلطان وحكومة إسطنبول.

وبعد ذلك توجه مصطفى كمال نحو قوات الاحتلال الفرنسية فى الجنوب، فطوق «مرعش» و«أورفا» وقضى عليها قسضاءً كاملاً ،ثم توجه نحو «بوزنطى» فأرغم الفرنسيين على الانسحاب منها وتوقيع معاهدة صلح تعهدوا فيها بالجلاء عن «كيليكيا».

ثم استدار بعد ذلك نحو الإيطاليين فحاصرهم في «قونيا» وأرغمهم على الانسحاب من جميع المناطق التي كانوا يحتلونها بما فيها المناطق الإستراتيجية حتى «أنطاليا». وأعد مصطفى كمال خطة لتطويق قوات الاحتلال البريطانية في إسطنبول أجبرتها على الانسحاب. وحاولت اليونان في مارس عام ١٩٢١ إجهاض الحركة الوطنية في تركيا، باحتلال «بورصة» و«أورشاك»، فتمكن الجنرال عصمت من دحر القوات اليونانية في معركة «إينونو» التي تسمى باسمها. ولما حاول اليونانيون الثأر، باحتلال أزمير، قاد مصطفى كمال القوات التركية في موقعة «السخاريا» فاحرز نصرا كبيرا، إذ انتهت المعركة بأسر

القائد العام للجيش اليونانى برفقة أركان حربه وانهـزام جيشه وتقهقر اليونانيين صوب البحر المتوسط ، ودخل مصطفى كمال أزمير بعد تحريرها منتصرا . وعاد إلى أنقرة حيث قـرر المجلس الوطنى الكبير فى أكتوبر عـام ١٩٢١، منحه رتبة «مارشال» مع تسميته بلقب «الغازى» الذى ينفرد به سلاطين آل عثمان.

وفى ١٢ من أكتوبر عام ١٩٢١ ، عُقدت هدنة «مودانيا» التى اعترفت عقتضاها حكومات الحلفاء بعودة السيادة التركية إلى إسطنبول وبوغارين وتراقيا الشرقية (لواء الإسكندرونة) . وكانت الحاجة ملحة لعقد معاهدة جديدة بعد انتفاء الحاجة لمعاهدة سيفر . ووجهت الدعوة لحضور مؤتمر لوران إلى حكومتى تركيا العثمانية (إسطنبول الشرقية وأنقرة الوطنية) ، فاجتمعت الجمعية الوطنية في أنقرة وأكد النواب أن لتركيا حكومة واحدة فقط هي حكومة أنقرة.

وأدرك مصطفى كمال أنه قد حان الوقت ليضرب ضربته ،بأن يقنع النواب بخلع السلطان وحيد الدين خان<sup>(1)</sup> وإلغاء السلطنة . وصعد إلى المنصة واقترح على النواب أن يفصل بين السلطنة والخلافة فتلغى السلطنة ويخلع وحيد الدين. وتشكلت لجنة قانونية لدراسة الاقتراح ولما وجد «الغارى» معارضة ، قطع مناقشات المجتمعين صائحا ، أيها السادة ، لقد اغتصب السلطان العثماني السيادة من الشعب بالقوة . . وبالقوة اعتزم الشعب أن يستردها منه . . إن السلطنة يجب أن تفصل عن الخلافة وتلغى . . وسواء وافقتم أم لم توافقوا فسوف يحدث هذا . . كل ما في الأمر أن بعض رءوسكم سوف تسقط في غضون ذلك! (٢) وكان يتكلم بسلطان الديكتاتور الذي يصدر أمرا واجب التنفيذ . وفرض أمره على المجلس الوطني الكبير .

<sup>(</sup>١) هو آخر سلاطين الدولة العثمانية، وكان لقبه محمد السادس، وحكم خلال الفترة (١٩١٨ ـ ١٩٢٨).

<sup>(</sup>٢) ورد في : هـ . س. أرمسترولج، اللئب الأغبر مصطفى كمال ، م. س. ذ ، ص ١٨٤ .

وبعد أسبوع ، كانت سيارة إسعاف بريطانية تقف أمام الباب الخلفي لقصر السلطان، فخرج وحيد الدين ليستقلها ، يتبعه ابنه ، وخصى يحمل حقيبة صغيرة في يده ، وحمال يحمل متاع جلالته . وصعد السلطان سلم السيارة الخشبي من الخلف ، يحمل مظلته في يده . . إنه «آخر سلاطين آل عشمان ، إمبراطور جميع الأتراك ، السيد العظيم المرهوب من العالم بأسره» . . ثم انطلقت به السيارة إلى حيث استقل زورقا بخاريا حمله إلى بارجة بريطانية حملته إلى سويسرا . وأعلن قرار السلطان وحيد الدين ، ونودى بابن أخيه عبد الحميد خليفة للمسلمين ، خليفة فقط لا سلطانا ، فلم يمنحه المجلس الوطنى الكبير أي سلطات مطلقاً (۱).

ولما انعقد مؤتمر الصلح فى لوزان ، فى ٢٠ من يوليو عام ١٩٢٣ ، لم يمثل الدولة العثمانية فيه إلا وفد حكومة أنقرة الوطنية . وكان عصمت إينونو على رأس وفد بلاده ، وتمسك بمبادئ «الميثاق الوطنى ـ مقررات أرضروم».

وفي ٢٤ من يوليو عام ١٩٢٣ جرى التوقيع على معاهدة لوزان، وكانت أهم بنودها:

- إعادة كامل ولاية أدرنة للدولة.
- الجلاء عن كل الأماكن المحتلة من البلاد.
  - ـ إنهاء مشروع المنطقة الدولية للمضايق.
  - \_ إلغاء مشروعات المراقبة والتدخل المالي.
    - \_ إعادة جزر البحر المتوسط إلى الدولة.

وفى أوائل أغسطس ١٩٢٣ ، صدق المجلس السوطنى على «معاهدة لوران» وانسحبت الجيوش الحليفة من تركيا . وتكللت جهود «الغارى» مصطفى كمال باستقلال تركيا . وتحققت للغارى شرعية لإكمال مشروع «تغريب تركيا».

B. Lewis, The Emergence of Modern Turky, p.255. (1)

### (٢) النظام الجديد: من الخلافة إلى الجمهورية العلمانية

بعد إلغاء السلطنة وتأمين استقلال تركيا، أصبحت البلاد كسفينة غادرت الشاطئ ودخلت البحر ولا يعرف أحد مرساها. إذ انهار النظام القديم (للدولة العثمانية) ولم يتشكل النظام الجديد (للدولة التركية).

فشركاء (الغارى) في الحركة الاستقلالية، يتطلعون إلى قيام حكم دستورى.

والجيش الذي وقف خلف الغازى من أجل الشورة، بات يتطلع إلى مهام وأمجاد أخرى.

والخليفة الذى أصبح بلا سلطان، ظل خليفة رسول الله (صلى الله عليه وسلم) وخادم الحرمين.

وتدخل الغاري مصطفى كمال ليرسى نظامه.

## النظام الجمهوري :

فكر «الغازى» في لجان المقاومة المحلية التي أنشأها في الأقاليم بمعاونة رءوف ورفعت عام ١٩١٩، والتي كانت نواة المنظمات الشعبية للمجندين التي طردت الإنجليز واليونانيين من البلاد وقادتها إلى النصر. ولما كانت هذه المنظمات التي يلتهب أفرادها وطنية وحماسة ذات صبغة عسكرية، أي تخضع مباشرة لأوامره، فقد قرر أن يحيلها إلى آلة حزبية منظمة تخضع لإشرافه وتصبح الحاكم الفعلي لتركيا. وأطلق عليها اسم «حزب الشعب» ومنح كل لجنة منها سلطة اختيار عمدة القرية وواعظها وناظر مدرستها ومدير شرطتها وبريدها وكناسي شوارعها.

وبعد أن أعد «الغازى» خطته، قام بجولة في الأقاليم، استقبل خلالها في كل مكان بالحفاوة والإكبار، بوصفه «الغازى» ومحرر الوطن...

وكان أينما حل، يدعو تلك المنظمات إلى الاجتماع ويصغى إلى مطالب وآراء أعضائها، ثم يقول لهم في النهاية:

«احتفظوا بمنظماتكم، إن العدو الخارجي قد ذهب، لكن الحرب لم تنته بعد، فالبلاد مليئة بالخونة. قفوا في صفى، وأطيعوني. وبذلك نستطيع أن نبني معا تركيا الجديدة، وطنكم الذي استرددتموه بدمائكم، حتى تغدو من مناعة الجانب ما يجعلها تقاوم هجمات جميع أعدائها من الخارج أو الداخل. إنكم سوف تكونون «حزب الشعب» فضموا جميع الأتراك المخلصين إلى منظماتكم. فأنتم الشعب وحزب الشعب، اللين ينبغي أن تحكموا تركيا» (١).

وإذ ضمن مصطفى كمال الجيش - الحنوب، وفرغ من إعادة تنظيم لجانه وتعيين ممثليه فيها، عاد إلى أنقرة ليواجه خصومه. واستهل الخارى هجومه بإلغاء حصانة النواب الشخصية من الاعتقال والمحاكمة، ثم بفرض رقابة صارمة على الصحف. وأمر الشرطة بمنع أى اجتماع أو خطاب عام!

وأدرك النواب خطورة الخطة السياسية التى يديرها الغازى للانفراد بالحكم، فأرسلوا إليه وفدا يطلب إليه التنحى عن رئاسة الحزب الجديد، بدعوى أن رئيس الدولة ينبغى أن يظل فوق الأحزاب. لكنه أجابهم بقوله: الست أوافقكم على حجتكم، فأنتم تتكلمون عن زعامة لحزب من الأحزاب السياسية، وأنا أقول إنه ليس فى الدولة غير حزب سياسى واحد، فالاتحاد جوهرى لنا، ولا يمكن أن توجد أحزاب أخرى تناوئنا. ويهمنى من وجهة

<sup>(</sup>١) هـ. س. أرمسترونج، الذئب الأغبر، م. س. ذ.، ص ٢٠٠٠

الكرامة والشرف أن أظل زعيما لهذا الحزب الوحيد \_ حـزب الشعب \_ ورئيسا للدولة وقت واحد. . . ، (١) .

وإلى جانب معارضة المجلس الوطنى لاتجاه الغازى نحو «الحكم المطلق»، بدأ كثيرون من زملائه اللين وقفوا إلى جانبه خلال الحركة الاستقلالية، يتكتلون ضده بزعامة رءوف، وكان بينهم رفعت، وعلى فؤاد وعدنان، ورحمى، وكاظم قرة بكير، ونور الدين. ولم يبق فى صفه غير عصمت، وفورى، لكن الجيش وحزب الشعب كانا وراءه.

واستغل الغارى، الانتصار الذى حققه بتوقيع معاهدة لوزان التى ضمنت استقلال تركيا، ليعلن أن خطوات إصلاح وتجديد تركيا لم تكتمل، وأنه من الخطإ الزعم بأن التطور الدستورى لتركيا قد وصل إلى نهايته، وأنه من الضرورى إصلاح وتعديل الدستور، وأن يكون لتركيا حكومة جمهورية.

وأعد مصطفى كمال مع عصمت إينونو مشروعا لإعلان الجمهورية، جاء فيه أن نظام الحكم للدولة هو النظام الجمهورى. ويتولى مجلس الوزراء السلطة التنفييذية. ورئيس المجلس هو رئيس الدولة الذي يرأس أيضا «المجلس الوطنى». وأجرى التصويت على المشروع، فوافق عليه ١٥٨ عضوا من ٢٨٧ عضوا، وامتنع الباقون عن التصويت.

وتضمن قرار إعلان الجمهورية في ٢٩ من أكتوبر عام ١٩٢٣ :

شكل الدولة جمهورى ودينها الإسلام ولغتها التركية.

رئيس الجمهورية هو رئيس الدولة ويتولى رئاسة المجلس الوطنى ورئاسة الوزراء.

وقد يختار رئيس الجمهورية رئيس الوزراء من أعضاء المجلس.

<sup>(</sup>١) هـ. س. أرمسترونج، اللئب الأغبر، م. س. ذ. ، ص ٢٠٠.

وفى الجلسة ذاتها، جسرى انتخاب مصطفى كسمال رئيسا للجمسهورية، وما لبث المجلس أن اطلع على قرار مسن رئيس الجمهورية بتسعيين عسصمت إينوتو رئيسا للوزراء، وكانت أول وزارة فى العهد الجمهورى. وبهذا الانتخاب، صار مصطفى كسمال الحاكم الشرعى (المطلق) للبسلاد، فقد أصبح إلى جسانب كونه رئيس الجمهورية، رئيس الوزراء الفعلى، ورئيس المجلس الوطنى ورئيس حزب الشعب والقائد العسكرى العام.

وهكذا تحققت لمصطفى كمال السلطة المطلقة. ففى كل بلدة وقرية صار حزب الشعب ـ سلاحه السياسى ـ هو القوة المسيطرة على الأمور، وكان الجيش خاضعا لإشرافه المباشر، وقبضته تهيمن على دولاب الدولة بأكمله.

غير أن خصوم مسصطفى كمال، وقد وجدوا أن الوقت قد حان للغادى للفتك بهم، فأثاروا المعارضة ضد الجمهورية والحكم المطلق. ثم غادروا أنقرة والتفوا حول الخليفة عبد المجيد فى إسطنبول، وعرضوا عليه خطة ترمى إلى تنصيب الخليفة سلطانا دستوريا، واختيارهم (رءوف وصحبه) وزراء لها. وبذا، أصبح الخليفة فى إسطنبول محورا وسلاحا للمعارضة لمصطفى كمال وحكومة أنقرة.

### إلغاء الخلافة:

أصبحت الدولة العثمانية دولة خلافة إسلامية بعد تنازل آخر خليفة عباسى، وهو أبو إسحق محمد المتوكل على الله، عن الخلافة للسلطان سليم الأول (١٥١٢ \_ ١٥٠٠). وقد أراد سليم الأول ذلك في إطار الصراع بين الدولة العثمانية والدولة الصفوية (الشيعية) في فارس التي فتحت بغداد عام ١٥٠٨، وللسيطرة على رجال الدين (العلماء) والفرق الدينية (الدراويش).

لقد كانت الخلافة العباسية قد قضى عليها بدخول المغول بغداد عام ١٢٥٨، إلا أن سلاطين المماليك في مصر الذين تصدوا للمغول في عين جالوت أحيوا الخلافة. فاستدعى الظاهر بيبرس البندقدار «المستنصر» ابن الخليفة الظاهر ونصبه خليسفة مقابل أن يكون لبيبرس حق المتصرف في مصر وسوريا وديار بكر والحجاز واليمن وأرض الفرات. وظل أمر تنصيب الخليفة رمزا دون سلطة حتى فتح السلطان سليم الأول (العثماني) مصر عام ١٥١٧، وحمل معه إلى القسطنطينية الخليفة المتوكل ليصبح السلطان (العثماني) هو الخليفة. وبذلك اندمجت السلطنة والخلافة، إذ أصبح السلطان الخليفة، خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم، مهمته النظر في أعمال الناس الدينية والدنيوية.

لكن دمج السلطنة والخلافة، عنى فى نهاية الأمر خضوع السلطة الدينية للسلطة الزمنية أو إشراف السلطنة على المجال الدينى. فقد أبقى السلطان تحت سلطته «العُلماء» لمراقبة التعليم الدينى فى معاهد التعليم، وكان يبعث بمجالس عدلية إلى الولايات العثمانية برئاسة علماء معينين من الديوان السلطانى. ولئن كانت الدولة تسير حسب القوانين القرآنية، أى الشريعة، فإن السلاطين قد أصدروا قوانين إدارية علمانية على غاية من التفصيل، مجموعة فى كتاب يسمى «قانون نامة». وكان «شيخ الإسلام»، وهو السلطة الدينية العليا، يقدم الشورى ـ الفتوى للسلطان الخليفة دون أن تكون له أى سلطة سياسية.

غير أن الخلافة العشمانية أصبحت مطعنا مع انهيار الدولة العشمانية فيما أصبح يعرف باسم المسألة الشرقية. . ولم تفلح جهود السلطان عبد الحميد في بعث الخلافة والرابطة العثمانية، حتى انتهت الحرب العالمية الأولى وجرى تقسيم تركة «الرجل المريض» بين الدول الحليفة.

ولذلك كان هدف الحركة الأتاتوركية الاستقلالية، كما كتب مصطفى كمال هو «الثورة على الحكومة العثمانية، على السلطان خليفة كل المسلمين، وحث الجيش والأمة كلها على الثورة»(١). وبعد أن أذعن السلطان الخليفة لإملاءات معاهدة سيفر (١٩٢٠) التي كرست تقسيم الإمبراطورية العثمانية، جاءت

<sup>(</sup>١) هـ. س. أرمسترونج، الذئب الأغبر، م. س. ذ.، ص ٢٠٠.

الفرصة لمصطفى كمال الإلغاء الخلافة. وحتى لا يخسر المعركة فى مواجهة العلماء والفرق الدينية واللجان الشعبية، اكتفى بفصل السلطنة عن الخلافة، بخلع السلطان وحيد الدين خان وإلغاء السلطنة (١٩٢١). وبعد أن التفت المعارضة لمصطفى كمال حول الخليفة عبد المجيد، وتحركت الإثارة الشعور الدينى لدى الاتراك، خشى «الغازى» من الإطاحة به، خصوصا، وأن الخليفة عبد المجيد، أخذ يحيى تقاليد أسلافه من السلاطين العظام، وصار كلما ذهب للصلاة يوم الجمعة فى مسجد «آيا صوفيا» يمتطى صهوة جواد أبيض على غرار ما كان السلطان محمد الفاتح يفعل، ويحيط نفسه بحرس من الفرسان، بينما تسير الجموع وراءه مهللة مكبرة، كما أخذ يستقبل فى قصره علية القوم من رجال الحاشية الملكية القدماء، ويتقبل زيارات السفراء والمبعوثين الأجانب بوقار السلطة وأبهتها.

فى البدء، أرسل مصطفى كمال إلى والى إسطنبول أمرا حازما بمنع عبدالمجيد من إحاطة نفسه بمظاهر الأبهة أثناء تأدية الصلاة ومن استقبال الزائرين الأجانب. ثم أرسل تحذيرا صارما إلى جميع الذين يترددون على قصر يلدد «من بطانة وحاشية السلاطين القدماء.. بالتزام بيوتهم وإلا أحالهم إلى محكمة عرفية بتهمة الخيانة والتآمر ضد نظام الحكم الجمهورى»(١). أما رءوف وسائر خصومه من السياسيين في المجلس الوطنى، فقد استدعاهم إلى أنقرة وأرغمهم على قسم يمين الولاء للجمهورية وله شخصيا. كما أرسل مصطفى كمال إلى المجلس الوطنى مشروع مرسوم أقره المجلس بتخفيض مخصصات الخليفة إلى الحد الأدنى وتخفيض مرتبات أمراء العائلة السلطانية.

غير أن تلك الإجراءات هيجت رجال الدين والرأى العام ضده. وهاجمت الجماهير مراكز ولجان حزب الشعب، ولم يكن أمامه إلا إخماد تلك الثورة أو

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ذكره.

التراجع أمامها لتطيح به. إلا أنه استغل خطابا أرسله له الزعيمان الهنديان المسلمان أغاخان وأمير على يطالبان فيه باحترام مقام الخليفة الذى هو خليفة على كل المسلمين وليس خليفة على الأتراك فقط. واستمال الغازى الثورة ضده لصالحه، بأن أثار هياج الرأى العام ضد أغاخان، حين اتهمه بأنه صنيعة الإنجليز، قائلاً: «إن إنجلترا - العدوة الماكرة اللدودة - حين فشلت فى القضاء على تركيا بواسطة اليونان عمدت إلى وسائلها المألوفة، فاستخدمت صنيعتها أغاخان كى يظاهر الخليفة ويشطر الأتراك إلى معسكرين.

وأثار الأمر ثائرة المجلس الوطنى الذى انقسم بين معارضين ومويدين للخليفة، فواجه مصطفى كمال المجلس قائلاً: أليس من أجل الخلافة والإسلام ورجال الدين، قاتل القرويون الاتراك وماتوا طيلة خمسة قرون ؟ لقد آن الأوان أن تنظر تركيا إلى مصالحها وتتجاهل الهنود والعرب وتنقذ نفسها من تزعم الدول الإسلامية !؟.

ولما استوثق مصطفى كمال من الجيش وحزب الشعب والمجلس الوطنى، تقدم فى الثالث من شهر مارس عام ١٩٢٤، بمرسوم إلى المجلس الوطنى يقضى بإلغاء الخلافة وطرد الخليفة وفصل الدين عن الدولة. وخاطب النواب المنفعلين قائلاً: (بأى ثمن يجب صون الجمهورية المهدَّدة وجعلها تقوم على أسس علمية متينة. فالخليفة ومخلفات آل عشمان يجب آن يلهبوا، والمحاكم الدينية العتيقة وقوانينها يجب أن تستبدل بها محاكم وقوانين عصرية، ومدارس رجال الدين يجب أن تخلى مكانها لمدارس حكومية غير دينية (۱).

واقر المجلس الوطنى القانون دون مناقشة . وفى الليلة ذاتها أرسل مصطفى كمال أمرا إلى حاكم إسطنبول يقضى بأن يغادر الخليفة عبد المجيد تركيا قبل فجر اليوم التالى . وأجبر الخليفة على أن يستقل سيارة حملته عبر الحدود فى

<sup>(</sup>١) هـ. س. أرمسترونج الذئب الأغبر، م. س. ذ. ، ص ٢٠٠٠

اتجاه سويسرا. وبعد يــومين، جمع مـصطفى كمال كل أفــراد العهــد القديم وأميراته، وجعلهم يرحلون إلى خارج البلاد.

## تغریب ترکیا:

لقد صُدم الكثير من الأتراك، وعامة المسلمين، بإزاحة الخلافة، ووقف الأتراك في صمت إزاء سياسة «الغازى» الذي نجح في استقطاب جميع مراكز القوى بيديه. وبدأ منذ عام ١٩٢٥ يطبق أفكاره ويمارس سياسته في تحديث وتغريب تركيا<sup>(١)</sup>. إلغاء الطربوش:

كان الطربوش يمثل عنوان الثقافة العثمانية في القرن التاسع عشر، بعد أن جاءت به إصلاحات محمود الثاني قبل قرن كامل من عهد مصطفى كمال، واستخدمه المسلمون والمسيحيون واليهود العثمانيون. ولكن «الغازي» قاد ثورة على «الطربوش»، وأقر «المقبعة الأوروبية» عنوانا جديدا لشباب الجمهورية الفتية، ورميزا للتحرر والتقدم. وبدأ الغازي ثورته الجديدة، بطريقة مرحلية، ففرض القبعة أولاً على نفسه، ثم على حرسه الخاص. ولما لم يجد اعتراضا فرضها على الجيش. وأرسل العديد من الضباط الذين آمنوا بأفكاره، إلى مختلف القطاعات العسكرية لإقناع الجنود بأن ارتداء القبعة من شأنه أن يظهر الجيش التركى بمظهر الجيش الحديث (الغربي). ولما ارتدى جميع أفراد وضباط الجيش القبعة، حاول الغازي فرض القبعة على السعب، فكادت حرب أهلية الطربوش في أغسطس عام ١٩٢٥. وأمر رجال الشرطة والدرك والجيش بتطبيق المرسوم في أنحاء البلاد جميعا، فراحوا يجوبون المدن والقرى ويصادرون المرسوم في أنحاء البلاد جميعا، فراحوا يجوبون المدن والقرى ويصادرون ويضادون ويسجنون كل من ورفض الإذعان للمرسوم الجديد. وإمعانا في ترسيخ هذا التقليد، أرسل يرفض الإذعان للمرسوم الجديد. وإمعانا في ترسيخ هذا التقليد، أرسل

B.Lewis, The Emergence of Modern Turky.p. 260.(1)

<sup>(</sup>٢) مصطفى الزين، ذئب الأناضول، رياض الريس للنشر ١٩٩١ صـ٠٥٠.

«الغــازى» مندوبه أديب ثروت إلى المؤتمر الإســلامى الذى عــقـــد فى مكة وهو يرتدى القبعة الأوروبية !

ومنذ ذلك الوقت دخلت القبعة الأوروبية (Shapka بالتركية) كعادة اجتماعية، ربما لأن مصطفى كمال الذى فرضها، كان يطمح إلى أن يجد أن تفكير المواطن سيتغير في رأسه الموجود تحت القبعة!

## إغلاق التكايا والزوايا وإلغاء الطرق الدينية:

تعتبر الطرق الدينية والتكايا من عناصر الحياة الاجتماعية العثمانية. فهى من ناحية ناحية ،كانت الوسيط الذى انتشر من خلاله الإسلام فى الأناضول. ومن ناحية ثانية،كان لها دورها فى الذود عن الإسلام والبلاد فى أوقات الخطر، كما حدث فى أثناء مقاومة غزو المغول،إضافة إلى وجودها داخل الجيش منلد دعم الطريقة البكتاشية للإنكشارية. ومن ناحية ثالثة، لعبت الطرق الدينية والتكايا دورا مهما، كتضامنية اجتماعية لها مؤسساتها الخيرية والتربوية والتعليمية

وكل طريقة لها أتباع يطلق عليهم اسم الدراويش، يتحلقون حول شيخ الطريقة. والتكية مصطلح إسلامي يعنى: بيت من ينتسبون إلى الطريقة الدينية، ويقومون فيه بممارسة العبادة وتحصيل العلم (الديني). وتسمى التكية الصغيرة «راوية». وتعتمد التكتية ماليا على تبرعات وأوقاف أتباعها.

وتنتشر الطرق الدينيـة في كل أنحاء تركيا من البكتاشيـة إلى النقشبندية إلى المولودية والقادرية والشاذلية والنورسية وغيرها.

وقد كان لمشايخ الطرق في تركيا، وقت إعلان الجمهورية، ضلع في الجمعيات والاجتماعات السرية والدعوة إلى التظاهر وإثارة العصبية ضد الحكومة الأتاتوركية الجديدة، وخصوصا الطريقة الرفاعية والطريقة الشاذلية.

وفى ٣٠ من أغسطس عام ١٩٢٥، ألقى مصطفى كمال خطابا فى مدينة «قسطمونى» حيث تنتشر الطريقة المولوية، تعرض فيه للطرق الدينية فقال: «إن

طلب العون والمساعدة من قبور الأموات ليس صفة للمجتمع الإنساني المتحضر. وإنى أتساءل ماذا عسى أن يكون هدف رجال الدين سوى جعل حياة أتباعهم أفضل مما هي عليه روحيا وماديا ؟ فإذا كان هذا الجهاد للقضاء على أرفض مجرد التصور بأنه مازال في تركيا بعد كل هذا الجهاد للقضاء على الجهل والتسخلف أناس مازالوا يلتمسون تحسيسن أوضاعهم من خلال مشايخ الطرق وأساليب الشعوذة (٠٠). إن الجمهورية التركية العلمانية لا يمكن أن تكون بعد اليوم أرضا خصبة للمشايخ والدراويش (٠٠). وليس هنا من طريق الاطريق الحسفارة المبنية على العلم. وعلى كل من يريد أن يكون إنسانا أن يأخذ بما تقدمه هذه الحضارة وأن يتفاعل معها، وعلى مشايخ الطرق أن يفهموا هذا الكلام بوضوح وأن يغلقوا زواياهم وتكاياهم عن طيب خاطر وإلى الأبد، قبل أن أدمرها فوق رءوسهم (١٠).

وفي نوفمير عام ١٩٢٥، استصدر مصطفى كمال مراسيم تضمنت :

\_ إغــلاق الزوايا والتكايــا الموجــودة بالدولة ســواء كــانت وقــفــا أو ملكا لمشايخها.

ـ إلغاء كل أنواع الطرق ومشايخها وإلغاء ألقاب الدراويش والمريد والأستاذ والسيد والجلبى والبابا والأمير والمنقيب والخليفة والعرافة، وحظر السحر والتنجيم وكتابة التعاويذ والأحجبة والتماثم.

- ـ حظر استعمال عناوين وصفات أرياء تدل على تلك الطرق.
- ـ إغلاق جميع المزارات وقبور السلاطين والأولياء ومشايخ الطرق.

\_ يحكم على كل من يخالف هذه القرارات بالحبس مدة لا تقل عن ثلاثة أشهر وغرامة لا تقل عن خمسين ليرة (٢).

<sup>(</sup>١) ورد في : سليم الصويص، أتاتورك منقلة ركيا وباني نهضتها الحديثة، مطبعة شنار، عمان، دون تاريخ ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) ورد في : محمد عزة دروزة، تركيا الحديثة، مطبعة الكشاف، بيروت، ١٩٤٦، صـ٧٧–٧٨.

وعندما تمرد الدراويش وتظاهروا احتجاجًا على إلغاء الطرق الدينية وإغلاق التكايا، شن مصطفى كمال هجومًا على هؤلاء الدراويش وقال فيه: «إن طلب العون من الميت عار على المجتمع المتمدين (٠٠).

إننى أرفض التصديق فى عهد العلم والمعرفة والمدنية أن يكون خير تركيا ومستقبلها رهنا بيد رجال بدائيين يقودهم (خوجا). عليكم أن تدركوا أن تركيا الجمهورية ليست وطن هؤلاء الخوجات والدراويش والإخوان (٠٠). إننا نستمد قوتنا من الحضارة والعلم والمعرفة ونسترشد بها. أما التكايا فتريد استغفال الشعب وقد قرر الشعب التحرر من المجدوبين (١).

## القانون المدنى وحظر الحجاب:

عرفت الدولة العشمانية، خلال عصر التنظيمات، استمداد القوانين الغربية على نحو ما حدث لدى إصدار القانون التجارى عام ١٨٥٠ والذى أخذ من القانون الفرنسى، وكان قانون الجزاء العشمانى الصادر عام ١٨٥٨ مستمدا من قانون العقوبات الفرنسى.

وفى حين شهد عصر التنظيمات استحداث محاكم مدنية على النسق الغربى للنظر فى القضايا المدنية التى تخص غير المسلمين، فإن المحاكم الشرعية ظلت تنظر القضايا المدنية للمسلمين.

وجرى تقنين الفقه الإسلامى، فى كتاب سمى «مجلة الأحكام العدلية»، واعتبر أساسا للقانون المدنى فى الدولة العثمانية. واستمر العمل بمجلة الأحكام العدلية حتى عام ١٩٢٦، حينما قرر مصطفى كمال استمداد القانون المدنى السويسرى كأساس للقانون المدنى التركى الذى صدر فى أكتوبر عام ١٩٢٦. وتضمن القانون ٤٤٨ مادة، تضمنت موضوعات حقوق الشخص ـ الأشخاص المعنويين ـ الزواج ـ الطلاق ـ النفقة ـ النسب ـ التبنى ـ الميراث. وغيرها.

<sup>(</sup>١) ورد في: هدى درويش، الإسلاميون وتركيا العلمانية، دار الآفاق العربية، القاهرة ١٩٩٨ ص١١٥.

وتضمنت أحكام الزواج منع تعدد الزوجات، بالمنص على أن «الزوجية تبطل إذا كان أحد الزوجين متزوجا عند إجراء مراسم الزواج».

وأعطى القانون للمرأة المسلمة حق أن تتنزوج من غير مسلم وأن تغير دينها. . وقرر القانون المساواة بين الذكر والأنثى في الميراث وأباح زواج الأخت والأخ في الرضاعة.

وأعطى القانون الحق لكل من الزوجين برفع قضية طلاق بسبب زنا الآخر أو بسب محاولة الآخر اغتساله أو معاملة سيئة جدا أو بسب سوء العشرة بين الزوجين، ويتوجب الحكم بالطلاق إذا ثبتت أسباب صحته.

كما جعل القانون من حق الأب الاعتراف بولده الذى يولد له فى غير فراش الزوجية ويلحق به، ومن حق الأم أيضا رفع قضية تعيين والد ولدها الذى تلده فى غير فراش الزوجية، ومن حقها \_ أيضا \_ رفع قضية للحصول على نفقة لها ولولدها ولو كانت متزوجة من آخر(١).

وفى نهاية عام ١٩٢٦، جرى فرض السفور على النساء، وأصدرت المجالس البلدية قرارا يحظر على السيدات لبس (الجلباب) وألزمهن لبس الفستان وإلا قدم أزواجهن أو أقرباؤهن للمحاكمة.

# تغريب التعليم واللغة التركية :

قاد مصطفى كمال عملية لتغريب التعليم على مرحلتين، تضمنت الأولى توحيد المدارس، وكانت المرحلة الثانية هى مرحلة إلغاء الحروف العربية واستبدال الحروف اللاتينية بها.

<sup>(</sup>١) القانون المدنى التركى، ترجمة مركز بحوث العالم التركى، القاهرة. . الطنوبى، الحركة الكمالية والعلمانية في تركيا، م. س. ذ. ص ٢٢٤.

لقد قمام النظام التعليمي العشماني، خمصوصا بعمد عصر التنظيمات على الاردواجية بين مدارس دينية ومدارس مدنية (غربية).

وأصدر مصطفى كمال عام ١٩٢٤، قانون توحيد المدارس، الذى تضمن ضم جميع المؤسسات التعليمية دينية وغير دينية إلى وزارة المعارف. كما أوكل لورارة المعارف أن تنشئ كلية للإلهيات فى الجامعة متخصصة فى الأمور الدينية، وأن تنشئ مدارس خاصة لتخريج الأثمة والخطباء. ولفك أى ارتباط بالإسلام والعرب، قرر مصطفى كمال كتابة اللغة التركية بالحروف اللاتينية بدلا من الحروف العربية. وكان عما قاله:

النا اعترفنا بوجوب اتخاذ جميع أسلحة الغرب المدنية، فيهجب علينا أن نكون منصفين في اتباع الطريق المؤدية إلى خيرنا، وبخاصة فيما يتعلق بلغتنا. فقد أخذنا عن الشرق عاداته ولغته وأحرفه، فلم نستفد مما أخذناه إلا الرجوع إلى الوراء والتقهقر المتتابع في عاداتنا وأخلاقنا، لذا يجب علينا أن نطرح عنا جانبا الأحرف العربية ونستبدل بها أحرفا لاتينية، فنضمن إذاك رقينا وتقدمنا، ونخلص لغتنا من السقوط، وننشرها في أركان العالم الأربعة ونتربع بواسطتها وسط الترقى والتمدن (١).

والحق أن الانقلاب على الحرف العربي، لم يبدأ مع مصطفى كمال، فقد بدأت الدعوة لذلك على استحياء خلال فترة التنظيمات، عندما أثارها الناشر التركى محمد منيف باشا عام ١٨٦٢، وانتشرت الدعوة خلال حكم الاتحاد والترقى بعد عام ١٩٠٨، لكن مصطفى كمال جعل الانقلاب اللغوى مهمته. فكلف لجنة من الأساتذة بكتابة الألفاظ التركية بحروف لاتينية. وطبق «الانقلاب» الجديد على نفسه أولا، ثم أمر المجلس الوطنى في يوليو عام

<sup>(</sup>١) عن الطوبي ص ٢٣٧.

Roderic Davinson, Turkey: A Short History, London, 1981. p. 134. (Y)

۱۹۲۸ بالانت قال معه إلى إسطنبول، ودعا إلى قصر «الدونمابهاتشى» الشخصيات المرموقة، وأخذ يشرح لهم بالطباشير على لوح خشبى أسود كبير الحروف المستحدثة الجديدة وطريقة كتابتها.

وانتقل إلى المدن والقرى ومعه لوحه الأسود والطباشير شارحا للناس طريقة الكتابة الجديدة. وتحول «الغازى» إلى «خوجا». ولما تأكد أن الشعب قد تقبل انقلابه الجديد، استصدر قرارا من المجلس الوطنى الكبير بجعل كتابة اللغة التركية بالحرف اللاتيني إلزامية في أنحاء البلاد كلها اعتبارا من الثالث من نوفمبر عام ١٩٢٨.. ثم أمر بترجمة القرآن إلى اللغة التركية وتلاوة الصلاة باللغة التركية ولما ثارت ثائرة رجال الدين والعلماء، فكان رده عليهم:

ألا يفهم الله اللغة التركية ؟(١)

وكما بدأ مصطفى كمال بنفسه فى تعلم اللغة التركية الجمديدة، سمى نفسه أتاتورك (أى أبو الأتراك)، عندما طلب من كل تركى اتخاذ اسم عائلة ينتسب إليها، واتخد عصمت اسم عائلة «إينونو» نسبة إلى معركة إينونو الشهيرة التى انتصر فيها على اليونانيين.

وفى عام ١٩٣٥، جرى تبديل يوم العطلة الأسبوعية من يوم الجمعة الذى له قدسية فى الدين الإسلامى، إلى العمل بنظام عطلة نهاية الأسبوع الغربية.

لقد شاء أتاتورك، بكل ذلك، ثورة من أجل تغريب تركيا.

وفى عام ١٩٣٨، أيضا، ألـغى أتاتورك مادة الدستور المتـضمنة أن «الإسلام دين الدولة التركية».

#### «دولتة» الاقتصاد:

مثلما أخضع السياسة والمجتمع للدولة، اتجه مصطفى كمال إلى أن تشمل «الدولتة Etatism» الاقتصاد أيضا، في إطار مشروعه لتغريب وتحديث تركيا.

<sup>(</sup>١) مصطفى الزين، ذئب الأناضول، م. س. ذ. ص ٢٥٧.

فى المرحلة الأولى التى امتدت طيلة عقد العشرينيات، كان تدخل الدولة غير مباشر من خلال تشجيع الدولة للرأسمالية المحلية لبناء قاعدة اقتصادية تركية.

وفى المرحلة الثانية، التى أعقبت فشل المرحلة الأولى، كان تحول الدولة إلى التدخل المباشر فى الاقتصاد خلال عقد الثلاثينيات. لقد كان مؤتمر أزمير(مارس عام ١٩٢٣)، هو الأساس لسياسات المرحلة الأولى، أى تشجيع الرأسمالية المحلية، التى طالب بها الملاك الزراعيون والصناعيون والتجار.

وفى ٢٨ مايو عام ١٩٢٧ صدر «قانون تشجيع الصناعة» بهدف منح امتيازات وإعفاءات ضريبية للمشروعات الصناعية، وتضمن القانون أن تمنح تلك المشروعات مساحات أرض مجانية (١٠ هكتارات للمشروع)، وإعانات مالية (١٠٪ من القيمة السنوية للإنتاج)، وإعفاء منشآتها من جميع الضرائب، واستثناء مواد تشييدها من الرسوم الجمركية (١٠).

وعلى صعيد الزراعة، اتخذت الدولة التركية عدة إجراءات لتشجيع رأس المال الخاص في الريف، مثل إلغاء العشور (ضريبة العشر) عام ١٩٢٥، وتوزيع الأراضي على الفلاحين اللهين ليست لديهم أراضي من خلال القوانين التي صدرت عام ١٩٢٧ وعام ١٩٢٩.

كما قامت المدولة بتزويد المزارعين بالبدور المحسنة، وتشغيل مرشدين زراعيين في القرى، وتدريب الجنود على «الزراعة الإلزامية» خلال فترة خدمتهم العسكرية. وتشجيع الميكنة في الزراعة، وإنشاء تعاونيات للائتمان الزراعي وتسويق المنتجات.

بيد أنه بالرغم من تشجيع الدولة للرأسمالية الصناعية التركية، فإن

Dorgu Ergil, From Empire to Dependence: The Evolution of Turkish Underdevelopment, (1) NY, State University of New York, 1975,p. 364.

البرجوازية التركية تلكأت كثيرا، بما أدى إلى فشل عملية التصنيع خلال العشرينيات.

ولم يكن الأمر مختلفا في قطاع الزراعة، إذ لم يترتب على الإجراءات التي اتخذتها الدولة زيادة الإنتاج أو تحديث الزراعة، إلا لدى كبار ملاك الأرض الذين أفادوا من الائتمان الزراعى والميكنة الزراعية بما لهم من سيطرة اجتماعية وسياسية في الريف التركي(١).

وجاءت أرمة الكساد العالمي بنهاية العشرينيات، لتترك أثرا واسعا في الاقتصاد التركي (المندمج في الاقتصاد العالمي) حيث تدهورت صادرات تركيا من المواد الأولية والمنتجات الزراعية، ونقص النقد الأجنبي اللازم لاستيراد المعدات الرأسمالية ومستلزمات الصناعة، وربما أدخل عملية التطور الاقتصادي في مأزق.

وبتأثير ذلك تحولت الدولة في مرحلة ثانية إلى التدخل المباشر، لإكمال سياسة الدولة (ديفليت سيليك \_ بالتركية)

ففى هذه المرحلة قادت الدولة حملة شاملة لتأميم أغلب الشركات الأجنبية . وبدأ التأميم بتولى الدولة مؤسسات وأجهزة المنافع والخدمات العامة كالسكة الحديدية والنقل والموانئ، وانتقلت بعد ذلك إلى المناجم والمصانع المملوكة للأجانب ثم لجأت الدولة إلى «التخطيط الحكومي» . . بدأت الخطة الخمسية الأولى عام ١٩٣٢ من خلال الدائرة الحكومية الصناعية، وبنك الاعتماد الصناعى، وكان هدفها إنتاج السلع الاستهلاكية وإنشاء البنى الارتكازية الضرورية لتصنيع المواد الرئيسية، والتوسع في صناعة النسيج لسد الطلب المحلى وتوفير النقد الأجنبي من خلال التصدير . واستهدفت الخطة إنشاء مصنع

Dorgu Ergil, Op. cit. p. 111 (1)

وفى عام ١٩٣٨، بدأت الدولة الخطة الخمسية الثانية، والتى استهدفت إنشاء صناعات ثقيلة بالاعتماد على المواد الأولية المحلية وتطوير موارد الطاقة من فحم وكهرباء والنقل البحرى والسكك الحديدية. وتضمنت إنشاء مائة مصنع جديد مقابل ٢٠ مصنعاً في الخطة الخمسية الأولى.

وهكذا، استهدفت الخطة الخمسية الأولى التصنيع لبدائل الواردات (السلع الاستهلاكية) وتوجهت الخطة الخمسية الثانية إلى التصنيع الثقيل والطاقة والنقل وأنشأت الدولة مصرفين لتمويل الصناعة. المصرف الأول هو بنك سومر الذى انشئ عام ١٩٣٣ لتمويل مصانع الدولة والتخطيط لإنشاء مشروعات صناعية جديدة والمشاركة فيها.

والمصرف الثانى هو بنك إيتى الذى أنشئ عام ١٩٣٥ لاستخراج وشراء وبيع المعادن، واستكشاف البترول، وإنتاج الطاقة الكهربائية(٢).

وفى قطاع الزراعة، تواصلت سياسة «الدولتة» بدعم تعاونيات الائتمان الزراعى التى وصلت إلى ٧٧٠ تعاونية تعمل تحت إدارة بنك الائتمان الزراعى . كما شهدت المرحلة الثانية فى «الدولتة» إنشاء مؤسسة لشراء المحاصيل من الفلاحين عام ١٩٣٢ ثم دائرة إنتاج الأراضى التى توسعت فى شراء المنتجات الزراعية. وفى عام ١٩٣٧ ، اعتمدت الدولة خطة لأربع سنوات لتطوير الزراعة.

Koral Goyment, Stages of Etatist Development in Turkey, Studies in Development, (1) no.10, Winter 1967, pp. 90-91.

Ergil, op.cit, p. 455. (Y)

### الفصل الثالث

## صدام الأتاتوركية والديمقراطية وعودة الإسلام

إن الأمة التركية أمة مسلمة وسوف تبقى مسلمة.
«جلال بايار»
لقد أصبحت العلمانية أداة لإثارة الأحقاد واضطهاد الناس.
«عدنان مندريس»

### (١) الأتاتوركية : العلمانية والتغريب في مجتمع مسلم

جاء مشروع الأتاتوركية تعبيراً عن تراث العلمنة والتغريب في الإمبراطورية العثمانية، والذي تصاعد خلال عصر التنظيمات، كاستجابة للتحدى الذي فرضه صدام الغرب في طوره الاستعماري مع الشرق الإسلامي منذ نهاية القرن الثامن عشر.

هذا من جانب، ومن جانب آخر، كان مشروع الأتاتوركية تجسيداً للنزعة القومية في الإمبراطورية العشمانية، والتي أينعت في تركيبا مع ثورة الاتحاد والترقى عام ١٩٠٨، بالرغم من سياسة العشمنة والأسلمة التي اتبعها السلطان

عبد الحميد، حتى كان انتصار المقاومة الشعبية التركية، لتحرير تركيا (الحالية) واستقلالها بقيادة الغازى مصطفى كمال.

والحق أن هناك من اعتبروا مشروع الأتاتوركية، نقطة نهائية في سيرورة العلمانية في السياق الإسلامي، والتي بدأت مع خلافة معاوية بن أبي سفيان (٦٦١م) عندما اكتسبت الخلافة سلطتها فعليا وبالقوة على أرض الواقع وليس قانونيا أو شرعيا(١).

فمنذ ذلك التاريخ، أصبحت السلطة (سلطة رمنية أو مضبوطة (موجهة) من قبل السيادة الدينية (<sup>(۲)</sup>).

وبمعنى آخر، أصبحت الخلافة (بالمفهوم الدينى)، لأجل خلع المشروعية على سلطة السلطان (الزمنية)، وظل الأمر كذلك، حتى إلغاء بغداد عاصة الخلافة العباسية (٣).

ولم يكن استئناف العثمانيين للخلافة، بعد قرنين ونصف القرن من سقوطها في بغداد، على يد السلطان سليم الأول، إلا من أجل إسباغ الشرعية الدينية على السلطان العثماني، في مواجهة الدولة الصفوية (الشيعية) في فارس (خارجيا) ورجال الطرق الدينية والعُلماء (داخليا).

غير أن السلاطين العثمانيين، اتبعوا إستراتيجيات عديدة، من أجل وضع السلطة الدينية تحت نظر السلطة الزمنية. ونعنى بالسلطة الدينية، علماء الدين من جهة والشريعة الإسلامية من جهة أخرى.

في هذا الإطار، سعى السلاطين لإبقاء «العُلماء» تحت سلطتهم، وذلك

<sup>(</sup>١) محمد أركون، تاريخية الفكر العربي الإسلامي، بيروت، مركز الإنماء القومي والمركز الثقافي العربي، ط٢، ١٩٩٦، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٢٨١.

<sup>(</sup>٣) محمد أركون، العلَّمنة والدين : الإسلام والمسيحية والغرب، دار الساقي، لندن ١٩٩٠، ص٨٨.

بمراقبة التعليم الدينى فى معاهد التعليم، وببعث مجالس عدلية فى الولايات العشمانية، يعين علماءها الحكم المركزى. ولئن كانت الدولة تسير حسب الشريعة الإسلامية، فإن السلاطين أصدروا قوانين إدارية علمانية، مجموعة فى كتاب يسمى قانون نامة، وبالرغم من أن قشيخ الإسلام، وهو السلطة الدينية العليا ـ كان يحضر اجتماعات المجلس الإمبراطورى إلا أنه لم تكن له أى قسلطة سياسية، (۱).

ومنذ عصر السلطان محمود الثانى (١٨٠٧ ـ ١٨٣٩)، اهتم السلاطين العثمانيون بمجالى التعليم، والقانون، لتوسيع نطاق السلطة الزمنية واحتواء السلطة الدينية. فأسس السلطان (محمود الثانى) مدارس حديثة إلى جانب المدارس الدينية، كما وضع الأوقاف تحت إشرافه (لضرب نفوذ رجال الدين)، وأسس ديوان الأحكام العدلية للشئون القانونية والشرعية (تحت سلطته).

وجاء عصر التنظيمات (١٨٣٩ ـ ١٨٧١)، ليسجعل من التعليم أداة لتخريج نخبة عصرية ذات ثقافة دنيوية، مقابل نخبة رجال الدين (العُلماء). فكان إنشاء المدارس الرشدية ـ والمتوسطة والسلطانية لتخريج الكوادر العسكرية والإدارية. وجرت محاولة لإنشاء جامعة دار الفنون العليا ومدرسة المعلمات.

لقد أدى «التعليم المدنى» في عصر التنظيمات، إلى بروز نخبة جديدة في الجيش والإدارة العثمانيين، متميزة عن النخبة التقليدية المرتبطة بالمؤسسة الدينية. هذه النخبة الجديدة، جعلت مرجعيتها المؤسسية للحياة العامة على نحو ماحدث في الغرب.

بيد أن التطور الأهم، باتجاه العلمنة والتغريب في دولة التنظيمات حدث في المجال القانوني، بإنشاء جمهار قضائي خارج عن سلطة الطريقة الدينية

Halii Imalcik, The Ottoman Empire: The Calassical Age 1300 - 1600 ,London, 1963, (1) pp. 73,94.

القضائية، بإدخال قوانين أساسية ذات أسس منفصلة تمام الانفصال - عمليا - عمليا عن علم واجتهاد الهيئة الدينية.

فقانون الجزاء (العقوبات العشماني) عام ١٨٤٠، اعتمد على القانون الجنائي الفرنسي لعام ١٨١٠، كأحد مصادره، وأخذ بمبدإ أن «لا عقوبة دون نص» لنافيا بذلك التعزير، ومؤسسا القانون الجنائي على أسس منتظمة. ثم ألغي عقوبة الرجم في الزني وقطع اليد في السرقة. وأضاف القانون الجنائي العثماني عام ١٨٥٨، إلغاء الردة كمجرية. وأنيط اتخاذ الأحكام بمحاكم علمانية أطلق عليها اسم المحاكم العدلية، دون الركون إلى القضاة الشرعيين. وكان قد سبق القانون الجنائي الفرنسي، قانون المتجارة (١٨٥٠) الذي استمد من القانون الفرنسي، كما كانت المحاكم التجارية، أولى المؤسسات القضائية الخارجة عن سلطة شيخ الإسلام وجهاؤه، كما كانت أولى الأجهزة القضائية التي اعتبرت شهادة الذمي مساوية لشهادة المسلم، ثم صدر قانون الجنسية العثماني عام ١٨٦٩ ليعتبر (المسلم) غير العثماني أجنبيا.

لقد نظمت القوانين الجديدة مسائل غير شرعية، إلى جانب العقوبات الشرعية. وبمعنى آخر، استندت إلى مرجعيتين إحداهما علمانية والأخرى دينية. ويصدق الشيء نفسه على مجلة الأحكام العدلية (١٨٦٩ ـ ١٨٦٩) التي استمدت من القانون الوضعي إلى جانب تحويل الفقه وأحكامه إلى قوانين صادرة عن الدولة (أي علمنة الشريعة).

وإن كانت دولة التنظيمات قد أحجمت عن المساس بأحكام الأحوال الشخصية لتنظمها الشريعة، اعتماداً على المحاكم الشرعية، إلا أن الأحوال الشخصية دخلت مجال التقنين بقانون الحقوق العائلية عام ١٩١٧ والذي جاء من نتائج التحولات الاجتماعية التي فرضتها الحرب العالمية الأولى. وقد قنن قانون الحقوق العائلية ما في الشرع، فأخذ بمبدأ الوصية وقصرها على الثلث.

وحاول الحد من تعدد الزوجات، بالنص على إمكانية أن يتضمن عقد الزواج بنائية. بندًا يقضى بتطليق الأولى (أو الثانية) بطلب من الأولى إذا تزوج الزوج بثانية. وألزم القانون المتزوجين بتسجيل الزواج لدى السلطة المدنية، كما أنيط الطلاق بالمحاكم المدنية (١).

وقد يقال إن الدولة الحميدية مثلت انقطاعًا قصيرًا في سيرورة علمنة التعليم والقانون في الإمبراطورية، باتباعها أفكار «الجامعة الإسلامية». والحق أن السلطان عبد الحميد الذي حكم من عام ١٨٧٦ إلى عام ١٩٠٩، حاول أن يطبع «الرابطة السياسية» بين رعايا الدولة العثمانية بالطابع الإسلامي، في مواجهة النزعات القومية التي تفجرت في الإمبراطورية. كما حاول عبد الحميد أن يعيد تأسيس شرعية الدولة وشرعية السلطان \_ الخليفة على أساس إسلامي، ولكنه \_ مقابل ذلك \_ جعل شيخ الإسلام تحت الرقابة الشديدة وعمل على إضعاف الطرق الدينية.

غير أن سياسة السلطان عبد الحميد «الإسلامية» فشلت، ونجح تيار القومية: تركيا، تركيا الفتاة، والقومية العربية، والحركة الصهيونية في فلسطين. وفي تركيا، ومنذ انقلاب الاتحاد والترقى عام ١٩٠٨، تجذرت القومية التركية مع العلمانية.

لقد شهدت الفترة التالية لحرب البلقان عامى ١٩١٣ و١٩١٤ وحرمان الإمبراطورية من ولاياتها البلقانية، نزوعًا نحو تمجيد «القومية التركية». وبعد الثورة العربية الكبرى عام ١٩١٦، التى نظر إليها الأتراك على أنها طعنة عربية في الظهر بدعم من الإنجليز للشريف حسين، تحول الاتحاديون إلى سياسة «التتريك»، باتجاه تجاوز التراثين العربي والإسلامي. وبسياسة «التتريك»، تحول الاتحاديون إلى تمجيد «القومية التركية»، وتشددوا في فرض اللغة التركية في المدارس والدواوين وفي أرجاء الإمبراطورية.

<sup>(</sup>١) روبير مانتران (محرر)، تاريخ الدولة العثمانية، ج٢، م. س.س.ذ ص٩٢-٩٣.

كما اتبع الاتحاديون سياسة «علمنة نشطة» أدت إلى تبديل المشهد المؤسسى العثمانى تبديلاً محسوساً. ففي عام ١٩١٣، أصدرت الحكومة تشريعاً للحد من مجال تدخل المحاكم الدينية، ولوضع القضاة الشرعيين تحت السلطة المدنية. وفي عام ١٩١٥، صدر مرسوم لتوحيد مجمل الجهاز القضائي، بما فيه المحاكم الدينية (الشرعية)، تحت إدارة وزارة العدل وحدها. وفي الاتجاه ذاته، اجتهدت الحكومة في تحويل «العلماء» إلى «موظفين» بربطهم بالإدارة المركزية وبتخصيص مرتبات لهم أسوة بموظفي الدولة الآخرين. أما المدارس الدينية، فقد وضعت تحت وصاية وزارة المعارف. كما خضعت الأوقاف الخيرية لإشراف متزايد من وزارة المالية. أما قمة هرم السلطة الدينية، شيخ الإسلام، فقد جرى تجريده من جانب كبير من صلاحياته الوزارية وفقد مكانه في مجلس الوزراء، ولم تتبق تحت إدارته إلا إدارة الشئون الدينية.

وهدفت هذه العلمنة النشطة، التي كان منظّرها ضياء غو قلب، إلى سيطرة الدولة على الدين (الإسلام). ولم يكن هدف الاتحاديين إقصاء الإسلام، بل تجديد الإسلام، في إطار تجديد الإمبراطورية الطورانية (\*).

وفى ارتباط مع «القومية العلمانية»، سيتبنى الاتحاديون أفكار ضياء غو قلب حول «القومية الاقتصادية»، تأثراً بأفكار عالم الاقتصاد الألمانى فردريك ليست، ومدرسة الاقتصاد السياسى الألمانى. وتلخصت تلك الأفكار فى أنه لكى تصبح تركيا قوية ومستقلة، يتعين عليها الاعتماد على قواها الاقتصادية الخاصة والتخلص من السيطرة الرأسمالية الأوروبية، وإنهاء شبكة الاحتكار التى تتمتع بها الأقليات فى التجارة وفى الصناعة العثمانية الوليدة، وتكوين برجوازية قومية قادرة على الإمساك بزمام مصير البلاد فى جميع قطاعات الاقتصاد. وبالفعل، اتخذ الاتحاديون بين عامى ١٩١٤ و١٩١٨، عدة إجراءات ترمى إلى

<sup>(\*)</sup> تتعلق (الطورانية) بالشعوب واللغات الآسيوية التي ليست بآرية أو سامية والتي كانت تضمها الإمبراطورية العثمانية.

إيجاد مسار لاقتصاد قومى، مثل إقرار تعريفات جمركية جديدة لحماية الإنتاج المحلى، وإعادة تنظيم البنك الزراعى، وإنشاء بنك الاعتماد الوطنى (ملى بنكاس) لتوفير رءوس الأموال الضرورية للمشروعات التجارية والصناعية بمنحها مزايا وتسهيلات مثل تقديم أراض مجانية للمشروعات وتسهيل نقل وتوزيع المنتجات وإنشاء شبكة تعاونية استهلاكية وإنتاجية وائتمانية (١).

لقد جاءت الأتاتوركية (١٩٢٢ ـ ١٩٣٨)، كمشروع جذرى والكاريكاتورى، في بعض جوانبه، في إطار العلمانية والقومية، ليستكمل مشروع دولة التنظيمات، ودولة الاتحاد والترقى.

وكان إلغاء الخلافة المكون الرئيسى فى المسروع الأتاتوركى لتجذير العلمانية والقومية. وهو مشروع «دولتى Etatist» اعتمد على «الدولة» فى علمنة وتغريب وتحديث تركيا.

لقد بدأ مشروع الأتاتوركية بإلغاء السلطنة في الأول من نوفمبر عام ١٩٢١، ثم إعلان الجمهورية في ٢٩ من أكتوبر عام ١٩٢٣. وألغيت الخلافة في ٣ من مارس عام ١٩٢٤، فكانت خطوة حاسمة في المشروع. إذ لم يعبد الإسلام «الرابطة الجسماعية» ولم يبعد الأمر هو تحديث الدولة من خلال تحديث الإسلام، بل اتباع خيار التحديث دون الإسلام ومن خلال التغريب.

وهنا أصبح أتاتورك أكثر جذرية من منظّر حركة «الشبان الأتراك» ودولة الاتحاد والترقى ضياء غو قلب، الذى كان يرى أن الحياة الاجتماعية ينبغى أن تكون قومية فى جوهرها إسلامية فى شكلها(٢).

فقد كان أتاتورك يسعتقد أن «الإسلام» هو سبب ضعف وتمـزق تركيا. وكان

<sup>(</sup>١) روبير مانتران (محرر)، تاريخ الدولة العثمانية، ج٢، م.س.ذ، ص٣٢٣ـ٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) ورد في : شريف ماردن، الدين في تركيا الحديثة، في : صالح بكاري (تعريب)، أبعاد الدين الاجتماعية، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٩٣.

مما قاله: «إن غلطة آل عثمان وآل سلجوق من قبلهم، كانت نسيانهم لتركيتهم لانتمائهم للجامعة الإسلامية ونسيانهم جنسيتهم. فكانت النتيجة أنها (تركيا) ارتضت الذل والأسر وتدحرجت إلى هدف حقير جعلها مستعبدة في سبيل الله»(١).

وأعقب إلغاء الخلافة وبمقتضى القانون ٢٩١ المؤرخ في ٣ من مارس عام ١٩٢٤، أن أصبحت كل المسائل الدينية المتصلة بالعقيدة والعبادات وإدارة المؤسسات الدينية، تخضع لإدارة الشئون الدينية التي تتبع مباشرة رئيس الوزراء، ويختار رئيس الوزراء مدير هذه الإدارة ويعينه رئيس الجمهورية. وبذلك أصبح رجال الدين موظفين تختارهم الدولة وتعينهم وتمنحهم رواتبهم.

وخضعت مؤسسات التعليم لوزارة التربية عام ١٩٢٤، وأغلقت المدارس الدينية التي كانت مراكز تكوين رجال الدين وتتمول من الهبات والأوقاف الخاصة، وانتقل التعليم الذي كانت تقدمه المدرسة السليمانية لتكوين فقهاء من درجة عليا إلى كلية الشريعة في جامعة إسطنبول. وألغيت المحاكم الشرعية (١٨ من إبريل عام ١٩٢٤).

وتبعت ذلك إجراءات، اتخاذ القبعة غطاء للرأس (٢٥ من نوفمبر عام ١٩٢٥) وحل الطرق الدينية (٣٠ من نوفمبر عام ١٩٢٥) وتغيير التقويم السنوى إلى التقويم الميلادى (الأول من يناير عام ١٩٢٦)، ووضع قانون جزائى جديد تبنى القانون المدنى السويسرى (٤ من أكتوبر عام ١٩٢٦)، وإلغاء اعتماد الإسلام كدين رسمى للدولة (١٠ من إبريل عام ١٩٢٨)، وتغيير الحروف الأبجدية في الكتابة (الأول من نوفمبر عام ١٩٢٨)، ورفع الأذان باللغة التركية (٣ من نوفمبر عام ١٩٣٢).

لقد أعلمن أتاتورك في المؤتمر الأول لحزب الشعب في ١٥ من أكتوبر عام ١٩٧٠ ، أن مشروعه السياسي يقوم على أربعة أركان هي : الجمهورية، والملية

<sup>(</sup>١) الطنوبي، مصدر سبق ذكره، ص٢١٢.

(القومية)، والشعبية، والعلمانية. وفي المؤتمر الشاني للحزب الذي انعقد عام ١٩٣١، أضيف ركنان آخران هما الدولتية، والانقلابية. وقد اعتبرت هذه الأركان الست دعائم الدستور التركي عام ١٩٣٧، فأصبحت أساس نظام الدولة كما جاء في النص: "إن تركيا جمهورية، ملية، شعبية، دولتية، علمانية، انقلابية».

وبذلك، فإن الأفكار المؤسسة للأيديولوجيا الأتاتوركية هي :

- ـ الفكرة الجمهورية، أى أن يستبدل بالنظام الملكى (السلطاني العثماني) النظام الجمهوري.
- الفكرة القومية (الملية) أى أن يستبدل بالرابطة السياسية الدينية (الإسلامية) الرابطة السياسية الوطنية التركية (القومية).
- الفكرة الشعبية، والتى كان معناها ضرب نفوذ الأرستقراطية السلطانية العثمانية والملاك الإقطاعيين ورجال الدين.
- الفكرة الدولتية، أى أن تكون الدولة هي أداة علمنة وتغريب وتحديث تركيا في المجالات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية.
- الانقلابية، أى الثورة من أعلى على الأفكار والمؤسسات والأوضاع التي اعتبرت تقليدية ومتخلفة.
- ـ العلمانية، والتى عنيت فى السياق التركى سيطرة الدولة على المجال الدينى وليس مجرد الفصل بين الدولة والدين.

والحق أن مفهوم «العكمانية» تعرض لتأويلات فلسفية وأيديولوجية واجتماعية شتى. فالعلمانية Secular مشتقه من Secular أى العكماني (بفتح العين) غير الدينى \_ غير اللاهوتى. وبالفرنسية Laicisme من Laic، أى ما لا يدخل فى إطار الإكليروس.

وقد نشأ المفهوم في أوروبا، وفرنسا بوجه خاص، وتطور ليصبح فكرة

سياسية تولدت عن فصل الكنيسة عن الدولة. وبنتيجة هذا الفصل، تصبح الدولة «مستقلة» في شئونها الزمنية، تمارسها في ضوء العقل وليس بواسطة الدين، وينبغي عليها أن تكون محايدة لا تتدخل في أمور الدين، بينما الكنيسة حرة في شئونها الروحية الدينية. ومن ثم تصبح العلمانية هي الفصل بين الكنيسة والدولة.

بيد أن العلمانية الفرنسية «اللائكية» والتى تأثرت بها التجربة الاتاتوركية، تقدم نموذجاً متمايزاً شديد الخصوصية، أصبحت به العلمانية ليس مجرد الفصل بين الكنيسة والدولة، وإنما ذات طابع نضالى مضاد لكل ما هو دينى.

فالثورة الفرنسية (١٧٨٩)، بإقرارها (إعلان حقوق الإنسان والمواطن؛ المشبع بفلسفة التنوير، وضربها للنظام الإقطاعي، قوضت سلطة (الإكليروس؛ بمصادرة الملاك الكنيسة، وإلغاء عشورها والمطالبة بإشراف سلطات مدنية على الزواج والأسرة والتربية. ولم يكن الأمر بغية الفصل بين الكنيسة والدولة، بقدر ما كان لإخضاع الكنيسة الكاثوليكية لسلطة الدولة، وتنظيمها لتصبح مستقلة عن كان لإخضاع الكنيسة الكاثوليكية لسلطة الدولة، وتنظيمها لتصبح مستقلة عن كنيسة روما. وبمقتضى القانون المدنى لرجال الدين (١٧٩٠)، أصبح الكاهن موظفًا مدنيا بالدولة، كما أصبح رجال الدين يُنتخبون مِن قِبل المتدينين وغير المتدينين.

غير أن التطور اللاحق حدث مع إعلان الجمهورية (١٧٩٣)، عندما وقف الإكليروس مع قوى الثورة المضادة، في الوقت الذي تهيئت فيه أوروبا كلها لوأد الجمهورية. هنا، أخذ العداء للإكليروس طابعًا نظاميا، وأصبح العداء للإكليروس، المعتبر في خندق أعداء الجمهورية، نوعًا من العداء للدين، اتخذ تعبير (عبادة العقل) أو (ديانة العقل) في مواجهة الإكليروس.

وهكذا أصبح الصراع بين اللائكية (العلمانية الفرنسية) والإكليروس في أتون الصراع بين الجمسهوريين والملكيين، وهو صراع تطورت أشكاله الحادة خلال

القرن التاسع عشر، ليفضى إلى فـصل الجمهورية الثـالثة بين الدين والدولة، باسم القيم اللائكية (١).

وبمعنى آخر، ارتبطت لاثكية الجمهورية الثالثة متمثلة في العداء للدين وليس مجرد الفصل بين الدين والدولة، بالصراع السياسي (الجمهوري ـ الملكي) في زمن كانت فيه الكنيسة السكاثوليكية ترعى القوى الملكية الريفية، وتحاول فيه القسوى الأوروبية التدخل ضد فرنسا الثورية. ومن ثم كانت «الجمهورية» وصنوها «اللائكية»، أيديولوجية نضالية مؤسسة على «وضعية» القرن التاسع عشر، في الوقت الذي أضحت فيه الكنيسة الكاثوليكية والقوى التي تحتضنها، توصف بالرجعية الشديدة.

وهكذا، فإن اللائكية «العلمانية الفرنسية» أخذت طابعًا أيديولوجيا نضاليا مضادا للدين أكثر منه طابعًا إجرائيا للفصل بين الديني والزمني أو بين الكنيسة والدولة. واختلفت بذلك، عن العلمانية في إنجلترا التي مازال الملك فيها رأس الكنيسة، وفي ألمانيا التي يدفع فيها المواطنون العشور للكنيسة، وفي الولايات المتحدة حيث الدولة «محايدة» إزاء الكنيسة ولا تتدخل في كل ما هو ذو شأن ديني.

والواقع أن مصطفى كمال (أتاتورك)، الذى تكون معرفيا وتدرب فى الأكاديمية العسكرية فى طولون بفرنسا، فى نهاية القرن التاسع عشر تأثر بالأيديولوجيا الوضعية التى كانت تسيطر على فرنسا كليا آنذاك (٢). وقد حاول أتاتورك استنساخ «اللاثكية» الفرنسية ضمن مشروعه لتغريب تركيا.

إن التغريب هو الاستمداد من الغرب، ويتراوح من استمداد الاستهلاك

David Martin, A General Theory of Secularization Exploration in Interpratative Sociolo- (1) gy. Oxford, 1978, pp 6-9.

 <sup>(</sup>٢) ه. أ. ل. فيشر، تاريخ أوروبا في العصر الحديث، تعريب أحمد نجيب هاشم ووديع الضبع، دار المعارف، القاهرة، دون تاريخ، ص١٣٢-٣٢٢ .

(الجينز ـ الكوكاكولا ـ ماكدونالدر) إلى استمداد مخرجات التكنولوجيا، وحتى استمداد الأفكار والقيم والمؤسسات (للسير في طريق الحداثة).

ومشروع الأتات وركية، كما أراده أتات ورك، هو الانفصال عن التراث الإسلامي، بعد محاولات الانفكاك منه في عصر التنظيمات، وخلال ثورة الاتحاد والترقى، للانخراط في الغرب. وكانت «اللائكية» المكون الرئيسي في مشروع الكمالية للتواؤم مع الغرب، في ارتباطها بأفكار الجمهورية، والملية (القومية)، والشعبية، والانقلابية.

فالفكرة الجمهورية، تطلبت إلغاء السلطنة، للفصل بين السلطنة والخلافة، ثم لإلغاء الخلافة \_ بما هي سلطة دينية فيما بعد \_ والفكرة القومية، كرست الانفصال التركي (قوميا) عن الرابطة الإسلامية. والفكرة الشعبية، عبرت عن صراع اجتماعي سياسي مع الطبقة الإقطاعية الموالية للخلافة ولرجال الدين. والفكرة الانقلابية، كانت تعنى الإطاحة بالنظام القديم (التقليدي) القائم على أساس ديني.

وجاء فرض «اللائكية»، بواسطة أداة الدولة، على المجتمع، في مرحلة أولى كما حدث مع اللائكية الفرنسية، بإخضاع المؤسسة الدينية (المساجد والمدارس والقضاء) للدولة. وفي مرحلة ثانية، استهدفت «اللائكية»، محاربة كل نشاط ديني اجتماعي وإلغاء كل رمز ديني (وصولاً إلى حروف الكتابة واللباس) حتى أصبحت اللائكية دينًا وضعيا للدولة، يُفرض على المجتمع اعتناقه بواسطة قوة الدولة وأجهزتها الأيديولوجية والقهرية (الجيش أساساً).

لقد ارتبطت العلمانية فى الغرب بقيمتى المساواة وحرية الضمير (الدينى وغير الدينى) وهما قيمتان لازمتان للديمقراطية، مما أدى إلى ارتباط الديمقراطية بالعلمانية. ولكن كما فى تجارب أخرى، كانت اللاثكية الأتاتوركية، لائكية

دولتية، قامت على إخضاع المجتمع للدولة، وانتهت بأن تكون فوقية بيروقراطية شكلية لا تعبر عن ذاتية المجتمع، أى صورة «كاريكاتورية» للعلمنة بتعبير محمد أركون<sup>(١)</sup>، لتكون النتيجة انبعاث المرجعية الإسلامية، وليتحول التغريب إلى حداثة شكلية<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) محمد أركون، العلمنة والدين. . م. س. ذ ص ٩١ .

<sup>(</sup>٢) محمد أركون، نفس المصدر السابق ذكره، ص٩١٠.

### (٢) الجيش والديمقراطية وعودة الإسلام

لئن كان الجيش هو الأداة التى نفلت الثورة الأتاتوركية، استمرارًا لدوره كمؤسسة طليعية فى تحديث تركيا، فقد أرسى أتاتورك تقليد أن يكون الجيش هو حارس الأتاتوركية دون الانخراط المباشر فى الحياة السياسية.

فالمبدأ الذى أرساه أتاتورك، ليصبح قانونًا فى ديسمبسر عام ١٩٢١، ألزم الضباط الموجودين بالخدمة وانتخبوا للبرلمان بأن يستقيلوا من الجيش. كما أن المادة ١٤٨ من قانون الجزاءات العسكرية جرمت أى جندى يشارك فى منظمة سياسية أو أى تظاهرة أو يكتب أو يتحدث فى المسائل السياسية.

وأكد ذلك التقليد المارشال فورى شاقماق، الذى كان يعتبر عسكريا من المدرسة القديمة، ويعتقد أنه لاينبغى أن يكون للضباط اهتمام بالسياسة، فكان لا يسمح لرجاله حتى بقراءة الصحف.

غير أن تقليد «الجيش المحترف»، الذى لا يسمح لأفراده حتى بالتصويت فى الانتخابات، اقترن بتقليد إعطاء الجيش دورا فى حماية الدستور. فالمادة ٣٥ من اللائحة الداخلية للقوات المسلحة التركية، تنص على أن واجب القوات المسلحة هو حماية وحراسة الحدود التركية، إضافة إلى حماية التعاليم التى قامت عليها الجمهورية التركية التركية (١).

واقترن ذلك بتسجيع الضباط الصغار على أن يعتقدوا أنهم حملة المبادئ

William Hale ,The Turkish Army in Politics 1960- 1973, in: Finkel and Nukhet Sirma, (1) Turkish State, Turkish Society, Routledge, p. 57 - 58.

الأتاتوركية. واستمرت خلال حكم أتاتورك، التقاليد العثمانية المتمثلة في تعيين قادة الجيش كحكام للولايات، وفي الثقل الملحوظ لوجهات نظر العسكريين في المسائل الداخلية.

بيد أن رئاسة السلطة التنفيذية لم تنفيصل عن قيادة الجيش خلال حكم أتاتورك. فأتاتورك إضافة إلى كونه رئيس الدولة كان قائدًا للجيش، كما أنه كان يحمل رتبة «ماريشال»، أى أنه كان من الناحية العسكرية البيحتة، أعلى ضابط تركى في الرتبة. وهذه الرتبة لم ينلها أتاتورك شرفيا، بل استحقها من خلال انتصاراته العسكرية، سواء في معارك الحرب العالمية الأولى، أو معارك حرب التحرير التي تلتها.

إلا أنه بعد وفاة أتاتورك أصبح الأمر مختلفًا بالنسبة للجيش، مع تسلم الحكم الرئيس عصمت إينونو. فعلى الرغم من أن إينونو كان عسكريا ويحمل رتبة هجنرال، وعلى الرغم من انتصاره الباهر على القوات اليونانية في معركة «إينونو» الشهيرة التي اكتسب منها لقبه، إضافة إلى شهرة عسكرية واسعة، فإنه لم يكن الأعلى رتبة في الجيش. لقد كان هناك «الماريشال» فوزى شاقماق الذي منحه أتاتورك هذه الرتبة بعد معركة «السخاريا» ضد اليونانيين عام ١٩٢١. لذلك، تقرر أن يكون شاقماق هو القائد الجديد للجيش، خلفًا لأتاتورك.

هذا الانفصال بين رئاسة الدولة وقيادة الجيش، كان له أثر بالغ في رسم دور الجيش في الحياة التركية حتى الآن. فقد أصبح الجيش مؤسسة ذات كيان خاص وقيادة مستقلة، تشرف وتراقب من بعيد تصرفات السلطة التنفيذية، حتى إذا ما وجدت أن هذه السلطة قد حادت عن جادة الصواب وأساءت استخدام الحكم، تدخلت بقوة وحزم لوضع الأمور في نصابها، وضمان استمرار المبادئ الأتاتوركية، وديمومة النظام الجمهوري العلماني في البلاد.

### ولادة الديمقراطية:

ارتبطت إحالة الماريشال فوزى شاقماق (قائد الجيش) فى ١٢ من يناير عام ١٩٤٤، باتجاه القيادة السياسية نحو تأسيس سيطرة مدنية على القوات المسلحة، ونحو التحول إلى التعددية الحزبية بدلاً من نظام الحزب الواحد. وهو الأمر الذى ما كان ممكنًا فى وجود شاقماق، المحافظ والتسلطى والمؤمن باستقلالية الجيش عن أى تدخل سياسى فى شئونه (١).

وألمح الرئيس عصمت إينونو في خطابه أمام البرلمان في الأول من نوف مبر عام ١٩٤٥، إلى أنه كان يعد لتغييرات في النظام السياسي ليتواءم مع المستجدات في السياسة العالمية. وذكر إينونو أن العجز الأساسي في النظام التركي هو افتقاد حزب معارض، ولذلك فإنه يعد للسماح بظهور مثل ذلك الحزب.

وكانت المستجدات في السياسة العالمية التي تحدث عنها إينونو هي انتصار الدول الديمقراطية على الفاشية في الحرب العالمية الثانية. بيد أنه كان قد اتضح، داخليا، أن التحالف السياسي بين النخبة البيروقراطية ـ العسكرية وملاك الأراضي والبرجوازية التركية، جعل استمرار الوضع القائم في تركيا، مستحيلاً. (٢) لقد شهدت تركيا، خلال الحرب العالمية الثانية، تدهور الأوضاع الاقتصادية والمالية والمعيشية. فقد ارتفعت أسعار السلع الاستهلاكية ارتفاعًا جنونيا لندرتها من جانب، ولتوقف التجارة الدولية من جانب آخر. واستغل كبار التجار الفرصة، فلجئوا إلى تخزين واحتكار المواد الاستهلاكية لاسيما الغذائية منها. فنتج عن ذلك هبوط مربع في القيمة الشرائية لليرة التركية (التضخم)، الأمر الذي دفع الدولة إلى التدخل، بإصدار «قانون الدفاع الوطني» في يناير عام ١٩٤٠، الذي أعطى الدولة سلطات استثنائية لضبط الأوضاع الاقتصادية والمعيشية. إلا أن ذلك، لم يؤد إلا إلى زيادة ثروات

Feroz Ahmed, The Making of Modern Turkey, London, Routledge, 1993, p. 102. (\)

Feroz Ahmed. Op. Cit. p. 102. (Y)

البيروقراطية وكبار ملاك الأراضى فى الريف وتجار المدن من اليهود والأرمن واليونانسيين. وبدأت رياح التذمر تعم أرجاء البلاد بسبب الأوضاع المعيشية المتدهورة لا سيما فى أوساط فقراء الفلاحين والعمال والحرفيين، والبرجواريتين الصغيرة والمتوسطة اللتين صعدتا خلال حكم أتاتورك، وأصبحتا تطالبان بضرورة تغيير بنية النظام سياسيا واقتصاديا(١).

وأمام ذلك، استعاد عصمت إينونو لعبة أتاتورك، الذى أوعز لمجموعة معارضة بتكوين حزب معارض هو «الحزب الجمهورى الحرا عام ١٩٣٠، كحزب معارضة مستأنسة لامتصاص المعارضة وشحد همة الحزب الحاكم دون تحدى الشرعية القائمة.

واستعاد إينونو اللعبة، بأن أوعز إلى جلال بايار أن يصبح رعيم المعارضة. وكان جلال بايسار هو نائب أزمير، الذى شغل منصب رئيس الوزراء فى عهد أتاتورك، ثم أصبح رجل اقتصاد وأعمال ورئيسًا لعدة مجالس إدارات فى كبريات الشركات والبنوك.

وكان بايار مع ثلاثة نواب آخرين، يشكلون كتلة يمينية برلمانية تنتقد سياسات حزب الشعب الجمهوري. وكان الثلاثة الآخرون هم :

\_ عدنان مندريس، نائب أيدين، وكـان أحد المحامين المشهـورين، وخطيبًا مرموقًا ومن كبار ملاك الأرض ومزارع القطن في أزمير.

- فؤاد كوبرولو، ناثب كارس، وكان أستاذًا جامعيا ومؤرخًا معروفًا من أكبر مثقفى تركيا فى عصره، إضافة إلى أنه سليل أعرق عائلة تركية بعد آل عثمان، إذ حازت منصب الصدر الأعظم لأربع أو خمس مرات.

ـ رفيق كورالتان، نائب إيتيل، وكان أحد القضاة والمحامين المحترمين.

<sup>(</sup>١) ورد في : مصطفى الزين، ذئب الأناضول، م. س. ذ، ص ٢٩٨.

وفى حين أن بايار، ومندريس، وكورالتان، كانوا من الأعضاء البارزين فى حزب الشعب الجمهورى، إلا أن «كتلة الأربعة» التى انضم اليها كوبرولو من خازج الحزب، كانت تطالب بتغيير سياسات الحزب، وتطرح أفكارا إصلاحية حول الحريات الديمقراطية والليبرائية الاقتصادية.

وكانت كتلة الأربعة، بزعامة بايار، هي التي أعلنت تأسيس «الحزب الديمقراطي، في ٧ من يناير عام ١٩٤٦.

وفى البداية، بدا الخزب الديمقراطى الله كما لو كان حزبًا تحت سيطرة النظام. فالحزب أقر المبادئ الست للأتاتوركية، ولكن قادته أرادوا إعادة تفسير تلك المبادئ وفق الظروف الجديدة، وأن هدفهم حكما قالوا عهو تقدم الديمقراطية. لقد أرادوا الحد من تدخل الدولة بأكبر قدر ممكن والتوسع فى الحقوق والحريات الفردية وجعل السيادة الشعبية من القاعدة وليس من أعلى أو من الحزب الحاكم.

وتدريجيا، استقطب الحزب الديمقراطى أعدادًا متزايدة وأصبح يمثل تعسيرًا عن الرغبة الشعبية العارمة في التغيير.

وقبل أن يتعاظم نفوذ الحزب الديمقراطى ويستفحل خطره، قرر زعماء الحزب الجمهورى تقديم موعد الانتخابات النيابية التي كمان مقررًا إجراؤها في عام ١٩٤٧، لإجرائها في ٢١ من يوليو عام ١٩٤٦.

وأسفرت تلك الانتخابات عن فور ٦١ نائبًا عن الحزب الديمقراطي. صحيح أن حزب الشعب الجمهوري هو الذي فار بالأغلبية، إلا أن الحزب الديمقراطي أصبح الحزب الثاني في تركيا، وبالتالي، فقد قضى على هيمنة الحزب الواحد الذي حكم البلاد منذ قيام الجمهورية الأولى في عام ١٩٢٤.

وفى أغسطس عام ١٩٤٦، ألف حـزب الشعب الجمهـورى حكومة جديدة برئاسة رجب بكير، الذي حـاول أن يلجم شعبية الحـزب الديمقراطي، بإصدار

قوانين لتقييد الصحافة والتضييق على زعماء ونواب الحزب الديمقراطى. إلا أن حكومة رجب بكير، سرعان ما استقالت تحت ضغط المعارضة المتزايدة، وانضمام ٤٧ نائبًا جديدًا للحزب الديمقراطى من حزب الشعب الجمهورى، وخلفتها حكومة مؤقتة حكمت البلاد حتى ١٦ من يناير عام ١٩٤٩.

وفى ٢٣ من يناير عام ١٩٤٩، تألفت حكومة جليدة برئاسة شمس الدين غو ناتالى الذى أعلن فى خطاب له أمام المجلس الوطنى فى جلسة الثقة أن:

«على تركيا أن تتخذ من الأنظمة الديمقسراطية الغربية نموذجًا لها. وأن حرية الاعتقاد السياسي مقدسة»(١).

وأمام ذلك، طالب نواب الحزب الديمقراطى، بالمزيد من الحريات الديمقراطية ووضع قانون انتسخاب جديد. ووافق المجلس الوطنى فى ١٥ من فبسراير عام ١٩٥٠ على وضع قانون انتخابات جديد.

وبصدور القانون، بدأت الحملات الانتخابية في جو من الحرية والديمقراطية لا مشيل له في تاريخ تركيا الحديث. إذ أبيحت حرية عقد الاجتسماعات والمهرجانات الانتخابية ونشر خطب مرشحى المعارضة. كما سمح لزعماء المعارضة بشرح برامجهم ومبادئ حزبهم عبر الإذاعة الرسمية على قدم المساواة مع مرشحى الحزب الحاكم.

وجرت الانتخابات الجديدة في ١٤ من مايو عام ١٩٥٠، فأسفرت عن فوز ساحق للحزب الديمقراطي، فاجأ الأتراك، والرأى العام الأوروبي الذي كان يتابع عن كثب سير الانتخابات. فقد حصل الحزب الديمقراطي على ٤٠٣

<sup>(</sup>۱) ورد في :

Rashad Kasbat, Democracy and Populisim in Turkay, in :Rules and Rights in the Middle East :Democracy, Law and Society, Washington, washington University Press, 1995.

مقاعد من أصل ٤٨٢ مقعداً، بينما لم يحصل حزب الشعب الجمهوري إلا على ٢٩ مقعداً، ليفقد هيمنته على الحكم التي استمرت سبعة وعشرين عامًا متواصلة.

لقد كان فور الحزب الديمقراطي في انتخابات عام ١٩٥٠، أهم منعطف في تاريخ تركيا الحديث بعد قيام الجمهورية وإلغاء الحلافة.

وبعد إعلان الانتخابات، استقال عصمت إينونو من رئاسة الجمهورية، بالرغم من طلب زعماء الحزب الديمقراطى منه وإصرارهم على أن يبقى فى سدة الرئاسة، احترامًا لماضيه العسكرى والسياسى، وتقديراً لدوره فى التحول الديمقراطى، إلا أنه أصر على الاستقالة من رئاسة الدولة. وانتخب المجلس الوطنى جلال بايار رئيسًا للجمهورية. وكلّف بايار عدنان مندريس بتأليف حكومة جديدة.

والحق أن فوز الحزب الديمقراطى، كان نتيجة لنجاحه فى إثارة الاستياء الشعبى ضد حكومة الحزب الواحد وحزب الشعب الجمهورى. لقد نجح قادة الحزب الديمقراطى فى تحويل هذا الشعور إلى عداء صريح ضد الحزب الجمهورى، أى الحزب الذى أسسه أتاتورك وتولى السلطة منذ تأسيس الجمهورى، أى الحزب الذى أسسه أتاتورك وتولى السلطة منذ تأسيس الجمهورية. فتركز الاهتمام الرئيسى للحزب الديمقراطى فى الفترة بين عامى الخمهورى الثاكيد على اختلافه عن حزب الشعب الجمهورى اختلافًا حقيقيا. واتهم مؤسسو الحزب الديمقراطى أعضاء حزب الشعب الجمهورى بأنهم يمثلون «ديكتاتورية الانتلجنسيا»، وصف عدنان مندريس منظمات حزب الشعب بأنها «منظمات فاشية»، وقال: «إن الاختلاف بين نظام منالين ونظام حزب الشعب الجمهورى فى تركيا، هو مجرد اختلاف بسيط(١)».

وفى الكلمة الافتـتاحية التى ألقاها مندريس أمـام المجلس الوطنى، بعد فور الحزب الديمقـراطى فى انتخابات ١٤ من مايو عـام١٩٥٠. لم يشر إلى اسم

Rashad Kasbat, Op. Cit. (1)

أتاتورك ـ وهو الأمر الذى كان متعمداً. قال مندريس: «سوف نتذكر يوم ١٤ من مايو، دون شك، كيوم ذى أهمية خاصة، إذ وضع نهاية لمرحلة فى الريخنا وكان بداية لمرحلة أخرى (..) فمع انتخابات ١٤ من مايو، جرى اتخاذ خطوة مهمة من خلال ثورة تعد أهم من كل ما تحقق فى بلدنا سابقاً.. نحن لسنا حكومة من الحكومات العديدة التى كانت تمثل الحزب نفسه وتتوالى واحدة بعد الأخرى. ولكننا حزب جاء للحكم بإرادة الأمة.. لقد شهدت السنوات الماضية، استمرار نظام للحكم دون رقابة وطنية أو سياسية، مما أدى إلى تفاقم الأخطاء والفساد والتجاوزات».

وبعد الانتخابات بشهر واحد، اتهم مندريس حزب الشعب الجمهورى بالتآمر مع الجيش للإطاحة بحكومة الحزب الديمقراطي، وقال:

«إن هدفنا الوحيد هو تقوية الديمقراطية في بلدنا، وإذا كان الحزب الجمهورى يرغب في تقديم العون، فعليه أن يتخلص من قيادته المصابة بمرض حب الاستحواذ على السلطة».

لقد قدم الحزب الديمقراطى نفسه خلال سنوات المعارضة وإبان وجوده فى الحكم، على أنه يمثل الإرادة الشعبية ومصالح البرجوازية الصاعدة فى مواجهة النخبة البيروقراطية ـ العسكرية التى تشكلت فى أثناء حكم أتاتورك وإينونو.

ورفض عدنان مندريس مزاعم الجمهوريين بأنهم حراس إصلاحات أتاتورك، وقال في إحدى المقابلات التي أجريت معه إن الأمة التركية هي الحارس الحقيقي للإصلاحات. وكان الدعم الكامل للمبادرة الخاصة وفتح المجال أمام القطاع الخاص، ركنًا أساسيا في برنامج الحزب الديمقراطي لمواجهة النزعة التدخلية للدولة التي تسترت وراءها مصالح النخبة البيروقراطية ـ العسكرية (١).

Rashad Kasbat, Op. Cit. (1)

ومثّل مبدأ احرمة الاقتراع وقدسيته، أساسًا للإرادة الشعبية وللدفاع الذاتي للمواطن عن حريته ولتغيير الحكومة.

وعبر عن ذلك مندريس بقوله :

القد جرت العادة على أن يحكم شخص واحد فقط، وعلى ألا تشارك فى صنع السياسات سوى فئات قليلة. ولكن مع ثورتنا الديمقراطية (يقصد فور الحزب الديمقراطي في الانتخابات)، اكتسب ملايين من المواطنين حق التصويت وأصبحوا يؤثرون في مجال إدارة بلدنا. لقد أصبحوا مواطنين حقيقيينه (١).

وفى تحد واضح للنخبة البيروقراطية ـ العسكرية، قال مندريس: اقديمًا، كان من المكن أن يتآمر ثلاثة أفراد للاستيلاء على الكرسى من فرد رابع، بينما ترقب الأمة الأمر عن بعد. كانت هذه هى السياسة فى ذلك الحين (يقصدإبان حكم الحزب الجمهورى). وكان مصير البلد بأكمله يتحدد عن طريق هذا الفرد أو ذاك. أما الآن، فإن الأمة برمتها وعبر أنحائها كافة هى التى تحدد مصير البلد.. ولا يتوق هذا البلد لأن يصبح مسرحًا لمغامرات دموية.. ولهذا السبب، فإننا مصممون، شأننا شأن الغالبية العظمى من مواطنى الأمة التركية، على التغلب على هذه المغامرات وهؤلاء المغامرين (٢).

وبعد ذلك بأسبوع، وقبيل انقلاب ٢٧ من مايو عام ١٩٦٠، الذى أطاح به وقاد به إلى المقصلة لإعدامه، واصل مندريس تحديه للنخبة البيروقراطية العسكرية، في أثناء الاضطرابات التي سبقت الانقلاب العسكري بقوله: «إنها يرغبون في معرفة ما إذا كان من الممكن الوصول إلى السلطة عبر وسيلة أخرى غير الانتخابات. وإذا كنا نؤمن بنضج الأمة التركية وبمزايا الديمقراطية، فينبغي

Cumhurlyct, 2/2/1960. (1)

Havadis, 18/5/1960. (Y)

أن نوافق على أن الانتخابات هي الطريق الوحيد للوصول إلى السلطة أو فقدها»(١).

غير أن تحدى الحــزب الديمقراطي ومندريس للنخبة البيروقــراطية العسكرية، انتهى بالانقلاب العسكري في عام ١٩٦٠ وإعدام مندريس واثنين من وزرائه.

وبدا الأمر كما لو أن الجيش، يحاول إعادة خلق الظروف التي كانت قائمة قبل عام ١٩٥٠، وذلك عن طريق الإطاحة بحكومة منتخبة ديمقراطيا وتبنى الاتجاه البيروقراطى العسكرى في التشريع والإدارة والحفاظ على التعاون الوثيق مع قيادة حزب الشعب الجمهورى. وجرى من جديد إحياء الائتلاف بين الجيش والبيروقراطية والذي انضمت إليه زمرة من الأساتذة الجامعيين، لإجهاض مشروع الحزب الديمقراطي والتخلص من حكومته.

### عودة الإسلام:

يرتبط الإسلام التركى بالقومية التركية، على نحو يشكل نمطًا متفردًا هو في واقع الأمر نتاج للتاريخ والهوية التركية.

لقد أصبح الأتراك مسلمين، في القرن الحادى عشر، ومع فتحهم للأراضي التي تقوم عليها الجمهورية التركية حاليًا(٢).

وظل الإسلام، أساس الهبوية والشرعية والإشباع الروحى الفردى، بالرغم من الإصلاحات التغريبية والتحديثية خلال عصر التنظيمات بنهاية العقد الثالث من القرن التاسع عشر، وقد حرصت السلطة في تركيا، سواء في عصر السلاطين أو في عصر الجمهبورية على إخضاع القضاء \_ المجال الديني تحت سيطرتها. فقد ظلت التركيبة الاجتماعية والأيديولوجية التركيبة (الإسلامية)

Havadis, 26/5/1960. (1)

Andrew Mango, Turkey: The Challenge of a New Role, Op.cit p.77. (Y)

تستنكر عناصس العلمنة والتغريب التي تزايد وزنها في التطور التركي، وظلت تعتبر الإسلام أساسًا للقومية التركية.

وفى ظل حضور كاسح للسلطنة ـ الدولة مقابل المجتمع، ظل الإسلام يمثل أداة للترابط الاجتماعى والمتضامنية وتحدى النظام القائم أحيانًا، أى ظل الارتباط بين المجتمع والإسلام. وكانت الطرق الدينية هى مؤسسات الارتباط بين المجتمع والإسلام.

وقد مثلت الطرق الدينية أحد مظاهر الحياة الاجتماعية في الإسلام وفي الدولة العثمانية. فقد كان لتلك الطرق دور تاريخي في الجهاد دفاعًا عن الإسلام على نحو ما حدث في أثناء الغزو المغولي.

كما كما كمان للطرق الدينية دورها وتشكيلاتها داخل الجيش العشماني، فكانت تفتح تكاياها ورواياها حينما يحل الجيش، على نحو ما فعلت الطريقة البكتاشية التي ارتبطت بجيش الإنكشارية. وأحيانًا ما كان شيوخ الطرق الدينية يسبقون الجيوش العثمانية المفاتحة أو يرابطون في الشغور من أجل الجهاد. ووظف السلطان عبد الحميد شيوخ الطرق الدينية في الاتصال بالقيادات والتجمعات الدينية في أنحاء الإمبراطورية، للدفاع عن «الخلافة الإسلامية».

ومارست الطرق الدينية دورًا تضامنيا في المجتمع التركي من خلال التكايا والزوايا (التكايا الصغيرة)، التي كانت مؤسسات لممارسة العبادة وتحصيل العلم (الديني)، تموّل من خلال تبرعات وأوقاف المريدين.

وبذلك، كانت الطريقة والتكية، احتياجين لا يمكن الاستغناء عنهما في الحياة الاجتماعية العثمانية حيث كانت هناك تكية في كل قصبة (شارع رئيسي).

وفى عام ١٩٢٥، جرى حظر الطرق الدينية فى تركيا، وصودرت ثرواتها ومنعت من أن تعيد تنظيم نفسها. ولأن هذه الطرق ممتدة الجلور فى الحياتين الاجتماعية والدينية التركيتين، فقد انتقلت للعمل تحت الأرض وعملت على

تعزيز شبكاتها السرية وعلاقاتها التضامنية، ودخلت في صدام مع مشروع الاثاتوركية خلال حكم أتاتورك \_ إينونو، ثم عادت للظهور المؤسسي مع الحكم الديمقراطي عام ١٩٥٠.

### الطريقة النقشبندية:

تعتبر أقدم الطرق الدينية. وقد أسسها محمد بهاء الدين النقشبندى الذى عاش فى بخارى بين عامى ١٣١٨ و١٣٨٩م. ثم حمل طريقته إلى الأناضول شيخ نقشبندى آخر، هو عبد الله السماوى، فى أواخر القرن الخامس عشر.

وبالرغم من أن زعماء النقشبندية قد شاركوا في حرب التحرير الوطنية التي قادها مصطفى كمال أتاتورك بين عامى ١٩١٩ و١٩٢٣، فإنهم انقلبوا على أتاتورك احتجاجًا على سياساته العلمانية عام ١٩٢٤.

وقد نجح الشيخ سعيد الكردى شيخ الطريقة النقشبندية في شرق تركيا في أن يقوم بحركة معارضة لأتاتورك، ويحتل مناطق شاسعة، ويصل إلى ديار بكر التي كاد يحتلها. وأمر أتاتورك الجيش بالتصدى لحركة الشيخ سعيد الكردى وأتباعه. وفي إبريل عام ١٩٢٥ ألقى القبض على الشيخ سعيد وبعض أتباعه، وجرى إعدامهم حيث علقت مشانقهم في ديار بكر أمام الجامع الكبير هناك.

وكان من شيوخ الطريقة النقشبندية الشيخ عاطف الأسكليبي الذي دعا الأتراك إلى الالتفاف حول الخلافة، وكتب رسالة بعنوان «الفرنجة والقبعة»، هاجم فيها الغرب وحذر من تنازل المسلمين عن عاداتهم وأخلاقهم. وكانت تلك الرسالة سببا في قيام ما عرف بثورة القبعة التي اندلعت في ٢١ من يناير عام ١٩٢٦، حتى تقرر القبض على الشيخ الأسكليبي وإعدامه.

وفي عام ١٩٣٠، قامت حركة نقشبندية في «مينيمين»، قادها الشيخ أسد، الذي قبض عليه، ومات مسمومًا في السجن.

وشهد عام ١٩٣٥ ثلاث انتفاضات نقسبندية، مثلت المواجهات الدينية الشعبية الأخيرة مع مشروع الاتاتوركية.

وفى أواخر الأربعينيات ومع بدء نظام التعددية الحزبية، عاودت النقشبندية نشاطها وعملت على تعزيز حضورها فى أوساط أصحاب المهن وموظفى الدولة وأساتلة الجامعات، وساهمت فى إنشاء حزب النظام الوطنى (الإسلامى)، الذى أسسه الدكتور نجم الدين أربكان، وكان منخرطًا فى الطريقة النقشبندية وقتها.

### الطريقة النورسية:

تنسب الطريقة النورسية إلى الشيخ بديع الزمان سعيدى نورسى، الذى ولد فى قرية نورس عمام ١٨٧٦. وقد اتخذ لنفسه اسم بديع الزمان، واتخذ من نسبته إلى قريته «نورس» بشرق الأناضول لقب «نورسى».

فى عام ١٨٩٦ سافر إلى إسطنبول، ليقدم إلى السلطان عبد الحميد مشروع إنشاء جامعة إسلامية فى ديار بكر، أسماها «جامعة الزهراء» لتكون مقابلاً للأزهر الشريف فى مصر. ولكن السلطان قبض عليه.

وبعد خروجه من المعتقل اتجه إلى سالونيك التى كانت تغلى بثورة «الاتحاد والترقى»، وهناك التقى بديع الزمان سعيدى النورسى بقادة حرزب الاتحاد والترقى، ثم ما لبث أن اختلف معهم.

وتكرر الأمر نفسه مع الحركة القومية الأتاتوركية، حيث شارك النورسى فى حرب التحرير الوطنية، ووقف ضد فتوى مشيخة الإسلام ضد الحركة الوطنية، واستقبله مصطفى كمال فى المجلس الوطنى الكبير. إلا أن النورسى انقلب على أتاتورك دفاعًا عن الدين. وبسرر ذلك بقوله: أى ذنب وأى جريرة فى أن تنتقد أو تضمر عدم المحبة لرجل (يقصد أتاتورك) حوّل جامع آيا صوفيا، الذى هو مدار شرف الشعب وآية عظمى من آيات جهاده فى سبيل القرآن، وهدية

تذكارية من هدايا سيوف أجداده البواسل، إلى بيت للأصنام (يقصد مزارًا سياحيًا)، كما جعل من دائرة المشيخة العامة ثانوية للبنات (١).

ورفض النورسى حظر الطربوش ولبس القبعة، معتبراً أن الذين استبدلوا بالطربوش القبعة الأوروبية، عن اقتناع ورضا هم قلة، وقال إن الملايين من الأتراك أكرهوا على «الاستبدال» إكراها. ويجرى ذلك في الوقت الذي يتاح فيه للماسونيين وأشياعهم أن يسخروا بكل حرية وجرأة ووقاحة بالإسلام، وأن يتدحوا ويمجدوا ملذات الخمور وأن يزينوا الزني وأن يشوقوا الناس للقمار، في حين يحرم على وعلى أتباعى أن نذيع وننشر رسالة القرآن المجيد وأن ندعو إلى الله(٢).

وبعد ذلك توجه سعيدى النورسي من أنقره إلى مدينة «وان»، وعاش عيشة منعـزلة مع بعض تلامـيذه، إلا أنـه حوكم بعـد ثورة الشـيخ سـعيـد الكردى (النقـشبـندى) عام ١٩٢٥، ووضع تحت الإقـامـة الجبرية بين عـامى ١٩٢٨ و ١٩٥٠. وخلال هـذه الفتـرة كتب «رسـائل النور»، التى كان يكتـبهـا على قصاصات يلقيها من شباك السجن فيتلقاها تلامذته وينسخونها وينشرونها.

وقد شرح النورسي أهمية هذه الرسائل بقوله، إن مهمة رسائل النور الأساسية هي خدمة القرآن الكريم والوقوف بحزم أمام الكفر ومواجهة الإلحاد.

غير أن رسائل النور، حددت أسلوب «النورسية» كطريقة دينية في العودة إلى الإسلام ـ الـقرآن والابتعاد عن العنف ونبذ الـفوضى، وانتهاج أسلوب الدعوة في المدارس والجوامع والمؤسسات (الانتشار)، وليس الانقلاب على الدولة.

<sup>(</sup>١) نقلا عن الطوبي، مرجع سابق ص٣٠٢.

<sup>(</sup>٢) أنور الجندى، السلطان عبد الحميد والخلافة الإسلامية، دار الكتب السلفية القاهرة، : ١٤٠٧هـ، ص ١٥٠٠.

ومع بدء التعددية الحربية عام ١٩٥٠، استخدمت الطريقة النورسية «التصويت الانتخابي» لدعم الحزب الديمقراطي، بشكل سرى في البداية، ثم بشكل علني في انتخابات عام ١٩٥٧. وسواء في عهد الحزب الجمهوري أو العهد الديمقراطي، أرست الطريقة النورسية تقليد العمل من خلال الشرعية القائمة.

### الطريقة الحلمية السليمانية:

وتنتسب إلى الإمام سليسمان حلمى (١٨٨٨ ـ ١٩٥٩)، وهو سليل السلطان محمد الفاتح، وعمل بالتدريس والانشغال بالعلوم الدينية فى أواخر العهد العشماني. وكان أبرز معمارضي إلغاء الخلافة وإغلاق المدارس الدينية وتغيير الأبجدية التركية إلى الحروف اللاتينية. واعتبر أن تغيير حروف الكتابة العربية إلى الحروف اللاتينية إنما هو قطع صلة الإنسان بماضيه وثقافته وفقدان الهوية الأصلية.

وعندما أغلقت الحكومة المدارس الدينية، قامت بتعيينه واعظا، إلا أنه اختار نشر الدين الإسلامي واللغة العربية والعلوم الدينية.

وارتكز البرنامج الإصلاحى للإمام سليسمان حلمى من أجل إحياء الإسلام، على ثلاثة أركان. كان الركن الأول هو إحياء المقرآن الكريم، بإنشاء كتاتيب تحفيظ القرآن والمدارس الإسلامية سرا في القرى والمناطق. وكان الركن الثاني، هو نشر اللغة العربية بين الأتراك، باعتبارها لغة القرآن. أما الركن الثالث، في برنامج الإمام سليمان حلمى، فكان إحياء العلوم الإسلامية من فقه وحديث وتفسير..

لقد قامت الطريقة الحلمية، على إرساء نظام ثقافى ـ تعليمى مواز للنظام الأتاتوركى ـ العلمانى ونمط الأتاتوركى ـ العلمانى و وتسمت بالمعارضة لأتاتورك والنظام العلمانى ونمط الحياة على الطراز الغربى. ولذلك تعرض الإمام سليمان حلمى للسجن ثلاث مرات فى أعوام ١٩٣٦ و١٩٣٩ و١٩٤٤.

وللطريقة السليمانية دور مؤثر على امتداد تركيا من خلال انتشار المدارس القرآنية التى تندرج تحت «اتحاد مدارس القرآن» ووصل عددها إلى ثلاثة آلاف مدرسة. كما للسليمانية انتشار واسع فى أوروبا، ولا سيما فى ألمانيا، وقد مكنتها مصادر دخلها القوية المتأتية من مشروعاتها التجارية المتعددة، من تحقيق ذلك الانتشار داخل تركيا وخارجها.

### الطريقة التيجانية:

ظهرت الطريقة التيجانية مع بداية التوسع الأوروبي في المشرق الأوسط وانحطاط الإمبراطورية العثمانية. وقد بدأ ظهورها في شمال إفريقيا، قبل انتشارها في الأناضول.

وتميزت الطريقة التيجانية من خلال زعيمها كمال بيلاف أوغلو، بمعاداتها للعلمانية والدولة الاتاتوركية. فقد تخصصت في تحطيم التماثيل النصفية لاتاتورك، ولم يكن «التصوف» يمثل الأولوية للطريقة التيجانية، بل كانت تركز على الممارسة.

#### \* \* \*

إن ما يجب التأكيد عليه هنا هو أن الطرق الدينية في تركيا، لم تكن وليست مجرد الطرق صوفية، فهي ليست مجرد تكايا ودراويش وذكر، بل كانت مؤسسات اجتماعية خيرية وثقافية وتعليمية، وركيزة للإسلام الاجتماعي، ثم أساسا لحركة الإسلام السياسي في تركيا.

وبهذا الفهم، يمكن تفسير عودة الإسلام إلى المجال الاجتماعى ثم المجال السياسى، بعد غياب أتاتورك. فقد مثلت تلك الطرق رابطة اجتماعية ـ ثقافية (إسلامية) داخل المجتمع التركى، ضد محاولة اقتلاع الشخصية التركية من جذورها الثقافية الإسلامية.

لقد حاولت الأتاتوركية، فرض مشروع ثقافي جديد، يكون بديلا للثقافة الإسلامية المتجذرة في المجتمع التسركي. ولكن ما حدث أن مشروع الاتاتوركية لم ينجح في اقتلاع الثقافة القائمة (الإسلامية) كما لم ينجح في تجذير الثقافة الجديدة (العلمنة والتغريب) في المجتمع. وحدث ذلك، لأن مشروع الاتاتوركية، كان مشروعًا فوقيا بيروقراطيا (مشروع الدولة) ولم يكن مشروعًا مجتمعيا نابعًا من المجتمع كما حدث في السياقين الاجتماعي والتاريخي لأوروبا.

لذلك، ما إن توفى أتاتورك، حتى عادت المرجعية الإسلامية وظهرت تنظيمات ومطبوعات تهاجم الأتاتوركية وتربط العلمانية بالكفر والإلحاد. وطبعت في عام ١٩٤١ «دائرة المعارف التركية الإسلامية»، ثم ما لبث بعض نواب الأقاليم أن أخذوا يطالبون بتعليم الدين في المدارس الرسمية، بضغط من ناخبيهم، مما اضطر المجلس الوطني إلى مناقشة هذا الموضوع في ٢٤ من ديسمبر عام ١٩٤٦. وكانت المفاجأة الكبرى، أن طالب بعض نواب حزب الشعب الجمهورى (حزب أتاتورك)، بالسماح بالتعليم الديني (١).

وبدءًا من عام ١٩٤٩، سمح بالتعليم الدينى فى المدارس، بمعدل ساعتين فى الأسبوع فقط، وللطلاب الذين يرغب أهلوهم فى ذلك. وفى العام ذاته، أقرت الحكومة دورات تدريسية خاصة للأئمة والخطباء، كما وافقت على إنشاء كلية للدراسات الدينية.

والحق أن ما دفع حكومة حزب الشعب الجمهورى لذلك، أن الحزب الديمقراطى، منذ ظهوره عام ١٩٤٦، قد ميز نفسه عن الحزب الجمهورى فى توجهه إداء مسألة الدين. وطالب برنامج الحزب الديمقراطى باحترام أكبر للدين وبتدخل أقل للدولة فى الشئون الدينية. وأعلن جلال بايار رئيس الحزب فى عام ١٩٤٩ أن الأمة التركية أمة مسلمة (٢).

<sup>(</sup>١) مصطفى الزين، مصدر سبق ذكره، ص ٢١٢.

<sup>(</sup>۲) ورد في :

Kamal Karpat, Turkey's Politics , Princeton University Press , 1959 , p.271 .

وفيه البعد، طرح عدنان مندريس أن حزب الشعب الجمهورى بالغ فى حديثه عن مخاطر الرجعية الإسلامية، وذلك بهدف إبقاء نظام الحزب الواحد لفترة أطول مما كان ضروريا. ولذلك أصبحت العلمانية أداة لإثارة الأحقاد واضطهاد الناس(١).

ومن الناحية الواقعية، شهد العقد الذي حكم خلاله الحزب الديمقراطي ( ١٩٥٠ \_ ١٩٦٠)، توسيع وتعضيد دور الإسلام في الحياة السياسية التركية. فقد الغت حكومة الحزب الديمقراطي، عام ١٩٥٠، القانون الذي كان ينص على أن يرفع الأذان للصلاة باللغة التركية، فأصبح الأذان باللغة العربية.

كما أصبح القرآن يتلى فى محطات الإذاعة الرسمية. وأدخلت الدراسات الدينية، ومنحت الصفة القانونية لمدارس «إمام وخطيب» التى تتبيح للطالب تعليما دينيا، وجرى بناء ١٥٠٠ جامع إضافة إلى ترميم عشرات الجوامع فى الفترة ١٩٥٠ ـ ١٩٥٧ (٢).

وفى حين ظلت الطرق الدينية والزوايا، غير مسموح بها قانونًا، فإنها من الناحية الواقعية عادت لممارسة دورها الاجتماعى وفتحت تكاياها وزواياها ومدارسها، بل إنها دخلت الحلبة السياسية بإعلان الطريقة النقشبندية أنها ستصوت للحزب الديمقراطى. وكما عرف الإسلام السياسي طريقه داخل الحزب الديمقراطى، فقد شق طرقا أخرى داخل أحزاب أخرى، تمهيداً لأن يصبح له حزبه السياسي فيما بعد.

لقد خرج الإسلام، ليصبح أداة سياسية، وظفها الحزب الديمقراطى فى فترة الخمسينيات، ثم ليصبح فيما بعد المتغير المعادل للجيش والنخبة العلمانية فى السياسة التركية.

Cumhuriyet, 12/1/1960.(1)

<sup>(</sup>٢) محمد نور الدين، قبعة وعمامة : مدخل إلى الحركات الإسلامية في تركيا، دار النهار، بيروت، ١٩٩٧ ، ص٢٧ .

لقد ارتفعت التحدايرات من العلمانيين ولا سيما من حزب الشعب الجمهورى، من أن سياسة مندريس فى توظيف الإسلام قد تجلب الكارثة إلى البلد. ولم تجد تلك التحذيرات من الكارثة مع مندريس، ولكنها لقيت آذانا صاغية من آخرين، وفتحت الباب أمام أول انقلاب عسكرى فى تاريخ تركيا فى ٢٧ من مايو عام ١٩٦٠، لحماية «الأتاتوركية»، وأعدم فى إثره مندريس وبعض رفاقه.

### الفصل الرابع

# تدخل الجيش عامي ١٩٦٠، ١٩٧١ (إعادة هيكلة النظام)

إن مجلس قيادة الثورة يتعهد بالمحافظة على المبادئ الأتاتوركية وحمايتها من عبث العابثين. «البيان الأول لانقلاب ٢٧ من مايو عام ١٩٦٠)

فى الفترة التى تلت فترة الحزب الواحد (الجمهورى)، تأثرت المؤسسة العسكرية التركية بثلاثة متغيرات هى: التحول إلى نظام تعدد الأحزاب، والانضمام لحلف شمال الأطلنطى (ناتو)، وبداية الاتجاه التضخمي للاقتصاد.

فمع صعود الحزب الديمقراطى إلى الحكم، تغيرت أولويات الحكم فى غير صالح الجيش. فبعد أن أصبحت الأولوية للديمقراطية والتنمية، لم يعد الجيش المؤسسة التى يقع عليها عبء تحقيق ذلك. بل أصبح أداة للسياسة الخارجية.

وحدث حادثان أشعرا الجيش بإهانة الحكم المدنى له.

كان الحادث الأول في إبريل عام ١٩٦٠، عندما منع والى مدينة قيصرى الجنرال عصمت إينونو (رفيق أتاتورك ورعيم حزب الشعب الجمهوري) من أن ينزل من القطار الذي أقله لزيارة المدينة. فإذا بثلاثة من ضباط الجيش يقدمون استقالاتهم احتجاجا على حادث قيصرى. فما كان من رئيس الورراء عدنان مندريس إلا أن أمر بإلقاء القبض عليهم، فاستشاط رئيس الأركان الجنرال جمال جورسيل غضبا لهذه الإهانة، وطلب إعفاءه من منصبه، وغادر أنقرة إلى أرمير حيث لزم منزله فيها، لرفض مندريس طلبه بإخلاء سبيل الضباط الثلاثة.

وكان الحادث الثانى، عندما تسربت شائعات بأن عددًا من ضباط الجيش قد أوقفوا وضربوا. فما كان من طلاب الكلية الحربية إلا أن قاموا بتظاهرة فى ٢١ من مايو عام ١٩٦٠، خرج فيسها نحو ألف طالب باتجاه القصر الجمهورى، وخرج معهم أساتذتهم وقادتهم من الضباط.

وبانضمام تركيا إلى حلف شمال الأطلنطى (ناتو) عام ١٩٥٢، كانت الكوادر الوسطى والأدنى من ضباط الجيش التسركى، في المدارس العسكرية الأمريكية والألمانية، قد تفتحت على العلوم العسكرية والإستراتيجية والاتجاهات السياسية في عالم ما بعد الحرب العالمية الثانية. وأدى ذلك إلى انقسام بين الضباط الأكبر والأصغر على خطوط: الأجيال، والتعليم، والثقافة، ودور تركيا في العالم الجديد.

وبحلول منتصف الخمسينيات، تأثر الضباط الأصغر بالاتجاه التضخمى للاقتصاد، فانخفضت دخولهم الحقيقية ضمن أصحاب الرواتب الشابتة، وأحسوا بتدنى المكانة الاجتماعية لهم بالمقارنة مع ما كانوا يأملون لدى انضامهم للجيش ومع سابقيهم من الضباط الكبار ومع ما رأوه لدى وجودهم فى المدارس والقواعد العسكرية فى دول حلف الأطلنطى.

وارتبط بكل ذلك اعتقاد الضباط الأتراك بأنهم حراس الجمهورية

الأتاتوركية. وهم قد شعروا بأن الحكومة (الحيزبية) أصبحت عاجزة عن حماية النظام-الجيمهورية الأتاتوركية \_ أمام صعود التهديد الإسلامي للعلمانية الأتاتوركية وأمام تفاقم المشكلات السياسية والاقتصادية . لذلك ، تدخل الجيش عسكريا (بالانقلاب العسكري) عامي ١٩٦٠ و١٩٧١، لإعادة (مأسسة) النظام واستعادة أيديولوجيته الأتاتوركية (١).

# (١) انقلاب ٢٧ من مايو عام ١٩٦٠

فى ليلة السابع والعشرين من مايو عام ١٩٦٠، انطلقت بعض قوات الجيش التركى بدباباتها ومصفحاتها، باتجاه دار الإذاعة وسائر المبانى والمؤسسات الحكومية فاحتلتها. وتوجه بعضها الآخر نحو مقر رئاسة الجمهورية ومنازل رعماء الحزب الديمقراطى، فاعتقلوا رئيس الجمهورية جلال بيار، ورئيس الحكومة عدنان مندريس، ورئيس المجلس الوطنى رفيت كورالتان وجميع الوزراء وحوالى ثلاثمائة نائب من الحزب الديمقراطى، ليصبح عدد المعتقلين ٥٩٢ شخصاً.

وتلا الكولونيل ألبارصلان توركيش «البيان الأول»، على «الأمة التركية»، وجاء فيه:

«إن ضباط مجلس قيادة الثورة قاموا بانقلاب عسكرى فجر اليوم، من أجل وضع حد للتطاحن الحزبى الأرعن، الـذى هوى بالبلاد إلى الدرك الأسفل من الشقاق والفوضى، ومزق وحدة الشعب التركى وداس كرامة الشرفاء من أبنائه (..). إن هدف الانقلاب هو تصحيح مجرى الحياة الديمقراطية فى البلاد، مع الوعد بإجراء انتخابات نيابية عامة حرة ونزيهة فى أقرب وقت مكن، وتسليم الحكم إلى الحزب الذى يفوز بأغلبية المقاعد(..). إن مجلس قيادة الثورة يحترم

Feroz Ahmed, The Making of Modern Turkey, Op. Cit. p. 121-122. (1)

جميع المعاهدات والمواثيق الدولية التي ترتبط بها تركيا(..). إن مجلس قيادة الثورة يتعهد بالمحافظة على المبادئ الأتاتوركية وحمايتها من عبث العابثين بها<sup>(١)</sup>.

لقد كان المضباط الذين قاموا بانسقلاب عام ١٩٦٠، في أربعينيات العمر. وفي البداية، صادفتهم مشكلتان: الأولى كيفية ترتيب أرضاعهم في قيادة الانقلاب. أما المشكلة الثانية، فكانت البحث عن ضابط من الرتب الكبيرة لكسب تأييد القوات المسلحة. وبعد محاولات فاشلة وجدوا ضالتهم في الجنرال جمال جورسيل القائد السابق للقوات البرية الذي أحيل للمعاش في ٣ من مايو، بعد أن قدم مذكرة لوزير الدفاع عن الأوضاع السياسية. وكان جورسيل رجلا سهل القيادة، ذا شخصية أبوية، ومعروفًا ومحبوبًا لدى القوات المسلحة، وقد قبل أن يقود الانقلاب، برغم أنه لم يكن على علم بتفاصيل التنظيم الذي وراءه. وعندما نجح الانقلاب أتى به الضباط إلى أنقرة على طائرة حربية من منزله في أرمير.

وأعلن الجيش أن السلطة أصبحت في أيدى لجنة الوحدة الوطنية (Nuc) برئاسة جورسيل الذي عين رئيسا للدولة ورئيسا للوزراء ووزيرا للدفاع.

فى بداية الانقلاب، كان واضحا أن قادته مقتنعون بأن المطلوب أبعد من مجرد تغيير الحكومة. ولللك فإنهم عهدوا إلى خمسة من أساتلة القانون فى جامعة إسطنبول برئاسة العميد صديق سامى أونار، بصياغة دستور جديد. وأصدروا إعلانا كان بمثابة «فتوى جديدة» لتبرير التدخل العسكرى فى إطار أن حكومة الحزب الديمقراطى تصرفت بشكل غير دستورى، وأنها بذلك أصبحت غير شرعية.

وبقبـول لجنة الوحدة الـوطنية، لذلك التـبرير، دخل الجـيش في مواجـهة

<sup>(</sup>١) ورد في: مصطفى الزين، ذئب الأناضول، م. س. ذ، ص ٢٣٢.

مباشرة مع الحزب الديمقراطى، انتهت بوقف نشاطه فى ٣١ من أغسطس، ثم حله فى ٢٩ من سبتمبر.

وبرغم أن جورسيل كان قائد المجلس العسكرى (الانقلابي)، فإن العقيد البارصلان توركيش الذي كان يشغل وظيفة مستشار الرئيس، كان الشخص الأقوى نفوذا داخل المجلس في المرحلة الأولى. وتدل المعلومات المتوافرة عنه أنه ولد في قبرص، وكان يتمتع بشخصية كاريزمية بين رملائه. وقد أصاب بعض الشهرة بنهاية الحرب العالمية الثانية، عندما اتهم بأنه مؤيد للنارية، وأصبح الممثل للجناح المتسدد داخل لجنة الوحدة الوطنية، وهو الجناح الذي ضم ١٤ ضابطا طالبوا بتغير جذرى للنظام السياسي لأنهم لا يثقون في الأحزاب السياسية القائمة.

وضغطت مجموعة توركيش لإصدار قرار من لجنة الوحدة الوطنية في ٣ من أغسطس، بإحالة ٢٣٥ من ٢٦٠ ضابطا برتبة لواء إلى التقاعد إضافة إلى ٥ آلاف من الضباط برتبتى مقدم وعقيد. . كما ضغطت المجموعة لإقالة ١٤٧ من الأساتلة والمحاضرين بالجامعات في أكتوبر.

فى ١٥ من سبتمبر عام ١٩٦١، صدرت أحكام «ياسى أضا»، التى قضت بإعدام رئيس الجمهـورية جلال بايار، ورئيس الحكومة عدنان مندريس، ووزير الخارجية فطين رشدى زورولو، ووزير المالية حسن بولطقان.

وقد نفذت هذه الأحكام بشنق المحكوم عليهم، باستثناء جلال بايار، الذى أبدلت العقوبة بحقه إلى السبجن المؤبد، بسبب تدخل الرئيس عصمت إينونو. كما حكم بالإعدام أيضا على أحد عشر شخصا آخرين، بينهم رئيس الجمعية الوطنية رفيق كورالتان وقائد الجيش السابق الجنرال أردلهون، إلا أن حكم الإعدام بحقهم استبدل به السجن مدى الحياة.

وبعد أحكام «ياسى أضا»، أعلن الانقلابيسون عن إجراءات انتخابات برلمانية في ١٥ من أكتوبر عام ١٩٦١. بيد أنه عندما تشكلت لجنة الوحدة الوطنية (NUC)، في ١٣ من نوفمبر عام ١٩٦٠ لم يضم التشكيل سوى ٣٨ من كبار الضباط، بعد استبعاد مجموعة الـ ١٩٦١ التي كانت تضم الضباط الصغار الذين كانوا يطالبون بديكتاتورية عسكرية تحت قيادة البارصلان توركيش وإبعاد معارضيهم ممن كانوا يطالبون بإعادة الحكم للمدنيين فوراً.

ولذلك تكون اتحاد القوات المسلحة AFU ممن لم تشملهم اللجنة من الضباط. وضم الاتحاد مجموعتين: الأولى فى إسطنبول تحت قيادة فاروق غون تورك قائد الفرقة ٦٦، والمجموعة الثانية فى أنقرة، أسسها طلعت إيدمر مدير الكلية الحربية ودوندار سيهان و٧٠ من الضباط الآخرين.

وتبدت مظاهر قدوة اتحاد القوات المسلحة، بالضغط لإرجاع عرفان تانصل قائد القوات الجوية للخدمة، بعد أن أبعدته لجنة الوحدة الوطنية للعمل كملحق عسكرى في واشنطن في ١٠ من يونيو عام ١٩٦١.

وفى ٩ من فبراير عمام ١٩٦٢، اجتمع ٥٥ من الضباط فى إسطنبول، ووقعوا «اتفاقا» للتهديد بانقلاب عسكرى فى ٢٨ من فبراير. وكان من بين الموقعين على الاتفاق طلعت أيدمر ودوندار سميهان وفاروق غون تورك، إلا أن قادة الأركان عارضوا حركة الضباط، وقرروا إقصاءهم عن مراكزهم القيادية.

ولاستباق حدوث ذلك، تحرك الضباط فى ٢٢ من فبراير، واستطاع الرائد فتحى جوركان محاصرة جورسيل وإينونو وقادة الأركان فى قبصر شانكايا، وأبلغ الرائد قائده أيدمر بذلك، إلا أن الأخير أمره بأن يخلى سبيلهم. وفى صباح ٢٣ من فبراير، تلقى المتمردون رسالة من إينونو بأنهم لن يقدموا للمحاكمة العسكرية إذا استسلموا. وذلك ما حدث.

# إعادة «مأسسة» النظام:

أسفرت نتائج ١٥ من أكتوبر عام ١٩٦١، عن فور حزب الشعب الجمهوري

بنسبة ٢٦,٧ (١٧٣ مقعدا)، وحنزب العدالة (الذي حل محل الحزب الديمقراطي) بنسبة ٢٤,٧ (١٥٨ مقعدا) . وجرى تكليف عصمت إينونو بتشكيل الحكومة. وبعد مداولات شكل حكومة انتقالية من حزبه وحزب العدالة. وفي ٢٧ من أكتوبر انتخب الجنرال جمال جورسيل، زعيم الانقلاب، أول رئيس للجمهورية الثانية الجديدة.

وما لبث أن دبت الخلافات بين نواب حزبى الائتلاف (الشعب الجمهورى والعدالة). واتضح للرئيس إينونو أن حيزب العدالة لم يقبل الاشتراك فى الحكومة إلا من أجل إعادة الاعتبار لمتحاكمي «ياسى أضا». وعندما أصبح التعاون مستحيلا، قدم أينونو استقالة حكومته فى مايو عام ١٩٦٢، فعهد إليه الرئيس جورسيل بتأليف حكومة جديدة فألفها من نواب حزبه، ونواب الحزب الوطنى القديم (الذي أصبح حزب الفلاحين الجمهوري). وبذلك انتقل حزب العدالة إلى المعارضة حاصرا نشاطه فى إطلاق سراح محاكمي «ياسي أضا». وراح يحرض أنصاره على التظاهر فى الشوارع، مما دفع حزب الشعب الجمهوري إلى القيام بتظاهرات مضادة، حتى انتهز الكولونيل طلعت إيديمير وأعدم فى يوليو عام ١٩٦٤، ولكن انقلابه فشل،

وبحلول الانتخابات البرلمانية لعام ١٩٦٥، فار حزب العدالة بأكثرية الأصوات (٥٣٪). وكلف رئيس الجمهورية وفقا للعرف البرلماني رئيس حزب العدالة سليمان ديميرل بتشكيل حكومة جديدة، فألف حكومة جميع أعضائها من نواب حزبه، واستمرت حتى إجراء الانتخابات البرلمانية التالية في عام ١٩٦٩.

والحق أنه لم يكن لدى الضباط الذين قاموا بانقلاب ١٩٦٠، أيديولوجيا محددة للتغييرين السياسى والاجتماعى فى تركيا. وكان بعض أعضاء «لجنة الوحدة الوطنية» والذين عرفوا \_ فيما بعد \_ بالجناح الراديكالى، يعتقد فى

إزاحة السياسيين المدنيين، وفي سيطرة العسكريين على السياسة التركية، وفي أن المشكلة الملحة التي يتعين مواجهتها قبل غيرها هي التنمية الاقتصادية.

ولكن الأغلبية داخل اللجنة (المضباط الكبار) كانت تفضل التخلى عن المسئولية إلى حكومة منتخبة، وإنشاء هيئة تخطيط حكومية للتغلب على مشكلة الإدارة العشوائية للاقتصاد التي ميزت فترة الخمسينيات.

وقد يبدو أن الإلجار الأكبر بعيد المدى لانقلاب عام ١٩٦٠، تمثل في الدستور الجديد، الذي أتى مختلفا عن دستور عام ١٩٢٤. فقد استهدف الدستور منع «الاحتكار السياسي» لحزب واحد على الحياة السياسية ، كما جرى خلال فترة أتاتورك (حزب الشعب الجمهوري) وفترة إينونو (الحزب الديمقراطي). واستحدث الدستور الجديد مجلسا تشريعيا ثانيا هو مجلس الشيوخ (SENATO) لتمر كمل التشريعات خلال المجلسين التشريعيين. كما تضمن الدستور إنشاء محكمة دستورية ، وأعطى استقلالية للجامعات ووسائل الإعلام، إضافة إلى لائحة من الحريات المدنية نص عليها الدستور.

وأعطى الجيش دورا دستوريا، من خلال النص على تأسيس مجلس الأمن القومى، والذى تكون فعلا عام ١٩٦٢، ليرأسه رئيس الجمهورية (أو رئيس الوزراء خلال غياب الرئيس) وبعضوية رئيس الأركان وقادة القوات البحرية والجوية وقائد الجندرمة. وأعطى الحق في تقديم النصائح للحكومة في مسائل الأمن الداخلية والخارجية

وفى الجانبين الاقتصادى والاجتماعى، تبدو الستينيات فترة التصنيع السريع والتحول الاجتماعى. لقد نمت الصناعة التركية بمعدل ٩٪ سنويا بين عامى ١٩٦٣ (عام صدور الخطة الخمسية الأولى) وعام ١٩٧١، في ظل إستراتيجية الإحلال محل الواردات. وكان نصف الاستثمارات الموظفة في الصناعة قد جاء من القطاع العام، الذي كان يميل إلى التركيز على السلع الوسيطة.

وبحلول نهاية الستينيات، كان نصف الأراضى تقربيًا يزرع باستخدام الجرارات والآلات، وكان ذلك مؤثرا لينمو الرأسمالية الزراعية وتحول العمالة الزراعية الزائدة إلى الخدمات والصناعة.

وارتبط بكل ذلك تزايد النمو الحضرى. ففى الفترة بين عامى ١٩٦٠ و ١٩٧٠ زاد عدد سكان الحضر بمقدار خمسة ملايين نسمة، وصاروا يمثلون ٣٩٪ من إجمالى السكان. وكان معظم النازحين من الريف إلى الحضر، يعيشون فى بيوت على أطراف المدن يبنونها فى جنح ظلام الليل، سميت «جوكوندو» (١).

لقد عاب مجلس الأمن القومى وحزب الشعب الجمهورى، بعد انقلاب عام ١٩٦٠، على الحزب الديمة راطى أنه لم يتبن أسلوب التخطيط الاقتصادى والمالى خلال الخمسينيات. وطبيعى أن يطالب الضباط أعضاء مجلس الأمن القومى بالتخطيط الاقتصادى، باعتبار أن التخطيط طريقة حياة للضباط. أما الجمهوريون، فقد كان لديهم تراث «الأتاتوركية» المتعلق بدور الدولة. غير أن التخطيط الاقتصادى حظى أيضا بدعم الطبقة الصناعية الحديثة، التى وجدت تمثيلها في حزب الحرية الذى انشق عن الحزب الديمقراطى عام ١٩٥٥.

وأصبح التخطيط الاقتصادي حقيقة، بنص المادة ١٢٩ من الدستور ثم بالقانون ٩١ الصادر في سبتمبر عام ١٩٦٠، والخاص بإنشاء مكتب التخطيط الحكومي (SPO). وأعطى مكتب التخطيط الحكومي سلطات كبيرة في المجالات الاقتصادية والاجتماعية، ووضع خطة للتنمية لمدة ٥ سنوات. ثم خضع دور المكتب لخلافات. ففي حين كان الحزب الجمهوري يرى أن تمتد سلطته لكل المجالات، فإن حزب العدالة كان يرى أن تقتصر خطة التنمية الثانية التي بدأت عام ١٩٦٨ على القطاع العام على أن يكون التخطيط للقطاع الخاص تأشيريا.

New Left Review, 115, May-June, 1979. (1)

وقد كانت سياسات الحكومات خلال الجمهورية الثانية تتبنى إستراتيسجية الإحلال محل الواردات من خلال التصنيع. فقد كانت تركيبا تعتمد على الواردات من الخارج في توفير السلع المصنعة من المواد الغذائية إلى المنسوجات وحتى صناعات الحديد والصلب. وفي الوقت ذاته، فإن زيادة الدخول في الخمسينيات ارتبطت بزيادة الطلب على السلع المعمرة وتزايد الميل لتقليد نمط الحياة الغربي، خصوصا الأمريكي في امتلاك السيارات والثلاجات والمكانس الكهربائية.

# تحولات النظام الحزبي:

دخل حزب الشعب الجمهورى انتخابات عام ١٩٦٥، ببرنامج جديد كتبه تورهان فايزوغلو وبولنت أجاويد، متضمنًا أفكار العدل الاجتماعى والتأمين الاجتماعى دون أن يكون اشتراكيا. وحدد أجاويد توجه الحزب فى أنه يسار الوسط. واستخدم عصمت إينونو رئيس الحزب هذا التحديد للمرة الأولى فى ٢٨ من يوليو عام ١٩٦٥، بعد أن اقتنع بوجهة نظر أجاويد بتحول الحزب ليجتذب أصوات الطبقة العاملة والنازحين من الريف سكان بيوت الضواحى (جوكوندو) التى تبنى فى جنح ظلام الليل. إلا أن حزب الشعب الجمهورى، بشعاراته الجديدة، لم يصب نجاحا كبيرا لأنه كان عليه أن يُنافس حزب العمال التركمي على أصوات العمال. كما أن النازحين من الريف أعطوا أصواتهم المحزب التقليدى، حزب العمال. كما أن النازحين من الريف أعطوا أصواتهم للحزب التقليدى، حزب العمالة، الذى طرح شعار أن طريق يسار الوسط هو الطريق إلى موسكو. وفي عام ١٩٦٦، انشق ٤٧ من النواب والشيوخ من الطريق إلى موسكو. وفي عام ١٩٦٦، انشق ٤٧ من النواب والشيوخ من حزب الشعب الجمهورى، وأسسوا حزب الاعتماد بزعامة تورهان فايزوغلو.

لقد كانت سنوات الستينيات سنوات التغير الاجتماعي السريع، مع نمو أعداد الطبقة العاملة الصناعية والطلاب. وكانت تلك الأرضية هي التي مهدت لتحول حزب الشعب الجمهوري إلى اليسار، ولنشاط حزب العمال التركي، ولظهور اليسار المتشدد.

وعلى الجانب الآخر، أصبح حزب العدالة أقل تماسكا، إذ أصبحت قاعدته الانتخابية تضم إلى جانب الفلاحين، أصحاب المشروعات التجارية والصناعية الصغيرة، إلا أن سياساته ظلت تعبر عن المصالح الصناعية والتجارية الكبيرة، مما فتح الباب لتحول جانب من قاعدته الانتخابية للأحزاب اليمينية المتطرفة والإسلامية التي تكونت.

فى جانب اليسار، كان الحزب الأقدم هو الحزب الشيوعى التركى، برغم حظره قبل عقود، إلا أن تأثيره ظل محدوداً بسبب ارتباطه بموسكو من ناحية، ومحدودية الطبقة العاملة الصناعية من ناحية أخرى. ولذلك ظل حزب اليسار الرئيسى والشرعى هو حزب العمال التركى الذى استهدف الطبقة العاملة، إلا أن تأثيره ظل فى أوساط المثقفين.

غير أن سنوات الستينيات، شهدت جدالات ثقافية حادة حول عدد من القضايا الاجتماعية والسياسية، عبر عدد من الدوريات التي استفادت من أجواء الحرية التي كفلها الدستور.

وكانت ظاهرة انتشار اليسار بين السطلاب والمثقفين، ظاهرة عالمية في الستينيات، وليست قصرا على تركيا، ولكنها تطورت في تركيا، بسبب الدور الجديد المهم الذي لعبته الجامعات التركية في إسقاط إينونو، وكتابة الدستور الجديد لقادة الانقلاب. ولذلك، رأى الأساتذة والطلاب في أنفسهم، القوة المحركة للمجتمع، إضافة إلى اقتناعهم بمفهوم أتاتورك عن تحقيق المثورة من أعلى بواسطة نخبة «التنوير». وأدى ذلك إلى انتشار الجمعيات السياسية مثل نوادى الأفكار (Fikir kulupleri) في غالبية الجامعات، إلا أن كلية العلوم السياسية في جامعة أنقرة ظلت الرائدة بتأثير البروفسيور سعدون آرين، أحد قادة حزب العمال التركى. وبحلول منتصف الستينيات، انتظمت تلك الجمعيات في اتحاد نوادى الأفكار (WPT).

وكان التيار الرئيسى داخل الاتحاد ، يرى أن الظروف أيسنعت فى تركيسا لحدوث ثورة اشتراكية بالوسائل الديمقراطية من خلال تفاهم سياسى. وكان التيار الثانى، يرى أن تركيا تمر بمرحلة نمط الإنتاج الآسيوى الذى يحمل سمات إقطاعية، وأنه بالنظر لضعف الطبقة العاملة التركية، فإن تحقيق الثورة الوطنية الديمقراطية يقع على عاتق الـتحالف بين المشقفين والجيش. وسيطرت فكرة الثورة الموطنية الديمقراطية على اتحاد نوادى الأفكار، حتى أصبح لها عام الثورة النطيم خاص أطلق عليه منظمة الشباب الثورى.

وتأثرت حركة الشباب في تركيا، بحركات الطلاب في ألمانيا والولايات المتحدة، وبالأخص بحركة الطلاب في فرنسا حيث كان الطلاب أقرب لإطلاق ثورة لإسقاط الجنرال ديجول في مايو عام ١٩٦٨. وأدى الغزو السوفيتي لتشيكوسلوفاكيا في العام ذاته، لحدوث انشقاقات داخل اليسار التركي مثلما حدث في أماكن مختلفة من العالم، وفي ظروف تركيا، كانت الانشقاقات انشطارات للعنف للتعجيل بالشورة. وشملت جماعات العنف اليسارى المجموعة المادية، والحزب الشيوعي الماركسي اللينيني، وجيش تحرير الشعب والفلاحين، وجيش تحرير الشعب التركي، وحزب الجبهة لتحرير الشعب التركي، وحزب الجبهة لتحرير الشعب التركي. وبدأت جماعات العنف اليساري في شن حملات إرهابية وحروب عصابات لتقويض استقرار النظام، وسقطت فكرة الثورة الديمقراطية الوطنية بالتحالف بين المثقفين والضباط التقدميين في ١٥ من يونيو عام ١٩٧٠، عندما خرجت تظاهرات عمالية حاشدة في إسطنبول وأخمدتها القوات المسلحة بقبضة من حديد.

ولم يقتصر التطرف السياسي على اليسار، بل شمل اليمين أيضا.

ففى عام ١٩٦٤، أسس الكولونيل البارصلان توركيش \_ زعيم الجناح المتطرف في لجنة الوحدة الوطنية التي شكلها العسكريون \_ حزب الفلاحين

الوطنى الجمهورى (RPNP) وما لبث أن انتضم إليه ١٠ من ضباط الجناح المتطرف الذين أقصوا من لجنة الوحدة الوطنية. وتضمن برنامج الحزب اتجاها قوميا تركيا متطرف لدرجة الدعوة إلى إعادة توحيد كل الشعوب التركية في آسيا. وفي عام ١٩٦٩، تغير اسم الحزب ليصبح حزب الحركة الوطنية -Milli) أسيا. وفي عام ١٩٦٩، تغير اسم الحزب شهرة منظمة الشباب التي كونها، وسمى أعضاؤها أنفسهم الذئاب الرمادية (Grey Wolves) وتلقوا تدريبات عسكرية في مخيمات خاصة، لمهاجمة اليسار.

ثم تبنى توركيش شعارات إسلامية ذات مضمون قومى تركى (طورانى). لكن الشخصية التى أطلقت الفكرة الإسلامية (سياسيا) كان البروفسيور نجم الدين أربكان. ففى عام ١٩٦٩، انتخب أربكان رئيسًا لاتحاد الغرف التجارية والصناعية، بعد حملة انتخابية قدم بها نفسه من خلالها، مدافعا عن أصحاب الأعمال الصغيرة، ومعارضا لرئيس العدالة سليتمان ديميريل لكونه حامى أصحاب المشروعات الكبيرة ورأس المال الأجنبى. واتخذ هجوم أربكان على حزب العدالة مضمونا دينيا، باتهامه للمحزب بأنه أداة للماسونية والصهيونية وبأنه أدار ظهره للإسلام. وفى العام نفسه، خرج أربكان من حزب العدالة، وانتخب كمرشح مستقل للبرلمان فى دائرة قونيا معقل الصوت الإسلامى. وفى وانتخب كمرشح مستقل للبرلمان خى دائرة قونيا معقل الصوت الإسلامى. وفى يناير عام ١٩٧٠، أسس أربكان حزب النظام الوطنى (Milli Nizam Partisi).

#### (۲) انقلاب ۱۲ من مارس عام ۱۹۷۱

بدأ عقد السبعينيات في تركيا، وقد دخل البناء السياسي الاقتصادي الاجتماعي، الذي طوره العسكريون بعد انقلاب عام ١٩٦٠، في أزمة شاملة.

على صعيد الاقتصاد، استنفدت تجربة التصنيع السريع في ظل إستراتيجية الإحلال محل الواردات أى إمكانية إضافية للنمو مع نهاية الستينيات. فقد انخفض معدل النمو الصناعي من ١٢٪ في الفترة ١٩٦٩/١٩٦٥ إلى ١,٥٪ عام ١٩٧٠. وبرغم نشوء احتكارات صناعية كبرى في تركيا بفضل الانفتاح على رأس المال الأجنبي، فإن تجربة التصنيع السريع خلقت قطاعًا واسعًا من الرأسماليين الصغار كان يسيطر على اتحاد الغرف التجارية والصناعية، وجيشًا من ملاييسن العمال الريفيين النازحين إلى المدن. إذن، وصلت تجربة التصنيع السريع إلى أرمة تطلب الحروج منها توسيع السوق من أجل استمرار النمو، ولم يكن ذلك ليحدث في ظل انخفاض الأجور ودون سيطرة الشركات القابضة وتحولها إلى التصدير.

وعلى الصعيد السياسى، لم تستطع قوة سياسية اجتماعية، خلق اتفاق سياسى عام يضمن النظام والقانون فى البلاد، فى ظل دستور عام ١٩٦٠ الذى سمح بمجال واسع للحريات السياسية.

وعجزت حكومة ديميريل التي تشكلت عام ١٩٦٩، عن إدارة الأزمة التي أصبحت أزمة النظام برمته. فاندلعت التظاهرات العمالية في أنقرة وإسطنبول وأزمير وأدنة، مطالبة بزيادة الأجور. وخاض الفلاحون نزاعات بعضها مسلح

مع كبار ملاك الأرض فى شرق وجنوب الأناضول، وهجر آخرون قراهم إلى ضواحى المدن الرئيسية. وتدخل الجيش لفض إضرابات عمالية فى إسطنبول فى ١٥ من يونيو عام ١٩٧٠. وانتشرت المعارك الطلابية بين اليسار واليمين فى جامعات أنقرة وإسطنبول وأزمير وديار بكر.

والحقيقة أن ظهور حزب الحركة الوطنية بزعامة توركيش، وحزب النظام الوطنى بزعامة أربكان، خلق تهديدا مباشرا لسلطة ديميريل وحزب العدالة وللنظام السياسى ككل. وتمثل التهديد لحزب العدالة فى منافسته على أصوات الفلاحيين والنازحين من الريف ثم فى إحداث انشقاقات داخله. أما تهديد النظام السياسى، فلم يعد يقتصر على جماعات العنف اليسارى. ففى أواخر الستينيات، ووجه عنف اليسار بعنف من اليمين ليس فقط من ذئاب توركيش الرمادية ولكن أيضا من حزب العدالة الحاكم نفسه. وعندما تحول النظام إلى حالة من الفوضى الشاملة، وجهت قيادة الجيش فى ١٢ من مارس عام ١٩٧١، ممذكرة إنذار إلى رئيس الوزراء سليمان ديسميريل. وطالب الجيش ديميريل بحكومة قوية ومقنعة لإعادة الهدوء والنظام إلى البلاد وإجراء والفوضى، وإلا فإن الجيش سيمارس حقه الدستورى ويتسلم مقاليد الحكم.

وكان رد فعل السياسيين الفورى سلبيا. ففى حين رفض ديميرل الإنذار وفضل الاستقالة ، أدان إينونو تدخل الجيش فى السياسة. ولكن سرعان ما تراجع زعيما حزبى العدالة والجمهورى، فأوصى ديميريل حزبه بالهدوء وباتباع أسلوب «لننتظر كى نرى»، بينما أعلن أينونو تأييده للحكومة الجديدة التى أقامها العسكريون، بمجرد أن عرف أن الذى سيشكلها نهات أريم عضو الجناح اليمينى فى حزب الشعب الجمهورى، والذى عمل لسنوات مع إينونو. وتسبب تأييد إينونو لأريم فى استقالة أجاويد كسكرتير عام لحزب الشعب.

وشكل أريم حكومة من التكنوقراط خارج المؤسسة السياسية، وأعلن أن حكومته سوف تعيد النظام والقانون، وستقوم بإصلاحات اجتماعية اقتصادية. وبالفعل، وضع برنامجًا للإصلاح، بواسطة اقتصادى تقدمى كان خبيرا بالبنك الدولى اسمه عطا الله كارا عثمان أوغلو. وتضمن البرنامج تطبيق إجراءات للإصلاح الزراعى وتحصيل ضريبة الأرض العقارية وتأميم صناعة المناجم وحماية الصناعة التركية بأن تكون نسبة ٥١٪ من الشركات المشتركة ملكية تركية. وقوبل برنامج الإصلاح بمعارضة قوية من أصحاب الشركات الصناعية وملاك الأرض الزراعية، ولم يقبله من الصناعيين النافذين سوى اثنين هما تركيا تريد اللحاق بالدول الصناعية في المستقبل المنظور. وكان أريم رئيس حكومة التكنوقراط بحاجة إلى تأييد واضح من الجيش، لتطبيق برنامجه بالرغم من معارضة أصحاب المصالح، إلا أن اهتمام الجيش كان في مكان آخر.

فبعد تجدد الهجمات الإرهابية في إبريل عام ١٩٧١، قرر مجلس الأمن القومي في ٢٧ من إبريل فرض القانون العسكرى على ١١ ولاية إضافة إلى المدن الكبرى بدءا من اليوم التالى. ثم دخل الجيش في مواجهة مع كل من يبدى تعاطف تجاه اليسار، وأصبح اتهام اليسار جديا، بعد أن قام أعضاء من جيش تحرير الشعب التركى بخطف وقتل القنصل الإسرائيلي في إسطنبول في ٢٢ من مايو. وقام الجيش بالقبض على ٥ آلاف شخص بينهم كتاب وصحفيون وأساتلة جامعيون وقادة اتحاد نوادى الفكر واتحاد الغرف التجارية. وذاعت تقارير عن ممارسة التعذيب بحق المقبوض عليهم في السجون وغرف التعذيب في مقار المخابرات.

وشاركت فى قمع اليسار «عصابة الكونترا»، وهى منظمة سرية من المدنيين المينيين اللين كانوا يمولهم الجيش، وتأسست بمساعدة أمسريكية عام ١٩٥٩ لمقاومة أى انقلاب شيوعى، وقد فضح أمرها ـ فيما بعد ـ بولنت أجاويد عندما

أصبح رئيسا للحكومة. كما جرى إغلاق حزب العمال التركى، في يوليو عام ١٩٧١، في إطار التضييق على اليسار.

وفى مقابل ذلك، ترك المجال لمتطرفى اليمين وحزب الحركة الوطنية بزعامة توركيش. أما اليمين الإسلامى ، فبعد أن جرى إغلاق حزب النظام الوطنى الذى كان نجم الدين أربكان يتزعمه، سمح له بتأسيس حزب السلامة الوطنى (Milli Salamet Partisi).

أما حكومة أريم ، فلم تحقق من البرنامج الإصلاحي إلا القليل، وقدم أريم نفسه تنازلات لأعضاء البرلمان المحافظين، كما ضم عدداً من الوزراء السابقين في حكومة حزب العدالة، مما دفع ١١ من وزرائه إلى الاستقالة في ديسمبر. وكانت أكبر تغييرات أريم التعديلات التي أدخلها على الدستور ـ بدعم أحزاب اليمين ـ للحد من الحريات التي أطلقها. وشمل التغيير ٤٤ مادة، بينها المادة المحد من استقلالية الجامعات والإذاعة والتليفزيون والصحافة والمحكمة الدستورية. وفي موازاة ذلك، جاء التغيير فرصة لنزيادة دور مجلس الأمن القومي بجعل توصياته ملزمة لمجلس الوزراء، كما تأسست محاكم أمن الدولة، التي حوكم أمامها ٣ آلاف شخص قبل إلغائها عام ١٩٧٦.

بيد أن أهم ما ميز الفترة بين عامى ١٩٧١ و١٩٧٣، هو عزوف الجيش عن الحكم بشكل مباشر تاركا الأمر لوزارتين من التكنوقراط، حتى لا يكرر نموذج الحكم العسكرى الذى قام فى اليونان عام ١٩٦٧. كما عزف الحزبان الرئيسيان – أى حزب العدالة بزعامة ديميريل وحزب الشعب الجمهورى بزعامة إينونو ثم أجاويد – عن تشكيل الحكومة خلال تلك الفترة حتى لا يعملا تحت توجيهات وتعليمات يومية من الجيش، بما يفقدهما الصدقية والشعبية. وخاض الحزبان الانتخابات البرلمانية فى أكتوبر عام ١٩٧٧، وحصل فيها حزب الشعب الجمهورى على نسبة ٥ ,٣٣٪ من الأصوات مقابل ٥ , ٢٩٪ لحزب العدالة.

وتشكلت حكومة ائتلافية برئاسة أجاويد وشاركه فيها نجم الدين أربكان زعيم حزب السلامة الوطني ، إلا أن ذلك الائتلاف سقط بعد عدة شهور.

غيران عودة الأحزاب السياسية إلى تسلم مقاليد السلطة عام ١٩٧٣، جاءت بعد مواجهة عسكرية مدنية. ففي عام ١٩٧٣، وقعت حادثة أظهرت في النهاية عجز الجيش عن إدارة الشئون المدنية، عندما استقال رئيس أركان الجيش فاروق جولور \_ وهو أحد المشتركين في إصدار البيان العسكرى عام ١٩٧١ \_ من منصبه لكى يصبح مرشحا لرياسة الجمهورية خلفا للرئيس جورسيل. ورغم الضغوط التي مارسها العسكريون، فقد اتحد حزب الشعب الجمهوري وحزب العدالة في تأييد مرشح بديل هو فخرى أورتورك، الذي انتخبه البرلمان، آخر الأمر، رئيسًا للجمهورية (١).

ولكن، لماذا أخلى الجيش الحياة السياسية للأحزاب السياسية؟

قد يكون السبب الرئيسي، أن الجيش لم يتسلم السلطة بشكل مباشر، واكتفى بتوجيه حكومتين متعاقبتين من التكنوقراط، لم تتمكنا من تطبيق الحد الأدنى من البرنامج الإصلاحي المقترح . غير أن الباحث التركي ساجلاركيدر يعزو ذلك لأسباب تتعلق بتكوين الجيش التركى ذاته . فخروج الجيش التركى من الحياة السياسية عام ١٩٧٣، يرجع في جانب منه إلى استمرار قوة التراث العسكرى الإصلاحي الذي كان يضفي قيمة على الحكومة المدنية ظاهريا، مع احترام الأشكال الدستورية . وقد يكون مهما أيضا، أن سلك المضباط بالجيش كان لا يزال يتم تجنيده بصورة نمطية من بيئة الشرائح الدنيا من الطبقة المتوسطة . فالالتحاق بالمدارس والكليات العسكرية يكون عن طريق إجراء امتحانات ، كما أن الدولة تقوم بتمويل التعليم الذي يتلقونه (٢). ولذلك ، فإن ضباط الجيش أن الدولة تقوم بتمويل التعليم الذي يتلقونه (٢).

Roger P. Noe, Civil-Military Confrontation in Turkay, International Jaurnal of Middle (1) East Studies/8/197.

New left Review, 115, May-June, 1979, (Y)

لاتربطهم صلات عائلية قوية بكبار ملاك الأراضى وبكبار الراسماليين، مثلما هي الحال في كثير من البلدان.

وأخيرا، يتعين أن نلاحظ أن الأحزاب السياسية المدنية كانت لا تزال تتمتع بقدر من الثقة والتأييد العام الذي لا يمكن تجاهله.

وبالرغم من أن الحكم المدنى عاد عام ١٩٧٣، بحكومة أجاويد- أربكان ، إلا أن حالة عدم الاستقرار السياسى ظلت مستمرة طيلة عقد السبعينيات. وشكل ديميريل حكومة تالية، أطلقت على نفسها اسم الجبهة القومية، وضمت أحزاب العدالة، والسلامة الوطنى، والحركة الوطنية، واستمرت حتى الانتخابات البرلمانية في يونيو عام ١٩٧٧، إلا أنها لم تكن أحسن حظا من الحكومة السابقة، بل فشلت في تهدئة الأزمة الاقتصادية والعنف السياسى.

وفى مايو عام ١٩٧٧، دعا اتحاد نقابات العمال اليسارية (DISK) إلى تجمع عمالى ضخم فى ميدان «تقسيم» وسط مدينة إسطنبول، احتفالاً بعيد العمال، إلا أن حكومة ديميريل رفضت الترخيص للاجتماع.

ولكن رئيس الاتحاد كمال توركلير تحدى قرار المنع، وأقيم الاحتفال الذى حيضره ١٥٠ ألف شخص في الزمان والمكان المحددين له. وتدخلت قوات الشرطة لفض التجمع بإطلاق النيران، فسقط ٣٤ قتيلا و١٢٦ جريحا.

وفى حين، قوبل الحادث باستنكار شعبى، استغلته الأحزاب السياسية فى الدعاية الانتخابية، فاتهم أجاويد الحكومة، وألقى ديميريل المسئولية على عاتق اليسار.

وكان المستفيد حزب الشعب الجمهورى بزعامة أجاويد، الذى استغل أيضا قراره بغزو قبرص عندما كان رئيسا للحكومة عام ١٩٧٤، وحصل على أكثرية المقاعد في الانتخابات البرلمانية في يونيو عام ١٩٧٧.

والف أجاويد حكومة من نواب حزبه، إلا أنه فشل فى الحصول على ثقة البرلمان، مما اضطره إلى تقديم استقالة حكومته إلى رئيس الجمهورية الذى كلف ديميريل بتأليف حكومة بديلة.

والف ديميريل حكومة من أحزاب الجبهة القومية (العدالة والسلامة الوطنى والحركة الوطنية) إلا أن الحكومة لم تستمر حتى نهاية العام بسبب الصراعات داخل أحزاب الجبهة.

وفي يناير عام ١٩٧٨، ألف أجاويد حكومة من نواب حزبه والنواب المستقلين الذين كانوا قد استقالوا من حزب العدالة. ووقعت على عاتق أجاويد مهمتان: الأولى إصلاح الاقتصاد، أي وضع حد لحالة التضخم النقدي ومكافحة البطالة التي استشرت في المدن والقرى. وكانت المهمة الشانية وقف موجة العنف في البلاد. ولم يستطع أجاويد علاج المشكلة الاقتصادية. وخلال الجانب الأعظم من عام ١٩٧٨، كانت مصادمات الشوارع بين اليمين واليسار، والاغتيالات السياسية، تخلف بشكل منتظم ثلاثة أو أربعة من القتلي كل يوم. وفي نهاية العام وقعت مذبحة «كهرمان ماراس» التي لقي فيها أكثر من ١٠٠ شخص مصرعهم، مما اضطر أجاويد لإعلان الأحكام العرفية.

وفى حين استطاعت حكومة أجاويد «التعايش» مع تلك الأجواء المتوترة حتى أكتوبر عام ١٩٧٩، فإن الجيش أبدى انزعاجه من التوجه الرخو للحكومة فى التعامل مع موجة العنف المتصاعد، كما أظهر قادة الجيش دلائل على أنهم قد حددوا ساعة الصفر، وأنهم بصدد الترتيب للقيام بانقلاب عسكرى. ولم تغير عودة ديميريل إلى الحكم بانتخابات أكتوبر عام ١٩٧٩، من الأمر شيئا، فقد كانت حكومة أقلية عاجزة.

والحق ، أن الحكومات الاثتـلافـية، التي تشكلت خلال الـفتـرة ١٩٧٣ـ ١٩٧٣ ، كانت ضعيـفة بلا استثناء. وكان الحل الوحـيد المكن تشكيل حكومة

أغلبية ائتلافية بين حزبى العدالة والسعب الجمهورى، ولكن ذلك الحل بدا مستحيل التحقيق. وأصبح النظام السياسى، تدريجيا، فى حالة شلل، بسبب عجز الحزبين الرئيسيين عن التعاون ، لأن استعادة الديمة واطية عام ١٩٧٣، ارتبطت بظهور مجموعات متطرفة اجتذبت قطاعًا من القاعدة التصويتية وأصبح لها تأثير فى الحياة السياسية. كما منعت التعاون بين الحزبين الرئيسيين حالة الاستقطاب الأيديولوجى، إذ أصبح حزب العدالة عمثلا للصناعيين الكبار وكبار ملاك الأرض فى حين اتجه حرب الشعب الجمهورى نحو اليسار. يضاف إلى ذلك أن الأحزاب التركية تتسم به «الشخصانية»، أى ارتباط الحزب بشخصية ذلك أن الأحزاب التركية تتسم به «الشخصانية»، أى ارتباط الحزب بشخصية حزب يعتقد فى أنه على بعد خطوة من تحقيق الأغلبية وأن تعاونه مع الحزب طرب يعتقد فى أنه على بعد خطوة من تحقيق الأغلبية وأن تعاونه مع الحزب الأخر يضعف فرصته فى الانتخابات التالية.

وتبدت حالة شلل النظام السياسى، لدى انتخابات رئيس للجمهورية خلفًا للرئيس كورتورك، عندما انتهت مدة رئاسته عام ١٩٨٠. حيث فشلت الجمعية الوطنية فى ذلك، بعد ١٠٠ دورة تصويت. وكان أكسسر دليل على شلل النظام السياسى، أن أى حكومة لم تستطع اتخاذ إجراءات فعالة فى مواجهة أى من المشكلتين المزمنتين اللتين عانت منهما تركيا طيلة السبعينيات وهما: العنف السياسى والأزمة الاقتصادية.

وكان واضحا في عامى ١٩٧٩ و ١٩٨٠، أن العنف قد أخذ منحى مختلفا بالتحول من الاقتتال بين اليمين واليسار، إلى اغتيال الشخصيات العامة. ففى مايو عام ١٩٨٠ اغتيل نائب رئيس حزب الحركة الوطنية، وفي يوليو اغتيل نهات أريم رئيس الوزراء السابق، وكمال توكلر رئيس اتحاد نقابات العمال اليسارية (DISK). وبرغم أن الجيش فرض الأحكام العرفية، فإنه لم يكن مطلق اليد للتعامل مع تصاعد العنف السياسي .

وأمام ذلك العجر ، تنافست جماعات العنف السياسى على السيطرة على بعض المناطق وإعلانها «مناطق محررة». وكان من أبرز الأمثلة حالة مدينة فاستا على البحر الأسود ، عندما أعلن عمدتها اليسارى ومؤيدوه التمرد على سلطة الحكومة المركزية ، وقيام جمهورية فاستا السوفيتية حتى تدخل الجيش لإسقاطها.

ولكن ماذا حدث على صعيد الأزمة الاقتصادية؟

لقد أعطت إستراتيجية الإحلال محل الواردات حماية للشركات التركية الصناعية، التي لم يكن بمقدورها المنافسة في السوق العالمية، مكنتها من تحقيق أرباح عالية في السوق المحلى، والانتشار في المدن الكبرى مثل إسطنبول وأزمير وأدنة. وبعد بداية مترددة عقب انقلاب عام ١٩٦٠، وفترة عدم الاستقرار الذي تلته، فإن إستراتيجية الإحلال محل الواردات مكنت الاقتصاد التركى من الانطلاق عام ١٩٦٢، وكان معدل النمو الاقتصادي في الفترة ١٩٦٣–١٩٦٧ يصل إلى ٩ , ٦٪.

وعلى الجانب الآخر، ووجهت تجربة التصنيع السريع في ظل إستراتيجية الإحلال محل الواردات بمشكلتين. كانت المشكلة الأولى تدنى كفاءة قطاع الدولة الذى كان يساهم بنسبة ٤٠٪ من الناتج الصناعى، كما أثقل هذا القطاع بسياسة حكومية غير اقتصادية، وعمالة زائدة بنسبة ١٠٠٪ مع نهاية السبعينيات، بما أدى إلى خسائر للقطاع العام الصناعى. وكانت المشكلة الثانية هي الاعتماد على الخارج في استيراد المواد الخام ومستلزمات الإنتاج، بما أدى إلى استنزاف الاحتياطات الخارجية من النقد الأجنبي ثم إلى عجز مزمن في الميزان المتجارى وميزان المدفوعات. وخففت من حدة الأزمة المساعدات الاقتصادية الأمريكية، التي قدرت بحوالي ٢٥٠ مليار دولار إضافة إلى تحويلات العاملين الأتراك في الخارج.

ومع منتصف السبعينيات وحتى نهايتها، أصبح واضحا أن الاقتصاد التركى يواجه أرمة حادة ، بعد ارتفاع أسعار البترول العالمية عام ١٩٧٤ ، لاعتماد تركيا على استيراد البترول بالعملات الصعبة . وبعد الصدمة البترولية الثانية ١٩٧٩ – ١٩٨٠ أصبح ثلثا دخل تركيا من النقد الأجنبي يخصص لوارداتها من البترول، كما تأثرت تحويلات العاملين الأتراك بالخارج بأزمة الكساد في الدول الأوروبية في السبعينيات. وبسبب حالة عدم الاستقرار السياسي في الداخل ، توجه العاملون إلى الاحتفاظ بمدخراتهم في الخارج.

ولمواجهة الأزمة، لجات حكومات الجبهة القومية التى كان ديميريل رئيس حزب العدالة يشكلها، إلى القروض قصيرة الأجل من الحارج، وطبع البنكنوت في الداخل، والحد من الواردات البترولية.

وبنهاية السبعينيات، أصبحت القروض قبصيرة الأجل تمثل ٥٠٪ من ديون تركيا الخارجية ، مما أثقل ميزانية الدولة بالأقساط والفوائد وزيادة العجز المالى. وبرغم أزمة الطاقبة لدرجة انقطاع الكهرباء بمعدل ٥ ساعات يوميا حتى فى منتصف الشتاء، فإن فاتورة وإيرادات البترول المرتفعة ساهمت فى زيادة العجز المالى. ومع اللجوء إلى طبع البنكنوت لخفض العجز المالى، ارتفع معدل التضخم من ٢٠٪ فى أوائل السبعينيات إلى ٩٠٪ فى نهايتها .

ومع انهيار سعر الليرة التركية والارتفاع الجامح للأسعار ، تدخلت الحكومة بالتسعير الإدارى، فتوسعت السوق السوداء. ومع تقييد الاستيراد، أصبحت السوق السوداء للنقد الأجنبى مجالا واسعا لتمويل الاستيراد وللتهريب. وأمام ذلك كله ، اضطرت حكومة أجاويد عام ١٩٧٨، للدخول في مفاوضات مع صندوق النقد الدولى والبنك الدولى ومنظمة التعاون الاقتصادى والتنمية، للاتفاق على برنامج للإصلاح الاقتصادى والمالي. وجرى التوصل إلى اتفاق في يوليو عام ١٩٧٩، تضمن إلغاء تركيا للقيود على الواردات والصادرات،

وإلغاء الدعم، وتحرير أسعار الفائدة ، وزيادة الأسعار وخفض الإنفاق العام. وبموجب الاتفاق، أصبح متاحا لتركيا الحصول على قروض جديدة بقيمة ١,٨ مليار دولار، مع التقدم في تطبيق الإجراءات الاقتصادية.

وبعودة ديميريل إلى الحكم عام ١٩٧٩، أولت حكومته تطبيق تلك الإجراءات أهمية قصوى، وألقى عبء تنفيذ المهمة فى يناير عام ١٩٨٠ على عاتق تورجوت أوزال الذى كان يعمل وقتها نائبا لوزير الاقتصاد لشئون التخطيط. إلا أنه بحلول ربيع عام ١٩٨٠، اتسعت المقاومة فى تركيبا للإجراءات الاقتصادية التى طالب صندوق النقد والبنك الدوليان بتطبيقها، والتى أطلق عليها فى ذلك الوقت «الحل التشيلي» فى إشارة إلى الإجراءات التى طبقها الجنرال بينوشيه فى تشيلى بعد الانقلاب الذى قاده ضد الرئيس التى طبقها الجنرال بينوشيه فى تشيلى بعد الانقلاب الذى قاده ضد الرئيس ألليندى . وبسبب المقاومة التى قادها اتحاد نقابات العمال اليسارى DISK أصبحت مهمة أوزال فى تطبيق الإجراءات الاقتصادية مستحيلة . فقام بعض أعضاء النقابات العمالية باحتلال بعض المصانع فى الفترة بين يناير وإبريل عام أعضاء النقابات العمالية باحتلال بعض المصانع فى الفترة بين يناير وإبريل عام أطبيش .

#### العسكريون والإسلام السياسي:

لئن كان عقد الخمسينيات هو عقد مندريس والحكم الديمقراطى، فقد كان -أيضــا- عقد المــد الإسلامى والحــد من تطرف العلمانيــة الأتاتوركيــة وتوظيف الإسلام فى المنافسة الحزبية بين الحزبين الديمقراطى والجمهورى.

وكان مندريس يعد لانتخابات نيابية مبكرة عام ١٩٥٩، تحقق فوراً كاسحًا للحزب الديمقراطي مستفيدًا من نفوذه الإسلامي. ولكن ماحدث هو وقوع انقلاب عسكري (١٩٦٠) أطاح بمندريس وانتهى به إلى المشنقة.

وأصبحت الطغمة العسكرية التي قادت الانقلاب، في مأزق إزاء الإسلام. فالمجلس العسكري الذي عرف باسم لجنة الوحدة الوطنية، أعلن نفسه حارسًا

للقيم الأتاتوركية العلمانية، إلا أنه وجد نفسه أمام «مد إسلامي» في الحياة اليومية التركية.

واتخذ المجلس العسكرى موقفًا مزدوجًا هو إبعاد الأحزاب السياسية عن توظيف الإسلام (حتى لا تتكرر تجربة الخمسينيات)، في الوقت الذي سعى هو (المجلس العسكري) فيه إلى توظيف الإسلام.

وأعلنت لجنة الوحدة الوطنية في عدد من البيانات والتصريحات، على لسان المتحدثين باسمها «أن الهدف الأساسي للجنة الوحدة الوطنية هو الحفاظ على ديننا المقدس، الذي هو كنز الحرية والضمير، نقيا دون شائبة، وحمايته من أن يصبح أداة للحركات الرجعية والسياسية» (١).

ودافع عن الإسلام قائد الطغمة الانقلابية، ورئيس الدولة فيما بعد، الجنرال جمال جورسيل ، فيما اعتبر نقدا للنظرة الأتاتـوركية التي كانت ترجع تخلف تركيا إلى الإسلام. وقال في خطاب أمام الجماهير في أرضروم:

وإن أولئك الذين يلقون على الدين بمستولية تخلفنا مخطئون. كلا، إن سبب تخلفنا ليس الدين، وإنما أولئك الذين قدموا لنا ديننا بصورة خاطئة. إن الإسلام هو أكثر أديان العالم قدسية، وبناء، وحيوية، وقوة. وهو يطلب عن يؤمنون به أن يحققوا التقدم والحكمة السامية على الدوام. لقد كان يجرى شرح الإسلام لنا، على مدى قرون، بصورة سلبية وغير صحيحة. وهذا هو السبب في تخلفنا وراء دول العالم، (٢).

وكان تخلى الدولة عن معاداة الإسلام، ضمن هدفها للسيطرة عليه، بدلاً من أن تسمح لغيرها بالسيطرة عليه.

 <sup>(</sup>١) ، (٢) أقو ال جو رسيل وردت في:

Feroz Ahmed, The Turkish Experiment in Democracy in 1950-1975, London, 1977, P.374-375.

والحق، أن النظام الجديد، كان يهدف إلى «إصلاح إسلامي» في إطار إعادة هيكلة النظام، وبما يخدم التغيير الاجتماعي في تركيا. فتقرر أن تتضمن مناهج معاهد الأثمة والخطباء (التي تخرج الوعاظ) مواد مثل الاقتصاد والاجتماع والقانون المدنى والفلك، لتصبح أكثر تقدمية وعلمانية، كما تقرر أن يقوم خبراء من أكاديمية الفنون الجميلة بإصلاح وترميم المساجد. كما ترجم القرآن إلى اللغة التركية حتى يمكن للأتراك قراءته وفهمه.

لقد كان النظام الجديد يأمل في تتريك الإسلام وتحديثه، من داخل المجتمع التركي، وليس بأوامر بيروقراطية تسلطية على طريقة أتاتورك.

وقال الجنرال جورسيل: (إن النهج الذي نتبعه هو الذي سيوصلنا إلى اليوم الذي سيمأتى فيه مطلب ترتيل القرآن والأذان باللغة التركيسة من أسفل، من الشعب نفسه، ومن أجل تنوير الشعب.

وإننا نتبع هذا النهج في جهودنا، ونقوم بإعداد المنظمات المعنية، وتدريب العناصر الضرورية على النحو الذي يضمن أن يكون شعبنا مدربًا ومجهزًا بهذا الشكار».

غير أن منهج المجلس العسكرى، لم يقدر له أن يشمر. فالمجلس بعد المراهميرا، تخلى عن الحكم للأحزاب، التي استأنفت سيرتها الأولى في «المزايدة» بالإسلام. واستخدم الإسلام في الهجوم على اليسار باعتباره «شيوعيا»، وعلى اليمين باعتباره «ماسونيا». وعاد الإسلام ليصبح مجال مزايدات انتخابية. فقبل انتخابات عام ١٩٦٥، قرر حزب اليمين الرئيسي، حزب العدالة، تغيير شعاره، ليتخذ شعار «الحصان الأبيض» في استغلال واضح لشعار الحزب الديمقراطي السابق.

ولأن حزب الشعب الجمهوري، عندما تبني شعار اليسار الوسط، جرى

اتهامه بالإلحاد، تبنى حزب العدالة شعارًا يقول «الوسط على الطريق إلى الله».

غير أن «الإسلام السياسى» وجد تمثيله الحزبى، فى أكتوبر عام ١٩٦٦، عندما تشكل حزب الوحدة. وسرعان ما صار ينظر إلى الحزب على أنه يمثل مصالح العلويين والشيعة. ثم وجد الإسلام السياسى تعبيره الحقيقى فى حزب النظام الوطنى الذى أسسه الدكتور نجم الدين أربكان، فى يناير عام ١٩٧٠، إلا أن الحزب حظر فى عام ١٩٧١ بسبب طابعه المعادى للعلمانية. ولكنه عاود الظهور، فى أكتوبر عام ١٩٧٧، تحت اسم حزب السلامة الوطنى. وحصل الحزب فى انتخابات عام ١٩٧٧، على ١٩٨٨ من الأصوات و٤٨مقعدا، وأصبح شريكا فى الحكم فى السبعينيات.

وبحلول آواخر السبعينيات، تنامى الإسلام السياسى فى تركيا، مستفيدًا من «الإحياء الإسلام» فى المجتمع التركى من ناحية، ومن القوتين الاقتصادية والسياسية المتناميتين للدول الإسلامية المنتجة للنفط من ناحية ثانية، ثم من قيام الثورة الإسلامية فى إيران (١٩٧٩) من ناحية ثالثة.

ويتدخل الجيش، بانقلاب عسكرى عام ١٩٨٠، لإعادة ترتيب الأوضاع.

#### الفصسل الخامس

# تدخل الجيش عام ١٩٨٠ ضرب اليسار. . الأسلمة العتدلة

إن قادة انقلاب عام ١٩٨٠ أرادوا تنصيب الإسلام ضامنًا للنظام إزاء خطر شيوعي .

(یشار کیبلان)

بنهاية السبعينيات، أصبح العنف السياسى مشكلة حقيقية فى تركيا. فمنظمات الشباب اليسارية دخلت فى مواجهة مع منظمة الذياب الرمادية اليسمينية المتطرفة والأصوليين الإسلاميين للسيطرة على الشوارع وحرم الجامعة. وتبارت تلك المنظمات فى رعاية «عصابات الأحداث» من خريجى المدارس الثانوية، الذين لم يكن لديهم أمل الالتحاق بالجامعات التى لا يدخلها إلا ٢٠٪ من ٢٠٠ الف تخرجهم المدارس الثانوية سنويا، ولم تكن لديهم مطامح فى الحصول على وظائف بسبب الأرمة الاقتصادية الخانقة.

وفى حين ساندت الحكومات اليمينية فى الفترة بين عامى ١٩٧٤ ـ ١٩٧٧ ، حزب الحركة الوطنية الفاشى ومنظمته الذئاب الرمادية فى الصراع ضد اليسار، فإن فترة حكم أجاويد بين عامى ١٩٧٨ ـ ١٩٧٩ ، شهدت حماية لمنظمات اليسار، بالرغم من انتقاد أجاويد، زعيم يسار الوسط، لليسار المتطرف.

وتصاعد عدد ضحایا السعنف السیاسی فی ترکسیا، من ۲۳۰ شخصًا عام ۱۹۷۷ إلی ۱۲۰۰ عام ۱۹۷۸ ویفسر إریك. جی. زورغر، ارتباط التطرف السیاسی بالعنف فی ترکیا، بالرجوع إلی الشقافة التقلیدیة الترکیة التی تجعل من الشرف والعیب محددین للعلاقة بین الشخص وعائلته وعشیرته من جانب وبین الآخرین من جانب آخر. کما تعطی الثقافة التقلیدیة دوراً بارزاً لعادة الثار فی هذه الحالة. وخیر الامثلة علی ذلك، مذبحة دکهرمان ماراس، التی نفذها اتراك متطرفون(الذئاب الرمادیة) ضد العلویین (الاتراك الشیعة). ناهیك عن الاقتتال المستمر بین الاكراد والاتراك (۱).

لقد كان المشهد السياسى ـ الاجتماعى فى تركيا بنهاية السبعينيات، يعكس ذروة أزمة عامة. فقدت شهدت تركيا ١٢ حكومة أقلية وائتلافية، خلال الفترة من يناير عام ١٩٧١ حتى ديسمبر عام ١٩٧٩، أى بمعدل حكومة كل ٩شهور.

وتدهور معدل النمو الاقتصادى عام ۱۹۷۹ إلى ۱,۷٪ مقارنة بمعدل ۸٪ عام ۱۹۷۰. وفي عام ۱۹۷۹ ـ أيضًا ـ تزايد معدل البطالة إلى ۲٪ في حين ارتفع معدل التضخم إلى ۸۰٪.

# (۱) انقلاب ۱۲ من سبتمبر عام ۱۹۸۰

ذكر البيان العسكرى رقم (٢) الذى أذيع فى حوالى السادسة صباحًا بالتوقيت المحلى، الأسباب التى رآها العسكر للقيام بانقلاب ١٢ من سبتمبر عام ١٩٨٠. قال البيان: إن الدولة وأجهزتها الرئيسية صارت عاجزة عن العمل، وإن الهيكل الدستورى كان مليئًا بالمتناقضات، كما أن الأحزاب السياسية كانت متعنقة فى مواقفها وتفتقر إلى الإجماع الضرورى لمعالجة مشكلات البلاد.

Brik J. Zurcher, Turkey: A Modern History, London C.B. Tauris &Co. Itd,1993.P.277. (١) المرجع السابق ص ٢٩٤ ـ ٩٥ ـ . ٢٥٥

ونتيجة لكل هذه العوامل، فقد زادت القوى الانفصالية من أنشطتها، ولم تعد حياة وممتلكات المواطنين آمنة. كما أن الهجمات على كل جوانب المجتمع كالمدارس والجامعات والهيئات القضائية والمنظمات العمالية وغيرها \_ تقود البلاد نحو الانفصال والحرب الأهلية. وباختصار باتت الدولة بلا حول ولا قوة، وأصبحت عاجزة (١).

وأعلن البيان الأول لمجلس قيادة الثورة، سيطرة القوات المسلحة على مقاليد السلطة السياسية وحل البرلمان ووقف نشاط الأحزاب السياسية واتحادات نقابات العمال السيسارية (DISK) واتحاد النقابات اليسيني المتطرف (MISK). وقبض على قادة الأحزاب فيما عدا البارصلان توركيش زعيم حزب الحركة الوطنية اللي تخفى في مكان سرى لمدة يومين ثم سلم نفسه. وفرضت الأحكام العرفية على كل أنحاء البلاد، ومنع المواطنون من مغادرة تركيا.

ولأن هدف جنرالات انقلاب عام ١٩٨٠، كان إحداث تغيير جذرى فى النظام السياسي، قبل إعادة الديمقراطية، فلم يكتفوا بإغلاق الأحزاب السياسية وحل البرلمان، فإنهم أقالوا \_ أيضًا \_ العمد وأعضاء المجالس المحلية الذين كان عددهم يصل إلى ١٧٠٠. وتركزت السلطات فى قبضة مجلس الأمن القومى برئاسة الجنرال كنعان إيفرين قائد الانقلاب الذى تولى رئاسة الجمهورية فى ١٤ من سبتمبر. وأصبح مجلس الأمن القومى قاصراً على العسكريين يساعده مجلس حكومى تكون من ٢٧عضوا من البيروقراطيين والعسكريين المتقاعدين، تحت قيادة الجنرال المتقاعد بولنت ألوسو، لتقديم النصائح لمجلس الأمن القومى وتنفيذ قراراته. كما أعطيت سلطات واسعة للحكام العسكريين للمناطق المختلفة من البلاد، بمقتضى قانون الأحكام العرفية. وأصبح لهم حق الإشراف على التعليم والصحافة وغرف التجارة والاتحادات العمالية ولم يترددوا فى

Erik J.Zurcher, Turkey: Amodern History, pp 294 - 295 (1)

استخدام سلطاتهم فى إغلاق الصحف بما فيها صحيفة (جمهوريت) التى أسسها أتاتورك نفسه عام ١٩٢٤. وجرى حظر المناقشات السياسية فى عام ١٩٨١، ثم تلا ذلك فى عام ١٩٨٦ حل الأحزاب السياسية بعد أن كان قد حظر نشاطها، كما صودرت ممتلكاتها.

وشملت البلاد موجة من الاعتقالات. فقادة الانقلاب، بعد عام من الإعداد له، كانت لديهم قوائم تضم غير المرغوب فيهم. وخلال الأسابيع الستة الأولى بعد الانقلاب جرى اعتقال ١١٥٠٠ شخص، وتزايد العدد إلى ٣٠الف شخص بنهاية العام، ثم إلى ١٢٠٦٠بنهاية عام ١٩٨١.

وصحيح أن موجة الاعتقالات، أدت إلى انخفاض الأحداث الإرهابية بمعدل ٩٠٪، إذ كانت الضربة قاصمة لليسار المتطرف، إلا أن الاعتقالات شملت اليمين المتطرف ـ أيضًا ـ وخصوصًا عصابات الشوارع ومنظمة الذئاب الرمادية التابعة لزعيم حزب الحركة الوطنية توركيش.

غير أن موجمة الاعتقالات أسفرت عن تكلفة اجتماعية عالية، إذ شملت الاعتقالات أعضاء الاتحادات المهنية والأحزاب الشرعية وأساتذة الجامعات والصحفيين ورجال القانون، وكل من كان قد أظهر ميلا يساريا أو إسلاميا. وفي عامي ١٩٨٢ و١٩٨٣، واجمه أساتذة الجامعة مذبحة بفصل ٣٠٠ أستاذ منهم وحرمانهم من معاشاتهم ومنعهم من العمل في أي وظيفة حكومية.

وفى ظل الأحكام العرفية، تعرض أعضاء أحزاب: الحركة الوطنية (الفاشى) والسلامة الوطنى (الإسلامى) والعمال الكردستانى (الانفصالى) والعمال التركى (اليسمار المتطرف)، واتحاد نقابات العممال إلى عمليات تعذيب واسعة النطاق. كما أصدرت المحاكم العسكرية أحكامًا بالإعدام فى حق ٣٦٠٠ شخص.

إن هناك أربعة دروس أساسية من انقلابى عامى ١٩٦٠و١٩٧١،استفاد منها قادة انقلاب عام ١٩٨٠:

الدرس الأول: أن تكون السلطة موحدة في قمة الجيش، فدون مشاركة رئيس الأركان وقادة القوات المسلحة، فإن البديل هو الصراع على السلطة بين قادة الجيش كما حدث في انقلاب عام ١٩٦٠.

والدرس الثانى: أن قادة الانقلاب لابد وأن يسيطروا ـ أولا ـ على السلطة السياسية، التى لا ينبغى أن تترك للسياسيين أو أن تكون مشاركة بين العسكريين والسياسيين.

والدرس الثالث: أن تكون هناك خطة واضحة للعمل جرى الاتفاق عليها، قبل أن يقرر الجيش الانقلاب.

والدرس الأخير: أن يسبق الانقلاب، انشقاق النظام السياسى المدنى وتفككه، مما يتيح للجيش بعد الانقلاب فترة مناسبة لإعادة بناء النظام السياسى وفق الخطوط التي تحددها القوات المسلحة (١).

#### الدستور الجديد:

مثلما حدث بعد انقلاب عام ١٩٦٠، تكونت جمعية تشريعية من ١٦٠ عضوا، منهم ١٢٠عضوا عينهم الحكام العسكريون و٤٠ عضوا، عينهم مجلس الأمن القومى، وعقدوا أول اجتماع لهم في ٢٣ من أكتوبر عام ١٩٨١. وجرى انتخاب لجنة تشريعية من ١٥ عضوا تحت رئاسة البروفسيور أورهان الدكاتشى، قدمت أول صورة للدستور الجديد في ١٧ من يوليو عام ١٩٨٢.

ومثّل الدستور الجديد تراجعًا في دستور ١٩٦٠، إذ ركز السلطة في قبضة السلطة التنفيذية، وزاد من سلطات رئيس الجمهورية، ومجلس الأمن القومي،

William Hale, The Turkish Army In Politics, Ibid., pp 76 - 77. (1)

وحد من حرية الصحافة وحرية الاتحادات العمالية بمنع التظاهرات السياسية وتظاهرات التضامن، كما قيد حقوق وحريات الأفراد. ففي حين حافظ الدستور الجديد على حرية التعبير وحرية التنظيم، إلا أنه قيدهما باعتبارات كثيرة من قبيل المصلحة القومية والنظام العام والأمن القومي وتهديد النظام الجمهوري. واستطاع الجنرال إيفرين انتزاع الموافقة على مشروع الدستور الجديد بنسبة ٤ , ٩١ / من الأصوات.

وبعد إقرار الدستور الجديد، وتولى إيفرين رئاسة الجمهورية، تحرك العسكريون لاستكمال إعادة هيكلة النظام السياسى. ففرضوا قانونا جديدا، يحظر نشاط السياسيين الفاعلين قبل الانقلاب، ولمدة ١٠ سنوات. وسمح بتكوين أحزاب جديدة، إلا أن مؤسسيها كان عليهم أخذ موافقة مجلس الأمن القومى، كما منع الطلاب والأساتلة وموظف و الخدمة المدنية من أن يصبحوا أعضاء بالأحزاب، ومنعت الأحزاب من أن تكون لها أفرع شبابية أو نسائية. ولدى إجراء انتخابات نوفمبر عام ١٩٨٣، كانت الأحزاب المسموح لها بدخول الانتخابات ثلاثة أحزاب فقط:

- ـ حزب الديمـقراطيـة الوطنية، الذى حظى بدعم العـسكريين والجنرالات المتقاعدين.
- حزب الشعب، الذي كان قائده نجدت غالب، ويمثل الجناح الأتاتوركي في حزب الشعب الديمقراطي.
- ـ حزب الوطن الأم، بقيادة تورجوت أورال، الذى اضطلع بتطبيق برنامج الإصلاح الاقتصادى عـامى ١٩٧٩ و ١٩٨٠، وأصبح وزيرًا للماليـة والاقتصاد فى ظل الحكم العسكرى.

وبسبب مساندة الجيش لحزب الديمقراطية الوطنية ولحزب السعب بدرجة أقل، توجهت أصوات الراغبين في عودة الديمقراطية وخروج الجيش من الحياة

السياسية إلى حزب أوزال (الوطن الأم)، الذى حصل على نسبة 20% من الأصوات، وحصل حزب الجنرالات (الديمقراطية الوطنية) على ٣٠٪، بينما حصل الحزب الثالث على ٣٠٪. وبتلك النتائج المفاجئة، أصبح أوزال رئيسًا للحكومة التى كان ضمنها ٩ مهندسين. ولأنه هو الآخر كان مهندسيا، أطلق عليها هحكومة المهندسين ٩.

وحظى حزب أوزال بدعم الأحزاب اليمينية الـتى فرض عليها الحظر مثل حزب العدالة وحـزب السلامـة الوطنى وحزب الحـركة الوطنية. ولذلـك، حرص على إرضاء الرأسمالية الصناعية الكبيرة التى يمثلها حزب العدالة، وأصحاب المشروعات الصغـيرة الذين يمثلهم حـزب السلامة الإسلامى، والنزعـة اليمينيـة المتطرفة التى يمثلها حزب الحركة الوطنية، إضافة إلى ارتباطات أوزال نفسه بالطريقة النقشبندية.

وقد استطاع أوزال أن يقسود عملية متدرجة لاستعادة الديمقراطية وسيطرة المدنيين على الحياة السياسية. فقبل الانتخابات البلدية في مارس عام ١٩٨٤، صوت حزب أوزال (الوطن الأم) مستفيدًا من تمتعه بالأغلبية في البرلمان على قانون يسمح برفع الحظر عن ممارسة الأحزاب القديمة لنشاطها. وبالرغم من أن تلك الخطوة أفقدته جانبًا من قاعدته التصويتية في الانتخابات البلدية، فإنها أعادت الانقسام إلى صفوف المعارضة وجاءت النتائج ليحصل حزب الوطن الأم على نسبة ٥,٤١٪ من الأصوات، واحتل المرتبة الشانية الحزب الاشتراكي الديمقراطي بزعامة إردال إينونو بنسبة ٥,٣٢٪، ثم حزب الطريق الصحيح (حزب ديميرل الجديد برغم استمرار حظر نشاط ديميرل) بنسبة ٥,١٣٪، ثم حزب الرفاق بنسبة ٥,٤٪.

بيد أنه بعد الانتخابات البلدية عام ١٩٨٤، أعيد تشكيل الحياة الحزبية التركية. فحزب الديمقراطية الوطنية، الذي حظى بدعم العسكر لم يحصل سوى على ٧٪ من الأصوات، ثم حل نفسه، وانضم معظم نوابه إلى حزب الوطن الأم، واتجه بعضهم لحزب الطريق الصحيح.

أما حزب الشعب فقد اندمج مع الحزب الاشتراكى الديمقراطى عام ١٩٨٥، وأسس بولنت أجاويد، عام ١٩٨٦، حـزب اليسار الديمقراطى بزعامة روجته راهسان (كواجهة) وانضم إليه عدد من أعضاء الحزب الاشتراكى الديمقراطى.

وشهد عام ۱۹۸۷، عودة قادة الأحزاب القديمة للنشاط السياسي، بتعديل دستورى، بما اضطر أوزال إلى الإعلان عن انتخابات برلمانية تجرى في نوفمبر عام ۱۹۸۷.

وجاءت نتائج انتخابات ٢٩ من نوفمبر البرلمانية، ليحصل حزب الوطن الأم على نسبة ٣,٣٦٪، ثم الحزب الاشتراكى الديمقراطى بزعامة إردال على نسبة ٨,٤٢٪. وأتى حزب ديميرل (الطريق الصحيح) فى الترتيب الثالث بنسبة ٢,٠٤٪، ثم حزب أجاويد (اليسار الديمقراطى) بنسبة ٥,٠٪.

وفى حين أن نتائج انتخابات عام ١٩٨٧، عكست مؤشرًا مهما، هو أن الزعامات القديمة أى ديميرل وأجاويد، هُزمت أمام الزعامات الجديدة، أى أوزال يمينا وإردال يسارًا، إلا أنها عكست أيضًا تناقص شعبية حزب الوطن الأم وزعيمه أوزال الذى تعرض لمحاولة اغتيال في يونيو عام ١٩٨٨.

وكان السبب الرئيسى لتدنى شعبية أوزال وحزبه، الآثار الاجتماعية للسياسات الاقتصادية الليبرالية الستى طبقها. إذ عاود معدل التضخم الارتفاع ليصل إلى ٨٠٪، كما انخفضت القوة الشرائية بنسبة ٤٧٪ خلال الفترة من عام ١٩٨٠ إلى عام ١٩٨٩. وانخرطت قيادات الحزب والوزراء وعائلة أوزال في الفساد السياسي.

لذلك، تدهور مركز حزب الوطن الأم في الانتخابات البلدية عام ١٩٨٩، إلى المرتبة الشالثة بنسبة ٢١,٩٪ من الأصوات، بينما احتل حزب الشعب الاشتراكي (اندماج الشعب مع الاشتراكي الديمقراطي) المرتبة الأولى بنسبة

أصوات ٢٨,٢٪، ونال حزب ديميـرل (الطريق الصحيح) المرتبة الثانيـة بنسبة ٢٥,٦٪.

وبانتخاب أوزال رئيسًا للجمهورية ( بعد الجنرال إيفرين) عام ١٩٨٩ ، أصبح حزب الوطن الأم معرضًا للانقسام بين جناح يضم الإسلاميين واليمين المتطرف بزعامة كوشى جيلر، والجناح الليبرالى ـ العلمانى بقيادة مسعود يلماظ. وفي البدء حاول أوزال الحفاظ على وحدة الحزب، بتعيين يلدريم أكبولوت الشخصية السياسية غير الإيديولوجية زعيمًا للحزب خلفًا له، إلا أنه مال بعد ذلك إلى الجناح الليبرالى ـ العلمانى، مبتعدًا عن جناح «الحلف المقدس» بين الإسلاميين واليمين القومى المتطرف، ليدعم مسعود يلماظ زعيمًا للحزب ورئيسًا للحكومة.

وشهدت الفترة بين عامى ١٩٨٩ ـ ١٩٩٢، عدة تطورات مهمة فى الحياة السياسية التركية. وتمثل التطور الأول فى توسع فى ليبرالية النظام السياسى، فقد خفضت فترة الحبس على ذمة التحقيق من ١٥ يومًا إلى ٢٤ ساعة. كما قدمت الحكومة تعديلات دستورية للبرلمان تقضى بتوسيع عضوية البرلمان، وانتخاب رئيس الجمهورية انتخابا مباشرا، وخفض سن التصويت إلى ١٨ عامًا وأقر البرلمان شطب المواد ١٤١و١٤٢ و١٦٣ من الدستور وهى المواد التى كانت تحظر النشاط السياسى على أساس طبقى أو دينى مما أدى إلى عودة اتحاد النقابات DISK بعد ١١ عامًا من حظره.

وكان التطور الثانى، نتائج انتخابات عام ١٩٩١ التى كان أهمها عودة ديميرل إلى الحكم. فقد حصل حزب ديميرل (الطريق الصحيح) على نسبة ٢٧٪ من الأصوات، وتلاه حزب أوزال (الوطن الأم) بنسبة ٢٤٪، ثم حزب الشعب الاشتراكى بنسبة ٢٠٪. وتشكلت حكومة ائتلافية برئاسة ديميرل من حزبى الطريق الصحيح والشعب الاشتراكى.

أما التطور الثالث، فكان التغيير في جبهة اليسار، بإعادة بناء حزب الشعب الجمهوري تحت قيادة دينيز بايكال نائب رئيس حزب الشعب الاشتراكي، بعد أن حاول أكثر من مرة الإطاحة برئيس حزب الشعب الاشتراكي إردال إينونو. الاقتصاد التركي بعد انقلاب عام ١٩٨٠:

كما فسلت حكومة بولنت أجاويد عام ١٩٧٩، في تطبيق برنامج صندوق النقد الدولي للإصلاحات المالية والاقتصادية، عجزت حكومة سليمان ديميرل، عام ١٩٨٠، عن المضى قدما في تنفيذ البرنامج. وعمت الاضرابات والتظاهرات العمالية والصدامات بين العمال وقوات البوليس والجيش كل مكان.

وبقيام انقلاب سبتمبر عام ١٩٨٠، وبعد قمع الجيش للاتحادات العمالية واليسار، أصبح ممكنًا تطبيق برنامج صندوق النقد الذي أطلق عليه برنامج التثبيت الاقتصادي، وقاد صندوق النقد والبنك الدولي ومنظمة التعاون الاقتصادي والتنمية، مجتمع الأعمال الدولي و البنوك الدولية لإعادة الشقة بتركيا وفتح القروض المصرفية والحكومية ومتعددة الأطراف، حتى وصل الدين العام إلى ٤٠ مليار دولار بنهاية الشمانينيات، مقابل ١٩٨٠مليار دولار عام

وقد استهدف برنامج صندوق النقد الدولى: تحسين ميزان المدفوعات، والسيطرة على التضخم، وخلق اقتصاد سوق حر يعتمد على التصدير. وكانت وسائل تطبيق ذلك البرنامج: الخفض المستمر لسعر صرف الليرة التركية لزيادة القدرة التنافسية للصادرات التركية في الأسواق الخارجية، وريادة أسعار الفائدة لخفض الاستهلاك، وتجميد الأجور، وريادة الأسعار من خلال خفض الدعم الحكومي. وتطلب تشجيع الصادرات إجراءات محددة، تمثلت في دعم المصدرين، وتبسيط الإجراءات البيروقراطية لعملية التصدير، وخفض الرسوم الجمركية على الواردات اللازمة للصناعات التصديرية.

ومع ارتفاع أسعار الفائدة، دون تحديد سقف لها، لم تتوجه الأموال إلى الاستثمار في الصناعة، ولكنها توجهت إلى السماسرة للمضاربة على أسعار الأسهم والسندات، بل أصبح السماسرة يقومون بدور البنوك في تنقى الودائع و«توظيف الأموال» مقابل سعر فائدة وصل إلى ١٤٠٪. وعندما تحركت الحكومة بنهاية عام ١٩٨١، لضبط السوق انهارت ٣٠٠ شركة سمسرة، وقتل عدد من السماسرة على أيدى عملائهم، كما هرب بعضهم إلى الخارج.

وكان السبب وراء ازدهار سماسرة «توظيف الأموال»، أن ارتفاع معدل التضخم وتجميد الأجور، دفعا بأفراد الطبقة الوسطى لإيداع أموالهم لدى السماسرة للحصول على دخل إضافى.

وعلى الجانب الآخر، استفادت من عقد الشمانينيات الشركات القابضة العائلية، مثل مجموعات كوتش، وأجزجيباشى، والتى يرجع وجودها إلى العشرينيات. كسما أن مجموعات مثل شوكوروا وصابنجى، بدأت نشاطها فى الخمسينيات، وانضمت إليها مجموعات الجيل الثالث مثل آنكا، وإس ت إف إيه، التى حققت أرباحًا ضخمة من مقاولات البناء فى الدول الخليجية. ويغلب على كل تلك المجموعات أنها قابضة، وعائلية، وتضم شركاتها البنوك وشركات التأمين والإنتاج والتسويق، كما تضم شركات مشتركة مع الشركات الأجنبية التى تنتج بترخيص منها خلال فترة التصنيع للإحلال محل الواردات، ولذلك كانت الأسرع والأكثر إفادة من مرحلة التصنيع من أجل التصدير.

كما جرى تشجيع المستثمرين الأجانب. فلم تعد هناك معاملة تمييزية لصالح المستثمر المحلى. وأصبح من السهل إعادة تحويل رأس المال والأرباح. وأقيمت عمناطق تجارة حرة حول موانئ أزمير وميرزن وبالقرب من أدنة. وأقامت شركات عالمية مشروعات صناعية لإعادة التصدير في تلك المناطق.

وشجعت الحكومة \_ كذلك \_ الاستثمار في مشروعات المرافق والمنافع العامة، وتحديث الاتصالات وشبكات الطرق وإضافة إجسر ثان على مضيق

البوسفور لتسهيل النقل بين أوروبا وآسيا، وبناء خطوط أنابيب لنقل الغاز من الاتحاد السوفيتي (وقعها) إلى تركيا، في خطة للحد من التلوث الناتج عن استخدام الفحم والبترول.

ولأن الحكومة لم يكن لديها التمويل الكافى، جرى تمويل بعض المشروعات بنظام B.O.T، بأن يقوم المستثمر الأجنبى ببناء المشروع ثم تشغيله حتى يحصل على تكلفته وهامش للربح، وبفضل هذا النظام (Build .Operate .Transfer) انطلقت نهضة تركيا السياحية. وشهدت فترة الثمانينيات أيضًا، مشروع جنوب شرق الأناضول (GAP) لإقامة سدود على نهرى دجلة والفرات، للحصول على الطاقة وتوفير المياه لزراعة ٢,١مليون هكتار، لتنمية منطقة جنوب شرق الأناضول شديدة الفقر وذات الكثافة الكردية.

والحق، أنه بعد بداية صعبة حقق برنامج الإصلاح الاقستصادى الكشير من أهدافه. فلقد بلغ معدل نمو الصادرات ٢٢٪ سنويا خدلال الفترة بين عامى ١٩٨٠ ـ ١٩٨٧ ، وتزايد دخل الصادرات من ٢,٣مليار دولار عام ١٩٧٩ إلى ١١٠٨ مليار دولار عام ١٩٨٨.

وخلال الفترة نفسها، انخفضت نسبة الصادرات الزراعية في هيكل الصادرات إلى ٢٠٪، وارتفعت صادرات المنتجات الصناعية إلى ٢٧٪.

أما معدل نمو الناتج المحلى الإجمالى (النمو الاقتصادى)، فقد ارتفع إلى ٥,٤٪ سنويا خلال النصف الأول من الشمانينيات ثم إلى ٧٪ و٨٪ في عامى ١٩٨٦ و ١٩٨٩ مع ارتفاع أسعدار البترول العالمية (١).

Erik J. Zurcher, Turkey . . Op. Cit. (1)

# (۲) الإسلام السياسي بعد انقلاب عام ۱۹۸۰ ( من أوزال إلى أريكان)

عندما قام الجيش بانقلاب ٢١ من سبتمبر عام ١٩٨٠، كانت «الذريعة» هي الذريعة ذاتها لانقلاب ٢٢ من مايو عام ١٩٦٠ وانقلاب ١٢من مارس عام ١٩٧١، أي حماية النظام الجمهوري الأتاتوركي العلماني وانتشال البلاد من الأزمتين الاقتصادية والسياسية وتصاعد التطرف في الشارع التركي.

وجاء انقلاب ١٢ من سبتمبر عام ١٩٨٠، بعد ستة أيام، من انعقاد مهرجان القدس، الذي أقامه حزب السلامة الوطني ( الإسلامي ) بزعامة نجم الدين أربكان. وكان المهرجان، قد حمل شعار «تحرير القدس»، وشارك فيه حوالي مائة ألف شخص، جاءوا معتمدين الطرابيش والعمامات، رافعين البيارق الخضراء، مطلقين هتافات معادية للنظام العلماني و داعين إلى هدمه وإقامة دولة إسلامية بدلاً منه. ولذلك، قام قائد الانقلاب كنعان إيفرين بحظر الاحزاب السياسية ومحاكمة زعمائها و، عنهم، وعلى رأسها حزب السلامة الوطني وزعيمه أربكان.

وأبى قادة الجيش إلا أن يفرضوا إطارًا جديدًا للحركة السياسية ودستورًا جديدًا، قبل إعادة السلطة للمدنيين بانتخابات عامة في نوفمبر عام ١٩٨٣.

وبالرغم من تشكيل حيزب «الوطن الأم» بزعامة تورجوت أوزال لحكومة مدنية، فإن رئيس الدولة الجنرال إيفرين، الذي قاد الانقلاب ووضع دستور عام

۱۹۸۲، مكن الجيش من الاستمرار في الإشراف على الحياة السياسية، في ظل القانون العسكرى الذي لم يسلغ إلا تدريجيا لتسهيل سيطرة الجيش. ولم يكن انقلاب عام ۱۹۸۰، إلا تكريسًا لدور القوات المسلحة، باعتبارها « الحارس» للنظام الجمهوري الاتاتوركي العلماني و «الحامي» للاستقرار السياسي، و «المنقذ» من طغيان و فساد النخبة السياسية.

بيد أن قادة انقلاب عام ١٩٨٠، وقعوا في مشكلة مزدوجة إزاء التعامل مع الإسلام السياسي.

فمن جهة، حاول قادة الانقلاب، استعمال الإسلام لإعادة صوغ الأيديولوجيا الرسمية، من أجل السيطرة على المجتمع، عندما أدركوا عجز الاتاتوركية عن تأطير الحياة اليومية، حتى إن الجنرال إيفرين، قائد الطغمة الانقلابية، استعان مراراً بالآيات القرآنية وبالحديث الشريف، كما أن دستور عام ١٩٨٢ جعل الدروس الدينية إلزامية في المدارس.

وقد فسر الكاتب الإسلامي التركي يشار كيبلان هذه السياسة في كتاب كلفه ست سنوات من الاعتقال، بقوله: إن قادة انقلاب عام ١٩٨٠، أرادوا تنصيب الإسلام ضامنًا للنظام إزاء خطر شيوعي محتمل(١).

ومن جهة ثانية، شعر قادة الانقلاب، بخطورة «الإسلام السياسى» كأيديولوجيا وكحركة، متأصلتين في المجتمع التركى، ومن ثم كان لابد من قطع الطريق عليه، من خلال طرح إسلامي آخر يمثل الأيديولوجيا الضمنية للنظام الجديد. ومن هنا، كان اتجاه قادة النظام الجديد إلى أن يكون الإسلام السياسي تابعًا للنظام في مواجهة الحركات الشيوعية والكردية المتطرفة، وليس بديلاً منافسًا للنظام.

 <sup>(</sup>١) انظر : روشين شاكر، الحركة الإسلامية في تركيا، مجلة شئون الشرق الأوسط، عدد إبريل ١٩٩٣، بيروت.

#### أوزال و «الأسلمة المعتدلة»:

فى وصفه لجنازة الرئيس تورجوت أوزال، فى إبريل عام ١٩٩٣، عبر الكاتب التركى آرطغرول كيركو عن انقسام تركيا الأتاتوركية ـ الإسلامية فى التسعينيات.

### يقول كيركو:

أظهرت مراسم الجنازة، الطبيعة الازدواجية للعلاقة بين الدولة والمجتمع في تركيا أوائل التسعينيات. ففي الجنازة الرسمية في أنقرة، قادت فرقة أوركسترا عسكرية، تعزف «مارش الموت» لشوبان، موكبًا جنائزيا مهيبًا، لنعش أوزال المحمول فوق عربة مدفع، عبر الشارع الرئيسي في العاصمة ـ شارع أتاتورك. بينما وقف مشاهدو الجنازة وأغلبهم موظفون حكوميون وعائلاتهم، بخشوع صامت على جانبي الطريق. وعلى النقيض من ذلك، شارك مئات الألوف من الناس في إسطنبول حيث دفن جثمان أوزال، في صلاة ظهر خاصة في مسجد السليمانية، وظلوا يرددون «الله أكبر» على طول الطريق إلى موقع المقبرة القريب من موقع مقبرة رئيس الوزارء الأسبق عدنان مندريس اللي حوكم وأعدم على يد الحكام العسكريين عام ١٩٦٠ ورد اعتباره في عهد أوزال (١).

لقد كان تورجوت أوزال، الذى أصبح رئيسًا للوزراء عام ١٩٨٣، أول رئيس حكومة تركى يؤدى مناسك الحج، ويشارك بصورة منتظمة فى صلاة الجمعة، كما كان أحد أتباع الطريقة النقشبندية ويشارك فى تقاليدها، ومنها ريارة ضريح محمد بهاء الدين النقشبندى فى أوزبكستان. كما ترشح فى الانتخابات النيابية عام ١٩٧٧، فى منطقة أزمير عن حزب السلامة الوطنى الإسلامى الذى كان يتزعمه نجم الدين أربكان.

Ertugrul Kurkau, The Crisis Of the Turkish State, Merip, no. 199, April - June, 1996. (1)

والحق أن أوزال، خلال رئاسته للحكومة (١٩٨٣ - ١٩٨٩) وكرئيس للجمهورية (في الفترة من عام ١٩٨٩ حتى وفاته في إبريل عام ١٩٩٣) تبنى سياسة إسلامية معتدلة، طامعًا في إحداث تسوية تاريخية بين الأتاتوركية والإسلام في تركيا. فعندما أسس حزب الوطن الأم عام ١٩٨٣، ضم إليه الكوادر الوسطى والدنيا، في حزب السلامة الوطنى (الإسلامي) الذي حظره انقلاب عام ١٩٨٠، وكان من تلك الكوادر شقيقه كوكورت أوزال.

وبعد توليه رئاسة الحكم، دعم أوزال مدارس فإمام - خطيب، لتصل نسبة خريجيها خلال سنوات أوزال إلى ٢٠٪ من إجمالي خريجي المدارس المتبوسطة (١) ،كما حظرت وزارة التربية تدريس نظرية دارون في المدارس الابتدائية والمتوسطة، وسمح للفتيات بارتداء الزي الإسلامي، كما سمح بالدعاية الإسلامية في الإذاعة والتليفزيون والمطبوعات. وصدر عام ١٩٨٣، قانون سمح بقيام مؤسسات الأوقاف، وهو القانون الذي استفادت منه الطرق الدينية استفادة كبيرة في تنظيم أنشطة تعليمية ودينية وخيرية. وخلال فترة حكم أوزال وفي إطار السياسات الليبرالية الاقتصادية التي تبناها، أتبحت فرصة تاريخية لشركات تجارية ومشروعات إسلامية للتأسيس والنمو والانتشار. كما ألغى الحظر على بيوت التمويل الإسلامي. وكان أول بيت تمويل إسلامي أنشئ في تركيا في أعقاب رفع الحظر، هو قالبركة ترك، يعتبر أكبر مصرف تركى لا يتقاضى فائدة، وتبعه قيام « فيصل فينانس» إضافة إلى «بيت كويت فينانس».

كما سمح تورجـوت أوزال بأنشطة «رابطة العـالم الإسلامي» في تركـيا، فأصـبحت الرابطة تمول الأنشطة الإسـلامية التـركية بين الأتراك المهـاجرين في ألمانيا وبلجيكا، وتدعم دائرة الشئون الدينيـة (الحكومية)، ومولت رابطة العالم

Morton I. Abramawitz, Turkey After Ozal, Foreign Policy, no. 91, Summer 1993. (1)

الإسلامى إنشاء مسجد صغير داخل مبنى البرلمان، ومركزا إسلاميا فى المدينة الجامعية لجامعة الشرق الأوسط التكنولوجية فى أنقرة، إضافة إلى تمويل برامج تعليم اللغة العربية بالجامعة. وقدمت الرابطة تبرعات لجامع كوجتاب فى أنقرة، ولإنشاء مركز إسلامى بها، إضافة إلى مشروعات أخرى فى أزمير وأدنة وغيرهما من المدن التركية.

ولم يكن توجه تورجوت أوزال نحو «إسلامية معتدلة» يهدف فقط إلى الحد من «تطرف الأتاتوركية» بل وكذلك الحد من الراديكالية الإسلامية الصاعدة في تركيا الثمانينيات، بعد نجاح الشورة الإيرانية الاسلامية عام ١٩٧٩. وقد أعرب أربكان وحزب السلامة الوطني صراحة عن دعمهما للثورة الإيرانية، باعتبارها ضربة للاتجاهين العلماني والغربي. كما أطلق نجاح الشورة الإسلامية دعما معنويا (وماديا) للإسلام السياسي في تركيا وخصوصًا الحركات الراديكالية مثل جيش التحرير الإسلامي لتركيا، ومنظمة مقاتلي الشرق الكبير الإسلامي، وحزب الله، والتي تعتقد في النموذج الإيراني في الثورة المسلحة للإطاحة بالنظام.

وهنا، حاول أوزال صياغة «النموذج الإسلامي التركي المعتدل » في مواجهة النموذج الإسلامي الإيراني الثوري.

وفى أعقاب انهيار الاتحاد السوفيتى وحرب الخليج، تحدث أوزال عن إعادة تشكيل تركيا عبر توجهات «إسلامية معتدلة». لقد كان أوزال يعتقد أن انهيار الاتحاد السوفيتى وهزيمة العراق فى حرب الخليج، قد أتاحا إمكانية «فريدة» لدور قيادى لتركيا فى المنطقة. غير أن محاولة احتلال موقع مؤثر فى التعاملات الجارية فى المنطقة، كانت تتطلب إطباراً أيديولوجيا أشمل من إطار القومية - الأتاتوركية التركية. وتمثل الإطار الأيديولجي الجديد فى «النزعة الإسلامية المعتدلة» التي تجمع بين مبادئ الرأسمالية وقيم الإسلام وثقافته، والتي يمكنها أن تحظى بقبول الأتراك والأكراد والأذريين والأوزباكيين والبوسنيين سواء بسواء (١).

Ertugrul Kurkau, The Crisis Of The Turkish State, op.cit. (1)

غير أن رؤى أورال حول نموذج «الإسلامية المعتدلة» انتهت بوفاة أورال، وليصبح البديل هو نموذج الرفاه الإسلامي، كما عبر عنه نجم الدين أربكان.

لقد اعتبر أربكان رعيم حزب السلامة الوطنى «الإسلامى»، أحد أسباب قيام انقلاب ١٩٨٠، لتنظيمه مهرجان القدس، الذى هاجم فيه النظام العلمانى. وبعد الانقلاب، اقتيد أربكان من أرمير مباشرة إلى سجن اماماك» فى أنقرة، وحوكم و٢٤ من أركان حزبه أمام محكمة الأحكام العرفية بتهمة استخدام الدين لتحقيق مآرب سياسية. ثم قامت السلطات العسكرية بحظر نشاطات حزب السلامة الوطنى ضمن بقية الأحزاب.

وفيه كانت قيادات «السلامة الوطنى» وعلى رأسها نجم الدين أربكان وشوكت قازان وياسين خطيب أوغلو وسواهم، قيد الإقامة الجبرية أو المنفى أو السجن، التأم شمل كوادر الحزب التي بقيت طليقة، لتأسيس حزب جديد على أنقاض حزب السلامة الوطنى المحظور رسميا. ونشأ حزب الرفاه بقيادة أحمد تقدال وبالتشاور مع أربكان وقيادات «السلامة الوطنى». ولما رفع الحظر عن نشاط أربكان وقيادة «السلامة الوطنى» إلى جانب رعماء الأحزاب السياسية الأخرى مثل بولنت أجاويد وسليمان ديميرل وألبارصلان توركيش، في استفتاء عام ١٩٨٦، تولى نجم الدين أربكان رعامة حزب الرفاه في أكتوبر عام ١٩٨٧.

وجاء برنامج حزب الرفاه، تحت عنوان عام هو «النظام العادل» وهى تسمية لها دلالة «تقية» بالمعنى الإسلامى الشيعى، إذ كان يقصد بالنظام العادل النظام الإسلامى»، حتى لا يرد مصطلح النظام الإسلامى فى مستندات الحزب الرسمية أو فى أى من وثائقه وأدبياته، بسبب ما يفرضه الدستور والقوانين من حظر النشاطات ذات الطبيعة الدينية

وكان المهندس الأول لطرح «النظام العادل» هو الدكتور سليمان قرة غولة، الذي استفاد كثيرًا من طروحات وضعها رفاهيان آخران، هما الدكتور عارف

إرصوى والدكتور سليمان أقديميسر. ونال مشروع «النظام العادل » موافقة أربكان عام ١٩٨٥، إلا أن المشروع لم يتبلور وينتشر بشكل واسع إلا عام ١٩٩١ في أثناء الحملة الانتخابية التي جرت في ذلك العام.

يقول سليمان قرة غولة في تسعريفه للنظام العادل، إنه "نظام يستند إلى الحق لا إلى القوة ، ويشرح ذلك بقوله : "في العالم هناك نظرتان: نظرة القوى ونظرة الضعيف، القوى يسود بينما يسجب أن يمحى الضعيف. ومقابل نظرة القوة التي تتخذ من الانتخابات صيغة متطورة لسيطرة القوى هنالك نظرة الرسالات السماوية، التي هي عبارة عن نظام يستند على الحق. وهذا يعني أن هناك نظامين، أحدهما يستند إلى القوة والاحتكار والقانون المركزى، وآخر يستند إلى الحق ونظام الاجتهاده (۱). وتمثل إحدى طروحات النظام العادل إلغاء العلمانية التركية. فكما قال أربكان، فإن العلمانية التركية تختلف اختلافًا جوهريا عن نظيرتها الغربية. فالأخيرة هي فصل الدين عن الدولة وعدم تدخل الدولة بشئون الكنيسة ولا الكنيسة بشئون الدولة. أما في تركيا فإن الدولة من خيلال الدستور والقوانين تتدخل في الشئون الدينية وتمارس حظرًا على النشاطات الدينية، بل إنها تحت اسم العلمانية تمارس النظام القمعي والعداء للإسلام (٠٠). كل واحد في الغرب يمتلك الحرية ولا أحد يجبر الآخرين على قبول اعتقاده.

أما أهم طروحات «النظام العادل» فهى تلك المتعلقة بالديمقراطية. يقول سليمان قرة غولة:

افى النظام العادل، الديمقراطية ليست نظام انتخابات تجرى مرة كل خمس سنوات (كما هي الحال في تركيا) ويعتمد على الأكثرية. لا أكثرية في النظام

<sup>(</sup>١) ورد في : يوسف إبراهيم الجهماني، حزب الرفاه أربكان، دار حوران للنشر، دمشق، ١٩٩٧، ص.١٦.

العادل، بل اثتلاف وطنى يعترف بحق غنمة واحدة كما يعترف بحق ٩٩ غنمة من أصل مائة (٠٠). إن الانتخابات صيغة متطورة لسيطرة القوى (الغنى) الذي تخافه الناس فتنتخبه.

## ويقول أربكان:

« يجب ألا ننسى أبدًا أن الديمقراطية واسطة وليست غاية. الغاية هى إقامة ( نظام السعادة ) فتحت اسم الديمقراطية يختار هذا فلانًا وذاك آخر. ولكن إذا كانت النتيجة قيام (نظام الظلم) فلا تبقى قيمة لهذه الانتخابات والأشكال المنبثقة عنها»(١).

وعلى الصعيد الاقتصادى، فإن «النظام العادل » كما أوضح أربكان نظام لا ربا فيه ولا ضرائب ظالمة ولا صك نقود من دون رصيد وتمنح فيه القروض بصورة عادلة (..)، ومن ثم تنتهى البطالة وتنخفض الأسعار وتزداد الصادرات، ويزداد الإنتاج ثلاثة أمثاله اليوم.. وتصبح تركيا من أهم الدول وأقواها (٢).

وعلى الصعيد الخارجي، فإن «النظام العادل» كما تضمن برنامج حزب الرفاه لعام ١٩٩١، يجعل أهداف سياسة تركيا الخارجية: إقامة منظمة الأمم المتحدة الإسلامية، ومنظمة التعاون الدفاعي المشترك للدول الإسلامية، والانتقال إلى وحدة نقد مشتركة (الدينار الإسلامي)، ومنظمة التعاون الثقافي للدول الإسلامية (اليونسكو الإسلامية).

وبذلك، مثلث طروحات «النظام العادل» الخطاب السياسي لحزب الرفاه الإسلامي.

ومن خلال ذلك الخطاب السياسي (الإسلامي) خاض حزب الرفأه، الانتخابات البلدية عام ١٩٨٤، إلا أنه لم يحصل سوى على نسبة ٤,٤٪،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص١٨ و١٩.

<sup>(</sup>٢) ورد في : محمد نور الدين، قبعة وعمامة. . مصدر سبق ذكره، ص٦٩٠ .

وارتفعت النسبة إلى ١٦,٧٪ فى الانتخابات النيابية عـام ١٩٨٧، ثم إلى ٩,٨٪ فى الانتخابات البلدية عام ١٩٨٩.

وفى عام ١٩٩١، دخل حزب الرفاه فى تحالف مع حزب الحركة القومية وحزب الله المتحالف فى وحزب الله المتحالف فى الانتخابات النيابية التى أجريت فى ذلك العام على ١٦,٩٪ من الأصوات، وقدر نصيب حزب الرفاه بحوالى ١١٪ إلى ١٢٪، وقارب عدد نواب الرفاه بعد هذه الانتخابات الأربعين نائبًا من مجموع ٤٥٠ نائبًا.

وفى الانتخابات البلدية التى جرت فى ٢٧ من مارس عام ١٩٩٤، حصل حزب الرفاه على نسبة ١٩٩٠٪ من الأصوات ليحتل المرتبة الثالثة بعد حزب الطريق الصحيح (٢٠,٥٢٪) وحزب الوطن الأم (٢٠,٩٦)، وكانت المرة الأولى، التى يفوز فيها الرفاه برئاسة أهم بلديتين فى تركيا، وهما إسطنبول وأنقرة، فضلا عن أربع بلديات مدن كبرى، و٢٢ بلدية عاصمة محافظة ,٢٢ بلدية مركز، ٢٠٣ بلديات قرى.

وتمثل الانتصار الأكبر للرفاه، في الانتخابات النيابية التي جرت في ٢٤ من ديسمبر عام ١٩٩٥، إذ فار بالمركز الأول للمرة الأولى بنسبة ٢١,٣٨٩٪ من الأصوات، ليصل عدد نوابه في البرلمان إلى ١٥٨ نائبًا من مجموع ٤٥٠ نائبًا.

وتشكلت في إثر الانتخابات حكومة ائتلافية برئاسة مسعود يلماظ (حزب الوطن الأم) ومشاركة تانسو تشيلر (حزب الطريق الصحيح) لم تصمد طويلاً حتى كان سقوطها في ٦ من يونيو عام ١٩٩٦، لتفسح الفرصة التاريخية أمام الرفاه لتشكيل حكومة جديدة برئاسة «إسلامي» هو نجم الدين أربكان، للمرة الأولى في تاريخ تركيا الحديث. وبذلك، تكون سياسة «الإسلامية المعتدلة» التي تبناها أورال، قد مهدت الطريق أمام «النظام العادل» الذي تبناه أربكان وحزب الرفاه الإسلامي للوصول إلى السلطة.

#### القصيل السادس

## صراع الأتاتوركية والرفاه الإسلامي

«لم آت به إلى الحكم، وإنما الشعب هو الذي أتى بأربكان».
«تانسو تشيلر»

# (۱) أزمة الأتاتوركية وصعود الرفاه الإسلامي

فى شوارع إسطنبول وأنقرة، تتجلى صور الدراما التركية، الحنين إلى الماضى يعانق انكسار الحلم الأوروبى وانتظار المجهول. وفى الشوارع نفسها المينى جوب إلى جانب الباردسو (الجلباب التركى) والإيشارب (غطاء الرأس بالتركية)، والكارينوهات إلى جانب المساجد متعددة القباب، والمآذن ترفع الأذان بالعربية للصلاة، والسيارات الأوروبية الفارهة إلى جانب الدولمش (الميكروباصات المكتظة). وكانت أبرز صور الدراما، تشكيل حكومة برئاسة نجم الدين أربكان زعيم حزب الرفاه الإسلامى.

فماذا جرى؟!

ولم آت به إلى الحكم وإنما الشعب هو الذي أتى بأربكان». هكذا ردت تأنسو تشيلر نائبة رئيس الوزراء التركية على منتقديها، لدى إعادة انتخابها زعيمة لحزب والطريق الصحيح» بسبب قبولها تشكيل حكومة ائتلافية مع حزب الرفاه الإسلامي، في نهاية يونيو عام ١٩٩٦، فعلاً، لم يكن هناك بديل. ففي الانتخابات البرلمانية في ديسمبر عام ١٩٩٥، حار حزب الرفاه على ٢١٪ من الأصوات، وسط حالة من وفراغ السلطة» ـ اضطرت ائتلاف حزبي الطريق الصحيح (يمين الوسط) بزعامة تشيلر والشعب الجمهوري (يسار الوسط) بزعامة دينيز بيكال، إلى إجراء انتخابات مبكرة. ولم تنه الانتخابات حالة مسعود يلماظ ووالطريق الصحيح» بزعامة تشيلر، فقد دبت الخلافات بين مسعود يلماظ ووالطريق الصحيح» بزعامة تشيلر، فقد دبت الخلافات بين يلماظ وتشيلر وخلال ذلك اتهم يلماظ شريكته ومنافسته تشيلر بالفساد وانضم أربكان لحملة يلماظ على تشيلر ومطالبة البرلمان بالتحقيق معها، فانهار الائتلاف، ثم كان البحث عن تشكيل حكومة جديدة أو إجراء انتخابات جديدة أو تدخل الجيش.

واتجهت الأنظار إلى تشكيل ائتلاف بين أربكان ويلماظ إلا أن المؤسسة العسكرية ضغطت للحيلولة دون ذلك، لأن حزب يلماظ (الوطن الأم) توجد بداخله تيارات إسلامية. وبذلك، استمر فراغ السلطة منذ يونيو عام ١٩٩٥ حسين تم الاتفاق بين تشيلر وأربكان على تشكيل حكومة ائتلافية مقابل إسقاط التهم الموجهة ضد تشيلر (١).

وبعكس ما يتصوره البعض، فإن حزب الرفاه الإسلامي ليس حزبا أصوليا أو سلفيا، وذلك ما يميزه عن الأحزاب والتنظيمات الإسلامية في الدول العربية والإسلامية. ففي استطلاع للرأى، أجرى عام ١٩٩٦، تبين أن ٤١٪ من اللين صوتوا لحزب الرفاه علمانيون، وأن ٧١٪ أعربوا عن ثقتهم بالجيش اللي يعتبر

<sup>(</sup>١) رضا هلال، الدراما التركية، الأهرام ١٠/ ٨/ ١٩٩٦.

رمز العلمانية. وفي الوقت نفسه، فإن حزب الرفاه الإسلامي \_ بعكس الأحزاب الإسلامية العربية \_ لا يضع مطلب تطبيق الشريعة الإسلامية على رأس قائمة أولوياته، آخذا في الاعتبار أن مبادئ الديمقراطية والفردية قد تجذرت في الشعب التركي، ولذلك فإن الخطاب السياسي لحزب الرفاه الإسلامي يركز على الأخلاق التقليدية للمجتمع التركي والعدل الاجتماعي ومناهضة التبعية للغرب.

ولا يتمتع حزب الرفاه باحتكار الإسلام في الساحة السياسية التركية، كما أنه لا يمثل بداية صعود الإسلام السياسي أو بداية عودته كمتغير مهم في التنافس على السلطة. فالبداية جاءت مع غياب كمال أتاتورك مؤسس الجمهورية العلمانية الذي استخدم أداة الدولة في فرض علمانية بدت متطرفة على المجتمع التركي بدءا من إلغاء الخلافة والمدارس الدينية والمحاكم الدينية عام 1972، ثم إغلاق الأضرحة وإلغاء الطربوش عام 1970، ثم إدخال الحرف اللاتيني رسميا عام 197٨.

ويقول إحسان داغى أستاذ العلاقات الدولية في جامعة الشرق الأوسط التكنولوجية بأنقرة، إنه مع تحول النظام السياسي من الحزب الواحد إلى التعددية الحزبية في عهد الرئيس عصمت إينونو عام ١٩٤٥، زادت الأنشطة الإسلامية الدينية بشكل واضح، وبدأ المراقبون الغربيون يتحدثون عن صحوة إسلامية. وسمح الحزب الديمقراطي الذي كان يرأسه مندريس بالأذان للصلاة باللغة العربية بعد أن كان ممنوعا، وبتقديم برامج دينية في الإذاعة وبإعادة التعليم الديني وفتح مزارات الأولياء المسلمين.

وبذلك، بدأت تركيا «عملية تسوية» تخفف من حدة «الأتاتوركية المتطرفة» لتحقيق التوازن بين التقاليد الإسلامية والإصلاحات العلمانية الحديثة. واستطاع الحزب الديمقراطي بذلك، كسب تأييد الفئات الهامشية جغرافيا وطبقيا إلى جانب الفئات التقليدية والدينية في المجتمع التركي.

واستمرت جاذبية التقاليد الإسلامية في المجتمع التركي حتى بعد الانقلاب العسكرى عام ١٩٦٠. وفي هذا المناخ، بدأ صعود نجم الدين أربكان من خلال جبهة «الشرق الأعظم» بقيادة نسيب فاضل، ثم قام بتأسيس حزب النظام الوطني عام ١٩٧٠، الذي أغلق بحكم من المحكمة الدستورية على أساس أنه يستخدم الدين لأغراض سياسية. وفي عام ١٩٧١، أسس أربكان حزب «السلامة الوطني» ثم تخلي عام ١٩٧٧ عن أستاذه نسيب فاضل معتبراً أن الظروف لا تسمح بتبني أيديولوجية جبهة الشرق الأعظم التي تقوم على العمل السرى المسلح لتكوين إمبراطورية إسلامية، بينما استطاع من خلال حزب السلامة الوطني، خوض الانتخابات البرلمانية عامي ١٩٧٧ و ١٩٧٧ والمشاركة في الحكومات الائتلافية خلال تلك الفترة اعتماداً على خطاب سياسي ضد الغرب وضد الرأسمالية ومع التصنيع الثقيل وإعادة توزيع الثروة والقيم الأخلاقية الإسلامية.

وبعد انقلاب عام ۱۹۸۱ بقیادة الجنرال کنعان إیفرین جری حظر حزب «السلامة الوطنی» مع بقیة الاحزاب الاخری. ومع عودة الحیاة الحزبیة اسس اربکان «حزب الرفاه الإسلامی» عام ۱۹۸۳، إلا أنه لم یستطع کسب نسبة السند اللازمة لدخوله البرلمان فی انتخابات عامی ۱۹۸۶ و۱۹۸۷ حتی استطاع فی الانتخابات المحلیة عام ۱۹۸۹ الفوز بخمس بلدیات و تخطی عقبة نسبة السند لدخول البرلمان.

دخل الرفاه في انتخابات عام ١٩٩١ في تحالف أسماه «الحلف المقدس» مع الأحزاب اليمينية الوطنية ليحقق التحالف نسبة ١٧٪ من الأصوات. ولكسب الشارع، تبنى حزب الرفاه أيديولوجية وطنية شعبية إسلامية تركز على المصلحة الوطنية التركية والقضايا الاجتماعية بمفردات إسلامية، مستفيدا من الإصلاحات الليسرالية التي أدخلها الرئيس تورجوت أوزال، وتضمنت تهدئة الاتاتوركية المتطرفة والمواقف العلمانية للدولة وإدخال الإسلام كمكون رئيسي في الهوية

التركية، لدرجة أن حزب «الوطن الأم» الذى أسسه أوزال لم يخف ارتباطاته القوية بالطريقة النقشبندية.

كما استغل حزب «الرفاه» الأوضاع الاقتصادية الصعبة في تركيا بسبب استنزاف نفيقات الأمن والدفياع نحو ٤٠٪ من الإنفياق العيام مع تصاعد العمليات الإرهابية لحزب العمال الكردستاني في جنوب شرق البلاد. كما أن الإجراءات الاقتصادية الليبرالية أدت إلى ارتفاع معدل البطالة إلى ١٦,١٦٪ ومعدل التضخم إلى ما يزيد على ١٠٠٪ واختلال توزيع الثروة، حيث أصبح أغنى ٢٠٪ من الاتراك يملكون ٢٠٪ في حين يملك أفقر ٢٠٪ نحو ٤٪ من الدخل القومي عام ١٩٩٤، حسب الإحصاءات الرسمية.

ولذلك، ركز حزب «الرفاه» على الأنشطة الاجتماعية والعمل على المستوى المحلى من خلال جمع الزكاة وإنشاء المدارس والعيادات الطبية إلى بناء المساكن لساكنى الأكواخ في المدن. ونظمت عضوات «الرفاه» زيارات لبيوت الفقراء ومشاركتهم في مناسبات الزواج والوفاة وتقديم العون المالي لهم. وبذلك، وكما يقول حكمت جنتكايا مدير تحرير «جمهوريات»، استقطب أربكان الفقراء الذين لم تستطع أحزاب اليسار الفوز بأصواتهم، بعد الضربات التي وجهت إليها عقب الانقلاب العسكرى وفشلها في توحيد صفوفها!

ولعب حزب «الرفاه» على الإحباط التركى من الرهان على الغرب، مستغلا الشعارات المحبطة والطموحات التى أطلق عنانها القادة الأتراك مشل: قول الرئيس أوزال بأن القرن القادم سيكون «تركيا»، وما قاله الرئيس ديميرل عن عالم تركى يمتد من شاطئ الأدرياتيك حتى سور الصين العظيم. ولذلك اجتذبت شعارات الرفاه ضد الغرب ومناداته بأمم متحدة إسلامية وكومنولث إسلامي أفئدة الطبقة الوسطى التركية، كما لعب الرفاه على تشرذم أحزاب يمين الوسط ويسار الوسط ودوامة الفراغ السياسي طارحًا «النظام العادل» سياسيا واجتماعيا واقتصاديا.

ونتيجة لكل ذلك، صعد حيزب الرفاه الإسلامي في الانتخبابات المحلية، التي أجريت في مارس عام ١٩٩٤ ليحصل على ١٩٪ من الأصوات ويقود الحكومة الاثتلافية بالمشاركة مع حزب الطريق الصحيح.

وهكذا، وكما يقول البروفيسور إحسان داغى، فإن صعود حزب الرفاه الإسلامى للسلطة جاء نتيجة فراغ السلطة الذى أحدثه تشرذم أحزب اليمين واليسار فى وقت أصبح فيه التغريب تركيا القافيا وسياسيا محل مراجعة من المجتمع التركى مع رفض الغرب لدخول تركيا ناديه، ومما مهد الأرض لصعود التوجه الإسلامى التقليدى الشعبى (١).

# أربكان.. في الحكم:

بمجرد إعلان تشكيل أربكان زعيم الرفاه الإسلامي للحكومة الجديدة، أبدت أوروبا قلقها، بينما اتبعت الولايات المتحدة سياسة «الانتظار والترقب». فشعارات أربكان خلال حملته الانتخابية عكست معاداة الغرب ومعاداة السامية والمطالبة بتكوين أمم متحدة إسلامية، واتحاد جمركي إسلامي وحلف عسكري إسلامي على غرار الناتو. وفي أول تصريحات له بعد تولى رئاسة الحكومة الجديدة، ذكر أربكان أن حكومته ستدعم علاقاتها بالدول الإسلامية، ووعد بتحسين العلاقات مع إيران وسوريا، وبأنه سيقوم بمراجعة الاتفاق العسكري التركي - الإسرائيلي، وبإجراء تعديلات في اتفاق الاتحاد الجمركي مع أوروبا، وبأنه سيطالب برفع العقوبات الاقتصادية المفروضة على العراق، وإنهاء عمل قوات المطرقة الأمريكية - البريطانية - الفرنسية، في شمال العراق معتبرا أنها عمل قوات المطرقة الأمريكية - البريطانية - الفرنسية، في شمال العراق معتبرا أنها عمل قوات صليبية» هدفها تقسيم العراق والإضرار بالمصلحة التركية بإقامة دولة كردية.

وفى لقاء مع مصادر بحزب «الرفاه الإسلامي»، كشفت تلك المصادر عن أن المؤسسة العسكرية أوضحت لأربكان أنها لا تعارض توليه رئاسة الحكومة بشرط

<sup>(</sup>١) حوار للمؤلف مع د. إحسان داغي، الأهرام ١٩٨٠/ ١٩٩٦.

استمرار روابط تركيا الوطيدة مع الغرب والنظام الديمقراطى العلمانى على مبادئ أتاتورك.

وقد كان ذلك مغزى الزيارتين اللتين قام بهما أربكان للسفارة الأمريكية في أنقرة للتهنئة بعيد الاستقلال (١٩٩٦)، ولضريح أتاتورك للتعهد بالعمل بمبادئه العلمانية.

وجاء برنامج حكومة الائتلاف بين أربكان وتشيلر مؤكدا ذلك، بل إن البرنامج تضمن أن يُجرى تقويم بعد عام من حكم الرفاه، وإذا جاء التقويم سلبيا، يتخلى أربكان عن رئاسة الحكومة لتشيلر، للدعوة لإجراء انتخابات برلمانية جديدة.

ويرجع وزير الخارجية الأسبق ممتاز سويسال أسباب «القلق الأوروبي» إلى أن الإسلام السياسي أصبح مشكلة داخلية في أوروبا بعكس أمريكا، كما أن تركيا ستكون الدولة الإسلامية الوحيدة العضو في الاتحاد الأوروبي، إضافة إلى أن لتركيا علاقات بأوروبا أقوى من أى بلد مسلم آخر، فأكبر عدد من المهاجرين الأتراك موجود في ألمانيا (حوالي مليون تركي) وبالتالي، فإنه كلما تزايد توجه أربكان إسلاميا تزايد قلق أوروبا.

أما بالنسبة لأمريكا، فإن الوضع يختلف.

قالت السفيرة مادلين أولبرايت \_ مندوبة أمريكا لدى الأمم المتحدة (وزيرة الخارجية فيما بعد) \_ إنها خلال لقائها مع أربكان فى أنقرة وجهت له رسالة واضحة. قالت له إنه رئيس وزراء منتخب بشكل دستورى وبطريقة ديمقراطية، وذكرت له المبادئ التى ترتكز عليها وسوف تركز عليها السياسة الأمريكية تجاه تركيا، وهى: استمرار الديمقراطية، وأهمية السوق اقتصاديا، والعلاقة مع حلف الناتو إستراتيجيا، والأسس العلمانية للجمهورية الديمقراطية، وإسرائيل، والمسألة المتعلقة بالعراق. وأضافت أولبرايت أن أربكان فهم الرسالة.

ولكن كيف كانت نظرة أمريكا لأربكان ؟

رؤية أمريكا تجاه أربكان والحكومة الجديدة حددها معهد واشنطن لسياسة الشرق الأدنى ومؤسسة «راند» كالتالى :

- \* الولايات المتحدة متسامحة تجاه صعود حزب «الرفاه الإسلامي» في تركيا، اعتمادا على السياسة الأمريكية غير المعنية بصعود الإسلام كشقافة دينية أو حركة سياسة، وإنما تقف ضد العنف والإرهاب كوسيلة لتطبيق سياسات اسلامة.
- \* لا تمثل «العلمانية» شرطا ضروريا للولايات المتحدة لاستمرار العلاقات الأمريكية \_ التركية عند مستوى يرضى الطرفين، وذلك ما ذكره نيكولاس بيرنز المتحدث باسم وزارة الخارجية الأمريكية بمناسبة تشكيل الحكومة التركية الجديدة. بل إن بيتر تارنوف نائب وزير الخارجية للمشون السياسية كان أكثر وضوحًا عندما صرح في أنقرة بأن اهتمام أمريكا بالعلمانية في تركيا مثل اهتمام أربكان بالعنصرية في أمريكا. . موضوع أخلاقي يهم بعض الناس إلا أنه لا يؤثر في العلاقات بين البلدين، كما أن العلمانية لم تكن يومًا أحد أهداف السياسة الخارجية الأمريكية، وأن النظم غير العلمانية لا يشترط أن تمثل تهديدًا للأمن الأمريكي.
- \* بالنسبة لرئيس السوزراء أربكان، فإن خطابه السياسي يتضمن، مفردات إسلامية، إلا أنه يتضمن مفردات وطنية تركية أيضًا. وبرغم أنه جاء من خلفية أيديولوجية، فإنه تكتيكي براجماتي، وربما يحدث توظيف التكتيك لإخفاء ترتيبات إسلامية عن المؤسسة العسكرية العلمانية، والوقت وحده هو الذي سيظهر ما إذا كان أربكان سيتحول إلى «إسلامي ديمقراطي» أم لا.
- \* فى المدى القريب، من غير المتوقع حدوث تغيير درامى فيما يتعلق بسياسة تركية بخصوص الناتو أو بخصوص الاتفاق العسكرى التركى الإسرائيلي.

- \* عكست تصريحات أربكان وجود ثغرات في خطابه. وعلى سبيل المثال فإنه قد صرح بأن حكومته سوف تلتزم بجميع الاتفاقات التي وقعتها تركيا في السابق، إلا أنه على الجانب الآخر قال إنه لن يطبق الاتفاقات التي تتضمن إساءة للأمن القومي والمصالح الوطنية التركية.
- \* تضمنت «أجندة» أربكان التركيز على القضايا الداخلية واستمرار السياسات الخارجية، ولكن حدوث أزمات يمكن أن يضطر الرفاه إلى تغيير مواقفه.
- \* ليس المجال مفتوحًا أمامه في الشرق الأوسط، فمن غير الممكن أن يقدم تنازلات لسوريا، وبرغم وجود تجاذب مع إيران، فإن طهران تمثل منافسا لأنقرة خصوصا في آسيا الوسطى. كما سوف يضطر أربكان للاستمرار في السياسة الحالية تجاه العراق برغم معارضته لسياسة الاحتواء الأمريكية. أما العلاقات مع إسرائيل، فإن المؤسسة العسكرية سوف تمنع أربكان من الاقتراب منها.
- \* يشكل الجيش الخط الأحمر الذى لا يستطيع أربكان تخطيه، فى حالة إحداث تغييرات تذكر فى المجتمع التركى، فالتغييرات الاجتماعية يمكن أن تؤثر سلبا على السياسة الخارجية التركية ويمكن أن تطول الجيش. وفى هذه الحالة قد تتدخل المؤسسة العسكرية لإدارة الأمور بطريقتها.

لقد صعد زعيم الرفاه الإسلامي، مع تعقد الأزمة الداخلية في تركيا على مستويات الهوية والاقتصاد وتشرذم الأحزاب السياسية التركية.

ومنذ تشكيل الحكومة في ٢٩ يونيسو ١٩٩٦، وحتى استقالتها في ١٨ يونيو عام ١٩٩٧، قدم أربكان تنازلات عديدة، سواء بالقياس إلى الخطاب السياسي لحزب الرفاه خلال وجسوده في المعارضة، أو إلى شعارات حملته الانتخابية أو إلى قاعدته السياسية.

فقد التزم أربكان باستمرار تركيا غربية علمانية، مقابل وعوده بـ «أممية إسلامية» وإلغاء الاتفاق العسكرى مع إسرائيل ومراجعة اتفاق الاتحاد الجمركي.

وتخلى أربكان لشريكته فى الائتلاف تانسو تشيلر زعيمة حزب الطريق الصحيح عن الوزارات المهمة مثل الخارجية والدفاع والداخلية والتجارة والصناعة والشئون الدينية.

وكان تمديد مهمة عمل قوات المطرقة في شمال العراق، أهم الاختبارات الأولى لأربكان في السلطة. فالرجل ظل لخمس سنوات يعارض تمديد المهمة في البرلمان، ولما جاء إلى السلطة قام بتمديدها لمدة أطول مثلما طلبت أمريكا والمؤسسة العسكرية. ومن تلك الاختبارات أيضًا وجود اتفاق عسكرى ثان مع إسرائيل، برغم أن الرجل وعد بأن تكون سوريا الدولة الأولى التي سوف يزورها، ناهيك عن شعاره السابق بإصدار «الدينار الإسلامي» وتأسيس بنك مركزي إسلامي. . إلخ. .

وبذلك يبدو أن ما وعد به أربكان وهو في المعارضة، مختلف تماما عن سياسته بعد توليه رئاسة الحكومة، فهل من تفسير؟

الأعضاء البارزون في الرفاه فسروا لي ذلك، بأن الحزب أصبح في السلطة دون أن يكون مستعدا لتولى السلطة. قال أحدهم: لم يكن يتوقع أي منا أن نصل إلى السلطة بهذه السرعة، فقد كان ترتيبنا أن نصل إلى السلطة في وقت لاحق.. وحدنا وليس بالمشاركة مع حزب آخر.

ويعنى هذا التفسير أن شعارات البرنامج الانتخابى لحزب الرفاه صممت على أن الحزب سيحكم بمفرده (بأغلبية)، وأن التراجع عن تلك الشعارات سببه أن هناك شريكا في الحكم فرض الاتفاق معه على السياسات التي سوف تطبق.

هناك تفسير ثان مفاده أن الولايات المتحدة والمؤسسة العسكرية في تركيا رسمتا خطوطا حمراء لأربكان، وأن تحديه لأمريكا والجيش، كان معناه تقويض اللعبة السياسية وحدوث انقلاب عسكرى. أما التفسير الثالث، فيعتمد على أن أربكان ركز على القضايا الاقتصادية والداخلية. وفي هذا الإطار كان قراره بزيادة مرتبات العاملين بالدولة بنسبة ٠٥٪. كما أنه اتفق مع شريكته تشيلر على حزمة من السياسات الاقتصادية بهدف خفض العجز في ميزانية الدولة لخفض معدل التضخم الذي وصل إلى ٨٣٪، وتخفيض العجز في الميزان الخارجي لوقف تدهور قيمة الليرة (بعد أن وصل الدولار إلى ٨٣ ألف ليرة) والحد من معدل البطالة (١٧٪).

# (٢) التعاون العسكرى التركى ـ الإسرائيلى والصراع بين الجيش والإسلام السياسي

قال دبلوماسي تركى كبير: «ليس كمثل تركيا في الشرق الأوسط إلا إسرائيل».

وفي لقاء آخر، يقول سيفي تشان رئيس معهد السياسة الخارجية في أنقرة:

«سواء مع أربكان أو غيره فإن السياسة الخارجية التركية تمليها عوامل الجغرافيا والتاريخ والاقتصاد والوضع الاجتماعي والسياسي والوضع الدولي»(١). جغرافيا، تقع تركيا بين أوروبا والشرق الأوسط والاتحاد السوفيتي السابق، وتطل على البحرين الأسود والمتوسط. ولذلك كانت أهمية تركيا لأوروبا وأمريكا خلال الحرب الباردة. وتاريخيا، فإنه بعد تفكك الدولة العشمانية، ظل أتراك في آسيا الوسطى والبلقان والشرق الأوسط، مما رتب قرابات مع الجمهوريات الإسلامية وسط آسيا وعداوات مع اليونان وأرمينيا وبعض الدول العربية.

وعودة إلى ما قاله الدبلوماسى التركى، فإن تركيا وإسرائيل تشتركان فى أنهما غريبتان عن المحيطين الثقافى والسياسى العربيين اللذين توجدان على تخومهما، بينما تدعيان النسب إلى القيم الغربية ثقافيا وسياسيا برغم أنهما بعيدتان جغرافيا عن أوروبا الغربية وأمريكا. . هذا من جانب. ومن جانب

<sup>(</sup>١) حوار للمؤلف مع البروفيسور سيفي تشان، الأهرام ٧/ ٨/ ١٩٩٦.

آخر، فإن تركيا مثل إسرائيل محاطة بجوار عدائى يتمثل فى روسيا وأرمينيا وإيران وسوريا والعراق واليونان وبلغاريا.

وهذه الأرضية المشتركة توجد مناخا مشجعا للتعاون بين تركيا وإسرائيل، إلا أن الأساس المهم في التعاون التركي الإسرائيلي هو وصول تركيا إلى نقطة إحباط أو تراجع الرهانات السابقة.

فبعد انهيار الاتحاد السوفيتى ونهاية الحرب الباردة، وهزيمة العراق فى حرب الخليج ضعفت الأهمية الإستراتيجية لتركيا فى لعبة «الدومينو» الأمريكية والناتو. كما أنه بعد ٧٣ سنة من رهان أتاتورك على تركيا علمانية أوروبية، عمانع أوروبا فى ضم تركيا إلى الاتحاد الأوروبى كعضو كامل، ليس فقط بسبب المتانى وارتفاع البطالة وانخفاض دخل الفرد التركى، ولكن أيضًا بسبب المسألة القبرصية والاعتراض على انضمام دولة إسلامية للاتحاد الأوروبى والاكتفاء بوضعها كعضو منتسب وبوجودها فى الاتحاد الجمركى.

وللالتفاف على عضوية تركيا الهامشية فى الشرق الأوسط من ناحية وفى أوروبا من ناحية أخرى، كان الاتجاه للجوار الشمالي ممثلا فى تكوين منظمة «التعاون الاقتصادي فى البحر الأسود» مع أرمينيا وآذربيجان وبلغاريا وجورجيا واليونان ومولدوفيا ورومانيا وروسيا. لكن نقطة الضعف الأخطر فى هذا التحرك تمثلت فى نقص «التمويل» حيث تعانى المنطقة من ندرة رأس المال، كما أن هناك صراعات سياسية وعسكرية بين دول المنظمة.

وكان التحرك المهم الثانى بعد عام ١٩٩٠ إلى جانب البحر الأسود، هو التحرك صوب الجمهوريات التركية الأربع فى وسط آسيا، وهى : آذربيجان وكازاخستان وتركمانستان وأوزبكستان. وكان اعتقاد الرئيس تورجوت أوزال أن سقوط الاتحاد السوفيتى وهزيمة العراق يوفران فرصة تنفرد بها تركيا لتكوين «عثمانية جديدة» تضم تلك الجمهوريات على أساس النموذج التركى، غير أن

تلك الجمهوريات كانت خارجة لتوها من نير الإمبراطورية السوفيتية. ولذلك سقط الرهان مع موت أوزال. وفي المشرق الأوسط، تراجع الرهان على مجموعة الدول العربية والإسلامية مع تراجع أهميتها الاقتصادية بسبب الانخفاض في أسعار البترول عام ١٩٨٦، بعد أن مثلت تلك المجموعة من قبل ـ أساس «فورة الصادرات التركية» وصناعة الإنشاءات في الثمانينيات.

ولكل ذلك، كان التحرك باتجاه إسرائيل. غير أن السياسيين الأتراك كانوا يتوقعون خلال عام ١٩٩٥ توقيع اتفاق سلام بين سوريا وإسرائيل، بما يعنى تقوية سورية في مواجهة تركيا، أو على الأقل تفرغها للصراع مع تركيا مع نهاية صراعها الرئيسي مع إسرائيل، بما يؤدي إلى تقوية حزب العمال الكردستاني في تحركه الانفصالي لإقامة دولة كردية انطلاقا من جنوب شرق تركيا. وقد تخوفت أنقرة من أن توقيع اتفاق سلام بين سوريا وإسرائيل يمكن أن يتضمن أن تحصل إسرائيل على المياه من سوريا، مما يشير المخاوف على مشروع تركيا لاستثمار مياه الفرات للرى والطاقة الكهربائية، والمعروف باسم مشروع جنوب شرقي الاناضول الكبير فجاب، ويعني ضمان اسرائيل الحصول على المياه من سوريا و.

علاوة على ذلك، فإن تركيا تخطط لمشروع أنابيب السلام لمنقل المياه من نهرى جميحان وسيمحان شرقى تركيا فى أنابيب إلى الدول الخليجية والأردن بالإضافة إلى إسرائيل.

ولئن كانت مشكلة المياه يمكن التوصل إلى حل بشانها في إطار السلام والتعاون الإقليمي في الشرق الأوسط، تظل مشكلة حزب العمل الكردستاني هي المشكلة الأهم مع سوريا من وجهة النظر التركية. ويقول ممتار سويسال وزير الخارجية التركي الأسبق أن مشكلة المياه يمكن حلها مع سوريا والعراق وقد اقترحنا أن تبحث فتركيا وسوريا والعراق، موارد واحتياجات وطرق

الاستفادة من المياه، ولكن مشكلة حزب العمل الكردستاني تغطى على مسألة الماه (١).

ويرى إسماعيل سويسال ـ رئيس مركز دراسات الشرق الأوسط في إسطنبول ـ أن نجم الدين أربكان زعيم حزب الرفاه الإسلامي، لو كان قد نفذ وعده بأن تكون دمشق أول عاصمة يزورها لتطبيع العلاقات مع سوريا، لكان قد خسر شعبيته لأن كل الأتراك يتفقون على أن حزب العمال الكردستاني يهدد وحدة الدولة التركية، وأن الحرب التي يشنها في جنوب شرقى البلاد تستنزف ٧ مليارات دولار سنويا من خزانة الدولة (٢).

بيد أن عام ١٩٩٥ لا يمثل بداية الارتباط التسركى الإسرائيلى. فقد ضغطت الولايات المتحدة على تركيا للاعتراف بإسرائيل في مارس عام ١٩٤٩. وتطورت العلاقات التركية الإسرائيلية خلال الخمسينيات بما أدى إلى توتر علاقات تركيا مع الدول العربية. ثم كان حلف بغداد بعد ذلك، وظلت تركيا محقوتة عربيا حتى عدوان عام ١٩٦٧، حيث حاولت إيجاد توازن في سياستها الخارجية بخصوص الصراع العربي الإسرائيلي. ومع تزايد القدرة الاقتصادية للدول العربية البترولية بعد عام ١٩٧٣، تزايد التعاطف التركي مع المواقف العربية. لكن العلاقات مع إسرائيل ظلت مستمرة.

وحاولت تركيا الاستفادة من الإطار الدولى فى تنمية علاقاتها مع إسرائيل، مع سقوط حائط برلين عام ١٩٨٩، لإقامة علاقات كاملة مع إسرائيل. وعرضت تركيا على إسرائيل عام ١٩٩٠ مشروعا لبيع مياه الشرب للدولة العبرية من خلال استثمار أنهار تركية منها نهر منافجات بواسطة شركة فى قبرص التركية.

ومع بدء عملية السلام بين الدول العربية وإسرائيل في مدريد عام ١٩٩١،

<sup>(</sup>١) حوار للمؤلف مع الوزير ممتاز سويسال الأهرام ٧/ ١٩٩٦.

<sup>(</sup>٢) حوار للمؤلف مع السفير إسماعيل سويسال الأهرام ٧/ ١٩٩٦.

لم تعد تركيا بحاجة لإخفاء علاقاتها مع إسرائيل، بل أصبحت تطالب العرب بالاعتراف بـ «حقيقة إسرائيل».

ولكن، ماذا تريد تركيا؟

فى المقام الأول تريد تركيا من إسرائيل دعمها إستراتيجيا على جبهة الشرق الأوسط فى مواجهة صراعات الحدود والمياه والإرهاب، مع الأخذ فى الاعتبار أن القضية الكردية أخذت بعدًا إقليميا.

ومن شأن التعاون العسكرى بين تركيا وإسرائيل، أن يزود تركيا بتكنولوجيا الحرب الإلكترونية، وعقد مناورات مشتركة يمكن أن تنضم إليها أطراف أخرى، وتحديث سلاح الجو، وتطوير الصناعة العسكرية إضافة إلى تبادل المعلومات الاستخباراتية والتحليل الإستراتيجي. وتريد تركيا من إسرائيل مساعدتها في تطوير تكنولوجيا معالجة المياه وتصديرها، حيث تستهدف أنقرة بيع ٢٠ مليون طن من المياه من نهر منافجات. وكانت إسرائيل أول بلد اهتم بالمشروع. وسوف تستخدم شمال قبرص كمحطة للتصدير.

يقول وزير الخارجية الأسبق سويسال: إن إسرائيل وتركيا لهما علاقات مباشرة في التجارة والاستثمار والسياحة بما يفيد تركيا، كما أن إسرائيل يمكن أن تساعد تركيا في جذب الشركات الغربية للاستثمار فيها. وتستثمر الآن في تركيا ٤٣ شركة إسرائيلية في المجالات المختلفة. ولم تكن حكومة ائتلاف الرفاه والطريق الصحيح لتغمض أعينها عن الرأسمال الإسرائيلي. وقد صدق البرلمان عبن فيه أعضاء الرفاه الإسلامي - في أغسطس عام ١٩٩٦، على مشروع اتفاق تشجيع وحماية الاستثمار بين تركيا وإسرائيل. فكل الأحزاب التركية تراهن على المال الاسرائيلي. وفي حوار مفتوح بين ممثلي الأحزاب ورجال الأعمال بمن فيهم اليهود الأتراك، نظمته القناة التليفزيونية (D)، كان رأى ممثل يمين الوسط أن على تركيا أن تراعي مصالحها أولاً وأخيراً، بينما اشترط ممثل يمين الوسط أن على تركيا أن تراعي مصالحها أولاً وأخيراً، بينما اشترط ممثل

يسار الوسط ألا تكون العلاقات الاقتصادية مع إسرائيل على حساب علاقاتها مع الدول العربية. أما ممثل حزب الرفاة الإسلامي، فقد أكد أن الإسلام يوجب المعاملات مع جميع الكتابيين، وأنه مع التوسع في العلاقات الاقتصادية مع أي دولة إذا كان ذلك في مصلحة تركيا ولا يمس بالمبادئ والعقائد الإسلامية.

ويوضح البروفيسور سيفى تشان، أن كلا من تركيا وإسرائيل ترتبطان بأوروبا باتفاقية تجارة حرة بين إسرائيل وتركيا وتضع تركيا عينها على السياح الإسرائيليين، حيث تشير الإحصاءات الاسرائيلية إلى أن ٨٠٠ ألف إسرائيلي زاروا تركيا، حتى نهاية عام ١٩٩٦، إضافة إلى أن تركيا تتطلع إلى مشروعات سياحية مشتركة. وتريد تركيا من إسرائيل، أخيرا، مساعدتها في الحصول على تأييد اللوبي اليهودي، ففي تركيا ما يقرب من ٢٤ ألف يهودي وفي إسرائيل ١٢٠ ألفا من اليهود الاتراك(١).

## اتفاق واحد أم اتفاقات؟:

اتفقت تركيا وإسرائيل على ﴿إطار﴾ يتضمن سلسلة من الاتفاقات العسكرية. ويقع ضمن هذا الإطار الاتفاق العسكرى التركى الإسرائيلي، الذى اعتبر تدريبا ويشمل تبادل المعلومات الأمنية ومعالجة الأفلام والصور الجوية التي تحصل عليها أقدمار التجسس الإسرائيلية وإقامة محطات حرب إلكترونية والمناورات المشتركة والاستخدام المشترك للقواعد الجوية في البلدين.

ولأن الاتفاق مفتوح لانضمام أطرف أخرى، تم الربط بينه وبين ما كشف عنه رئيس الوزراء الإسرائيلي السابق شيمون بيريز حول اقتراح أردني بإقامة حلف دفاعي مشترك يضم تركيا وإسرائيل والأردن وعراق ما بعد صدام حسين برعاية الولايات المتحدة الأمريكية. ونفت كل المصادر الرسمية التركية أن يكون الاتفاق حلفا لكن الرئيس الإسرائيلي عيزرا وايزمان قال لدى زيارته لتركيا: إن

<sup>(</sup>١) حوار للمؤلف مع سيفي تشان، الأهرام ٧/ ٧/ ١٩٩٧.

الاتفاق يمثل «حركة كماشة» حول سوريا لدفعها للتسوية مع كل من إسرائيل وتركيا.

بيد أن أعضاء حزب الرفاه الإسلامى الذين التقيتهم أوضحوا أن الاتفاق تم بإيحاء من الولايات المتحدة لمصلحة إسرائيل، مما يجعل من تركيا ركنا أساسيا في إستراتيبجية الولايات المتحدة في المنطقة. وأوضحت تلك المصادر أن المؤسسة العسكرية تقف بقوة وراء الاتفاق الذي ستدخل تركيا عن طريقه إلى الحظيرة النووية من خلال تجارب مشتركة مع إسرائيل ستتم في جنوب شرق تركيا. وأضافت المصادر أنه تم إخلاء قرى بأكملها في تلك المناطق بدعوى النشاط الإرهابي، بينما الصحيح هو تهيئة منطقة أقرب إلى حدود إيران منها إلى قلب تركيا، لتكون مسرحا لإجراء تلك التجارب المشتركة بين البلدين.

كما يشمل «الإطار الاتفاقي» اتضاقًا عسكريا ثبانيًا بين تركيا وإسرائيل هو اتفاق التعاون في التصنيع العسكرى. وقد كشفت السفارة الإسرائيلية في أنقرة، في يوليو عام ١٩٩٦، عن مضمون الاتفاق مشيرة إلى أن مجالات التعاون تشمل كل ما ينتج في كل من تركيا وإسرائيل من صناعات عسكرية، خصوصا في مجال إنتاج الطائرات الحربية ووسائل الحرب الإلكترونية وحصول تركيا على الخبرات الإسرائيلية في مجال تدريب الفنيين في صناعة الطائرات.

وإلى جانب الاتفاقيتين، اتفق على أن تقوم شركة «إسرائيلى إيروسبيس إندستريز» \_ والتى يطلق عليها اختصارا «آى إيه آى» \_ بتحديث ٥٤ مقاتلة إف ٤ بتزويدها بمعدات الحرب الإلكترونية بتكلفة ٢٠٠ مليون دولار من خلال قرض بضمان الحكومة الإسرائيلية. وسوف يتم تحديث ٢٦ طائرة كمرحلة أولى في إسرائيل مع إيفاد فنيين ومهندسين أتراك للتدريب، كما تتضمن الصفقة تطوير باقي الطائرات في تركيا تحت إشراف «آى إيه آى».

وكما تتعدد الاتفاقيات في المجال العسكرى، فإنها تتعدد أيضًا في المجال الاقتصادى. فقد وقعت تركيا وإسرائيل أربع اتفاقيات، الأولى اتفاقية التجارة

الحرة، والثانية اتفاقسية منع الازدواج الضريبي، والثالثة اتفاقية تشجيع وحماية الاستثمارات، والرابعة اتفاقية تنظيم إجراءات الجمارك بين البلدين.

### الرفاه والتعاون التركى الإسرائيلي:

«نلعنها.. ولكنها تحقق مصالح تركيا».. تلك هى الإجابة الشائعة، لدى رجل الشارع، لدى سواله عن العلاقات الإسرائيلية ـ التركية، وهى إجابة مثلت ـ واقعيا ـ موقف نجم الدين أربكان زعيم حزب الرفاه الإسلامى خلال رئاسته للحكومة التركية، ليوفر من خلال التنازلات التى قدمها للجيش، أكبر غطاء للتعاون العسكرى بين تركيا وإسرائيل.

ولقد أثار ما قاله وزير الدفاع الوطنى التركى تورهان تايان كثيرا من اللغط، عندما ذكر أن التدريب العسكرى بين تركيا وإسرائيل، يحظى بدعم من أربكان وأعضاء حزب الرفاه في البرلمان (١١)، حتى إن صحيفة «ميليات» التركية استنتجت من ذلك أن رجال الرفاه الإسلامي أصبحوا الأوصياء على التعاون العسكرى التركي ـ الإسرائيلي لأنه «سياسة أمريكية» تهندس بها أمريكا الشرق الأوسط.

ولئن كان من الصعب الاتفاق مع تصريح وزير الدفاع، فإن عبد الله جول نائب رئيس حزب الرفاه ووزير الدولة في حكومة أربكان قال لى: إن اجتماعًا ضم أربكان ورئيس الأركان الجنرال إسماعيل حقى قاراداى، وجول نفسه، تناول التدريبات البحرية المشتركة مع إسرائيل، وإنه جرى خلال الاجتماع الاتفاق على تأجيلها (٢).

### تنازلات أربكان:

عندما زار وزير الخارجية الإسرائيلي ديفيد ليفي أنقرة في إبريل عام ١٩٩٧، جرى الاتفاق بين تركيا وإسرائيل على خطة أطلق عليها اسم «تقدير المخاطر»، لتقدير المخاطر المحتملة من إيران وسوريا ضد تركيا وإسرائيل. وذلك، برغم أنه

<sup>(</sup>١) حوار للمؤلف مع وزير الدفاع التركى ـ الأهرام ٢٦/ ٦/ ١٩٩٧ .

<sup>(</sup>٢) حوار للمؤلف مع نائب رئيس حزب الرفاه ـ الأهرام ٢٦/٦/ ١٩٩٧.

جرى توقيع الاتفاق دون علم رئيس الحكومة أربكان الذى أرغم على استقبال وزير الخارجية الإسرائيلي.

وحدث اللقاء دون أن يتطرق أربكان إلى الاتفاق الذى كان موضوع زيارة ليفى، وإنما تطرق إلى تذكيره بأهمية القدس للعالم الإسلامى، فرد عليه وزير الخارجية الإسرائيلي بأن القدس لم تكن يوما عاصمة لدولة إلا لدولة إسرائيل.

ولم تخف دلالة اللقاء عن وزير الخارجية الإسرائيلي وعن كل من تابعوا لقاء أربكان \_ ليفي. وكانت الدلالة أن «أربكان \_ المجاهد» غير «أربكان \_ الباشبكان» رئيس الحكومة. فأربكان \_ المجاهد، كان قد نظم عام ١٩٨٠ اجتماعا شعبيا تحت شعار «أنقذوا القدس» رفعت فيه الأعلام الخضر ونودى فيه بقيام دولة إسلامية. وكانت النتيجة اعتقال أربكان وحل البرلمان وإعلان الحكم العسكري.

أما أربكان ـ الباشبكان (رئيس الحكومة بالتركية)، وهو السياسي المخضرم، فلم تغب عن إدراكه حقيقة تغير موازين القوى داخليا وخارجيا.

داخليا، أصبح ميزان القوى في السياسة التركية لصالح العسكريين.

إقليميا، تبدو إسرائيل القوة المسيطرة في الشرق الأوسط.

عالميا، تحولت أمريكا لأن تصبح القطب الأوحد في النظام الدولي.

وجاء حادث ٤ من فبراير عام ١٩٩٧ ليؤكد اقتناعات الباشبكان. ففي ذلك اليوم، عقد رئيس بلدية ضاحية «سنجان» في أنقرة، اجتماعا شعبيا للاحتجاج على ممارسات إسرائيل في القدس، فتدخل الجيش واعتقل رئيس البلدية، وسكت أربكان وبلع الإهانة، حتى لا يصطدم بالجيش.

بيد أن «أربكان \_ الباشبكان»، في محاولة للظهور بمظهر «أربكان \_ المجاهد» أمام قواعد حزبه والمريدين له والمتعاطفين معه في الجوار الإسلامي، قام بزيارات لعدد من الدول الإسلامية، منها زيارتان لإيران وليبيا أثارتا غضب الجيش.

وتدافعت حركة قيادة الجيش تجاه إسرائيل للاتفاق على مشروعات للتعاون العسكرى المشترك والتوقيع عليها دون علم رئيس الحكومة أو بعلمه وسكوته عنها.

وكانت إسرائيل من جانبها، تتبع أسلوب تسريع وتكثيف التعاون العسكرى مع تركيا من ناحية، والإعلان الدعائى من ناحية أخرى، لتطويق أربكان وإحراجه أمام قواعد حزبه وتأجيج الصراع بين زعيم الرفاه الإسلامى والمؤسسة العسكرية العلمانية.

وبذلك وقعت إسرائيل ٢٤ اتفاقا ومشروعـا للتعاون العسكـرى مع تركيا، حسب المعلومات التي حصلنا عليها من مصادر مختلفة، وأهمها:

مشروع تحديث طائرات إف ٤.

مشروع تحديث طائرات إف ٥.

تصنيع طائرة تدريب مشتركة دون طيار، وأخرى بطيار، بهدف المراقبة.

مشروع مشترك مع إسرائيل وأمريكا لتطوير صواريخ مضادة للصواريخ «باتريوت».

تطوير الدبابة ﴿إِم ٢٦٠، والحصول على ٢٠٠ دبابة جديدة «ميركوري».

تغيير بنادق الجيش التركي بالبنادق الإسرائيلية «رايفال».

توريد إسرائيل لتركيا أجهزة إلكترونية خماصة لمراقبة الحدود، ورادارات لطائرات إف ٤.

تقدير مشتــرك للمخاطر كل ٣ شهور على مستــوى الفنيين، وكل ٦ شهور على مستوى وزراء الدفاع ورؤساء الأركان.

تبادل المعلومات الاستخبارية والاتفاق على اكودا سرى.

التصنيع المشترك لطائرات إف ١٦٠

وربما بسبب وجود الرفاه الإسلامي في الحكم، أو برغم ذلك، جرى الاتفاق على معظم مشروعات التعاون العسكرى بين تركيا وإسرائيل باستثناء اتفاق التدريب المشترك في فبراير عام ١٩٩٦، خلال رئاسة نجم الدين أربكان للحكومة التركية.

ولدى أركان حزب الرفاه، نقاط عديدة للدفاع عن موقفهم. يقول عبد الله جول نائب رئيس الرفاه ووزير الدولة فى حكومة أربكان: إن التعاون العسكرى التركى \_ الإسرائيلى بدأ قبل أن تأتى حكومة الرفاه، ويضيف: إننا لم نشكل الحكومة وحدنا، فهى لم تكن حكومة الرفاه بل حكومة ائتلافية. ولذلك قدمنا تناولات(١).

أما أهم نقاط الدفاع التى ذكرها لنا عبد الله جول فتتعلق بالمصلحة أو بالفسرورة بالمعنى الإسلامى. قال: إن تركيا لديها خطط لتحديث قواتها المسلحة، ولها كل الحق فى ذلك، وكان المفروض أن الولايات المتحدة هى التى ستتعاون مع تركيا فى هذا المجال، إلا أنها رفضت، فى حين وافقت إسرائيل على التعاون بالمشاركة فى التدريب وفى التصنيع العسكرى.

والحق أن دفاع أركان الرفاه الإسلامي لم يختلف عن أركان دفاع المؤسسة العسكرية العلمانية حول المصلحة والضرورة من تحديث القوات المسلحة التركية، غير أن النخبة العسكرية ـ العلمانية لها أهداف تفرضها رؤيتها للمخاطر المحتملة التي تواجهها تركيا:

الخطر الأول: يتمثل في الأصولية الإسلامية، داخليا «الرفاه» وإقليميا «إيران».

<sup>(</sup>١) حوار للمؤلف مع الوزير عبد الله جول-الأهرام ٢٦/ ٦/ ١٩٩٧.

والخطر الثانى: تحدده المؤسسة العسكرية فى الإرهاب ممثلاً فى حزب العمال الكردستانى، وامتداده الإقليمى بزعم أن سوريا تدعم قواعده.

والخطر الثالث: يرتبط بمخاوف المؤسسة من تهميش تركيا في النظام الأمنى للشرق الأوسط الذي تخططه أمريكا لمرحلة ما بعد تسوية النزاع العربي ـ الإسرائيلي وترتيب الأوضاع في العراق.

ولا تقتصر رؤية المؤسسة العسكرية التركية على أهداف ردع المخاطر الآنية في تعاونها الإستراتيجي مع إسرائيل، بل تمتد إلى التخطيط لمستقبل تركيا حتى عام ٢٠٢٠. وفي تقرير لمركز التقويم الإستراتيجي الأمريكي SAIC تتكشف للمؤسسة العسكرية التركية أهداف إستراتيجية أبعد مدى هي:

ـ تحول تركيا إلى قوة نووية عام ٢٠٢٠.

\_ تحول تركيا من الارتباط الأوروبي إلى الارتباط الأطلنطي مع توسع حلف الأطلنطي «الناتو»، لتصبح حائط الصد مع روسيا، التي قد تسعى لتقزيم تركيا إلى دولة صغيرة كما كانت عليه الأمور في معاهدة سيفر عام ١٩٢٠(١).

<sup>(</sup>١) رضا هلال، التحالف التركي - الإسرائيلي تحت غطاء الرفاه الإسلامي، الأهرام ٧/٧/ ١٩٩٧.

# (٣) دور تركيا الإقليمي والصراع الأتاتوركي ـ الإسلامي

«التاريخ والدين قد يمثلان أساسا للعداء أو أساسا للتعاون». هكذا يقول الجنرال شادى أرجوفنتش من معهد السياسة الخارجية، بجامعة هاسيتبى فى أنقرة. فقد كان من المفترض أن يكون التاريخ والدين عنصرين للتعاون بين تركيا والدول العربية والإسلامية إلا أنهما \_ فى الواقع \_ أبعدا تركيا عن الشرق الأوسط.

ولم تزل النخبة التركية، وبعد أكثر من ٧٥ عاما، تعتبر أن سقوط الإمبراطورية العثمانية، كان بسبب خيانة العرب خلال الحرب العالمية الأولى، بعد إعلانهم الثورة العربية الكبرى عام ١٩١٦ بقيادة الشريف حسين. حتى إن الرئيس التركى الأسبق جلال بايار أكد ذات يوم، أن الأتراك غير مستعدين لإعادة إنشاء علاقة وثيقة مع الأمة العربية التى طعنت الأمة التركية في الظهر.

أما العلاقات التركية الإيرانية، فقد شهدت، سواء خلال الدولة العثمانية أو الدولة التركية الحديثة توترا وتنافسا، إلا أن توازن القوى بين الدولتين حال دون العداء والصراع. وبقيت العلاقات التركية الإيرانية، كما يقول الجنرال أرجوفنتش غير عدائية وغير حميمة.

وبرغم أن تركيا اختارت الابتعاد عن النادى الشرق الأوسط، والارتباط بالنادى الغرب، فإن القضايا والمصالح الشرق الأوسطية لتركيا شكلت دوائر للصراع والتعاون بين أنقرة والشرق الأوسط، وجعلت بندول السياسة الخارجية

التركية يراوح بين نادى الشرق الأوسط والنادى الغربى. فمن إرث الماضى هناك النزاع التسركى السورى حول إقليم الإسكندرونة (أو هاتاى كما تسميه تركيا). وهناك أيضا القضية الكردية التى تمثل أرضية للتوتر أو التعاون بين تركيا وكل من العراق وسوريا وإيران.

وعلى صعيد المصالح، تثور قيضية المياه، بعد إنشاء المرحلة الأولى من مشروع جنوب شرق الأناضول(جاب) لاستثمار مياه نهر الفرات، إضافة إلى أن تركيا تخطط لمشروع أنابيب السلام لنقل المياه من نهرى جيجان وسيجان في أنابيب إلى الدول الخليجية والأردن وإسرائيل. وعلى الصعيد نفسه، تثور قضية اعتماد تركيا على الشرق الأوسط في التزود بالبترول والغاز الطبيعي، كما أن الشرق الأوسط كان لفترة سوقا مهمة للصادرات وصناعة الإنشاءات التركية (۱).

### السيناريو الأتاتوركي:

النخبة الأتاتوركية التى ترى تركيا أوروبية علمانية وتسيطر على أحزاب يمين الوسط (تشيلر ويلماظ) ويسار الوسط (أجاويد وبيكال). ترفض مطلقا طرح الخيار بين نادى الغرب ونادى الشرق الأوسط معتبرة أن تركيا حسمت خيارها في أن تكون غربية، عضوا في «الناتو» ومنتسبة إلى الاتحاد الأوروبي. بل إنها ترى أن ارتباطها بالغرب يقوى مركزها في الشرق الأوسط ويتمثل السيناريو الكمالي للتعامل مع الشرق الأوسط فيما يلى:

- بخصوص سوريا، وكما يقول ممتاز سويسال وزير الخارجية الأسبق وسيفى تشان رئيس معهد السياسة الخارجية، فإن على دمشق أن تنسى موضوع لواء الإسكندرونة. هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية، ينبغى الفصل بين قضيتى مياه الفرات والأكراد، وما هو مطلوب من سوريا هو أن تتوقف عن دعم حزب العمال الكردستانى بقيادة عبد الله أوجلان وإبعاده أو تسليمه لتركيا.

<sup>(</sup>١) رضا هلال، السيناريو الأمريكي أم سيناريو الإخاء الإسلامي، الأهرام ٢١/٨/١٩٩٦.

- بخصوص قضية مياه الفرات، والمعارضة العربية لمشروع جنوب شرق الأناضول، فإنه ينبغى تسويتها فى إطار إقليمى شرق أوسطى من خلال المفاوضات متعددة الأطراف فى إطار عملية السلام فى الشرق الأوسط. أما أن تدخل تركيا مع سوريا والعراق فى معاهدة دولية، لتقسيم مياه الفرات وفق حصص محددة، فإن أنقرة ترفض ذلك الطرح رفضا باتا.

\_ تعول تركيا كثيرا على العلاقات مع إسرائيل، للضغط على سوريا من جهة، ومن جهة أخرى لإرساء نظام للتعاون والأمن فى الشرق الأوسط (على غرار أوروبا) حسبما يقترح وزير الخارجية السابق حكمت شيشين. ويمكن من خلال منظمة الأمن والمتعاون، التي يمكن أن تضم فى البداية تركيا وإسرائيل ومصر ثم تنضم إليها أطراف عملية السلام فى الشرق الأوسط حل مشكلات مثل المياه والإرهاب (الكردى بالنسبة لتركيا) وتوزيع الموارد الاقتصادية (بما فيها البترول).

وباختصار، لا يختلف السيناريو الأتاتوركي عن السيناريو الأمريكي للشرق الأوسط الجديد.

### سيناريو الرفاه الإسلامي:

برغم إحساس المواطن التركى العادى بأن خيانة العرب كانت سبب سقوط الإمبراطورية العشمانية، فإن الحنين إلى الماضى مازال يأسره، كما أن كراهية إسرائيل والتعامل معها من منطلق مصلحى، توجه يسيطر على الشارع التركى، إضافة إلى أن تنكر الغرب لارتماء تركيا في أحضانه، تحول إلى جرح أصاب كبرياء الأتراك عموما.

ومن هنا، كان الانجذاب للشعارات التي رفعها نجم الدين أربكان زعيم حزب الرفاه الإسلامي مثل إنشاء حلف دفاعي إسلامي على غرار الناتو وأمم متحدة إسلامية وبنك مركزي إسلامي وصك دينار إسلامي، إلخ. وبغض

النظر عن ديماجوجية تلك الشعارات، يبقى أن «الرفاه الإسلامي» يتبنى فكرة الإخاء الإسلامي، لحل مشكلات تركيا الشرق الأوسطية. فقد استطاع أربكان، أن يدخل ضمن برنامج الحكومة الائتلافية بين حزبه وحزب الطريق الصحيح، أن تعمل السياسة الخارجية على «زيادة ثقل تركيا في الدائرة الإسلامية: الشرق الأوسط والقوقاز والبلقان، والتعاون وتطوير العلاقات الثنائية اقتصاديا وتجاريا مع الدول الإسلامية، وخصوصا دول الجوار».

وفى هذا الإطار، جاءت زيارة أربكان إلى إيران، وهى الزيارة الثانية التى قام بها للخارج، بعد زيارته إلى قبرص.

وقد اختار أربكان أن يبدأ بإيران الإسلامية قبل أى دولة عربية، لأن العلاقات التركية الإيرانية وإن كانت تنافسية إلا أنها غير عدائية بالمقارنة بالعلاقات العربية التركية. بل إن تركيا وإيران دخلتا في تحالفين رئيسيين خلال القرن الحالى، أولهما ميثاق سعد آباد (١٩٣٧) وثانيهما حلف بغداد (١٩٥٥). كما أن تركيا اعترفت بالنظام الثورى الإسلامي، ورفضت الانصياع لأمريكا في فرض عقوبات اقتصادية على إيران بعد حادث احتلال الطلبة الإيرانيين للسفارة الأمريكية (١٩٧٩). ثم إن العلاقات الاقتصادية بين أنقرة وطهران خلال الحرب العراقية الإيرانية، حالت دون انفجار الصراع بين دولتين متناقضتين أيديولوجيا. فيضلا عن أن الحدود ليست موضع نزاع، كما أن إيران لم تلجأ لاستخدام «الورقة الكردية» في الضغط على تركيا.

والحق، أن الضجيج الذى رافق زيارة أربكان لإيران، يرجع إلى أنها جاءت بعد أسبوع واحد من صدور «قانون داماتو» الذى تفرض أمريكا بموجبه عقوبات على الشركات التى تتعامل مع إيران. كما أنها جاءت بعد تراجعات عديدة من أربكان عن شعارات حملت الانتخابية، وآخرها تراجعه عن معارضته للاتفاق العسكرى الثانى مع إسرائيل. يضاف إلى ذلك ضخامة الصفقة التى تقدر

بعشرين مليار دولار، وما رافق الزيارة من طرح أربكان لاقتراح عقد قمة تركية سورية إيرانية عراقية حول المشكلة الكردية.

وأمام تلك الضجة، اضطر مسئولو «الرفاه» للتركيز على المصلحة التركية في الصفقة وطابعها الاقتصادى. فعقد الصفقة تم التوقيع عليه بالأحرف الأولى عام ١٩٩٥، قبل مجيء حكومة الرفاه إلى الحكم. كما أن تركيا تواجه أزمة طاقة حقيقية، وكما قال وزير الطاقة رجائى قوطان إنه يتعين على تركيا أن تنفق مليارات الدولارات لكى تستمر (إنارة» المدن والقرى التركية، لأنها مقبلة على نقص في إمدادات الطاقة مع نهاية عام ١٩٩٧.

وقال مصطفى مورسان رئيس شركة البترول والغاز الحكومية «بوتاس» ليست لدينا السيولة المالية الكافية لاستيراد الغاز. أما صفقة الغاز الإيرانى فستكون بالدفع الآجل ومقابل تصدير مواد تركية. وحرص عبد الله جول الوزير بالحكومة والذراع اليمنى لأربكان فى حزب الرفاه، على التأكيد أن صفقة الغاز الإيرانى «مجرد اتفاق تجارى» ولا تمثل خرقا للحظر الأمريكى على إيران. بمعنى آخر فإن الصفقة تدخل فى نطاق «البيزنس» وليس فى نطاق السياسة.

وبخصوص القسمة المقترحة بين تركيا وإيران والعراق وسوريا، فقد تراجع عنها أربكان أمام المضغوط الأمريكية وتهديد شريكسته في الحكومة الائتلافية (تشيلر) بفض الائتلاف. فضلا عن أن الظروف لم تكن مواتية لها.

فإيران حريصة على العلاقات مع سوريا التي كانت حليفتها خلال الحرب العراقية الإيرانية.

وسوريا لا تقبل أن يكون حل المشكلة الكردية بمعزل عن حل مشكلة مياه الفرات. والملف العراقى ظل من اختصاص الإدارة الأمريكية التى تحكمت فيه من خلال مجلس الأمن، ودون أن تسمح لأى طرف إقليمى سواء كان تركيا أو

إيران أو حتى إسرائيل بتجاوزها في المسأة العراقية، فضلا عن أرمة الثقة بين بغداد وأنقرة والتي نتجت عن موقف تركيا خلال حرب الخليج الثانية !

## أتاتوركية أم إسلامية؟

إلى هنا، يمكن القول إن صعود حزب الرفاه الإسلامي للحكم، وضع تركيا أمام سيناريوهين للشرق الأوسط: السيناريو الأتاتوركي (الأمريكي للإسرائيلي) وسيناريو الإنحاء الإسلامي. وهما سيناريوهان يتصارعان في الشارع ولدى النخبة. وتعتمد فرص السيناريو الأول على تطورات عملية السلام في الشرق الأوسط (سواء تعشرها أو نجاحها)، وعلى الدور الأمريكي الإسرائيلي (سواء بالضغط أو المساعدة) وعلى الأزمة الداخلية في تركيا (سواء على صعيد الهوية أو الاقتصاد أو الحكم).

أما فرص نجاح سيناريو الإخاء الإسلامي، فتتعلق بدور الإسلام السياسي التركي. وحتى الآن، يظل السيناريو الأتاتوركي هو الفاعل في السياسة الخارجية التركية بحراسة من أمريكا والغرب والجيش ومؤسسة الرئاسة، أما دور الإسلام السياسي فلم يزل «إمكانية» حتى إشعار آخر.

## أزمة الهوية والسياسة الخارجية:

تظل السياسة الخارجية التركية، تراوح بين أن تكون شرق أوسيطة أو إسلامية أو غربية. وعندما تبدو شرق أوسطية أو إسلامية، فإنها لا تتخلى عن أن تكون غربية، أو بمعنى أدق، متغربة. فتركيا قد اعترفت بإسرائيل بعد شهرين فقط من اعتراف أمريكا بها. وانتظمت في حلف بغداد عام ١٩٥٥، في إطار الحرب الباردة ضد الاتحاد السوفيتي السابق. وبالرغم من أن السياسة التركية، انعطفت في السبعينيات لتكون ودية مع العرب، بدافع مخاوف الحظر البترولي ومطامع الاستفادة من الفوائض البترولية العربية، فإن تلك الفترة

شهدت، أيضا، انفراجة العلاقات العربية الأمريكية ثم بدء التسوية السلمية بين العرب وإسرائيل.

وهكذا، كانت السياسة الخارجية التركية دائمًا: عين على الغرب وعين على الشرق الأوسط والدول الإسلامية، ولم يغير تولى أربكان زعيم حزب الرفاه الإسلامي رئاسة الحكومة، من تلك الحقيقة، فالدبلوماسية التركية تضع على رأسها القبعة والطربوش في آن معا: تضع القبعة دائمًا، وتظهر الطربوش حسب الحاجة أو الضغط، خارجيا أو داخليا(١).

بيد أن السياسة الخارجية التركية هي مرآة الصراع الداخلي بين الإسلاميين والعسكريين، كما يقول البروفيسور فيليب روبنز، خبير سياسات الشرق الأوسط في جامعة أكسفورد. فالسياسة الخارجية التركية تعكس الصراع بين المؤسسة العسكرية ـ العلمانية، باعتبارها الحارس على مبادئ جمهورية أتاتورك، والتيار الإسلامي الذي يسعى من أجل أسلمة تركيا، أو على الأقل الحد من العلمانية المتطرفة التي تبنتها الدولة منذ ٧٥ عاما(٢).

ويتمثل الخيار الإسلامي في إعطاء قطابع إسلامي لتركبيا الغربية عضو الناتو، إلى جانب الانفتاح على محيطها العربي الإسلامي، وتسوية الصراع العرقي بين القومية التركية والقومية الكردية وفق منظور إسلامي باعتبار الأتراك والأكراد أخوة مسلمين.

غير أن المؤسسة العسكرية العلمانية، أخذت على عاتقها إسقاط ذلك الخيار، من أجل أن تفرض خيارها المتمثل في التناقض مع المحيط العربي الإسلامي، والتحالف الإستراتيجي مع إسرائيل، وتبنى الحل العسكرى للقضية الكردية. ففي الوقت الذي استضافت فيه إسطنبول اجتماعات القمة لمجموعة الدول

<sup>(</sup>١) رضا هلال، دبلوماسية القبعة والطربوش، الأهرام ٢٤/٧/ ١٩٩٦.

<sup>(</sup>٢) رضا هلال، تركيا ذات الوجوه المتعددة، الأهرام ١٢/ ٦/ ١٩٩٧.

الثمانى الإسلامية، فى يونيو عام ١٩٩٧، تصاعدت اللهجة العدائية للمؤسسة العسكرية ضد سوريا وإيران لدرجة الإعلان عن حشود عسكرية تركية على الحدود السورية واحتمال إغلاق تركيا لسفارتها فى طهران. وفى المقابل كان أربكان قد عقد صفقة العشرين مليار دولار لاستيراد الغاز الإيرانى، وزار ليبيا، ووعد بتحسين العلاقات مع سوريا والتعاون الاقتصادى مع العراق.

وأمام انتقادات أربكان لاتفاقية التعاون العسكرى بين تركيا وإسرائيل فى فبراير عام ١٩٩٦، قررت المؤسسة العسكرية الدخول فى مناورات بحرية وجوية مع إسرائيل وأمريكا. وكما ذكرت صحيفة «حريات» التركية فإن جيوش الدول الثلاث ستجرى مناورات مشتركة وبصفة مستمرة، مع إقامة مخزون طوارئ للأسلحة فى تركيا، وتبنى شفرة اتصالات سرية فى مجال المخابرات. وأوضح وزير الدفاع الـتركى، تورهان تايان الذى زار إسرائيل يوم ٢ من مايو عام ١٩٩٧ أن الشركات الإسرائيلية ستشارك فى المناقصة لتحديث ٤٨ طائرة إضافية من طراز (إف٥) إضافة إلى الصفقة التى تم الاتفاق عليها لتحديث ٤٥ طائرة فانتوم تركية بتكلفة ٥ ، ٣٣٢ مليون دولار.

وبذلك، استغلت إسرائيل وأمريكا، الأزمة الداخلية التركية، لتثبيت وضع تركيا في الإستراتيجية الغربية. ويقول المحللان السياسيان جاكوب هايلبرون ومايكل ليتر: إن «الإمبراطورية الأمريكية» الجديدة باتت الآن ممتدة حتى أوروبا الشرقية إلى الخليج العربي ـ الفارسي. وفي هذا الإطار تأتي أهمية تركيا. ولا تخرج العمليات العسكرية التركية للتوغل في شمال العراق عن هذا الإطار. صحيح أن العملية تأتي تأكيدا لموقف المؤسسة العسكرية برفض الحل السلمي للقضية الكردية وتصفية عناصر حزب العمال الكردستاني، إلا أن الجيش التركي قد اعترف بأن الهدف هو إقامة منطقة أمنية في شمال العراق. إن المدى الذي توغل فيه الجيش التركي في شمال العراق (١٠٠كم) وعدد

القوات الموجودة هناك، كلها أمور تدل على أن تركيا قررت إقامة منطقة أمنية في شمال العراق أشبه بالشريط الحدودي الإسرائيلي في جنوب لبنان.

إذن، تفرض المؤسسة العسكرية التركية خيارها: الحد من «الأسلمة»، وإسقاط مشروع الانفتاح على المحيط العربي الإسلامي، وتأكيد موقع تركيا في الإستراتيجية الغربية.

ومع استمرار أزمة الهوية، تتعدد أوجه السياسة الخارجية التركية : التحالف مع إسرائيل، والتعاون مع المحيط العربي الإسلامي، ومحاولة الانضمام للاتحاد الأوروبي.

#### الفصل السايع

## صدام الجيش والرفاه الإسلامي

﴿إِننَا فَى الجيش مصممون على حماية النظام الجمهورى الديمقراطي العلماني، ولو بالتضحية بأرواحنا».

«رئيس الأركان الجنرال إسماعيل حقى قراداي»(\*)

#### (١) الانقلاب المدنى على ١٩٩٧

يوم أن كلف الرئيس ديميرل السيد مسعود يلماظ رئيس حزب الوطن الأم بتشكيل حكومة جديدة، تستبعد حزب الرفاة الإسلامي بزعامة نجم الدين أربكان من الحكم، ضبح شارع أتاتورك في أنقرة بشبان وشابات يركبون سيارات حديثة ويرتدون الجينز ويلوحون ببالونات ملونة تعبيرا عن الارتياح، بعد أسبوع من تصاعد التوتر بين حزب الرفاه الإسلامي والجيش التركي وانتشار الشائعات عن انقلاب وشيك يستعد له الجيش التركي. ولكن الجيش استعاض عن والانقلاب العسكري، بدانقلاب مدني».

<sup>(\*)</sup> أحيل إلى التقاعد في أول أغسطس عام ١٩٩٨ ، لبلوغه السن القانونية .

لقد جاءت استقالة الدكتور نجم الدين أربكان من رئاسة الحكومة، باتفاق مع شريكته في الائتلاف السيدة تانسو تشيلر رئيسة حزب الطريق الصحيح على تبادل رئاسة الحكومة، بعد أن أتم زعيم الرفاه الإسلامي عامًا كاملاً، كأول رئيس حكومة إسلامي لتركيا الحديثة ـ العلمانية، وقبل أن يبدأ عامه الثاني وفقًا للاتفاق الذي تشكلت بجوجبه حكومة الرفاه ـ الطريق الصحيح الائتلافية، ونص على أن يجرى تبادل منصب رئيس الوزراء في منتصف عام ١٩٩٨. وكانت حسابات زعيم الرفاه الإسلامي أنه بذلك يتجنب المواجهة مع الجيش، أو بالأحرى يؤجلها، لحين إجراء انتخابات برلمانية يحقق من خلالها أغلبية تساعده في صراعه مع الجيش.

ولكن ماذا فعل أربكان خـلال العام الذى تولى فيه رئاسة الحكومة، ليجد نفسه في مواجهة مباشرة مع الجيش؟

#### إنجازات الأربكانية:

على الصعيد الاقتصادى، وبرغم ما قالمه لنا نائب رئيس حزب الرفاه وزير الدولة عبدالله جول عن إنجازات، مثل خفض معدل التضخم وخفض الديون وزيادة المرتبات، فإن معارضى الرفاه ينكرون حدوث ذلك على أرض الواقع. . الا على سبيل الإنجازات الدعائية \_ الاستعراضية.

ويقول سيفى تشان رئيس معهد السياسة الخارجية، فى أنقرة: إن معدل التضخم لم ينخفض، كما أن الدين المحلى لم ينخفض إلا لأن حكومة الرفاه خلال العام الذى تولت فيه الحكم \_ لم تمول مشروعًا للبنية التحتية أو التنمية الريفية، فى حين أن النمو الاقتصادى تواصل ليس بسبب سياسات أربكان، وإنما بواسطة القطاع الخاص والسياسات والإجراءات الاقتصادية التى كان الرئيس تورجوت أوزال قد أرساها. ويتفق مع هذا التقويم سميح أديز نائب رئيس تحرير صحيفة ديلى نيوز التركية، ويزيد على ذلك أنه بالرغم من أن حكومة الرفاه لم تتورط فى فساد مباشر، فإن أربكان قام بالتغطية على فساد

تشيلر حليفته فى الحكومة الائتلافية. كما سار أربكان على السياسات الاقتصادية ذاتها، التى تتبنى اقتصاد السوق، متجاهلا الوعود الانتخابية (الإسلامية)، بإلغاء الفائدة المصرفية، وصك عملة إسلامية. وفاوضت حكومته صندوق النقد الدولى للحصول على قروض والاستمرار فى سياسات «التكيف» الاقتصادى، وهى سياسة تقشفية وانكماشية.

وعلى صعيد السياسة الخارجية، وبرغم الانتقادات الأمريكية لزيارتى أربكان إلى إيران وليبيا، وما ارتبط بهما من دعاية ودعاية مضادة، فإن السياسة التركية لم تشهد انقلابًا.

يقول بولنت أكارجلى نائب رئيس حزب الوطن الأم (حزب يلماظ) إن أربكان أعطى انطباعًا بأنه إيرانى أكثر من الإيرانين، وليبى أكثر من القذافى، وذلك يرجع إلى شخصية أربكان نفسه، التى تميل إلى التضخم «الاستعراضى» ـ فى حين أن السياسة الخارجية التركية تبدو معضلتها الرئيسية فى تحقيق التوارن بين الغرب وإسرائيل من ناحية والعرب والمنطقة الإسلامية من ناحية أخرى(١).

ويؤكد البروفيسور فيليب روبنز أن السياسة الخارجية لأربكان كانت استمرارًا للسياسة الخارجية التقليدية، فيما يخص العلاقات مع أوروبا والولايات المتحدة والعراق وقبرص وإسرائيل، إذا اعتبرنا أن صفقة الغاز الإيراني كانت قد اتفقت عليها حكومة سابقة.

أما البروفيسور سيفى تشان، فيعتبر أن إضافات أربكان فى السياسة الخارجية، وآخرها قمة مجموعة الدول الثمانى الإسلامية، كانت إضافات المجمعيلية، ولكنه أعطى انطباعا بأن تركيا تنتهج سياسة خارجية مزدوجة بزيارتى ليبيا وإيران. فقد وافق أربكان على اتفاقية الاتحاد الجمركى مع أوروبا،

<sup>(</sup>١) مقابلات للمؤلف مع الشخصيات المذكورة، الأهرام ١/ ٧/ ١٩٩٧.

التى كان يعارضها، كما وافق على التعاون العسكرى التركى الإسرائيلى، ومد عمل قوات المطرقة في شمال العراق، بعد أن كان يسميها «قوات صليبية».

فهل كانت الاستعراضية خطأ الأربكانية الذى قاد للصدام؟

## الأربكانية تتغلغل في المجتمع والجيش:

إذا كان وجود أربكان زعيم حزب الرفاه الإسلامى فى رئاسة الحكومة، لم يعكس تغييرًا واضحًا فى السياسة الاقتصادية التركية، ولم يحدث انقلابًا فى السياسة الخارجية، فإن الأربكانية الإسلامية تغلغلت فى الاقتصاد والتعليم والجيش، بما قاد إلى الصدام بين الأربكانية \_ الإسلامية والمؤسسة العسكرية \_ العلمانية.

فالأربكانية في الاقتصاد تمثلت في قاعدة اقتصادية إسلامية تضم منظمات للأعمال والشركات الإسلامية. وكانت أبرز الشواهد، منظمة رجال الاعمال المسلمين MUSIAD، وتضم ثلاثة آلاف من رجال الأعمال المناصرين لحزب الرفاه يمثلون عشرة آلاف من الشركات تمتد أنشطتها من تصنيع وتجارة المواد الغذائية والأدوات المنزلية إلى البنوك وشركات الطيران وحتى ملكية الصحف والقنوات التليفزيونية. وجعلت تلك المجموعات الإسلامية الاقتصادية، أربكان يتحدث عن «نمر الاناضول الإسلامي» في مقارنة بدول النمور الآسيوية.

وما حدث في الاقتصاد، حدث أكثر منه في التعليم.

ومثلما تتحول سفوح الجبال فى تركيا إلى منازل للفقراء تقام بين ليلة وضحاها بعيدا عن أعين رجال الشرطة، تتحول المساجد إلى مدارس لتعليم الصغار والكبار حفظ القرآن دون تصريح قانونى. . وأصبحت عادة يومية أن ترى الشرطة تداهم تلك المنازل ومدارس المساجد.

وقد شملت المؤسسة التعليمية الأربكانية ٥ آلاف مدرسة ابتدائية للتعليم

الديني، و٤٠ مدرسة مـتوسطة دينية لتخريج الأثمة والخطباء، إضافة إلى ١٥ الف مجموعة لتحفيظ القرآن.

وكما حدث تغلغل «الأربكانية» في الاقتصاد والتعليم، انتقل إلى الجيش.

يقول الباحث التركى ساجلار ـ كيدر . . إن القوام الرئيسى للجيش التركى . وينتج ( ٨٠٠ الف) يعتمد على الفئات الوسطى والدنيا في المجتمع التركى . وينتج من ذلك أن نمو «الأربكانية» في المجتمع أدى إلى نموها في الجيش . وفي استطلاع أجرى داخل الجيش قبل الانتخابات البرلمانية في عام ١٩٩٥ ، أعرب استطلاع أجرى داخل الجيش عن معارضتهم للقيام بانقلاب عسكرى إذا ما فاز حزب الرفاه وقام بتشكيل الحكومة .

#### صدام الجيش والرفاه:

عكس تغلغل الأربكانية فى الاقتصاد والتعليم والجيش، حقيقة أن أربكان كان منشغلا بمشروعه للمستقبل، ولكنه تصرف ـ كما قال سميح أديز الكاتب التركى ـ وكأن الرفاه يمثل الطرف الأوحد فى اللعبة التى يتبارى أو يتصارع فيها الجيش والرفاه. ويتفق مع ذلك ممتاز سويسال وزير الخارجية الأسبق قائلا: إن أربكان تناسى أنه يحكم بنسبة ٢١٪ من الأصوات.

وقد أقلق الجيش سلوك أربكان. إلا أن أكثر ما أقلقه هو تـنامى التيــار الإسلامى في التعليم والاقتصاد وداخل الجيش نفسه.

هنا، عرض قادة الأركان في ٢٨ من فسبراير عام ١٩٩٧ على مجلس الأمن القومي، ١٨ إجراء يجب على الحكومة أن تطبقها. وتضمنت تلك الإجراءات:

١ \_ منع أى دعوات مؤيدة لتطبيق الشريعة الإسلامية.

٢ \_ رقابة شبكات البث الإذاعي والبث والتليفزيون الإسلامية.

- ٣ \_ منع ارتداء «لباس» يتعارض مع ما نص عليه القانون، مما يعنى فعليا تطبيق حظر ارتداء النساء للحجاب.
  - ٤ ـ فرض إجراءات للحيلولة دون خرق الإسلاميين المتشددين لأجهزة الدولة.
- ٥ \_ فرض رقابة مشددة على شراء البنادق قصيرة الماسورة، بحمجة إقبال الإسلامين على شرائها.
  - ٦ \_ فرض رقابة على الموارد المالية للجمعيات الدينية (الطرق).
- ٧ \_ إحياء المادة ١٦٣ من قانون العقوبات، التي تنص على تجريم أي نشاط سياسي بدافع ديني.
- ٨ ـ إلزام الحكومة بالمراقبة الدقيقة لجهود إيران لزعزعة النظام العلمانى فى تركيا.
  - ٩ \_ تحريم العمل، بصورة مطلقة، ضد النظام الديمقراطي العلماني.
- ١٠ ـ تطبيق المادة ١٧٤ من الدستور، الخاصة بعدم التعرض للإصلاحات التي
   اعتمدت في ظل الجمهورية التركية منذ تأسيسها عام ١٩٢٣.
- 11 \_ الطلب من المدعين العامين اتخاذ إجراءات فورية ضد أى عمل يعتبر انتهاكا للقوانين، وإغلاق المؤسسات الدينية التي تنتهكها.
- ۱۲ ـ زيادة مدة التعليم الإلزامي إلى ٨ سنوات (يعنى فعليا إغلاق مدارس إمام خطيب).
  - ١٣ ـ إغلاق مدارس تعليم القرآن التي يديرها أصوليون.
- ١٤ \_ مساءلة رؤساء الأحزاب عن تصريحات وبيانات رؤساء بلديات ينتمون إليها.
  - ١٥ ـ حظر تسلم المجالس البلدية لأى تمويلات من منظمات دينية في الخارج.

١٦ ـ منع إقامة المسجد (الجديد) في حي اتقسيم، بإسطنبول.

١٧ - فصل ١٦٠ من ضباط الجيش لانتمائهم للتيار الإسلامي.

١٨ ـ فصل بعض حكام الولايات المنتمين للتيار الإسلامي.

وتعامل أربكان مع ضغوط الجيش بتجنب الوصول إلى نقطة الصدام فى حال استعراض قوة أنصاره، وتطبيق الحد الأدنى من مطالب الجيش. فمنذ إعلان الإجراءات وحتى استقالته من رئاسة الحكومة، لم يغلق أربكان سوى ١٢٠ مدرسة.

وأمام ذلك، نشرت هيئة أركان القوات المسلحة تقريرًا تحت عنوان «انتشار الإسلام السياسي»، جمعت مواده من وزارة التعليم وإدارة التخطيط الحكومي ومديرية الشئون الدينية ومعهد الإحصاءات الرسمية. وأورد التقرير أن الأصولية تزدهر في تركيا وأن التعليم الديني جزء من جهد مكثف لتقويض النظام العلماني في تركيا وتحويلها إلى مجتمع أصولي.

وأوضح التقرير أن الرفاه يجهز تركيا للحصول على الأغلبية في انتخابات عام ٢٠٠٠، وركز على مدارس الأثمة والخطباء والمعاهد الدينية باعتبار أنها ستقدم للرفاه ٨٥٠ ألف صوت بحلول عام ٢٠٠٠ وحوالي ١,٥ مليون صوت عام ٢٠٠٥، كما أن هناك ١,٧ مليون صبى ستضمهم فصول تحفيظ القرآن وسيكونون عام ٢٠٠٠ في سن التصويت، إضافة إلى ٧ ملايين صوت موجودة حاليا.

وعندئل، خرجت مسيرة مناصرة للرفاه في منطقة السلطان أحمد في إسطنبول، في ١١ من مايو الماضي تحدث فيها أربكان قائلا: إن مدارس الخطباء والأثمة لا يجب أن تغلق. وضمت المسيرة ٣٠٠ ألف فرد.

وبعد ثلاثة أيام، جاء رد رئيس الأركان الجنرال إسماعيل قراداى، في

احتفال لتكريم بعض الضباط، بقوله: إننا في الجيش مصممون على حماية النظام الجمهوري الديمقراطي العلماني ولو بالتضحية بأرواحنا.

وتوالت ضغوط الجيش في نهاية إبريل عام ١٩٩٧ بالتصريح للصحافة بأن الجيش يعتبر الأصولية الإسلامية والانفصالية أكبر خطرين يهددان تركيا بالمقارنة بأى تهديدات خارجية. وادعى كبار الضباط أن حزب العمال الكردستاني يتعاون مع عناصر أصولية داخل تركيا ويدرب الإسلاميين المتشددين في مخيمات في شمال العراق، وأن الجيش سيتحرك. وقد اعتبر هذا الادعاء مبررا من مبررات العملية العسكرية في شمال العراق.

وفى اختبار للقوة، قرر المجلس العسكرى الأعلى ـ وهو يضم ١٣ ضابطا من كبار قادة الجيش، عقد اجتماع فى ١٦ من مايو لمناقشة مدى تنفيل الحكومة للإجراءات الـ١٨ التى كان قد طلب تنفيلها مجلس الأمن القومى والحصول على موافقة أربكان على طرد الضباط ذوى الميول الإسلامية، وإعلانه بأن الجيش يرى أن الخطر الوحيد على تركيا هو الأصولية الإسلامية وقدموا له وثائق تبين وجهة نظرهم (١).

ومن جانبه، حاول أربكان إظهار قوة حزبه بحسد الآلاف من أنصاره في إسطنبول، في ذكرى الفتح الإسلامي للقسطنطينية السطنبول، ومع وصول الصدام إلى هذه النقطة، عاشت تركيا أجواء انقلاب عسكرى وشيك للتخلص من حكومة أربكان والرفاه الإسلامي، برخم صعوبة القيام بانقلاب في الظروف الراهنة، فالجيش ليس هو الجيش في أعوام ١٩٦٠ و١٩٧١ و١٩٨٠ (بسبب تنامي التيار الإسلامي داخله). كما أن الشعب التركي ليس كما كان قبل عام ١٩٨٠، بعد أن تشبع حوالي نصف بتيارات العلمانية والديمقراطية وحقوق الإنسان، مثلما يقول عبدالله جول نائب رئيس حزب الرفاه، مشيرا إلى أن قادة الجيش لا يمكن أن يخاطروا بعلاقات تركيا مع أوروبا والغرب بانقلاب.

<sup>(</sup>١) رضا هلال، حقيقة الانقلاب المدنى في تركيا، الأهرام ١٩٩٧/٧ ١٩٩٠.

وكان المؤشر المهم في تلك الأجواء، هو رفض أمريكا لحدوث انقلاب عسكرى في تركيا، وعبرت عن ذلك المؤشر مادلين أولبرايت وزيرة الخارجية الأمريكية بقولها: إن أمريكا لن تساند انقلابا عسكريا للإطاحة بالحكومة الائتلافية بين الرفاه والطريق الصحيح برئاسة أربكان. وذكرت صحيفة لوس أنجلوس تايمز أن البيت الأبيض أوضح بصراحة معارضته لانقلاب عسكرى في تركيا. بل إن الإدارة الأمريكية اتصلت مرتين برئاسة الأركان التركية لإبعاد شبح الانقلاب.

#### دولة قوية وحكومة ضعيفة:

بعد عام من توليه رئاسة الحكومة، كان أهم الدروس التي خرج بها أربكان وهو السياسي المخضرم، أن الدولة قوية والحكومة ضعيفة في تركيا. والدولة هنا هي المؤسسة العسكرية \_ العلمانية . واستخلص أربكان أن استمراره في الصدام مع المؤسسة العسكرية العلمانية قد يقضي على مشروعه وينتهي بالقضاء عليه شخصيا . وللالك اضطر زعيم الرفاه الإسلامي إلى تقديم استقالته من رئاسة الحكومة لتخلف تانسو تشيلر شريكته في الحكومة الائتلافية وإجراء انتخابات برلمانية مبكرة، معتقدا \_ كما قال \_ أن حزبه سيحصل على ١٠ ملايين صوت عن الانتخابات البرلمانية التي جرت عام ١٩٩٥.

ولكن الجيش وقف لأربكان بالمرصاد. واتضح أن المطلوب ليس مجرد إبعاد أربكان باستقالت. وقال مصدر عسكرى بهيئة الأركان إن تشكيل حكومة ائتلافية جديدة بين تشيلر وأربكان، يعوق حركة تركيا داخليا وخارجيا ويمثل إضرارا بالمبادئ الديمقراطية.

وكما قال المصدر العسكرى فإن الاجتماعات المتواصلة لكبار قادة الجيش اظهرت أن القوات المسلحة ليس لديها أمل في أن تكون هذه الحكومة أفضل من حكومة أربكان. . وزاد المصدر العسكرى أنه في حالة إجراء انتخابات

برلمانية، فإن حـزب الرفاه لن يحصل كما يردد على نسبة من ٣٠٪ إلى ٣٥٪ من الأصوات، وإن ضباط الجيش ينتشرون في كل مكان من تركيا من أجل أن يكشفوا للأتراك أن حزب الرفاه قد فقد مصداقيته وسقط منه القناع الذي كان يتخفى به.

وجرى تنفيذ الانقلاب المدنى بتكليف الرئيس ديميسرل لرئيس حزب الوطن الأم مسعود يلماظ الذى لم يحصل سوى على ١٢٩ مقعدا من مقاعد البرلمان التى يبلغ عددها ٥٥٠ مقعدا بتشكيل الحكومة الجديدة. بيد أن الانقلاب المدنى الذى نفله الجيش بمساعدة الرئيس ديميرل، نظر إليه على أن استبعاد أربكان والرفاه الإسلامي من الحكومة، يمثل حلا للأزمة السياسية في تركيا والصراع بين الجيش والرفاه الإسلامي، وبديلا لقيام الجيش بانقلاب عسكرى.

غير أن استبعاد أربكان والرفاه من رئاسة الحكومة، لم يحل المشكلة فعلا، مع استمرار أربكان والرفاه في اللعبة السياسية، إذ ظل احتمال عودة أربكان والرفاه بشعبية أكبر قائما.

وفى بحث أجراه المعهد الدولى (الجمهورى) الأمريكى توقع أنه فى حالة إجراء انتخابات برلمانية جديدة، فإن حزب الرفاه سيخرج منتصرا، مما يجدد الصراع بين الرفاه والجيش. وإذا ما حدث ذلك وخرج الرفاه بأغلبية ثم تدخل الجيش فإن حزب الرفاه سوف يتصرف مثل جبهة الإنقاذ فى الجزائر وتتحول تركيا إلى نموذج مشابه للجزائر.

ولكل ذلك، شملت خطة «الانقلاب المدنى» المتى تبناها الجيش، ليس فقط إبعاد أربكان والرفاه عن رئاسة الحكومة، وإنما ـ أيضا ـ عـزل أربكان وحظر الرفاه الإسلامى ومحاولة تصفية الإسلام السياسى التركى.

#### (٢) حكومة يلماظ: وصاية العسكر

بعد أن أبعد الجيش، نجم الدين أربكان وحزب الرفاه من الحكم في يونيو عام ١٩٩٧، كان تكليف مسعود يلماظ زعيم حرب الوطن الأم بتشكيل الحكومة الجديدة، لسببين. أولهما أن يلماظ أثبت في أكثر من مناسبة أنه «السياسي المطيع» للمؤسسة العسكرية، والسبب الثاني، والمرتبط بالأول، أن الجيش أراد أن تكون حكومة يلماظ تحت وصاية العسكر، لتمرير إجراءات في إطار المواجهة بين الجيش والإسلام السياسي (وتحديدا الرفاه)، مثل مد التعليم الإلزامي لمدة ثماني سنوات، عما يعني واقعيا، إلغاء معاهد إمام حطيب الدينية، ومثل منع النساء من وضع غطاء الرأس (الحجاب) في المدارس والجامعات وأماكن العمل. أما أهم تلك الإجراءات، فهو حل حزب الرفاه.

وباختصار، كان دور حكومة يالماظ تحت وصاية العسكر، وقف المد الإسلامي في تركيا.

لقد كان تكليف يلماظ، خلاف اللاعراف الدستورية، تشكيل الحكومة الجديدة، بمثابة مكافأة له، على انضباطه وانصياعه لإرادة العسكر في مناسبتين محددتين: الأولى في أواخر شهر فبراير عام ١٩٩٦، عندما ضغط الجيش على يلماظ، باعتراف الأخير نفسه للنعه من تشكيل ائتلاف حكومي مع حزب الرفاه، لم يكن ينقصه حينها سوى الإعلان عنه رسميا. أما المناسبة الثانية، فكانت بعد بدء التوتر بين الجيش والرفاه في فبراير عام ١٩٩٧، حين أيد يلماظ بصورة واضحة، قيام انقلاب عسكرى ينهي سلطة أربكان تشيلر.

وما كان يلماظ، في هذا الموقف، ينطلق من عداء للإسلاميين بقدر ما كان يطمع في إقصاء منافسته في زعامة اليمين، تشيلر، تمهيدا \_ وهذا ما دعا إليه يلماظ علنا \_ لإخراجها من كامل الحياة السياسية نفسها، وليس فقط من الحكومة أو من زعامة حزب الطريق الصحيح(١).

اليس هو من كان قد دفع بها، إلى تحقيق برلمانى بتهم الفساد، فأنقذها أربكان بتشكيل حكومة التسلاف الرفاه ما الطريق الصحيح؟ وتمثلت (المسكافأة) ليلماظ، بتكليفه بتشكيل الحكومة، بالرغم من أن حزبه لم يكن يتمتع في يوم التكليف بأغلبية برلمانية، كما تقضى الأعراف الدستورية.

لقد برر الرئيس سليمان ديميرل، أمر تكليفه يلماظ، بأن حقه الدستورى، كرئيس للجمهورية، يمنحه صلاحية تكليف زعيم الأغلبية البرلمانية، بعد استقالة رئيس الوزراء السابق، أربكان، إلا أن الخدعة التى انطوى عليها سلوك ديميرل، تحت ضغط المؤسسة العسكرية، أنه تعامل مع الأمر كما لو أن أربكان كان قد قدم استقالته بسبب انفراط عقد ائتلافه مع تشيلر. فالحقيقة أن أربكان قدم استقالته، باتفاق مسبق مع تشيلر، بغية أن يكلفها \_ (تشيلر) \_ رئيس الجمهورية بإعادة تشكيل الحكومة.

وبمجرد تكليف يلماظ بتشكيل الحكومة، أدار الرئيس ديميرل العبة منسقة، مع أحزاب المعارضة من جهة، ومؤسسة الجيش من جهة أخرى، من أجل أن تحظى الحكومة الجديدة بالثقة في البرلمان (بعدد ٢٧٦ عضوا يمثلون الأغلبية المطلقة). وتضمنت اللعبة، قيام الجيش بالتهديدات المبطنة لحزبي أربكان وتشيلر، أي الرفاه والطريق الصحيح، من جانب، ومن جانب آخر، بتقديم المغريات المادية والوعود، لنواب حزب الطريق الصحيح، للانشقاق على الحزب والخروج منه. فحرب الطريق الصحيح، الذي فاز في انتخابات ٢٤ من

<sup>(</sup>١) محمد نور الدين، خليط الألسنة في حكومة يلماظ الجديدة، الحياة ١٩٩٧/٧/١٣ .

ديسمبرعام ١٩٩٥ بعدد ١٣٥ مقعدا في البرلمان، انخفضت عدد مقاعده إلى ٩٨ مقعدا، يوم أن كلف يلماظ بتشكيل الحكومة، ثم انخفضت إلى ٩٨ مقعدا، عشية تصويت البرلمان بالثقة على حكومة يلماظ، أى أن الحزب فقد ١٨٨ نائبا، بعد تكليف يلماظ بتشكيل الحكومة، بينما فقد حزب الرفاه نائبين.

وقد أدت لعبة ديميرل \_ الجيش، إلى تغييس الخريطة البرلمانية التسركية (انظر الجدول التالي)، لتأمين الأغلبية البرلمانية اللازمة لفوز حكومة يلماظ بالثقة.

ووقعت بروتوكول حكومة يلماظ (الحكومة ٥٥)، ثلاثة أحزاب علمانية هي: حزب الوطن الأم (حزب يلماظ)، وحزب اليسار الديمقراطي (بزعامة أجاويد)، وحزب تركيا الديمقراطية برئاسة حسام الدين جندروك. وتعهد حزب الشعب الجمهوري بزعامة دينيز بايكال، بالتصويت لصالح الحكومة بالرغم من رفضه المشاركة فيها.

تغيير الخريطة البرلمانية التركية منذ انتخابات ١٩٩٥/١٢/٢٤ حتى ١٩٩٧/٧/١

| 1997/7/1 | 1990/17/78 |      | الأحزاب           |
|----------|------------|------|-------------------|
| 108      | 101        | RP   | الرفاه            |
| 1.7      | ١٣٥        | DYP  | الطريق الصحيح     |
| ۱۳۲      | ١٣٢        | ANAP | الوطن الأم        |
| ٦٧       | ٧٦         | DSP  | اليسار الديمقراطي |
| ٤٩       | ٤٩         | CHP  | الشعب الجمهوري    |
| ٨        |            | BBP  | الوحدة الكبرى     |
| 17       |            | DTP  | تركيا الديمقراطية |
| ۲        |            | MP   | الأسة             |
| ۱٧       |            | İ    | المستقلون         |
| ۲        |            |      | مقاعد شاغرة       |
| ٥٥٠      | 00.        |      | إجمالي المقاعد    |

وتوزعت مقاعد الحكومة (٣٨ وزيرا)، بين حزب الوطن الأم، الذى شغل ١٢ حقيبة وزارية بما فيها رئاسة الوزراء (يلماظ) ووزرات الداخلية والسياحة والصحة والأشغال العامة والإسكان والزراعة والطاقة والبيئة والعدل. وشغل حزب اليسار الديمقراطي ١١ حقيبة منها وزارات الخارجية (إسماعيل جيم) والمالية والتعليم والثقافة والعمل. وتولى حزب تركيا الديمقراطية خمس حقائب وزارية، منها منصب نائب رئيس الوزراء ووزير الدفاع (عصمت سيزجين) ووزارة النقل والمواصلات. وتولى وزارة الصناعة والتجارة النائب المستقل ياليم أريز، وهو المنصب ذاته الذي كان يشغله في حكومة أربكان السابقة، قبل استقالته منها ومن عضوية حزب الطريق الصحيح.

كما ضمت الحكومة ١٨ وزير دولة، منهم ١١ من حزب الوطن الأم، و٤ من حزب اليسار الديمقراطي، و٣ من حزب تركيا الديمقراطية.

وكما هو واضح، فإن كثرة عدد المقاعد الوزارية، وتوزيعها، يعكسان ترضية النواب المنشقين على الائتلاف الحكومي السابق، من جهة، ومن جهة أخرى ترضية الأحزاب المشاركة والمساندة للائتلاف الحكومي الجديد، وفق لعبة ديميرل \_ الجيش.

وحصل ائتلاف يلماظ على ثقة البرلمان، في جلسة عاصفة، انعقدت في ١٢ من يوليو عام ١٩٩٧، شهدت تبادل الشتائم بين نواب علمانيين وإسلاميين، وتطور الأمر إلى عراك بالأيدى شهر خلاله نائب إسلامي مسدسا، مما تسبب في توقف التصويت عدة مرات.

وصوت على الثقة بالائتلاف ٢٨١ نائبًا، وعارضها ٢٥٦ من مجموع ٥٥٠ يتألف منهم البرلمان. وامتنع نائبان عن التصويت وتغيب ثمانية آخرون، أغلبهم منشقون عن حزب الطريق الصحيح (١).

Turkish Daily News, 13/7/1997 . (1)

وتعهد يلماظ فور حصول حكومته على ثقة البرلمان، كما قال بعد التصويت بالثقة، بأن الحكومة الجديدة ستسير في الطريق اللذي رسمه مصطفى كسمال أتاتورك العظيم، عندما أسس الجمهورية قبل ٧٣ سنة. وبما قاله أيسفا: إن الخطوة الأولى التي ستتخذها الحكومة هي إعادة كل شيء إلى سيرته الأولى (...). لقد سشمت أمتنا الصراعات (...). إن الأمة تحاول أن تنسى السنة المنصرمة (من حكم أربكان) وهي تتوق إلى إعادة اندماجها بالعالم المتمدن (١).

وبمعنى ما، فإن يلماظ حدد دور حكومته، بالانقلاب على الأربكانية حسبما يريد الجيش. وقد كان الرجل واضحًا، في تحديد دور حكومته بعد تكليفه بتسكيلها بقوله: إن حكومته ستواصل الحملة التي بدأها الجيش ضد الإسلاميين، ولن تسمح للأصولية بالعودة من جديد(..). ولن تمنح الإسلاميين فترة راحة (٢).

وفور تشكيلها، بدأت حكومة يلماظ، بعدد من الإجراءت الرمزية في مواجهة الأربكانية.

فتح وزير الداخلية الجديد مراد بازوغلو، تحقيقا مع مسئولين سابقين بالأمن التسركى، بتهمة تشكيل منظمة داخل الشسرطة للتنصت على هسواتف كبار جنرالات الجيش ونقل خططهم لمكافحة الأصولية إلى أربكان.

وأوقف وزير الثقافة إشتمهان طالاى، عملية ترميم أحد المساجد في إسطنبول.

وألغى وزير المالية زكريا تمزيل قـرارا لوزير المالية السـابق، كان قـد سمح بموجبه للعاملات بوزارة المالية ارتداء الزى الإسلامي (الحجاب)(٣).

Turkish Daily News, 13/7/1997.(1)

<sup>(</sup>٢) الأهرام ٣/ ٧/ ١٩٩٧ .

<sup>(</sup>٣) الأهرام ٤/ ٧ ـ ١٩٩٧ / ١٩٩٧ .

غير أن المجال الرئيسي لحكومة يلماظ، للقضاء على مظاهر «الأسلمة» في تركيا، تحدد في مكافحة التعليم الديني أولا، ثم حظر الحجاب ثانيا.

### مكافحة التعليم الديني (مدارس إمام خطيب):

اتخلت الجمهورية الأتاتوركية من التعليم الأداة الأساسية لخلق نخبة علمانية يقع على عاتقها تحديث تركيا. ولذلك أخضعت الدولة التعليم القومى تحت سلطتها وبإشراف وزارة التعليم منذ عام ١٩٢٦. ومع تأسيس نظام تعليمى علمانى فى مختلف أرجاء البلاد، سعت الدولة منذ البداية لنزع الشرعية عن التعليم الدينى، ومن ثم كان إغلاق مدارس وكليات الدين. ولم يتغير الأمر برحيل أتاتورك. فالجنرال عصمت إينونو عام ١٩٤٦ منع التعليم الدينى، باعتباره من الخرافات التى أسكرت الشعب لقرون (..)، والحكومة ترفض الرجوع إلى الوراء تحت ستار الدين (المين (۱)).

غير أنه بحلول عام ١٩٤٧، وفي إطار مكافحة الأفكار الشيوعية جرى السماح بتدريس المواد الدينية في مدارس خاصة، ثم وافقت الحكومة على تدريس مواد إسلامية مقننة في المدارس المثانوية. وفي عام ١٩٤٩، وافقت الحكومة على إعطاء دروس خاصة للأثمة والخطباء والوعاظ. وفي العام نفسه، تأسست كلية «الإلهيات» في جامعة أنقرة، وكانت أقرب إلى كليات اللاهوت التي تقوم بالتدريس الوضعي للأديان والفلسفة والمنطق..

وجاء التحول نحو السماح بالتعليم الدينى بعد عام ١٩٥٠، بوصول الحزب الديمقراطي إلى الحكم وتشكيل حكومة عدنان مندريس. ففي عام ١٩٥١، أقرت الحكومة السماح بافتتاح مدارس (إمام \_ خطيب) التي كان القصد منها تدريب أئمة وخطباء المساجد. وتزايد الإقبال، بشكل واضح، على تلك

<sup>(</sup>١) السياسة الدولية، عدد ١٣١، يناير ١٩٩٨.

المدارس خلال عقد الخمسينيات، فوصل عدد طلابها إلى ٤٤٥٨ طالبا في العام الدراسي ١٩٦٠.

وفى عام ١٩٧٣، أصبحت مدارس (إمام - خطيب) تدرس التعليم العام إلى جانب التعليم الدينى، كما سمح للبنات بالالتحاق بها. وتنقسم الدراسة بمدارس (إمام - خطيب) إلى مرحلتين: المرحلة المتوسطة والمرحلة الثانوية، ويلتحق بها التلاميذ بعد إتمام المرحلة الإلزامية (٥ سنوات قبل القانون الأخير)، ويتخرجون منها أثمة وخطباء للمساجد، أو يلحقون بعدها بالجامعات.

لقد بدأت مدارس (إمام - خطيب) بسبع مدارس عام ١٩٥١، ووصل عددها الآن إلى ٦٠٠ مدرسة، تضم ما يزيد على نصف مليون تلميذ. وفي حين أن ٥٠ الفيا يتخرجون منها سنويا، فإن حاجة المساجد لا تزيد على ٢٣٠٠ منهم، ويتوجه الباقون إلى الجامعات لدراسة العلوم السياسية أو القانون أو الإدارة، أو إلى أكاديميات الشرطة، ليشغلوا - فيما بعد - وظائف في قلب مؤسسة الدولة.

ومنذ إنشائها وحتى الآن، وصل عـدد خريجي مدارس (إمام ـ خطيب) إلى م. ١ مليون خريج (١).

من هنا، مثلت مدارس (إمام \_ خطيب) أحد مجالات الصدام بين الجيش وحكومة أربكان، فالجيش يعتبرها مصدر الكوادر والقاعدة التصويتية لحزب الرفاه في سعيه لإقامة الدولة الإسلامية مستقبلاً.

ولذلك تضمن بيان مجلس الأمن القومى فى ٢٨ من فبراير عام ١٩٩٧، طلب جعل التعليم الإلزامى ٨ سنوات. وقام الإسلاميون بتظاهرات شملت عدة مدن تركية، احتجاجا على القانون. فحدر يلماظ، حزب الرفاء

Time, 12/1/1997 (\)

الإسلامي، من تبنى أسلوب تحريض الجماهيسر على غسرار جبهسة الإنقاذ الجزائرية، ضد الحكومة التركية، بسبب قضية التعليم.

ولم يكتف الجيش بتحذيرات يلماظ للإسلاميين، فتسحرك من خلال «مجموعة الدراسات الغربية» التابعة له، والتي شكلت خصيصًا لمراقبة تحركات الجماعات الإسلامية واقتراح الإجراءات اللازمة لمواجهتها، وطلب تنفيذ تلك الإجراءات من الحكومة.

وبمعنى آخر، فإن الجيش رأى أن الحكومة لا تفى بمسئوليتها في مواجهة الإسلاميين، ولذلك تحول إلى التدخل في الصراع ضد الإسلاميين.

وحاول يلماظ، دون جدوى، إبعاد العسكريين عن التدخل.

ففى ٢٦ من أغسطس عام ١٩٩٧ حث يلماظ المؤسسة العسكرية على عدم التدخل فى المعركة مع الإسلاميين وإسناد هذه المهمة لائتلاف الحكومى لأنها مهمة الحكومة، ولأن الجيش التركى يجب أن يتفرغ لحزب العمال الكردستانى PKK وحماية أمن البلاد وأن يوفر جهده فى مواجهة النشاط الإسلامى(١١).

ولكن اندلاع التظاهرات الإسلامية في إسطنبول وبورصة وقونيا وثلاث مدن أخرى بشرق تركيا، احتجاجا على قانون التعليم، يوم ٢٨مـن أغسطس عام ١٩٩٧، أكد للجيش ضرورة تدخله برغم تحفظ يلماظ.

ففى اليوم التالى، حرص رئيس الأركان إسماعيل حقى قراداى، إبان حضوره عرضا عسكريا ضخما فى أنقرة، على التأكيد بأن الجيش يواصل أداء واجبه ضامنًا لسلامة الجمهورية التركية الديمقراطية المعلمانية، التى تركها أتاتورك أمانة فى عنقه (٢) وأمام انتشار تظاهرات الإسلاميين، طلب الجيش من يلماظ اتخاذ كل ما يلزم لاستشصال «الخطر الأصولى». ونشرت صحيفة

<sup>(</sup>١) الأهرام، ٢٧/ ٨/ ١٩٩٧.

<sup>(</sup>٢) الحياة، ٣١/ ٨/ ١٩٩٧.

حريات في العاشر من سبتمبر عام ١٩٩٧، ما عنونته بتطور مفاجئ، أن المؤسسة العسكرية أرسلت وفدًا إلى يلماظ حشه على تنفيذ قرارات مجلس الأمن القومي، الصادرة في ٢٨ من فبراير عام ١٩٩٧، المتضمنة خطوات لضرب النفوذ الإسلامي. وحاول يلماظ تهدئة المؤسسة العسكرية، بالتأكيد على التزامه تنفيذ هذه القرارات، لكنه اعتبر أن أى ضغوط جديدة، من شأنها ريادة التوتر وربما انفجار الوضع الداخلي. إلا أن المؤسسة العسكرية لم تشعر بالارتباح إزاء المبررات التي قدمها يلماظ، وضغطت عليه لتجاهل الاعتبارات السياسية ومواصلة الحملة على الإسلاميين بلا هوادة (١١).

واستجابة لضغط المؤسسة العسكرية، هدد يلماظ في ٣٠ من سبت مبر عام ١٩٩٧ بإنزال عقوبات أشد على الإسلاميين المتورطين في الاحتجاجات والدعاية الدينية ضد حكومته. وواكب ذلك الإعلان عن مشروع وزارة العدل في إعداد مشروع قانون يتضمن فرض عقوبات على المتظاهرين الإسلاميين والمطالبين بتطبيق الشريعة تصل إلى السجن (٢). وبمعنى آخر: العودة إلى المادة ١٦٣ من قانون العقوبات التي الغيت عام ١٩٩١، وكانت تفرض قيوداً صارمة على النشاطات والدعاية الدينية.

بيد أن خضوع يلماظ للمؤسسة العسكرية في مسألة قانون التعليم الديني ومكافحة الأنشطة الإسلامية، فاقم من أزمة حكومته، والأزمة السياسية التركية بوجه عام. ففي ٣ من أكتوبر عام ١٩٩٧، استقال من حزب الوطن الأم (حزب يلماظ) نائب إسطنبول على جوشكون تضامنًا مع طلاب مدارس (إمام حطيب).

وتبعه النائب كموركوت أوزال الشقيق الأكبر للرئيس تسورجوت أوزال. كما

Turkish Daily News, 12/9/1997 (1)

<sup>(</sup>٢) الأهرام ١/ ١٠/ ١٩٩٧ .

استقال النائب جميل جيجيك. وأكد الثلاثة رفض سياسة يلماظ «التخريبية في مجال التربية والتعليم».

وشهدت إسطنبول يوم ١٠ من أكتوبر عام ١٩٩٧، صدامات دامية بين المتظاهرين من أنصار التعليم الديني ورجال الشرطة والجندرمة ووقع عدد من الحرحي من الطرفين واعتقل مثات الإسلاميين.

وبعد يومين، اصطدمت الشرطة مع المصلين في جامع الصالح أبي أيوب الانصاري (\*)، وتحولت ساحة الجامع إلى ساحة للتظاهرات الإسلامية ضد قانون التعليم الديني ثم ضد إعادة حظر ارتداء النساء لغطاء الرأس.

### مكافحة «الطوربان» غطاء الرأس:

تساءلت مجلة «تايم» الأمريكية، على لسان أحد أقطاب حزب الرفاه الإسلامي، عسما إذا كان من العار أن تحدد الحكومات للناس ماذا يلبسون، عشية بداية القرن الحادى والعشرين!! وأجابت «تايم» بأن إيجاد نظام مستقر في تركيا، تهون في سبيله مسألة أن تحدد الحكومة للناس ماذا يلبسون (١).

غير أن النظام لم يستقر في تركيا، بتحرك حكومة يلماظ تحت وصاية الجيش، لمنع الطالبات والموظفات، من ارتداء غطاء الرأس ـ الحجاب (الطوربان turban باللغة التركية).

لقد تحول الحجاب ـ الطوربان إلى رمز إسلامى فى المواجهة بين الإسلاميين والحلمانيين والجيش. فمع بداية العام الدراسى ١٩٩٨/٩٧، بدأت الجامعات والمدارس والمحاكم والمكاتب الحكومية فى تطبيق منع ارتداء الحجاب إلا أن تلك

<sup>(\*)</sup> جامع أبى أيوب الأنصارى فى مدينة إسطنبول، يمثل رمزا إسلاميا عريقا، فمنه انطلق السلطان محمد الفاتح وفتح إسطنبول سنة ١٤٥٣. ومنذ ذلك الوقت حرص سلاطين وخلفاء آل عثمان على إجراء مراسم التنصيب وأخد البيعة وتقليد سيف عثمان الأول فى ذلك الجامع التاريخى.

Time, 12/1/1998.(1)

المحاولات، قوبلت بتظاهرات واعتصامات واشتباكات بين النساء الإسلاميات والعلمانيات المتدلات من جانب آخر.

ففى ١٤ من أكتوبر عام ١٩٩٧، تظاهرت الطالبات اللاثى منعن من دخول الجامعات لأنهن محجبات، واعتصمن أمام أبواب الجامعات. وانضم إلى المعتصمات رئيس حزب النهضة الجديد حسن جلال كوزال، وألقى خطابا قال فيه: (إن مسعود يلماظ هو أحد أعداء الشعب التركى». وأوضح أربكان، فى مؤتمر صحفى، بمناسبة مرور مائة يوم من عمر حكومة يلماظ (أن يلماظ ضد توجهات وإرادة الشعب التركى الصابر (..)، وأن سقوط الحكومة غير الشرعية (بوصف أربكان) أصبح محتمًا».

وفى ٢٦ من أكتوبر عام ١٩٩٧، عقد حزب الطريق الصحيح مؤتمرا فى منطقة الريتون بورونوا فى إسطنبول، وأدان تصرفات الحكومة وقمعها الحريات الشخصية، وأعلن التضامن مع الطالبات المحجبات. وفى يوم ٢ من نوفمبر، زار أربكان (قونيا) وأعلن تضامنه وتضامن حزبه وكل المسلمين الاتراك مع الطالبات. وفى اليوم التالى، ردت تانسو تشيلر على وصف يلماظ للمتدينين بالخفافيش، رادة إليه التهمة. وهو اليوم ذاته، الذى استقال فيه أربعة من نواب حزب اليسار الديمقراطى (حزب أجاويد)، والتحقوا بحزب الشعب الجمهورى.

وبدءًا من الخامس من نوفمبر عام ١٩٩٧، صعدت المحجبات الاحتجاج، واعتصم رئيس حزب النهضة مع المعتصمات في اليوم التالي، كما توجهت تظاهرة من المحجبات إلى مقر الوالى في مدينة قونيا (معقل أربكان). وفي الثامن من نوفمبر، تطور اعتصام المحجبات في إسطنبول وأنقرة وقونيا بمشاركة نواب الرفاه ورؤساء بلديات. وحضر متضامنون مع المحجبات من ألمانيا والولايات المتحدة وبعض الدول الأوروبية.

وتحدث الخطباء الأجانب عن حرية الأزياء في الجامعات الأوروبية وعن قمع المحجبات التركيات<sup>(۱)</sup>.

وتضامن عدد كبير من الطالبات التركيات السافرات مع اعتصام الطالبات المحجبات الذي تحول إلى اعتصام مفتوح يوم ١٣ من نوفمبر، مما دفع الشرطة والطلبة العلمانيين إلى التحرش بالطالبات المحجبات المعتصمات يوم ١٩ من نوفمبر، وأدى ذلك إلى سقوط عشرات الجرحي واعتقال البعض. إلا أن ذلك لم ينه معركة الحجاب التي تكتل فيها خصوم حكومة يلماظ، على نحو ما حدث لدى انعقاد المؤتمر الخامس لحزب الملة التركي في ٢٣ من نوفمبر عام ١٩٩٧، فشاركت في جلسة الافتتاح وفود من حزب الرفاه وحزب الطريق الصحيح وحضر الجلسة وفد من الطالبات المحجبات اللاثي منعن من دخول الجامعات، ورفعن شعار: «كسروا الأيدى التي تمتد إلى الحجاب».

ومن جانبها، واصلت حكومة يلماظ إجراءات حظر الحجاب. ففى ١٢ من يناير عام ١٩٩٨ أصدرت وزارة التربية الوطنية تعميا لمنع تحجب الطالبات فى مدارس الأئمة والخطباء، وتضمنت حملة وزارة التربية لحظر الحجاب، إنهاء خدمات مدرسات متدربات لعدم التزامهن بقانون موظفى الدولة، الذى يلزم الموظفات بعدم لبس الحجاب خلال القيام بأعمالهن الرسمية اليومية.

وكان المفتشون الذين كلفهم وزير التربية بمراقبة حظر الحجاب، يقومون بزيارات مفاجئة لمختلف المدارس في كل أنحاء تركيا، لتحديد أسماء المدرسات اللاتي لا يلتزمن بالزي القومي، تمهيدا لفصلهن.

هنا، تصاعد الاحتجاج على سياسة حظر الحجاب في الجامعات والمدارس، ووجد تعبيره في التضامن الطلابي الذي ضم ثلاثة آلاف طالبة وطالب متدينين

<sup>(</sup>١) د. محمود السيد دغيم، أقطاب الجمهورية يتصدون للتعليم الشرعي والمحجبات، الحباة ٨/١/٨ ١

وغير متدينين، وقفوا متشابكى الأيدى أمام جامعة أنقرة، أوائل مارس عام المام متدينين، وقفوا متشابكى الأيدى أمام جامعة أنقرة، أوائل مارس عام الموردا، ما دفع رئيس الوزراء مسعود يلماظ، للتصريح بأن الطالبات لن يجبرن على تغطية أو عدم تغطية رءوسهن، ثم عدل عن تصريحه بضغط من الجيش.

لقد أدى تظاهر واعتمام الطالبات المحجبات، إلى إعادة النظر في تعريف الحركة النسوية من المنظور الغربي، أو بمعنى آخر، فإن ما قامت به الطالبات المحجبات التركيات، يصب في اتجاه إرساء «نسوية إسلامية».

لقد جاء حظر الحجاب في تركيا، ضمن عملية فرض العلمانية على المجتمع في إطار تحديث تركيا. ففي نهاية عام ١٩٢٦، جرى فرض السفور على النساء. وأصدرت المجالس البلدية قرارات تحظر فيها على النساء لبس السروال والزمتهن لبس الفستان، وإلا قدم أزواجهن أو أقرباؤهن إلى المحاكمة. ومنذ أن بدأ حاكم «طرابزون» عام ١٩٢٦ تحريم ارتداء الحجاب والقبض على كل من ترتدى النقاب للتثبت من شخصيتها، وحتى مجيء حكومة يلماظ عام ١٩٩٧، ظل قسم من المجتمع التركى يتحدى حظر الحجاب، بل بقى الحجاب رمزا إسلاميا منذ عام ١٩٢٦، بالرغم من أن المحكمة الدستورية العليا قد أيدت حظر الحجاب في المدارس والجامعات عامي ١٩٨٩ و١٩٩٣. أي أن الحجاب ظل رمزا لإسلامية المجتمع أمام علمانية الدولة. ومن منظور غربي، هو مضمون علمانية الدولة في تركيا، كان حظر الحجاب، يمثل تكريما للمرأة ويضمن حرية المرأة. أما الإسلاميات التركيات اللائي تظاهرن وأضربن عن الطعام واعتصمن، فيعتبرن الحجاب رمزا للإسلام وللحرية في آن معا.

فالحبجاب، عندهن، الالتـزام الأول تجاه الله والحمـاية المثلى في مواجـهة

U.S News & World Report 16/3/1998 . (1)

الرجل. كما أن الدفاع عن الحجاب دفاع عن الحرية في أن يلبسن ما يردن وليس ما تريد الدولة أو الرجال. وهن بذلك يعبرن عن «نسوية إسلامية».

ومن المفارقات التركية، أن أكبر بيوت صناعة الطوربان (غطاء الرأس) هو «بيت أرياء واكو» الذي تتملكه أسرة واكو اليهودية التي هاجرت إلى تركيا من إسبانيا قبل قرون هربا من الاضطهاد المسيحى. وأوضح رئيس «واكوا» جيف واكو، المفارقة، بقوله: إذا كان الناس يريدون ارتداء غطاء الرأس، فمن السخافة حظره!

بيد أن «الحجاب» و«النسوية الإسلامية» يجرى توظيفهما سياسيا في اللعبة السياسية التركية. فالجيش والعلمانيون المتطرفون يعتبرون الحجاب وتظاهرات المحجبات من مظاهر أسلمة المجتمع وتهديد العلمانية. وحزب الرفاه والإسلاميون، من جانب آخر، قد وظفوا «الحدث» في مواجهة الجيش والعلمانين.

وكما تقول المحامية فاطمة كاريجا، التي منعت من ممارسة المحاماة في قاعات المحاكم لأنها ترتدى الحجاب: إن حزب الرفاه لم يرشح على قوائمه إلا عددا محدودا من النساء، ولم يستعن بعدد كبير منهن عندما وصل إلى السلطة، لأن النظرة الأبوية مازالت تحكم تفكير رجال الحزب<sup>(1)</sup>. أى أن «الرفاه الإسلامي» كان يوظف «النسوية الإسلامية» في الشارع/ المعارضة وليس في الحزب أو في الحكم.

U.S News 16/3/1998. (1)

### (٣) حظر الرفاه الإسلامي

لم يكن قرار المحكمة الدستورية في تركيا، يوم الجمعة ١٦ من يناير عام ١٩٩٨، بحل حزب الرفاه، قرارًا مفاجئًا.

ذلك ما فسر لى هدوء الشارع التركى، بعد عودتى من مقر المحكمة إلى الفندق الذى كنت أنزل به فى شارع «تونالى حلمى» فى قلب أنقرة، على بعد خطوات من النصب التذكارى لمؤسس الجمهورية العلمانية، أتاتورك.

وقد يفيد فى ذلك التفسير القائل، بأن القاعدة التصويتية للرفاه الإسلامى لا تتعدى نسبة ٢٠٪ من الأتراك، فى حين أن نسبة الثمانين بالمائة الباقية تؤيد الجيش والأحزاب العلمانية، أو لا تؤيد «أسلمة» تركيا.

وصحيح أيضًا، أن الجيش هو حارس الجمهورية التركية حسب مقولة نائب رئيس الأركان والرجل الأقوى في تركيا الجنرال شفيك بير (\*). وأن الأتراك ينظرون إلى جيشهم باحترام ومودة، بالرغم من الانتقادات التي يوجهونها إليه أحيانًا. فهم يعتبرونه «مطهر البلاد من الأعداء» و«ممثل» مصطفى كمال أتاتورك باني تركيا الحديثة. وفي الأناضول تودع العائلة ابنها الذاهب إلى الخدمة العسكرية بالطبل والمزمار. وقد أيد الأتراك انقلاب عام ١٩٨٠ الذي قاده الجنرال كنعان وآخرون، وانتخبوا قائده رئيسا للبلاد.

<sup>(\*)</sup> أصبح قائدًا للجيش الأول في ٧ من أغسطس عام ١٩٩٨. وقد اعتبر المهندس الفعلى للحملة على الإسلامين منذ فوز حزب الرفاه الإسلامي في الانتخابات النيابية عام ١٩٩٥، وللتعاون العسكرى الرسرائيلي.

وكما خابت التوقعات بتحول الرفاه الإسلامي إلى العمل المسلح بعد إبعاد رئيسه عن رئاسة الحكومة في يونيو عام ١٩٩٧، لم يقابل الرفاه الإسلامي قرار المحكمة الدستورية بحله وبالإبعاد السياسي لزعيمه أربكان، بنزول جماهيره إلى الشارع.

لقد كان واضحا لزعيم الرفاه المخضرم، قبل صدور حكم المحكمة الدستورية، أن حكما سياسيا عسكريا قد صدر بإسقاط الغطاء القانونى عنه وعن حزب الرفاه، وتأكد ذلك في مرافعة أربكان أمام المحكمة قبل صدور حكمها بنحو شهرين. ففي مرافعة من المرافعات النادرة في التاريخ، غطت حوالي ألف صفحة، واستمرت لأيام، كان أربكان يدافع عن نفسه وعن حزبه دفاع العارف بأن المؤسسة العسكرية لم تكتف بإجباره على الاستقالة من رئاسة الحكومة، بل تريد حل الحزب. وحاول أربكان في مرافعته الدفاعية نفي الاتهام الذي وجهه إليه المدعى العام فورال سافاس، بالتآمر لإقامة دولة إسلامية في تركيا.

وتحسبًا لقرار الحل، كان أربكان قد تحرك في أواخر ديسمبر عام ١٩٩٧، لإنشاء حزب سياسي إسلامي آخر باسم «الفضيلة» ليحل محل «الرفاه».

وقبل صدور قـرار المحكمة بثلاثة أيام، قال أربكـان فيما يشبـه التسليم بأن المحكمة ستقرر حظر حزبه: إن قرارًا كهذا سيكون بمثابة جريمة قضائية (١).

وما كان واضحا لزعيم الرفاه الإسلامي وأركانه، كان واضحا أيضا للشارع التركى، الذي اعتبر أن المحاكمة التي بدأت في مايو عام ١٩٩٧، ستنتهي إلى «تصفية قصائية» للرفاه وقادته. وذلك ما انتهى إليه حكم المحكمة الدستورية في ١٦ من يناير عام ١٩٩٨.

وفي مؤتمر صحفي، لمدة لا تزيد على خمس دقائق، أعلن رئيس المحكمة

<sup>(</sup>۱) السفير ۱۹۹۸/۱/۸۹۸.

الدستورية أحمد نجدت سيزر، أن المحكمة اتخذت قرار حل «الرفاه» لقيامه بأنشطة «تمس النظام العلماني للدولة»، وأوضح سيزر أن المحكمة التي تضم أحد عشر قاضيا اتخذت قرارها بأكثرية تسعة أصوات في مقابل صوتين، عملاً بالمادتين ٦٨، ٦٩ من الدستور واستنادا إلى قانون الأحراب السياسية. وكان التبرير الذي ساقه رئيس المحكمة الدستورية لحل الحزب، واستهل به مؤتمره الصحفي «أن العلمانية عماد أساسي للدولة التركية، وإذا كان لا يعقل تخيل ديمقراطية من دون أحزاب سياسية، فإن هذا لا يعنى ألا قيود تفرض على الأحزاب» وتضمن قرار المحكمة:

- حل حزب الرفاه.
- \_ مصادرة ممتلكات الحزب.
- ـ وقف المساعدة المالية التي يتلقاها الحزب من خزانة الدولة.
- \_ فصل أربكان ونواب آخرين (رفاهيين) من عضوية البرلمان ومنعهم من عاصل السياسي لمدة خمس سنوات.

أربكان، كانت تهمته، أنه دعا إلى مقر إقامته الرسمى رجال دين (فتح الله جولن)، وأنه طلب من أنصاره تقديم دعم مالى لإحدى شبكات التلفزة المؤيدة للرفاه من أجل الجهاد.

كما ورد فى نص الاتهام تصريح لأربكان جاء فيه أن «الرفاه سيصل إلى السلطة، ولكن المسألة تبقى معرفة ما إذا كان يتم مع أو من دون إراقة دماء». وورد تصريح آخر لأربكان خاطب به أنصار الرفاه بأن «الحزب جيش مستعد. . وابذل جهدك لتقوية هذا الحزب».

وبالمثل، كانت التهم الموجهة لقيادات الرفاه الذين صدر ضدهم الحكم. النائب شوقى يلماظ، سجلت عليه عبارة فى مكة المكرمة وسط حجاج أتراك، قال فيها: (إن فى البرلمان التركى قوادين وخونة».

أما النائب حسن جيلان (نائب أنقرة)، فسجلت عليه المحكمة عبارته: «هذا الوطن وطننا ولكن النظام ليس نظامنا. . نحن لا نقبل النظام ولا الأتاتوركية». وحوسب النائب أحمد تكدال (نائب رئيس الحزب) على قوله: «هذفنا تأسيس نظام الحق الجديد».

وحوسب النائب إسماعيل تشيلك، على منعه مشاركة الشركات الإسرائيلية في معرض صناعي نظم في منطقته (أورفا) عندما كان رئيسا لبلديتها.

لقد تحسب أربكان لحكم المحكمة. وقالت قيادات في حزب الرفاه إنها كانت تعلم بقرار المحكمة. ولدى صدور حكم المحكمة بحل حزب الرفاه، كان أربكان يجرى مقابلة مع تانسو تشيلر زعيمة حزب الطريق الصحيح، وشريكته في الائتلاف الحكومي السابق. وقطع أربكان المقابلة وعاد إلى مكتب في البرلمان. وبعد أداء ركعتين، دعا أعضاء مكتب حزبه، ثم عقد مؤتمرا صحفيا.

قال أربكان في المؤتمر الصحفى: إننى أحتسرم قرار المحكمة حتى ولو كان خاطئًا. . إن إغلاق حزب الرفاه ليس نهاية الأمر بل نقطة في مسجرى أحداث التاريخ، ولن يؤدى إلا إلى تسريع وصول الحزب الإسلامي (المقبل) إلى السلطة، لأن الشعب التركى يساند في العادة من يتعرض للظلم . . وأدعو الجميع إلى التزام الهدوء واليقظة والحدر من محاولات اختلاق الفتن وشق الصفوف . .

وكان مما قاله أربكان قبل قرار المحكمة: «لقد حلوا حرب النظام الوطنى (أول حزب إسلامي في تركيا)، فأقمنا حزب السلامة الوطنى الذي حقق شعبية أكشر بكثير وأوصل الإسلاميين إلى المشاركة في الحكومة. ثم حلوا حزب السلامة الوطنى، فأقمنا حزب الرفاه الذي أصبح أكبر الآحزاب التركية ووصل إلى رئاسة الحكومة في ائتلاف. وإذا حلوا الرفاه فإن حزبنا المقبل سيصل إلى السلطة وحيدا..».

أى أن أربكان بمثل يقينه في حكم المحكمة بحل الرفاه وإبعاده عن اللعبة السياسية، بات متيقنا من وصول الحزب الإسلامي القادم إلى السلطة منفردا.

لقد أفضت الاستعراضية الأربكانية، التي اتسم بها وبعض أركان الرفاه إلى نهاية دوره السياسي وحظر الرفاه.

وللمقارنة، كان تورجوت أوزال لا يميل إلى الاستعراضية في السماح بالممارسات والتشريعات الإسلامية، مما مكّنه من إعادة السمات الإسلامية لتركيا المدولة والمجتمع. ولم يمل إلى استفزار المؤسسة العسكرية والعلمانيين المتطرفين، حتى لا يعطيهم الفرصة للانقضاض عليه.

أما زعيم الرفاه الإسلامي، أربكان، فقد اعتبر حزبه جيشا في مواجهة الجيش في أقوال وتحركات استعراضية، ولم يخف أبدًا أن هدفه «أسلمة السلطة» تمهيدًا لأسلمة الدولة «العلمانية». حتى في لحظة حظر حزبه قبل حظره، ولم يتوان لحظة عن عمل كل ما يستطيع من أجل أسلمة المجتمع من أجل هذا الهدف. وهذا من حقه، ولكن في لعبة السياسة \_ دائمًا \_ متنافسين، وفي النهاية، هناك خاسرون ورابحون. وقد خسر أربكان في مواجهة الجيش.

ويتحمل أربكان مسئولية نفر من المهيجين من أعضاء حزبه، الذين كانوا يقرعون طبول الحرب في مواجهة الجيش. وكما يقول الكاتب السياسي التركى طه أقيول، فإن ديماجوجية عدد من المتشددين الإسلاميين والأقوال القبيحة التي أطلقها ٧ أو ٨ أشخاص، من الأعضاء في «الرفاه» بحق أتاتورك والجمهورية العلمانية، تسببت في خلق مخاوف لدى الجنرالات والبيروقراطيين العلمانين من نشوء حركة رجعية داخل المؤسسة، وصلت إلى مرحلة تهدد النظام.

وعندما رفع المدعى العام دعوى إغلاق «الرفاه»، أشار إلى أن الحزب وصل بتركيا إلى حافة حرب أهلية. كما جرى تزويد الصحافة بعناوين بارزة تشير إلى أن أعضاء «الرفاه» بدءوا يتسلحون، وأثيرت مخاوف من تحويل تركيا إلى إيران. ووصل الأمر إلى حد قيام قائد القوات البحرية جوفن أرقايا - الاسم المهم في مواجهة الجيش لأربكان في ٢٨ من فبراير عام١٩٩٧ - بالإدلاء بأحاديث تلفزيونية، ذكر فيها أن الرجعيين (يقصد الإسلاميين)، سيقومون بعمليات تمرد

عام أو في أماكن مختلفة، مثلما حدث في إيران. ولم يتم تقديم دليل واحد للمحكمة الدستورية عن تسلح الرفاه أو استعداده للقيام بعمليات تمرد شعبية.

يقول أقيول: لقد راح الرفاه ضحية عدم نضوجه السياسي ولديماجوجية حب الظهور والكلام المباح غير العقلاني.

فهل انتهى الدور السياسي لأربكان؟

لقد نظر إلى قرار المحكمة، بفصل أربكان من البرلمان ومنعه من ممارسة العمل السياسي لمدة خمس سنوات، على أنه نهاية للدور السياسي الأربكان، لسبب بسيط هو بلوغه الواحدة والسبعين من عمره مع صدور قرار المحكمة.

يقول نائب رئيس حزب الرفاه عبدالله جول، وأحد أهم المقربين لأربكان: قد لا يكون في الفترة المقبلة فاعلاً في السياسة، لكن أربكان سيبقى بطلنا الذي حارب من أجل الديمقراطية.

ويقول عالم الاجتماع التركى البروفيسور سنقر آياتا:

«لقد خسرت الحركة الإسلامية أفضل لاعب لديها، هو أربكان.. وستكون هناك نزاعات داخلية وافتقاد للنظام في داخلها».

وبالتأكيد، فإن إبعاد أربكان، ارتبط ببدء معركة لخلافته في الحركة الإسلامية. فموقف الإسلامين ـ بعد حظر الرفاه ـ قد تعزز بتأسيس حزب الإسلامي جديد أطلق عليه اسم حزب فضيلت «الفضيلة»، إلا أن معركة خلافة أربكان في الحركة الإسلامية، دارت بين القطاعات الشابة المؤيدة للقياديين الشبان مثل رجب طيب أردوغان (\*) وعبد الله جول وبلند أرينج وبين القياديين المسنين الذين رافقوا أربكان في تأسيس حزب الرفاه، وقبله حزب السلامة

<sup>(\*)</sup> قضت محكمة أمن الدولة على فرص أردوغان بالفوز برياسة حزب الفضلة، بأن أصدرت حكما بالسبجن والغرامة بحقه بتهمة إثارة الكراهية والتفرقة الدينية والعنصرية، حينما ردد في خطاب عام أبياتا شعرية للشاعر التركى المعروف ضياء غوقلب مكتوبة أيام حرب التحرير تقول: إن المآذن هي حرابنا والمساجد ثكناتنا والمؤمنين جنودنا.

الوطنى وحزب النظام الوطنى أمثال رجائى قلوطان وشوكت قازان وسليمان عارف وفهيم أراك. ولم يحسم الصراع اختيار أربكان لرفيق دربه رجائى قوطان رئيسًا لحزب الفضيلة.

وقد لا تجد الحركة الإسلامية التركية زعيما مثل أربكان يجمعها، وسط سعى المؤسسة العسكرية والقوى العلمانية لمحاصرة الإسلام السياسي وتشتيت قواه.

لقد استهدف حظر الرفاه وإبعاد أربكان، في التحليل الأخير، ضمن إستراتيجية المؤسسة العسكرية:

أولاً: إسقاط أسلوب الإسلام السياسي الذي كان حزب الرفاه الإسلامي يتبعه، وبالتالي إبعاد رموزه مثل أربكان ورفاقه عن الساحة السياسية.

ثانيًا: عدم السماح مجددًا بعودة الرفاه وشعاراته ورموزه حتى ولو تحت اسم جديد، وبالتالى عـدم السماح لأى إسلام سياسى كالذى مـثله الرفاه بالدخول إلى البرلمان تحت رداء آخر. وبما قد يعنى حل الحزب الإسلامى الجديد «الفضيلة».

ثالثًا: العودة بتركيا إلى ما كانت عليه عام ١٩٣٨ عام وفاة أتاتورك، أى أن يبقى الإسلام دينا داخل إطار الحياة الخاصة بالفرد، ولا يتعداها إلى حيز المظاهر والرموز والمدارس والدوائر الرسمية أو إلى الحيز السياسي.

ومثل تلك الإستراتيجية، تطلبت وصاية الجيش المباشرة، والتحرك من خلال همكتب الدراسات الغربي» التابع له. وأدى ذلك إلى أزمة خلال شهر مارس عام ١٩٩٨ بين الجيش ورئيس الحكومة مسعود يلماظ، الذى صرح مرتين بأن «التصدى لتصاعد النزعة الدينية المتطرفة من شأن الحكومة وليس من شأن العسكريين الذين لديهم الكثير من العسمل بالفعل في قبرص وفي جنوبي شرق الأناضول وبحر إيجة»(١).

<sup>(</sup>١) السفير ١٨/ ٣/ ١٩٩٨ .

وفى الوقت الذى كان يلماظ يدلى فيه بتصريحه، كان وفد من كبار الضباط يتقدمهم رئيس الأركان إسماعيل حقى قاراداى، يقدم تقريراً شفهيا للرئيس ديميريل، عن وجوب مواصلة التصدى للنزعة الإسلامية المتطرفة بشتى الوسائل، معتبرين أنها الخطر الرئيسى الذى يهدد النظام العلمانى.

وبمعنى آخر، حدثت الأزمة بين الجيش ويلماظ، لأن الأخير تراجع عن تطبيق حظر ارتداء الحجاب. وأخذ عليه الجيش تبرمه من تدخل الجيش لمكافحة النوعة الإسلامية.

وفى رد قوى على تصريحات يلماظ، أصدرت القيادة العسكرية بيانا فى ٢٠ من مارس عام ١٩٩٨، أكدت فيه أن الجيش التركى سيواصل حملته لمكافحة الأصولية الإسلامية فى البلاد.

وذكر البيان أنه قما من أحد أيا كان منصبه يمكنه افتراض شيء من شأنه القياء الشكوك وإضعاف نضال القوات المسلحة ضد الانفصالية والنشاط الإسلامي (١٠). ذلك البيان الذي أصدرته رئاسة الأركان في اجتماع للقادة الخمسة للجيش التركي، أرسل إلى يلماظ على شكل إندار، مما أشاع أجواء شبيهة بانقلاب عام ١٩٧١، عندما طلب العسكريون، بواسطة مذكرة ودون اللجوء إلى القوة، استقالة الحكومة. واستقالت الحكومة فعلاً.

وما كان من يلماظ إلا أن تراجع في تصريحات للتليفزيون، في اليوم التائي، قائلاً: «إن الضباط استخدموا واحدا من حقوقهم عندما أعلنوا وجهة نظرهم حول مكافحة الأصولية (..). إن العسكريين اجتمعوا في (إشارة لاجتماع هيئة الأركان) ليعربوا عن قلقهم (في مواجهة الأصولية). إنني لا أعترض على ذلك. . (٢). وفي الشالث والعشرين من مارس عام ١٩٩٨،

<sup>(</sup>١) السفير ٢١/ ٣/ ١٩٩٨.

<sup>(</sup>٢) الحياة ٢٢/ ٣/ ١٩٩٨ . . .

أعلن رئيس الوزراء يلماظ عن سلسة من الإجراءات لمكافحة التيار الإسلامي، تحت وصاية الجيش تضمنت:

- ـ إنشاء آليات لمراقبة أنشطة المنظمات والجمعيات والمدارس والمؤسسات الأخرى التى يشك فى أنها تدعم أو تمول الحركة الإسلامية، وإعداد تشريع لمراقبة مصادر تمويل تلك المؤسسات.
  - \_ حظر التنظيمات السياسية المناهضة للعلمانية.
- إعداد تشريع لمراقبة بث محطات الإذاعة والتليف زيون الخاصة التي تستغل الدين.
  - تعديل القانون الخاص بالتظاهرات.
  - ـ تعزيز العقوبات على مخالفي القوانين الخاصة باللباس في المؤسسات الحكومية.
- منع بناء مساجد جديدة دون الحصول على تصريح من مديرية الشئون الدينية التابعة مباشرة لرئيس الوزراء.
  - ـ تطبيق إجراء فصل أى شرطى يمارس نشاطات إسلامية داخل سلك الشرطة.
    - ـ وضع قيود على مبيعات البنادق وحمل السلاح(١).

واعتبر الجيش أن الإجراءات التي أعلنها يلماظ غير كافية لمكافحة الأصولية.

ولم يقنع العسكريون بسلسلة الإجراءات التى اقترحها يلماظ لأنها فى حاجة إلى اعتماد قوانين جديدة أو إلى تعديل قوانين قائمة، وهى عملية تستغرق وقتا طويلا، فى حين أن القوانين موجودة ولا حاجة إلى قوانين جديدة، فما تحتاج الحكومة إليه هو الإرادة السياسية لتطبيقها (٢).

<sup>(</sup>١) السفير ٢٤/٣/ ١٩٩٨.

<sup>(</sup>٢) وكالة الأنباء الفرنسية ٢٥/ ٣/ ١٩٩٨ .

وطالب العسكريون بإجراءات أخرى، تضمنت فعصل جميع المسئولين ذوى الميول الإسلامية، الذين تسللوا إلى الوظائف الرسمية لاسيما وزارة العدل التى تولاها أحد أقطاب الرفاه شوكت قازان في عهد حكومة أربكان. كما طالبوا بطرد ٣٧ حاكم ولاية (من أصل ٨٠ حاكمما)، و٢٠٠ مدير مركز شرطة يناصرون الشريعة.

وفى اجتماع مجلس الأمن القومى يوم ٢٧ من مارس عام ١٩٩٨، طالب العسكريون بفرض رقابة شديدة على أنشطة جماعة فتح الله جولن الإعلامية التى تتمتع بشعبية متزايدة. وقد نشأت هذه الجماعة أصلاً من طائفة النورسيين، وتربط بين الاهتمام بالتعليم ونشر الأفكار الدينية (١٠). وتدير الجماعة التى يتخطى نفوذها حدود تركيا، ١٠٣ مدارس خاصة ـ تعتبر من أفضل المدارس بالبلاد ـ و ٢٠٥ صفا لتأهيل طلاب المدارس الثانوية لدخول الجامعة ـ وبعدها مؤسسات الدولة ـ و ٠٠٠ من دور سكن الطلبة. كما تدير ومحطتان إذاعيتان. وأنشأت أيضاً ثماني جامعات وعشرات المدارس في الجمهوريات الناطقة باللغة التركية في آسيا الوسطى.

كما طالب الجيش بفرض رقابة شديدة على المجموعات المالية الإسلامية بعد أن أصبح دخلها ١٥ مليار دولار سنويا.

وانتزع قادة الجيش، في اجتماع مجلس الأمن القومي، تعهدات من رئيس الوزراء مسعود يلماظ، وكبار المسئولين في الائتلاف الحاكم بتنفيذ الإجراءات التي طلبها الجيش.

وما من شك، في أن تنفيذ تلك الإجراءات يستهدف تغييب الإسلام السياسي من الحياة السياسية التركية، والعودة بتركيا إلى عام ١٩٣٨، وبالإسلام

<sup>(</sup>١) الحياة ـ السفير ٢٨/ ٣/ ١٩٩٨.

إلى نطاق الحياة الخاصة، في الوقت الذي لم تعد فيه تركيا والعالم يعيشان بشروط وظروف عام ١٩٣٨.

وليس من سبيل إلى ذلك، إلا بالانقلاب العسكرى، وهو أمر أصبح متعذرًا، ليكون البديل «عسكرة المجتمع»، دون ضمان بأن يؤدى ذلك إلى وقف «الإحياء الإسلامي» (\*).

<sup>(\*)</sup> ينظر البعض إلى التغييرات في القيادة العسكرية التي حدثت في أغسطس عام ١٩٩٨ ، على أنها يمكن أن تعكس تغييراً في العلاقة بين الجيش والإسلام السياسي لتكون أكثر اعتدالاً. فقد حملت التعيينات العسكرية الجديدة ، التي أقرها المجلس العسكري التركي في ٧ من أغسطس عام ١٩٩٨ ، الجنرال العسكرية الجديدة ، التي أقرها المجلس العسكري التركي في ٧ من أغسطس عام ١٩٩٨ ، الجنرال حسين كيفريك أوغلو إلى رئاسة هيئة الأركان ، محل الجنرال إسماعيل حقى قراداي . وحل قائد الجيش الثاني الجنرال راسم بيتير القائد العام للدرك . وعين نائب رئيس الأركان الجنرال شفيك بير قائداً للجيش الأولى، فيما عين قائد القوات البرية المتحالفة لحلف الأطلنطي الجنرال حلمي أوزكوك نائبًا لرئيس الأركان قراداي الذي قاد المواجهة مع الرفاه الإسلامي ، واستبعاد فرص شفيك بير (مهندس المواجهة) في الوصول إلى قيادة الأركان . بيد أن تغيير القيادة العسكرية ليس معناه تساهل الجيش التركي في مسألتي الدور السياسي والعلمانية الأتاتوركية بشكل جدرى . فالأمر يتعدى التكوين الشخصي لرئيس الأركان إلى الدستور والقوانين والحالة السياسية التركية عمومًا . كما أن كيفريك أوغلو ، حرص في كلمة أمام الضباط في أول إبريل عام ١٩٩٨ ، على التأكيد على أن دور الجيش في حماية الجمهورية «تاريخي» والتحدير من «الرجعية الإسلامية التي تريد العودة بالبلاد إلى القرون الوسطي» .

#### الفصل الثامن

### تركيا بعد ٧٥ عامًا من الأتاتوركية

«منذ عام ۱۹۲۳، تأسس في جمهورية تركيا نظام قمع لا يحتمل ضد الأكراد». «شار كمال»

### (١) البحث عن الذات

قدر لى أن أكون فى إسطنبول وأنقرة والجنوب والجنوب الشرقى لتركيا، خلال الاحتفالات بالذكرى الخامسة والسبعين، لتأسيس مصطفى كمال أتاتورك لتركيا الحديثة فى ٢٩ من أكتوبر عام ١٩٩٨. وبسرغم كل مظاهر البهسرجة العثمانية وملايين الصور والملصقات لأتاتورك التى غطت أنحاء تركيا؛ لتجعلها أشبه بروسيا وأوروپا الشرقية الستالينية، بدت الأمور وكأن تركيا تبحث عن ذاتها، وأن «تقديس» تماثيل وصور أتاتورك ليس إلا محاولة مستميتة للتشبث بلحظة فارقة قبل الدخول إلى «التيه» أو القفز إلى المجهول. فقد أصبح مشروع أتاتورك متقادمًا، وتحولت ملايين من الأتراك إلى مناهضته أو الانفكاك منه.

فشهر الاحتفال، بدأته النخبة العسكرية والعلمانية، بدق طبول الحسرب ضد سوريا، طالبة منها وقف دعمها لحزب العمال الكردستانى وتسليم زعيمه عبدالله أوجلان. ذلك، لتظل تركيا بعد ٧٥ عامًا دولة محاطة بجوار من الأعداء من اليونان

إلى أرمينيا إلى العراق وإيران وسوريا وبالمغاريا، ولتبقى الدولة الوحيدة الصديقة والحليفة لتركيا في الجوار هي إسرائيل التي تعتبر هي الأخرى محاطة بجوار عدائي.

وقبل ثلاثة أيام من الاحتفال، كان المتظاهرون الأكراد يشتبكون مع الشرطة في ضاحيتي «قاضي قوي» و بيي أوغلو» في إسطنبول، احتجاجًا على العمليات العسكرية التي يمارسها الجيش التركي ضد الأكراد في جنوب شرق تركيا. وهاجم المتظاهرون المنازل والمحال التجارية، ونزعوا صور أتاتورك ولافتات وشعارات الاحتفال بالعيد الخامس والسبعين لتأسيس تركيا. وكانت النتيجة إيداع ٢٨٣ كرديًا في السجون، من بينهم محمود شاكر مسئول حزب العمال الكردستاني PKK بخطف طائرة تابعة للخطوط الجوية التركية من مطار أدنة، بينما استمرت عمليات الجيش وقوات الأمن ضد الأكراد في ديار بكر.

وبمناسبة الاحتفال، عمّت الجامعات التركية تظاهرات الطالبات المحجبات، احتجاجًا على منع الحجاب في الجامعات. واعترض إسلاميون في الصحافة التركية على أن يكون الاحتفال بتأسيس تركيا الحديثة احتفالاً بأتاتورك وحده دون بقية الاتراك الذين ضحوا بحياتهم ودماثهم لتحرير تركيا من البريطانيين والفرنسيين والإيطاليين واليونانيين. وفي الوقت ذاته، كان عمدة إسطنبول (الإسلامي) رجب طيب أردوغان يستعد لتنفيذ عقوبة سجنه؛ لأنه ردد أبياتًا شعرية للشاعر التركي المعروف ضياء غوقلب؛ تقول: إن المآذن هي حرابنا والمساجد ثكناتنا والمؤمنين جنودنا. ومن عجب أن تلك الأبيات كتبها غوقلب أيام حرب التحرير لإلهاب مشاعر الاتراك ضد المحتلين الأجانب.

وتزامن الاحتفال بالعيد الخامس والسبعين لتأسيس تركيا الأتاتوركية، بتقديم استجواب في البرلمان لرئيس الحكومة مسعود يلماظ لعلاقاته بعصابات المافيا. فبعد القبض على رجل المافيا علاء الدين شاقجي في فرنسا، كشف النقاب عن محتويات شريط تسجيل تضمن مكالمات هاتفية بين شاقجي وأيوب عاشق وزير الدولة والساعد الأيمن ليلماظ، وأن يلماظ كان على علم بكل عمليات

شاقجى، وأن الأخير لديه جواز سفر دپلوماسى. وبذلك يضاف دليل جديد على تورط الحكومة فى نشاطات المافيا، بعد انكشاف تورط وزير الداخلية محمد أغار مع المافيا إثر حادث مرور على أحد الطرق السريعة بين أزمير وإسطنبول، بالقرب من بلدة (سوسور لوك) وقتل فيه زعيم المافيا عبدالله تشاتلى ومسئول أمنى كبير وملكة جمال تركيا، عام ١٩٩٦ (\*).

وكانت الإهانة الكبرى للأتراك في العام الخامس والسبعين من الأتاتوركية، هي الرفض الأوروبي لانضمامهم في المستقبل الـقريب إلى الاتحاد الأوروبي. ففي نهاية عام ١٩٩٧، قرر الاتحاد الأوروبي البـدء بالمفاوضات حول انضمام دول من أوروبا الوسطى كبولندا والمجر وتشيكيا وسلوفينيا وأستونيا في حدود عام ٢٠٠٠، بالـرغم من أن تلك الدول لم تقدم طلبات انضمامها إلا بعد انهيار جدار برلين، بينما يعود طلب تركيا غير الرسمي إلى أواسط الستينيات، أما الطلب الرسمي فقدمته عام ١٩٨٧. والأنكى أن تركيا لم تدرج حتى بين دول الحلقة الثانية، وهي بلغاريا وليتـوانيا ورومانيا وسلوفاكيا التي ستأتي مفاوضات انضمامها إلى الاتحاد الأوروبي بعد عام ٢٠٠٥. والأكثر إهانة لتركيا أن الدول الأوروبية قررت دراسة طلب قبرص (اليونانية) للانضمام إلى الاتحاد الأوروبي. المعايير الاقـتصادية والسياسية المطلوبة في الاتحاد الأوروبي.

وهكذا فإن تركيا، بالمعايير الاقتصادية والاجتماعية، وبعد ٧٥ عامًا من الاتاتوركية، لم تزل دولة نامية أو متسارعة النمو، برغم الإنجازات الكبيرة.

<sup>(\*)</sup> بعد ذلك الحادث أصبح إسم «سوسور لوك» يرمز إلى تورط الدولة في نشاطات المافيا، وإلى الارتباط بين عمليات القتل العشوائي للأكراد والخطف وتهريب المخدرات. فقد أوضح كوتلو سافاش المفتش العام التركى في تقريره المنشور في ٢٨ من يناير عام ١٩٩٧، أن رجال مكتب العمليات الخاصة في المنطقة الكردية لا يكتفون بأعمال القتل العشوائية، بل يتحولون إلى أعمال الابتزاز والاغتصاب وتهريب المخدرات. وكان عبدالله تشاتلي هو مسئول وحدة التنفيذ لمكتب العمليات الخاصة، كما كان رئيس ميليشيا «الذئاب الرمادية» الشهيرة باغتيال اليساريين الأتراك. وكان الناجي الوحيد من حادث سوسور لوك سادات بوجاك الذي يدير فيليشيا «حراس القرى» في المناطق الكردية.

فصـحيح أن الناتج المحلى الإجـمالي قـد بلغ عام ١٩٩٧ حوالـي ٢٠٠ مليار دولار، ليصبح الاقتصاد التركي في المرتبة السادسة عشرة في العالم. وصحيح أيضًا أن نسبة سكان الحضر ارتفعت من ٢٥٪ عام ١٩٢٣ (وهو عام تأسيس الجمهورية) إلى ٦٥٪ عام ١٩٩٧، وأن نسبة الأمية انخفضت إلى ١٠٪ ـ غير أن متوسط دخل الفرد سنويًا لم يزل عند حمدود ثلاثة آلاف دولار، ولم تزل نسبة عائد الصناعة في الدخل القومي حوال ٢٥٪، وفي الوقت نفسه مازال الاقتيصاد في جنوب شرقى البيلاد شبه إقطاعي. ومع أن تلك الصادرات قد وصلت إلى ٢٦ مليار دولار عام ١٩٩٧، إلا أن الواردات بلغت في العام نفسه ٤٦ مليار دولار، ليصبح عجز الميـزان التجارى ٢٠ مليار دولار. وارتبط النمو الاقتصادي التركي (٥٪ سنويا) بتكلفة عالية. فمسعدل التضخم وصل في عام ١٩٩٤ إلى ١٢٤٪، وبلغ في عام ١٩٩٨ إلى ٩٩٪. وقارب عسجز ميزانية الدولة ٥ر٨٪ من الناتج المحلى الإجمالي، وتفاقمت الديون الخارجية إلى مستوى ٩٥ مليــار دولار، أي بنسبة ٤٨٪ من الناتج القومي في عام ١٩٩٨. وتعبُّر خريطة الدخل عن اخــتلال واضح، فنسبة الـ ٢٠٪ التي تمثل الأفقر من السكان نصيبها ٥ر٣٪ من إجمالي الدخل، في حين يبلغ نصيب فئة الـ ٢٠٪ الأغنى أكثر من ٥٥٪ من إجمالي الدخل في عام ١٩٩٨ (١٠).

وتعوق الحكومة المركزية والبيروقراطية المتضخمة الإسراع في «عولمة» وخصحضة الاقتصاد. فمئذ عام ١٩٨٥ وحتى عام ١٩٩٧ لـم تزد قيمة الشركات التي تحولت من الدولة إلى القطاع الخاص على ٣,٤ مليار دولار. كما ارتبطت الخصخصة بالفساد وخلق أوليجاركية صنيعة للدولة. فجرى اتهام أوزال بخلق مجموعات احتكارية مثل صابنجي وكوچ، كما جرى اتهام تانسو تشيللر بالحصول على تسهيلات ائتمانية وتحويلها للخارج، واتهام يلماظ بتسهيل بيع البنك التجارى التركي (تورك تجارت بانكاسي) للمافيا.

Turkish Daily News, 29/10/1998. (1)

بيد أن تركيا قد تحولت إلى مركز عالمى لغسل الأموال القذرة. فحسب تقدير د. مصطفى تورين المدير العام لمصلحة السجلات والإحصاءات العدلية، فإن الأموال غير المشروعة التى تتدفق عبر تركيا سنويا تصل إلى ٥٠ مليار دولار. وقدرها محمد القاطمش رئيس لجنة التحقيق البرلمانية فى قضية، سوسر لوك بما يزيد على حجم ميزانية الدولة. وإذا كان عائد عمليات غسل الأموال يساوى نسبة الثلث، فإن دخل تركيا من تلك العمليات يزيد على ١٥ مليار دولار سنويا، وذلك ما يفسر حُمَّى التنافس على تملك البنوك. فكما ورد فى تقرير إدارة شرطة التهريب والجريمة المنظمة فى يوليو عام ١٩٩٨، فإن أهم وسيلة لغسل الأموال هي الاقتراض من البنوك ثم تسديد القرض بأموال قلرة! (١).

وبالمعايير السياسية، لا تعتبر تركيا ديمقراطية، ولا تراعى حقوق الإنسان من المنظور الأوروبي. إذ بالرغم من التعددية السياسية (الحزبية) وتداول السلطة (الحكومة) بين الأحزاب، فإن الحكم لم يزل للعسكر. فهم يعطون الحكومة للائتلاف الذي يرضون عنه. فبعد أن أجبروا ائتلاف الرفاه \_ الطريق الصحيح بزعامة الإسلامي نجم الدين أربكان على التخلي عن رئاسة الحكومة، في يونيو عام ١٩٩٧، كلفوا يلماظ بتشكيل الحكومة، في حين أن عدد نواب حزبه (الوطن الأم) في البرلمان كان أقل من عدد نواب الرفاه أو الطريق الصحيح.

فبعد أن أصبح الانقلاب العسكرى غير مقبول من أمريكا والاتحاد الأوروبي والنخبة الجديدة في تركيا، يفرض العسكريون على رئيس الدولة ورئيس الحكومة السياسات الخارجية والداخلية من خيلال مجلس الأمن القومي، بدءا من إعلان الحرب على دولة مجاورة (سوريا)، إلى القيام بعمليات عسكرية ضد الأكراد، والتحالف العسكرى مع دولة أخرى (إسرائيل) وحتى تقرير ما إذا كانت النساء يرتدين غطاء الرأس أم لا، وحسم أمور التعليم في المدارس، وتحديد ثلث ميزانية الدولة للدفاع.

Hurrivet, 27 / 10/ 1998. (1)

وفى مسجال انتهاك حقوق الإنسان، لا يقتصر الأمر على فرض حالة الطوارئ فى المناطق الكردية، بما يعنى أن قانون العقوبات التركى لا يطبق هناك. ومن ثم يصبح القتل والتعذيب والطرد وحرق المنازل وهدمها حالات يومية منذ ١٥ عامًا. ففى أى مكان فى تركيا يمكن أن يسجن المرء بتهمة ازدراء الجمهورية العلمانية أو أتاتورك أو الدعاية الانفصالية أو الأصولية الإسلامية، أو حتى ترديد أبيات من الشعر كما حدث فى حالة طيب أردوغان عمدة إسطنبول المنتخب.

وقد تعرض أكين بيردال رئيس جمعية حقوق الإنسان لاعتداء مسلح في مكتبه في ١٢ من مايو عام ١٩٩٨، بزعم أنه متعاطف مع الأكراد، مما جعله يقول: إن تركيا تشهد حربا مستمرة بين قوميات ومعتقدات، وإن السلاح حل محل القانون.

وتشهد السجون اعتصامات وتمردات متتالية، بعد أن امتلأت بحوالى ٦٠ ألف سجين، كسما يقول الصحفى التركى حقان أصلانى، بسبب التعذيب والاكتظاظ ونقص المياه والحياة غير الآدمية والإصابة بالسل. وفي الذكرى الخامسة والسبعين لتأسيس الجمهورية، انتهى تمرد السجناء بسقوط ٥٠ قتيلاً وجريحاً.

فى ٢٧ من أكتوبر عام ١٩٩٨، وقبل يومين من الاحتفال بالذكرى الخامسة والسبعين لتأسيس الجمهورية التركية، عقد مجلس الأمن القومى ـ الذى يملى من خلاله العسكر تعليماتهم ـ اجتماعا؛ قرر فيه مواصلة مكافحة الحركة الانفصالية الكردية والأصولية الإسلامية.

فيما يتعلق بالمسألة الكردية، كانت القرارات تدور حول مراقبة التزام سوريا بالاتفاق الذى وقعته مع تركيا بوقف دعم حزب العمال الكردستانى وطرد رعيمه عبدالله أوجلان، ومد حالة الطوارئ إلى ٦ مقاطعات كردية، هى ديار بكر وهاكارى وسييرت وسيرناك وتونجلى وفان، إضافة إلى ملاحقة أنشطة

حزب العمال الكردستانى فى شمالى العراق وفق معلومات تركية بأن أوجلان نقل نشاطه إلى المنطقة الكردية التابعة للاتحاد الوطنى الكردستانى فى شمال شرق العراق.

وعقب الاجتماع، بدأ الجيش التركى حملة واسعة النطاق في مقاطعة تونجلى مدعمة بالطائرات، بعد انفجار لغم في مصفحة للجيش في المنطقة، زرعه مقاتلو حزب العمال الكردستاني، فأصاب أربعة عسكريين بجروح بينهم ضابط. وبعد تملك الحملة، وصلت حصيلة القتلى من متمردى حزب العمال الكردستاني خلال عام ١٩٩٨ وحده إلى ١٧٠٠ فرد، في حين استسلم ١١١ وأصيب ٢٧ غيرهم، مقابل مقتل ٢٨٠ عنصرا من قوات الجيش والأمن.

وبرغم أن أوجلان كان قد أعلن هدنة غير مشروطة من جانب واحد في أول سبتمبر عام ١٩٩٨، ثم مغادرته سوريا في الشهر التالى، ثم طرحه بعد ذلك مبادرة لتسوية المشكلة الكردية على أساس فيدرالية تركية تؤمن الحقوق القومية لعشرين مليون كردى في تركيا، فإن الجيش التركي قرر التعامل مع المسألة الكردية كلعبة صفرية، أي تكون مكاسب الأكراد صفرًا، فضلا عن القبض على أوجلان ومحاكمته كمجرم حرب. بل إن الجيش رفض أن يكون حزب الديمقراطية الشعبي الكردى (هاديب) بديلاً سياسيًا غير معاد للنظام من حزب العمال الكردستاني الذي تقرر استئصاله عسكريا، وجرى حُظر هاديب وإلقاء وعمائه في السجون.

وإلى جانب التهديد الكردى، يشهر الجيش التهديد الأصولى الإسلامى لضمان شرعية استمراره سلطة فوق السلطات، وبقاء دوره المسيطر على السياسة والحكم في تركيا.

ففى العام الخامس والسبعين لتأسيس الجمهورية التركية، استمر صراع الجيش مع الإسلام السياسي. إذ بعد حل حزب الرفاه وحرمان زعيمه نجم

الدين أربكان من العمل السياسي لمدة خمس سنوات، حكم على عمدة إسطنبول (الإسلامي) رجب طيب أردوغان بالسجن عشرة أشهر، وجرى اتهام أربكان بإثارة التفرقة الدينية والعرقية والمذهبية في خطاب له فسي بينقول في جنوب شرق تركيا عام ١٩٩٤. وفتح تحقيق مع عمدة أنقرة (الإسلامي) مليح غوكتشيك بإساة استخدام الوظيفة. وضيق الحصار على اتحاد الصناعيين ورجال الأعمال المستقلين (MUSIAD) الذي يضم رجال الأعمال الإسلاميين، ولوحق رئيسه أيرول يارار أمام القضاء، لأنه انتقد قرار الجيش بإلغاء مدارس إمام خطيب.

وحوكم حسن جلال غوريل رئيس حزب الصحوة (YDP) المؤيد للإسلاميين لأنه عارض تدخيل الجيش في السياسة. ولم يبق إلا محاكمة زعيم حزب الفضيلة (الذي حل محل الرفاه) رجائي قوطان ثم حل الحزب.

وفى العام الخامس والسبعين لتأسيس الجمهورية السركية، ظل الموضوع الرئيسى للمواجهة بين الجيش والإسلام السياسى هو موضوع الحجاب. وفى اجتماع مجلس الأمن القومى فى ٢٧ من أكتوبر عام ١٩٩٨. أعرب الأعضاء العسكريون عن رفض أى نقاش حول التساهل فى موضوع الحجاب، وطلبوا عدم طرح الموضوع للنقاش مرة ثانية فى اجتماعات المجلس. ففى حين أصدرت حكومة يلماظ بضغوط من العسكر تعليمات بمنع دخول الطالبات المحجبات إلى الجامعات، نجد أن تظاهرات الطالبات الإسلاميات والمتعاطفات معهن من السافرات لم تنقطع. وحظيت الطالبات المحجبات بتأييد بعض زعماء الأحزاب مثل تانسو تشيللر رئيسة الوزراء العلمانية التى تحالفت لاحقا مع حزب الرفاه الإسلامي، وظل وجود الطالبات المحجبات بالجامعات قائمًا.

وفى العام الخامس والسبعين لتأسيس الجمهورية التركية، ظلت مخاوف العسكر من عودة الإسلاميين إلى الحكم قائمة، خصوصا مع اتجاه حزب

الفضيلة إلى التحول ليكون أكثر اعتدالاً وليبرالية. فالقيادات الشابة في الحزب التي يمثلها عبد الله جول تسعى لإلغاء فكرة «النظام المعادل» التي قام عليها حزب الرفاه وأدخلته في مواجهة مع «النظام المعلماني»، ولتبنى أيديولوچية أقرب للتوافق مع النظام القائم. بل يفكر جول في استيعاب الحزب الإسلامي لافكار وتيارات اليسار، وليس اليمين فقط(١).

بل إنه حتى الحرس القديم في حزب الفضيلة، والذي يمثله زعيمه رجائى قوطان، أصبح أكثر ميلا للاعتدال والليبرالية. ففي خطاب القاه قوطان أمام اتحاد الصناعيين ورجال الأعمال (توسيد) الموالي للإسلاميين، قال: إن حزب الفضيلة يدعم الاقتصاد الحر والخصخصة والعلمانية والديمقراطية، وهو بذلك يحمى الجمهورية الديمقراطية، وأضاف: إنه في غياب حزب الفضيلة، ليست هناك قوة تستطيع السيطرة على الراديكاليين الإسلاميين، وإن تلك المهمة (السيطرة) التي قام بها حزب الرفاه هي واجب حزب الفضيلة الآن (٢).

دبلوماسى غربى فى أنقرة، أكد لى أن التقديرات التى توصلوا إليها ترجح حصول حزب الفضيلة على ٣٠٪ من الأصوات فى انتخابات عام ١٩٩٩. وقال لى عبدالله جول إنهم لا يريدون تخطى هذه النسبة حتى لا تتكرر أزمة ٢٨ من فبراير عام ١٩٩٧ مع الجيش والتى انتهت بحظر حزب الرفاه. بينما أكد المدعى العام فورال سافاس بأن حزب الفضيلة لن يصل إلى السلطة وإن فار بنسبة ٩٩ر٩٩٪.

وهكذا يتضح أيضا عزم الجيش على التعامل مع الإسلام السياسى كلعبة صفرية. ولذلك، كان من الطبعي أن يخطط تنظيم أصولى (منظمة دولة الأناضول الإسلامية) لهجوم انتحارى بطائرة محملة بالمتفجرات ترتطم بضريح

<sup>(</sup>١) مقابلة للمؤلف مع عبدالله جول في ٢٨ من أكتوبر عام ١٩٩٨.

Turkish Probe, 31/5/1998, (Y)

أتاتورك فى الاحتفال بذكرى تأسيس الجمهورية التسركية، وفى الوقت نفسه يعتصم أفسراد من التنظيم بجامع السلطان محمد الفاتح أو جامع أيا صوفيا، ويعلنون من هناك قيام الدولة الإسلامية ويدافعون عن أنفسهم حتى الموت(١).

ولئن كان الجيش، في العام الخامس والسبعين لتأسيس الجمهورية التركية، قد أصبح منخرطًا في حرب ضد الأكراد والإسلاميين، فإنه بذلك قد دخل حربا مع نصف عدد مواطني تركيا. أي أن نصف تركيا يحارب نصفها الآخر حرب اللبحث عن الذات، التي تقسم الأمة إلى غزاة ومهزومين. لكن الغزاة لا يظلون غزاة أبداً.

Turkish Daily News 3 / 11/1998. (1)

# (٢) تركيا الأخرى رحلة في دروب الإسكندرونة وكردستان

### خطوط المواجهة التركية السورية:

صبيحة توقيع «الاتفاق الأمنى» بين تركيا وسوريا، لنزع فتيل الارمة التى هددت خلالها تركيا بالحرب، وصلت مدينة «أدنة» التى استضافت الحدث. و«أدنة» الحاضرة المتوسطية يختلط فيها اللسان التركى باللسان العربى وأقلية كردية. وتتمازج فيها الملامح الأناضولية مع الملامح الشامية، والمعمار التركى مع المعمار العربى، وهي، وإن كانت المدينة التركية الرابعة بعد إسطنبول وأنقرة وأزمير بعدد سكان ٢,١ مليون نسمة، إلا أنها الأقرب إلى الوجود العربى في تركيا (لواء الإسكندرونة ـ هاتاى بالتركية) وإلى الوجود العربى في الشام.

ولهذا السبب، تعقد بها الاتفاقات التركية السورية الخاصة بالأمن والعلاقات الثنائية. ومع أن اتفاق «أدنة» عام ١٩٩٨، قد تركز على إيقاف الدعم السورى لحزب العمال الكردستانى PKK وزعيمه عبدالله أوجلان، فإن الموضوع الكردى ليس سبب الأزمة السورية ـ التركية في عام ١٩٩٨، بل إنه العرض لأزمة مستمرة منذ تأسيس تركيا وسوريا بعد تفكك الدولة العثمانية تتعلق بالأرض والناس والمياه. وإذا كان الأتراك قد صعدوا التهديدات ضد سوريا إلى درجة الحشد العسكرى وهم يركزون على الموضوع الكردى، إلا أن الحقيقة تكمن في أن تركيا رأت في سوريا خاصرة الشرق الأوسط الضعيفة التي يمكن باختراقها تحقيق نجاحات وتنفيس إحباطات وممارسة دور إقليمي. فسوريا، خسرت

حليفها الإستراتيجي العالمي (الاتحاد السوفيتي السابق)، بينما تحولت حليفتها الإقليمية، إيران، للتقارب مع الولايات المتحدة، ومثلت إسرائيل وتركيا فكّى كماشة ومحورًا عسكريًا للضغط على دمشق.

يقول ممتاز سويسال وزير الخارجية التركى الأسبق (من الحزب اليسسارى الديمقراطى): إن تركيا حققت نجاحات عسكرية فى محاصرة حزب العمال الكردستانى، وكان لابد من كسر آخر حلقة له؛ وهى الدعم السورى. ويضيف الينور شفيق رئيس تحرير صحيفة «ديلى نيوز» التسركية: إن سبب التهديدات العسكرية التركية أن تركيا، بعد أن سيطرت على تحركات حزب العمال الكردستانى فى شمالى العراق ومنطقة الحسدود مع إيران، لم يبق أمامها إلا سوريا باعتبارها البلد الوحيد الذى يدعم الانفصال الكردى. ويبرر شفيق حربا تركية ضد سوريا بأن الأخيرة تستغل التعاون العسكرى التركى ـ الإسرائيلى فى حشد تأييد جامعة الدول العربية خلفها ضد تركيا، كما أنها تقف عائقا ضد تطوير العلاقات الاقتصادية بين تركيا والدول العربية، وضد تسوية قضية المياه ، ومحاولة تركيا بيع المياه لدول الشرق الأوسط، علاوة على أن اتجاه سوريا للعراقي عبر الأنبوب السورى وليس التركى (۱).

ولكن لماذا اللجوء إلى القوة؟

لقد ارتبط التصعيد العسكرى التركى ضد سوريا، بأحداث إقليمية وخارجية، أهمها استضافة واشنطن للزعيمين الكرديين العراقيين مسعود بارزانى وجلال طالبانى، مما قد يعنى إمكان قيام كيان كردى في شمالى العراق، ثم استضافة البرلمان الإيطالى لاجتماع برلمان حزب العمال الكردستانى بالمنفى مما قد يعنى تعامل الاتحاد الأوروبي مع حزب أوجلان ككيان سياسى. ومن ثم

<sup>(</sup>١) مقابلتان للمؤلف مع سويسال وشفيق في ٢٦/ ١٠ / ١٩٩٨ .

كان التلويح التركى بالسلجوء إلى القوة رسالة واضحة بأنها لن تسمح بما رأت أنه تخطيط لإقامة كيان كردى.

ويقول الپروفيسور سيفى تشان رئيس معهد السياسة الخارجية التركى، بأن التحول فى السياسة الخارجية التركية بالتلويح باستخدام القوة ، يمكن أن يلاحظ منذ قسمة الاتحاد الأوروبي فى لكسمبرج فى نهاية عام ١٩٩٧ . فقد استبعد الاتحاد الأوروبي تركيا من قائمة الدول التي ستنضم لتوسعة الاتحاد شرقا. فإحباطات تركيا من بقائها فى غرفة الانتظار للانضمام إلى الاتحاد الأوروبي فى الوقت الذى تدرك فيه أنها تمتلك قوة عسكرية ضخمة ، اضطرت المؤسسة العسكرية إلى المتلويح باستخدام القوة . وقال الپروفيسور حسن يونال من جامعة بيلكنيت إنه من المرجح أن تستخدم تركيا قوتها العسكرية الخاصة فى المستقبل . ولقد أوصل الأسلوب الذى انتهت به الأزمة التركية ـ السورية عام ١٩٩٨ الرسالة إلى الجميع .

بخصوص سوريا، كان ضمن الرسالة التركية، أن على دمشق أن تقبل الحصة التى تضخها أنقرة من مياه الفرات. فتركيا، في إطار مشروع جنوب شرق الأناضول (جاب) لتنمية المناطق الكردية، تزمع إنشاء سمد بيرجيك على نهر الفرات للتحكم في نصف مياهه. وتركيا تخطط أيضا لتصدير المياه، لتكون المياه مقابل البترول في إطار التعاون متعدد الأطراف بين دول الشرق الأوسط. كما أن تركيا قامت بإيقاف تدفق المياه في نهر الفرات لمدة شهر في يناير عام ١٩٩٠ لملء خزان سد أتاتورك.

وتطالب سوريا بأن يتم اقسسام مياه الفرات بين الدول المشاطشة للنهر؟ أى تركيا وسوريا والعراق. فإذا كان متوسط التدفق السنوى لنهر الفرات ١٠٠٠ متر مكعب في الثانية، فإن تركيا يجب أن تحتفظ لنفسها بثلث المياه المتدفقة فقط، ليكون نصيب سوريا والعراق لا يقل عن ٧٠٠متر مكعب في الثانية بدلا من النصيب الحالى؛ وهو ٥٠٠متر مكعب في الثانية للبلدين العربيين.

وكان ضمن الرسالة التركية أيضا، أن على سوريا أن تنسى المطالبة بلواء الإسكندرونة (هاتاي).

ولكن ما حال لواء الإسكندرونة (هاتاي) على الطبيعة؟

عندما نزلت مدينة الإسكندرونة قادما من أدنة، بدا الطابع العربى الشامى أكثر وضوحًا. والإسكندرونة هى المدينة الشانية فى لواء الإسكندرونة هماتاى المعد أنطاكيا عاصمة اللواء. فاللواء ككل عرقيا وثقافيا ولغويا ما زال عربيا أكثر من أن يكون ضمن الساحل التركى. وفى الشوارع والأسواق اللغة العربية هى اللغة الأولى.

وترجع عروبة اللواء إلى القرن السابع الميلادى عندما فتحها العرب عقب انهيار الإمبراطورية البيزنطية واستوطنوها للمرة الأولى. واستمر الطابع العربى للواء بعد أن أصبح تحت الحكم العثماني.

وبانهيار الإمبراطورية العثمانية بعد الحرب العالمية الأولى، وحصول فرنسا من عصبة الأمم على الانتداب على سوريا بكاملها عام ١٩٢١، أقرت تركيا بإدارة فرنسا للواء الإسكندرونة ضمن شروط الانتداب كأنه جزء من سوريا. وفي اتفاقية لوزان عام ١٩٣٦ التي رسمت حدود تركيا الحديثة، أقرت تركيا بأنها تتخلى عن كل الحقوق في المناطق الواقعة للجنوب من الحدود وضمنها لواء الإسكندرونة.

وظلت الأمور كذلك حتى عام ١٩٣٦ عندما اقترح الفرنسيون منح الاستقلال لسوريا شاملة لواء الإسكندرونة. وعندما قسمت سوريا إلى تسع محافظات عام ١٩٣٦ كان اللواء ضمنها. وأدى ذلك إلى إرباك أنقرة وإثارة قضية تبعية اللواء لها.

وأحيلت المسألة إلى عصبة الأمم عام ١٩٣٧ حيث قررت وضع نظام خاص للواء وافقت عليه تركيا وفرنسا، ويقضى بربط اللواء بسوريا في الشئون

الداخلية. إلا أن فسرنسا، أوجدت الظروف التي تمكن في ظلها الجسيش التركي من احتلال الإقليم في ٥و٦ يوليو عام ١٩٣٨. وفي ظل هذا التطور وقعت فرنسا وتركيا اتفاقية في ٢٧ يوليو عام ١٩٣٩ أكسبت مواطني اللواء الجنسية التركية وضمته نهائيا إلى تركيا.

وكان سبب الموقف الفرنسى المفاجئ المؤيد لتركيا، أن فرنسا كانت ترغب عشية الحرب العالمية الثانية في كسب حلفاء لها في مواجهة المانيا، عدوة فرنسا التقليدية، التي أخذت في البروز في أواخر الثلاثينيات، وكانت فرنسا تدرك أهمية أن تكون تركيا حليفة أو محايدة بحكم موقعها الجغرافي وإشرافها على المضايق.

مدينة الإسكندرونة، أسسها الإسكندر الأكبر بعد أن هزم الملك الفارسى داريوس فى معركة أسيوس عام ٣٣٣ قبل الميلاد، لتصبح بمرّا تجاريا فى عهد الرومان، ثم تحولت إلى ميناء تحت حكم العرب، ثم العثمانيين؛ لتكون طريقا تجاريسا إلى حلب والجزيرة العربية وبلاد فارس. وهى الآن ميناء تجارى وعمر عبور للأتراك والعرب، ومدينة صناعية، وقاعدة عسكرية.

فى ميدان إينونو حيث محطة الأوتوبيسات، سألت عما إذا كانت تصدر فى لواء الإسكندرونة صحيفة عربية، وكسانت الإجابة بالنفى. وسألت عن استمرار اللغة العربية كلغة أولى برغم أن المدارس لا تعلم إلا اللغة التركية، كان الجواب بأن العرب يتحدثون فى المنازل باللغة العربية وليست التركية، كما أنهم فى تعاملاتهم فى السوق والشارع يتحدثون العربية ولا يتكلمون التركية إلا مع الاتراك.

وفى الطريق إلى الجنوب المشرقى من مدينة الإسكندرونة، المذى يمر عبسر الجبال، توقفت فى بلدة بيلين التى يطلق عليها «بوابات سوريا» منذ عهد الرومان. وتوجهت من هناك عبر الطريق الأيمن المؤدى إلى أنطاكها حيث تقع

على بعد أربعة كيلو مترات «قلعة باكاراس» التى بناها العرب فى القرن السابع الميلادى، ثم دمرت فى الحملة الصليبية الأولى، ثم عادت للعرب فى عام ١١٨٨، وظلت عربية بعد استيلاء العثمانيين ثم الأتراك على الإقليم.

وبعد مسيرة ٢٥ كيلومتراً من قلعة باكاراس، وصلت إلى أنطاكيا، عاصمة لواء الإسكندرونة ــ هاتاى. وبرغم أن اسمها ذو أصل رومانى «أنتيوك»، فإن أنطاكيا تبدو عربية خالصة فى الإطار التركى. فالمدينة أسسها سيليقوس أحد القادة الرومان اللين تقسمت بينهم إمبراطورية الإسكندر فى القرن الرابع قبل الميلاد كمركز تجارى عالمى، وأسماها «أنتيوك». وبحلول القرن الثانى قبل الميلاد أصبحت من أهم مدن العالم متعددة الأعراق، ثم مركزا على طريق الحرير بين البحر المتوسط وآسيا.

وقد اختارها القديس بطرس مركزاً لنشر المسيحية. وباسم المسيحية حاصرها الصليبيون عام ١٠٩٨ لمدة ثمانية أشهر، واستردها المماليك المصريون عام ١٢٦٨، وأخضعها السلطان سليم للآستانة عام ١٥١٦، وظلت تحت الحكم العثماني حتى فرض عليها وعلى بقية لواء الإسكندرونة الانتداب الفرنسي بعد الحرب العالمية الأولى.

وبمجرد أن ينزل المرء محطة أوتوبيسات أنطاكيا، يجد أمامه نهر العاصى الذي يشق المدينة قادمًا من سوريا، وعلى بعد خطوات «رنا كوبرو» وهو جسر على النهر يرجع تاريخه إلى القرن الثالث الميلادي. وعلى ضفته الأخرى مبنى بلدية أنطاكيا.

وبالسير يسارًا فى «جادة أتاتورك» والشارع التجارى «شارع السراى» الحديث وهو أقرب إلى الشوارع التجارية الحديثة فى أنقرة أو إسطنبول. أما بالسير يمينًا من محطة الأتوبيس، فتطالعك محلات «الشاورما» الشامية، وتحتفظ بعض المحلات بأسمائها مكتوبة باللغة العربية التى تتحدث بها الأكثرية. ثم تجد

نفسك في سوق كوبرو باشا وكأنك في سوق بغدادى أو دمشقى أو في سوق الحميدية أو سوق الموسكي، في زحمة من عربات الكارو وسيارات نصف النقل. ويضم سوق كوبرو باشا أسواقًا للحوم والأسماك ثم الأقمشة ثم سوق الذهب ثم سوق الحلويات الشامية. وبالدوران يمينًا تجد نفسك مرة أخرى في جادة «أتاتورك».

وفى سوق الطويل، جلست على مقهى «أورطة» الذى كان يعج بالجالسين يشربون الشاى والليمون المغلى ويلعبون الورق لساعات طويلة. وهناك رحب بى عجوزان باللغة العربية، ثم انضم إلينا شاب فى مقتبل العمر.

أهل أنطاكيا في معظمهم يعملون بالتجارة، إلا أن نسبة البطالة مرتفعة ومستوى التعليم منخفض.

سألت مرافقى عن تهديدات تركيا بالحرب ضد سوريا. أجابوا بأن أبناءهم يخدمون فى الجيش التركى، وأقاربهم يعيشون فى سوريا، ولذلك لا يتمنون أبدا أن تقع الحرب بين تركيا وسوريا.

هل يعتبرون أنفسهم أتراكا أم سوريين؟

الإجابة الجاهزة أنهم يعتبرون أنفسهم عربًا، ولكنهم مواطنون أتراك. وقال محمود: لقد شهد لواء الإسكندرونة تمردات انفصالية بين حين وآخر، كما أسقطت سوريا طائرة استطلاع حربية تركية عام ١٩٨٩، إلا أن الأمور هادئة. كما أن عرب أنطاكيا برغم الطابع العربي لحياتهم، ينعمون بجو الحرية التركي الديني والحياتي مقارنة بما يعيشه أقاربهم على الجانب الآخر من الحدود.

وهناك شخصان محل اتفاق بين عرب أنطاكيا، الأول هو مصطفى أتاتورك، والثانى هو الزعيم الكردى عبدالله أوجلان.

يتفق عرب أنطاكيا على تقدير أتاتورك. فهم في معظمهم من الشيعة

العلويين، وقد وفرت لهم علمانية أتاتورك المساواة مع الأغلبية السنية في تركيا. وهم أيضا يرون أن أتاتورك صنع دولة حديثة هي تركيا مقارنة بالدول العربية المجاورة. ويخصوص أوجلان فإنهم (عرب أنطاكيا) يشاركون الأتراك في العداء له، لأنه كما يقولون يقتل أبناءهم في الجيش والشرطة، ولأن المسلم لا ينبغي أن يقتل المسلم.

ومن مقهى أخرى، رجعت مرة أخرى إلى جادة اأتاتورك، حيث لحظت التواجد العسكرى والشرطى. إذ كانت تمر بالشارع قاطرة من العربات المجنزرة والمصفحات تقطر المدافع فى طريقها إلى الحدود السورية. ومن هناك سلكت الطريق إلى غارى عينيتب ثم أورفا ثم إلى ماردين، وانحرفت جنوبًا بحذاء الحدود السورية التركية حيث لا يفصل الرصيف عن الحدود سوى أمتار بين القرى. والوحدات العسكرية التركية والسورية على جانبى الرصيف. ثم ينحرف خط الحدود على شكل الكوع، فى الجانب السورى تقع عليه بلدة النصيبين، التركية ذات الأغلبية الكردية. وفى مواجهتها مدينة القامشلى السورية.

## كردستان: إبادة شعب منسى :

«ربما تتمكن أنقرة من تجفيف البحر، لكنها لن تنجح في اصطياد السمك». تذكرت هذا القول للكاتب التركي يشار كمال المنفى في السويد، عندما سمعت لدى وصولى إلى ديار بكر عاصمة كردستان التركية، عن اختطاف أحد عناصر حزب العمال الكردستاني إحدى طائرات الخطوط الجوية التركية من مطار أدنة يوم ٣٠ من أكتوبر عام ١٩٩٨. وفكرت في أن أرضى من الغنيمة بالإياب وأعود إلى أنقرة قبل أن أقع في أيدى رجال الأمن الذين لا يسمحون للأجانب والصحفيين ـ حتى الأتراك منهم ـ بالاقتراب من مناطق الطوارئ في كردستان.

ولكن دافع البحث عن المتاعب والمعرفة جعلنى أواصل الرحلة حتى زاخو على الحدود العراقية.

وبدأت الرحلة إلى ديار بكر من أنطاكيا عاصمة لواء الإسكندرونة \_ هاتاى، وقطعت مسافة بالسيارة على استداد ٣ ساعات حتى وصلت إلى بلدة غازى عينتيب التى يتدفق عندها نهر الفرات واسمها فى الأصل عربى دعين طيب، وأضاف الأتراك لها لقب غازى بعد تحريرها من الفرنسيين، ولم تزل الرائحة العربية تُشتم من مبانيها القديمة وزراعات فستق الشام.

ومن غازى عينتيب وصلت إلى بلدة «أورفا» التى لم تزل تحتفظ باسمها برغم تغييره بالتركية إلى «شانلى أورفا». ومن أول نظرة تبدو أورفا بلدة شرق أوسطية كردية حيث الزى الكردى بالعمامة والبنطال الواسع سمة ملابس الرجال، بينما ترتدى النساء الجلباب الكردى المزركش ويضعن على رءوسهن الحجاب والحنة في أيديهن.

ووفقا لبعض المصادر الإسلامية واليهودية، فإن النبى الخليل إبراهيم (عليه السلام) عاش في أورفا وتلقى فيها تعاليم ربه بالانتقال منها إلى فلسطين. وتسمع في الشوارع أن جنات عدن كانت أورفا. في أورفا القديمة لم يزل كهف يطلق عليه كهف إبراهيم خليل الله، ويزار على أنه الكهف الذي ولد به سيدنا إبراهيم. وهناك أيضا بحيرة إبراهيم، وهي بحيرة مقدسة يحظر صيد السمك منها.

ومن أورفا وعبر رحلة على مدى ٤ ساعات بالسيارة، وصلت إلى بلدة ماردين، ولدى نزولى ومرافقى من السيارة فى السادسة صباحًا فى محطة ماردين التف حولنا أطفال أكراد يبيعون «خبزًا محليا» ويرتدون ملابس رثة وحفاة الأقدام. وصاح مرافقى الكردى: هؤلاء هم أطفال الأكراد، بينما أطفال الأتراك ينامون فى أحضان أمهاتهم الآن، مع أنه إذا أصبح للأكراد دولة فإنها ستكون أغنى دولة فى الشرق الأوسط.

وسرت ومرافقى إلى محل يقدم الحلويات الشرقية والشاى، وشروق الشمس يجلِّى ملامح المدينة التى يختلط فيها المعمار العربى بالأبنية «الصخرية»، كما يختلط فيها العرب بالأكراد، وتتحدث لغة كردية أقرب إلى العربية.

وقال مرافقى: هنا أيضا يختلط الانفصاليون الأكراد بالأصوليين الإسلاميين، وتمردوا معا ضد الأتراك عام ١٩٩٠، مما أدى إلى تعزيز التواجد العسكرى والأمنى في ماردين، حتى أصبحت ماردين بسبب ارتفاعها عن سطح البحر قاعدة عسكرية في مواجهة الأكراد والسوريين.

ومن ماردين وعبر مسيرة أكثر من ساعتين بالسيارة، وصلت إلى ديار بكر، أهم مدن كردستان التركية. ومنذ اللحظة الأولى، يؤكد الوجود العسكرى والأمنى أن المنطقة ساحة حرب لا تتوقف منذ سبعين عامًا بين الأتراك والانفصاليين الأكراد. فمع انتهاء الحرب العالمية الأولى وتفكك الإمبراطورية العثمانية، انبعثت آمال الشعب الكردى المسحوق في حكم ذاتي. وجاءت النقاط الأربع عشرة الشهيرة للرئيس الأمريكي ويلسون لتتضمن حق الأكراد في حكم ذاتي. واعترفت معاهدة سيفر عام ١٩٢٠ التي قسمت تركة السلطنة العثمانية بالحقوق السياسية الكردية، إذ نصت المادة ٢٢ من المعاهدة على تعيين عصبة الأمم في جنوب تركيا شرقي نهر الفرات. وقاوم مصطفى كمال أتاتورك عصبة الأمم في جنوب تركيا شرقي نهر الفرات. وقاوم مصطفى كمال أتاتورك إعمال معاهدة سيفر، وخدع الأكراد بإقناعهم بالتعاون معه، وجند الأكراد في صفوف قواته للتخلص من القوات الفرنسية واليونانية التي كانت تحتل غرب البلاد، وشارك الأكراد الأتراك في القيضاء على الأرمن بعد أن استمالهم أتاتورك بأنهم أشقاء للأتراك ومتساوون معهم. ولكن أتاتورك مالبث أن انقلب على حلفائه الأكراد وسحق تطلعاتهم القومية.

ثم جاءت معاهدة لوزان لتعترف بالدولة التركية الجديدة على حساب

الأكراد. وقام أتاتورك بإلغاء الخلافة الإسلامية التى كانت تمثل الرابطة السياسية بين الأتراك والأكراد وسائر المسلمين، ومنع استخدام اللغة الكردية والأزياء الكردية والجمعيات والمطبوعات والزوايا الكردية.

ويتذكر الأكراد في ديار بكر، المذبحة التي قامت بها الجمهورية الوليدة ضد الأكراد عام ١٩٢٥، في بلدة «درسيم» التي تسمى حاليا «تونجلي»، عندما قاد منها الشيخ سعيد الكردي ثورة غطت كل كردستان التركية. فتعامل أتاتورك مع التمرد بوحشية، حيث داهمت القوات التركية مئات القرى الكردية وأحرقتها وقتلت حوالي ربع مليون كردي وعلقت الشيخ سعيد وأعوانه على المشانق على مرأى من الجميع.

وحتى وفاة أتاتورك (١٩٣٨) كان قد تم اقتىلاع حوالى ميلون كردى من قراهم ونقلهم إلى غربى الأناضول.

وللمفارقة، فإن الذى تولى الحملة العسكرية لإخضاع منطقة درسيم هو عصمت إينونو (الكردى)، الذى كان الساعد الأيمن لأتاتورك، والرجل الذى خلفه مباشرة فى رئاسة الجمهورية، وكان يحذر الأكراد دائما بقوله: «لا يحق لغير الأمة التركية أن تطالب بأى حقوق إثنية أو قومية فى هذه البلاد. فما من أمة أخرى أو عنصر عرقى آخر يملك مثل هذا الحق».

وفى درسيم أو تونجلى، عرفت أن الشورات الكردية لم تنقطع منذ ثورة الشيخ سعيد. فبعد حوالى نصف قرن، شهدت تركيا عام ١٩٨٤ سلسلة عمليات مسلحة صغيرة شنها أعضاء حزب العمال الكردستانى بزعامة عبدالله أوجلان. وسيرعان ما توسع نطاق هذه العمليات ـ بعد أن كانت عمليات محدودة عند الحدود ـ ليشمل المقاطعات الكردية الشرقية والشرقية الجنوبية.

واعتبارًا من عام ۱۹۸۷، أعلنت حالة الطوارئ في ۱۳ مقاطعة كردية. وفي عام ۱۹۹۰ عُين حاكم عسكرى عام لكردستان تركيا مقره في مدينة ديار بكر.

وهو العام ذاته، الذى شهد تحول حزب العمال الكردستانى إلى تنظيم تظاهرات لمؤيديه، وإضرابات عامة وإطلاق حملات دعائية علنية ضد الدولة التركية، مما دفع القوات التركية إلى القيام بحملات وحشية انتقامية، فشنت حملة على مدينة (شيرناك) التى تعتبر أحد معاقل الحركة القومية الكردية، وأفرغت المدينة من سكانها.

وقال محدثى: ومن عجب أن منطقة درسيم (تونجلى)، تعرضت لمذبحة أخرى عام ١٩٩٤، لتعاونها مع عناصر حزب العمال الكردستانى، حيث عمدت القوات التركية إلى تدمير قرى بأكملها فى المنطقة وتهجير من بقى حيّا منها، الأمر الذى اضطر وزير الدولة التركى لحقوق الإنسان إلى الاعتراف بما ترتكبه القوات التركية من فظائع فى هذه المنطقة. فقد قال الوزير: إن حزب العمال الكردستانى يقوم بأعمال إرهابية فى سائر المناطق، لكن ما يجرى فى تونجلى يرقى إلى مرتبة إرهاب الدولة. فالدولة التركية هى التى تقوم بتهجير الفلاحين وإحراق قراهم.

وهكذا أكد الوزير التركى عزيمت كويلو أوغلو ما كانت تردده منظمات حقوق الإنسان منذ سنوات.

واعتبرت نفسى محظوظا، لأنى دخلت تونجلى التى يمنع على الأجانب ـ وخصوصًا الصحفيين ـ دخولها، وكان على أن أخرج منها وأعود إلى ديار بكر قبل أن تغرب الشمس.

فى فندق «تورشيلك» فى ديار بكر، حيث نزلت طالعتنى أوجه صحفيين أجانب وممثلين لمنظمات حقوق الإنسان، ووجوه كردية تبين لى فيما بعد أنهم أعضاء فى حزب هاديب (حزب الشعب الكردى الديمقراطى).

الكل يتحدث عن «هدوء» ديار بكر الذي تحقق، ولكن نائب المحافظ حسين نائل يستدرك قائلاً إن الأمر يختلف في القرى المجاورة. ففي الفترة بين عامي

١٩٨٨ و١٩٩٣، كانت المواجهة بين عناصر حزب العمال الكردستانى والجيش تجرى فى شوارع ديار بكر. وكانت أعمال الخطف والاغتيال تجرى نهاراً. وفى عام ١٩٩٥ تعرضت المدينة لحرائق عدة، وقامت عناصر من حزب العمال الكردستانى بقتل ضباط ومعلمين وأطباء وموظفين، فأغلقت المدارس والمستشفيات ودور الحكومة.

ومع حلول عام ١٩٩٥، أرغمت حوالى أربعة آلاف مدرسة في كردستان التركية على إغلاق أبوابها؛ بسب قيام عناصر حزب العمال باستهداف المعلمين الذين يحملونهم مسئولية نشر الثقافة التركية البغيضة بين الأكراد، ووصل عدد القتلى إلى حوالى ٣٠ ألف شخص معظمهم من المدنيين، وأدى القتال إلى إفراغ أكثر من ٢٦٠ قرية من سكانها. وحسب تقدير وزير الدولة السابق على شوقى أرك بلغت تكاليف الحرب في كردستان التركية ٢٨ مليار دولار سنويا، أي بما يساوى خُمس الميزانية العامة للدولة. وارتفع عدد القوات المشاركة في الحرب ضد الأكراد إلى ٣٠٠ ألف جندى، إضافة إلى «حراس القرى» الذين تجندهم الحكومة التركية ويسميهم الأكراد «الجحاش» ويبلغ عددهم ٢٠ ألف شخص.

فى شوارع وأزقة ديار بكر سرت مساءً وليلاً، أتفرج على مبانيها البادلتية السوداء، وأطالع الملامح الكردية الغلابة فى الوجوه والأزياء والأسواق (بل السويقات)، وسورها العالى الذى يحضن المدينة وتنتشر خارجه الأحياء الحديدة.

فى شوارع وأزقة ديار بكر، يُسمع أزيز المروحيات (آباتشى) وتشاهد دوريات ومركبات الجيش والأمن ليلاً ونهاراً، ويجر الأكراد عربات النقل المحملة بالبضائع والخضار، ويتنقلون فى ميكروباصات «دولماش» وسيارات نصف نقل وعلى متون بغال وحمير تملأ الشوارع.

المقاهى تملأ الأسواق والسويقات والشوارع بكراسيها ومناضدها المنخفضة وبروادها الذين يلعبون الورق والنرد نهارًا وليلاً وكأنهم دون عمل.

نعم، تبدو الحياة عادية في ديار بكر نهاراً وليلا. فهل يعنى ذلك أن الجيش التركى نجح في تفكيك البنية التحتية لحزب العمال الكردستاني؟

كان على أن أنتظر الإجابة من صديق كردى دعانى لزيارته فى بلدة «نـصيبين» على الحدود التركية السورية، ولكى أصلها كان على أن أعود إلى ماردين.

نصيبين التى تبدو مثل «كوع» داخل الأراضى السورية، محاطة بوحدات عسكرية تركية من جانب، ووحدات عسكرية سورية من الجانب الآخر. ويشق البلدة شارع واحد يخرج بك منها إلى الطريق السريع مرة أخرى. ويتقاطع مع الشارع خط سكة حديد بغداد الذى شقته ألمانيا قبل الحرب العالمية الأولى. وفي نصيبين آخر محطة تركية للقطار.

قال مضيفى: إن «نصيبين» يسكنها حوالى ١٠٠ ألف نسمة، ٧٥٪ منهم من الأكراد و١٠٠٪ من العرب و ١٠٠٪ من الأتراك، وإن عائلات كردية كثيرة ينخرط فرد منها في حزب العمال الكردستانى. ولذلك دهمت قوات الأمن والجيش قرى كثيرة في نصيبين.

وتحدث مضيفى بفخر عن عبدالله أوجلان، قائلا إنه درس السياسة والإدارة فى جامعة أنقرة، وقام هو وبعض زملائه بتشكيل حزب العمال الكردستانى للنضال من أجل الحقوق السياسية والثقافية للأكراد الذين وصفهم بأنهم يعاملون كآدميين من الدرجة الثانية فى تركيا.

وأشار إلى نقطة على خريطة تركيا حيث قرية خلفتلى التى ولد بها أوجلان «آبو»، باعتبارها القرية التى أنجبت الزعيم. وقال إن نصيبين مشهورة بالاغتيالات الغامضة التى تستهدف المتعاونين مع حزب العمال أو المناصرين للقومية الكردية، وتظل جشهم فى الشوارع لأيام عدة حتى يعتبر الآخرون

ويرهبون قوة الدولة. كما أن الجحاش أو «الكورجو» باللغة التركية وهم الأكراد المتعاونون مع الدولة قد يصفون حساباتهم مع أشقائهم الأكراد بتصفيتهم، ولا يحاسب أحد على ذلك؛ لأن قانون العقوبات التركى لا يطبق في مناطق الطوارئ، وليس لأحد حق التقاضي إلا الحاكم العام المقيم في مدينة ديار بكر.

ومن نصيبين ، ركبت سيارة إلى الجيذرة التي وصلتها بعد ساعتين.

فى جيـ لدرة لم تزل الشوارع ترابية، تغـوص فيهـا قطعان الأغنام ومركبات الجيش والأمن. واستقللت سيارة تاكسى إلى العنوان الذى أعطانى إياه الصديق الكردى فى نصيبين، لأجد شابًا من الموالين لحزب العمال الكردستانى، حدثنى عن وقف إطلاق النار الذى كـان قد أعلنه أوجـلان فى سبـتمـبر عـام ١٩٩٨ وخطابه الذى أعلن فيـه أنه يقر بسيادة الدولة التـركية وأنه ليس انفصـاليا وإنما يطالب بحقوق سياسية وثقافية للأكراد.

وتساءل قائلا: هل القسضية الكردية هى أوجلان؟ وهل حلت القسضية بطرد أوجلان من سوريا؟ وأجساب: إن هناك عشرات الآلاف مثل أوجلان، كما أن وجود أوجلان فى روسيا أو أوروپا سيجعله أقوى؛ لأنه سيحصل على اعتراف سياسى دولى بعد أن كان مجرد إرهابى فى سوريا.

ورافقنى الدليل الكردى على طريق جيذرة ـ سلوبى؛ لأشاهد قرية جيفانا التى هدمها الجيش التركى، والحصار الذى تفرضه قوات عسكرية على قرى شاخ وهافلار وحسنة وبوتاش تشيس.

ومن جيدرة سلكنا الطريق إلى الخابور على الحدود العراقسية، حتى وصلنا إلى زاخو شمالى العراق، حيث الخيام والمراعى والمركبات العسكرية على الأرض ومروحيات الأباتشى فى السماء. وهناك أقام الجيش التركى حزاماً أمنيا لمطاردة عناصر حزب العمال الكردستانى.

وفى الجانب الآخر، من بلدة جيذرة على طريق جيذرة \_ أديله، أرانى كيف تحولت المنطقة إلى ثكنة عسكرية، كما أرانى إحدى القرى التى داهمها الجيش وهجّر أهلها.

وودعت مضيفى فى جيذرة. وتوجهت إلى مقر «القائمام» فلم أجده بسبب عطلة العيد الخامس والسبعين لتأسيس الجمهورية. ورافقنى أحد مرءوسيه إلى بيته، إلا أنه رفض التحدث قبل أن أحصل على إذن من السلطات فى أنقرة. فتوجهت إلى محطة الأوتوبيسات لألحق بالطائرة من مطار ديار بكر إلى أنقرة. وما هى إلا لحظات حتى فوجئت بسيارتى شرطة تتوقفان عند قدمى". ونزل ضابط ومعه أربعة جنود، وأخلوا حقيبتى واقتادونى فى إحدى السيارتين إلى مقر الشرطة المركزية. وهناك جرى تفتيشى ذاتيا وتفريغ حقيبتى من محتوياتها. اعترضت على ذلك بأنسى زائر وجواز سفرى يحمل تأشيرة زيارة سارية وأنى قصدت مقر وبيت القائمقام، فطلب منى الحصول على إذن من السلطات فى أقرة.

وبدأ التحقيق معى عن تاريخ دخولى تركيا حتى وصولى إلى جيذرة، وسبب الزيارة، وما إذا كانت لى علاقة بالأكراد في المنطقة.

وفتشوا حافظة أوراقى فوجدوا أرقام تليفونات رئيس الجمهورية ورئيس الوزراء ووزير الخارجية والتليفون المحمول لوزير الدفاع عصمت سيزجين. وسألنى الضابط: هل تعرف وزير الدفاع؟ فأجبت بأنى كنت أتحدث معه قبل ثلاثة أيام.

وحضر رئيس الشرطة المركزية، وتواصلت مكالمات هاتفية بالتركية لم أفهم مضمونها أو مع من كانت. ولما طال احتجارى عن ساعة، طلبت أن أهاتف مكتب الرئيس ديميريل. وبعد ساعتين من احتجازى، جاءنى أحد الضباط قائلا إن جيـذرة منطقة طوارئ يمنع على الأجـانب دخولها، وأنه غـير مسـموح لى

بالوجود فيها. واقتادنى بسيارة إلى محطة الأوتوبيسات طالبا من مكتب سفر أن يحجز لى مقعدا على الأوتوبيس المتجه من جيذرة إلى أنقرة فى رحلة تستغرق ١٨ ساعة. وكان على أن أنتظر ثلاث ساعات أوتوبيس رحلة الـ ١٨ ساعة فى محطة جيذرة، ليبدو الأمر وكأنه تأديب وعقاب.

وفى أنقرة تذكرت قول يشار كمال، وخلصت إلى أن أنقرة جففت البحر الكردى إلا أن أسماكه مازالت حية، وشعرت بأنى خرجت من سجن كردستان الكبير، ومن المحرقة الكردية التى ينصرف عنها ضمير العالم، ومن معسكر الإبادة الكردى الذى نساه الكل.

#### خياتمية

### مستقبل الإسلام السياسي وتدخل الجيش في السياسة التركية

لم يحتكر الرفاه الإسلامي الإسلام السياسي التركي، كما أن الإسلام السياسي ليس إلا أحد أبعاد ظاهرة الإحياء الإسلامي في تركيا.

وهذا التحديد، يبدو مهما، في دراسة واقع ومستقبل «الظاهرة الإسلامية» والظاهرة السياسية عمومًا في تركيا.

ويُقصد بظاهرة الإحياء الإسلامي، إحياء الإسلام كنظام كامل للحقيقة في علاقة الإنسان بالكون والحياة (السلوكيات والقيم). وتتجلى مظاهر الإحياء في اشكال للطقوس والعبادات وأنماط للملبس والمظهر والمناسبات الاجتماعية (الحجاب ـ النقاب ـ اللحية)، وفي الدعوة لتطبيق الشريعة الإسلامية، ثم إلى اللجوء للعنف بغرض تغيير المنكر (إسلاميا) وإزاحة السلطة الموصوفة بالكفر والخروج عن الإسلام (١).

وبهذا الفهم، فإن ظاهرة الإحساء الإسلامي في تركيا، لا تقتصر على تشكيل الأحزاب الإسلامية: النظام الوطني، والسلامة السوطني، ثم الرفاه،

<sup>(</sup>١) رضا هلال، تحديث التخلف، دار سينا للنشر، القاهرة، ١٩٩٣، ص ١٩٨٠.

وصولا إلى المشاركة في الحكم، ثم رئاسة نجم الدين أربكان زعيم الرفاه الإسلامي، للحكومة عام ١٩٩٦.

فالطرق الدينية، التي جرى حظرها عام ١٩٢٥، انتقلت للعمل تحت الأرض وعملت على تعزيز شبكاتها السرية التضامنية خلال حكم أتاتورك وإينونو. وأفسح التحول إلى التعددية الحزبية عام ١٩٥٠، للطرق الدينية مجالاً واسعًا. وبالرغم من أن الحكم الديمقراطي، لم ينه الحظر، فإنه سمح لها بأن تعرز شبكاتها السرية، وأنشطتها، وأن تفرض مجموعة منوعة من المؤسسات الخيرية والأنشطة التعليمية والثقافية. وقد كان للطريقة النقشبندية في السبعينيات والثمانينيات دور بارز في المجالين الاجتماعي والسياسي. ويشار إلى أن أول حزب إسلامي جرى تأسيسه بزعامة أربكان خلال السبعينيات، وهو حزب «النظام الوطني» ظهر وسط البيئة النقشبندية وبمباركة محمد زاهد كوكتو رئيس الطبيقة وقتشل. كما كان كوركوت أوزال ـ شقيق تورجوت أوزال زعيم حزب الوطن الأم ورئيس الجمهورية الراحل \_ عضوا بالطريقة النقشبندية، ومارس تأثيرًا كبيرًا داخل الحزب والحكومة خلال فترة حكم شقيقه. وتمارس الطريقة والنورسية، دورًا مهما منذ السبعينيات من خلال جماعة فتح الله جولين الذي أصدر مجلة «سيزينتي» عام ١٩٧٨، ثم أصبحت صحيفة (زمان، عام ١٩٨٨، ثم أصدر أيضًا مجلات مثل السور، واظفر،، وأنشأ عشرات المدارس والجامعات، وحوالي عشرين محطة إذاعة والشبكة التليفزيونية (صمانيولو) إضافة إلى المؤسسة المالية (آسيا فينانس) وبنك غير ربوى.

وتتعدد مؤشرات الإحياء الإسلامي في تركيا.

فدورات تعليم القرآن الكريم، تضاعف عددها من ٢٦١٠ دورات عام ١٩٧٩ إلى ١٩٧٥ دورة عام ١٩٩٠، وارتفع عدد الطلاب بها إلى حوالى ٣٠٠ الف طالب. وزاد عدد طلاب مدارس «إمام خطيب» من ٦٦ الفا عام ١٩٧٥ إلى ٤٠٠ ألف طالب عام ١٩٩٦، وارتفع عدد المساجد من ٥٧ ألفًا عام ١٩٩٠ إلى ٢٠ ألفًا عام ١٩٩٥ (بمعدل مسجد لكل ٨٢٥ مواطنًا). وقدر عدد الصحف والمجلات التي تنتمي إلى تيارات إسلامية في تركيا عام ١٩٩٦، بنحو ٥٠٠ صحيفة ومجلة، فيضلاً عن ٣٥٠ محطة إذاعية، وأربع محطات تليفزيونية (١).

وفى المجال الاقتصادى، يشير العسكر إلى أن عدد رجال الأعمال الإسلاميين يزيد على ثلاثة آلاف، يملكون حوالى عشرة آلاف شركة، يعمل فيها أكثر من ٥٠٠ ألف عامل وموظف. ويزيد رأسمال هذه الشركات على ٢٠ مليار دولار، وتتجاوز صادراتها ٨ مليارات دولار سنويا(٢). وتتوزع انشطتها من صناعة النسيج والمواد الغذائية إلى المواد الكيمياوية والتعدينية إلى مواد البناء، وقطع غيار السيارات والأجهزة الكهربائية والمكونات الإلكترونية إلى المقاولات والسياحة وحتى المصارف والتحويل. وأهم مجموعات الشركات الإسلامية (القابضة»:

- مجموعة إخلاص، وهى أكبر المجموعات الإسلامية، وتضم ٥٠٥ شركات في منجالات المقاولات والمصارف والسياحة والسيارات والنشر والإذاعة والتليفزيون.
- مجموعة كومباسان، وتعمل في مجالات صناعات الورق والتغليف والجلود ومواد البناء والمقاولات والنقل والتحارة الخارجية. وتضم ٢٦ مصنعًا يعمل بها ٣٦ ألف عامل.
- مجموعة يمباش، وتستثمر أموال العاملين الأتراك في ألمانيا، ولها سلسلة متاجر كبرى، منها ٤٢ متجرًا في تركيا.

<sup>(</sup>١) تقرير مقدم إلى اجتماع مجلس الأمن القومي في ٢٧ من مارس عام ١٩٩٨.

<sup>(</sup>٢) محمد نور الدين، قبعة وعمامة: مدخل إلى الحركات الإسلامية في تركيا، م. س. ذ. ص ٢٦-٢٢.

\_ مجموعة أولكر، وتشــتهر بصناعة المواد الغذائية، وبلغ إجمالي مبــيعاتها عام ١٩٩٦ حوالي ٢٥٠ مليون دولار، وتصدر منتجاتها إلى ٧٠ دولة في العالم بقيمة ٢٠٠ مليون دولار سنويا.

وهناك أيضًا، حركات «العنف» الأصولية، في إطار ظاهرة الإحياء الإسلامي، مثل جبهة الشرق الكبير الإسلامي، وحزب الله (جماعة منزيل وجماعة علم) وجيش التحرير الإسلامي لتركيا، وجبهة تحرير تركيا الإسلامية، ومنظمة الحركة الإسلامية، وحزب الإسلام التركي، واتحاد الجمعيات والجماعات الإسلامية (الذي كان يتزعمه جمال الدين قبلان - خميني تركيا).

وإذا ما استعرنا تعبير «ثأر الله» من الباحث الفرنسى جيل كيبيل الذى اتخذه عنوانًا لكتابه «ثأر الله: الحركات الأصولية فى الأديان»، فإن الأصولية ليست خاصة بالإسلام، بل هى موجودة فى الديانات كلها، وهى ظاهرة تمثل رد فعل عنيفا ضد عنف الحداثة، التى تسبب اغترابًا لقسم من السكان، ثم ما تلبث أن تخف ثم تزول بسبب تقدم الحداثة ذاتها وسيطرتها. والاستنتاج هنا أن الإسلام الأصولى لا مستقبل له، فهو لا يملك أرضية اجتماعية واسعة، كما أنه لا يملك برنامجًا أو برامج تعرض بديلاً مقنعًا أو مغريا مقارنة بالحداثة.

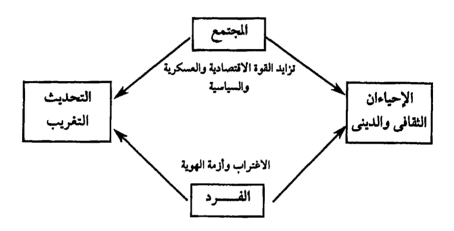
ويعرض عالم السياسة الأمريكي صمويل هانتجتون، نموذجًا أعم يعتبر الإحياءين الثقافي والديني استجابة (رد فعل) لعملية التحديث.

فمن وجهة نظره أن عملية التحديث، تؤدى من ناحية \_ إلى زيادة القوة الاقتصادية والعسكرية والسياسية على مستوى المجتمع. ومن ناحية أخرى تخلّف عملية التحديث، على مستوى الفرد، الاغتراب، وأزمة الهوية. وبتأثير نتائج عملية التحديث على صعيدى المجتمع والفرد، يتولد الإحياءان الثقافي والديني.

وفي الحالة التركية، وكما يقول هانتجتون، فإن الأتاتوركية كانت طرحًا

لتحديث مجتمع غير غربي، وكانت متطرفة في اللجوء إلى تغريب مجتمع غير غربي من أجل تحديثه.

ومن ثم، فإن الإحياء الإسلامي في تركيا، هو استجابة لتغريب المجتمع التركي غير الغربي من أجل تحديثه (١).



والحق أن عملية تحديث وتغريب تركيا، قد أدت إلى تقوية المجتمع اقتصاديا وعسكريا وسياسيا (مقارنة بالمجتمعات الإسلامية الأخرى) (انظر الملحق رقم ٩). غير أن ظاهرة «الإحياء الإسلامي» كشفت عن انقسام المجتمع التركى على خطوط نظام القيم وطريقة الحياة والهبوية. والسبب في ذلك أن تجربة التحديث \_ التغريب كانت ومازالت تجربة فوقية بيروقراطية. فالعلمانية التي فرضت في دار الإسلام (التركية) جاءت بصورة فوقية دون وجود أي سند اجتماعي أو فلسفي أو أخلاقي أو سياسي، بعكس ما حدث في الغرب، حيث جاءت العلمانية بعد مخاض فكرى وسياسي واجتماعي تطاول قرونًا، وتبنتها جاءت العلمانية بعد مخاض فكرى وسياسي واجتماعي تطاول قرونًا، وتبنتها

Huntington, Samuel P. The Clash of Civilizations and The Remaking of World Order (1) New York, Simons & Schuster, 1996, p. 76.

قبل تبلورها حركات فلسفية واجتماعية وسياسية، انطلقت من رفض سلطة الكنيسة ومن تقديس «الذات» والحرية.

والمعضلة هنا، هى معضلة المجتمع العشمانى ثم التركى، وليست معضلة الإسلام، كما يروج علم الاستشراق وأساطينه مثل هانتجتون وبرنارد لويس ودانيل بايبس، بفصل ما يحدث فى دار الإسلام عن القوانين التى تحكم السلوك البشرى فى الأماكن الأخرى، وبتقرير أن الإسلام غير مواثم للحداثة. وهم يلتقون فى الحالف موضوعى، مع الأصوليين الإسلاميين، الذين يضعون الإسلام فى منازعة مع الحداثة. فحين يطرح المستشرقون والأصوليون الإسلاميون، تلازم الدين والسياسة فى السياق الإسلامى، فهم ينكرون أن الغرب عاش ذلك التلازم، تاريخيا فى السياق المسيحى، كما ينكرون أن الدين والسياسة قد انفصلا بالفعل فى دار الإسلام منذ قيام الدولة الأموية.

إن مقولة تلازم الدين والسياسة تفترض تفرد الوضع الإسلامي، في حين أن الدلائل تشير إلى أن الدين محورى في الحياة السياسية لكل المجتمعات. فملك إنجلترا رأس الكنيسة، والكنائس الألمانية تحصل ضريبة العشور حتى من غير المسيحيين، والبيت الأبيض (الأمريكي) مازال يوقد شجرة عيد الميلاد، و ٩٠٪ من الأمريكيين يعتبرون أنفسهم متدينين، كما أن مقولة إن الإسلام دين وسياسة توهم بأن السياسة دينية في دار الإسلام وأن المسلمين «كائنات دينية» عابرة للزمان والمكان.

كانت المعضلة معضلة المجتمع الـتركى، بمعنى غياب القوة الاجتماعية (البرجوازية في السياق الأوروبي)، التي تنضطلع بعملية «تحديث الإسلام»، وإنجاز دعاوى الحداثة والعلمانية. وكان من اضطلع باقتباس دعاوى الحداثة من أوروبا، هم السلاطين ـ الخلفاء في «عصر التنظيمات». وكان الجيش هو أول ميدان للتحديث (في التنظيم والإدارة والتقنية)، ثم الأداة لتحديث الدولة والمجتمع.

وكان العسكر وراء إعلان «المشروطية الأولى» أى الدستور عام ١٨٧٦. ولما نكص السلطان عبدالحميد على عقبيه، والغى الدستور، شكل العسكر منظمات سرية، ثم جمعية الاتحاد والترقى، التى اضطرت السلطان لإعادة العمل بالدستور عام ١٩٠٨، فيما اعتبر أول انقلاب عسكرى فى تاريخ تركيا الحديثة.

وكان العسكر \_ أيضا \_ من خاض حرب التحرير الوطنية، وأقام الجمهورية التركية، وأسس تركيا الحديثة تحت قيادة الغارى مصطفى كمال (أتاتورك فيما بعد). ومنذ ذلك التاريخ، أصبح الجيش حامى الجمهورية والعلمانية.

وأمام مظاهر «الإحياء الإسلامي» خيلال حكم الحزب الديمقراطي بزعامة عدنان مندريس في الخمسينيات، قيام الجيش بانقيلاب عام ١٩٦٠، بحيجة حماية النظام الجمهوري العلماني المهدد بالفوضي وتنامي النزعة الإسلامية. وأعيادت «الطغمة الانقلابية» هيكلة النظام السياسي، بموجب دستور عيام 1971، لتضمن دوراً مهما من خلال تأسيس مجلس الأمن القومي، الذي يضم قادة الجيش والوزراء الرئيسيين في الحكومة، وأصبح يقدم «توصيات» للحكومة في مجالات تبدأ من الأمن القومي إلى الاقتصاد والتعليم وحتى الملابس التي يجب أن يرتديها الأتراك.

وترسخ دور الجسيش ومجلس الأمن السقومى بعسد انقلاب عسام ١٩٧١ فى دستور عام ١٩٧١، وانقلاب عام ١٩٨٠ فى دستور عام ١٩٨٢ (المادة ١١٨).

ويستخدم الجيش المادة ٣٥ من نظام المهمات الداخلية للقوات المسلحة، كأساس قانونى للقيام بانقلاب عسكرى فى حال تعرض الجمهورية أو الديمقراطية للخطر.

إن من المهم هنا بيان أن الجيش التسركي ينظر إلى نفسه، على أنه «جسيش الدولة» وليس «جيش النظام».

وقد ساهم في إرساء هذا التـصور تراث الدولة العثمانية من جـهة، وتنشئة

الجيش التركى من جهة أخرى. ووفق هذا التصور يرى الجيش التركى فى نفسه أداة لهيكلة المجتمع من أجل صيانة الدولة التى تعتبر كيانًا منفصلاً عن المجتمع والأفراد. ومن هنا يتصور الضباط أن التغيير الاجتماعي وكذلك الحرية الفردية، لا ينبغي لهما أن يهددا الدولة.

وحتى اليوم، فإن الديمـقراطية ليست سوى أداة لتقوية الدولـة، فالديمقراطية توفر إطاراً للتعبير العام لإيجاد الحلول الأكثر رشادة للمستكلات السياسية والاقتصادية والاجتماعية. ولذلك، لا يقبل كثير من الضباط فهم الديمقراطية على أساس أنها أداة للتوفيق بين المصالح الاجتماعية المتعارضة، بل إنهم يعتقدون أن تعارض مصالح القوى الاجتماعية يهدد الجمهورية ويمثل مبرراً للتدخل العسكرى في الحياة السياسية.

وبذلك، يوصف الجيش التركى بأنه «جيش قومى». فهو من ناحية، قاد عملية تحرير تركيا من جيوش الاحتلال بعد هزيمتها في الحرب العالمية الأولى. وهو من ناحية أخرى، تحول (الجيش) إلى أداة إجماع على المستوى القومى في حال انخراط «الإجماع القومى».

وهنا، تبدو نظرة الضباط الأتراك للأحزاب السياسية على أنها تجمعات لأفراد يفتقدون الانضباط وتحركهم المصالح الشخصية والمصالح الفتوية، وبالتالى، فإنهم يعتقدون بأنه لا ينبغى أن تؤدى الأحزاب السياسية إلى تقسيم الأمة إلى جماعات أو إشعال الصراعات المصلحية والطبقية، بل يجب أن تساهم فى تحقيق رفاهية الشعب وتطوير البلاد، وأن تسعى لتأكيد الاتاتوركية باعتبار أنها تؤمن الاستقلال الوطنى ووحدة الأراضى التركية. وعلى كل، فإن الضابط التركى يرى فى نفسه أنه جندى له «دور وظيفى».

وفى الوقت ذاته، فإن الضابط التركى يعتبر نفسه حامى الدولة التى تأسست ويجب أن تحافظ على مبادئ أتاتورك، لأن المبادئ الأتاتوركية هى الضمان الوحيد للقيم الغربية وصيانة الديمقراطية فى تركيا.

وبكلمات أخرى، فأن دور القوات المسلحة، هو حماية الدولة والنظام الديمقراطى، ليس فقط فى مواجهة التهديدات الخارجية وإنما فى مواجهة الأعداء الداخليين أيضًا. وبذلك يوصف الجيش التركى بأنه «جيش بريتورى» ذو نزعة تدخلية.

بيد أن القوات المسلحة، تدخلت لأسباب أخرى غير حماية العلمانية ووحدة التراب الوطنى والنظام الديمقراطى، كما حمدث بعد انقلابى عامى ١٩٦٠، التراب الوطنى والنظام الديمقراطى، كما حمدث بعد انقلابى والاجتماعية، بل حاول إعادة صياغة النظام السياسى بعد انقلاب عام ١٩٨٠، باعتبار أن الجيش هو وكيل الدولة، فهو لا يقبل أن يكون له هو وكيل الدولة، فهو لا يقبل أن يكون له شريك، أو منافس فى الوكالة.

بيد أنه مع صعود الإسلام السياسي وتولى الرفاه الإسلامي الحكم كان الصراع على الدولة.

لقد كانت ذريعة الجسيش للتدخل، دائمًا، هي تهديد الجمهورية والعلمانية وعجز السياسيين وفسادهم.

ومن الممكن تصور أن أربكان كان يسعى للتغلغل في المجتمع والاقتصاد والجيش (وهذا صحيح) (\*\*). ويمكن \_ أيضا \_ تصور أن أربكان كان يسعى لهدم النظام العلماني وإقامة نظام إسلامي على أنقاضه، إلا أن ذلك كان غير ممكن فعليا، لأن ميزان القوى لم يكن في صالحه ليس فقط بسبب الجيش والدور الخارجي، وإنما أيضا لأنه كان يحكم بنسبة ٢٠٪ فقط من الأصوات، ولأن النخبة العلمانية في الحكومة والأحزاب والبرلمان والإعلام كانت لها الغلبة.

ولكن وصول أربكان إلى الحكم، عنى بالنسبة للـجيش أن الإسلام السياسي

<sup>(\*)</sup> قام الجيش خلال عامى ١٩٩٧ و ١٩٩٨ بحملة تطهير استهدفت العناصر العسكرية التي لها ميول إسلامية. ففي أغسطس عام ١٩٩٧ طرد من صفوفه ٧٦ ضابطًا، وفي مارس عام ١٩٩٨ قرر فصل ١٦٢ ضابطًا ومف ضابط، ثم قرر المجلس العسكري فصل ٢٤ ضابطًا في أغسطس عام ١٩٩٨.

ممثلا في حزب الرفاه الإسلامي، أصبح شريكا للجيش في الدولة التي يحتكرها العسكر منذ أكثر من سبعين عامًا.

لقد أدرك الجيش، بعد وصول الإسلاميين إلى رئاسة الحكومة للمرة الأولى في تاريخ تركيا الحديث، أنه أصبح عليه أن يشارك «شريكا إسلاميا» يختلف عنه في الأيديولوجيا والتوجهات الإستراتيجية، وموقع تركيا على خريطة المنطقة والعالم. وكان تغلغل «الأربكانية» في المؤسسات التعليمية والاجتماعية والمدنية وصولاً إلى داخل الجيش نفسه، تهديداً للهيمنة الأيديولوجية التي عارسها الجيش تحت ستار حماية الجمهورية والأتاتوركية. وكان توجه «الأربكانية» إلى الجوارين العربي والإسلامي، يهدد توجهات الجيش الإستراتيجية في الارتباط بحلف «الناتو» والتعاون العسكري مع إسرائيل والالتحاق بأوروبا والغرب عموماً.

ومن هنا، كان تحرك المؤسسة العسكرية بالقيام بانقلاب مدنى لحظر حزب الرفاه الإسلامي، وتجميد النشاط السياسي لزعيمه أربكان بعد إبعاده عن رئاسة الحكومة، ثم الالتفاف لضرب الإسلام السياسي ككل باسم مكافحة الأصولية.

ولئن كان الجيش قد تحرك عام ١٩٨٠ بانقلاب عسكرى لضرب اليسار عندما مثّل تهديدًا لهيمنته الأيديولوجية وتوجهاته الإستراتيجية، فإنه قاد ـ بعد يونيو عام ١٩٩٧ ـ انقلابا مدنيا لضرب الإسلام السياسى الذى أصبح المصدر الأول للتهديد (بوصف رئاسة الأركان التركية) بعد سقوط الاتحاد السوفيتى وزوال التهديد الشيوعي.

وكما تحرك الجيش لإعادة تشكيل الحياة السياسية بعد الانقلاب العسكرى عام ١٩٨٠ بشرذمة اليسار وتحويل اليمين إلى قطب النظام السياسي (حزب الوطن الأم بزعامة أوزال)، فإنه قد سعى بعد الانقلاب المدنى عام ١٩٩٧ إلى شرذمة الإسلام السياسي، وإلى ائتلاف اليمين (الوطن الأم والطريق الصحيح) وإن اقتضى الأمر التضحية بزعامات أتاتوركية علمانية مثل تانسو تشيلر.

لقد درج الجيش على إعادة هيكلة النظام السياسى، من خلال القيام بانقلاب عسكرى، كما حدث في أعوام ١٩٦٠، ١٩٧١.

غير أن القيام بانقلاب عسكرى أصبح متعذراً لأسباب عدة. لقد كان تبرير القيام بانقسلاب عسكرى، دائماً، هو المتدخل لحل الأرمتين الاجتمعاعية والاقتصادية والفوضى السياسية، إلا أنه بعد كل انقلاب يعود المجتمع ليدخل من جديد في دوامة الأزمتين الاجتمعاعية الاقتصادية، ويدرك الناس أن مشكلاتهم مازالت دون حل. وفي حين أن الجيش تدخل مرات لإعادة هيكلة النظام الحزبي، فإن الأحزاب التركية ظلت أحزاب أقلية، واستمرت الحكومات حكومات التسلافية. ومازالت الصراعات الشخصية وقيضايا الفساد بين قادة الأحزاب تشل الحياة السياسية.

ومع التطورين الاجتماعي والسياسي المتسارعين في تركيا، فإن النخبة التركية لم تعد ترى في الانقلاب العسكرى «حلا»، بل ترى فيه تهديدًا للديمقراطية. فحين هدد الجيش بانقلاب عسكرى في يونيو عام ١٩٩٧، للإطاحة بأربكان، عارض ذلك اتحاد الصناعيين ورجال الأعمال (TUSIAD) ونادوا بالحل الديمقراطي.

وفى النهاية، فإن تدخل الجيش بانقلاب عسكرى، أصبح محكومًا بعوامل خارجية. فقد حدرت الإدارة الأمريكية الجيش من القيام بانقلاب عسكرى ضد حكومة أربكان، واعتبرت أن مثل ذلك الانقلاب لن يحظى بتأييد الولايات المتحدة. وأمام تعدر القيام بانقلاب عسكرى، كان قيام الجيش بانقلاب مدنى للإطاحة بالإسلام السياسى.

وقد ينجح الجيش في ملاحقة الإسلام السياسي ممثلاً في الجماعات الأصولية وحزب الفضيلة أو أى حزب إسلامي آخر، كما حدث من قبل مع أحزاب الإسلام السياسي: النظام الوطني، والسلامة الوطني، والرفاه. ولكن ذلك سيعني أن الجيش قمد أصبح سلطة سيادية عليا فوق الدستور وفوق مؤسسات

الدولة والهيئات المنتخبة، أى تحول تركيا إلى جمهورية عسكرية وليس جمهورية ديمقراطية مـثل دول أخرى فى الشرق الأوسط. وتشير تجارب تلك الدول إلى أن عسكرة المجتمع من أجل ملاحقة الإسلام السياسى، وإن نجحت فى إقصاء الإسلام السياسى، وخصوصًا الأصولى منه، فإن «الإحياء الإسلامي» قد بقى.

لقد ظل أربكان يشدد على أن تركيا ليست الجزائر أو إيران.

والحق أن هناك أوجه شبه بين تركيا والجزائر. فالنموذج التركى لدور الجيش فى السياسة، كان ملهما للعسكر الجزائريين ـ حسبما قال الجنرال خالد نزار وزير الدفاع الجزائرى الأسبق ـ فيما حدث بالانقلاب العسكرى على نتائج الانتخابات النيابية عام ١٩٩٢، التى فارت فيها جبهة الإنقاذ الإسلامية.

وفى تركيا ـ أيضا ـ تعرض عدد من الكتاب العلمانيين للاغتيال، بسبب نقدهم للإسلاميين، من بينهم توران دورسين، وجيتين إيميج، وأوغور موجو. كما أحرق الإسلاميون، عام ١٩٩٣، فندقًا أقيم فيه مهرجان ثقافى دعا إليه الكاتب الراحل عزيز نسيم، دفاعًا عن سلمان رشدى. وقتل فى الحريق ٣٧ شخصا.

ويقوم الإسلاميون المتشددون الأتراك، بعمليات تفجيرات في إسطنبول والمدن الكبرى بين فترات متباعدة.

ولكن تركيا تـختلف عن الجزائر. وليس وجه الخلاف أن الـقتل في الجزائر بالجملة وأن التفجيرات يومية.

فثمة إجماع بين الدارسين للحالة التركية، على اعتدال الإسلام التركى. ففى استطلاع للرأى أجرى عام ١٩٨٦، لم توافق إلا نسبة ٧٪ على إقامة دولة إسلامية تطبق الشريعة الإسلامية.

وفى استطلاع آخر، أجرى عام ١٩٩٥ أيدت نسبة الثلثين التوجمه الغربى لتسركيا. وفي استطلاع ثالث، عام ١٩٩٦، تبين أن ٤١٪ من اللين صوتوا

لحزب الرفاه، اعـتبروا أنفسـهم علمانيين وأن ٧١٪ أعربوا عن ثقتـهم بالجيش الذي يعتبر رمز العلمانية (١٠).

أضف إلى ذلك تجذر القومية التركية. فالحركة الوطنية التركية، خلال حرب التحرير وبعدها، كانت تعتبر نفسها «تركية»، بينما كانت الحركة الجزائرية حركة «مسلمين» ضد الكفار الفرنسيين. ولذلك، فإن الأتراك ـ بعكس الجزائريين ـ لا يجدون تناقضًا ذهنيًا بين كونهم مسلمين ومواطنين في دولة علمانية.

ولكل تلك العوامل، فإن العنف الأصولى الإسلامى، لم يـجد بيئة مواتية، ولن يكون له مستقبل، فى تركيا. وذلك ما يفسر لماذا لم تتحول تركيا إلى جزائر أخرى بعد إقصاء أربكان من رئاسة الحكومة وحظر حزب الرفاه الإسلامى.

وبالمقابل، فإن ظاهرة «الإحياء الإسلامي» تتنامى.

إن التحدى أمام تركيا، هو التحول السريع والمتلاحق في الأوضاع الاقتصادية، والاجتماعية، والمدنية (الانتقال من الريف إلى المدينة)، في سياق الجاز الحداثة.

وإراء هذا التحدى، فإن مشروع الأتاتوركية العلمانية، الذى طرحه أتاتورك منذ العشرينيات، أصبح في حاجة لتغيير وتطوير، في جوانب كثيرة، خصوصًا فيما يتعلق بمسألتي الدين ودور العسكر.

ولئن كان ذلك التحدى، يغذى الإحياء الإسلامى فى أطراف المدن وريف الاناضول، فإنه يفرض \_ أيضًا \_ على الإسلاميين التكيف مع العلمانية والديمقراطية، من أجل إقامة مجتمع إسلامى حديث وليس دولة إسلامية أصولية.

والخلاصة، فإن قدر تركيا هو الجمع بين الإسلام والحداثة، أو المنازعة بين الإسلام والحداثة.

<sup>(</sup>١) رضا هلال، الدراما التركية، الأهرام ١٠/٨/١٩٩٦.

### الملاحق

### (١) نطق الأبجدية التركية

تنطق الحروف التسركية ، كما تنطق الحسروف الإنجليزية، فيما عدا الحروف التالية:

تنطق مثل حرف الجيم في جيهان
 تنطق مثل حرف الشين
 تنطق مثل حرف الشين
 تنطق مثل حرف الغين
 i
 تنطق مثل حرف الياء
 j
 تنطق مثل شا
 ö
 مثل الله بالفرنسية، أو (باستدارة الشفتين)
 مثل الله مثل الله في الغريية
 مثل مثل الله بالإنجليزية
 مثل مثل الله بالإنجليزية
 مثل مثل الله بالغربية،

#### (٢) سلاطين الإمبراطورية العثمانية

عثمان الأول (نحو ١٢٨٠ ـ نحو ١٣٢٤) أورخان (الغازى) (نحو ١٣٢٤ ـ نحو ١٣٦٢) مراد الأول (نحو ١٣٦٢ ـ ١٣٨٩) بايزيد الأول (١٣٨٩ ـ ١٤٠٢) محمد الأول (١٤١٣ ـ ١٤٢١) مراد الثاني (١٤٢١ ـ ١٤٤٤) محمد الثاني (الفاتح) (١٤٤٤ ـ ١٤٤٦) مراد الثاني (١٤٤٦ ـ ١٤٥١) محمد الثاني (الفاتح) (۱٤٥١ ـ ١٤٨١) بایزید الثانی (۱۲۸۱ ـ ۱۵۱۲) سليم الأول (١٥١٢ ـ ١٥٢٠) سليم الأول (القانوني) (١٥٢٠ ـ ١٥٦٦) سليم الثاني(١٥٦٦ \_ ١٥٧٤) مراد الثالث (۱۵۷٤ ـ ۱۵۹۵) محمد الثالث (١٥٩٥ ـ ١٦٠٣)

أحمد الأول (١٦٠٣ \_ ١٦١٧) مصطفى الأول (١٦١٧ ـ ١٦١٨) عثمان الثاني (١٦١٨ \_ ١٦٢٢) مراد الرابع (الغازى) (١٦٢٣ \_ ١٦٤٠) إبراهيم الأول (١٦٤٠ ـ ١٦٤٨) محمد الرابع (١٦٤٨ ـ ١٦٨٧) سليمان الثاني (١٦٨٧ \_ ١٦٩١) أحمد الثاني (١٦٩١ \_ ١٦٩٥) مصطفى الثاني (١٦٩٥ ـ ١٧٠٣) أحمد الثالث (۱۷۰۳ \_ ۱۷۳۰) محمود الأول (١٧٣٠ ـ ١٧٥٤) عثمان الثالث (١٧٥٤ \_ ١٧٥٧) مصطفی الثالث (۱۷۵۷ ـ ۱۷۷٤) عبد الحميد الأول (١٧٧٤ ـ ١٧٨٩) سليم الثالث (١٧٨٩ ـ ١٨٠٧) مصطفی الرابع( ۱۸۰۷ ـ ۱۸۰۸) محمود الثاني (۱۸۰۸ ـ ۱۸۳۹) عبد المجيد الأول (١٨٣٩ - ١٨٦١) عبد العزيز (١٨٦١ ـ ١٨٧٦)

محمد مراد الخامس (۱۸۷٦) عبد الحميد الثاني (۱۸۷٦) محمد الخامس (رشاد) (۱۹۰۹ ـ ۱۹۱۸) محمد السادس (وحيد الدين) (۱۸۱۸ ـ ۱۹۲۲) عبد المجيد الثاني (خليفة فقط) (۱۹۲۲ ـ ۱۹۲۲)

### (٣) رؤساء الجمهورية التركية

مصطفی کمال آتاتورك (اکتوبر ۱۹۲۳ ـ نوفمبر ۱۹۳۸) عصمت إينونو (نوفمبر ۱۹۳۸ ـ مايو ۱۹۵۰) جلال بايار (مايو ۱۹۰۰ ـ مايو ۱۹۹۰) جمال جورسيل (اکتوبر ۱۹۲۱ ـ مارس ۱۹۲۲) جودت صونای

فخری کورتورك (إبریل ۱۹۷۳ ـ إبریل ۱۹۸۰) کنعان إیفرین (دیسمبر ۱۹۸۲ ـ نوفمبر ۱۹۸۹) تورجوت أوزال (نوفمبر ۱۹۸۹ ـ إبریل ۱۹۹۳) سلیمان دیمیریل (مایو ۱۹۹۳ ـ )

#### (٤) رؤساء الوزارات

۱ - عصمت إينونو (الأولى)
 أكتوبر ١٩٢٣ مارس ١٩٢٤
 ٢ - عصمت إينونو (الثانية)
 مارس ١٩٢٤ - نوفمبر ١٩٣٤
 ٣ - على فتحى أوكيار
 نوفمبر ١٩٢٤ - مارس ١٩٢٥
 ٤ - عصمت إينونو (الثالثة)

مارس ۱۹۲۷ نوفمبر ۱۹۲۷ ٥ \_ عصمت إينونو (الرابعة) نوفمبر ۱۹۲۷ ـ سبتمبر ۱۹۳۰ ٦ \_ عصمت إينونو (الخامسة) سبتمبر ۱۹۳۰ ـ مایو ۱۹۳۱ ٧ \_ عصمت إينونو (السادسة) مايو ١٩٣١ ـ مارس ١٩٣٥ ٨ \_ عصمت إينونو (السابعة) مارس ۱۹۳۷ ـ نوفمبر ۱۹۳۷ ٩ \_ جلال بايار (الثانية) نوفمبر ۱۹۳۷ ـ نوفمبر ۱۹۳۸ ١٠ \_ جلال بايار (الثانية) نوفمبر ۱۹۳۸ ـ يناير ۱۹۳۹ ١١ ـ رفيق صايدام (الأولى) يناير ١٩٣٩ \_ إبريل ١٩٣٩ ١٢ ـ رفيق صايدام (الثانية) إبريل ١٩٤٢ ـ يوليو ١٩٤٢ ١٣ ـ شكرو ساراكوغولو (الأولى) يوليو ١٩٤٢ \_ مارس ١٩٤٣

١٤ ـ شكرو ساراكوغلو (الثانية) مارس ۱۹٤۳ \_ أغسطس ۱۹٤۳ ۱۵ ـ رجب بيكير أغسطس ١٩٤٦ \_ سبتمبر ١٩٤٧ ١٦ \_ حسن صاقا (الأولى) سبتمبر ۱۹٤۷ ـ يونيو ۱۹۶۸ ١٧ \_ حسن صاقا (الثانية) يونيو ١٩٤٨ ـ يناير ١٩٤٩ ١٨ ـ شمس الدين جونالتاي يناير ۱۹۶۹ ـ مايو ۱۹۵۰ ١٩ \_ عدنان مندريس (الأولى) مايو ۱۹۵۰ ـ مارس ۱۹۵۱ ۲۰ ـ عدنان مندريس (الثانية) مارس ۱۹۵۱ ـ مایو ۱۹۵۶ ٢١ ـ عدنان مندريس (الثالثة) مايو ١٩٥٤ ـ ديسمبر ١٩٥٥ ٢٢ ـ عدنان مندريس (الرابعة) دیسمبر ۱۹۵۵ ـ نوفمبر ۱۹۵۷ ۲۳ \_ عدنان مندریس (الخامسة)

نوفمبر ۱۹۵۷ ـ مايو ۱۹۲۰ ٢٤ \_ جمال جورسيل (الأولى) مايو ١٩٦٠ ـ يناير ١٩٦١ ٢٥ \_ جمال جورسيل (الثانية) ینایر ۱۹۲۱ ـ نوفمبر ۱۹۲۱ ٢٦ \_ عصمت إينونو (الثامنة) نوفمبر ۱۹۲۱ ـ يونيو ۱۹۲۲ ٢٧ \_ عصمت إينونو (التاسعة) يونيو ١٩٦٢ ـ ديسمبر ١٩٦٣ ٢٨ \_ عصمت إينونو (العاشرة) دیسمبر ۱۹۲۳ ـ فبرایر ۱۹۲۵ ۲۹ .. خيري اورجوبلو فبراير ۱۹۲۵ ـ أكتوبر ۱۹۲۵ ٣٠ \_ سليمان ديميريل (الأولى) أكتوبر ١٩٦٥ ـ نوفمبر ١٩٦٩ ٣١ \_ سليمان ديميريل (الثانية) نوفمبر ۱۹۲۹ ـ مارس ۱۹۷۰ ٣٢ \_ سليمان ديميريل (الثالثة) مارس ۱۹۷۰ ـ مارس ۱۹۷۱

٣٣ ـ نهات أيريم (الأولى)\* مارس ۱۹۷۱ ـ دیسمبر ۱۹۷۱ ٣٤ ـ نهات أيريم (الثانية)\* دیسمبر ۱۹۷۱ ـ مایو ۱۹۷۲ ٣٥ ـ فيريت ميلين\* مايو ۱۹۷۲ ـ إبريل ۱۹۷۳ ٣٦ ـ نعيم طالو إبريل ۱۹۷۳ ـ يناير ۱۹۷۶ ٣٧ ـ بولنت أجاويد (الأولى) ینایر ۱۹۷۶ ـ نوفمبر ۱۹۷۶ ۳۸ ـ سعدی أرماك نوفمبر ۱۹۷۶ ـ مارس ۱۹۷۵ ٣٩ ـ سليمان ديميريل (الرابعة) مارس ۱۹۷۷ ـ يونيو ۱۹۷۷ ٤٠ ـ بولنت أجاويد (الثانية) يونيو ١٩٧٧ ـ يوليو ١٩٧٧ ٤١ \_ سليمان ديميريل (الخامسة) يوليو ١٩٧٧ ـ يناير ١٩٧٨ ٤٢ \_ بولنت أجاويد (الثالثة)

يناير ۱۹۷۸ ـ نوفمبر ۱۹۷۹ ٤٣ ـ سليمان ـ ديميريل (السادسة) نوفمبر ۱۹۷۹ ـ سبتمبر ۱۹۸۰ ٤٤ ـ بولنت أولصو سبتمبر ۱۹۸۰ ـ دیسمبر ۱۹۸۳ ٤٥ ـ تورجوت أوزال (الأولي) دیسمبر ۱۹۸۳ ـ دیسمبر ۱۹۸۷ ٤٦ ـ تورجوت أوزال (الثانية) ديسمبر ۱۹۸۷ ـ نوفمبر ۱۹۸۹ ٤٧ ـ ألدريم أكبولوط نوفمبر ۱۹۸۹ ـ يونيو ۱۹۹۱ ٤٨ \_ مسعود يلماظ يونيو ١٩٩١ ـ نوفمبر ١٩٩١ ٤٩ ـ سليمان ديميريل (السابعة) نوفمبر ۱۹۹۱ ـ مايو ۱۹۹۳ ٥٠ ـ تانسو تشيلر (الأولى) يوليو ١٩٩٣ ـ سبتمبر ١٩٩٥ ٥١ ـ تانسو تشيلر (الثانية) أكتوبر ١٩٩٥ ـ أكتوبر ١٩٩٥

۲۵ ـ تانسو تشیلر (الثالثة)
 نوفمبر ۱۹۹۵ ـ فبرایر ۱۹۹۹
 ۵۳ ـ مسعود یلماظ (الثانیة)
 مارس ۱۹۹۹ ـ یونیو ۱۹۹۹

### (٥) الأحزاب التركية عشية الانتخابات النيابية عام ١٩٩٥

Anavatan Partisi الوطن الأم

الطريق الصحيح Dogruyol Partisi

حزب الحركة الملية (الوطنية) Milliyetci Harakat

حزب الرفاه Rafah Partisi

حزب اليسار الديمقراطي Demokratik Sol Partsi

حزب البعث Dirilis Partisi

حزب الإحياء Isci Partisi

حزب الشعب الجمهوري Cumhuriyet Halk Partisi

حزب االاقتدار» الاشتراكي Sosyalist Iktidar Partisi

حزب الأمة Millet Partisi

<sup>\*</sup> فترات الحكم العسكري

حزب النهضة Yeniden Doyus Partisi

الحزب الديمقراطي Demokrat Partisi

حزب العمل الاشتراكي التركي Ttirkiye Sosyalist partisi

حزب الوحدة الكبرى Buytik Birlik Partisi

الحزب الجديد Yeni Partisi

حزب الطريق الأم Anayol Partisi

حزب الشعب الديمقراطي Halkain Demokasi Partisi

الحزب الاشتراكي المتحد Birlesik Sosyalist Partisi

الحزب الليبرالي الديمقراطي Libral Demokrat Partisi

حركة الديمقراطية الجديدة Yeni Demokrasi Haraket Partise

حزب الديمقراطية والتغيير Demokrasi ve Degisim Partise حزب

حزب العدالة الكبرى Buyik Adalet partisi

حزب العدالة التركي Türkiye Adalet Partisi

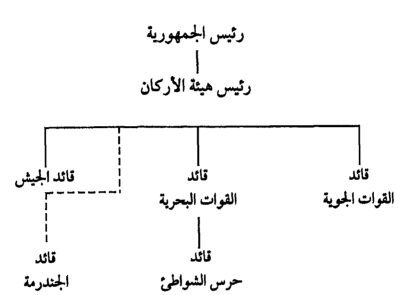
حزب العدالة Adalet Partisi

حزب العمل الثورى Devrimci Isci Partisi

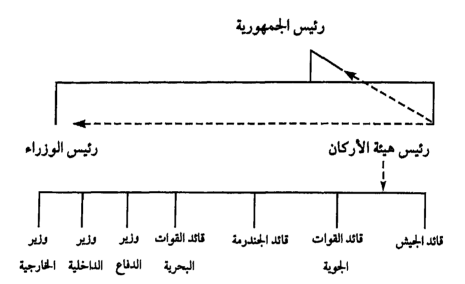
# (٦) النتائج النهائية للانتخابات النيابية ٢٤ من ديسمبر عام ١٩٩٥

|     | النسبة المئوية | علد الأصوات      | الحزب                          |
|-----|----------------|------------------|--------------------------------|
| 104 | ۲۱,۳۸          | 7.1780.          | (RP)حزب الرفاه                 |
| 144 | 14,70          | ٨٨٢٧٢٥٥          | (ANAP)حزب الوطن الأم           |
| 140 | 19,14          | ٥٣٩٦٠٠٩          | (DYP)حزب الطريق الصحيح         |
| ٧٦  | 18,78          | 8114.40          | (DSP)حزب اليسارالديمقراطي      |
| ٤٩  | ۱۰,۷۱          | ۳۰۱۱۰۷٦          | (CHP)حزب الشعب الجمهوري        |
| -   | ۸٫۱۸           | 74.1484          | (MHP)حزب الحركة الوطنية        |
| -   | ٤,١٧           | 117177           | (HADEP)حزب الديمقراطية الشعبية |
| -   | ٠ , ٤٨         | ١٣٣٨٨٩           | (YDH)حزب الديمقراطية الجديدة   |
| _   | ٠,٤٥           | ۰ ۳۲۷۲۲          | (MP)حزب الأمة                  |
| -   | ٠ ,٣٤          | 90888            | (YDP)حزب الشروق الجديد         |
| _   | ۲۲, ۰          | A731 <i>F</i>    | (IP)حزب العمال                 |
|     | ۰ ,۱۳          | 7017             | (YP)الحزب الجديد               |
|     | ٠ , ٤٨         | ١٣٣٨٩٥           | مستقلون                        |
| ٥٥٠ | 1,             | <b>TPP</b> FY1AY | المجموع                        |

## (٧) تنظيم الجيش التركى



### (٨) تشكيل مجلس الأمن القومي



----- اتجاه توصيات هيئة الأركان

# (٩) المؤشرات الأساسية للاقتصاد والتنمية البشرية (مقارنة بين تركيا ومصر)

| تركيا   | مصر         |                                                         |
|---------|-------------|---------------------------------------------------------|
| 71,1    | ٥٧,٨        | السكان بالمليون                                         |
| YVA ·   | ٧٩٠         | متوسط الدخل الفردى (سنويا بالدولار)                     |
| ٦٧      | ٣٣          | العمر المتوقع عند الميلاد (بالسنة)                      |
| ١٨      | ٤٩          | أمية الكبار (٪)                                         |
| 9.4     | ٨٤          | النسبة المثوية من السكان الذين تتوافر لهم المياه النقية |
| ٧٠      | ٤٥          | سكان الحضر (٪)                                          |
| 178749  | 277789      | الناتج المحلى الإجمالي (بملايين الدولارات)              |
| ۳۱      | ۲۱          | نصيب الصناعة من الناتج المحلى (٪)                       |
| Y17     | <b>7570</b> | إجمالي الصادرات السلعية (بملايين الدولارات)             |
| PF - X7 | 11777       | إجمالي صادرات السلع والخدمات (بملايين الدولارات)        |
| 74047   | 78117       | إجمالي الدين الخاجي (بملايين الدولارات)                 |
| 17,7    | 17,8        | نسبة خدمة الدين إلى إجمالي صادرات السلع<br>والخدمات (٪) |

#### المصدر:

WORLD BANK, WORLD DEVELOPMENT REPORT 1997, WASHINGTON .W.B.1998

#### المراجسع

#### المصادر العربية

- د. أحمد عبد الرحيم مصطفى، فى أصول التاريخ العثمانى، دار الشروق، القاهرة، ط٢، ١٩٩٣.
- السيد حسنين عشمان الطنوبي، الحركة الكمالية والعلمانية في تركيا، رسالة ماجستير، جامعة الإسكندرية، ١٩٨٩.
- أنور الجندى، السلطان عبد الحميد والخلافة الإسلامية، القاهرة، دار الكتب السلفة، ١٤٠٧هـ.
- ـ هـ. أ. ل فيشر، تاريخ أوروبا في العصر الحــديث (تعريب أحمد نجيب هاشم ووديع الضبع)، دار المعارف، القاهرة، دون تاريخ.
- ـ هدى درويش، الإسلامـيون وتركيا العلمـانية، دار الآفاق العربيـة، القاهرة، ١٩٩٨.
- ـ هـ. س أرمسترونج، الذئب الأغبر مصطفى كمال، كتاب الهلال، دار الهلال، القاهرة، يوليو ١٩٥٢.
  - \_ رضا هلال، تحديث التخلف، دارسينا للنشر، القاهرة ، ١٩٩٣.
- \_ روبيـر مانتـران (إشراف)، تاريخ الدولة العـثمـانية، جـزءان (ترجمـة بشيـر السباعي)، دار الفكر للدراسات والنشر، القاهرة، ١٩٩٣.

- ـ روشين شاكر، الحركة الإسلامية في تركيا، مجلة شـــثون الشرق الأوسط، بيروت، عدد إبريل ١٩٩٣.
- \_ سليم الصويص، أتاتورك منقل تركيا وباني نهلضتها الحديثة، مطبعة شنلر، عمّان، دون تاريخ.
- د. سيار الجميل، العرب والأتراك: الانبعاث والتحديث من العثمنة إلى العلمنة، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ١٩٩٧.
- \_ شريف ماردن، الدين في تركيا الحديثة، في : صالح بكارى (تعريب) أبعاد الدين الاجتماعية، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٩٣.
- \_ محمد أركون، العلمنة والدين : الإسلام والمسيحية والغرب، دار الساقي، لندن، ١٩٩٠.
- \_ تاريخية الفكر العربي الإسلامي، مركز الإنماء القومي والمركز الثقافي العربي، بيروت ط٢، ١٩٩٦.
  - \_ محمد عزة دروزة، تركيا الحديثة، مطبعة الكشاف، بيروت، ١٩٤٦.
- \_ محمد نور الدين، قبعة وعمامة : مدخل إلى الحركات الإسلامية في تركيا، دار النهار، بيروت، ١٩٩٧.
  - \_ مصطفى الزين، ذئب الأناضول، رياض الريس للنشر، لندن، ١٩٩١.
- ـ يوسف إبراهيم الجهماني، حزب الـرفاه أربكان، دار حوران للنشر، دمشق، ١٩٩٧.

الصحف والدوريات الأهرام (القاهرة) الحياة (لندن) السفير (بيروت) السياسة الدولية (القاهرة) شئون الشرق الأوسط (ببروت)

#### المصادر الأجنبة

- Ahmed, Feroz, The Making of Modern Turkey, London, Routledge, 1993.
- The Turkish Experiment in Democracy in 1950-1975, London, 1977.
- -Berkes, Niyazi, The Development of Secularism in Turkey, Montreal, Mac Gill University press, 1944.
- Çaglar Keyder, State and Class in Turkey: A Study in Capitalist Development, London, New York, Verso, 1987.
- Compbel, John, The Role of the Military in the Middle East: Past Patterns and New Directions, Columbus, Ohio, Ohio State University.
- -Davinson, Roderic, Turkey: A short History, London, 1981.
- Ertugrul Kurkau, The Gissis of the Turkish State, Merip, no. 199, April gume, 1996.

- Ergil, Dorgu, From Empire to Dependence: The Evolution of Turkish underdevolopment, State University of New York, 1975.
- -Finer, Samuel.E, The Man on Horseback: The Role of the Military in Politics, NY, Preager, 1962.
- -Fisher, S., The Military in the Middle East, Columbus, Ohio, Ohio State University.
- -Goyment Koral, Stages of Etatist Development in Turkey, Studies in Development, 1967.
- Hale, M. William (ed), Aspects of Modern Turkey, London, New York, Bowker, 1967.
- The Turkish Army In Politics.
- Huntington, Samuel P., The Solider and the State, NY, Vinlage Books, Randon House, 1957.
- ..., The Clash of Civilization and The Remaking of World Order, NY, Simons & Schuster, 1996.
- Imalcik, Halil, The Ottoman Empire: The Classical Age 1300-1600, London, 1963.
- -Karaosmanoglu, Alil, Officers: Westernization and Democracy, in: Turkey and The West, London, I.B. Tawris, 1993.
- -Karpat, Kamal, Turkey's Politics, Princeton University Press, 1959.
- Kasbat Rashad, Democracy and Populism in Turkey, in: Rules and Rights in the Middle East, Washington, Washington University Press, 1995.
- -Lewis, Bernard, The Emergence of Modern Turkey, London,

NY, Oxford University Press, 1961.

- -Lewis, Geoffery L., Turkey, London, Been, 1955.
- Mango, Andrew, Turkey: The Challenge of A New Role, Washington, The Centre for Strategic and International Studies, 1994.
- -Martin, David, A General Theory of Secularization: Exploration in Interpretative Sociology, Oxford, 1978.
- -Noe, Roger. P., Civil- Military Confrontation in Turkey, International Journal of Middle East Studies, 1977.
- -Perlmutter, Amos, The Military and Politics in Modern Times, New Haven, Yale University Press, 1977.
- -..., The Political Influence of the Military, New Haven, Yale University Press, 1980.
- Rustow, Dankwart. A., The Military in Middle East, Columbus, Ohio, 1963.
- -Sirma, Finkel and Nuklat, Turkish State.. Turkish Society, London, Routledge, 1990.
- Zurcher, Erik J, Turkey: A Modern History, London, C.B. Tauris & Co. Ltd,1993.

صحف ودوريات أجنبية

Cumhuriyet

Foreign Policy

Havadis

Journal of Middle East Studies

Journal of warld History

Middle East Report

New Left Review

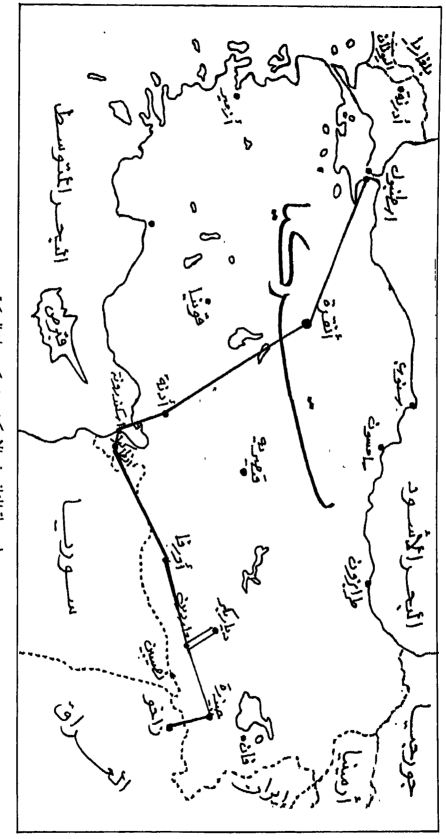
The Economist

Time

Turkish Daily News

Us News & Worlde Report

اقليم كردستان فر تركيا وإيران والعراق وسوريا



مسار رحلة المؤلف في الاسكندرون وكردستان التركية

# المحتويات

| الصفحة                                 | الموضوع                        |
|----------------------------------------|--------------------------------|
| o                                      | إهـــــــــــاء                |
| 7                                      | شـــکر                         |
| عداثة في تركيا ٧                       | مدخـــل : الجيش والإسلام والح  |
| لتراث العثماني (إغواء الغرب)٧٢         |                                |
| لأتاتوركية٧                            | الفصل الثاني : الجيش والثورة ا |
| الوطنية ٧٤                             | (۱) الغازي وحرب التحرير        |
| رفة إلى الجمهورية العلمانية٢٢          | (٢) النظام الجديد: من الخلا    |
| بة والديمقراطية وعودة الإسلام٧٩        | الفصل الثالث : صدام الأتاتورك  |
| التغريب في مجتمع مسلم٧٩                | (١) الأتاتوركية: العلمانية و   |
| ودة الإسلام                            | (٢) الجيش والديمقراطية وع      |
| مى ١٩٦٠، ١٩٧١ (إعادة هيكلة النظام. ١١١ | الفصل الرابع : تدخل الجيش عا   |
| ام ۱۹۶۰ ۱۹۳۰                           | (۱) انقلاب ۲۷ من مایو عا       |
| عام ١٩٧١ ١٩٧١                          | (۲) انقلاب ۱۲ من مارس          |
| عام ١٩٨٠(ضرب السيسار والأسلمة          |                                |
| 144                                    | المعتدلة)                      |
| عام ١٩٨٠                               | (۱) انقلاب ۱۲ من سبتمبر        |

|         | (۲) الإسلام السياسي بعد انقلاب عام ١٩٨٠ (من أوزال إلى              |
|---------|--------------------------------------------------------------------|
| 10+.    | اربكان)                                                            |
| 171.    | الفصل السادس: صراع الأتاتوركية والرفاه الإسلامي                    |
| 171.    | (١) ارمة الأتاتوركية وصعود الرفاه الإسلامي                         |
|         | (۲) التعــاون العسكــرى التركى ــ الإســراثيلى والصراع بــين الجيش |
| ١٧١ .   | والإسلام السياسي                                                   |
| ۱۸۲.    | (٣) دور تركيا الإقليمي والصراع الأتاتوركي ـ الإسلامي               |
| 194.    | الفصل السابع: صدام الجيش والرفاه الإسلامي                          |
| 194.    | (١) الانقلاب المدنى عام ١٩٩٧                                       |
|         | (٢) حكومة يلماظ ووصاية العسكر                                      |
| Y 1 Y . | (٣) حظر الرفاه الإسلامي                                            |
| 444     | الفصل الثامن: تركيا بعد ٧٥ عاما من الأتاتوركية                     |
| 779     | (١) البحث عن الذات                                                 |
| 749     | (٢) تركيا الأخرى: في دروب الإسكندورنة وكردستان                     |
| 744     | خطوط المواجهة التركية السورية                                      |
| 727     | كردستان: إبادة شعب منسى                                            |
| Y0Y     | خَـَاتْمَـة: مستقبل الإسلام السياسي وتدخل الجيش في السياسة التركية |
| ۲۷۱.    | الملاحقا الملاحق                                                   |
| ۲۸۷.    | المراجىع                                                           |
| ۲۹۳.    | المحتوياتاللحتويات المستسبب المستسبب المستسبب                      |

### صدرللمؤلف

#### صناعة التبعية

دار المستقبل العربي، القاهرة ١٩٨٧.

الصراع على الكويت: مسألة الأمن والثروة

دار سينا للنشر، القاهرة ١٩٩١.

لعبة البترودولار: الاقتصاد السياسي للأموال العربية في الخارج

دار سينا للنشر، القاهرة ١٩٩٢.

تحديث التخلف: الدولة والمجتمع والإسلام في مصر

دار سينا للنشر، القاهرة ١٩٩٣.

تفكيك أمريكا

الإعلامية للنشر، القاهرة ١٩٩٨.

رقم الايداع ٩٨/١٦٦٢١ الترقيم الدولي 4-2522-90-977. L.S.B.N.

### مطابع الشروة ـــ