
- 1 -

»من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين«
»متفقٌ عليه«

العدد مئة وأربعة  عشر السنة الواحدة والثلاثون



- 2 -

موقع الـمجلة على الانترنت:
www.alfiqhia.com

البريد الالكتروني:
fiqhia@gmail.com

البريد الالكتروني
لــرئيـس التحــــــريـــر:

anafisa1@gmail.com





ثن ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ 

 پ پ پ پ ڀ

ڀ ڀ ڀ  ٺ ٺ   ٺ ٺ

 ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ  ٹ ٹ ڤ 

ڤ ڤ ڤ  ڦ ڦ ڦ ڦ  ڄ ڄ ڄثم



- 5 -

مـة متخصصَـة في الفقـه الإسلامـي حكَّ مجلـة علميـة فصـلية مُُ
العـدد مـئة وأربعة عشـر

السـنة الواحدة والثلاثون

 العنوان:

المملكة العربية السعودية - الرياض
حي العقيق - شارع التحلية

 هاتف:      4853702
 فاكس:     4853694 

 عنوان المراسلات:

ص. ب  ١٩١٨ - الرياض ١١٤٤١

 أمين المجلة 
الدكتور / شرف الدين بن 

عبدالرحمن النفيسه

 وكيل التوزيع: الشركة الوطنية 

الموحدة  للتوزيع
الرياض: ٤8٧1٤1٤

فاكس: ٤8٧1٤06
 طبعت في مطابع ع. النفيسة

 الاشتراكات: تخاطب بشأنها الإدارة

 قيمة الاشتراك السنوي، للدوائر الحكومية    
والمؤسسات والشركات      	     ٢٠٠ ريال
		                  ١٠٠ ريال  الأفراد

 سعـر النسخة:

 الاشتراك السنوي:

أمريكا - كنـدا - أوروبا:      ٣٠ دولاراً 

 رقم الإيداع : ١٤/٠١٨٨.

NSSI : ردمد: ٠٧٩٢-١٣١٩

السعودية: ١٥ ريال

موريتانيا: ١٢٠٠ أوقية

سلطنة عمان: ٩٠٠ بيزه

الكويت: دينار ونصف
الإمارات: ١٥ درهماً

البحرين: ٩٠٠ فلس 

ليبيـا: ١٠٠٠ درهم
المغرب: 33 درهماً

السودان: 200 جنيهًا

الجزائر: 284 دينار

اليمن: 597 ريال

مصر: 22 جنيهًا

سوريا: 188 ليرة

قطر: ١٥ ريال

تونس: 6 دنانير

الأردن: دينار

تصدر عن: مؤسسة البحوث والدراسات الفقهية وعلوم القرآن الكريم »الوقفية«

المسؤول عن التحرير:



- 6 -

الهيـئة العلمـية الاستشـارية
)الأسماء حسب الترتيب الهجائي(

الأستاذ الدكتور / أحمد محمد نور سيف المهيري - المملكة العربية السعودية

الأستاذ الدكتور / حمزة بن حسين الفعر الشريف - المملكة العربية السعودية

الأستاذ الدكتور / سعود بن عبداللَّه الفنيسان - المملكة العربية السعودية

 الأستاذ الشيخ /  عبداللَّه بن الشيخ المحفوظ بن بيّه - الجمهورية الموريتانية الإسلامية

الأستاذ الدكتور/ عبدالله مبروك النجار - جمهورية مصر العربية

 الأستاذ الدكتور / عبدالوهاب بن إبراهيم أبو سليمان - المملكة العربية السعودية

 الأستاذ الدكتور / العربي بن أحمد بلحاج - الجمهورية الجزائرية

 الأستاذ الدكتور /  علاء الدين خروفه - الولايات المتحدة الأمريكية

 الأستاذ الدكتور / محمد بن يعقوب التركستاني - المملكة العربية السعودية

 الأستاذ الدكتور /  نور الدين بن مختار الخادمي - الجمهورية التونسية

 الأستاذ الدكتور / يعقوب بن عبدالوهاب الباحسين - المملكة العربية السعودية



- 7 -

هيئة التحرير
)الأسماء حسب الترتيب الهجائي(

الأستاذ الدكتور/ سعد بن تركي الخثلان - أستاذ الفقه في كلية  الشريعة بجامعة 

الإمام محمد بن سعود الإسلامية

الأستاذ الدكتور/ عبدالرحمن بن أحمد الجرعي - أسـتاذ الفقه في كلية الشريعة 

والدراسات الإسلامية في جامعة الملك خالد 

الأستاذ الدكتور/ عبدالعزيز بن سعود الضويحي -  رئيس قسم الدراسات الإسلامية 

في جامعة الملك سعود 

الدكتور/ عبداللَّه بن أحمد سالم المحمادي - الأستاذ المشارك في المعهد العالي للقضاء  

في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية 

الأستاذ الدكتور/ محمد جبر الألفي - الأستاذ في المعهد العالي للقضاء في جامعة الإمام 

محمد بن سعود الإسلامية

الأستاذ الدكتور/ هشام بن عبدالملك آل الشيخ -  الأستاذ في المعهد العالي للقضاء  في 

جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية



- 8 -

قواعد النشر وشروطه

تود هيئة »مجلة البحوث الفقهية المعاصرة« أن تبدي للإخوة الباحثين 

أن قواعد النشر في المجلة تقضي بما يلي:

11 أن يكون البحث المراد نشره مبنياً على الفقه الإسلامي..

22 والنوازل . والمشكلات  والمسائل،  القضايا،  على  البحث  ينصب  أن 

الفقه  في  لها  والعملية  العلمية  الحلول  عن  والبحث  المعاصرة، 

الإسلامي، ومفاهيمه المعتمدة عند أهل السنة والجماعة.

33 أن يتصف البحث بالموضوعية، والأصالة، والشمول، وسلامة اللغة، .

واتباع المنهج العلمي في البحث من حيث الاعتماد على المراجع الأصلية 

والإسناد والتوثيق وتخريج الأحاديث مع إيضاح درجتها.

44 أن يكون البحث مما لم يسبق نشره في كتاب، أو مجلة، أو أي أداة .

نشر أخرى. ويشمل ذلك البحوث المقدمة للنشر إلى جهة أخرى أو 

تلك التي سبق تقديمها للجامعات أو الندوات العلمية وخلافها.

55 بيان سور وأرقام الآيات الكريمة كما هي في البرنامج المعروف..

66 ترجمة . مع  الصفحات  هوامش  في  الأصلية  العلمية  المراجع  بيان 

موجزة عن العَْلمَِ أو الأعلام الذين وردت الإشارة إليهم في البحث.

77 الحروف . نهاية كل بحث حسب  العلمية ومؤلفيها في  المراجع  بيان 

الهجائية مع بيان مكان وزمان طباعتها وجهة نشرها.

88 أن يُرفق بالبحث إفادة تتضمن عدم نشره من قبل..

99 أن يختم البحث بخلاصة تبين النتيجة والرأي، أو الآراء التي تضمنها..

أن يرفق بالبحث خلاصة مستوفية له .1010

ألا تقل صفحات البحث عن خمسين صفحة من صفحات المجلة.1111

يكتب اسم الباحث ثلاثياً مع وظيفته العلمية إن وجدت.1212



- 9 -

مدى 1313 وتقرير  أولية  مراجعة   البحث  مراجعة  التحرير  لهيئة  يحق 

أهليته للتحكيم.

يتم تحكيم البحوث بشكل سري من قبل فقهاء وعلماء متخصصين 1414

وأساتذة جامعات من ذوي الرتب العلمية العالية، وذلك وفقاً لقواعد 

التحكيم، وإجراءاته. ومن هذه القواعد ما يلي:

يتم إرسال البحث بعد وروده مباشرة إلى التحكيم. أ-	

ب-	يتم إبلاغ الباحث بنتيجة التحكيم خلال عشرة أيام على الأكثر.

فإذا  به  للقيام  للباحث  أرسل  إلى تعديل  البحث يحتاج  إذا كان  ج-	

تأخر عن إجراء التعديل المطلوب لمدة تزيد على ستين يوماً فيعد 

البحث مسحوباً.

مين  المحكِّ معرفة  وعدم  مين  المحكِّ لأسماء  الباحثين  معرفة  عدم  د-	

أبدوا بعض  أو  الباحثين سواء وافقوا على نشر بحوثهم  لأسماء 

الملاحظات عليها أو رأوا عدم نشرها.

مين. هـ-لا تتجاوز مدة التحكيم ثلاثين يوماً من تاريخ إرساله إلى المحكِّ

يحق للباحث إعادة نشر بحثه في كتاب أو خلافه وذلك بعد نشره في 1515

المجلة على أن يشير إلى سبق نشره فيها.

لا يجوز للباحث أن يسحب بحثه بعد إرساله للمجلة مالم يكن هناك 1616

أسباب تقتنع بها المجلة.

يحق للمجلة إعادة نشر البحوث التي سبق نشرها.1717

يحق للباحث الحصول على أربع نسخ من بحثه.1818

البحوث التي لا تنشر لا تعاد لأصحابها .1919

*   ترتيب البحوث في المجلة يخضع للاعتبارات الفنية فقط.

*  “الآراء المنشورة في المجلة تعبِّر عن وجهة نظر أصحابها”.  



- 10 -

مـحـتــويـات العــــدد
11 * رسالة من قارئ	
13 * أثـر المصلحة المرسلة في المعاملات الماليّة المعاصرة عند السّـادة المـالكيّـة	

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي

193 * تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ	

الدكتور/ رضوان عبد الرب سيف السروري

287 * دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية	

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران 

395 * فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري	

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي

479 * تفسير سورة الماعون دراسة تحليلية في الأحكام والمسائل	

الدكتورة/ مطيعة العنزي

555 * فتاوي الفقهاء	

556 التعريف الفقهي للسفيه والرشيد. 	 	*

558 القضاء في ميراث الولد المستلحق.	 	*

559 المراد بتحريم الرضاع بعض المرضعين دون بعض.	 	*

إذا تزوجت المرأة تزويجًا فاسدًا، لم يجز تزويجها لغير من تزوَّجها حتى يطلقها 	*

562 أو يفسخ نكاحها.	 	

565 * مســائل في الفقه	
الدكتور/ عبدالرحمن بن حسن النفيسة

566 الفساد في الأرض في معناه الشامل	 	*

574 حكم من يفتي دون أن يكون له علم فيما يفتي فيه	 	*

577 حكم تشبه أحد الـجنسين بالآخر	 	*

579 تحديد بدايات الشهور ونهاياتها	 	*

589 الـجهر بالقراءة وقت الصلاة خارج المسجد 	 	*

591 شرط الولاية في النكاح وحكم نسب الولد في حال فقد هذا الشرط.	 	*

595 * وثـائـق في الفقه	
622 * وفـيات الأعـيان	



- 11 -

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبيه ورسوله الأمين 

محمد، وعلى آله وصحابته، ومن اقتفى أثرهم إلى يوم الدين، أما بعد:

فإن الابتلاء من سنن الله في عباده؛ ليعلم -وهو العليم بما كان 

وما سيكون لو كان كيف يكون- مدى قوتهم وصبرهم على الابتلاء، 

والتعامل معه بالكيفية التي يرضون بها ربهم، ومن ثم يستمدون 

من هذا الابتلاء القوة وتغيير المسار، الذي تعرضوا فيه لهذا الابتلاء.

ومن أشد الابتلاء الذي تعرضت له أمة المسلمين –الفرق الباطنية 

واندساسها بينها في صور مختلفة- ومن ثم غزوها لها علانية بعد 

أن تأكدت من سيطرة الغفلة عليها وانغماسها في الفرقة والاختلاف، 

مما هو معلوم في تاريخنا؛ فقد اندس عبدالله بن سبأ الذي قدم من 

اليمن، وأظهر إسلامه وتحوله من يهوديته، ثم بدأ يبذر بذور الفتنة، 

فيدس روايات وحكايات وأساطير عن دينه، ثم بدأ يطوف بحواضر 

المسلمين، فذهب إلى مصر والشام والحجاز، ونشر أكاذيبه، وصنف 

قيادات الأمة آنذاك، فزعم أن علي بن أبي طالب رضي الله عنه وصي 

رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأنه حي في السحاب، ونحو ذلك 

من الكذب والأباطيل. وقد نفاه علي رضي الله عنه إلى المدائن، وقيل: 

أن  إلا  قليلة،  قلة  مفاسده وزندقته  تلقوا  الذين  أن  إنه حرَّقه. ومع 

مرور الزمان جعل من هذه القلة كثرة، خاصة وأن متابعة فتنته لم 

تكن كما يجب أن تكون، ربما بفعل تفرق الأمة، وتباعد أطرافها، وما 

طرأ على نسيجها من الأمم. 

رسالة من قارئ



- 12 -

ثم توالت الفرق، وكان من أشدها فتنة فرقة القرامطة، بكل ما 

مما هو  السلوك،  والتحلل، وسوء  الإباحية،  وأقوالها من  مبادئها  في 

توالى  التي  الفرق  يتسع لأسماء  لا  هنا  والمجال  تاريخها.  في  معلوم 

ظهورها وأخطارها: إما تأثرًا بما سبقها أو سعياً وراء فتن أخرى، 

تريد نشرها.

أقل سوءًا من  المعاصر  الزمان  الباطنية في  الفرق  ولم تكن حال 

حال ماضيها، بل إن هذه الفرق ظلت تتعاقب، ويتسع نفوذها بفعل 

ما تحصل عليه من تأييد مادي ودعوي من قبل جهات دولية، مما 

هو معلوم تجاه فرقة البهائية والقاديانية وأخواتهما، ومع أن هذه 

الفرق تصر على انتسابها للإسلام، إلا أن المهم في هذا أن المسلمين على 

الرغم ما يعانونه من مشكلاتهم لم تعد الغفلة تسيطر على علمائهم، 

فأصبحوا يقاومون هذه الفرق، ويؤكدون على أنها لا تنتسب للإسلام، 

وأن أصحابها وأتباعها لا يمتون له بصلة.

والفرق المضِلَّة سوف تتعاقب إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، 

لأن الحق يقابله الباطل، والخير يقابله الشر، والصلاح يقابله الفساد. 

ومن سنن الله في عباده ابتلاؤهم؛ ليعلم مدى قوتهم في الحق والخير 

والصلاح.

قال -عز وجل- في محكم التنزيل: ثنٺ ٺ ٿ  ٿ 

ٿ  ٿ ٹ ٹ ٹثم ]محمد: 31[.
والله المستعان 



أثــر الـمصلحـة الـمرسلـة 
فـي الـمعـامــلات الـماليّـة المعاصــرة عند السّـادة المـالكيّـة

ًـا – – الـتأمـين الـتعاونـيّ )الـتكـافـليّ( أنُمــوذج

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي
أستاذ بـاحث في الـفقه والأصـول

جامعة الحسن الثاني الـدار البيضـاء – المحمديـة )المملكة المغربيـة(.

منسّق التـّواصـل والبحث العلمـيّ بمركز »البصـائــر« للـتدّريـب  	 

والـدّراسـات المعـاصــرة - المملكة المغربيـة.

           الكاتب العامّ المكلّف بالعلاقات العلمية والنشـر العلمي بالـمركـز المغربي 

للـدّراسـات والتربية في المذهـب المالِكيّ - المملكة المغربيـة.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 14 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

المـقـدّمَــة

الحمد الله خالق الإنسان، والمنـزل عليه القرآن، وباعث الرسول مفصلًا 

عليه بالقول والبيان، وأصلّي على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه، 

ومن تبعهم بإحسان وسار على دربهم وخطاهم إلى يوم الدين، أما بعد: 

فإن الباحث يجد في علوم الشريعة الإسلامية، أن نم الخصائـص التي 

ارفند بها الـتيشرـع املاسلإـيّ، خصّيصة الـمــرونة والخلـود والـصّلاح 

لّكل زامنٍ واكمنٍ، وذها ام قـرّرهت نصوصها وآايت ااتكلب الـحكيم في أكثر 

من موضعٍ))).

اولاقع  أرض  لىع  وترجمتها  الـخصّيصة  ذهه  ليعفت  في  دعاس  ودق 

ةيعّرشل ودّعتداه وغاهان وخُاهتبوص،  وعالم كثيرة، نم أربزاه: وّنتع الأدةل ا

فإلى وجار ااتكلب واةنسل - وهما ألص اوصلأل وامعد الأدلّة وقوّة الحجّة 

بالمنقول - فُقت أدلّة تبعية أرخى مجاورة)))؛ ارملأ اذلي يعطي للـتشّريع 

من ذلك مثلًا:  قوله -تعالى-: ثنڻ  ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہثم ]الأعراف: 158[. 	(((
- وقـهلو -عــزّ وجــلّ-: ثنۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ  	

ے ے ۓثم ]سبأ: 28[.
- وهلوق -اعتلى-: ثنڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ  ڃ ڃ ڃثم  	

]النحل: 89[.

لثم	: القياس، والاستحسان، والمصالح المرسلة، والعرف، وسد الذرائع، وعمل أهل المدينة، وقول  (((

الصحابة، والبراءة الأصلية، والاستصحاب، والاستقراء، وشرع من قبلنا، مع اختلافهم في مراعاة 

الخلاف. انظر في تعداد هذه المصادر التكّميلية أو التبّعية: القرافيّ، شرح تنقيح الفصول، ص 

445، الشّاطبيّ، الموافقات 41/3، القاضي عياّض، ترتيب المدارك 89/1، ونحوها من المصادر 

الأصولية المعتبرة عند أهل السنة والجماعة.



- 15 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الإسلامـي ادقلرة الدّائمة لىع وماةبك اعلصر ورمااعة اوطتلر، امهم رثكت 

اونلازل ودّعتدت وتشعّبت اولاقعات والمسائل.

نم  كّمتللن  مجتمعة؛  والأدلّة  الأصـول  ذهه  امّلأة  اهقفء  ألمع  ودق 

افشكل نع الحكم ايّعشرل المناسب للواقعات والمُلمّات التي لم ريد اهيف 

صّن يّعشر صريح يتناولها اهنيعب؛ ذكل أن ائاقولع الجزئية والنوازل غير 

ةيهانتم ولا حصر لها؛ فهي تتجدّد باستمرار، وهي لا تستوعبها بتفاصيلها 

ةيعّرشل؛ لأنّ هذه الأخيرة محصورة وةيهانتم..)))، ومعلوم قطعًا  النصّوص ا

أنه لم يرد في كل حادثة نصّ صريح، والرأي السائد لدى جمهور العلماء أنه 

لم يقدر لرسول الله صلى الله عليه وسلم أن يستوعب إلا القواعد الكلّية للتشّريع، وجانباً 

دب  لا  اكفن  وواقعهم..)))،  الناس  بحياة  تتصّل  التي  الفقهية  الأحكام  من 

نم إامعل كلت الأدةل التي دّمتست اهتيعشر واابتعراه نم وصنص ااتكلب 

وتبثيلا  عنها،  المسكوت  ائاقولع  إلى مكح  لصوتلل  التبعية   والأدلة  واةنسل 

كلذب وةباح اةعيشرل ورمواهتن، وأنها لا قيضت بمصالح اابعلد واجاحتهم، 

ابن   ،34/1 ج  والـنِّحَل،  الِمـلل  الشهرستاني،  التالية:  المراجع  انظر  المقولة  هذه  بخصوص  	(((

السمعاني، قواطع الأدلّة في الأصـول 84/2، الغزّالي، المستصفى، ص 296.

وشمول  الأمور  هذه  استيعاب  عن  عاجزة  أو  قاصرة  الإسلام  شريعة  أن  هذا:  معنى  وليس  	(((

عهــد  على  واقعًا  كان  ما  شيء،  كل  وسِعت  الله  فشريعة  والمعاصرة؛  المستجدة  الموضوعات 

صلى الله عليه وسلم، وما حدث بعده، وما سيحدث يوم القيامة، إلا أنها أتت بالكلّيات والقواعد  الله  رسول 

الاجتهاد والعقل، يوجهّها حسبما تتطلّبه المصلحة  إلى  التفاصيل والجزئيات  العامّة، وتركت 

جابر  طه  راجع:  الجزئية  هذه  في  للتوسع  والمكانية...  الزّمانية  التطوّرات  وحسب  البشرية 

العلواني، إشكالية التعامل مع السنة النبوية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، فرجينيا، ط. الأولى، 

1433هـ - 2012م، ص 180 وما يليها، ومصطفى جابر فياّض العلواني، عالمية الخطاب 

القرآني: دراسة تحليليةّ في السّور المسبّحات الخمس، المعهد العالميّ للفكر الإسلاميّ، ط. الأولى، 

1435هـ - 2014م، ص 14.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 16 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

وما يسُتجدّ في عصرهم، وأنها تملك جميع  اصرانعل والمقوّمات التي تجعلها 

واةنكملأ  الأزةنم  الاتخف  نم  ارلغم  لىع  ااسنلإن،  أوحال  لاصإبح  ريدجة 

وايبلئات واوحلأال والظروف والمخاطبين المكلّفين. 

اةعيشرل  رموةن  ترجمة  في  ابكلير  ارثلأ  اةيعبتل  اصمللدر  اكن  واملثم 

عمليًّا، نم لاخل ائاقولع والمسائل التي خرّج ااهقفلء ااكحلأم انبء اهيلع في 

حِـبق الاسلإم الماضية، إفن لهذه المصادر ادتماداه وأاهرث أيضًا في إابثت 

ةيويح اةعيشرل في وانتق ارّلانه وواانعق المعاصر، جدّت مئات المسائل التي 

لم ريد اهيف صّن اخص رهظي اهمكح ايعشرل، ويمكن الصوتل إلى اهمكح 

المناسب نم لاخل كلت المصادر ااهتجلادةي اتلةيعب.

والناظر في ذلك يجد أن الله -تعالى- قد شّرع الأحكام لمصالح العباد؛ لما فیها 

من تحقیق الخیر والصلاح لهم، ودرء الشر والفساد عنهم في المعاش والَمعاد.

وبناءً عليه، فإن المصالح الإنسانية كثيرة ومتعددة، طارئة ومتجددة، 

أن  كما  والأشخاص،  الأحوال  وتبدّل  الوقائع،  وتغّري  الحياة  تجدّد  بحسب 

جزئیات المصالح لا تنحصر بحال؛ فمصلحیة الشریعة معین لا ینضب؛ لأن 

عة والمرونة والتجديد، والیسر والسماحة،  من خصائصها - كما أشرت- السَّ

ورفع الضیق والحرج.

المحكمة  والضوابط  الأساسیة  والكلیات  الثابتة  الأصول  في  المتأمّل  إنّ 

التي  الموهومة  المصالح  الظاهر مع  تتعارض في  التي قد  العامّة  والمقاصد 

العلمي  والتنقیح  الشرعي  التحقیق  عند  لكنها  الناس،  بعض  یتخیلها  قد 

وفي المآل، تكُتشف الأسرار المكنونة والجواهر الدفينة، ویتبین للجمیع أن ما 



- 17 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

قرّرته الشريعة من مصالح ومحاسن هو الحق والعدل؛ وهو عين الـصّواب 

في الدنيا والآخرة.

لقد اختلف أئمّة الفقه الإسلاميّ في قضية التعّلیل بأصل المصالح المرسلـة، 

الشرعیة على  الأحكام  تبنى  أم لا؟ وهل  دلیلًا شرعیًّا مستقلًّا  وذلك بوصفه 

مقتضاه؟

آلیة  هو  الاستصلاح  أن  رأى  من  منهم  أن  للموضوع  الدارس  يجد 

اجتهادیة، یعلّل بها وتعرف بها الأحكام كما عند السادة المالكية، ومنهم 

من لم یعتبره أصلًا شرعیًّا معتبراً، وقد تجلى أثـر هذا الخلاف الأصوليّ في 

الفروع الفقهیة العملیة، فكانت قاعدة الاستصلاح من أهم أسباب اختلاف 

الفقهیة،  الفروع  فـي  ومراعاته  إعماله  فـي  وتفاوتها  الفقهیة،  المذاهب 

أنهم یعملونها بطرق غیر  التعلیل بأصل الاستصلاح ثبت  فالذین ینفون 

مباشرة، فیسمونها بغیر اسمها، أو یأخذون بها من خلال أصولهم التي 

اشتركت مع أصل الاستصلاح في العلیة والمناسبة والاستدلال، في تحصیل 

منفعة أو دَرْءِ مفسدة. 

ونحن من خلال هذا البحث بينّتُ جانباً من القضية التي توصّل إلیها 

بعض علماء المالكية، كالقرافي وغیره، كون المذاهب الفقهیة كلّها تراعـي 

المرسلة وإعمالها بضوابطها،  المصالح  اتبّاع  الاستصلاح من خلال  قاعدة 

التاّم، فهذا الأخذ بأصل الاستصلاح  التوّافق والتطّابق  لكن ذلك لا یعني: 

تبوّأَ  قد  المالكيّ  المذهب  أن  إلا  متفاوتة،  بدرجات  إعمال  هو  المذاهب  فـي 

الصدارة من حیث التنظیر الأصوليّ والتطبیق العمليّ.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 18 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

من  استجدَّ  ما  خاصة:  مناسبة  أحكام  وبيان  اجتهاد  إلى  يحتاج  ومما 

الاقتصادي  المجال  بينها  ومن  والمجالات،  التخصصات  مختلف  في  قضايا 

الذي شهد وقوع معاملات معاصرة و وانتشارها حظيت باهتمام واسع من 

علماء المسلمين.

ومن نوازل هذا العصر وقضاياه المستجدة التي تحتاج إلى بعُد نظر، 

أنواعه  بشتى   – التأمين  عقد  موضوع:  الفكر،  وإعمال  الاجتهاد  وتحقيق 

وفروعـه وصيغه – وبيان صوره وتفاصيله الدقيقة؛ لكونه عقدًا نشأ وانتشر 

بفعل القوانين التجارية والمدنية التي جعلته واقعًا في كثير من التشريعات، 

ولأنه يعُدُّ أحد سمات العصر والتطور، كونه فرض نفسه على المجتمعات 

العربية والإسلامية، الشيء الذي يحتمّ على الفقه الإسلامي والاجتهاد المعاصر 

، أو  التعامل معه وبيان حكمه للناس، أهو من الحلال البّني أو الحرام البّني

أنه من الأمور المشتبهة التي لا يعلمها كثير من الناس؟

ومما لا شك فيه أنّ مبدأ التكافل قد رسمه لنا الإسلام منذ أكثر من أربعة 

عُرِفَ فيما بعد  المبدأ من الإسلام، ثم  الغرب هذا  اقتبس  عشر قرناً، حيث 

بالتأمين التجاري، الذي ساد أوروبا في القرن الثالث عشر، ومع اتساع نطاق 

والثورة  النهضة  بداية عصر  الشعوب، ومع  التجاري بين  بالتبادل  العمل 

الصناعيةّ التي شهدها العالم، انتقل التأّمين التجاري بمفهومه الغربي الذي 

تطبقه الرأسمالية ويقوم على مبدأ الفائدة والربا إلى بلاد الإسلام والمسلمين، 

فشرع أرباب الأموال في إنشاء شركة التأمين التجاري على النمط الغربيّ.

والاقتصادية،  التجارية  الساحة  على  سائدًا  النظام  هذا  أضحى  ولقد 



- 19 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وعلى الشركات والمؤسسات التي  تعمل بالتجارة، وعلى شرائح المجتمعات 

التي تعمل في القطاع العام والخاص، وهذا سيكون له أثر اقتصادي قوي 

الدولة والشركات والمجتمع والأفراد، فلا يخلو أي تبادل تجاري  في نظام 

بين الغرب والمسلمين وبين المسلمين أنفسهم إلاّ ونرى عقد التأمين حاضًرا 

وبادياً فيه. 

ة التي  وعليه، فإنَّ عقد التأّمين أو نظام التأّمين يعدُّ من القضايا المهمَّ

أكثر من ستين عامًا، فكثر  المسلمين والفقهاء والباحثين منذ  شغلت فكر 

النقاش والجدال حوله منذ ظهوره في البلدان الإسلامية، فعقدت الندوات 

العربية  البلاد  بدءًا من 1955م في مصر، وغيرها من  الفقهية  والمؤتمرات 

لطبيعة  وملاءمته  مشروعيته  ومدى  منه  الإسلام  موقف  لبيان  والإسلامية 

الشريعة الإسلامية الغراء. 

فمن خلال الندوات والمؤتمرات التي عقدت على فترات طويلة، نجد أنّ 

الفقهاء قد أصدروا فتاوى بتحريم التأمين التجاري، وأوصوا بالبديل الشرعي 

وهو التأمين التعاوني، وتضمّنت أيضًا مقترحات وتوصيات من شأنها أن 

تفعّل حركة التأمين التعاوني على نطاق واسع، ضمن أطُر الشريعة الإسلامية، 

فنجد ماليزيا من الدول التي بادرت إلى تنفيذ تلك التوصيات والعمل بها 

وتنفيذ هذه المقترحات بإنشاء شركة التكافل الوطنية، وفي المملكة العربية 

السعودية نجد أيضًا بنك الجزيرة من أوائل المؤسسات المالية الكبرى التي 

تعمل بنظام التأمين التعاوني أو التكافل التعاوني، ملبيةً حاجة العصر إلى 

مثل هذا النظام الذي يقوم على أسس الشريعة الإسلامية، وفي هذه الدراسة 



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 20 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

ونظمه،  التكافلي  التعاونيّ  التأمين  الضوء على حقيقة  بإلقاء  الباحث  قام 

حيث ظهرت فتاوى وأقاويل تحرّم التعامل مع شركات التأمين التعاونيّ 

بحجة وجود شبه قوي بينها وبين شركات التأمين التقليديّ، محاولًا إبراز 

الإسلاميّ  مجتمعنا  نطاق  في  آثاره  بيان  ملتمسًا  التعاونيّ،  التأمين  أهمية 

التعاون  الذي يقوم على دفع الأخطار وإزالتها، وتحقيق معنى  والعربيّ، 

والتعاضد بين أفراد الأمة الإسلامية وترابطها. 

إشكالية البحث:
وحوارات  مناقشات   - التأمين  عَـقد  بخصوص   - مؤخّـرًا  حصل 

اللقاءات  من  مستفيض  عدد  في  بحُث  وأن  سبق  إنه  وحيث  مستفيضة، 

والندوات، وصدرت بشأنه كثير من المؤلفات والأبحاث والرسائل والأطروحات 

ا عن جانب من  والفتاوى والقرارات، فقد أحببتُ جاهدًا أن أكتب مختًصر

المنطلق  فيه. ومن هذا  المالكيّ  الفقهي  الاجتهاد  العقد، ورأي  جوانب هذا 

- وفي ظل ما سبق التقديم به- فإن هذه الدراسة رامت معالجة الإشكالية 

الكبرى التالية:

إلى أي حد یسهم الفقه عامة والفقه المالكيّ خاصة في التأصيل لقطاع −−

التأمین التكافلي بناءًا على قاعدة الاستصلاح أو المصلحة المرسلة؟ 

أو بمعنى آخر: 

إلى أي مدى يسهم الفقه المالكيّ في البناء التأصيليّ للقضايا المستجدة، −−

ومن بينها: التأمين التعاونيّ التكافلي؟ّ



- 21 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الكبرى  الإشكالية  هذه  تفاصيل  بعمق على  الوقوف  من  نتمكّن  ولكي 

وحزئياتها وتحليلها ومناقشتها، أجد نفسي محاصًرا بجملة من التساؤلات 

الفرعية، التي يظهر لنا من أهمها ما يلي:

كيف يسهم الفقه المعاصر في التأسيس لمنظومة تأمينية بديلة للنظام  	.1

التأمينيّ التقليديّ؟

إلى أي حدٍّ يمكن أن تعكس تطبيقات منظومة التأمين الحالية المبادئ  	.2

والقواعد الفقهية التي تؤسس لشروط شرعيته واستمراريته؟ 

هل يمكن للتأمين التكافليّ الإسلاميّ أن يكون بديلًا عن التأمين التجّاري  	.3

التقّليدي في المجتمعات العربية والإسلامية اليوم؟

ومن خلال هذه الدراسة قام الباحث بملامسة مجموعة من التساؤلات 

عن الحكم الشرعيّ لنظام التأمين، أو عقد التأمين، ومن ذلك ما يلي:

ما حقيقة التأمين التجاري والتأمين التعاوني وأنواعهما، وما الفرق بينهما؟ −−

وما أقوال الفقهاء حول مدى شرعيتهما، وما النظم التي تقوم عليها −−

شركات التأمين التعاوني اليوم؟

وما أعمال التأمين، والدور الذي يقوم به في تلبية حاجة المجتمع، وما −−

من  الفقهاء  وضعها  التي  الإسلامية  الشريعة  بضوابط  التزامه  مدى 

خلال المجامع الفقهية؟ 

ما صور التأمين وأنواعه؟ −−

الإسلامية −− الشريعة  بضوابط  التكافلي  التأمين  شركات  التزام  مدى  ما 



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 22 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

التي وضعها الفقهاء من خلال المجامع الفقهية؟ 

حقيقة إنها جملة من التساؤلات والإشكالات الدقيقة والشائكة التي لا 

يمكن أن يحيط بمجموعها هذا البحث الموجـز، وقد حاولت – قدر الإمكان- 

أن تكون محور النقاش  في إشارات عابرة؛ اعتمادًا على قاعدة الاستصلاح 

أو المصالح المرسلة التي يجعلها المذهب المالكيّ أحد أعمدته في الاستدلال 

والاجتهاد النوازليّ. 

وبناءً على هذا التصوّر، فقد أوضحتُ رؤیة السادة المالكیة فـي مدى 

أخذهم بأصل المصالح المرسلة، وحججِهم التي یستندون إلیها شرعًا وعقلًا 

العملیة عندهم  التطبیقات  ثم وقفتُ على بعض  بها،  والتعلیل  إعمالها  في 

للتعلیل بهذا الأصل الذي یطُلق علیه أیضًا اسم »الاستصلاح«.

أهداف البحث:
أما الأهداف الأساسية لهذا البحث فتلخّصت في النقاط الآتية:

التعاوني، −− التأمين  الفقهاء حول شرعية  وأقوال  التأمين،  أنواع  دراسة 

وتاريخه وعلاقته بغيره من أنواع التأمين، وبيان موقف الشرع الإسلامي 

منه.

بالمملكة −− الجزيرة  بنك  في  المطبقة  التأمين  صور  أنواع  جميع  دراسة 

الذي يقوم به لخدمة  أعماله والدور  أهم  السعودية، ومعرفة  العربية 

التزامه بضوابط الشريعة الإسلامية،  المجتمع والإسلام، ومعرفة مدى 

التأمين  حركة  تفعل  أن  شأنها  من  وتوصيات  مقترحات  تقديم  مع 



- 23 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

التعاوني على مستوى المملكة العربية السعودية وغيرها.

دراسة جميع أنواع صور التأمين المطبقة في شركة الإخلاص للتكافل −−

لخدمة  به  تقوم  الذي  والدور  وضوابطها،  أسسها  ومعرفة  بماليزيا، 

تقديم  مع  الشرع،  بضوابط  التزامها  مدى  وبيان  والإسلام،  المجتمع 

التأمين  تفعيل حركة  تساعد على  أن  مقترحات وتوصيات من شأنها 

التعاوني على نطاق ماليزيا وغيرها. 

أهميــة البحث:
تعود أهمية البحث في معرفة حكم الشرع في التأمين التعاوني الذي تقوم 

به شركات مساهمة وأقوال العلماء، ودراسة مدى التزام المؤسستين-شركة 

السعودية-،  العربية  بالمملكة  الجزيرة  وبنك  بماليزيا  للتكافل  الإخلاص 

وإبراز الدور المهم الذي تقوم به هاتان المؤسستان وأعمالهما في تلبية حاجة 

المجتمع والأفراد، في التعامل بنظام إسلامي بوصفه بديلًا للتأمين التجاري 

الذي يقوم على الرأسمالية الربويَّة.

الدراســات السّــابقة:
التأمين يعدّ من الموضوعات المهمة التي شغلت  إنّ موضوع  الواقع  في 

الأمة به في وقتنا الراهن، فظهرت كتابات ومؤلفات ورسائل جامعية كثيرة 

تتناول  جاءت  التي  الدراسات  ومعظم  التجاري،  التأمين  مشروعية  حول 

جانب التأمين التجاري بين الحل والحرمة، وقليل منها تناولت جانب التأمين 

التعاوني، ويمكن أن نقسم تلك الدراسات إلى أربع مجموعات:



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 24 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

• : المصــادر القديمـة:	 أولًا

لا يجد الباحث دراسة وافية في المصادر التراثية تتناول موضوع التأمين 

بمفهومه المعاصر بصفة خاصة، أو من وجهة نظر الاجتهاد الاستصلاحي 

عند المالكية أو غيرهم بصفة عامة؛ لأنه لم يكن متعارَفًا ِيف زَمَانِهم، وَهُو ِيف 

بِلاد الغَرب حَدِيث الولادة. ولعل أقدَم دراسة تناولته تمثلّت فيما كتبه الإمام 

ابن عابدين الدمشقي الحنفي المتوفى سنة )1252(هـ في كتابه »حاشية رد 

المحتار على الدُّر المختار« في موضوع التأمين البحري، وحيث أطلق على هذا 

ـوْكَــرَة«، وانتهى قوله إلى عدم جواز هذا النوع  العقد مصطلح »عقد السَّ

من العقود، وأنه عقد فاسد؛ وذلك لعدم وجود توازن في العقد...))).

• ثانياً: الدراســات المعـاصــرَة:	

إنّ معظم المؤلفات والكتب التي جاءت قد تناولت التأمين، أي: أنها تدور 

حول التأمين التجاري وشرعيته مع إيجاد البديل الشرعي له والتوصيات، 

ومن الدراسات المهمة في هذا المجال، التي لا يستغني عنها باحث في الموضوع:

 - دراسة العلامة الأستاذ مصطفى الزرقا في كتابه »عقد التأمين وموقف 

ه من الإيضاح والبحث))). الشريعة الإسلامية منه«، وقد وََّىف هذا الموضوع حقَّ

»عقد  بعنوان:  جاءت  التي  محمد،  حسني  عباس  الدكتور  دراسة   -

عند مناقشتنا لهذا الموضوع وقفنا على قول هذا الإمام بخصوص ما ذكره فيما يتعلق بهذا  	(((

إليه. انظر ما قاله في عقد »الـسّوكرة« في: حاشية رد  الذي أشرنا  العقد، خصوصًا في كتابه 

المحتار على الدُّر المختار، ج4 ص170.

طبعت الكتاب أول مرّة مستقلاًّ دار الرسـالة في بيروت، وقد صدرت الطبعة الرابعة له أيضًا من  	(((

نفس الدار.



- 25 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

التأمين في الفقه الإسلامي والقانون المقارن«)))، حيث عقد الفصل التمهيدي 

لتعريف التأمين وصوره والمشكلات التي تحوم حوله، أما في الفصل الأول 

فإنه عَقَدَ مقارنة بين عقد التأمين والتوكل، فذهب إلى أن التأمين ليس فيه 

مخالفة للتوكل على الله، وإنما هو من قبيل التوكل الصحيح، بشرط خلوه 

من أي شبهة تخالف الشريعة، أما الفصل الثاني، فقد تناول المؤلف تكييف 

والباحثين، وبين  الكتاب  عند بعض  الخاطئ  التكييف  فبين  التأمين،  عقد 

التكييف الصحيح في نظره، أما في الفصل الثالث، فإنهّ رأى أنّ عقد التأمين 

معنى  فيه  وأنّ  الوضعي،  والقانون  الإسلامي  الفقه  في  الغرر  عقود  من 

القمار، وفي الفصل الرابع تناول علاقة عقد التأمين والتعليق، ذلك أنّ عقد 

الخامس،  الفصل  في  أما  احتمالي،  دائمًا على شرط  معلّق  عقد  التأّمين هو 

فإنه يرى - كغيره من العلماء- وجود شبهة الربا في التأمين التجاري، أما 

في الفصل السادس، فقد توصل من خلال هذه الدراسة البسيطة إلى تحريم 

التأمين التجاري وبطلانه مع بيان الأسباب التي يراها الكاتب من وجهة 

نظره، أما الفصل الأخير، فقدّم الكاتب فيه مقترحات بوصفها بديلًا  للتأمين 

التجاري كغيره من العلماء، إلا أن الكاتب لم يتناول جانب التأمين التعاوني 

وتطبيقاته المعاصرة.

الشريعة  في  »التأمين  مسمى:  تحت  عليان  شوكت  الدكتور  دراسة   -

والقانون«)))، حيث تناول في دراسته بصورة موجزة  ماهية التأمين وأركانه 

قام الباحث بنشر عدد وفير من الأبحاث في الموضوع في موقع الألـوكة الإلكتروني على الشبكة  	(((

العنكبوتية، وقد  طبعت الكتاب مكتبة وهبة بالقاهرة أول مرة سنة )1398هـ / 1978(م.

طبعته دار الرشد - الرياض، ط. الثانية )1401هـ/1981(م. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 26 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

وحكمه  التجاري  بالتأمين  كان  اهتمامه  أن  غير  وأقسامه،  وخصائصه 

لدى الفقهاء، وأتبع بعد ذلك موضوع التأمين الإسلامي الذي جاء بصورة 

مبسطة. وهذه الدراسة لم تتناول جانب التأمين التعاوني وتطبيقاته ونظمه 

لدى الشركات المساهمة.

 - دراسة الدكتور سعدي أبو جيب التي جاءت بعنوان: »التأمين بين 

الحظـر والإباحـة«)))، حيث تناول في دراسته تعريف عقد التأمين وأنواعه، 

ولقد تركزت الدراسة حول التأمين التجاري؛ لأنه محلّ خلاف واسع بين 

الفقهاء في جوازه وعدمه، فاقتصر في دراسته على ذكر أدلة القائلين بالجواز 

والعدم ومناقشها بصورة مبسطة، فضلًا عن أن هذه الدراسة لم تتناول 

موضوع التأمين التعاوني وتطبيقاته في شركات مساهمة ونظمها. 

إبراهيم   علي  إبراهيم  الدكتور  دراسة  أيضًا:  السابقة  الدراسات  - ومن 

الفصل  في  تناول  والاجتماعي«)))، حيث  الرياضي  التأمين  »مبادئ  بعنوان: 

وصوره،  وأنواعه  الخطر  تعريف  حيث  من  وتبعاتها،  الأخطار  عن  الأول 

والاحتمالات التي تصيب الشركات المؤمنةّ والتجارية والمجتمع والفرد، أما 

في الفصل الثاني فتناول التأمين ونشأته وتطوره وتقسيماته، والمبادئ التي 

يقوم عليها، وأهميته في هذا العصر، وفي الفصل الثالث، فإنهّ تناول فروع 

التأمين التجاري، وفي الفصل الرابع تحدث عن التأمين الاجتماعي وفروعه 

ـن والمستأمِـن، أما  وصوره وطرق تطبيقه، والإجراءات التي تتمُّ بين المؤمِّ

دار الفكر، بيروت ودمشق، ط. الأولى )1403هـ / 1983(م. 	(((

دار المطبوعات الجامعية، الإسكندرية، ]د.ط[، )1984(م. 	(((



- 27 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الفصل السادس: فخصصه للحديث عن التأمين على الحياة والاحتمالات التي 

تصيب الفرد من خلال برنامج التأمين على الحياة، أما الفصل السادس فإنه 

يتحدث عن الأقساط التي تدُفع دفعة واحدة وقواعدها، وهذا يدخل تحت 

مسمى »التأمين على الحياة«، أما الفصل السابع: فتناول الأقساط الدورية 

السنوية وقواعد التأمين التجاري وقوانينه. 

ولقد تميزت هذه الدراسة بإحصائيات التأمين التجاري والاجتماعي، 

إلاّ أنهّا تفتقر إلى الحكم الشرعيّ لهذه العمليات، فضلًا عن أنّ هذه الدراسة 

التأمين  شركات  في  وتطبيقاته  التعاوني  التأمين  لجانب  الاهتمام  تولِ  لم 

التعاوني ونظمها.

»الإسـلام  بعنوان:  الفنجري  شوقي  محمد  الدكتور  دراس��ة   -

والتأميـن«)))، حيث قسم دراسته إلى خمسة فصول، تناول في الفصل الأول: 

الزكاة والتأمين، ويرى فيها أن الزكاة قد سبقت نظم التأمين المعمول بها 

حالياً منذ أكثر من أربعة عشر قرناً، وأن الزكاة التي كان معمولًا بها في 

عهد الخلفاء هي التأمين الاجتماعي الحقيقي الذي دعا إليه الإسلام بجميع 

، لذلك يظل  صوره، غير أنه يرى عدم إمكانية تطبيق الزكاة تطبيقًا كاملًا

المجتمع بحاجة إلى التأمين، أما في الفصل الثاني: فخصصه لتناول أنواع 

التأمين وصوره المعمول بها في شركات التأمين، أما في الفصل الثالث: فتناول 

فيه أقوال الفقهاء حول حجية التأمين، والبديل الإسلامي له، أما في الفصل 

التعاوني،  التأمين  قدّم مقترحًا لأسس مشروع نظام  الباحث  فإن  الرابع: 

دار ثقيف، الرياض، ط. الثالثة، )1409هـ/ 1988(م. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 28 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

فذكر أولًا العوائق التي تمنع من انتشار التأمين التعاوني، ومن ثمَّ بين أسس 

مشروع نظام التأمين التعاوني، أما الفصل الأخير: فإنهّ يتناول قرار مجلس 

هيئة كبار العلماء بالمملكة العربية السعودية بشأن التأمين التعاوني. وتعدُّ 

هذه الدراسة من ضمن دراسة الباحث التي يود أن يتوسّع فيها.

المعاصـر«)))،  التأمين  »الزكاة وترشيد  بعنوان:  - دراسة يوسف كمال 

حيث قسم كتابه إلى ستة فصول، تضمن في الفصل الأول، لمحة تاريخية 

عن التأمين وأسباب نشأته وتطوره في دول الغرب، أما في الفصل الثاني، 

فإنه تناول أقسام التأمين بصورة عامة، وفي الفصل الثالث، يتناول التقويم 

العملي لنظام التأمين وخصائصه، أما الفصل الرابع، فإنه يتناول التقويم 

الفقهي للعملية من الناحية الشرعية مع ذكر الاعتراضات الموجهة لها، أما 

في الفصل الخامس فيتناول الباحث الزكاة والتأمين، ويرى فيها أنّ المسلمين 

لو طبقوا ما أمر الله به من إخراج الزكاة لما احتاجوا إلى التأمين الذي غزا 

عُقر دار الإسلام، أما في الفصل الأخير، فإنه تناول التأمين الاجتماعي الملائم 

لمجتمعنا الإسلامي. 

غير أن الباحث يرى أنّ الزكاة ليست هي الطريقة الوحيدة لدفع الأخطار 

والأزمات التي تصيب الفرد والجماعة وإزالتها في وقتنا الراهن، وهذا يعود 

أنّ هذه الدراسات لم  إلى صعوبة تطبيقه في هذا العصر، وهذا فضلًا عن 

تشمل جميع جوانب التأمين، وتفتقر إلى تناول التأمين التعاوني وتطبيقاته 

في شركات التأمين التعاوني ودراسته دراسة علمية مقارنة.

دار الوفاء، القاهرة، ط. الثانية، )1410هـ/ 1990(م. 	(((



- 29 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

- ومن الدراسات المعاصرة المهمة: دراسة للدكتور محمد بلتاجي بعنوان: 

العامة  الفكرة  فيها  وتناول  الإسلامي«)))،  الفقه  جهة  من  التأمين  »عقود 

للتأمين، ونشأته وجذوره، أما في المباحث الثاني والثالث والرابع، فإنّ المؤلف 

تناول أقوال الفقهاء حول جوازه وعدمه، أما المبحث الخامس، فإنه تناول 

أن هذه الدراسة  التأمين التعاوني ومدى توافقه مع ضوابط الشريعة، إلاّ 

تفتقر إلى حيز التطبيق، وهذا ما قام به الباحث من خلال دراسته للتأمين 

التعاوني وتطبيقاته في شركات التأمين التعاوني ونظمها اليوم.

- دراسة للدكتور إبراهيم بن عبدالرحمن العروان بعنوان: »عقد التأمين 

التجاري وحكمه في الفقه الإسلامي«)))، تحدث في المبحث الأول عن ماهية عقد 

التأمين التجاري، فذكر تعريفه وعناصرها وخصائصه وأركانه وأنواعه، أما 

المبحث الثاني فتناول المؤلف حكم عقد التأمين التجاري مع مناقشة تلك الأقوال 

وترجيح الراجح من بينها، ثمَُّ ختم قوله بالبديل الشرعي للتأمين التجاري، إلاّ 

أنّ هذه الدراسة لم تتناول جانب التأمين التعاوني وتطبيقاته المعاصرة.

عادل  لمحمد  دراسة  العملي:  التطبيق  مجال  في  المهمة  الدراسات  ومن   -

مجركش »تلاقي الإسـلام والتأميـن في الغايـات والأهـداف«)))، إذ يرى جواز 

رسمتها  التي  الأساسية  والمبادئ  التأمين؛  بين  قوية  صلة  لوجود  التأمين؛ 

الشريعة الإسلامية منذ أكثر من أربعة عشر قرناً، فيرى وجود تلاقي التأمين 

والإسلام في الغايات والأهداف، فنراه يدعّم رأيه بالآيات والأحاديث الشريفة 

مكتبة الشباب، القاهرة ]د.ط[، )1994(م. 	(((

مركز البحوث التربوية، الرياض، ط1، 1415هـ-1995م. 	(((

دار الفكر، دمشق، د.ط، 1997م(. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 30 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

مؤكدًا جواز التأمين، وبين أيضًا في كتابه حاجة المجتمع  والفرد إلى مثل هذا 

النوع من النظام الذي يدعو إلى التكافل والتعاون، فقدم في الفصل الأول 

إلى الفصل السابع حججه وأدلته من القرآن والسنة حول جواز التأمين، أما 

الفصل الثامن والتاسع، فإنه عقدهما عن نشأة شركات التأمين ومؤسساته 

وغايتها وأهدافها، أما الفصل العاشر، فإنه يحاول رد الاعتراضات والشبهات 

التي أثيرت حول التأمين، أما الفصل الحادي عشر حتى الفصل الرابع عشر، 

فإن الباحث تناول عن التأمين على الحياة وتعويضات أخطار الحياة، وكان 

له وجهة طيبة في الموضوع، وأورد أيضًا تعويضات أخطار الحريق والسرقة 

التي تصيب المجتمع والفرد، وتناول أيضًا جانب التأمين على أخطار نقل 

التي  السيارات  حوادث  تعويضات  وتناول  وجوًا،  وبرًا،  بحرًا،  البضائع 

بين  فروقًا  ثمة  يرى  فإنه  الأخير  والفصل  وآخر،  حين  بين  الفرد  تصيب 

وظائف الزكاة ووظائف التأمين.

وتعد هذه الدراسة من الدراسات الميدانية والتطبيقية في سورية، كون 

المؤلِّف عضوًا في مؤسسة التأمين بسورية، وفي دراسته تناول جانب التأمين 

التعاوني في المؤسسات الإسلامية في دراستها دراسة مقارنة.

الفقه  في  البحر  »أحكام  بعنوان:  دراسة  السابقة:  الدراسات  ومن   -

الإسلامي«)))، للدكتور عبدالرحمن بن أحمد بن فايع، وقد تحدث الكاتب 

عن التأمين البحري، ونشأته وحكم التأمين بصفة عامة والتأمين البحري 

بصفة خاصة، غير أنّ هذه الدّراسة لم تستوعب جميع الموضوعات المتعلقة 

دار الأندلس الخضراء، جدة، ط1، 1421هـ-2000م. 	(((



- 31 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

بالتأمين ولم تأتِ بمقترحات لمعالجة الإشكال الذي يدور حول التأمين من 

أن  ومن شأنها  الفقهاء،  واجهها  التي  المعضلات  فك  في  تساعد  أن  شأنها 

تسهم في تطوير فكرة التأمين، فضلًا عن أنّ الباحث تناول جانب التأمين 

التعاوني وتطبيقاته في شركات التأمين التعاوني ونظمها وحكمها.

هل  والتأمين:  »الحظر  بعنوان:  دراسة  والمهمة:  الجديدة  الدراسة  ومن 

التأمين التجاري جائز شرعًا؟«)))، للدكتور رفيق يونس المصري، حيث بّني 

في كتابه في الفصل الأول: مفهوم الخطر وعلاقته بالتأمين، أما في الفصل 

الثاني: فتناول التأمين كغيره من حيث تعريفه وأنواعه، أما الفصل الأخير، 

فإنه تناول حكم التأمين، محاولًا إزالة الشوائب التي تشوب عقد التأمين 

التجاري، ومناقشة آراء القائلين بالحرمة والرد على الشبهات. وهذه الدراسة 

دراسة نظرية، فلم تقدم أي دراسة ميدانية أو المنهج التطبيقي، لذلك يعمد 

الباحث إلى تناول جانبي الدراسة النظري والتطبيقي، فضلًا عن أن الباحث 

تناول التأمين التعاوني وتطبيقاته المعاصرة.

ثالثاً: الرسائـل الجامعيـة:

يجد الباحث أن معظم الدراسات والأبحاث التي كتبت حول الموضوع 

تناولت جانب التأمين التجاري، إلاّ أن بعضًا منها قد تناول التأمين التعاوني 

وتطبيقاته، سواء في ماليزيا عن طريق شركة الإخلاص للتكافل الماليزية أو 

غيرها من الشركات التأمينية في العالم الإسلامي. 

دار القلم، دمشق، ط1، 1422هـ-2001م. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 32 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

- ومن الدراسات المهمة نذكر: رسالة دكتوراه بعنوان »التأمين الاجتماعيّ«)))، 

تعريف  الأول  الباب  في  تطرّق  وقد  محمود،  آل  محمود  عبداللطيف  للدكتور 

التأمين والتأمين الاجتماعي وفروعه وخصائصه، ومن ثمّ تناول فروق التأمين 

الاجتماعي عن المصطلحات والأنظمة والعقود القانونية الأخرى، أما في الباب 

التأمين  الثاني، فتناول الضمان الاجتماعي الذي كان سبباً مباشًرا في ظهور 

الاجتماعية  الكفالة  بعده عن  الإسلامية متأخرًا، وتحدث  البلاد  الاجتماعي في 

والتكافل الاجتماعي بين المجتمعات والأفراد، وتلت هذه الدراسة الباب الثالث 

الباب  أما  ونشأته،  وتطوره،  الاجتماعي  التأمين  تاريخ  عن  فيه  تحدث  الذي 

الشريعة  وجهة  من  الاجتماعي  التأمين  على  الحُكم  المؤلف  تناول  فقد  الأخير 

الباب علاقة  الدراسة ومطلوبها المفصليّ، وبّني في هذا  الإسلامية وهو مقصد 

ثمّ تناول حكم تمويله  التعاونيّ، ومن  التأمين  التجاري وحكم  التأمين  حكم 

ـن عليهم. ومع أهمية الدراسة  سواء من الدولة أو من أصحاب العمل أو المؤمَّ

وعمقها إلا أنها تتناول جانب التأمين التعاوني وتطبيقاته في شركات التأمين 

التعاوني ونظمها وحكمها.

»قوانين  بعنوان:  ماجستير  رسالة  والمهمة:  السابقة  الدراسات  ومن   -

التأمين لعام 1996 والتكافل لعام 1984«)))، للكاتبة مارينا حاج هاشم، فقد 

تناولت في الفصل الثاني نشأة عقد التأمين وتطوره، ثم تناولت في الفصل 

الثالث بنود التأمين والتكافل في ماليزيا وقوانينها، أما الفصل الرابع، فإنها 

دار النفائس، بيروت: ، ط1، ]د.ت[. 	(((

Hj. Hashim, Marina, Insurance Act 1996 & Takaful Act 1984: A comparative Para� 	(((

.digm, Master of Comparative Laws, Kullyyah of Laws, IIUM, 1996



- 33 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

التكافل  شركة  في  وأنواعه  ومفهومه  إسلامي،  نظام  وهو  التكافل  تناولت 

بماليزيا، ثم تحدثت في الفصل الأخير عن الفرق بين بنود التأمين التجاري 

وبنود التكافل، وختمت الدراسة بتقديم مقترحات وتوصيات في الموضوع.

- ومن الدراسات المهمة التي تعُدُّ نقلة جديدة من الحيز النظري إلى الحيز 

التطبيقي: رسالة علمية للباحث عبدالحكيم عثمان باجوري حول موضوع: 

حيث  مقارنة«)))،  فقهية  دراسة  ماليزيا:  في  للتأمين  الإسلامية  »المؤسسة 

الثاني  التأمين وأقسامه، والفصل  الأول تعريف  الفصل  الباحث في  تناول 

تناول  فإنهّ  الفصل الأخير  أما  الفقهاء،  التعاوني عند  التأمين  تناول حكم 

شركة التكافل في ماليزيا ونشأتها وأعمالها وصورها على مدى إحدى عشرة 

سنة، ومن ثمّ بين الحكم الشرعي لهذه التأمينات. 

»المبادئ  بعنوان:  دراسة  أيضًا:  المجال  هذا  في  المهمة  الدراسات  ومن   -

بالله،  معصوم  محمد  للدكتور  المقارن«)))،  والتأمين  للتكافل  والتطبيقات 

على  وتطورها  والتكافل  التأمين  شركة  نشأة  كيفية  بحثه  في  تناول  حيث 

بسرد  قام  ثم  ومن  اليوم،  عصرنا  حتى  الجاهلي  العصر  من  بدءًا  فترات، 

والتكافل،  التأمين  شرع  أجلها  من  التي  والغايات  الأهداف  من  مجموعة 

ومن ثمّ بّني مدى فاعليةّ التأمين وأثره في الناس، ثم انتقل الكاتب إلى ذكر 

الآراء والأقوال حول مشروعية التأمين ومناقشتها مناقشة علمية، وتحدّث 

بعد ذلك عن المؤثـّرات الخارجية لعقود التأمين والتكافل، وتطرّق كذلك إلى 

قدمت هذه الرسالة استكمالًا لمتطلبات الحصول على درجة الماجستير في الفقه وأصوله في كلية  	(((

الدراسات الفقهية والقانونية، جامعة آل البيت، 1998م.
(2)	 Ma’sum Billah, Mohd, Principles & Practices of Takaful and Insurance Compared, K.L: GECD 

Printing, First edition, 2001.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 34 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

التطوّرات الحاصلة لشركة التأمين والتكافل، وختم دراسته بتقديم النتائج 

والتوصيات والمقترحات التي رآها مناسبة للموضوع.

- ومن الدراسات المعاصرة والمهمة في مجال تخصّصها: رسالة جامعية 

بعنوان: »دور الكفاءة التشغيلية في تعزيز تنافسية شركات التأمين التكافلي: 

دراسة مقارنة بين تجربة دول مجلس التعاون الخليجي والتجربة الماليزية«)))، 

للباحثة ياسمينـة إبراهيـم سالـم، حيث تناولت في بحثها كيفية نشأة شركة 

التأمين  أصبحت شركات  كيف  أوضحت  كما  وتطورها،  والتكافل  التأمين 

التكافلي تسعى إلى منافسة الشركات التقليدية بالارتكاز على آليات تطوير 

الأداء ورفع الكفاءة التشغيلية. هذه الأخيرة تعد أهم تحد لشركات التأمين 

النمو والاستمرارية. يتمحور  الحديثة وضمان  التطورات  التكافلي لمواكبة 

البحث حول مفهوم التأمين التكافلي ومفهوم الكفاءة، وضرورة الفصل بين 

مختلف أنواعها، وكذا مفهوم التنافسية.

كما يهدف هذا البحث في القسم الأول من الجانب التطبيقي إلى تحليل 

وفي  وماليزيا.  الخليجي  التعاون  مجلس  دول  في  التكافلي  التأمين  تجارب 

القسم الثاني هدف إلى قياس الكفاءة التشغيلية وتحليلها لبعض شركات 

بالسوق  التجاري  التأمين  شركات  ببعض  ومقارنتها  التكافلي،  التأمين 

قدّمت هذه الرسالة استكمالًا لمتطلبات الحصول على درجة الدكتوراه، الطور الثالث في ميدان  	(((

بنوك  مالية  تخصص:  اقتصادية،  علوم  فرع  التسيير،  وعلوم  والتجارية  الاقتصادية  العلوم 

وتأمينات، 2016/2015، جامعــة فرحـات عبـاس – سطيف 1، كلية العلوم الاقتصادية، 

التجارية وعلوم التسيير، قسم العلوم الاقتصادية، وقد طبعت مؤخّرًا الرسالة في طبعتها الأولى 

لسنة 1438هـ/2017م بإشراف وتنسيق: مركز البصائر للتدريب والدراسات المعاصرة بالمملكة 

المغربية وبشراكة مع دار أمجد للطباعة والنشر، عمّان – الأردن.



- 35 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

القرار  متخذي  لدى  العملي  الواقع  في  الجانب  هذا  أهمية  لبيان  الماليزي، 

في تحليل مصادر عدم الكفاءة؛ للوصول إلى حلول لمحاربة التكاليف غير 

المبررة، ثم بحث العلاقة بين نسب الكفاءة ومؤشرات التنافسية.

الموضوع وفق  لقضايا  معالجتها  الباحثة مجهودًا طيبّاً في  بذلت  وقد 

منهج علمي دقيق، أما بحثنا فيختلف عما سبق، كونه ناقش التأمين التكافلي 

في إطار الفقه الإسلامي من خلال المذهب المالكي مع توضيح جانب المصلحة 

فيه، من خلال تطبيقات وقواعد المعاملات في هذا الباب الواسع الأطراف.

رابعًا: بحوث المجمع الفقهيّ:

لقد عقدت مجامع وندوات علمية وعالمية بدءًا من عام 1955م بمصر، 

وتوالى عقد الندوات والمؤتمرات التي تقيمها المجامع الفقهية، وصدر عن هذه 

المؤتمرات والندوات العديد من التوصيات والمقترحات تتناول أحكام التأمين 

ثم  الحياة،  والتأمين على  التجاري  التأمين  إلى عدم جواز  بأنواعه، وذهبت 

أوجدوا البديل الشرعي له وهو التأمين التعاوني، ومن هذه الدراسات: بحث 

التأمين«)))،  »التأمين وإعادة  الله- بعنوان:  الزحيلي -رحمه  الدكتور وهبة 

وقد تحدّث الباحث فيه عن تعريف التأمين وأنواعه وحكمه، وختم دراسته 

بموضوع إعادة التأمين، وذهب إلى أن التأمين الإجباريّ الذي تفرضه الدولة 

هو من قبيل التأمين الجائز، إلاّ أنّ الدراسة لم تستوعب التأمين التعاوني 

وتطبيقاته في المؤسسات المعاصرة.

انظر: مجلة الفقه الإسلامي، الدورة الثانية لمؤتمر مجمع الفقه الإسلامي، العدد الثاني، ج2،  	(((

1407هـ / 1986م.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 36 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

- ومن الدراسات السابقة: دراسة للدكتور محمد عبد اللطيف الفرفور 

مقارنة  دراسة  الإسلامي  الفقه  في  التأمين  وإعادة  التأمين  »عقود  بعنوان: 

الفقه  بين  التأمين  عقد  الأول:  الفصل  في  تناول  حيث  الغربيّ«)))،  بالفقه 

الإسلاميّ والفقه الغربيّ، فتحدّث فيه عن أنواع التأمين مبيناً أقوال الفقهاء 

حول شرعيته، أما في الفصل الثاني: فتناول أدلتهم ومناقشتهم والموازنة بين 

تلك الأقوال، أما في الفصل الثالث: فخصّصه الكاتب لموضوع إعادة التأمين 

بين الفقه الغربي والفقه الإسلامي، إلاّ أنّ هذه الدراسة لم تتناول التأمين 

التعاوني وتطبيقاته في شركات التأمين التعاوني ونظمها وحكمها.

ومما سبق يمكن القول: إن الحاجة ما زالت قائمة إلى إعداد دراسات 

الشرعية  الأطر  تقدّم  بحيث  التكافلي«،  التأمين  »قوانين  مجال  في  إجرائية 

والفنية والقواعد المنظمة لأعمال شركات التأمين التكافلي.

والمقصود: أن تقنين فقه المعاملات المالية المعاصرة اليوم قد بات ضرورة 

تأمين  عليها  يترتبّ  المعاصرة،  القانونية  الحاجة  تقتضيها  ودعوية  عملية 

جوانب مهمة في مسيرة المؤسسات المالية الإسلامية))).

منهـج الـدراسـة: 

في ليبس تحقيق الهدف المنشود من هذه الدراسة، سلك الباحث في جمع 

لآراء  وتتبع  جمع  وهو  استقرائيًّا،  وصفيًّا  بحثيًّا  منهجًا  دراسته  أطراف 

مجلة مجمع الفقه الإسلامي، الدورة الثانية، العدد الثاني، ج2، 1407هـ / 1986م. 	(((

انظر دراسة وافية ومستوعبة في الموضوع للباحث الدكتور: رياض منصور الخَليفي بعنوان:  	(((

:التجديد في فقه المعاملات المالية المعاصرة: مفهومه – مشروعيته – مجالاته«، مجلة الشريعة 

والدراسات الإسلامية )الكويت(، المجلد )23(، العدد )73(، يونيو 2008م، ص 76 وما يليها.



- 37 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الفقهاء والباحثين وأدلتهم وحججهم حول الموضوع، والنصوص المتعلقة به، 

ثم استعان أيضًا بالمنهج التحليليّ النقديّ لتوضيح بعض جوانب الإشكالية 

المحورية. فبعدما قام الباحث بجمع الآراء والنصوص والنظريات، حاول 

جاهدًا تحليلها تحليلًا أصوليًّا وفقهيًّا بما يناسب واقعنا المعاصر، ومقصد 

الشريعة المؤسّسة على مراعاة المصالح ودرء المفاسد عن المكلّفين، وذلك من 

خلال الوقوف عند بعض الإشكالات المرتبطة بهذا العقد المعاصر.

اةلصل  اةيرظنل ذات  المباحث  للباحث الاسترسال في رعض  يتسنّ  ولم 

اًم وصوللل إلى المقصد  بموضوع المصلحة المرسلة، إلا دقلابر اذلي ودجه لاز

الدليل  لهذا  المعاصر  ايّقيبطتل  الجانب  اثحبل؛ ووه توضيح  ااسلأس نم 

التبعيّ في المجال الماليّ )الاقتصادي(، لا اميس وأن انهك اديدعل نم ادلرااست 

والمصلحة  اًمومع   المصلحة  دبراةس  كثيراً  امّتهت  التي  المعاصرة  والأبحاث 

المرسلة خصوصًا، سواء في شقّها رظنلة التاريخيّ، أو القانونيّ، أو الييصأتلّ 

التطبيقيّ، من خلال تنزيلها في عدّة مجالات.. ومن هنا رأينا أنه لا داعي 

. لإعادة تكرارها والوقوف عندها طويلًا

ولتحقيق الهدف المنشود، التزم الباحث بالخطوات المنهجية التالية:

عزوت الآيات القرآنية إلى موضعها من السورة في القرآن. 	.1

ما  ذكر  مع  الأصلية،  من مصادرها  والآثار  النبوية  الأحاديث  خرّجتُ  	.2

تيسر من كلام أهل العلم المعتبرين عليها، إلا أن تكون في الصحيحين أو 

أحدهما، فإني أكتفي بعزوها إلى موضعها منهما فقط.

3.	 وثقّت النصوص والأقوال من مصادرها الأصلية المعتبرة.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 38 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

الترجيح للأقوال، مع بيان أسبابه. 	.4

ترجمت لبعض الأعلام. 	.5

التعريف بالمصطلحات وشرح الغريب. 	.6

ختم الدراسة بخاتمة تتضمّن ملخّصًا لأهم نقاط الموضوع، من أجل  	.7

إعطاء فكرة واضحة عما تضمّنه، مع إبراز النتائـج المتوصّل إليها.

وضعت ثبتاً مرتبّاً ألفبائياً لأهم المصادر والمراجع المعتبرة في البحث. 	.8

هيكـل البحث:

انتظمت خطّة البحث: ))أثر المصلحة المرسلة في المعاملات الماليةّ المعاصرة 

عند السّادة المالكيةّ: التأمين التعاونيّ )التكافليّ( أنمُوذجًا(( في المحاور الآتية:

• وأهدافه، 	 وحدوده،  الموضوع،  أهمية  على:  واشتملت  المقدمة:   : أولًا

في  السابقة  الدراسات  وبعض  بحثها،  في  المتبّع  والمنهج  وإشكاليته، 

الموضوع، والخطّة العامّة التي سلكها الباحث في تناوله.

• ثانياً: المباحـث )وتحتها مطالب(:	

المبحث الأول: ةقيقح المصلحة المرسلة وضوابطاه، وكيفية ابثتلتّ نم −−

وكن العفل ةحلصم.

المبحث الثانـي: منهج الإمام مــالك في التعّليل بالـمصلحة المرسلة.−−

في −− الاستصلاح  لأصل  المالكية  السّادة  تطبيقات  من  الثالـث:  المبحث 

بعض القضايا والنوازل.

المبحث الرابـع: تطبيقات قاعدة الاستصلاح في عقود المعاملات المالية −−

المعاصرة: عقد التأمين التكافلي أنموذجًا.



- 39 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المبحث الـخامـس: مفهـوم التأمين التكـافلـيّ وسبب التسمية.−−

المبحث الـسـادس: أقســام التأميــن.−−

المبحث السابع: مقـاصـد التأمين التعاونــي / التكافلــيّ.−−

المبحث الثامـن: من تطبيقات التأمين التكافلي / التعاوني.−−

المبحث التاسع: تحقيق المناط المصلحي لعقد التأمين التكافليّ.−−

المبحث العاشر: القواعد والضوابط الشرعية للمعاملات المالية المعاصرة.−−

الخاتمة والنتائج المتوصّل إليها من خلال البحث.−−

قائمة بأهم المصادر والمراجع المعتمدة في البحث.−−

وختامًا.. - ومع كل ما تقدّم - أقــول: 

إن هذا جهدُ المقلّ، نسأل الله الكريم أن يباركه ويرفع مقامنا به، وكل 

من قرأه أو سدّده أو أعان على نشره بين الناس لتعمّ الفائدة ويتحقّق النفع.

التوفيق والسداد للوصول  أن يكون قد حالفنا  كما نسأله -سبحانه- 

إلى الحق فيما رسمته من  منهج لهذا البحث، وفي تحقيق المقصد المنشود 

الذي رُمته فيه، وأن يحُتسَب لنا ولوالدينا ولمن علّمنا هذا الجهد كلّه عنده 

-سبحانه-، وأن يكتب لنا القَبول فيه.

إهن وليُّ ذلك والقادر عليه.

 )... اللَّهُمَّ اهْدِنِي لِمَا اخْتلُِفَ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذنِْكَ، إنَِّكَ تهَْدِي مَنْ تشََاءُ 

اطٍ مُسْتقَِيمٍ( ))).  َ إَىل ِرص

وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين.

رواه مسلم، )770(. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 40 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

المبحث الأول
ةقيقح المصلحة المرسلة وضوابطاه،

وكيفية بّثتلات نم نوك عفلال ةحلصم
المطلب الأول: ةقيقح المصلحة المـرسلـة في الـتشّريـع الإسـلامــيّ:

فيما يخص ةقيقح المصلحة من حيث تعريفها، نجد هناك العديد من 

المراد بها وأقسامها  بينّوا  القانون وغيرهم قد  الشـريعة وأساتذة  فقهـاء 

وضوابطها. وفي هذا السياق لا يسعنا المقام أن نقفَ عند كل ذلك بالتفصيل، 

وإنما نكتفي ببيان بعض جوانبها الأساسية.

أ- التعريـف اللّغـوي:

أنها  أو  ًـا،  لفظ مثلهـا  وهـي  المنفعـة؛  تعـني:  اللغـة  في  فالمصـلحة 

مصـدر بمعـنى الصّـلاح، أو اسـم للواحـدة من المصالح))).

وهي تطُلق حقيقـة علـى المنفعـة، ومجـازًا علـى السـبب المـؤدّي إلى 

النفـع)))؛ فكل ما يبعث على الصّلاح وما يتعاطاه الإنسـان مـن الأعمـال 

الباعثـة علـى النفـع تسـمى: مصـلحة)))، فطلب العلم مثلًا مصلحة؛ لأنه 

ط.  القاهرة،  المتنبي،  مكتبة  الإسلامي،  الفقه  في  المصلحة  نظرية  حسان،  حامد  حسن  انظر:  	(((

1981م، ص 4؛ محمد سعيد رمضان البوطي، ضوابط المصلحة في الشريعة، ص 27؛ عبدالعزيز 

العدد  السعودية،  العربية  المملكة  الشريعة،  أضواء  بالمصلحة، مجلة  العمل  الربيعة،  عبدالرحمن 

العاشر، 1399هـ، ص 90.

انظر: حسن حامد حسان، نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي، ص 5. 	(((

انظر: علي بن هادية، بلحسن البليش وآخرون، القاموس الجديد للطلاب، معجم عربي مدرسي  	(((

ألفبائي، تونس، الجزائر، الشركة التونسية للتوزيع، المؤسسة الوطنية الجزائرية، ط. الثالثة، 

1982م، ص 1088؛ جبران مسعود، الرائد، معجم لغوي عصري في مجلدين، المجلد الثاني، 

دار العلم للملايين، بيروت، ط. الثالثة 1978م، ص 1389؛ المنجد في اللغة والأدب والعلوم، لويس 

معلوف، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، ط. 1960م، ص 432.



- 41 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

سبب لتحصيل المنافع المادية والمعنوية))). 

والقاعدة: أن كل مــا كــان فيــه نفــع، ســواء كــان بالجَلْـب 

والاتقّـاء  بالـدّفع  أو  واللّـذائـد،  الفوائـد  كاستحصال  والتحصيل)))، 

كاسـتبعاد المضـارّ والآلام، فهـو جـدير بـأن يسمى مصلحة))).

: أن المصلحة تطُلَق ويراد بها:  والذي نستفيده من التعريف اللّغوي إجمالًا

الفعل الذي يتحقق من قصده صـلاح أو نفع.

ب- المصلحة في اصطلاح العلماء))):

تعريفات  وهي  الاصطلاحي،  التداول  في  المصلحة  تعريفات  تعددت 

ومفهوم  عمومًا،  الشريعة  مقاصد  في  العلماء  آراء  لاختلاف  تبعًا  مختلفة 

وشمول المصلحة خصوصًا، ومن هنا تباینت آراء علماء الأصول في مدوّناتهم 

الأصولیةّ حول حقیقة المصلحة، وذلك بحسب اعتبارات متعددة وسیاقات 

لتوضيح  العلماء  أقوال  بعض  تتبعتُ  المسألة  هذه  وبخصوص  مختلفة. 

القضية، لأخلص من ذلك إلى تعريف رأيته مناسباً حسب ما توصلتُ إليه 

بخصوص هذا الاجتهاد.

لفظًا  »كالمنفعة  هي  عليه  اطّلعنا  ما  مجموع  خلال  من  فالمصلحة 

ومعنىً؛ فهي مصدر بمعنى الصلاح، كالمنفعة بمعنى النفع، وكل ما كان فيه 

)))	 انظر: حسن حامد حسان، نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي، ص.4.

المقصود بالتحصيل: جلب اللذة. انظر: حسن حامد حسان، نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي، ص4. 	(((

)))	 انظر: سعيد رمضان البوطي، ضوابط المصلحة، ص 37.

أقصد بالاصطلاح في هذا السياق: التعريف الشرعي، أي: التعريف الذي جاء به فقهاء الشريعة  	(((

الإسلامية الذين بحثوا في المصلحة كأحد مصادر الشريعة المعتبرة بالضوابط المرعية.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 42 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

نفع، سواء كان بالجَلب والتحصيل، كاستحصال الفوائد واللـذائـذ أو بالدفع 

والاتـّقاء، كاستبعاد المضار والآلام؛ فهو جدير بأن يسمى مصلحة«))).

وعند جمهور الأصوليين تعني: الثمرة المترتبة على الأحكام التي شرعها 

الله لعباده))).

وفي مجموع ما تعنيه فهي: »المحافظة على مقصود الشرع بدفع المفاسد 

عن الخلق«)))، وهي منقسمة إلى: دنيوية وأخروية))). 

وبإنعام النظر فيما اطّلعنا عليه من أقوال ونصوص العلماء، نجد أنها قد 

اتفقت - في الغالب الأعمّ منها- على أن المصالح سبب مؤد إلى مقصود الشارع.

ورغم هذه الاختلافات البینّة فـي تعریفات الأصولیین والفقهاء للمصلحة 

من حیث العبارة، إلا أنها لا تؤدي إلى اختلاف كبیر من حیث الغایة والهدف، 

فمقصودها واحد، وهذا راجع - فيما يبدو- إلى أنّ من الأصولیین من اقتصر 

على المعنى اللغويّ العرفيّ، وبعضهم اكتفى بالمفهوم المعنويّ الفلسفيّ، كما 

أن البعض الآخر فّرس معناها على أساس الملاءمة لقصد الشارع، أو جعلها 

سبباً مؤدّیاً إلیه، ومن ثمّ فإن البعد اللغويّ، والتأثیر الفلسفيّ، والتصور 

المعرفيّ، والقصد الشرعيّ، حاضر عندهم بقوة في تفسیر مفهوم المصلحـة 

وتأویل حقیقتها، وإن اختلفت عباراتهم.

انظر: صـالح بن غانـم الـسّدلان، القواعد الفقهية الكبرى وما تفرع عنها، دار بلـنسية للـنشر  	(((

والتوزيع، الرياض – المملكة العربية السعودية، ط. الأولى 1417هـ، ص 520.

أولى  ط.  دمشق،   - القلم  دار  الأنام،  إصلاح  في  الأحكام  قواعد  عبدالسلام،  بن  العزّ  مثلًا:  انظر  	(((

1421هـ - 2000م، ج 1 ص 15 وما يليها، تحقيق: نزيه كمال حماد وعثمان جمعة ضميرية.

انظر: الزحيلي، الضرورة الشرعية، ص 56. 	(((

انظر: قواعد الأحكام، مرجع سابق، ج 1 ص 10. 	(((



- 43 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والذي لا یختلف حوله اثنان: أن المصلحة لا تخرج فـي مفهومها العام 

عن جلب منفعـة أو دفع مضرة.

وهكذا يظهر لنا بجلاء من خلال مجموع ما سبق بيانه، أنه يمكن أن 

»كل ما يرجع إلى قيام حياة الإنسان وتمام  تكون المصلحة اصطلاحًا هي: 

الأخرى  الحياة  إقامة  الأخرى، وإلى  الحياة  تقام  الدنيا من حيث  عيشه في 

بشكل مطلق«.

ومن هنا فكل ما كان فیه نفع سواء كان بالجلب والتحصیل كاستحصال 

الفوائد واللّـذائـذ، أو بالدفع والاتقاء كاستبعاد المضار والآلام؛ فهو جدیر 

بأن یسمى مصلحـة.

ج- مفهوم المصلحة المرسلة))): 

مصطلح مركّب من مفردتين )كلمتين(، الأولى: »المصلحة« - وقد تعرّفنا 

عليها-، والثانية: »المرسلة«: وهي مؤنثّ المرسل؛ وهو الذي لم يحدّد ولم 

يقُيدّ.

أطلقتها.  إذا  الناقة  أرسلت  تقول:  الإطلاق.  مجرد  هو  لغة:  فالإرسال 

وناقةٌ   .ِ السَْري سَهْلُ  أي:  رَسْلٌ،  وبعيرٌ  سِْلٌ.  مُسَْرت أي:  رَسْلٌ،  شَعْرٌ  ونقول: 

رَسْلَةٌ... ))).

بعضهم  وسماها  الاستدلال،  مباحث  في  المرسلة  المصالح  الأصول  علماء  من  جماعة  ذكر  	(((

»الاستدلال«. انظر في  بـ)الاستدلال المرسَـل(، وأطلق إمام الحرمين وابن السّمعاني عليها اسم 

تفصيل الموضوع: الشوكاني، إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، تحقيق: سامي 

بن العربي الأثري، دار الفضيلة - الرياض، ط. الأولى 1421هـ - 2000م، ج 2 ص 989، 

والزركشي، البحر المحيط، ج 6 ص 76- 77، الغزالي، المنخول، ص 364، البرهان، ص 1127.

انظر: الصحاح في اللغة، والمعجم الوسيط، ولسان العرب، مادة )رَسِلَ(. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 44 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

المنفعة  تجلب  لم  التي  والتروك  الأفعال  المركّب:  لهذا  اللغوي  والمعنى 

والمتروكة أمرها دون تحديد.

وفي اصطلاح الأصولـيين - باختلاف مشاربهم وتنوّع آرائهم في تعريفها-: 

هي الموارد التي لم يحدّد الشارع فيها حكمه، بل اعتمد في ذلك على جلب 

المنفعة أو دفع المضرة.

وهذا التعريف الأصوليّ غير مسلّم عند البعض؛ لذا نجدهم قد اختلفوا 

أيضًا في تعريف مفهوم »المصلحة المرسلة«، وقدّموا لها عدّة تعريفات، يمكن 

إجمالها في القول بأنها: »كل منفعة ملائمة لمقصد الشارع وما تفرع عنه من 

قواعد كلية، ولم يشهد لها نص خاص بالاعتبار أو الإلغاء«))). 

عند  المصلحة  أن  هو:  عليه  اطّلعنا  ما  مجموع  من  إليه  نخلص  والذي 

جمهور الأصوليين هي الثمرة المترتبة على الأحكام التي شّرعها الله لعباده.

ومن ثم فهي كل ما يحصل من المنافع للمكلّفين الموافق للشرع، وهي 

مما لم يشهد لها من أدلة الشريعة نص إما بالاعتبار وإما الإلغاء.

المطلب الثاني: موقف العلماء من المصالح المرسلة: 

لأنها  العبادات؛  أحكام  في  »الاستصلاح«  جواز  عدم  على  العلماء  اتفق 

البحوث  دار  الإسلامي،  الفقه  مرونة  في  وأثرها  المرسلة  المصالح  بوركاب،  أحمد  محمد  انظر:  	(((

بعض  في  وللتوسع   .59 ص  2002م،   - 1423هـ  الأولى  الطبعة  التراث،  وإحياء  الإسلامية 

تعريفات المصلحة المرسلة راجع:

- الشاطبي، الاعتصام، ج 2 ص 607، محمد أديب صالح، مصادر التشريع الإسلامي ومناهج  	

الاستنباط، مكتبة العُبيكان، الرياض، 2002م، ص 287؛ فتحي الدريني، المناهج الأصـولية في 

الاجتهاد بالرأي في الـتشريع الإسلامي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط. الثالثة، 1434هـ - 2013م، 

ص 477.



- 45 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

تعبدية وليس للعقل مجال لإدراك المصلحة الجزئية لكل منها. والمقدرات 

كالحدود، والكفارات، وفروض الإرث، وشهور العدّة بعد الموت أو الطلاق، 

وكل ما شّرع محددًا واستأثر الشارع بعلم المصلحة فيما حدد به.

ويمكن حصر أقوال العلماء في المصلحة في مذهبين، ونبينهما في الآتي:

- المذهب الأول: المانعون من الاحتجاج بالمصالح المرسلة: 

وقد ذهب إلى هذا الرأي كل من الباقلاني والآمدي وابن الحاجب وابن 

تيمية. ومستندهم في ذلك: عدم وجود دليل من الكتاب والسنة يدل على جواز 

العمل بها، أو على عدم اعتبارها.

- المذهب الثاني: وهم الآخذون بها، وإن اختلفوا في التسمية وضوابط العمل 

بها، وهم المالكية على ما هو مشهور، وجمهور العلماء عند التحقيق.

إلا أن ما يميز المذهب المالكي هنا عن غيره من المذاهب هو عد المصلحة 

، منفصلًا عن باقي الأدلّـة)))، بخلاف المذاهب الأخرى  المرسلة دليلًا مستقلًا

التي أدرجتها تحت دليل من الأدلة المتفق عليها كالقياس على ما هو عليه 

الجمهور مثل الحنفية والشافعية والحنابلة، أو إرجاعها لمقصود الشارع 

الذي يدل عليه الكتاب والسنة والإجماع، على ما ذهب إليه الإمام الغزالي.

واتفق المالكية على اشتراط ضابطين لاعتبار المصالح المرسلة وهما:

الأول: أن تكون معقولة المعنى في ذاتها جارية على الأوصاف المناسبة، 

الشاطبي، الموافقات، دار المعرفة، بيروت، ج 2 ص 39، تحقيق: عبدالله درّاز، الشريف التلمساني،  	(((

مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، دار الكتب العلمية، طبعة 1401هـ - 1981م، ص 

150، شهاب الدين القرافي، شرح تنقيح الفصول، دار الفكر، الطبعة الأولى 1393هـ - 1973م، 

ص 446، تحقيق: طه عبدالرؤوف سعد.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 46 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

القيد  بالقبول. وبهذا  تلقتها  السليمة  العقول  أهل  إذا عرضت على  بحيث 

المعاملات خاصة،  المرسلة يتعلق بقسم  العمل بالمصالح  يتضح أن مجال 

دون قسم العبادات، لأنها غير معقولة المعنى في الغالب.

من  أصلًا  تنافي  لا  بحيث  الشارع،  لمقصود  ملائمة  تكون  أن  والثاني: 

أصوله، ولا تعارض دليلًا من أدلته القطعية))).

وصفوة القول فيما ذكُر: 

إن الأخذ بالمصلحة المرسلة مبدأ اتفقت جميع المذاهب في الأخذ بها خلافًا 

للظاهرية. وهو ما عبر عنه القرافي بقوله: »وأما المصلحة المرسلة، فالمنقول 

أنها خاصة بنا، وإن افتقدت المذاهب وجدتهم إذا قاسوا وفرقوا بين المسألتين، 

لا يطلبون شاهدًا بالاعتبار لذلك المعنى الذي به جمعوا وفرقوا، بل يكتفون 

بمطلق المناسبة، وهذا هو المصلحة المرسلة، فهي حينئذ في جميع المذاهب«))).

المطلب الثالث: ضوابط التعليل: المصلحة المـرسلــة:

عليه-  اطّلعنا  مما   - المرسلة  المصلحة  تعريفات  في  البحث  خلال  من 

يمكننا أن نستخلص بعض الضوابط الأصولية المهمّة التي تميزّ المصلحة 

المعتبرة عن غيرها من المصالح، وهي ضوابط علمیة تتوقّف علیها المصلحة 

یجب  بحيث  الإسلاميّ،  الفقه  أدلة  من  معتبراً  دلیلًا  تصبح  حتى  المرسلة 

عند توافرها إعمالها، والتعلیل بها، ومن ثم بناء الأحكام الاجتهادیة علیها. 

انظر: الشاطبي، الموافقات، ج2 ص 306 وما بعدها، الاعتصام، دار الخاني - الرياض - السعودية،  	(((

الطبعة الأولى 1416هـ - 1996م، ، تحقيق: مصطفى أبو سليمان الندوي، ج 2 ص 129.

انظر: القرافي، شرح تنقيح الفصول، ص 394. 	(((



- 47 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ويمكن إجمال مجموع هذه الضوابط في الآتي))):

• الأول: أن لا يشهد لها نصٌّ خاصّ بالاعتبار: يخرج بهذا القيد المصالح 	

التي شهدت لها النصوص الخاصة بالاعتبار.

• القيد يدلّ على عدم 	 الثاني: أن لا يشهد لها نصٌّ خاصٌّ بالإلغاء، وهذا 

المصالح  إخراج  أجل  من  الخاصة،  الشرعية  للنصوص  مصادمتها 

الموهومة التي جاءت النصوص على خلافها.. مثل: القول بإباحة الربا 

للضرورة الاقتصادية، ونحو ذلك من المصالح الموهومة.

• الثالث: أن تكون ملائمة لمقصود الشارع وما تفرّع عنه من قواعد كلّية 	

استقرئت من مجموع النصوص، وبهذا القيد تتميزّ المصالح المرسلة عن 

المصالح المعتبرة التي شهدت النصوص الخاصة لعينها بالاعتبار.

الشارع  یقصد  التي  المصالـح  مع  تنسجم  أن  الشرط:  هذا  ويعني 

تحصیلها، وذلك بأن تكون من جنسها لیست غریبة عنها.. فالمصلحـة التي 

للتوسّع في ضوابط المصلحة المـرسلــة راجع ما يلي: 	(((

في  المصلحة  ضوابط  البوطي،  رمضان  سعيد   ،160  -  155 ص   2 ج  الاعتصام،  الشاطبي،  	

الشنقيطي،  عبدالوهاب  محمود  أحمد   ،125 وص  بعدها   وما   61 ص  الإسلامية،  الشريعة 

ط.  المنورة،  المدينة   - الإسلامية  الجامعة  دكتوراه(،  )رسالة  الحكم،  لشرع  المناسب  الوصف 

أولى 1415هـ، ص 264، قطب سانو، المصالح المرسلة، ص 49-50. ، عبداللطيف العلمي، 

والشؤون  الأوقاف  وزارة  مطبوعات  الفقهية،  وتطبيقاتهما  والاستحسان  المرسلة  المصلحة 

اليوبي،‎ مقاصد  النظري، محمد سعد بن أحمد بن مسعود  الإسلامية بالمغرب، الفصل الأول 

 ،‎الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة الشرعية، ص 396 وما يليها، عبدالعزيز بن ناصر الجليل

قال أسلمت لرب العالمين: دراسة علمية لحقيقة التسليم لرب العالمين وآثاره التربوية، ص 158 

وما بعدها، كلية معارف الوحي والعلوم الإنسانية، الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا، ضوابط 

المصلحة في قضايا المعاملات المالية المعاصرة - بيع السلم والاستصناع نموذجًا-، 2010م، تمام 

مجلة  المعرفة:  إسلامية  الشرعية...،  الأحكام  تقرير  في  المصلحة  أثـر  العسّاف،  عبدالله  عودة 

العدد 75، شتاء 1435هـ / 2014م، ص  التاسعة عشرة،  السنة  المعاصر،  الفكر الإسلامي 

117 وما يليها.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 48 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

جعلت أساسًا للتشریع وبناء الأحكام الفقهیة علیها فـي الشرع الإسلامي 

هي التي تتفق مع مقاصده))).

ومقاصد الشرع في خلقه حفظ الأمور الكلية الخمسة المتفق على وجوب 

الدین، والنفس، والعقل، والنسل، والمال. فكل ما یتضمن  حفظها، وهي: 

حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة، وكل ما یفُوّت هذه الأصول أو 

بعضها فهو مفسدة... ))).

• الرابع: عدم معارضة المصلحة لأصول التشریع))): يجب على الفقیه العمل 	

على تحقیق المصالح مع التمسك بأصول الشریعة، والالتزام بقواعدها 

التعارض ومسالك  الاستنباط، وطرق  الاستدلال، ومنهجیة  في مراتب 

الترجیح كما هو مقرر عند علماء الأصول.

• وري أو رفع الحرج عند التعلیل بها))): بحیث 	 الخامس: مراعاة الأمر الّرض

لو لم یؤخذ بها في مكانها لكان الناس في حرج وعنت وضیق شدید، 

وفي هذا الصدد تدخل المصلحة العامة، التي توجب نفعًا عامًا لجمهور 

الحكم  أن یتحقق من تشریع  الحرج عنهم، أي: یجب  الناس، وترفع 

الضرر  أو دفع  الناس  النفع لأكبر عدد من  المصلحة جلب  المبني على 

عنهم، كنزع الملكیة للمنفعة العامة، أمّا لو كانت المصلحة غیر عامة، 

بأن كانت مصلحة شخصیة لفرد أو هيئات، أي تختص بشخص أو 

انظر: محمد أبو زهرة، مالك: حياته وعهصر آراؤه الفقهية، دار الفكر العربي- القاهرة، ط.  	(((

الرابعة 2002م، ص 321.

انظر: البوطي، ضوابط المصلحة، ص 131. 	(((

مصطفى الزرقا، المدخل الفقهي العام، دار القلم - دمشق، ط. الثالثة 1433هـ - 2012م، ج  	(((

1 ص 127.

انظر: الشاطبي، الاعتصام، ج 2 ص 155 - 160.   	(((



- 49 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

بأشخاص قلائل، فلا تعتبر، ولا یشرع الحكم بناء علیها))).

• ذوق 	 على  جاریة  تكون  بأن  ذاتها))):  في  المصلحة  معقولیة  السادس: 

تلقتها  السلیمة  العقول  على  عرضت  إذا  التي  المعقولة  المناسبات 

ولیس  الحكم،  على  المصلحة  ترتبّ  مقطوعًا  یكون  بحیث  بالقبول)))، 

أو  الحكم جلب نفع  أن یتحقّق من تشریع  مظنوناً ولا متوهّمًا.. أي: 

السّجلات، یقلّل حتمًا من  العقود في دائرة  دفع ضرر، فمثلًا تسجیل 

شهـادة الـزّور، ویحقّق استقرارًا في المعاملات، فلا مانع من الحكم 

، فهذا لا  به شرعًا، أما سلب الزوج حقّ الطلاق وجعله بید القاضي مثلًا

یجوز، لمخالفته النص؛ ولأنه لا یأتي بنفع محقق...

المسائل  في  للمصلحة  مدخل  لا  أنه  السياق:  هذا  في  بالذكر  والجدير 

عامّة  لأن  القطعية؛  الشّـرعیة  الأمور  من  مجراها  جرى  ما  ولا  التعبّدية، 

التعبّدات لا یعقل لها معنى على التفصیل كالوضوء والصلاة والصیام في 

زمان مخصوص دون غیره، والحج ونحو ذلك مما هو معلوم من الدّين عند 

ة))). أصحاب العقول النّري

بحوث(، مؤسسة  )مجموعة  الإسلامية،  المذاهب  في  الشريعة  مقاصد  مؤلفين،  انظر: مجموعة  	(((

الفرقان للتراث الإسلامي، مركز دراسات مقاصد الشريعة الإسلامية - لندن، ط. الأولى 2012م، 

ص 188.

انظر: الشاطبي، الاعتصام، ج 2 ص 155.   	(((

انظر: الاعتصام، ج 2 ص 156، وأحمد الشنقيطي، الوصف المناسب لشرع الحكم، ص 264،  	(((

ووهبة الزحيلي، أصول الفقه الإسلامي، دار الفكر - دمشق، ط. الثانية 1426 هـ - 2005م، 

ج 2 ص 77.

راجع في هذه الأمثلة وغيرها: وهبة الزحيلي، أصول الفقه الإسلامي، ج 2 ص 77. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 50 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

المبحث الثاني
منهج الإمام مــالك في التّعليل بالـمصلحة المرسلة

في  معتـبًرا  دلـيلًا  المرسلة  المصالح  المالكية  وأكثر  مالك)))  الإمام  عدّ 

في  المرسلة  المصالح  جعلوا  لأنهم  نظـرًا؛  الأصح  وهم  الإسلامية،  الشريعة 

غير موارد النص المقطوع به. ونقف هنا وقفة تأمل موجزة مع هذا الإمام 

العلامّة ومدى أخذه بهذا الأصل التشريعيّ.

المطلب الأول: الاستصلاح أصل تشریـعيّ عند الإمـام مـالك والـمالكية:

ذهب علماء الشافعية »الأصوليوّن« كالجويني )ت. 478(هـ، والغزالي 

وابن  631(هـ،  )ت.  والآمدي  606(هـ،  )ت.  والرازي  505(هـ،  )ت. 

عبدالسلام )ت. 661(هـ، إلى تأصيل المصلحة المرسلة في كتبهم وقواعدهم 

المذهبية، وتقسيم المصالح المعتبرة إلى ضروريات وحاجيات وتحسينات))).

فيما   - سُمّي  أصوليًّا،  دليلًا  المرسلة صارت  المصلحة  أن  يعني:  وهذا 

بعد- بـ: »الاستـصلاح« و«المناسب المرسل«؛ الذي تتضّح صورته من خلال 

هو: شيخ الإسلام، حجة الأمة، إمام دار الهجرة. وُلد سنة ثلاث وتسعين من الهجرة، حملت به  	(((

أمه ثلاث سنين.. طلب العلم وهو ابن بضع عشرة سنةً.. وتأهل للفتيا وجلس للإفادة وله إحدى 

وعشرون سنةً..  مرّ بابتلاءات ومحن شديدة.. وتوفي صبيحة أربع عشرة من شهر ربيع الأول 

سنة تسع وسبعين ومئة. من أشهر مصنفاته: »الموطأ ورسالته في الأقضية«. انظر في ترجمته: 

الفقهاء، ج 8 ص 10-12 و 45، 48 – 49،  الأئمة  الثلاثة  الانتقاء في فضائل  ابن عبدالبر، 

الذهبي، سِـَري أعلام النبلاء للذهبي، ج 8 ص 69 – 70، أبو نعيم الأصبهاني، حلية الأولياء، ج 

6 ص 317- 316.

سامي الصّلاحات، فلسطين: دراسات من منظور مقاصد الشريعة الإسلامية، مركز الـزيتونة  	(((

للـدراسات والاستشارات، بيروت – لبنان، ط. الـثانية، 1431هـ - 2010م، ص 20 – 21.



- 51 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

»الحكم بمقتضى المصلحة التي لا يشهد لها دليل خاص بالإلغاء أو الإثبات، 

وتكون متفقة مع مقاصد الشريعة العامة«)))، والعلّة في ذلك: أنّ تحصيل 

الإسلامية  الشريعة  »يجعل  الأسمى  الشرعيّ في مقصده  والمقصد  المصلحة 

قابلة للـتطّوّر والدّوران مع المصلحة العامّة والخاصّة في جميع العصور، وفي 

جميع الجهات«))).

وبناءً على هذا التصوّر، ذهب الأصوليون إلى جعل أحد أنواع الاجتهاد 

وضابطًا  معيارًا  المصلحة  جعل  وهو  الاستصلاحي؛  الاجتهاد  الشرعي، 

ومقاصد  الكلية  القواعد  في  النظر  خلال  من  المعتبر،  الاجتهاد  لحصول 

الشريعة.

وعدّوا  المعاملات  باب  في  الاستصلاحي  بالاجتهاد  المالكية  أخذ  لقد 

المصلحة المرسلة أصًّال شرعياً مستقًّال من غير استناد إلى ما عداه من الأدلة 

الأخرى، فحيثما وجدت المصلحة أخذ بها سواء شهد لها شاهد خاص من 

الشرع بالاعتبار أم لم يكن لها شاهد سواء بالاعتبار أو الإلغاء، وحتى إذا 

عارضت المصلحة نصوصًا ظنيّة قام التعّارض بينهما، وقد يرجّح الأخذ بها 

ا. على أنه إذا لم يكن هناك  ويخصّص النصّ أو يضعف سنده إن كان عامًّ

نصٌّ معارض أخذ بها.

ومما يجب ذكره في هذا السياق: أن المذهب المالكيّ يعُدُّ بحقٍّ أكثر المذاهب 

مصطفى الزرقا، الاستصلاح والمصالح المرسلة في الشريعة الإسلامية وأصول فقهها، دار القلم،  	(((

دمشق – سوريا، ط. 1988م، ص 37.

علال الفاسي، مقاصد الشريعة الإسلامية ومكارمها، مؤسسة علال الفاسي، الرباط – المغرب،  	(((

ط. الرابعة، 1991م، ص 168.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 52 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

»فقه المصالح«،  المرسلة )الاستصلاح(، حتى لقب بمذهب  بالمصالح  أخذاً 

وقد توسّع الإمام مالك في الأخذ بها، مع جعل الاستحسان فرعًا منها))).

يعة،  الّرش اعتباره نصوص  دلّت على   ، أنه جعلها مصدرًا مستقًّال كما 

فتبُنى على أساسها الأحكام الشرعية، عند فقدان النص الخاص، ثم خالف 

خلاف  إلى  اطّـراده  يؤدي  عندما  النص  إلى  المستند  القياس  بها،  المذهب 

المصلحة، حيث تظهر في صورة الاستحسان المخالف لمقتضى القياس.

لكن هذا المذهب إنما راعـى مقاصد الشريعة، فلا يكون تقدير المصالح 

من  ليس  وعليه  ع.  الّرش قُيدّ بضوابط  بل  الخاصة،  والمنافع  للأهواء  تابعًا 

باب تقديم المصلحة على النص الخاص؛ إلا لأنها في ذاتها لازمة من أصول 

الشريعة))).

انظر: سـامي الـصلاحـات، فلسطين: دراسات من منظور مقاصد الشريعة الإسلامية، مبحث:  	(((

دور مقاصد الشريعة في تطوير الفقه السياسي للقضية الفلسطينية، مرجع سابق، ص 19. 

وللتوسع في الموضوع انظر: سعد محمد الشناوي، مدى الحاجة للأخذ بنظرية المصالح المرسلة 

أ.د.  الغربي(، )أطروحة دكتوراه(، تقديم:  الفقه الإسلامي )فقه مقارن، مقارنات والفكر  في 

زكريا البري، ط. الثانية، 1401 هـ - 1981م، ص 59 وما يليها، فقد أغنى هذا المبحث فيما 

يتعلق بأخذ أئمة المذاهب بالمصلحة المرسلة، ومنهم: الإمام مالك ):(. 

وكان الإمام مالك يأخذ المصالح المرسلة، إذا أعوزه النص أو الدليل القريب، ولكنه في المصالح  	

المرسلة يشترط التالي: 

ألاّ تنافي في المصلحة أصلًا من أصول الإسلام، ولا دليلًا قطعيًّا من أدلته. 	

أن تكون المصلحة مقبولة عند ذوي العقول السليمة. 	

ثم ]الحج: 78[. ۓ ۓ ے  ے   ھ  ھ   ھ   أن يرتفع بها الحرج، لقوله -تعالى-: ثنھ  	

انظر: إسلام بلا مذاهب، مصطفى الشكعة، ط. الحـاديـة عشـرة 1416هـ - 1996م، الدار  	

المصرية اللبنانية، القاهــرة – مصر، ص 435.

مصطفى أحمد الـزّرقا، الاستصلاح والمصالح المرسلة، مرجع سابق، ص 62. 	(((



- 53 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وقد اجتهد المالكية في فهم معاني المصلحة واسترسلوا في ذلك وتوسّعوا 

مع مراعاة مقصود الشارع، وفي دائرة عدم المناقضة مع أصوله، وقد كانوا 

في ذلك متبعين لا مبتدعين))). 

فالتعلیل الاستصلاحيّ عند الإمام مالك دلیل شرعي ومسلك اجتهادي 

فـي بناء الأحكام الاجتهادیة على وَفق مقتضى المصالـح المرسلة؛ على اعتبار 

أن إعمال المصالـح منهج راسخ في فقه مالك؛ استنباطًا واستدلالًا وتعلیلًا في 

الفقه وتنزیلًا في الفتوى والقضاء.

فقد عرف عن إمام دار الهجرة عند الكثیر من علماء الأصول - على ما 

اشتهر فـي مدوناتهم الأصولیـة - أنه كان یأخذ بفقه المصالـح المرسلة، 

ويعدها أصلًا قائمًا بذاته فـي استنباط الأحكام، ودلیلًا مـن أصول أدلـة 

التشریع الإسلامي.

المرسلة عن غیره من  المالكيّ بمراعاة المصالـح  الفقه  امتاز  ومن هنا 

المذاهب الفقهیة الأخرى، فـي كثرة الأخذ بها والرجوع إلیها، والتعلیل بها، 

وبناء الأحكام علیها)))، حیث إن مالكًا كان یربط الأصول الشرعیة بمصالـح 

الناس فـي معاشهم ومعادهم، استمدادًا من المقاصد العامة للشریعة، وأنه 

یبني الأحكام على الحكم والمصالح، وكأنه لا یحبُّ الكلام فیما لیس تحته 

الدین مفسدة له، وأن ما تحته عمل مـن  عمل)))، ویرى أن الجدال فـي 

انظر: الشاطبي، الاعتصام، ج 2 ص 311 وما بعدها، أبو زهرة، مالك، ص 334 و335، يوسف  	(((

الكتاني، المصالح المرسلة في المذهب المالكي وبقية المذاهب الأخرى، مجلة دعوة الحق، وزارة 

الأوقاف والشؤون الإسلامية،  الرباط - المغرب، العدد )248(، شعبان 1405- مايو 1985م.

انظر: نظریة المصلحة، ص 50. 	(((

روى ابن عبدالبر روايات كثيرة عن الأئمة الكبار مثل: مالك، والشافعي، وأبي حنيفة، والليث... = 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 54 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

الدین هـو ما یفید الناس فـي دنیاهم، وآخرتهم، فهدف الشریعة هو جلب 

المنافـع للناس ودفع الضرر عنهم)))، وأن الشریعة جاءت لتحقیق مصالـح 

العباد فـي العاجل والآجل معًا))).

فالأخذ بالمصالـح المرسلة واعتبارها، هو منهج ثابت فـي فقه مذهب  

مالك فـي مجال العادات والمعاملات دون مجال العبادات، یقول الشاطبي 

)ت. 790(هـ: »ولذلك؛ التزم مالك فـي العبادات )التعّبّدات())) عدم الالتفات 

وغيرهم بأنهم كانوا لا يحبون الكلام إلا فيما تحته عمل، أي: الفقه، أما الكلام في صفات الله  	=

-تعالى- فيقول مالك: »فالسكوت أحب إلي؛ لأني رأيت أهل بلدنا ينهون عن الكلام في الدين إلا ما 

تحته عمل« انظر: ابن عبدالبر، جامع بيان العلم وفضله، طبعة دار الكتب الإسلامية، ج 2، ص 

415، تحقيق: أبي الأشبال الزهيري، وهبة الله بن الحسن بن منصور الطبري اللالكائي، شرح 

أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة من الكتاب والسنة وإجماع الصحابة والتابعين ومن بعدهم، 

ج 1 ص 148 - 149، تحقيق: أحمد بن مسعود بن حمدان.

وعلق ابن عبدالبر على أحد أقوال مالك في هذا الموضوع فقال: »بين مالك أن الكلام فيما تحته عمل هو  	

المباح عنده، وعند أهل بلده من العلماء، وأخبره أن الكلام في الدين نحو القول في صفات الله -تعالى- 

وأسمائه، كقول الجهمية والقدرية لا فائدة فيه«. انظر: المصدر السابق نفسه في الموضع نفسه.

انظر: عبدالسلام الرفعي، فقه المقاصد وأثره في الفكر النوازلي، أفريقيا الشرق - الدار البيضاء،  	(((

ط. الأولى 2004م، ص 218.

انظر: الموافقات، ج 2 ص 262.      	(((

حكي عن بعضهم التصريح بأن التعبدي هو: الذي لم يدُرك له معنى، وقال سليمان بن عمر  	(((

بن منصور العجيلي الأزهري، المعروف بالجمل: »إنهم قد يطلقون التعبدي على ما لم يظهر 

له علة موجبة«. انظر: فتوحات الوهاب بتوضيح شرح منهج الطلاب المعروف بحاشية الجمل 

)منهج الطلاب اختهصر زكريا الأنصاري من منهاج الطالبين للنووي ثم شرحه في شرح منهج 

الطلاب(، المكتبة التجارية، بدون طبعة وبدون تاريخ، 45/3.

وقد تفرّد أعلام المدرسة المالكية في کلامهم عن التعليل بالتفريق فيه بين التعبدي والعادي، حتى  	

أصبح هذا التفريق سمة مميزة لهم. وقد ميزّوا في تعليلاتهم للأحكام الشرعية بين التعبدي 

والعادي، إذ حصروا التعبدي في تعريف دقيق وهو: »ما لم يعقل معناه على التفصيل من المأمور 

به أو المنهي عنه...«. ومثاله: الطّهارات والصلوات والصيام والحج، أي: ما لا يدُرك العقل عِلّته 

على وجه التفصيل.

قال أبو بكر بن العربي: »الأحكام العقلية والشرعية على قسمين: منها ما يـُعلّـل، ومنها ما لا = 	



- 55 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

إلى المعاني - وإن ظهرت لبادي الرأي- وقوفًا مع ما فهم من مقصود الشارع 

فیها من التسلیم لها على  ما هي علیه بخلاف قسم العادات )العاديات())) 

الذي هو جارٍ على المعنى المناسب الظاهر للعقول«))).

وبناءً على ما سبق، نقرّرُ أن المذهب المالكيّ أكثر المذاهب مراعاة لحكم 

الشريعة ومقاصدها، ويتجلى ذلك بوضوح في طبيعة الأصول التي قام عليها 

الله- يبني عليها الكثير من أقواله  هذا المذهب، وكان الإمام مالك -رحمه 

وفتاويه؛ خاصة في الأحكام الشرعية المتعلقة بالمعاملات، ومنهجه في ذلك 

مستفاد من منهج السلف - رضوان الله عليهم- خصوصًا عمر بن الخطاب 

وابنه عبدالله -رضي الله عنهما-، فقد قرر منهجهم في أقواله وفتاويه، التي 

التعليل، ويراعي فيها المقاصد ومآلات الأفعال والنيات  يسلك فيها مسلك 

والعوائد والأحوال في مسائل الفتوى والأحكام؛ وبنى الكثير من فتاويه على 

المفاسد،  للمآل في جلب المصالح ودرء  اعتبار  الذي هو  الذرائع؛  أصل سد 

ويعُدُّ من القواعد الأساسية في فقه الشريعة، وقد قال الشاطبي: »إن مالكًا 

حكم سد الذرائع في أكثر أبواب الفقه«))). 

يعُلّـل«. انظر: المحصول في أصول الفقه، تحقيق: حسين علي البدري وسعيد عبداللطيف فودة،  	=

الاعتصام، مكتبة  الشاطبي،  الأولى 1420 هـ/ 1999م، ص 132،  البيارق، عمان، ط.  دار 

الرياض الحديثة، الرياض، ]د.ت[، 348/1.

وللتوسّع راجــع: عبدالنور بــزّا، نظرية التعليل في الفكرين الكلاميّ والأصوليّ، منشورات  	

المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط. الأولى 1432هـ/2011م، ص 107 وما يليها.

ومن بين القواعد الأصولية النفيسة القدر والتي توقف عندها علماء الأصول مليًّا قاعدة: )الأصَْلُ  	

لْتِفَاتِ إَىل الَمعَانِي(. انظر: الشاطبي، الموافقات، ج 2 ص 300. ِيف العِباَدَاتِ التَّعَبُّدُ دُونَ اِال

العادي هو: »ما عقل معناه وعرفت مصلحته أو مفسدته..«. انظر: الاعتصام، 2 /101، الموافقات، 513/2. 	(((

الاعتصام، ج 2 ص 158. 	(((

الشاطبي، الموافقات، تحقيق: عبدالله دراز، ج 4، ص 198. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 56 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

ا وفتحًا من قبيل العمل المقاصدي الذي يـُراعي  والاعتماد على الذرائع سدًّ

الجانب المصلحي للأحكام؛ حيث يتناول مبحث الذرائع الوسائل والطرائق وما 

تفضي إليه من نتائج وآثار من حيث التحليل أو التحريم، أو من حيث القصد 

وعدمه، أو من حيث العبادة والمعاملة، أو من حيث سلامة الفعل وغيره، وما 

أشبه ذلك مما يفضي إلى غير المقصود الشرعي. ومن ثم قد أعطى الشارع حكم 

الأثر المترتب على الفعل لنفس ذلك الفعل، ولو كان الفعل في حد ذاته سليمًا من 

جهة الشرع؛ »إذ إن ميزان التحكيم في شأن الفعل في هذه الناحية ليس هو ذات 

الفعل، وإنما هو الأثر أو النتيجة التي أفضى إليها ذلك الفعل نفسه«))). 

والاستحسان كان يراه: »تسعة أعشار العلم«)))؛ لأنه يقوم على التيسير 

ودفع المشقة ورفع الحرج عن الناس.

وإذا كانت مقاصد الشريعة تقوم على جلب المصالح ودرء المفاسد؛ فإن 

الإمام مالك هو حامل لواء الأخذ بالمصلحة المرسلة؛ لأنه جعلها أصلًا مستقًّال 

بذاته ثم أكثر من الأخذ بها، واسترسل فيها استرسالًا بليغًا؛ حتى أنكر عليه 

بعض العلماء بعض وجوه أخذه بالمصلحة، وعدّوا ذلك خروجًا عن ربقة 

الدين، وتشريعًا بالتشهي والهوى.

يراعي  الله-  -رحمه  كان  فقد  ذلك،  عن  يكون  ما  أبعد  مالك  والإمام 

المصلحة في الحاجيات والضروريات.

وكذلك الشأن في الأخذ بسد الذرائع التي تقوم على قطع وسائل الفساد وسد 

نور الدين مختار الخادمي، المقاصد في المذهب المالكي، ص 281. 	(((

علي بن عبدالسلام التسولي، البهجة في شرح التحفة، فصل: في اختلاف المتراهنين، ج1، ص291،  	(((

تحقيق: محمد عبدالقادر شاهين.



- 57 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أبوابها، وفتح أبواب المصالح وتيسيرها وذلك مقصد من مقاصد الشريعة.

وسد الذرائع فيه اعتبار للمآلات وجلب المصالح ودرء المفاسد، ما أمكن 

الدفع والجلب؛ فإنه لما كان مقصود الشريعة إقامة مصالح الدنيا على طريقة 

تحكم فيه بحكم الدين المسيطر على الوجدان والضمير، ودفع الفساد ومنع 

الأذى حيثما كان؛ فكل ما يؤدي إلى ذلك من الذرائع والأسباب يكون له حكم 

ذلك المقصد الأصلي، وهو الطلب للمصلحة، والمنع للفساد والأذى))).

المطلب الثاني: المالكية المتأخّــرون والتعليل بأصـل المصالح المرسلة: 

المرسلة، واعتمدوها  المصالـح  بفقه  المتأخرين  المالكیة من  أخذ فقهاء 

أصلًا من أصول أدلّة التشریع الإسلامي تبنى على وفقها الأحكام الاجتهادیة، 

وتجرى على مقتضاها، وهم أكثر الفقهاء تمسـكًا بالتعلیل))) بالاستصلاح 

بالحكمـة،  والتعليل  واسـتدلال)))،  واسـتنباطًا  تأصیلًا  )المصلحـة( 

المحجة  صحيفة  وفتاويه،  فقهه  في  الشريعة  مقاصد  مالك  الإمام  مراعاة  القلالي،  عبدالكريم  	(((

)المغرب(، العدد 351، بتاريخ 17 يناير 2011م.
يشكّلُ التعليل فلسفة مقاصدية عميقة عند المالكية وغيرهم، يستند عليها التشريع في أصول  	(((
الاستنباط وفروعه، ويعِد آلية ومدخلًا فلسفيًّا يعّرب عن مقاصد التشريع، وحكم الأحكام وعللها. 
وبالنظر إلى فلسفة التعليل عند الإمام الشاطبيّ، يظهر أنه عمل على توسيع آلية التعليل، إذ 
نجد ذلك استتباعًا لمفهوم المصلحة، الذي يتضمّن المعتبرة والمرسلة. فقد جعل المفاهيم المحدّدة 
لاعتبار المصلحة مرهونة بمدى تساوقها مع الكلياّت التشريعية الثابتة بالاستقراء، من جزئيات 
الإمامين  فكر  في  والتعّبّد  التعليل  فلسفة  نقاز،  إسماعيل  انظر:  للتوسع  ومظانهّا.  الأحكام 
الشاطبيّ والدّهلويّ، بحث عـام، قسم الدراسات الدينية، 12 أكتوبر 2016، مؤسسة مؤمنون 

بلا حدود، للدراسات والأبحاث، الرباط، 2016م، ص 3 وما يليها، وص 7 بتصّرف.
وراجع في مفهوم التعليل: ابن منظور، لسان العرب، مادة )علل(، ج2، ص 868، المصباح المنير،  	
ج2، ص 77، سالم يفَوت، حفريات المعرفة الإسلامية، التعليل الفقهي، بيروت، دار الطليعة، 

ط1، 1990، ص 174، عبد الوهّاب خلافّ، مصادر التشريع الإسلامي، ص 49.

الأحكام  »أنّ  المالكية كالشاطبي وغيره، وهي  انطلق منها بعض علماء  التي  البدهيةّ  المسلّمة  	(((

معلّلة بالمصالح، وأن الأعمال يترتبّ عليها الجزاء من جهة كونها صادرة من هيئات نفسانية 

تصلح بها النفس، وتفسد«. راجع: وليُّ الله الدّهلوي، حجّة الله البالغة، ج1 ، ص 31.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 58 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

والمقاصد))). وقد استدلوا على حجیة المصالح المرسلة بعدة أقوال نوردها 

مجملة في الإشارات التالية:

: اعتبار جنس المصالح في جنس السأحكام: یقول الإمام القرافيّ: »إن الله  أولًا

-تعالى- بعث الرسل - علیهم الصلاة والسلام - لتحصیل مصالح العباد عملًا 

بالاستقراء، فمهما وجدنا مصلحـة غلب على الظن أنها مطلوبة للشرع«))).

أنّ الشارع اعتبر جنس  ومعنى كلامه: أن استقراء النصوص دلّ على 

المصالـح فـي جنس الأحكام، واعتبار الشارع جنس المصالـح فـي جنس 

الأحكام یفید ظنًّا قویًّا باعتبار مصلحـة الوصف المناسب المرسل، وإذا غلب 

على ظنِّنا اعتبار الشارع لها لزمنا العمل بها؛ لأن الظن یجب العمل به))).

ثانیاً: المصلحة المرسلة أصل من أصول الفقه وقاعدة من قواعده: فالشاطبي 

قـد نافح بكل ما أوتي من علم وطاقة عقلیة، لإقامة الاستدلال السلیم من 

النظر الصحیح على أن المصلحة المرسلة أصل من أصول التشریع الإسلامي، 

الذي تعرف بها الأحكام الاجتهادیة، وذلك بوصفها أصلًا كلیاً من أصوله، 

وقاعدة أساسیة من قواعده، ومعتمده في ذلك، فكرته الثابتة حول قطعیة 

أصول الفقه)))، ومستنده فـي الاستدلال على المصالح، استقراء نصوص 

ا یفید الیقین والقطع))). الشریعة استقراء عامًّ

قال -رحمه الله-: »كل أصل شرعي لم يشهد له نص معين، وكان ملائمًا 

)))	 سالم يفوت، حفريات المعرفة الإسلامية، ص 175.

شرح تنقيح الفصول، ج 1 ص 446. 	(((

الوصف المناسب، ص 265. 	(((

أنها راجعة إلى  الدّین قطعیة لا ظنیة، والدلیل على ذلك  الفقه في  أن: »أصول  الشاطبي  یرى  	(((

كلیات الشریعة، وما كان كذلك؛ فهو قطعي«. انظر: الموافقات، ج 1 ص 21.

انظر: حسان حامد حسان، نظرية المصلحة، ص 54. 	(((



- 59 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

لتصرفات الشرع، ومأخوذاً معناه من أدلته، فهو صحيح يبنى عليه، ويرجع 

إليه إذا كان ذلك الأصل قد صار بمجموع أدلته مقطوعًا به؛ لأن الأدلة لا 

إليها)))  غيرها  انضمام  دون  بانفرادها  بالحكم  القطع  على  تدل  أن  يلزم 

ويدخل تحت هذا ضرب الاستدلال المرسل الذي اعتمده مالك والشافعي، 

فإنه وإن لم يشهد للفرع أصل معين، فقد شهد له أصل كلي، والأصل الكلي 

إذا كان قطعيًّا قد يساوي الأصل المعين، وقد يربى عليه بحسب قوة الأصل 

أنه قد يكون مرجوحًا في بعض المسائل، حكم سائر  المعين وضعفه، كما 

الأصول المعينة المتعارضة في باب الترجيح، وكذلك أصل الاستحسان على 

رأي مالك يبنى على هذا الأصل؛ لأن معناه يرجع إلى تقديم الاستدلال المرسل 

على القياس«))).

لو لم تعتبر المصلحـة فـي  ثالثاً: كل حادثة لا بد لها من حكم شرعيّ))): 

المناسب المرسل، لأدّى عدم اعتبارها إلى خلو بعض الوقائع عن حكم الله 

-تعالى-؛ ذلك لأن النصوص والأقیسة المحمولة علیها محصورة، والحوادث 

غیر محصورة، والمحصور لا یفي بغیر المحصور، وعلى هذا لزم خلو بعض 

الحوادث المتجددة عن الأحكام، وخلو الحوادث عن الأحكام باطل، بدلیل 

أن أئمة التشریع السابقین وولاة الأمر، وأهل الفتوى والأقضیة لم یكونوا 

یخلون حادثة عن حكم الله -تعالى- مع كثرة الحوادث والوقائع التي كانت 

ترد علیهم، ولو كان یمكن خلو واقعة عن حكم لحصل ذلك في زمنهم، ولو 

حصل لنقل إلینا؛ لأن العادة تقتضي نقل مثل هذا إلینا، فلما لم ینقل إلینا 

الموافقات ج1 ص22. 	(((

انظر: الموافقات، ج 1 ص 40-39. 	(((

انظر: أحمد بن محمود الشنقیطي، الوصف المناسب لشرع الحكم، ص 271. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 60 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

علمنا أنهم لم یخلوا واقعة عن حكم، فثبت أن كل واقعـة لا بد لها من حكم.

ومن المعلوم أن الأحكام التي كانوا یصدرونها فـي الوقائع لم تكن كلها 

أو قیاس، بل كان بعضها عن نص، والآخر عن قیاس،  صادرة عن نص 

وبعضها محكوم فیه بالمصلحـة، ولو جاز خلو الواقعة عن حكم لما حكموا 

فیما لم یرد فـي نص ولا قیاس بالمصلحـة، ولأخلوا بعض الحوادث عن 

حكم، ولكن الواقع خلاف ذلك.

على  الحجاجي  والبرهان  المنطقي  الاستدلال  قوة  من  المعقــول:  رابعًا: 

صحـة دلیل التعلیل بالمصلحـة المرسلة، تلك المقارنـة التي قارنها الطاهر 

بن عاشور))) بین المصلحـة المرسلة فـي أصلها الكلّي، وبین القیاس فـي 

إلحاقه الجزئيّ))).

في  الإلحاقین،  بین  الفارق  الملمح  هـذا  إلـى  ابن عاشور  أشـار  وقـد 

قیاس هـذه  أن  التأمّل في  بعد  یتردّد  عالًما  أن  أحسب  لا  ثم   )...(« قولـه: 

أو زمان  الشرع  الثابتة فـي زمن  نظائرها  أجناس  المحدثة على  الأجناس 

المعتبرین من قدوة الأمـة المجمعین على نظائرها، أولى وأجدر بالاعتبار من 

في  العربية  اللغة  مجمع  في  مراسَلًا  الفرنسية، وعضوًا  للُّغة  متقناً  كان  ولغوي،  مفّرس  علّامة  	(((

دمشق والقاهرة، ولد في تونس )1296هـ/ 1879م( في أسرة علمية عريقة تمتد أصولها إلى 

بلاد الأندلس... تولى مناصب علمية وإدارية بارزة )التدريس والقضاء والإفتاء( وتم تعيينه 

شيخًا لجامع الزيتونة الأعظم. له كتب كثيرة منها: تفسيره الشهير بـ»التحرير والتنوير«. توفي 

بتونس في )13 رجب 1393هـ/12 أغسطس 1973م(.

انظر في ترجمته: محمد مخلوف، شجرة النور الزكية، دار الكتاب العربي - بيروت، ص 392،  	

عمر رضا كحالة، معجم المؤلفين، مطبعة الترقي، 33/5، الصادق الزمرلي، أعلام تونسيون، 

تقديم وتعريب: حمادي الساحلي، د، ط، دار الغرب الإسلامي - بيروت، ص 361.

انظر: مقاصد الشريعة الإسلامية، ص 309. 	(((



- 61 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ها، بعضها على بعض؛ لأن جزئیات  ها وخاصِّ قیاس جزئیات المصالح عامِّ

المصالح قد یتطرق الاحتمال إلى أدلة أصول أقیستها، وإلى تعیین الأوصاف 

التي جعلت مشابهتها فیها بسبب الإلحاق والقیاس، وهي الأوصاف المسماة 

: فهذه مطارق احتمالاتٍ ثلاثة،  بالعلل، وإلى المشابهة فیها. ثم تابع قائلًا

بخلاف أجناس المصالح؛ فان أدلة اعتبارها حاصلة من استقراء الشريعة 

قطعًا أو ظنًّا قريباً من القطع...«))).

المبحث الثالث
من تطبيقات السّادة المالكية

لأصل الاستصلاح في بعض القضايا والنوازل

 لقد أخذ السادة المالكیة بالتعلیل بقاعدة المصالـح المرسلـة، واعتمدوها 

دلیلًا من أصول أدلة التشریع الإسلامي، وقاعدة أساسیة من قواعده، وذلك 

تبعًا للإمام مالك، الذي كان یأخذ بكلّ مصلحـة ملائمة لجنس تصرفات 

الشارع، وهذه الملاءمة لا تتحقق إلا بدخول المصلحـة تحت أصل شرعي 

شهدت له النصوص فـي الجملة.

التي  العملیة  الفقهیة  المسائل  بعض  بذكر  اكتفيت  المقام  هذا  وفـي 

استند عليها الإمام مالك وأتباعه في الاستدلال بالاستصلاح والتعلیل به فـي 

كل فرع من فروعها، وأشير إليها في المطالب الآتية))):

انظر: المرجع السابق، ص 311-310. 	(((

الـخن،  ج 2 ص 139، ومصطفى سعيد  الاعتصام،  الشاطبي،  راجع:  الموضوع  في  للتوسع  	(((

أثر الاختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف الفقهاء، مؤسسة الرسالة، سورية - دمشق، ط. 

الثالثة، 1402هـ - 1982م، ص 559، والزحيلي، أصول الفقه الإسلامي، ج 2 ص 90-89.     



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 62 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

المطلب الأول: اتـّفاق الـمسلمين على تضمين الصناع، مع أن الأصل فيهم الأمانة: 

وإنما  معیناً،  نصًا  یخالف  لا  والتضمین  الصّناّع،  یضمن  ألاّ  الأصل 

تضمین الصناع مصلحة تدخل تحت جنس اعتبره الشارع بجملة نصوص 

ومجموع أدلة، مفادها تقدیم المصلحة العامة على المصلحـة الخاصة، فـي 

كل واقعة لا نص فیها بعینها، إذا كانت مناطًا لهاتین المصلحتین))).

وإذا لوحظ تغیر الزمن وفساد الناس بانقلاب حال الصناع من أمناء 

ین في الغالب، كان الصانع ضامناً، حتى یقیم البینة على  إلى خونة، ومقّرص

إعمالًا  الصناع  له فیها. فیكون تضمین  الهلاك بسبب قوة قاهرة لابد  أن 

للنصوص، واجتهادًا في تحقیق مناط النص)))، ولیس قولًا بالمصلحـة على 

خلاف النص.

ومما نذكره هنا عند المالكية المغاربة: أن هنا ثلاثة أصناف من الصّناع في 

بلاد المغرب، الأول: الصانع الخاص، وهو الذي يقوم مالك العمل باستئجار 

عمال يشتغلون تحت إشرافه، والثاني: الصانع المشترك، وهو ليس بأجير عند 

رب العمل، وإنما يجلس للعمل، ويخدم كل من يقوم إليه حاجته)))، والثالث: 

انظر: فتحي الدريني، نظرية التعسف في استعمال الحق في الفقه الإسلامي، مؤسسة الرسالة،  	(((

بيروت، ط. الرابعة، 1408هـ / 1988م، ص 307، وراجع: الموافقات، ج1 ص 264. 

المناط اصطلاحًا يعني: علة الحكم. جاء في كلام الغزالي: »اعلم أنَّا نعني بالعلَّة في الشرعيات مناط  	(((

الحكم إليه، وناطه به، ونصبه علامة عليه«. انظر: المستصفى من علم الأصول، ج 2، ص 231.

وقد اختلف الأصوليون في تعريف العلة على عدة مذاهب ووجوه، وهي إجمالًا تعني: »الوصف  	

المعرّف للحكم«. انظر: تقي الدين السبكي، الإبهاج في شرح المنهاج، ج 3 ص 40-41، ووهبة 

الزحيلي، أصول الفقه الإسلامي، ج 1 ص 646.

أبو  محمد  تحقيق:  الصناع،  تضمين  عن  القناع  كشف  رحال،  بن  الحسن  علي  أبو  المعداني،  	(((

الأجفان، الدار التونسية للنشر، تونس- 1986م، ص75.



- 63 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الصانع المتجول مثل: صانع الأواني الحديدية أو الخشبية المخروطة، وينتقل 

من بلد إلى آخر حسب العرض والطلب))).

وجرت العادة عند أهل المغرب أن يعين القاضي أو المحتسب أمين  	

الحرفة الذي يدُعى بالرئيس أو العريف أو المقدم أو الأمين، وواجبه حل 

المشكلات بين أهل صنعته ومساعدة الدولة في كشف أساليب مكرهم وغشهم 

والخُلقُ  العلم  أهل  من  يكون  أن  يتعين  ولهذا  وجودته،  الإنتاج  ومراقبة 

والحِذق في مهنته)))، وهذا ما أشار إليه الإمام الونشريسي في إحدى النوازل 

التي عرضت على الفقيه عيسى بن علالّ )823هـ- 1420م( عن رجل كان 

أميناً لحرفة الخرازين))).

والجدير بالإشارة في هذا المقام: أن جميع الصناّع في بلاد المغرب كانوا 

منتظمين في طوائف حرفية، باستثناء النساء اللواتي كن يعملن في البيوت؛ 

لأنه ليس بالإمكان تحديد متى بدأ نظام طوائف الحرف))).

عز الدين موسى، النشاط الاقتصادي في المغرب، ص75، الخزاعي، كريم عاتي لعبي، النشاط  	(((

الاقتصادي في المغرب خلال القرن الثالث والرابع للهجرة، ص164.

ابن عبدون، محمد بن أحمد، رسالة في القضاء والحسبة، تحقيق: ليفي بروفنسال، منشور ضمن  	(((

الشرقية،  الفرنسي للآثار  العلمي  المعهد  الحسبة والمحتسب، مطبعة  أندلسية في  ثلاث رسائل 

القاهرة 1955م، ص24؛ السقطي، أبو عبدالله محمد بن أبي محمد، في آداب الحسبة، تحقيق: 

القادري، إسهامات في  ج. بس، وليفي بروفنسال، باريس1931م، ص9؛ بوتشيش، إبراهيم 

التاريخ الاقتصادي، منشورات عمادة جامعة مولاي إسماعيل، )بلا طبعة(، 1997م، ص58؛ 

لوتورنو، روجية، فاس في عصر بني مرين، ترجمة نقولا زيادة، نشر بالاشتراك مع مؤسسة 

موسى،  الدين  عز  144؛  ص124-  1967م،  نيويورك-  بيروت-  والنشر،  للطباعة  فرنكلين 

النشاط الاقتصادي بالمغرب، ص216؛ موسى لقبال، الحسبة المذهبية في بلاد المغرب، ص82.

الخرازين: هو محترف في حرفة خرز الجلود بالمخراز وخياطتها -لأغراض مختلفة- بخيوط من  	(((

الجلد أو الكتان. عمارة، محمد، قاموس المصطلحات الاقتصادية في الحضارة الإسلامية، ط1، 

دار الشروق، بيروت - 1993م، ص189.

لوتورنو، روجية، فاس في عصر بني مرين، ترجمة: نقولا زيادة، مرجع سابق، ص139. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 64 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

المطلب الثاني: تحديد المدّعَـى عليه إذا لم يكن بينه وبين المدّعـي مخالطة: 

من المسائل التي تدخل ضمن التحاكم والتقاضي في الشريعة الإسلامية: 

أن القاضي لا يلجأ إلى تحليف المدعى عليه إلا عند عجز المدعي عن إقامة 

أحضر  فإن  بإبرائه،  الحاكم  قضى  اليمين  عليه  المدعى  حلف  فإذا  البينة. 

المدعي بينة بعد ذلك حكم بها القاضي لقول عمر بن الخطاب -رضي الله 

عنه-: »البينة الصادقة أحب إلي من اليمين الفاجرة«))). 

الفجور؛  اليمين  الأجنبي، وظاهر  الصدق؛ لكونه كلام  البينّة:  وظاهر هذه 

لكونها كلام الخصم يجربها لنفسه مغنمًا، ويدفع عنها مغرمًا))).

ومن توجهت إليه اليمين فعليه أن يحلف ولا يترك حقّه، وقد أمر عمر 

بذلك، فقال - وهو على المنبر يخطب الناس، وفي يده عصا-: »يا أيها الناس 

لا تمنعكم اليمين من حقوقكم؛ فو الذي نفسي بيده إن في يدي لعصا«))).

أما إذا أبى أن يحلف المدعى عليه، فقد اختلف العلماء في ذلك.

الأموال، فلا  الدعوى فـي  إذا كانت  أنه  إلى  الله-  وذهب مالك -رحمه 

یحلف المدعى علیه ما لم تثبت خلطة بين المدعي والمدعى علیه، وحجته فـي 

ذلك: المصلحـة، كي لا یتوصل الناس إلى تعنیت بعضهم بعضًا...

 - كراتشي  الإسلامية،  والعلوم  القرآن  إدارة  منشورات:  السنن،  إعلاء  التهانوي،  أحمد  ظفر  انظر:  	(((

باكستان، طبعة سنة 1418 هـ، كتاب القضاء، باب القضاء بالنكول وأنه كالإقرار، ج 15  ص 402.

انظر: ظفر أحمد التهانوي، المرجع السابق، المكان نفشه. 	(((

الشرح  ومعه  المغني  في:  المقدسي  قدامة  بن  عبدالله  نقله:  القُرَظي،  كعب  بن  رواه محمد  أثر  	(((

الكبير، طبعة المنار، الناشر: مطبعة المنار ومكتبتها، ط. الثانية سنة 1347هـ، تصوير: دار 

الكتاب العربي للنشر والتوزيع، ج 11 ص 168، تحقيق: محمد رشيد رضا، وذكره الدكتور 

محمد عبدالقادر أبو فارس في كتابه: الأيمان والنذور، دار الأرقم - عمّان ، ط. الأولى، 1399 هـ 

-1979م، ص 47.



- 65 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فهذا كله اجتهاد بالرأي فـي إدراك المعنى المناسب واستنباط المصلحة 

التي قصد بالحكم تحقیقها))).

المطلب الثالث: قَـبول شهادة الصبيان في القتل والجراح: 

التي تدخل  الشارع  أنها ملاءمة لجنس تصرفات  وجه المصلحـة هنا: 

تحت أصل اعتبره الشارع بجملة نصوص ومجموع أدلة، وهو أصل حفظ 

الدماء، الذي أخذ من استقراء نصوص الشریعة المفیدة للقطع، وعلى فرض 

أن هذه المصلحـة لا تدل النصوص على كونها ملائمة، فإن المخصص للنص 

هو إجماع أهل المدینة، الذي یعده مالك بمنزلة الحدیث المتواتر))).

وهناك مسائل كثیرة عند المالكیة بنُيـتْ فروعها على أصل الاستصلاح، 

والتعلیل به فـي بناء الأحكام الشرعیة على وَفْقه ومقتضاه، ومن ثم فلیس 

المصالـح  رعایة  على  المبنیة  الفقهیة  المسائل  كل  استقصاء  هنا  المقصود 

المرسلة، وإنما المقصود هنا هو كشف أوجه التعلیل بالاستصلاح عند فقهاء 

المالكیة من خلال بعض التطبیقات الفقهیـة التي ألمحنا إليها بإيجاز.

انظر في هذا المعنى: الزحيلي، أصول الفقه الإسلامي، ج 2 ص 92. 	(((

انظر: القاضي عبدالوهاب البغدادي، الـمعونة على مذهب عالم المدينة »الإمام مالك بن أنس«،  	(((

)رسالة دكتوراه بجامعة أم القرى بمكة المكرمة(، الناشر: المكتبة التجارية، مصطفى أحمد 

الباز - مكة المكرمة، ج 2 ص 1521، تحقيق ودراسة: د. عبدالحقّ حميش.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 66 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

المبحث الرابع
تطبيقات قاعدة الاستصلاح 

في عقود المعاملات المالية المعاصرة
عقد التأمين التكافلي أنموذجًا

تعُدُّ قاعدة الاستصلاح من القواعد الغنيةّ عن التعريف في الفقه الإسلامي، 

وقد عمل بها أكثر الفقهاء في المذاهب المعتبرة؛ وهي مبنى الشريعة الإسلامية 

مراعاة  على  تنبني  الشريعة  أن  باعتبار  الكبرى؛  الكلّية  قواعدها  وإحدى 

المصالح في المعاش والمعاد، وهي تحقّق مصالح العباد في الآجل والعاجل في 

كل المجالات.

فيها:  المصالح  تحقيق  الشريعة  تراعي  التي  الضرورية  المجالات  ومن 

مجال المعاملات المالية والمصرفية الإسلامية المعاصرة.

وقد درج جمع من الفقهاء المعاصرين على أنه حيثما تكون معاملة من 

فيها  الفقهية، ولم تجر  الكتب  أمّهات  تبُحث في  - ولم  الحديثة  المعاملات 

فإنهم  سنةّ-  أو  كتاب  من  صريح  نصّ  فيها  يرد  ولم  سابقة،  اجتهادات 

يلجؤون إلى الأدلة التبعية، إما إلى القياس وإما إلى الاستحسان، وإما إلى باب 

الاستصلاح أو المصلحة المرسلة ونحوها من الأدلة.  

والذي نؤكّده في هذا المقام: أننا يمكن أن ننطلق من قواعد فقهية اجتهادية 

استيعاب  أجل  من  الإسلامي،  والاقتصاد  المالية  الدراسات  أهمية  لتأكيد 

مستجدّاتها ونوازلها في كل عصر.



- 67 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والمستقبلية،  المعاصرة  المالية  النوازل  متسّعًا لاستيعاب  الإسلام  في  إن 

ويمكن تخريج هذا الأمر على قاعدة )المصالح المرسلة( وغيرها من القواعد 

التشريعية، ووجه المصلحة في استيعاب هذا الأمر هو من أجل تشجيع البحث 

والاختراع والإبـداع، وعدم الوقوف عند ما قام به السابقون، كي يعلم من 

يبذل جهده في الاختراع والاجتهاد والبحث في القضايا المستجدة، أنه مأجور 

على إبداعه واجتهاده؛ كي يدفع الضرر عن المكلّفين؛ لأن هذه القاعدة تقيد 

وفقًا  المتاحة،  والإمكانيات  الوسائل  بكل  وقوعه  قبل  الضرر  دفع  وجوب 

لقاعدة المصالح المرسلة والسياسة الشرعية))). 

إن عقد التأمين يعُدُّ بصورته المعاصرة من العقود المستحدثة التي لـم 

في  ذلك سبباً  كان  وقـد  الأولى،  الإسلامي  الفقه  لها وجود في عصور  يكن 

عصرنا  في  الشريعة  علماء  منظور  من  العقد  هذا  تكييف  حول  الاختلاف 

الحديث، فتعددت بذلك آراءهم واختلفت وجهات نظرهم فيه، إلا أن هذا لا 

يمنع من تعرّف حُكمه وموقف الشريعة منه، وكيف نظرت إليه الاجتهادات 

المعاصرة فردية كانت أم جماعية.

وفي بداية الأمر - وقبل الغوص في جوانب الموضوع-، وجبَ بسطُ الكلام 

والاصطلاح،  اللّـغة  أهل  عند  تعريفه  من حيث  المركّب  المفهوم  هذا  حول 

ع والواقع؛ وهذا – مما لا شك فيه – من  ليتضّح بذلك لنا تأصيله في الّرش

صميم الدراسة ومحلّ مَربط الفرس.

المعاصر:  الاجتهاد  في  وأثره  الفقهي  التقعيد  سعيدي،  يحيى  الاتجاه:  هذا  في  انظر  للتوسع  	(((

المعاملات المالية والمسائل الطبية المعاصرة أنموذجًا، 2010م.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 68 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

المطلب الأول:  مفهوم العقد في اللغة:

)عَقَدَ(،  والدال  والقاف  العين  مادته:  ثلاثي،  فعل  مصدر  لغةً:  العقد 

الحَلّ، ويطُلق على معانٍ كثيرةٍ، يجمعها كلها معنى الربط والشدّ  نقيض 

وعقد  عقدًا،  يعقِده  وعقَدهُ  معقود،  فهو  الـحبلَ  عقدتُ  فيقال:  والتوثيق، 

الحبل والبيع والعهد، ربطَه وشَـده)))، ومنه عقدة النكاح، قال ابن فارس))): 

»العين والقاف والدال أصل واحد يدل على شدٍّ وشِدّةِ وُثوقٍ، وإليه ترجعُ 

فروعُ البابِ كلها، من ذلك: عَقْد البِناء، والجمع أعقاد وعُقود، وعَقَدتُ الحبلَ 

أعقِده عَقْدًا وقد انعقد؛ وتلك هي العُقْدة، وعاقَدته مثل عاهدته، وهو العَقْد 

والجمع عُقود. قال ـ: ثن ڑ کثم ]المائدة: 1[. 

والذي صّرح به أئمة الاشتقاق: أن أصل العقد نقيض الحل...، ثم استعُمل في 

أنواع العقود من البيوعات وغيرها، ثم استعمل في التصميم والاعتقاد الجازم«))).

بين  للربط  وُضِع  اللغة  في  العقد  إن  القول:  يمكن  سبق  ما  خلال  من 

شيئين، وأنه بهذا المعنى يسُتعمل في المعاني والأجسام)))، ولذا يطُلق على 

انظر: ابن منظور، لسان العرب، باب الدال، فصل العين، ج 3 ص 296. 	(((

لـُغوي، محدّث، نزيل همذان، وصاحب كتاب: “المجُمَل« ومصنفات ورسائل أخرى، أشهرها  	(((

معجمه »مقاييس اللغة«.. كان رأسًا في الأدب، بصيراً بفقه مالك، مناظرًا متكلمًا على طريقة أهل 

الحق، ومذهبه في النحو على طريقة الكوفيين، جمع إتقان العلم إلى ظرف أهل الكتابة والشعر... 

توفي بالـرّي عام )395هـ(، وإليه نسبته. 

بيروت،  الرسالة،  مؤسسة  النبلاء،  أعلام  سَري  الذهبي،  أحمد  بن  محمد  ترجمته:  في  انظر  	

1422هـ/2001م، الطبقة الثانية والعشرون، 103/17 وما بعدها، والزّركِلي، الأعـلام، دار 

العلم للـملايين، بيروت، ط. الخامسة عشرة، 2002م، 193/1.

تاج العروس، 426/2.  	(((

انظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر بالقاهرة، مطبعة  	(((

الكتب المصرية، ط. الثالثة، 1387هـ/1967م، 32/6، ومحمد يوسف موسى، الأموال ونظرية 

العقد في الفقه الإسلامي، دار الفكر العربي، بيروت، ط. 1987م، ص 251.



- 69 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الربط الـحّيس أسـاسًا، كما يـَصدُق على الربـط الـمعنوي بين كلامين أو 

متعاهدين...

المطلب الثاني: مفهوم العقد في الاصطلاح الـفقهي:

بمعناه  يرتبط  اصطلاحاتهم  في  العقد  أن  يجد  الفقهاء  لكلام  المتتبع 

اللغوي، ولهم في تعريفه اصطلاحان مشهوران: عام وخاص.

• التعريف العام: 	

ويدلُّ على أن العقد هو: »ما يعقده العاقد على أمر يفعله هو، أو يعقد على 

غيره فعله على وجه إلزامه إياه«)))، ولا يشترط وَفْـق هذا التعريف وجود 

طرفين في العقد، فيصدق على كل ما ألزم به الشخص نفسه ولو من غير 

وجود طرف آخر تؤثر إرادته في العقد، كما هو الحال في العتق والطلاق 

ونحوهما. 

وا قوله -تعالى-: ثنژ  وهذا الإطلاق هو الذي سار عليه عامة من فّرس

ژ ڑ ڑ کثم ]المائدة: 1[، وقد بّني القرافي أن العقد هو: »كل 
تصّرف ينشأ عنه حكم شرعي«))). 

فالعقد وَفق هذا التعريف يطُلق على كل ما ألزم به الإنسان نفسه بإرادته 

المنفردة من الطاعات نحو ربّه من صوم وحج واعتكاف، وكذا ما ألزم به 

نفسه من عهد أو نذر أو يمين ونحوها، كما يطلق على ما ألزم به نفسه نحو 

الأوقاف  مطبعة  القرآن،  أحكام  كتابه:  في  الجصّاص،  الرازي  علي  بن  أحمد  بكر  أبو  ذكره  	(((

الإسلامية في دار الخلافة العلية، ط. 1335هـ، 194/2، وذلك في أثناء تفسير قوله -تعالى-: 

ثنژ ژ ڑ ڑ کثم ]المائدة: 1[.
انظر: الفروق، ج 2 ص 13. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 70 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

الآخرين - بإرادتين- من عقود مختلفة، كالبيع والإجارة والشركة والرهن... 

ونحوها؛ لأنه في كل ذلك قد ألزم نفسه تمام الوفاء به))).

فقهاء  باقي  جانب  إلى   – المالكية  فقهاء  أن  الوفيرة  النصوص  وتدلّنا 

المذاهب- قالوا بلزوم وفاء الواعد بوعده، إذا كان الوعـد مبنيًّا علـى سـبب، 

وشرع الموعود في الدخول في هذا السبب فعل))).

التعريف الخاص: 

الإيجاب  »ارتباط  بأنه:  الخاص  بإطلاقه  العقد  الفقهاء  جمهور  عرّف 

بالـقَبول على وجه يظهر أثره في المحلّ« ))). 

فالعقد وَفق هذا التعريف، لا بد فيه من وجود رابطة حكمية تجمع بين 

الإيجاب والقبول، يرتبّ الشارع عليها حكمًا شرعيًّا، أي: أثرًا شرعيًّا، كتملّك 

المستأجر للمنفعة مقابل ما دفعه في عقد الإيجار مثل))). فالإيجاب والقبول 

بدون هذه الرابطة الحكمية التي تجمع بينهما لا يسمى عقدًا))).

الثالثة، بدون  الكتب المصرية، ط.  القرآن، مطبعة دار  الجامع لأحكام  القرطبي  انظر: الإمام  	(((

تاريخ، 32/6، عند تفسيره لآية العقود الواردة في سورة المائدة.

انظر: القرافي، الفروق، 431/3-432، عدنان خالد تركماني، ضوابط العقد في الفقه الإسلامي،  	(((

مكتبة دار المطبوعات الحديثة, 1992، ص 23 – 24.

انظر مثلًا: البابرتي بهامش شرح فتح القدير، لابن الهمام، دار إحياء التراث العربي، بيروت،  	(((

بدون تاريخ، 456/5، وحاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ط. الحلبي، 5/3، والشرقاوي على 

التحرير، للأنصاري، ط. الحلبي، 4/2، والفتاوى الكبرى، لابن تيمية، ط. دار المعرفة للطباعة 

والنشر، بيروت، ]د.ت[، 406/3، ومرشد الحيران إلى معرفة أحوال الإنسان، محمد قدري باشا، 

المادة )262(، ص49، والمادة 103 من مجلة الأحكام العدلية.

الفقه  الشرط في  القدير، مرجع سابق، 456/5، ونظرية  فتح  بهامش شرح  البابرتي  انظر:  	(((

الإسلامي، حسن الشاذلي، ط. دار الاتحاد العربي للطباعة، مصر، ص 43.

وتحقيقًا لهذا المقصد، نجد الفقهاء قد أطلقوا على الربط الحاصل بين الإيجاب والقبول اسم = 	(((



- 71 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وكذلك فإن كل ما يصدر من الشخص من تصرفات - بإرادة منفردة-، 

كالنذر واليمين والطاعات المختلفة، تسمى عقدًا وفق هذا التعريف؛ لعدم 

وجود الإيجاب والقبول والرابطة الحكمية التي تجمع بينهما))).

والتعريف الخاص للعقد هو المقصود في هذا البحث، باعتبار أن العقد 

التكافلي أو الكفالة - التي يتناول هذا البحث الاختلاف بين العاقدين فيها - 

من العقود التي لا تتم إلا بوجود إرادتين.

ونحن نعني بالعقد في هذا البحث: ما ذكره الفقهاء، وهو المتبادر من إطلاق 

كلمة »عقْد« في معناه الخاص، وهو منصوص على تعريفه في مجلة الأحكام 

العدلية كونه: »ارتباط إيجاب بقبول على وجه مشروع يثبت أثــرُه في محلّه«))).

المطلب الثالث: مفهوم التأمين:

والـصّعبة  المتشعّبة  المباحث  أو  الموضوعات  من  التأمين  موضوع  إنّ 

ورسائل  مستقلة،  معمّقة  دراسات  له  تخصص  أن  يجدر  التي  المداخل، 

»الانعقاد«. راجع: تعريف البابرتي بهامش شرح فتح القدير، المرجع السابق، وشرح المرغيناني  	=

له أيضًا في: الكفاية بهامش فتح القدير، المرجع السابق.

انظر: فتح الله أكثم تفاحة‎، نظرية الرجوع في العقود والتصرفات في الفقه الإسلامي، الجنادرية  	(((

للنشر والتوزيع، عمّان – الأردن، ط. الأولى، 2011م، ص 16. 

ص 29، وقد عرّفه السنهوري بقوله: »توافق إرادتين على إحداث أثر قانوني، سواء كان ذلـك الأثر هو  	(((

إنشاء التزام، أو نقله، أو إنهاؤه«. اهـ. انظر: نظرية العقد، مكتبة الحلبي الحقوقية، ط. الأولى، بدون 

تاريخ، 81/1، وهناك تعريفات أخرى لا تخرج عما ذكرنا. انظر: الجرجاني، التعريفات، ص 196.

وهي تتضمّن ما يسميه جمهور أهل العلم أركان العقد وتتحدد في: العاقدين )البائع والمشتري(،  	

والصيغة، والمعقود عليه أو محلّ العقد )المبيع والثمن(.. أما عند الحنفية: فركن العقد ليس 

سوى الصيغة فقط، أما العاقدان والمحل: فهي لوازم وجود الصيغة وليست من الأركان في شيء؛ 

لأن ما عدا الصيغة ليس جزءًا من حقيقة البيع وإن كان يتوقف على وجوده. انظر: مصطفى 

الزرقا، المدخل الفقهي العام، 312/1. 	



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 72 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

جامعية رصينة، تستوعب نواحيه ومشاربه المتعددة.

التأمين،  عقد  ماهية  في  والخوض  الموضوع  صلب  في  الدخول  وقبل 

وجب علينا - تماشياً مع المنهج العلمي الذي رسمناه في خطة البحث- أن 

نعُرّف ماذا يعني مصطلح التأمين في اللغة والاصطلاح، وبيان نشأته وأهم 

خصائصه ومميزاته، حتى نكون على بصيرة مما نحن في صدد الحكم عليه 

والبحث فيه، وإليكم بيان ذلك.

أ- التأمین في  اللغة: 

الكلمة  تأميناً، ومادّة هذه  ـنُ  يؤُمِّ أمّـنَ  ــنَ(، يقال:  )أمَّ لفعل  مصدر 

)وهي الهمزة والميم والنون())).

وتأتي بمعنی الأمانة والأمَنةَُ: ضد الخيانة، وقد أمَِنهَ، )کسَمِعه(، وأمّنهُ 

انٌ، )كَـرُمّان(:  تأمیناً، وائتمََنهَُ واستأمنه، وقد أمَُنَ )ككَـرُم(، فهو أمين وأمَُّ

مأمون به ثقة))).

استأمن إليه: دخل في أمانِـه، وقد أمّنه وآمَنه...  ومنه: ما جاء بمعنى 

أي:  يخَـفْ)))،  أمِـنَ... اطمأنَّ ولم  ليأمَـنَ على نفسه.  المستجيرُ  والأمِـنُ: 

التي  الأمانة  ومن  الخوف،  ضد  هو  الذي  الاطمئنان  من  وهو  خوفه.  زال 

نهُ تأميناً، وائتمنه واســتأمنه)))، وهو بمعنى:  هي ضد الخيانة، يقال: أمَّ

سـكن قلبه، وكذلك يستعمل مصطلح »الأمن« عند الخوف، ومن ذلك قوله 

حاح، دار الرسالة - الكويت، 1983، مادة )أ م ن(، ص 26. )))	 انظر: محمد الرازي، مختار الصِّ

)))	 انظر: الفیروز آبادي، القاموس المحيط، دار الحدیث – القاهرة، ص 74.

)))	 انظر: ابن منظور، لسان العرب، دار إحياء التراث العربي – بيروت، مادة )أمن(، 15/2.

)))	 مختار الصحاح، مادة )أ م ن(، ص 26, المنجد الأبـجدي، ص 223.



- 73 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

 ،]4 ]قريش:  ٿثم  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ   ثنٺ  -تعالى-: 

وكذلك قوله -تعالى-: ثنۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉثم ]البقرة: 125[. 

والأمَانُ والأمَنةُ بمعنى: وقد أمِنَ أمَاناً وأمََنةًَ بفتحتين؛ فهو آمِنٌ وآمَنهُ 

غيره من الأمْنِ والأمَانِ)))، وقد أمِنتُ فأنا أمن، وآمنت غيري من الأمن والأمان 

بتوفير  وسكونها  النفس  طمأنينة  منه:  والمقصود  الخوف)))،  ضد  والأمن 

أسباب الطمأنينة.

ن، مشتقٌّ من الاطمئنان الذي هو  ن يؤمَّ إذن التأمين في اللغة: مصدر أمَّ

ضد الخوف، أي: استبعاد الخوف وزرع الثقة أو الاطمئنان في القلب، وهو 

مشتقٌّ أيضًا من الأمانة التي هي ضد الخيانة.

ب- التأمين في الاصطلاح:

القانونية  الاقتصادية والنظرة  الفكرة  التأمين نظامًا مستمدًا من  يعدّ 

رها وأسسها وقواعدها لهذا النظّام، وكونه من العقود الذي  التي لها تصوُّ

تترتبّ عليه آثاره القانونية.

التي  الجوانب  لتعدُّد  نظرًا  التأمين)))،  بشأن  التعّريفات  تعدّدت  وقد 

يتضمّنها هذا العقد؛ بالإضافة إلى تعدُّد وظائفه؛ إذ إنه لا يقتصر فقط على 

)))	 مختار الصحاح، مادة )أمن(، 11/1.

)))	 لسان العرب، مادة )أمن(، 22/13.

)))	 اتفّقت جلُّ المصنفّات الاقتصادية على هذا الأمر، أي: أن مفهوم التأمين تخلّلته تعريفات كثيرة 

ومتنوّعة حسب نظرة كل مدرسة له. للتوسع راجع:

-	 Stein, O.: Le droit international des assurances, Recueil des cours, 1927, 

IV. Tome 19 de la collection,  p. 14 et suiv.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 74 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

وقوع الأضرار، وإنمّا يؤدّي وظائف أخرى...))).

ومن تعريفات عقد التأمين عند المعاصرين نورد بعضًا منها في الآتي: 

عرّفه علي أحمد شاكر))) بقوله: هو »وسيلة قانونية لتوفير الحماية  	.1

ضد الخسارة المالية في حالات كثيرة ومتنوعة«))).

أساس  على  يقوم  تعاقدي  »نظام  أنه:  أيضًا  تعريفه  في  قيل  ومما  	.2

المعاوضة، غايته: التعاون على ترميم أضرار الأخطار الطارئة بواسطة 

هيئات منظّمة تـُزاول عقوده بصورة فنيّة قائمة على أسس وقواعد 

إحصائية...«))).

عرّفه خبراء الاقتصاد بأنه: »عمل من أعمال التنظيم والإدارة«)))؛ وذلك  	.3

لأنه يقوم بتجميع أعداد كافية من الحالات المتشابهة، لتقليل درجة 

عدم التأكد إلى أي حد مرغوب فيه.

حميدة جميلة، الوجيز في عقد التأمين - دراسة على ضوء التشريع الجزائري الجديد للتأمينات،  	(((

دار الخلدونية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط. الأولى، 2012م، ص 9، 10 )بتصرف(.

جامعة  التجارة  بكلية  التأمين  بقسم  التدريس  هيئة  أعضاء  وأحد  الرياضيات،  أستاذ  هو:  	(((

القاهرة، نائب وزير الإسكان والمؤسس والرئيس لهيئة التمويل العقاري الأسبق. من مصنفاته: 

الإطار العلمي والعملي للـخطر والتأمين، التأمين أصوله العلمية وأسسه العملية ... توفي يوم 

الخميس 2016/1/14.  ‏

انظر: التأمين: أصوله العلمية وأسسه العملية، بدون بيانات، 1987، ص 941، وراجع أيضًا  	(((

في تعريفه: انظر: أحمد السعيد شرف الدين، عقود التأمين وعقود ضمان الاستثمار »واقعها 

الحالي وحكمها الشرعي«، دار النهضة العربية للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، جامعة عين 

شمس - مصر، ط. الأولى، 1986م، ص 12.

انظر: مصطفى الزرقا، نظام التأمين: حقيقته والرأي الشرعي فيه، ط. الرابعة، 1415هـ -  	(((

1994م، مؤسسة الرسالة - بيروت، ص 21.

انظر: عبدالرحمن عقيل الخطيب، التأمين وحفظ الحقوق، التعاونية للتأمين، الشركة الوطنية  	(((

للتأمين التعاوني، المملكة العربية السعودية، بدون بيانات، ص 4.



- 75 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أجل  من  والمكتتب  ـن  المؤمِّ بين  »اتفاق  بأنه:  المغربي  المنظم  عرّفه  	.4

تغطية خطر ما. ويحدد هذا الاتفاق الـتزامـاتهما الـمتبادلة«))). 

يلتزم  »عقد  بأنه:  مدني   )747( المادة  في  المصري  المنظم  وعرّفه  	.5

ـن له أو المستفيد الذي اشترط  الـمـؤَمّـنُ بمقتضاه أن يؤدّي إلى الـمـؤَمَّ

التأمين لصالحه مبلغًا من المال، أو إيـرادًا مرتبّاً، أو أي عِوَض مالي آخر 

ِ بالعقد نظير قسطٍ)))، أو أي  حالة وقوع الحادث أو تحقق الخطر المبّني

ن«))). ن له إلى المؤمِّ دفعة مـالية يؤدّيها الـمؤمَّ

فالمفهوم الـماثل في أذهان علماء القانون لنظام التأمين: عده بمثابة نظام 

على  وتوظيفها  والمصائب  الأخطار  أجزاء  تفتيت  إلى  يؤدّي  تضامنيّ  تعاونيّ 

بتاريخ: 2 رمضان 1423هـ )7  الرسمية، عدد 5054،  الجريدة  المغربية،  التأمينات  مدونة  	(((

نوفمبر 2002م(، ص 3106.

مقابل  التأمين  عقد  مكتتب  على  مستحق  »مبلَغ  هو:  التأمين  مقابل  أو  الرسم،  أو  القسط،  	(((

الرسمية، عدد  الجريدة  الجديدة،  المغربية  التأمينات  انظر: مدونة  ن«.  المؤمِّ ضمانات يمنحها 

5054، بتاريخ: 2 رمضان 1423هـ )7 نوفمبر 2002م(، ص 3106.

المنظم المصري، جمهورية مصر العربية، القانون المدني المصري )الجديد(، الفصل الثالث، 1-  	(((

اة: البيع - التأمين )الضمان(  أحكام عامة، المادة )747(، وانظر: محمد حسن قاسم، العُقود الُمسمَّ

- الإيجار، دراسة مُقارنة، منشورات الحلبي الحُقوقيَّة، بيروت - لبُنان، ط. الأولى، 2007م، ص 

463 – 464، وانظر أيضًا: عبدالرزاق السنهوري، الـوسيط، مج 2 ج 7 ص 1095.

وللإشارة، فقد تم إلغاء القانون المدني المعمول به أمام المحاكم الوطنية والصادر في: 28 أكتوبر  	

 ،1875 يونيو   28 في:  والصادر  المختلطة  المحاكم  أمام  به  المعمول  المدني  والقانون   ،1883

واستعاض بالقانون المدني المرافق لهذا القانون. انظر: المادة الأولى من القانون المدني الجديد.

نظام  نحو  الجمـال،  غريـب   ،39 ص  وأحكامه،  التأمين  إبراهيم،  بن  سليمان  أيضًا:  راجع  	

تأميني إسلامي، ص 8، عبدالسميع المصري، التأمين الإسلامي بين النظرية والتطبيق، ص7، 

محمد زكي، نظرية التأمين فـي الفقه الإسلامي، ص13، أحمد ملحم، التأمين الإسلامي، ص 

20، أبحاث هيئة كبـار العلماء بالمملكة العربية السعودية، م 36/4، شوكت عليان، التأمين في 

الشريعة والقانون، ص17.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 76 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

مجموع المستأمنين عن طريق التعويض الذي يدفع للمصاب من المال المجموع 

من حصيلة أقساطهم بدلًا من أن يبقى الضرر على عاتق المصاب وحده))).

ويمكن إجمال تعريفات الـتأمين في تعريف شامل جاء ذِكره في عدّة 

 Joseph )مصادر وتمّ الإجماع حوله، وهو تعريف الباحث الفرنسي )هيمار

ن له،  »عمليَّة يحصلُ فيها أحد الطرفين، وهو الُمؤمَّ Hémard الذي جعله: 

ٍ عند تحقق  نظير قسطٍ يدفعهُ على تعهّد الطرف الآخر وهو الُمؤمّن، بأداءٍ مُعَّني

دٍ بِمُقتضاه يدفعُ هذا  ن، تعهُّ الخطر الُمتفق عليه من الطرف الآخر، وهو الُمؤمِّ

ن على عاتقه مجموعة من الأخطار،  أداءً مُعيناً، وذلك بأن يأخذ الُمؤمَّ الأخير 

ة طبقًا لِقوانين الإحصاء«))). ويؤيِّد غالبيَّة الباحثين في  ويجُري بينها الُمقاصَّ

الدُول ذات النظام القانوني اللاتيني )الفرنسي( هذا التعريف.

هيئات  تزاولها  فنية  عملية  التأمين  كون  أهمية  يؤكد  تعريف  وهو 

المتشابهة)))،  الأخطار  من  عدد ممكن  أكبر  تجميع  منظمة، وعلى ضرورة 

وقد حظي بتأييد القانون؛ بالنظر إلى أنه ينطبق على نوعي التأمين )التأمين 

على الأشخاص والتأمين على الأضرار(، وأنه حلّل التأمين إلى عناصره الفنية 

عبدالحق حميش، الحسين شواط‎، فقه العقود المالية، دار الكتاب الثقافي – إربـد – الأردن، ط.  	(((

الأولى، 1438هـ - 2012م، ص 125.

ورد في النص الأصلي الذي قدّمه الفرنسي  Hémard فيما يخص التعريف القانوني للـتأمين ما يلي:  	(((
«l’assurance est une opération par laquelle une partie, l’assuré, se fait promettre, moyennant 
une rémunération (la prime ou cotisation), pour lui ou pour un tiers en cas de réalisation d’un 
risque, une prestation par une autre partie, l’assureur, qui prenant en charge un ensemble de 
risques, les compense conformément aux lois de la statistique». 

-	 Joseph Hémard, Théorie et pratique des assurances terrestres, Paris, 1. impr. Contant-
Laguerre, 1924,II, 1925, et Alfred Manes, Versicherungswesen,4e edit., Leipzig et Ber�

lin, 1924, p. 73 et suiv.
- Jérôme Yeatman, Manuel international de l’assurance, édition: Economica, 1998. P. 1.

أحمد شرف الدين، أحكام عقد التأمين، توزيع: دار الكتاب الحديث، ط. الثالثة، 1991، ص 15.  	(((



- 77 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والقانونية مبرزًا كيفية نشوء العلاقة القانونية وشروطها ووضع أسس هذه 

العملية التي تركّز على تنظيم التعّاون بين مجموعة من الأفراد، في مواجهة 

أخطار محتملة الوقوع بإجراء المقاصّة بينها، تبعًا لقوانين الإحصاء.

فالتأمین إذن نظام تعاقديّ یقوم على أساس المعاوضـة، غایته التعّاون 

على ترمیم أضرار الأخطار الطارئة، بواسطة هیئات منظمة تزاول عقوده 

بصورة فنیة قائمة على أسس وقواعد إحصائیة، وهذا هو المسمّى بالتأمین 

التجاري أو التأمین بقسم ثابت، وهو المراد عادة عند إطلاق كلمة التأمین))).

مَان  وهذا يتحصّل لنا في النهاية: أن عقد التأمين أو نِظَام التأمين أو الضَّ

هو وسيلةٌ لِمُواجهة الأخطار التي يتعرَّض لها الإنسان في كيانه أو أمواله في 

أثناء فترة حياته في سبيل التخفيف من وطأتها. 

فهذه هي فكرة التأمين من الناحية النظرية، بغضّ النظر عن الوسائل 

العملية والطّرق المتبّعة لتحقيق هذه الفكرة؛ لأن عقد التأمين الذي تبُرمه 

ن له ليس المقصود به التعاون وتخفيف الأضرار  شركات التأمين مع المؤمَّ

عن المصاب، وإنما غايته الحصول على أكبر قدر من الأرباح والمكاسب))). 

وعليه، فالتأمين في مفهومه القانونيّ ما هو إلا عملية بها يحصل شخص 

ن مبلغًا  ن له، على تعاهد لصالحه أو لصالح غيره، بدفع المؤمِّ يسمى المؤمَّ

ماليًّا في حالة تحقّق الكارثة أو الخطر.

2006م،  الثالثة،  ط.  دمشق،  الفكر-  دار  المعاصرة،  المالیة  المعاملات  الزحیلي،  وهبة  انظر:   	(((

ص270، مجموعة من العلماء، الفتاوى الشرعية في المسائل العصرية من فتاوى علماء البلد 

الحرام، إعداد: خـالد بن عبدالرحمن الـجريسي، ط. الأولى، 1420هـ - 1999م، ص 699.

عبدالحق حميش، الحسين شواط‎، مرجع سابق، ص 126. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 78 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

ومن ثم فهو يقوم أساسًا على فكرة التعاون؛ مما يؤدي إلى تخفيف عبء 

تحمّل الأخطار.

جـ- مفهوم التأمين عند الفقهاء: 

»كل ما شّرعه  أنه:  للتأمين  المفهوم الشرعيّ )الفقهي(  خير ما قيل في 

الله -تعالى- من الأحكام لمنع أسباب الأضرار الصحية والمالية، والوقاية منها، 

والتخفيف من آثارها بالوسائل الممكنة، والتعويض عنها من مال من ترتبّت 

ظل  في  ذلك  كل  عجزه،  عند  وغيره،  الزكاة  موارد  من  أو  الأصل،  وهو  عليه، 

للفرد  الكفاية  القائمين عليها، وتحقيق حدّ  شريعة الإسلام ودولته وكفاءة 

والأمة، وحسن تربيتهم«))).

الاصطلاحية  الناحية  من  التأمين  تعريف  في  المطابقة  مدى  ويظهر 

الوضعية والاصطلاح الشرعيّ.

ابتدعه  تعاقدي  »نظام  أنه:  بّني  الخفيف)))  عليّ  الأستاذ  تعريف  وفي 

التَّأمين الإسلامي، )أصله رسالة علمية لنيل درجة الماجستير  عبدالقادر جعفر جعفر، نظامُ  	(((

في الشريعة(، إشراف: الحسين بن محمد شواط، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ط. الأولى 

1427هـ - 2006م، ص 90، وانظر له أيضًا: التأمين التكافلي بين المستندات الشرعية والقيود 

القانونية، بحث ضمن ندوة »مؤسسات التأمين التكافلي والتأمين التقليدي بين الأسس النظرية 

الشراكة  ومختبر  التسيير  وعلوم  والتجارية  الاقتصادية  العلوم  كلية  التطبيقية«،  والتجربة 

والاستثمار في المؤسسات الصغيرة والمتوسطة في الفضاء الأورومغاربي، خلال الفترة 26-25 

أبريل 2001م، ص 3 - 4.

ق، وفقيهٌ متمكِّن، ومجتهد في القضايا المعاصرة،  د الخفيف، أصوليٌّ لغويّ محقِّ هو: علي محمَّ 	(((

خت عنده الملكة الفقهية، ودعا إلى تجديد الفقه الإسلامي قولًا  وصاحب لسانٍ بليغ، وقد ترسَّ

، وتأثر به وبفكره التَّشريعي عددٌ لا يحصى من التَّلاميذ. وعملًا

هداء بالمنوفية، حفظ القرآن الكريم.. ونال سنة 1915م  ولد سنة 1309هـ-1891م في قرية الشُّ 	

= التَّدريس  في  مرموقة  وظائف  عدَّة  وتولى  عي..  الَّرش القضاء  مدرسة  من  العالية  هادة  الشَّ



- 79 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

تصيب  التي  الزمنية  الأخطار  من  الناتج   – الـضرر  لتوزيع  الأموال  رجال 

الأموال بالإتلاف أو الفساد أو الضياع، أو تصيب الأجسام والأنفس بالنقص 

قسطًا  منهم  كل  يتحمّل  عديدين  أفراد  بين  بقسمته  وتجزئته  والأمراض- 

منه، وذلك عن طريق تقويمه، والتوصل بقيمته إلى ترميمه أو تخفيفه؛ وذلك 

بحمل قيمته ووضعها على أكبر عدد ممكن نتيجة لتعاقد تقوم على تنظيمه 

ومباشرته والإشراف عليه هيئات  لها الخبرة الفنية والدُّربة والتجربة القائمة 

على أسـس وقواعد إحصائية وتجريبية«))).

وفي ضوء ما تـقدّم، يمكن أن ندلي بدلـونا في تعريف الـتأمين بمعناه 

العام ومعناه الخاص.

القانون  مجلَّة  كثيرة  بحوثاً  نشر  بمصر..  الشرعية  بالمحاكم  عي  الَّرش والقضاء  الجامعي،  	=

يعة  والاقتصاد، وفي مجلَّة العلوم القانونية والاقتصادية، وجاءت أغلب بحوثه مقارنة بين الَّرش

عية، أحكام  الإسلامية والقانون الوضعي.. ومن أهم مؤلفاته المطبوعة: أحكام المعاملات الَّرش

كة والحقوق المتعلِّقة  يعة، الَّرت الوصية، أسباب اختلاف الفقهاء، التَّأمين وحكمه على هدي الَّرش

بها، وغيرها من المؤلفات النافعة.

توفي في القاهرة يوم 1978/7/11 بعد أن صلى المغرب والعشاء جمعَ تقديمٍ بسبب المرض  	

الذي نزل به...

انظر في ترجمته: مصطفى نجيب، موسوعة أعلام مصر في القرن العشرين، وكـالة الشرق الاوسط،  	

من  والنساء  الرجال  تراجم لأشهر  قاموس  الأعلام،  ذيل  الـعـلاونة،  أحمد  1996م، ص 339، 

العرب والمستعربين والمستشرقين، دار المنارة للنشر والتوزيع، جدّة، ط. الأولى، 1418هـ/1998م، 

الأولى  ط.  بيروت،   – دار صادر  المالح،  رياض  ومحمد  أبـاظة  لـنزار  الأعلام،  إتمام  ص 140، 

1999م، ص 189، إبراهيم مدكور، مـع الـخالدين، مجمع اللغة العربية 1981، ص 87 – 88، 

محمد مهدي علامّ، المجمعيون في خمسين عامًا، الهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية، 1986م، 

ص 204 – 205، كلمة محمد مصطفى الـقللي في حفل استقبال الشيخ علي الـخفيف بمجمع 

اللـغة العربية سنة 1969م، مجلة مجمع اللغة العربية بالقاهرة، 214/25.

مجلة الأزهر، عدد محرّم 1417هـ/ يونيو 1996م، 1417هـ، ص7، وللتوسع راجع: التَّأمين  	(((

يعة، للكاتب نفسه، وهو في الأصل بحث موسع شارك به في المؤتمر الثاني  وحكمه على هدي الَّرش

لمجمع البحوث الإسلامية بالأزهر، الذي انعقد بالقاهرة في )محرّم 1385هـ/ مايو 1965(م. 



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 80 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

فالـتأمين في معناه الـعام: هو »الأمـن من الـخوف«؛ لأن الشخص الذي 

يـُهدّده خطر مـا يلجأ إلى غيره طلباً للـحماية، فإذا تـوفّر له ذلك فقد زال 

الخوف بتوفير الأمن.

أما في معناه الخاص فهو: »عـلاقة تـعاقدية تتم في ضوء أسـس فنية، 

ن  المؤمَّ الخطر  تحقق  عند  المستفيد  إلى  معين  بأداء  بموجبها  ن  الـمؤمِّ يلتزم 

ن له بدفع قسط دوري«. منه، نظير الـتزام الـمؤمَّ

- التعريف المختار: 

اجتماعي  نظام  إلاّ:  هو  ما  التأمين  أن  نرى  سالفًا،  ذكرنا  الذي  بعد 

لتخفيض الخطر المعرَّض له الفرد، عن طريق تجميع الأخطار المتشابهة 

عند جميع الأفراد, وتوزيع الأعباء المالية المترتبة على تحقق هذه الأخطار على 

جميع المشتركين المؤمّنين بنِسَب معيَّنة.

الـخامس المبحث 
مفهـوم التأمين التكـافلـيّ وسبب التسمية

بعد تقديمنا التعريف المناسب لمفهوم »التأمين« في اللغة والاصطلاح وعند 

الفقهاء، نتساءل: ما المقصود بالتأمين التكافلي بوصفه مصطلحًا مركباً؟ 

المطلب الأول:  مصطلح »تكـافـل« في اللغة: 

لفظ التكافل مشتقٌّ من مادة )كـفَـل(، وهي بمعنى: الإعالة والنصيب 

القرآن  آيات  من  العديد  في  اللفظ  هذا  مشتقات  وردت  كما  والضمان)))، 

مجمع اللغة العربية، المعجم الوجيز، القاهرة، 1993م، ص 537. 	(((



- 81 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الكريم، وهي تأتي على معاني متعددة، ومن أشهر معانيه وأكثرها شيوعًا 

التي وردت في القرآن ما يأتي: 

تأتي بمعنى: النصيب، وبمعنى: الضعف، وبمعنى: المثِل، قال:  ثنھ ھ  	ـ أ 

ھ ے ے  ۓ ۓ ڭ ڭ      ڭ ڭثم ]الحديد: 28[، قيل: 
معناه نصيبين، وقيل: ضعفين، وقيل: مثلين. 

ب ـ تأتي بمعنى: الحظ،  قال -سبحانه-: ثنئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ 

ئۈ ئۈ ئېئېثم ]الـنساء: 85[.
جـ ـ تأتي بمعنى: العائل، فالعرب تطلق الكافل على »العائل، كفله يكفله، 

وكفله إياه«، وفي التنزيل الـحكيم:  ثنئې ئېثم ]آل عمران: 37[.

د ـ  تأتي في القرآن الكريم بمعنى: الالتزام بالإعالة والحضانة والتربية)))، 

ې   ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ثن  وجل-:  -عز  قال 

هم يـَعولهُا ويضمن معيشتها )رزقها(،  ېثم ]آل عـمران: 44[، أي: أيّـُ
أو يلتزم بإعالتها وحضانتها وتربيتها))).

 كما وردت مشتقات هذا اللفظ في العديد من الأحاديث، ومن أهم معانيه في 

الحديث: هو تأكيد لمعنى الالتزام بالإعالة والحضانة والتربية، ومن قوله صلى الله عليه وسلم: )أنا 

وكافل اليتيم كهاتين في الجنة...()))، وضم الرسول صلى الله عليه وسلم أصبعيه السبابة والإبهام.

القرآن  في  الاجتماعي  التكافل  الروبي:  محمود  ربيع  إلى:  الرجوع  يمكن  التفصيل،  من  لمزيد  	(((

الكريم تحليل اقتصادي فقهي، مطبوعات مركز صالح كامل، جامعة الأزهر ـ القاهرة، ط. 

الأولى، 1419هـ/1998م، ص 8 وما بعدها.

انظر في هذه المعاني: ابن منظور، لسان العرب،11 /589. 	(((

رواه مسلم، صحيح مسلم بشرح النووي، المطبعة المصرية، 18/ 13، وعن مالك، عن صـفوان  	(((

بن سُلَيم، أنه بلغه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: )أنا وكافل اليتيم، له أو لغيره، في الجنة كهاتين إذا اتقّى(، =



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 82 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

أي:  والكافل،  أعاله،  وكفّله:  كفَله  أن:  يظهر  بيانه  تقدّم  ما  على  وبناءً 

العائل)))، أو هو: القائم بأمر اليتيم المربي له، سواء كان الكافل من ذوي 

ثنئې  أو أنسابه أو كان أجنبيًّا)))، وهذا ما بينّه قوله -تعالى-:  رحمه 

ل الله زكريا إياها، أي: ضمِنها إياه  ئېثم ]آل عمران: 37[، والمعنى: أي كفَّ
حتى تكفّل بحضانتها))).

إذن نخلص مما سبق إلى القول بأن سمات لفظ »التكافل« في اللغة والقرآن 

والسنة تتمثل في: كافل ومكفول وحاجات الكافل للمكفول، وتحقيق هذه 

الحاجات هو: التزام على الكافل تجاه المكفول.

والذي لا يفوتنا أن نؤكّده في هذا المقام فيما يتعلّق بهذا المفهوم: أن مفهوم 

التكافل - بصفة عامة - يختلف في الإسلام عن مفهومه في النظم الأخرى، 

فحينما يتحدث عُلماء الاجتماع عن مفهوم »التكافل« يقصدُون به: التكّافل 

لا  ولكنه  خاطًئا،  مفهومًا  ليس  وهذا  الُمجتمع،  أفراد  بين  يربط  الذي  المادي 

وأشار بأصُبعيه الوسطى والتي تلي الإبهَْام. قال الـزُّرقاني: »ولمالك فيه إسناد آخر، أخرجه مسلم  	=

زيد  بن  ثور  عنه عن  واليتيم )42( من »صحيحه«  الأرملة والمسكين  إلى  الإحسان  باب  »الزهد«،  في 

الديلي..«. انظر: شرح الزرقاني، 337/4.

وأخرجه أيضًا البخاري في »صحيحه« بسند آخر عن سهل بن سعد عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: )أنا  	

وكافل اليتيم في الجنة هكذا(، وأشار بأصبعيه السبابة والوسطى. انظر: كتاب الأدب، باب فضل 

من يعول يتيمًا، )6005(.

انظر تخريج الحديث في: أوجز المسالك إلى موطأ مالك، لمحمد زكريا الكاندهلوي المدني )ت.  	

 - فور  مظفر  الإسلامية،  والدراسات  للبحوث  الندوي  الحسن  أبي  الشيخ  مركز  1402(هـ، 

أعظم جراه يوبي )الهند(، الناشر: دار القلم، دمشق – سوريا، ط. الأولى )محققة ومنقّحة(، 

ـعَر )1( باب، ح )1707(، 33-31/17. 1424هـ/2003م، كتاب الشَّ

الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة )كفل(، ج 4 ص 46.      	(((

ابن منظور، لسان العرب، مادة )كفل(، ج 11 ص 125. 	(((

محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، تاج العروس، مادة )كفل(، 334/30. 	(((



- 83 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

يعُّرب عن حقيقة مفهوم التكافل تعبيراً كاملًا ودقيقًا، وحينما يتكلم الإسلام 

عن مفهوم التكافل )الاجتماعي( وغيره يقصد به التكافل في جميع مجالاته 

المادية والمعنوية))).

ا مبادئ التعاون والتأمين  فالركيزة الأساسية لمفهوم التكافل تشبه جـدًّ

المتبادل، إلى حد أن نظام التأمين المتبادل والمتعاون والمستثمر في منتجات 

تخضع لمبادئ الإسلام يعُد نظامًا مقبولًا في التشريع الإسلاميّ.

المطلب الثاني: مفهوم التأّمين التعّاوني/ التكّافلي، باعتباره مُركّباً إضافيًّا:

• سبب التسمية:	

أو  التكافلي  أو  التعاوني  بالتأمين  الإسلامي  التأمين  تسمية  سبب 

»تـكافـل«، وذلك تمييزًا له عن بقية أنواع التأمين المتداولة تقليديًّا في السوق 

الرسالة  مؤسسة  الإسلامي،  الاقتصادي  التشريع  في  الجماعي  الاتجاه  النبهان،  فاروق  محمد  	(((

للطباعة والنشر والتوزيع، دار الفرقان للنشر والتوزيع, ط. الأولى، 1985م، ص 324.

ضـوء  في  الاجـتماعي  الـتكافل  القرضاوي،  يوسف  أيضًا:  راجع  الموضوع  في  أكثر  وللتوسع  	

القاهرة، ط. الأولى، 1420هـ - 2009م، ص 7 – 63،  الـشريعة الإسلامية، مكتبة وهـبة، 

عبدالعال أحمد عبدالعال، التكافل الاجتماعي في الإسلام، الشركة العربية للنشر والتوزيع، ط. 

الأولى, 1997، ص 20- 240، مصطفى السباعي، التكافل الاجتماعي في الإسلام، دار الوراق 

للنشر والتوزيع، ط. الأولى، 1998م، ص 10- 470، سلطان بن عَوض مطلق الجعيد، التكافل 

الاجتماعي في ضوء التربية الإسلامية، إشراف: د. نايف بن حامد الشريف، بحث لنيل درجة 

الماجستير في التربية الإسلامية المقارنة، جامعة أم القرى، كلية التربية، قسم التربية الإسلامية 

والمقارنة، الموسم الجامعي: 1430/1429هـ، ص 15- 128، عبدالله ناصح علوان، التكافل 

الاجتماعي في الإسلام، دار السلام، القاهرة، ط. الأولى 1983م، فرحات عويس سيد عبدالعال، 

التكافل الاجتماعي في الشريعة الإسلامية ومدى تأثيره في قوانين التأمين الاجتماعي في مصر، 

جامعة الإسكندرية - كلية الآداب, 2002، ص 15- 451، أشرف أبو العزم العماوي، الجوانب 

المالية للتكافل الاجتماعي في ضوء الفكر والتطبيق الإسلامي، مؤتمر »التأمينات الاجتماعية بين 

الواقع والمأمول«، جامعة الأزهر، مركز صالح عبدالله كامل للاقتصاد الإسلامي، في الفترة من: 

13-15 أكتوبر 2002م، ص 3 وما يليها.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 84 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

الصناعية  بالتطورات  العهد  حديث  مالي  نظام  أنه  وبفرض  الاقتصادي. 

والاقتصادية يمكن القول في تعريفه: 

- إنه »أداة اجتماعية يمكن بواسطتها تحويل عبء الخطر من الشخص 

المعرّض له إلى شخص أو هيئة راغبة في تحمّله«))).  

تأمين  »هو  المعاصرين:  عند  التكافلي  التبادليّ  التأمين  تعريفات  ومن 

ن له،  ن والمؤَمَّ تقوم به شركة تعاونية يجمع كل عضو فيها بين صفة المؤَمِّ

ويدفع كل مشترك مبلغًا من المال كل عام، قد يختلف من عام إلى آخر، تبعًا 

لحاجة الشركة إلى الأموال التي تلزم لتعويض الخطر طول العام، ولا يسعى أي 

شريك من الشركاء إلى جـرِّ مَغنمٍ من اشتراكه؛ لأن مقصد الجميع هو تعويض 

الخسارة التي تلحق بأي منهم دون نظر إلى مكسب مادي«))).

ومن تعريفاته أيضًا: »هو عقد تبرع يقُصَدُ به أصالة التعاون على تفتيت 

الأخطار، والاشتراك في تحمّل المسؤولية عند نزول الكوارث؛ وذلك عن طريق 

إسهام أشخاص بمبالغ نقدية تخُصّص لتعويض من يصيبه الضرر«))).

محمد محمود الـكاشف، سعد السعيد عبدالرازق، المبادئ النظرية والعملية للخطر والتأمين،  	(((

دار القلم للنشر والتوزيع - دمشق، سورية، ط. الأولى 1989م، ص 97، وانظر أيضًا: محمد 

محمود الكاشف، أصول الخطر والتأمين، دار النهضة العربية، ط. الأولى 1982م.

علماء  سلسلة  المجدد،  والمصلح  الفليسوف  الفقيه  موسى  يوسف  محمد  الدسوقي،  محمد  	(((

ومفكّرون معاصرون رقم )21(، دار القلم، دمشق، ط. الأولى، 1424هـ - 2003م، ص 81 – 

52 )الـهامش رقم: 3(، وراجع: محمد يوسف موسى، التأمين وموقف الشريعة الإسلامية منه، 

ط. المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية – القاهرة، ص 18.

عثمان بابكر أحمد، قطاع التأمين في السودان: تقويم تجربة التحول من نظام التأمين التقليدي إلى التأمين  	(((

الإسلامي، البنك الإسلامي للتنمية، المعهد الإسلامي للبحوث والتدريب, جدة- المملكة العربية السعودية، 

بحث رقم )64(، ط. الأولى، 1997م، ص 91، وانظر في نفس السياق: أحمد شرف الدين، أحكام التأمين، 

دراسة في القانون والقضاء المقارنين، مطبعة نادي القضاة - القاهرة، ط. الثالثة، 1991م، ص 12. 



- 85 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ومن تعريفات التأمين الإسلامي أنه: »اتفاق أشخاص يتعرّضون لأخطار 

معينة على تـلافي الأضرار الناشئة عن هذه الأخطار؛ وذلك بدفع اشتراكات على 

أساس الالتزام بالتبرع«))).

ومن خلال البحث والتقصّي يمكن تعريف التأمين التكافلي بأنه: »اتفاق 

بين شركة التأمين الإسلامي باعتبارها ممثلة لهيئة المشتركين )حساب التأمين 

قانوني(  أو  التأمين )شخص طبيعي  في  الراغبين  التأمين(، وبين  أو صندوق 

على قبوله عضوًا في هيئة المشتركين والتزامه بدفع مبلغ معلوم )القسط( على 

سبيل التبرع به وبعوائده لصالح حساب التأمين على أن يدفع له عند وقوع 

الخطر طبقًا لوثيقة التأمين والأسس الفنية))) والنظام الأساسي للشركة«))).

• التعريف الرّاجــح:	

من خلال ما سبق بيانه وتوضيحه، فالذي يظهر لنا أن التأمين الذي 

غ	ريب الجمال، التأمين التجاري والبديل الإسلامي، دار الاعتصام - القاهرة، ط. الأولى1977م،  (((

ص 203، وانظر لنفس للكاتب نفسه أيضًا: مشروع بديل إسلامي للتطبيق المعاصر للتأمين.

الأسس الفنية: لكي يكون التأمين في منأى عن المقامرة والرهان وشبهة عدم المشروعية، يجب أن  	(((

ن لهم على  يقوم بناء على دراسات إحصائية ورياضية، وعلى فكرة التعاون الافتراضي بين المؤمَّ

ن منه لأحدهم. انظر: هارون  تحمّل كل منهم حصّة في الأثر المالي المترتبّ على تحقق الخطر المؤمَّ

نصر جمعة‎، المبادئ العامة للتأمين، ط. الأولى، 2014م، دار أمجد للنشر والتوزيع، عمّان – 

الأردن، ص 22. 

وضوابطه  ماهيته  التعاوني  التأمين  داغي،  القُرّه  الدين  محيي  علي  المعنى:  هذا  في  انظر  	(((

ومعوقاته: دراسة فقهية اقتصادية، بحث محكّم مقدّم إلى ملتقى »التأمين التعاوني« بالرياض، 

رابطة العالم الإسلامي - الهيئة الإسلامية العالمية للاقتصاد والتمويل والمعهد الإسلامي للبحوث 

والتدريب، الثلاثاء 23 محرّم 1430هـ/ 20 يناير 2009م - الخميس 25 محرم 1430هـ 

- 22 يناير 2009م، ص 11-12، وانظر له أيضًا: التأمين الإسلامي: دراسة فقهية تأصيلية 

مقارنة بالتأمين التجاري مع التطبيقات العملية، دار البشائر الإسلامية، بيروت - لبنان، ط. 

السادسة، 2005م، وحميدة جميلة، مرجع سابق، ص 20.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 86 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

أقصد بيانه في هذا البحث هو: ذلك الإجراء المالي الذي يتمُّ بناءً على عقد بين 

ن  طرفين، الأول: هو الجهة المؤمّنة)))، والثاني: هو الهيئة  أو الشخص المؤمَّ

عليه)))، ولا بد من أن يقوم الطرف الأخير بدفع قسط معين بصفة دورية 

نة أو شركة التأمين بدفع  وبنظام متفق عليه في مقابل أن تتكفّل الشركة المؤمِّ

ن عليه، أو بدفع مبلغ  تعويض عن الخسارة أو الضرر الذي يلحق بالمؤمَّ

معين بشروط متفق عليها بعد فترة معينة، كما هو الشأن بالنسبة للتأمين 

على الحياة))).

إلى  مبلغ  بدفع  يتعهّد  الذي  هو  أي:  التأمين،  هيئة  وهو  التأمين،  عقد  في  الأول  الطرف  وهو  	(((

ن فردًا أو جمعية تعاونية أو شركة  الطرف الثاني في حالة وقوع الخطر، ويمكن أن يكون المؤمِّ

مساهمة أو غير ذلك. انظر: غدير علي الصانع، العوامل المؤثرة في قيمة قسط التأمين الصحي 

الحصول على  الرياض، رسالة قدمت استكمالًا لمتطلبات  التعاوني، دراسة ميدانية في مدينة 

درجة الماجستير في الإدارة العامة بكلية العلوم الإدارية - جامعة الملك سعود، إشراف: خالد سعد 

بن سعيد، الفصل الدراسي الثاني 1424هـ/2003م، ص 8 .

وهو الطرف الثاني في عقد التأمين، والمستفيد من عقد التأمين في حالات كثيرة حيث يدفع المؤمن  	(((

مبلغ التأمين له في حالة وقوع الخطر. انظر: غدير علي الصانع، المرجع سابق، ص 8.

لم يرد تعريف محدّد ودقيق للتأمين على الحياة عند فقهاء الشريعة قديمًا، وقد حاول مفكرو  	(((

القانون - وخصوصًا القانون المدنيّ للدول- أن يقدّموا تعريفًا له، وهناك بعض التشريعات 

لأن  نظرًا  الحياة؛  التأمين على  فيها  بما  التأمين  أنواع  ينطبق على جميع  عامًا  تعريفًا  أوردت 

المجتمعات البشرية عرفت ظهوره مؤخّـرًا في القرن التاسع عشر، وصاحبه اعتراض كثير من 

الناس.

المعاملة المستجدة، وقد  الفقهاء المعاصرين هذه  أما عن موقف الشريعة: فقد بحث كثير من  	

على  »التأمين  موضوع  في  1993م  سنة  الكويتي  التأمين  لبيوت  الثالثة  الندوة  على  عُرضت 

الباحثون بدائل له، وتم توثيق هذا الأمر ضمن  الحياة«، وقدمت بشأنها بحوث علمية وقدّم 

أبحاث وقرارات وتوصيات أعمال الندوة.

وخلاصة ما قيل في الموضوع: إن التأمين على الحياة بصورته التقليدية القائمة على المعاوضة  	

ونحوها محظور شرعًا، بينما لا مانع من التأمين على الحياة إذا أقيم على أساس التأمين التعاوني 

التكافلي، وذلك من خلال التزام المتبّرع بأقساط غير مرتجعة وتنظيم تغطية الأخطار التي تقع 

=     	     						     على المشتركين.. 



- 87 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وهكذا يتبين أن التأمين في نهاية المطاف هو »الـتزام طرف لآخر بتعويض 

نقدي يدفعه له أو لمن يعينه عن تحقيق حادث احتمالي مبين في العقد، مقابل 

ما يدفعه له هذا الآخر من مبلغ نقدي، كقسط أو نحوه«))).

وعليه يمكننا أن نقول: إن المفهوم الشرعي للتأمين التكافلي هو: نظام 

متميز يهدف إلى تأمين الأنفس والأموال من كل الأضرار والمخاطر، ابتداءً 

بالوقاية وانتهاءً بالتعويض؛ وذلك كأن يساعد الفقير قبل أن يسوء حاله 

من الجوع فيمرض، وإذا مرض يعالج.. ومن ثم يكون هدفه هو المساعدة 

والتكافل والتعاون على تحقيق المنافع وتقليص المضار، وليس القصد الربح 

المادي المجرد فقط.

فالبديل الإسلامي اليوم: هو التأمين التعاوني، وفيه أيضًا جانب من المعاوضة »هِبة بعِوض«..  	=

وليس هناك محظور شرعي بخصوص هذه المواصفات، ولذلك فمجموع القرارات التي صدرت 

في المؤتمر الاقتصادي الإسلامي الأول المنعقد في مكة المكرّمة عام 1396هـ الذي حضره حوالي 

مع  المواصفات  بهذه  الإسلامي  التأمين  وأجازوا  التقليدي،  التأمين  حرَّموا  وعالم،  خبير  مئتي 

التدقيق في ضوابط التعامل به.

الحسين شواط، عبدالحق  التأمين،  الزرقا، نظام  أحمد  الموضوع راجع: مصطفى  للتوسع في  	

حميش، فقه العقود المالية، عيسى عبده، التأمين بين الحل والتحريم، سعدي أبو جيب، التأمين 

بين الحظر والإباحة، سعد الدين مسعد هلالي‎، الثلاثونات في القضايا الفقهية المعاصرة، ص 

السيد  1988م،  طبعة  الحياة،  على  التأمين  في  بحوث  التأمين:  في  دراسات  بعدها،  وما   183

عبدالمطلب عبده، التأمين على الحياة، دار الكتاب الجامعي للطباعة والنشر والتوزيع, 1989م، 

هدى محمد السيد بدوي، وثائق التأمين على الحياة أدوات استثمارية منافسة دراسة تحليلية 

طبعة 2006م،  )القاهرة(,  بنات   - التجارة  كلية  الفرديّ،  الاستثماريّ  القرار  اتخاذ  لترشيد 

غازي خالد عُرابي، أحكام التأمين، ص 30-31، كمال محمود جبرا، التأمين وإدارة الخطر، 

ص 35- 38، جمال الحكيم، عقود التأمين من الناحيتين التأمينية والقانونية, دار المعارف, 

1965م، المجلد الأول.

الأولى 1423هـ -  ابن حزم - بيروت، ط.  دار  التأمين وأحكامه،  ثنيان،  إبراهيم  سليمان بن  	(((

2003م، ص 40، كمال محمود جبراَ، مرجع سابق، ص 13.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 88 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

المبحث السادس
التأميــن أقســام 

للتأمين تقسيمات كثيرة وتصنيفات عـديدة لاعتبارات تدخل تحتها أنظار 

مختلفة، وعلى هذا الأساس صنفّه بعض العلماء إلى أربعة أقسام وفق الآتي: 

باعتبار طبيعة التأمین.

باعتبار محلّ العقد.

باعتبار غرض التأمین.

باعتبار المصلحة فيه))).

أكثر من  إلى  الآخـر  البعض  أنواع، وصنفّه  إلى ثلاثة   وصنفّه آخرون 

المفهوم؛  لهذا  قلّتها  أو  والتفريعات  التقسيمات  كثرة  هنا  يهمّنا  ولا  ذلك. 

فهذا التنوّع في التصّنيف يرجع إلى كثرة أنواعه ولاعتبارات عـديدة بسبب 

تقسيماته المتعددة وتفريعاته الكثيرة))).

البشائر  دار  تأصيلية،  فقهية  دراسة  الإسلامي  التأمين  داغي،  القره  الدين  انظر: علي محيي  	(((

الإسلامية -  بيروت - لبنان، ط. الثالثة، 1430هـ - 2009م، ص 26 وما بعدها.

للتفصيل في تقسيمات أنواع التأمين والاعتبارات التي ينبني عليها راجع: ياسمينـة إبراهيـم سالـم،  	(((

دور الكفاءة التشغيلية في تعزيز تنافسية شركات التأمين التكافلي، ص 48 – 54، خالد بن سعود 

للتمويل والاستثمار بالصكوك الإسلامية، رسالة علمية نشرت من  المبتكرة  العقود   ،‎الرشـود

الأسواق  لدراسة  سـابك  كرسي  في  العليا  الدراسات  طلاب  وأبحاث  رسائل  دعم  برنامج  قبل 

المالية الإسلامية، المشروع رقم )04-23، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ط. الأولى، 

1434هـ - 2013م، ص 451 – 452، حامد بن محمد حواري‎، لمن كان له عقل فليتدبر هذه 

البحوث الإسلامية، ط. الأولى، 2016م، دار الضياء للنشر والتوزيع – الكويت، ص 169 – 173 

وما بعدها، علي محيي الدين القره داغي، التأمين الإسلامي دراسة فقهية تأصيلية، دار البشائر 

الإسلامية، ط. الثالثة، 2009م، ص 26 وما يليها.



- 89 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فيصُنفّ بهذا الاعتبار إلى نوعين أساسيين  أما باعتبار طبيعة التأمین: 

نخصّهما  ما  وهما  التكافلي/التعاوني.  والتأمين  التجاري  التأمين  وهما: 

بالدراسة في المقام.

المطلب الأول: التأمين التجاريّ )التأمين بقسط ثابت(:

الباحثين  بين  مستفيضة  نقاشات  من  الموضوع  هذا  تخلّله  ما  رغم 

يستدعي  مما  عصرنا،  في  تتجدّد  ومستجدّاته  قضاياه  أن  إلا  والفقهاء)))، 

الوقوف عنده مليًّا من حيث تعريفه وأنواعه وفروقه عن التأمين التعاونيّ، 

وغيرها من القضايا الدقيقة والشائكة التي ترتبط به. 

أ- مفهوم التأمين التجّــاري: 

تنوّعت تعريفات هذا العقد في القوانين المدنية وعند الباحثين والدارسين، 

ويمكن أن نستخلص منها تعريفًا فنراه أنه: »عقد معاوضة يلتزم أحد طرفيه 

ن له أو من يعينه عوضًا ماليًّا  ن أن يؤدي إلى الطرف الآخر وهو المؤمَّ وهو المؤمِّ

يتُفق عليه، يدفع عند وقوع الخطر أو تحقق الخسارة المبينة في العقد، وذلك 

والكيفيَّة  والأجل  بالقدر  له  ن  المؤمَّ يدفعه  التأمين  قسط  يسمى  رسم  نظير 

هناك دراسات كثيرة في دراسة هذا النوع من التأمين، ويمكن الرجوع لبحث الدكتور عبدالله  	(((

الدولي:  المؤتمر  أعمال  ومناقشة،  تقييم  ـ  التجاري  التأمين  في  الإباحة  أسانيد  النجار،  مبروك 

»الصناعة التأمينية في العالم الإسلامي: واقعها ومستقبلها«؛ 22-24 من ذي الحجة 1421هـ 

الموافق 17-19 من مارس 2001م، إشراف وتنظيم: مركز الاقتصاد الإسلامي بجامعة الأزهر، 

إلى  الشرعي والإباحة، ورقة مقدمة  الحظر  التأمين بين  الصالح،  أحمد بن صالح  ومحمد بن 

المؤتمر الدولي: الصناعة التأمينية في العالم الإسلامي: واقعها ومستقبلها، الذي عقد في جامعة 

الأزهر سنة 1421هـ-2001م، البحث الأول، ج2، ص5.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 90 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

التي ينص عليها العقد المبرم بينهما«)))، وهو تأمين تقوم به شركات التأمين 

المعاصرة وفق عقد تبرمه الشركة مع الأفراد على تأمينهم من خطر ما.

ومن أرجح التعريفات المتعلّقة بالتأمين التجاري، باعتباره عقدًا قانونياً 

فرديًّا نذكر الآتي:

»التأمين عملية فنيّة تزاولها هيئة مهمّتها جمع أكبر عدد من الأخطار 

الإحصاء،  لقوانين  بينها طبقًا  المقاصة  تبعتها عن طريق  المتشابهة وتحمل 

ومن مقتضى ذلك حصول المستأمن أو من يعينه حالة تحقّق الخطر المؤمّن 

ن في مقابل وفاء الأول بالأقساط المتفّق عليها  ضده على عوض مالي يدفعه المؤمِّ

في وثيقة التأمين«))).

ن له بدفع  وسمّي التأمين التجّاري بالتأمين بقسط ثابت؛ لأنه يلتزم المؤمِّ

ن وهو شركة التأمين المكوّنة من أفراد مساهمين غير  قسط محدد إلى المؤمِّ

المؤمّن لهم، وهؤلاء هم الذين يستفيدون من أرباح الشركة، وهذا النوع هو 

السائد في عصرنا الحالي))).

نزيه حماد، معجم المصطلحات الاقتصادية، ص 106, وراجع أيضًا: القوانين العربيةّ المعرّفة  	(((

للتأمين وهي: المادة 747 من القانون المصري, 713 سوري, 950 لبناني, 983 عراقي، 920 

أردني، والوسيط للسنهوري، ج 7 ص 1079.        

)))	 محمد علي عرفة، شرح القانون المدني الجديد في التأمين والعقود الصغيرة، ص 11، وانظر أيضًا: 

السنهوري، الوسيط في شرح القانون المدني، ج 7 مج 2 ص 109، توفيق حسن فرج، أحكام 

الضمان )التأمين( في القانون اللبناني، ص 51، عبدالودود يحيى، الموجز في عقد التأمين، ص 

16، عبدالحي حجازي، التأمين، دار الكتب، القاهرة، ط. الأولى، 1958م، ص 7، خميس خضر، 

الالتزام بضمان  البيع والتأمين والإيجار، ص 377، محمد علي عمران،  الكبيرة:  المدنية  العقود 

السلامة وتطبيقاته في بعض العقود: دراسة فقهيه قضائية في كل من مصر وفرنسا، دار النهضة 

العربية - القاهرة، ط. الأولى، 1400هـ/ 1980م، ص 7، حمدي عبدالرحمن، سهير منتصـر، 

دروس في عقدي الإيجار والتأمين، مؤسسة النجاح، القاهرة، بدون بيانات، ص3.

عبدالحق حميش، الحسين شواط‎، مرجع سابق، ص 128 بتصرف. 	(((



- 91 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المنهج  للتأمين غير سائغ في  الفنيّ والقانوني  المعنى  الخلط بين  وهذا 

العلميّ، ومن ثمّ كان المعوّل عليه في بيان الحكم الشرعي هو المعنى القانوني 

الملزم في التطبيق العملي))).

ب- نشأة التأّميــن التجّــاري:

كان أول ظهور التأمين التجاري تأميناً الأخطار التي تتعرّض لها السفن 

الثاني عشر الميلادي،  المحملة بالبضائع، وذلك في شمال إيطاليا في القرن 

حيث كان صاحب البضاعة يدفع قسطًا معيناً على أنه في حال تلف البضاعة 

يقبض مبلغًا من المال ثم بدأ التأمين التجاري بالرواج، ولكنه لم ينتقل إلى 

المسلمين حتى  فقهاء  أن  بدليل  التاسع عشر،  القرن  في  إلا  العربية  الدول 

القرن الثالث عشر الهجري لم يبحثوه مع أنهم بحثوا كل ما هو محيط بهم 

ة.. وتعرّض بعض فقهاء المذاهب الأربعة لهذا النوع  في شؤون حياتهم العامَّ

بابن  الشهير  أمين  محمد  العلاَّمة  فتناوله  أحكامه..  بعض  في  التأمين  من 

»رد المحتار المعروف بحاشية  عابدين الحنفي )ت. 1252(هـ))) في كتابه: 

التقليدي  التكافلي والتأمين  التأمين  التجارية بين شركات  المنافسة  البعلي،  عبدالحميد محمود  	(((

وأثر ذلك على صناعة التأمين التكافلي، بدون بيانات، ص 18.

هو: محمد أمين بن عمر بن عبدالعزيز الشهير بابن عابدين الدمشقي )مولدًا ووفاة(، فقيه  	(((

الديار الشامية وإمام الحنفية في عهصر، من علماء القرن الثالث عشر الهجري، نحوي، لغوي، 

مفسر، ولد سنة ثمان وتسعين ومئة وألف )1198هـ = 1784( م، وتوفي بدمشق سنة )1252 

هـ = 1836(م. له مصنفات نفيسة كثيرة منها: »رد المحتار على الدر المختار« في الفقه، يعرف 

ب« حاشية ابن عابدين، و«رفع الأنظار عما أورده الحلبي على الدر المختار«، و«العقود الدرية 

في تنقيح الفتاوي الحامدية« وغيرها، وقد ذكر محمد عبداللطيف صالح الفرفور له قرابة نيفّ 

وخمسين مصنفًا. انظر: ابن عابدين وأثره في الفقه الإسلامي، ص 183.

انظر في ترجمته: عبدالرزاق البيطار، حِلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر، تحقيق: محمد  	

بهجة البيطار، دار صادر - بيروت - مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق، ط. الثانية، =



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 92 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

فصول  من  فصل  في  )سَـوْكَـرَة()))،  اسم:  عليه  وأطلق  عابدين«)))،  ابن 

البحرية  ـوكــرة(  الجهاد، عندما سئل عن )السُّ باب المستأمن من كتاب 

والضمانات المتعلقة بها وشروط قبولها أو رفضها.. وقد تزايد التعامل به 

بعد ذلك حتى دخل كثيراً من المجالات الاقتصادية وغيرها))).

ففي هذا النوع من التأمین - وهو النوع السّائد الآن - الذي تنصرف 

ن،  إليه كلمة التأمین عند إطلاقها، يلتزم المؤمّن له بدفع قسط محدّد إلى المؤمِّ

1413هـ – 1993م، 1230/3- 1239، محمد عبدالحَيّ الحسني الإدريسي، المعروف بعبد  	=

تحقيق:  والمسلسلات،  والمشيخات  المعاجم  والأثبات ومعجم  الفهارس  فهرس  الكتاني،  الحي 

إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي – بيروت، ط. الثانية، 1982م، ج 2 ص 216.

التجّار من  يفعله  فيما  الأبصار، مطلب مهم  تنوير  المختار شرح  الدر  المحتار على  رد  انظر:  	(((

دفع ما يسمى سَـوْكَرة وتضمين الحربيّ ما هلك في المركب، دار عالم الكتب - الرياض، طبعة 

خاصة 1423هـ - 2003م، ج 6 ص 281 - 286، تحقيق وتعليق ودراسة: الشيخ عادل أحمد 

عبدالموجود والشيخ علي محمد معوّض، قدّم له وقرّضه: أ. د. محمد بكر إسماعيل.

كلمة »سوكرة« أو )السوكرتاه( Security: هي لفظ شائع بمعنى: عقد التأمين، وهي في لغة  	(((

الأعاجم - خصوصًا اللسان الفرنسي- مأخوذة من اللفظ الفرنسي  )Sécurité(، ومعناه: الأمان 

والاطمئنان، أو: الضمان والتأمين. انظر: الزرقا، نظام التأمين، ص 23.

انظر في النشأة التاريخية للتأمين: ياسمينـة إبراهيـم سالـم، دور الكفاءة التشغيلية في تعزيز  	(((

تنافسية شركات التأمين التكافلي، ص 34 – 39، محمد جودت نـاصر، إدارة أعمال الـتأمين 

بين النظرية والتطبيق، ط. الأولى، 1998م، دار مجدلاوي – عمّان، ص 169، ص 38, دولة 

الإمارات العربية المتحدة، مكتب نائب رئيس مجلس الوزراء لشؤون الإعلام، التأمين بين النشأة 

والأدوار، ط. 2005م، أبو ظبي، دولة الإمارات العربية المتحدة، ص 6 وما يليها، محمد شبير، 

المعاملات المالية المعاصرة، ط. السادسة، 1427هـ /2007 م، دار النفائس ، عمّان – الأردن، 

ص 97, غريب الجمال، التأمين في الشريعة والقانون، ص 11، هارون نصر جمعة‎، التأمين على 

الحياة، ط. الأولى، دار أمجد للنشر والتوزيع، عمّان – الأردن، ص 41 وما بعدها، حسين جاسم 

الكويدلاوي‎، التأمين: دراسة فقهية قانونية مقارنة، مركز الدراسات العربية، الجيزة – جمهورية 

مصر العربية، ط. الأولى 1436هـ / 2015م، ص 63 وما يليها، هيئة كبار العلماء بالسعودية 

من  العصرية  المسائل  في  الشرعية  »الفتاوى  كتاب:  العلماء(، ضمن  وفتاوى  بحوث  )مجموعة 

فتاوى علماء البلد الحرام«، مرجع سابق، ص 583 – 585، 633، 638، 660- 661. 



- 93 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

لهم،  المؤمن  غير  آخرين  مساهمین  من  أفرادها  یتكون  التي  الشركة  وهو 

بقسط  التأمین  ففي  الشركة،  بأرباح  المستفيدون  هم  المساهمون  وهؤلاء 

الربح، بخلاف  إلى  الذي يسعى دائمًا  المؤمّن  له غير  المؤمّن  ثابت))) يكون 

التأمین التعاوني الذي لا يسعى إلى الربح أبدًا، وإنما غایة أفراده التعاون 

على تحمل الأخطار))).

ويرى بعض الباحثين أن التأمين التجاري يتجه إلى الانكماش فالزوال، 

أكبر  وأن  التعاوني،  بالتأمين  الأخذ  إلى  تتجه  الغربي  العالم  دول  أن  وذلك 

أن  كما  تعاونية..  منظّمات  هي   - مثلًا  - سويسرا  في  التأمينية  المنظمات 

إحصائيات التأمين في الولايات المتحدة الأمريكية سنة 1972م تذكر أن التأمين 

التعاوني أصبح يغطي أكثر من 70 في المائة من نشاط التأمين فيها))). 

وهو تأمين عن طريق تجاري يكون بطريق التعاقد. انظر: أحمد عزت مدني، الإدارة واقتصاديات  	(((

العمل: المنهج الإسلامي والتطبيق، الاتحاد الإسلامي الدولي للعمل، ط. الأولى, 1986م.

انظر: الصديق محمد الأمين الضرير، الغرر في العقود وأثره في الفقه الإسلامي، طبعة سلسلة  	(((

صالح كامل للرسائل الجامعية في الاقتصاد الإسلامي، الكتاب الثالث، ط. الثالثة، 1416هـ - 

1995م، ص 636، محمد محمود أبو ارحيم وآخرون، الإسلام وقضايا العصر، دار المأمون 

الثانية، 1433هـ - 2012م، ص  الهاشمية، ط.  الأردنية  المملكة   - للـنشر والتوزيع، عمان 

198، وانظر أيضًا: محمد زكي السيد، نظرية التأمين في الفقه الإسلامي: دراسة مقارنة للتأمين 

فكرًا وتطبيقًا، دار المنار للطبع والنشر والتوزيع، ط. الأولى، 1986م، نعمات محمد مختار، 

التأمين التجاري والتأمين الإسلامي بين النظرية والتطبيق، المكتب الجامعي الحديث، مصر، 

ط. أولى 2005م، الوصف الشرعي لشركة التأمين التعاوني، مجلة مجمع، مجلة جامعة المدينة 

العالمية المحكمة، العدد الخامس، يناير 2013م.

محمد شوقي الفنجري، الإسلام والتأمين، ص 46 - 47, إبراهيم الطحاوي، الاقتصاد الإسلامي  	(((

مذهباً ونظامًا، ج 1 ص 445.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 94 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

جـ - خصائص عقد التأّمين التِّجاريّ ومميزاته))):

من خلال البحث في موضوع التأمين وما ذكره القانونيون في تعريفه 

وتوصيفه، وجدنا أنه يتميزّ بخصائص عديدة ومتنوعة، وفي هذا المقام لا بدّ 

من الإشارة إلى أبرزها في الآتي:  

اضي(: 1- عَقد رضائي )العقود الرِّضائية/ عقود الّرت

أو  إلى عقود رضائيـة   - تكوينها  - من حيث  العقود عمومًا  تنقسم   

شكلية أو عينية))). فالعقود الرضائية Contrat Consensuel: هي تلك 

العقود التي يكفي مجرّد الرِّضا في انعقادها، أي: اقتران الإيجاب بالقَبول))). 

انظر: السنهوري، الوسيط، ج 7 ص 1136, محمد الفرفور، بحث: عقود التأمين، مجلة مجمع  	(((

الفقه الإسلامي، ج 2 ص 577, محمد مصطفى، دراسة شرعية لأهم العقود المالية المستحدثة، 

ج 2 ص 470، بحوث التأمين وإعادة التأمين في الفقه الإسلامي، مجلة مجمع الفقه الإسلامي، 

العدد الثاني، الجزء الثاني، ص 576 - 577 وما يليها، وهبة الزحيلي، التأمين وإعادة التأمين، 

مجلة مجمع الفقه الإسلامي، العدد الثاني، الجزء الثاني، ص 547 وما بعدها، رجب التميمي، 

التأمين وإعادة التأمين، مجلة مجمع الفقه الإسلامي، العدد الثاني، الجزء الثاني، ص 555 وما 

بعدها، مصطفى الزرقا، التأمين وإعادة التأمين، مجلة مجمع الفقه الإسلامي، العدد الثاني، 

الجزء الثاني، ص 611 وما بعدها، عبدالله آل محمود، التأمين وإعادة التأمين، مجلة مجمع 

الفقه الإسلامي، العدد الثاني، الجزء الثاني، ص 617 وما بعدها، 

وانظر أيضًا: قرار مجمع الفقه الإسلامي المنبثق عن منظمة التعاون الإسلامي حول: »الـتأمين  	

ربيع   16 - من 10  الممتدة  الفترة  من  بجدّة  الثاني  مؤتمره  انعقاد  دورة  التأمين«، في  وإعادة 

الثاني 1405هـ الموافق 22 - 28 ديسمبر 1985م، وقد نقل جمع غفير من الباحثين هذا القرار 

التاريخيّ، وأشاد به علي أحمد السالوس في كتابه: »موسوعة القضايا الفقهية المعاصرة والاقتصاد 

الإسلامي«، ص 395، وراجع: مجلة المجمع الفقهي، السنة الرابعة، العدد السادس، ص 297. 

انظر: عبدالمجيد الحكيم، وعبدالباقي البكري، ومحمد طه البشير، الوجيز في نظرية الالتزام  	(((

في القانون المدني العراقي، الجزء الأول في مصادر الالتزام، الطبعة الرابعة، العاتـك لصناعة 

الكتاب، القاهرة، 2001م، ص 23.

التصرف  الالتزام،  مصادر  الأول:  الكتاب  للالتزام،  العامة  النظرية  الشرقاوي،  جميل  انظر:  	(((

القانوني والإرادة المنفردة، دار النهضة العربية، القاهرة، 1974م، ص 54 – 55، وراجـع =



- 95 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ولعل الغالب الأعمّ من العقود تبُرمُ بمجرّد اتفّـاق الطرفيـن )اقتـران 

الإيجـاب بالقبـول(، ولا يحتاج انعقاده إلى أيِّ إجراء شكليّ))). 

ومعنى كونه عَقدًا رضائيًّا: أي يتمّ باتفّاق المتعاقدين، باعتبار أن الإيجاب 

والقبول ضروريان فيه، وهو ينعقد بمجرّد توافق الإيجاب والقبول، وكونه 

ن  عُ عليها طرفَا العقد )المؤَمِّ عقدًا شكليًّا فهو لا يثَبتُُ عادةً إلا بوثيقةٍ يوقِّ

.((( )Insurance Policy( وتسمى: الوثيقة، أو البوليصة ،)ن له والمؤمَّ

2- عقد ملزم للجانبين )الطرفين(:

لا شك في أن طبيعة الأثر هو الذي ينقسم بموجبه العقد إلى عقد ملزم 

للجانبين  الملزم  فالعقد  واحد،  لجانب  ملزمة  أخرى  طائفة  إلى  للجانبين 

Binding Contract for both Sides: هو ذلك العقد الذي يلزم فيه كل من 

المتعاقدين تجاه الآخر على وجه التبادل بمقتضى ما هو متفق عليه بينهما، 

ويكون كل متعاقد دائناً ومديناً في الوقت نفسه، أما العقد الملزم لجانب واحد 

كذلك: محمد كامل مرسي باشا، شرح القانون المدني - العقود المسماة - عقد الإيجار، منشأة  	=

المعارف، الإسكندرية، 2004م، ص 14.

)مناط الانعقاد: أن يكون القبول مطابقًا للإيجاب، لا يختلف عنه في زيادة أو نقصان وإلا كان  	(((

هذا القبول المخالف رفضًا يتضمن إيجاباً جديدًا(. هذا ما جاء به الحكم الصادر من محكمة 

النقض المصرية في الطعن رقم )354( لسنة )30( القضائية، جلسة )1965/11/19(، العدد 

الثالث، السنة السادسة عشرة، مطبعة دار القضاء العالي الفرعية، القاهرة، 1966م، ص 986.

محمد عثمان شبير، مرجع سابق، ص 101، جميل محمد خالد‎، أساسيات الاقتصاد الدولي،  	(((

 ،‎دار الأكاديميون للنشر والتوزيع، عمّان – الأردن، ط. الأولى، 2014م، ص 242، سلمان زيدان

دار  الوطنية،  الكتب  دائرة  الثقافة،  وزارة  الهاشمية،  الأردنية  المملكة  والتأمين،  الخطر  إدارة 

المناهج للنشر والتوزيع، عمان، ط. الأولى 2010م، ص 156 وما يليها.

بوليصة  الأولى  مادته  في  بالمغرب،  التأمينات  بمدونة  المتعلق   17.99 رقم  القانون  عرّف  وقد  هذا  	

التأمين بأنها: »وثيقة تجسّد عقد التأمين وتبّني الشروط العامة والخاصة«. انظر: الجريدة الرسمية، 

عدد 5054، بتاريخ: 2 رمضان 1423هـ )7 نوفمبر 2002م(، نصوص عامة، ص 3105. 



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 96 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

side Binding contract to on: فهو ذلك العقد الذي يلتزم فيه طرف 

واحد، أي: متعاقد واحد فقط تجاه المتعاقد الآخـر بأداء معين، ويسمى هذا 

الطرف الملتزم: مديناً، والطرف الآخـر: دائناً، مثل: عقد الوديعة والهبة))). 

من هنا يلاحظ وبحق أن عقد التأمــين ينُشئ التزامات متقابلة فـي 

ذمّـة كل طرف من طرفيه قبل الآخـر؛ وتنشأ هذه الالتزامات من اللّحظـة 

التعويض  يدفع  ن  فالمؤمِّ والقبول.  الإيجاب  بركنيه  العقد  فيها  يتمُّ  التي 

لأحدهما  يجوز  ولا  الاتفاق،  حسب  الأقساط  يدفع  له  ن  والمؤَمَّ بشروطه 

الرجوع فيه أو فسخه بعد انعقاده إلا برضا العاقد الآخر))).

وصورة الإلزام في هذا العقد عند السـادة المالكية: 

لو أن شخصًا وعد غيره عدة بقرض أو يتحمل خسارة أو بإعارة أو هبة أو نحو 

ذلك مما ليس بواجب عليه بالأصل، فإنه يصبح بالوعد ملزمًا في رأي عند المالكية))).

يقول الأستاذ مصطفى الزرقاء: »فإذا نظرنا إلى مذهب المالكية الأوسع في 

هذه القضية، فإننا نجد في قاعدة الالتزامات هذه متسعًا لتخريج عقد التأمين 

ن للمستأمنين، ولو بلا مقابل على سبيل الوعد  على أساس أنه التزام من المؤمِّ

الذي هو معرض له، أي: أن يعوّض  الحادث الخطر  بأن يتحمل عنه أضرار 

عليه الخسائر«))).

انظر: رمضان أبو السعود وهمام محمد محمود، المبادئ الأساسية في القانون، منشأة المعارف،  	(((

الإسكندرية، 1995 - 1996م، ص 310.

محمد عثمان شبير، المرجع السابق ، ص 101، عيسى عبده، التأمين بين الحل والتحريم ، مرجع سابق ، ص 22. 	(((

انظر: الحسين شواط ، عبدالحق حميش، فقه العقود المالية، ص 135- 136. 	(((

انظر: نظام التأمين )حقيقته والرأي الشرعي فيه(، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط 1، 1404هـ/  	(((

1984م، ص 61.



- 97 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ولعل مما تجدر الإشارة إليه: أن الارتباط الوثيق أو تقابل التزامات طرفي 

عقد التأمـين مما يقود إلى القول بأن عدم قيام أحدهما بتنفيذ التزامه يؤدي 

إلى امتناع الآخـر عن التنفيذ، أي: التمسك بالقاعدة المعروفة – الدفع بعدم 

التنفيذ – أو الامتناع المشروع عن تنفيذ العقد التي لا تخرج عن كونهما كما 

هو معلوم حق بالحبس))).

3- عقد معاوضة))): 

يعدُّ عقد التأمين من عقود المعاوضة Netting Contracts يأخذ فیه 

کل من المتعاقدین مقابلًا لما يعطي ويعطى مقابلًا لما يأخذ، فكِلا الطرفين 

يأخذ مقابلًا لما يعطي، يأخذ المؤمّن الأقساط، ويغرم التعويض عند وقوع 

الحادثة، ويدفع المؤمّن له الأقساط، ويأخذ العوض عند حدوث الضرر، فكلا 

التأمين عند وقوع  العاقدين يأخذ مقابلًا لما يدفع، فالمؤمن له يأخذ مبلغ 

الخطر مقابل دفع قسط التأمين، والمؤمن يأخذ قسط التأمين مقابل تعهده 

بدفع مبلغ التأمين عند وقوع الخطر))).

الدفع بعدم التنفيذ وفقًا للمادة )161( من القانون المدني ليس إلا »الحق في الحبس« في نطاق  	(((
العقود الملزمة للجانبين المعتصم بهذا الحق ليس في حاجة إلى دعوى يرفعها على المتعاقد الآخـر 
يرفع  أن  أو  التنفيذ  عدم  بحقه في  يدفع في دعوى  أن  له  الحق.  هذا  باستعمال  له  للترخيص 
دعوى على المتعاقد الآخـر استنادًا إلى هذا الحق، إذا ما أنكره عليه أو نازعه في مدى ما يحقُّ له 
حبسه من التزاماته. انظر في هذا الشأن: ما جاء به الحكم الصادر من محكمة النقض المصرية 
في الطعن رقم )350( لسنة )30( القضائية، جلسة )1965/12/11(، العدد الثالث، السنة 

السادسة عشرة، مطبعة دار القضاء العالي الفرعية، القاهرة، 1966، ص 1018.
لما يعطي،  المعاوضة، حيث يحصل كل طرف على مقابل  التأمين من عقود  الفقهاء عقد  عدّ  	(((
ـنِ له؛ لينعم  ـن أن يتحمل الخطر مقابل أقساط التأمين التي يسدِّدها المـؤَمَّ وينبغي على المؤمِّ
بالأمان مقابل الأقساط التي سدّدها. انظر: عبدالرزاق السنهوري، الوسيط في شرح القانون 
المدني )عقود الغرر - عقود المقامرة والرهان والمرتب مدى الحياة وعقد التأمين(، دار التراث 

العربي - بيروت، لبنان، بدون تاريخ، الجزء السابع، المجلد الثاني، ص 1139.
محمد عثمان شبير، مرجع سابق، ص 101. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 98 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

وبهذا فلا تظهر تمامًا نية التبرع في هذا التصّرف من العقود؛ لأن العقود 

المتعاقد  فيه  يأخذ  لا  التي  العقود  هي   :Donation Contracts التبرعية 

مقابلًا لما يعطي ولا يعطى مقابلًا لما يأخذ، ومثاله: عقد عارية الاستعمال))).

حيث إن 

4- عقد احتمـاليّ:

 لأن خسارة كل من طرفي أو ربحه العقد غير معروف وقت العقد، وهو 

إنّ كل طرف لا يعرف  إذ  الغرر«؛  بـ »عقود  القانونيين  لدى  المسمّى  من 

وقوع  على  يتوقّف  ذلك  كل  التحديد؛  وجه  على  سيعطى  وكم  سيدفع  كم 

فيه  أن لا يحصل  الاحتمالي  العقد  أو عدم وقوعه؛ لأن من طبيعة  الخطر 

أكثر  في  يأخذ شيًئا  لا  قد  له  فالمؤمّن  أحياناً،  العِوض  المتعاقدين على  أحد 

الأحيان)))، ولا يستطيع فيه أحد المتعاقدين أو كلاهما وقت العقد معرفة 

مدى ما يعطي أو يأخذ من العقد، فلا يتحدّد مدى تضحيته إلا في المستقبل 

تبعًا لأمر غير محقق الحصول أو غير معروف وقت حصوله، وما يدفعه 

المؤمّن له من بدل التأمين وما يدفعه المؤمن من تعويض مجهول بالنسبة 

لكل منهما))). 

انظر: محيي الدين إسماعيل علم الدين، نظرية العقد: مقارنة بين القوانين العربية والشريعة  	(((

الإسلامية، دار النهضة العربية، القاهرة، 1994م، ص 126 – 127.

عبدالحق حميش، الحسين بن محمد شواط، فقه العقود المالية، دار البيارق للطباعة والنشر  	(((

والتوزيع - عمان، الأردن، ط. الأولى، 2001م، ص 125،  رمضان محمد أحمد أبو السعود، 

أصول التأمين، دار المطبوعات الجامعية، ط. الأولى 1989م، ص 395.

الحظر  بين  التأمين  أبو جيب،  مرجع سابق، ص 23، وسعدي  والتحريم،  الحل  بين  التأمين  	(((

والإباحة، دار الفكر المعاصر للطباعة والنشر والتوزيع, طبعة سنة 1983م، ص 17.



- 99 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

5- عقد تجــاريّ: 

فالعقد التجاري هو: »عبارة عن توافق إرادتين أو أكثر على القيام بعمل 

تجاري، سواء كان هذا العمل إنشاء التزام أو فعله أو تعديله«))).

ن منه إلى الربح والفائدة من خلال  ومن خلال هذا العقد يهدف المؤمِّ

الأقساط المتجمعة لديه، حيث يقوم المؤمّـن ببيع عقود التأمين إلى الأفراد 

والشركات والمؤسسات مقابل مبالغ نقدية تسمى أقساط التأمين، والأقساط 

وبناء  الإدارية،  والمصاريف  المتوقعة  التعويضات  على  بناء  تحديدها  يتم 

احتياطيات للمستقبل وتحقيق هامش ربح للمؤمّـن، سواء كان شــركة 

أو مؤسسة أو فرد، فإذا زادت المصاريف عن الأقساط خسر المؤمّن والعكس 

صحيح، وهذا برأي علماء الشريعة شكل من أشكال القمار.

6- عقد زمنـيّ، أي: مستمـر:

على  ويضعها  يريدها  التي  الشروط  وضع  العقد  طرفي  أحـد  يتوّىل   

الطرف الآخر، فإن قبلها دون مناقشة أو تعديل أبرم العقد وإلا فلا، فالمدّة 

ا جوهريًّا، يتحدّد من خلاله محلّ العقد،  من أركانه، والزمن فيه يعد عنًصر

فالمنفعة كجزء من المعقود عليه لا يمكن تحديدها إلا بالزمن))).

7- عقد إذعــان: 

، وليس للمؤمّن له  أي: أنّ شركات التأمين هي التي تضع شروطها أولًا

سميحة القليوبي، شرح العقود التجارية، دار النهضة العربية، ط. الأولى، 1998م، ص 3. 	(((

)))	 انظر في معنى العقد الفوري والزمني: السنهوري، الوسيط في شرح القانون المدني، منشورات 

البابي الحلبي الحقوقية، بيروت، ط. الثالثة، 2009م، 177/1-181، الزرقا، المدخل الفقهي 

العام، 644/1.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 100 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

ن له لشروط وقيود تجعل  إلا القَبول أو الرفض)))؛ ولأن فيه يخضع المؤمَّ

أحد طرفي العقد أقوى من الآخر - وهو المؤمن- )الشركة(، حيث تفرض من 

الشروط بإرادتها المنفردة ما تريد، ولا يملك المؤمن له أن يعترض عليه))).

ّـى:  8- عقد مسم

فالعقود المسماة هي التي تخضع للأحكام العامة من حيث انعقادها، 

وللقواعد التي تقرّرها الأحكام القانونية فيما يتعلق بالتفصيل.

9- عقد من عقود حسن النية: 

إذ إن حسن النية صفة لازمة لكل عقود التراضي، بمعنى: أنه يجب على 

كلا الطرفين التصرف بأمانة وإخلاص مع وجوب إعطاء البيانات المطلوبة 

للطرف الآخر حول العقد.

د- التأمين التجاري وعلاقته بالمصلحة:

: إن المفسدة في التأمين أرجح من المصلحة لوجود عناصر لا يمكن  أولًا

لنا أن نستغفلها أو التقليل من ضررها، والشبهات المحرمة التي أفتى غالبية 

العلماء بعدم الجواز التعامل بها في حياتنا، مثل الربا والقمار والميسر، وأكل 

البر  التعاون على  قبيل  التأمين من  يكون  لا  بالباطل، وعليه  الناس  أموال 

والتقوى، بل من التعاون على الإثم والعدوان.

ثانياً: من المصالح ما شهدت الشريعة بالاعتبار، وأنها حجة، ومنها ما 

سعد الدين مسعد هلالي، الثلاثونات في القضايا الفقهية المعاصرة دراسة مقارنة لأهم المسائل  	(((

الطبية والمالية والاجتماعية والسياسية بين الشريعة والقانون، مكتبة وهبة للنشر والتوزيع - 

القاهرة، ط. الأولى 1431هـ- 2010م، ص 176. 

انظر: المعاملات المالية المعاصرة، مرجع سابق، ص 102.  	(((



- 101 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

شهدت الشريعة بإلغائه، فليست بحجة، وعقود التأمين فيها جهالة وغرر 

جانب  لرجحان  بإلغائه،  الشريعة  شهدت  مما  فكانت  ذكرنا،  كما  وقمار 

المفسدة على جانب المصلحة. 

ثالثاً: ذكرنا قصد الشارع من المصلحة المعتبرة التي فيها قيام الحياة 

الاجتماعية منها كانت أو الاقتصادية، ففي التأمين التجاري المفسدة متغلبة 

أما إن كانت المصلحة  على المصلحة لما يحويها من شبهات تحوم حولها، 

راجحة في قيام التأمين، فلقد ظهرت شركات التأمين التعاوني أو شركات 

التكافل لتحل محل التأمين التجاري المحرم عند غالبية العلماء. 

وبذلك نصل إلى أن الاعتداد بقول المصلحة في التأمين التجاري لا يعتد به 

عند القائلين بجوازه، وذلك للأسباب التي ذكرناها، فضلًا عن قيام شركات 

التكافل التي تغنينا عن شركات التأمين التجاري))).

هـ- البديــل الشرعــيّ لعقـد التأميـن التـّجاريّ:

الظروف  ومواجهة  الأخطار  تفتيت  في  والتكامل  التعاون  في  أن  شك  لا 

والتضامن والتكافل في حلّها مما يدعو إليه الإسلام، وقرّره في تشريعات مختلفة، 

كالزكاة التي هي مظلّة التأمين الكبرى لجميع المواطنين في المجتمع الإسلامي، 

أضف إلى ذلك واجب الإنفاق على القرابة والضيف، وواجب بيت المال في تأمين 

حد الكفاية لكل فرد في المجتمع الإسلامي، ونحوها من أعمال والـبّر التي تحقّق 

رفاهية وسعادته المجتمع وتماسك بنائه وتقوية روابط طبقاته.

التأمين الإسلامي ))مع تطبيقات عملية لشركات  الحسن، معالم  العلي وسميح  انظر: صالح  	(((

الاقتصاد  في  دراسات  سلسلة  السوري،  التجاري  للتأمين  فقهية  دراسة  الإسلامية((  التأمين 

الإسلامي، دار النوادر، دمشق 2012/1433، ص 153 وما يليها.ص 109. 



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 102 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

ومن وسائل التعاون التي أفتت بجوازها المجامع الفقهية المعاصرة: ما 

يسمى بالتأمين التعاوني))).

والمراد به في ضوء القرارات المشار إليها: قيام جماعة يتفق أفرادها على 

من  وذلك  معين؛  خطر  نتيجة  بأحدهم  تنزل  قد  التي  الأضرار  تعويض 

مجموع الاشتراكات التي يتعهد كل فرد منهم بدفعها.

فهذا عقد تبرع يقصد به التعاون، ولا يستهدف تجارة ولا ربحًا كما 

أنه يخلو من الـرّبا، ولا يضرُّ جهل المساهمين فيه بما يعود إليهم من النفع؛ 

لأنهم متبرعون، فلا مخاطرة، ولا غَـرر، ولا مقامرة. 

صندوقًا،  جماعة  أو  أسرة  تكوّن  أن  هو  الـعقد:  لهذا  تصوير  وأبسط 

ويدفعوا مبالغ يؤدى من مجموعها تعويض لأي فرد منهم يقع عليه الخطر، 

فإن لم تفِ المبالغ التي دفعوها سَدَّدوا الفرق المطلوب، وإن زاد شيء بعد 

ع هذا  التعويضات أعُيد إليهم أو جعل رصيدًا للمستقبل، ويمكن أن يوسَّ

التصور المبسط ليطوّر هذا الصندوق، ليكُون هيئة أو مؤسسة يتفرّغ لها 

بعض العاملين لتحصيل المبالغ وحفظها وصرف التعويضات، ويكون لها 

مجلس إدارة يقرّر خطط العمل، وكل ذلك بمقابل أجر معين أو تبرعًا منهم، 

بشرط أن يكون مبناه التبرع، ولا يقصد منه تحصيل الأرباح، وغاية جميع 

أطرافه التعاون)))، وهذا ما نفصّل فيه القول من خلال بيان النوع الثاني.

المؤتمر الثاني لمجمع البحوث الإسلامية بالقاهرة عام 1385هـ، وقرار هيئة كبار العلماء رقم  	(((

)51(، بتاريخ: 1397/4/4هـ، وقرار المجمع الفقهي الإسلامي في 1398/8/10هـ، وغيرها 

من القرارات التي سُطّرت في هذا الموضوع منذ زمن مبكّر.

المعاملات المالية المعاصرة، ص 135. 	(((



- 103 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المطلب الثاني: التأميــن التعّـاونــي/ التكـافلــيّ:

أ-  مفهوم التأميــن التعّـاونــي وتقسيماته:

التأمين التعّـاوني/ التكافليّ تأمين إسلامي يعّرب عن اتفّاق بين مجموعة 

من الأشخاص تتعرّض إلى أخطار معينّة على تجنبّ الأضرار الناشئة عن 

هذه الأخطار، وذلك من خلال اشتراكات مبنية على أساس التبرعّ، حيث نجد 

أن صندوق التأمين المتكوّن من هذا الاتفّاق يتمتعّ بالشخصية المعنوية وله 

كذلك استقلال مـالي، يتمّ من خلاله التعّويض عن الأضرار التي قد تلحق 

ن منه؛ وذلك من خلال لوائح  بأحد المشتركين من جرّاء وُقوع الخطر المؤَمَّ

ووثائق، حيث تتولى إدارة هذا الصندوق هيئة مختارة من حَمَلة الوثائق))).

ومما سبق من كلام عن التأمین التكافلي، وجدنا أن هذا العقد قد تعددت 

هذا  وفـي  المعاصر،  والقانوني  الفقهي  الاجتهاد  فـي  التعريفات  حوله 

السياق اقتصرتُ على بعضٍ منها؛ نظرًا لتشابهها فـي الغاية المرجوة من 

حقيقة هذا العقد، وعلى أساس تصنيفه إلى نوعين أساسيين وهما:

1- التأمين التعّاوني البسيط أو التبادلي المباشر:

عرّفه مصطفى الزّرقا))) بقوله: »هو الذي يتعاون فيه أشخاص محدّدون 

التأمين  معيار:  الشرعية،  المعايير  الإسلامية،  المالية  للمؤسسات  والمراجعة  المحاسبة  هيئة  	(((

الإسـلامي، 2010م، ص 364.

هو: مصطفى بن أحمد بن محمد الزرقا، ولد سنة 1322 هـ الموافق 1904 في أسرة علمية..  	(((

ونشأ في مدينة حلب في بيئة علمية.. حفظ القرآن صغيراً، وتلقى العلوم الأولية على أبيه الشيخ 

أحمد، وعلى مشايخ المدرسة الخسروية الشرعية التي كان يدرّس والده بها.. تمكن الزرقا من 

الالتحاق بكليتي الآداب والحقوق فدرس بهما، وحصل على شهادة البكالوريس... وبعد تخرّجه 

الحقوق  كليـة  من  الإسـلامية  الشريعة  دبلوم  بالمحاماة عشر سنوات، وخلالها حاز  اشتغل 

بجامعة فؤاد الأول )جامعة القاهرة حالياً(.                                                                         =



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 104 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

من  تعاوني  صندوق  بإنشاء  وذلك  الأخطار؛  من  لنوع  معرّضون  ومعينّون 

أموالهم))) لترميم أضرار من يقع عليه منهم شيء من تلك الأخطار المتوقعة«))).

أو بعبارة أخرى: هو »أن يتعاون مجموعـة من الأشخاص ممن يتعرّضون 

لنوع من الأخطار على تعويض الخسارة التي قـد تصيب أحدهم، عن طريق 

اكتتابهم بمبالغ نقدية ليؤدّى منها التعويض لأي مكتتب منهم عندما يقع 

الخطر المؤمن منه«))).

كما عرّفه محمّد بلتاجـي))) بأنه: »عمل مجموعات من الناس على تخفيف 

كل  يضمُّ  منظّم  تعاون  خلال  من  وكوارث،  أضرار  من  بعضهم  على  يقع  ما 

، وبحيث يكون المقصود من هذا التعّاون المؤازرة  مجموعة يجمعها جامع معّني

والمدخل  فيه،  الشرعي  والرأي  التأمين  نظام  منها:  نذكر  نافعة  كثيرة  مصنفّات  الزرقا  ترك  	=

»عقد  الإسلامي  الفقه  المسماة في  والعقود  العامة،  الالتزام  إلى نظرية  والمدخل  العام،  الفقهي 

البيع«، وغيرها. وقد توفي يوم السبت 19 ربيع الأول سنة 1420هـ.

انظر في ترجمته: فتاوى مصطفى الزرقا، جمعها تلميذه: مجد أحمد مكي، دار القلم - دمشق  	

- سوريا، بيروت - لبنان، ط. الأولى 1999م، ص 21 وما يليها، ابن حجر، لسان الميزان، مقدمة 

المحقق: عبدالفتاح أبو غدة، ج 1 ص 24.

مما هو معلوم بداهة لدى أغلب الباحثين: أن التأمين التجاري يشتمل على معاملات محرمة  	(((

شرعًا مثل: الربا، والغرر الفاحش، والقمار، والجهالة، أما التأمين التعاوني: فيخلو من ذلك 

البر  التعاون المشروع على تحقيق مكاسب نفعية؛ فهو تعاون على  إنه ضرب من  كله، حيث 

والتقوى... انظر: سلمان زيدان، مرجع سابق، ص 258 وما يليها.

انظر: نظام التأمين وموقف الشريعة الإسلامية منه، ص 392. 	(((

انظر: التأمین الإسلامي، ص 195. 	(((

ولد محمد بلتاجي حسن بمحافظة كفر الشيخ في 18 من مايو 1939م. وهو ينسب إلى أسرة  	(((

اللغة  ليسانس  على  وحصل  الشيخ..  كفر  بمحافظة  درس  الديني..  بالعلم  مشهورة  حسنية 

العربية وآدابها والعلوم الإسلامية من كلية دار العلوم عام 1962م، ثم ماجستير في الشريعة 

مائتي رسالة  أكثر من  الدكتوراه عام 1969م... أشرف على  الإسلامية عام 1966م، وأخيراً 

ماجستير ودكتوراه، وترك مؤلفات كثيرة منها: منهج عمر بن الخطاب في التشريع، ودراسات 

في الدين والوحي والقرآن، ودراسات في أحكام الأسرة.. وغيرها.



- 105 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الأفراد، من خلال تكاليف مجموعهم على ذلك؛  ينزِل ببعض  الذي  الصّدع  ورَأبُْ 

فقصد التجّارة والكسب والربح الذّاتي معدوم عند كلٍّ منهم في هذا التجمّع«))).

والعبـارة،  اللفظ  فـي  وبإيجاز  أدق  بشكل  المعاصرين  أحد  وعرفـه 

فجعله أنه هو: »الذي تقوم به جماعـة يتفّق أفرادها على تعويض الأضرار 

، وذلك من مجموع الاشتراكات  التي قـد تلحق بأحدهم إذا تحقّق خطر معّني

التي يتعهّد كل فرد منهم بدفعها«))).

للإفتاء  الأوربي  المجلس  قرار  في  التكافلي  التأمين  تعريف  ورد  وقد 

التأمين  هو  لذلك  الشرعي  »والبديل  نصه:  بما  بدبلن  دورته  في  والبحوث 

التأمين،  وثائق  حملة  لصالح  تأمينية  محفظة  تكوين  على  القائم  التكافلي 

بحيث يكون لهم الغنم وعليهم الغرم، ويقتصر دور الشركة على الإدارة بأجر، 

واستثمار موجودات التأمين بأجر أو بحصة على أساس المضاربة. وإذا حصل 

فائض من الأقساط وعوائدها بعد دفع التعويضات، فهو حق خالص لحملة 

الوثائق، وما في التأمين التكافلي من غرر يعد مغتفرًا؛ لأن أساس هذا التأمين 

هو التعاون والتبرع المنظم، والغرر يتجاوز عنه في التبرعات«))).

»أن يشترك جماعة بمبالغ  المراد به:  الباحثون المعاصرون بأن  وعرّفه 

تخُصّص لتعويض من يصيبه الضرر منهم«))).

عقود التأمين من وجهة الفقه الإسلامي، دار العروبة، الكويت، 1982م، ص17. 	(((
انظر: بحوث في فقه المعاملات المالیة المعاصرة، ص 293. 	(((

الخاص  موقعه  على  منشور  بحث  التجاري،  والتأمين  التعاوني  التأمين  بيـّه،  بن  عبدالله  انظر:  	(((
بتاريخ: 2008/4/2م، ورابطه: http://binbayyah.net/arabic/archives/139، )تاريخ الدخول: 

8 شوال 1438هـ الموافق: 3 يوليوز 2017م(.
الأمانة العامة لهيئة كبار العلماء، أبحاث هيئة كبار العلماء بالمملكة العربية السعودية، الـرئاسة  	(((
العامّة للبحوث العلمية والإفتاء - الإدارة العامة لمراجعة المطبوعات الـدينية – الرياض، المملكة 

العربية السعودية، ط. الثالثة، 1432هـ – 2011م، 72/4.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 106 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

أو  القرابة  حدود  فتجاوز  التأمين،  من  القسم  هذا  دائرة  تتوسع  وقد 

الصداقة، فتضُمّ جمعًا كبيراً من المسهمين فيه، بحيث يعجز أعضاؤه عن 

إدارته، فيعُهَد بإدارته إلى شركة أجنبية عن المسهمين فيه، وهذا أظهر ما 

يفرّقه عن غيره، الذي يسمّى بـ: »التأمين التعاوني المركب - غير المباشر«. 

وبماذا  الإسلامي؟  الفقه  في  حكمه  وما  التأمين؟  من  النوع  هذا  يعني  فماذا 

يمتاز عن غيره من أنواع التأمين؟

2- التأمين التعاوني الـمركَّب:

وهو: »عقد تأمين جماعي يلتزم بموجبه كل مشترك فيه بدفع مبلغ معين 

من المال على سبيل التبرع؛ لتعويض المتضررين منهم، على أساس التكافل، 

والتضامن عند تحقق الخطر المؤمن منه، تدار فيه العمليات التأمينية من قبل 

شركة متخصصة، على أساس الوكالة بأجر معلوم«))).

التأمين مع كونه  إعادة  أو  المتطور،  التبادليّ  أو  المركّب،  التعاوني  والتأمين 

تأميناً تعاونياً بسيطًا في الأصل إلا أنه تتولى إدارته شركة مختصة خاصة بأعمال 

الوثائق(  )حملة  المستأمنين  جميع  ويكون  الوكالة,  بصفة  التعاوني  التأمین 

مسهمين في هذه الشركة، وتتكّون منهم الجمعية العمومية ثم مجلس الإدارة))).

اتفّاق أو عقد بين  التأمين المركّب يقوم على أساس  التأمين أو  وإعادة 

شركة التأمين المباشر وشركة إعادة التأمين، ويمارسه مديرو الشركة، ولا 

يتعاطاه جمهور المستأمنين))).

أحمد سالم ملحم، التأمين التعاوني الإسلامي وتطبيقاته، ط. الأولى، 1420هـ، ص 78. 	(((

انظر: التأمین الإسلامي، ص 197. 	(((

وهبة الزحيلي، المعاملات المالية المعاصرة )بحوث وفتاوى وحلول(، دار الفكر المعاصر- بيروت،  	(((



- 107 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ب- حكم عقد التأميـن))):

اتفّق جمهور الفقهاء - سواء كانوا أفرادًا في اجتهادات فقهیة وأبحاث 

الاجتهاد  مؤسسات  بوصفها  فقهیة  مجامع  إطار  فـي  أم  خاصة،  علمیة 

الجماعي - على أن عقد التأمین التعاوني یجوز بنوعیه: البسیط والمركّب 

من حیث المبدأ، إلا إذا تعاملت شركته أو إدارته بالمحرمات مثل الربا ونحوه، 

فحینئذ تكون الحرمة لتلك التصرفات))).

وقد أدى هذا الاتجاه الجماعي والمنحى الاتفاقي بشكل عام، إلى القول 

بجواز التأمین التعاوني التكافلي الاجتماعي، واعتماده منهجًا لعقود التأمین 

التقلیدي، وهذا الجواز جاء ممثلًا في  التأمین التجاري  المشروعة، وتحریم 

القرارات الشرعیة التي أصدرتها المجامع الفقهیة))).

إذن، فلا خلاف بین الجمیع على أن فكرة التأمین مقبولـة، بل مشروعة 

ومطلوبة إسلامیًّا، ولكن صیاغتها في عقودها الراهنة لم تراع فیها مبادئ 

والمراهنـة  والقمار  والغرر  الربا  حرمـة  من:  العامة،  وقواعدها  الشریعة 

والجهالـة وأكل أمـوال الناس بالباطـل، فهـي »التي جعلت هذه العقود 

دار الفكر - دمشق، ط . الأولى، ربيع الآخر 1423 هـ  - تمّوز )يوليو( 2002م، ص 275 – 

.276

إن المذاهب الإسلامية القائمة لا يوجد من العقود التي أجازتها ما يتشابه مع عقد التأمين أياً  	(((

التأمين على  استفتوا في عقد  الذين  الحنفي  المذهب  المتأخّرين من  وإن  التأمين،  كانت صورة 

الحوادث في البحار أفتوا بأنه غير جائز... للتوسع في الموضوع راجع: غريب الجمال، التأمين في 

الشريعة الإسلامية والقانون، دار الفكر العربي، القاهرة، 1975.

انظر: التأمین التكافلي الإسلامي، ج 1 ص 203، الزرقا، التأمين الإسلامي، مرجع سابق، ص  	(((

      .199

المعاصرة، ص  المالية  المعاملات  فقه  في  المعاصرة، ص 264، وبحوث  المالية  المعاملات  انظر:  	(((

.287



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 108 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

على  تعتمد  الإسلام  فـي  المشروعیة  لأن  وذلك؛  الكثیرین،  عند  مشروعة  غیر 

مشروعیة الموضوع، والوسیلة، والغایة، فقد یكون الشيء مشروعًا من حیث 

المبدأ، لكنه لا یجوز ولا یصح إلاّ إذا كان بوجهه الشرعي وطریقته الشرعیة، 

فالتجارة حلال، ولكن إذا قارنها بالربا أو الغرر أصبحت حرامًا، وهكذا الفكرة 

مهما كانت مشروعة ورائجة، فلا یمكن الحكم علیها بالصحة والجواز إلاّ إذا 

صیغت من خلال عقود مشروعة أو عقود لیست مخالفة لشرع الله -تعالى-.

ثم إن الذین قالوا بمشروعیة هذه العقود لم یقولوا بحل ما صاحبها من 

ربا ونحوه، كما أنهم لم یسلموا بوجود هذه الأمور«))).

هذا  جواز  التأمين-:  من  النوع  هذا  يخصّ  فيما   - الرّاجح  والقول 

بجوازه  أفتت  وقد  والإحسان،  والتنّاصر  التعّاون  من  فيه  لما  منه؛  القسم 

بتاريخ  قرارها رقم 51  السّعودية في  العربية  بالمملكة  العلماء  كبار  هيئة 

1397/4/4هـ، كما أفتى بجوازه مجلس مجمع الفقه الإسلامي لرابطة 

العالم الإسلامي، في دورته الأولى بمكّة المكرّمة، في 1398/8/1هـ.

ويمكن - في نظر البعض - أن يقال بمنعه؛ لكونه ليس تبرعًّا محضًا؛ 

فإن المسهمين فيه قصدهم الانتفاع عند حاجتهم منه، فيكون أدخل بسلف 

جرَّ نفعًا.

ع في تطبيق قاعدة كل سلف جرَّ نفعًا؛ فهو ربا))). ويجاب: بأن هذا توسُّ

قلت: والأولى أن يلحق بحكم العاقلة، وأصله ما رواه أبو هريرة [ 

التأمين الإسلامي، ص 162. 	(((

انظر: أبحاث هيئة كبار العلماء بالمملكة العربية السعودية، 281/4. 	(((



- 109 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

خُْرَى بِحَجَرٍ، فَقَتلََتهَْا وَمَا  قال: )اقْتتَلََت امْرَأتَاَنِ مِنْ هُذيَلٍْ، فَرَمَتْ إحْدَاهُمَا اْأل

ِيف بطَْنِهَا، فَاخْتصََمُوا إَىل النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم فَقََىض رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: أنََّ دِيةََ جَنِينِهَا 

ةٌ))) - عَبدٌْ أوَْ وَلِيدَةٌ - وَقََىض بِدِيةَِ الْمَرْأةَِ عََىل عَاقِلَتِهَا، وَوَرَّثهََا وَلَدَهَا وَمَنْ  غُرَّ

مَعَهُمْ...())).

وفي رواية: )... ثم ماتت القاتلة، فجعل النبي r ميراثها لـبنيها والعقلُ على 

العصبة())).

الغّـرّة: نصفُ عُُرش دية الرَّجُل أو عُشر دية المرأة، وكانت تقوّمُ بخمسين دينارًا على أهل الذهب  	(((

أو ست مئة درهم، وقيل: خمس مئة على أهل الورق »الفضّة«، وهي خمس من الإبل؛ لأن دية 

ها خمس من الإبل. المرأة على النصف من دية الرجل، ودية المرأة خمسين من الإبل فعُُرش

واختلف فيما إذا كان يجوز أن تقوَّمَ الغُرّة بالإبل. وقد فهم عن مالك أن الغرّة عبد أو وليدة،  	

نة المجمع عليها، ففي التقويم ضرب من الاجتهاد،  وقيمتها بالفئات المذكورة ليست من قبيل السُّ

وإذا بذل غُرّة قيمتها خمسون دينارًا أو ست مئة درهم أو خمس مئة قبلت منه، وإن كان أقل 

لم تؤخذ منه إلا أن يشاء أهله.  

لمزيد من التوسع انظر المراجع التالية: عمر بن علي بن أحمد الأنصاري سراج الدين أبو حفص  	

عبدالعزيز  حقّقه:  الأحكام،  عمدة  بفوائد  الإعلام  )723-804(هـ،  الملقن  ابن  بـ:  الشهير 

الُمشيقح، دار العاصمة للنشر والتوزيع - الرياض، ط. الأولى، 1417هـ – 1997م، ج 9 ص 

السعودي،  للقانون  ووفقًا  الإسلامية  الشريعة  في  الدية   ،‎الصغير محمد  بن  عبدالعزيز   ،101

القاهرة، ط. الأولى، 2015م، ص 135 بتصرف، أحمد  القانونية،  القومي للإصدارات  المركز 

محمد النيّف‎، ديةَ النفس في الشريعة الإسلامية: دراسة مقارنة بالقانون والأعراف العشائرية، 

دار الجنادرية للنشر والتوزيع – عمّان – الأردن، ط. الأولى، 2013م، ص 169 وما بعدها.

باب  الديات،  كتاب  البخاري،  الباري شرح صحيح  فتح  العسقلاني،  أحمد بن حجر  بن  علي  	(((

جنين المرأة....، تحقيق: محبّ الدّين الخطيب، المطبعة السلفية، 252/12، ومسلم، 1310/3، 

واللفظ له، وللحديث طرق وروايات أخرى، ونقله الألباني في صحيح النسائي وحكم عنه بأنه: 

»حديث صحيح«.

أخرجه مسلم، 1309/3، من حديث أبي هريرة، رواية ابن شهاب عن ابن المسيب وأبي سلمة  	(((

بن عبدالرحمن، وأخرجه مسلم أيضًا من رواية معمر عن الزهري، وانظر: يحيى بن شرف أبو 

زكريا النووي، شرح النووي على مسلم، كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات، باب دية 

الجنين ووجوب الدية في قتل الخطأ وشبه العمد على عاقلة الجاني، دار الخير للطباعة والنشر - 

دمشق - سورية، بدون طبعة، 1416هـ / 1996م، ص 1310.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 110 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

على  والـغُرم  للأبناء  الـغُنم  جعل  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  أن  الدلالة:  ووجه 

هذا  ثبت  وإذا  يغنمون،  وإنما  يغرمون  لا  الأبناء  أن  على  يدلّ  مما  الـعاقلة؛ 

فالآباء يقاسون عليهم))).

العصبة  كلف  الإسلام  أن  التعاوني هو:  التأمين  فيه على  الدلالة  ووجه 

التناصر، والتعاون فيما بينهم في تحمل الدية عن الفرد منهم، ولم يعتبر بما 

لًا  يدخل ذلك من معاوضة، من جهة أن الفرد من هذه العصبة يكون متحمِّ

لًا عنه غدًا. اليوم، متحمَّ

فإن قيل بالفرق بينهما من جهة أن نظام العاقلة لا ترصد له أموال 

سلفًا قبل وقوع الضرر، بخلاف التأمين التعاوني، قلت: هذا فرق غير مؤثرّ؛ 

أيّ فرد من العصبة المتناصرين لا يكون مسلفًا للآخر بمجرد رصد  فإن 

المال سلفًا، وإنما يكون مسلفًا له بالتحمّل عنه، فاستوى في ذلك رصد المال 

سلفًا وعدمه. 

المعاوضة،  فيه من معنى  ما  الشريعة  واغتفرت  كذلك،  ذلك  كان  وإذا 

فليكن كذلك في التأمين التعاوني؛ فإنه مثله؛ لعدم تأثير الفرق كما تقدم.

ثم إنّ احتجاج المانعين بقاعدة  )كل قرض جر نفعًا فهو ربا( ليس بأولى من 

احتجاج المجيزين بحكم العاقلة، بل هو أولى بالتأمين التعاوني بجامع التعاون، 

، وقصدهما في التأمين التعاوني أظهر من قصد المعاوضة))).  والتناصر في كلٍّ

انظر: ابن قدامة المقدِسي، المغْني 784/7. 	(((

يكون  الذي  فهو  الرّبا؛  من  هو  والذي  المحرّم  النفع  وإنما  إطلاقها؛  على  ليست  القاعدة  هذه  	(((

مشترطًا مع القرض أو كان في حكم المشترط، أما إذا لم يكن كذلك فلا بأس به. للتوسع انظر: 

عبدالحق حميش، الحسين شواط‎، مرجع سابق، ص 102.



- 111 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

جـ- مبادئ التأمين التكافلي وضوابطه:

انبثقت فكرة التأمين التكافليّ الإسلاميّ من التأمين التعاوني التقليدي، 

ولكنه لا يقتصر على أصحاب مهنة معينة أو شريحة معينة من المجتمع، 

فهو أشمل وأعم، بحيث يلبي حاجة المجتمع من أفراد ومؤسسات وشركات 

ونحو ذلك، كما أنه ينسجم مع أحكام وقواعد الشريعة الإسلامية الغـرّاء.

ويرى فقهاء الشريعة أن التأمين التكافلي يجب أن يستند إلى مبادئ التعاون 

المتبادل والمسؤولية المشتركة والضمان المشترك، ومن أهم هذه المبادئ: 

حملة وثائق التأمين/ التكافل يتعاونون بعضهممع بعض من أجل مصلحتهم. 	-1

كل حامل وثيقة تكافل يدفع اشتراكًا )قسطًا( لمساعدة من يحتاج من  	-2

المشاركين الآخرين في صندوق التكافل.

التكافل  المشتركين في صندوق  كافة  يتحملها  الخسائر  عن  المسؤولية  	-3

دون استثناء.

لا أحد من المشاركين يـُسمح له باستغلال الآخرين))). 	-4

المشتركة  المسؤولية  أساس  أن  أيضًا:  يقررون  الشريعة  علماء  أن  كما 

الإسلام،  صدر  في  والمدينة  مكّة  في  مورس  الذي  العاقلة  نظام  في  الموجود 

وكذلك قيام التجار العرب والمسلمين في العصور الإسلامية الأولى بالمشاركة 

في صندوق لتعويض من تتعرض تجارته للسرقة أو التلف، قد وضع القواعد 

والأسس للتأمين التعاوني التكافلي.         

ولكي يكون للتأمين التكافلي أثره الإيجابي في الاقتصاد وبين أفراد المجتمع، 

انظر: مولاي خليل، التأمين التكافلي الواقع والآفـاق، الملتقى الدولي: »الاقتصاد الإسلامي: الواقع  	(((

ورهانات المستقبل«، 23 – 24 فبراير 2011م، جامعة غرداية - الجزائر، ص 4.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 112 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

ممارسوه  يحرص  التي  والأسس  الضوابط  من  مجموعة  العلماء  له  حدّد 

والمنخرطون فيه على تطبيقها أشدَّ الحرص، ومن جملتها نذكر الآتـي:

11 من . الخسارة  قيمة  دفع  به:  ويقصدون  المتبادل:  المشترك/  الضمان 

الصندوق المشترك الذي كان قد تمّ تأسيسه من اشتراكات أو تبرعات 

حملة وثائق التكافل، بحيث تتوزع المسؤولية على حملة وثائق التكافل 

هم  الوثائق  حملة  يكون  وهكذا  الخسائر،  دفع  في  الجميع  ويشترك 

الضامنون والمؤمّن لهم في نفس الوقت، ويكون المؤمّن )شركة التأّمين( 

مسؤولًا عن إدارة عمليات التأمين لمصلحة كافة المشاركين.

22 مِلكية صندوق التكّافل: تعود ملكية صندوق التكافل إلى حملة وثائق .

غيرهم،  دون  عوائده  يستحقون  الصفة  بهذه  وهم  أنفسهم،  التكافل 

المدة )الفائض  المتبقية في هذا الصندوق في نهاية  وكذلك فإن الأموال 

التأميني( تعود لهم  وتوزّع عليهم.

33 إزالة الجهالة أو الغَــرَر: مصدر الأموال الموجودة في صندوق التكافل .

طيب  عن  التكافل  وثائق  حملة  بدفعها  قام  اشتراكات  تبرعّات/  هي 

الذين قد يتعرّضون لخسارة مالية  خاطر بغرض مساعدة بعضهم، 

نتيجة ممارسة أعمالهم المتنوعة.

44 المسؤول عن . التكافلي( هو  التأمين  المؤمّن )شركة  التكافــل:  إدارة صندوق 

اختياره،  تم  الذي  النظام  بموجب  أعلاه  إليه  المشار  الصندوق  أموال  إدارة 

سواء كان نظام الوكالة بأجر معلوم أو المضاربة الشرعية أو النظام المختلط.

55 الاستـثـمار: يشترط في الاستثمارات التي تنبثق عن أعمال الصندوق أن .



- 113 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

تكون منسجمة مع أحكام الشريعة الإسلامية، وأن تبتعد بشكل خاص 

التأمين  المؤمّن/ شركة  مال  فإن رأس  المحرّمات، وكذلك  أو  الرّبا  عن 

يجب أن يستثمر بطرق شرعية بعيدًا عن الربا أو التجارة المحرمة.

66 والمراجعة من جانب . والفحص  الإشراف  الشّـرعيـة: وتعني:  الرّقـابة 

سلطة أعلى لها هذا الحق للتعرّف على كيفية سير العمل داخل الوحدة، 

معدّلات  وتحسين  بكفاية  لأهدافه  المشروع  تحقيق  مدى  من  وللتأكّد 

الأداء والكشف عن المخالفات والانحرافات والبحث في الأسباب التي أدّت 

. إلى حدوثها، واقتراح وسائل علاجها لتفادي تكرارها مستقبلًا

عة؛ وكلها مصطلحات  سمّيت بالشرعية نسبة إلى الشّـرع والشريعة والِّرش

مترادفة من حيث المعنى. ويقصد بها: الطريق والمذهب والاتجاه المستقيم.

وتستمدّ هيئة الرقابة الشرعية اسمها من طبيعة عملها وهو تأكيد على 

المصرفونشاطاته،  أعمال  الإسلامية وقواعدها على  الشريعة  أحكام  تطبيق 

الشرعية إحدى أجهزة المصرف، وهي - في حقيقتها-  الرقابة  وتعدّ هيئة 

أن يكون  المعاملات، ويجوز  فقه  المختصين في  الفقهاء  جهاز مستقلّ من 

أحد الأعضاء من غير الفقهاء، بشرط أن يكون من المتخصصين في مجال 

المصارف الإسلامية، وله إلمام بفقه المعاملات.. ويعُهد لهيئة الرقابة الشرعية 

المصرف  لأعمال  والتوجيه  والمراقبة  والمراجعة  والمتابعة  الضبط  مهمّة 

الشريعة  ومبادئ  التزامها ومطابقتها لأحكام  من  للتأكد  عليها  والإشراف 

الإسلامية، وتكون فتاواها وقراراتها ملزمة للمصرف ))).

انظر: محمد الفاتح محمود بشير المغربي،‎ المراجعة والتدقيق الشرعي، ط. الأولى، 1437هـ، = 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 114 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

في  تساعد  مهمة  أداة  العام-  مفهومها  في   - الشرعية  الرقابة  وتبقى 

عملية الضبط الداخلي، أي أنها الأدوات والإجراءات التي تتخّذها المؤسسة 

الرقابية لا  الضوابط  الداخلية، وهذه  الرقابة  أهداف  للمساعدة في تحقيق 

تختلف عمّا هو مطبّق في المصارف التجارية إلا بما يخص طبيعة أعمال 

المصارف الإسلامية.. ))).

ومن مهام هيئة الرقابة الشرعية: أنه يجب على كل مؤمّن/ شركة تأمين 

أعمال  مراقبة  مهمّتها  شرعية  رقابة  هيئة  وجود  على  يحرص  أن  تكافلي 

الشركة للتأكد من مطابقتها لأحكام الشريعة الإسلامية الغراء، ولا يجوز 

بهذه  التقيدّ  المؤمّن  الهيئةوقراراتها، وعلى  فتاوى هذه  يتدخل في  أن  لأحد 

الفتاوى والقرارات))).

التأصيل  الرقابة الشرعية على المصارف الإسلامية بين  يليها،  الجنان عمّان، ص 178 وما  دار  	=
حسن   ،110  -89 ص   ،2013  ،1 ع   ،40 مج  والقانون،  الشريعة  علوم  دراسات:  والتطبيق، 
يوسف داود، الرقابة الشرعية في المصارف الإسلامية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي, 1996م، ص 
4- 92، كمال بوصافي وشياد فيصل، تقييم الخدمات والمنتجات المصرفية في البنوك الإسلامية، 
المؤتمر الدولي الأول )صيغ مبتكرة للتمويل المصرفي الإسلامي(، المعهد العالي للدراسات الإسلامية، 
جامعة آل البيت، 5-6 أبريل 2011، ص 2، لجنة من الأساتذة الخبراء الاقتصاديين والشرعيين 
للفكر  العالمي  المعهد  الإسلامية،  المصارف  في  الشرعية  الرقابة  هيئات  عمل  تقويم  والمصرفيين، 
الإسلامي، القاهرة، ط. الأولى، 1996م، ص 116-117، جميل ثاجب يوسف، الرقابة الشرعية 
على المصارف الإسلامية، مجلة الدراسات المالية والمصرفية، السنة الرابعة والعشرون، المجلد الرابع 

والعشرون، العدد الرابع، كانون الأول )ديسمبر( 2016م، ص 10 - 11 بتصّرف.

محمد فوزي، تطبيقات الضوابط الرقابية في قطاع المصارف الإسلامية، مجلة الدراسات المالية  	(((
والمصرفية )مجلة دورية تصدر عن الأكاديمية العربية للـعلوم الـمالية والـمصرفية )مركز 
البحوث المالية والمصرفية – القاهرة – جمهورية مصر العربية((، السنة الرابعة والعشرون – 

المجلد الرابع والعشرون، العدد الرابع – كانون الأول )ديسمبر( 2016م، ص 8.

للتوسع في الموضوع انظر: دراسة موسعة للدكتور رياض الخليفي بعنوان: »منهج الحكم على  	(((

المعاملات المالية في الشريعة الإسلامية.. مع التطبيق على  هيئات الرقابة الشرعية في المؤسسات 

المالية الإسلامية«، رسالة دكتوراه،  يناير 2004م، ص 55 – 74.



- 115 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المبحث السابع
التكافلــيّ التعاونــي/  التأمين  مقـاصـد 

التجاري)))،  العمل والعرف  به  التأمين عقدًا شائعًا جرى  أصبح عقد 

البلدان  ومنها  المعمورة،  بلدان  من  كثير  في  الوضعية  القوانين  واحتضنته 

العربية والإسلامية؛ لأنه يعُدّ بمثابة ضمان أو كفالة الناس بعضهم لبعض 

أو الضمان المشترك/ المتبادل، والتأمين التكافلي مبني على نظام التبرع الذي 

يجعل هذا التأمين خالياً من الجهالة والقمار، فكل مشترك في نظام التأمين 

التكافلي يطلب الحماية عليه أن يخلص النية في مساعدة المشتركين الآخرين 

عند تعرضهم للأخطار.

وقد ذكر كثير من العلماء جملة من المقاصد المتعلّقة بالتأمين)))، ومما 

من أبرز التطبيقات المعاصرة التي تجمع بين العقود وأحكامها العامة، نجد من صور المعاملات  	(((

المالية المعاصرة المنظومات العقدية التي ينضوي تحت كل منها مجموعة عقود ووعود يجري 

الـتواطؤ بين طرفيها على نسق محدد، متلاحق المراحل، يهدف إلى تحقيق المصلحة أو الغرض 

المنتهية  والإجارة  بالشراء،  للآمـر  المرابحة  مثل:  تحقيقه،  إلى  العاقدين  إرادة  اتجهت  الذي 

بالتمليك، والمشاركة المتناقصة.

وتعد المواطأة المتقدمة في الجمع بين العقود واجبة المراعاة، وملزمة للـطرفين، تطبيقًا للـعرف  	

أنها جزء منه... انظر: المعيار  الـعَقد على  إذا نصّ  المعاصر المعتبر شرعًا،  التجاريّ والمصرفيّ 

الشرعي رقم )25( الجمع بين العقود، بتاريخ: 28 شعبان 1426هـ - 2 تشرين الأول )أكتوبر( 

2005م، ص 352، وينظر أيضًا: البند 2/2/6، وقد اعتمد المجلس الشرعي لهيئة المحاسبة 

معيار الجمع بين العقود في اجتماعه الخامس عشر المبرم في مكة المكرّمة بتاريخ: 22 شعبان إلى 

28 منه 1426هـ الموافق: 26 سبتمبر - 2 أكتوبر 2005م.

راجع ما ذكره الباحث رياض الخليفي في بحثه المحكّم بعنوان: »المقاصد الشرعية وأثرها في  	(((

فقه المعاملات المالية«، مجلة الاقتصاد الإسلامي الصادرة عن مركز أبحاث الاقتصاد الإسلامي 

 / 1425هـ   ،)1( ع   ،17 مج  السعودية،  العربية  بالمملكة  بجدة  عبدالعزيز  الملك  بجامعة 

2004م، ص 49-3.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 116 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

ذكروه أن التأمين الإسلامي لا بد من أن تتحقق منه مقاصد سامية تتمثلّ 

في تحصيل المصالح الأخروية والدنيوية، ودرء الأضرار المتوقعة وجبرها عند 

حدوثها بالوسائل والأسباب المشروعة. 

وقبل أن يعَرِف المجتمع الـغربيّ )الأوروبيّ( نظام التأمين بقرون، كان 

نُ أفراده بطريقته الخاصة؛ إذ كان بيت المال المسلمين  المجتمع الإسلامي يؤَُمِّ

هو شركة التأمين الكبرى التي يلجأ إليها كلُّ من نكََبهَ الدهر، فيجد فيها 

العون والـملاذ لأزمته. 

كلّياتها  الشريعة الإسلامية - في  أن  العلماء قديمًا وحديثاً  وقد أوضح 

ورفع   ، وعاجلًا آجلًا  العباد  يحقق مصالح  ما  كل  مبنية على  وجزئياتها- 

الحرج والمشقة عنهم؛ وهذه المصلحة قد تكون ظاهرة أو خفية، وفي عقد 

التأمين التكافليّ المصلحة ظاهرة ولا غبار عليها، ويمكن عرض هذه الحكم 

من خلال حاجة الناس إليه في عصرنا الحاضر.

ومن هنا قد تعددت آراء فقهاء الأمّة في التأمين من حيث: أهو حلال أم 

حرام؟ فمنهم من اعتبره أنه حلال بشرط الابتعاد عن الربا، ومنهم من قال 

بأن التأمين التجـاريّ حـرام والتأمين التعاونيّ حلال، ومنهم من قال بأن 

التأمين بشقيه التجاريّ والتعاونيّ حرام.

بأن  أفتوا  فقد  المعاصرين وفقهائها:  الأمة  الأكثرية من علماء  أما       

والغَـرر  والربا  والجهالة  المقامرة  من  الخالي  التكافلي  التعاوني  التأمين 

كلّية  العلماء فتواهم على نظرة مقاصدية  حـلال شـرعًا. وقد بنى هؤلاء 

التأمين في العصر الحاضر ضرورة أو مطلب قانوني يفرضه  أساسها أن 



- 117 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الواقع، وتستوجبه القوانين الوضعية للدول، وطائفة قالوا بأنه حاجة تنزل 

بمنزلة الضرورة وتقدّر بقدرها))).

والذي لا خلاف حوله: هو أن يعكس التأمین التكافلي مقصدًا من مقاصد 

الشريعة، التي تسعى لإرساء أسس التعاون والتكافل بين أفراد الأمـة، لا 

سيما العاملين فـي مكان واحد، ومن يربطهم مصير واحد، ومن هنا أجازته 

الشريعة الإسلامية.

التكافلي؛ لأنه هو الأقرب إلى  التعاونيّ  التأمين  القائلون بجواز  ويتفّق 

مقاصد الشريعة، كما أنه يكافح استغلال شركات التأمين الاسترباحي، وهو 

البديل الوحيد الذي يمكن أن يحلّ محلّها. ومن هنا فالواجب على الحكومات 

في البلاد الإسلامية ضرورة تشجيعه ليتسّع نطاقه؛ فهو أحسن طرق التأمين 

للـتوسع في جوانب القضية وأقوال الفقهاء، يمكن الـرجوع إلى المصادر الـتالية: 	(((

•	 مصطفى أحمد الزرقا: نظام التأمين: حقيقته والرأي الشرعي فيه، مؤسسة الرسالة للطباعة 

والنشر والتوزيع، بيروت، ط. الأولى، 1994م.

موسى عز الدين: الإسلام وقضايا الساعة: رأي الإسلام في عقود التأمين والمصاريف العامة وكثير  	 •

من قضايا الحياة، دار الأندلس للطباعة والنشر، ط. الأولى, 1966م.

عبدالقادر جعفر جعفر: نظامُ التَّأمين الإسلامي )محاولة لإبراز نظام الإسلام المتكامل في تأمين  	 •

الوضعي  للتأمين  الأنفس والأموال من الأضرار: تشريعًا، ووقايةً، ورعايةً، وتعويضًا وعرض 

إشراف  الشريعة،  في  الماجستير  درجة  على  المؤلف  بها  حصل  علمية  رسالة  أحكامه(،  وبيان 

وتقديم: أ.د. الحسين بن محمد شواط، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، 1431هـ - 2010م.  

•	 محمد زكي السيد: نظرية التأمين في الفقه الإسلامي: دراسة مقارنة للتأمين فكرًا وتطبيقًا، دار 

المنار، ط. الأولى, 1986م.

)رسالة  الإسلامية  بالصكوك  والاستثمار  للتمويل  المبتكرة  العقود   :‎الرشود سعود  بن  خالد  	 •

دكتوراه مقدّمة إلى قسم الفقه المقارن بالمعهد العالي للقضاء - جامعة الإمام محمد بن سعود 

إبراهيم السحيباني، 2010م –  الشبيلي، ومحمد بن  الإسلامية(، إشراف: يوسف بن عبدالله 

1430هـ، الناشر: دار كنوز إشبيليا، الرياض - السعودية، ط. الأولى، 2013م – 1434هـ، 

ص 450 - 457.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 118 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

وأبعدها عن المحرّمات والشبهات؛ إذ يقوم على أساس تعاوني فنيّ يستخدم 

وسائل الإحصاء الدقيق، وقانون الأعداد الكبيرة التي تستخدمهما شركات 

يلُبـّي حاجات المجتمع في أوسع نطاق،  التأمين الاسترباح، وهو قابل لأن 

والحاجات  الحيوية  والمساعي  الاقتصادية  النشاطات  طريق  طول  على 

الاجتماعية.

لا  الأخطار  ضد  التأمين  نظام  تطبيق  في  الأسلوب  هذا  تفضيل  ولكن 

يستلزم القول بتحريم الأسلوب الآخر الاسترباحي، بل هذا مقبول أيضًا في 

نظر - بعض الباحثين شرعًا-، وقد يكون لا بدّ منه عند الحاجة إلى تأمين 

مركّب »إعادة التأمين« في التأمينات على الأشياء الثمينة ذات القيم الكبرى؛ 

وذلك لأن التأمين التبادلي يبدو قاصًرا في هذا المستوى العالي الكبير، بحكم 

الحاجة الداعية إلى الأسلوب الاسترباحي الذي تقوم به شركات قوية، وإلى 

في  الكبرى  التعويضات  تحمّل  لإمكان  عالمية،  شركات  مع  التأمين  إعادة 

صفقات التأمين الباهظة))).

انظر: عمر غالب، التأمين التعاوني أو التكافلي هو الأقرب إلى مقاصد الشريعة، بحث منشور  	(((

على موقع »رسالة الإسلام« بتاريخ: 1435/02/27هـ الموافق 2013/12/30، ورابطه:

http://main.islammessage.com/newspage.aspx?id=22438 	

)تاريخ الدخول للموقع: السبت 9 شعبان 1438هـ الموافق: 6 مايو 2017م(.

مقاصد  التكافلي في ضوء  التأمين  الكوردي،  أمين  أمين حجي محمد  راجع:  الموضوع  في  وللتوسع 

الشريعة، بحث مقدم إلى كلية القانون جامعة الإمارات العربية المتحدة، المؤتمر الدولي الثاني 

والعشرون، )الجوانب القانونية للتأمين واتجاهاته المعاصرة(، 1435هـ - 2014م، ص 18 - 

28، عبدالله بن عبدالعزيز عجلان، التأمين التعاوني: دراسة تأصيلية، ط. الأولى 2012م، دون 

تحديد الجهة الناشرة، مختار أبو بكر، أحكام أموال التأمين الإسلامي على الحياة: دراسة في ضوء 

مقاصد الشريعة، الجامعة الإسلامية العالمية - ماليزيا، ط. الأولى 2012م، صالح العلي وسميح 

الحسن، معالم التأمين الإسلامي )مع تطبيقات عملية لشركات التأمين الإسلامية( دراسة فقهية 



- 119 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وتبقى الصيغة العملية التي شّرعها الإسلام للتعاون والتضامن وبذل 

التضحيات هي عقود التبّرع، وهي - في حقيقتها- عقود إحسانية تكافلية 

بطبعها، حيث لا يقصد فيها المتعاون والمضحّي ربحًا من تعاونه وتضامنه، 

ولا يطلب عوضًا ماليًّا مقابلًا لما بذل، فقصد التجارة والكسب والربح الذاتي 

معدوم فـي عقود التأمین التعاوني، ومن ثمّ جازت هذه العقود)))؛ لأنها 

تهدف إلى مراعاة مقاصد الشارع وتحقيق مصالح الخلق، ويتجلى هذا الأمر 

من خلال تحقيق عدد من المقاصد والغايات السامية))) نشير إلى بعضٍ منها 

في عجالة من خلال المطالب التالية:

المطلب الأول: تحقيق الأمن النفسي والاقتصادي والاجتماعي:

تعدّ الحاجة إلى الأمن من أهم الحاجات النفسية، ومن أهم دوافع السلوك 

السويّ  النفسي  للنمو  اللازمة  الأساسية  الحاجات  الحياة، وهي من  طوال 

والتوافق النفسي والصحة النفسية للفرد.

والحاجة إلى الأمن- بكل مستوياته-  هي محرّك الفرد لتحقيق أمنه، 

للتأمين التجاري السوري، سلسلة دراسات في الاقتصاد الإسلامي، دار النوادر، دمشق- سورية، 

ط. الثالثة، 1433هـ - 2012م، ص 209 -237، أحمد سالم عبدالله ملحم، التأمين التعاوني 

الإسلامي وتطبيقاته في شركة التأمين الإسلامية )الأردن(: دراسة فقهية تبين حقيقة التأمين 

التعاوني المركب في شركة  للتأمين  العملية  البسيطة والمركبة والممارسات  التعاوني بصورتيه 

التأمين الإسلامية، ط. الأولى 2000م، ]د. ن.[، عمان- الأردن. 

انظر: حسين حامد حسان، حكم الشریعة في عقود التأمین، ص 518، محمد بلتاجي، عقود  	(((

التأمين من وجهة الفقه الإسلامي - دراسة مستوعبة لكافة وجهات النظر في عقدي التأمين 

الأولى،  ط.  القاهرة،  والترجمة،  والتوزيع  والنشر  للطباعة  السلام  دار  والتعاوني،  التجاري 

2008م، ص 147.

انظر: عبدالحميد محمود البعلي، التأمین التكافلي الإسلامي، ج 1 ص 208.        	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 120 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

البقاء، وتتضمن الحاجة إلى  وترتبط ارتباطًا وثيقًا بغريزة المحافظة على 

الأمن الحاجة إلى شعور الفرد أنه يعيش في بيئة صديقة، مشبعة للحاجات، 

وأن الآخرين يحبوّنه ويحترمونه ويقبلونه داخل الجماعة، وأنه مستقر وآمن 

أسريًّا، ومتوافق اجتماعيًّا، وأنه مستقر في سكن مناسب، وله مورد رزق 

ويلتزم  الخطر  يتجنب  وأنه  ونفسيًّا،  آمن وصحيح جسميًّا  وأنه  مستمر، 

ويشعر  الطبيعية،  الكوارث  ويأمن  بحكمة،  الأزمات  مع  ويتعامل  الحذر 

بالثقة والاطمئنان والأمن والأمان.

إن تحقيق الأمن النفسي والاقتصادي والاجتماعي والسياسي أمر مطلوب 

الدولة  على  عبؤه  ويقع  التشريعية،  مقاصدها  أهم  ومن  الشريعة،  هذه  في 

والجماعة والأسرة والأفراد، حيث يجب عليهم السعي الدائب والتعاون البناّء 

لتحقيق ذلك بجميع الوسائل المشروعة))).

المطلب الثاني: تفتيت الأخطار وتوزيعها على أكبر قدر ممكن:

وهذا الغرض هو عین التكافل المطلوب ما دام قائمًا على التعاون والتبرع، 

حيث دلت على كونه مطلباً شرعيًّا، ومأمورًا به بأمر إلهي في آيات كثيرة، منها 

قوله -تعالى-: ثنئە ئو ئو ئۇثم ]المائدة: 2[، فالتعاون في الإسلام 

للتوسّع في الموضوع انظر: شادية التلّ، الشخصية )من منظور نفسّي إسلاميّ(، دار الكتاب  	(((

الثقافي، إربـد، ط. الأولى 2006م، ص 186 وما بعدها،‎ نعمات بن محمد الجعفري،‎ صناعة 

الأمن الاجتماعي للمرأة من خلال أحاديث الصحيحين: دراسة موضوعية، جامعة الملك سعود، 

كرسي المهندس عبدالمحسن بن محمد الدريس للسيرة النبوية ودراساتها المعاصرة، ط. الأولى 

1436هـ / 2015م، ص 4 وما يليها، أحمد فرّاس العوران، اقتصاد الأمن الاجتماعي: التحدي 

والاستجابة، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، فرجينيا – أمريكا، ط. الأولى 1435هـ / 2014م، 

ص 190 – 134.



- 121 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أصل من أصوله، ومقصد أساسي من مقاصده، لتحقيقه في الأمة القائمة على 

: ثنٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ  الخيرية، والرحمة للعالمين، لقولـه ـ

أي:  ]آل عمران: 110[،  ٿ     ٿ ٹ ٹ  ٹ ٹثم 
أخرجت لهداية الناس وخدمتهم وتحقيق منافعهم في العاجل والآجل.

الإيجابية  بالجوانب  يتعلّق  فيما  الكويدلاوي  جاسم  حسين  الباحث  يقول 

والسلبية في عملية إعادة التأمين: »تفيد عملية إعادة التأمين في نواحي عديدة منها:

تحقيق التوازن النوعيّ: وذلك عن طريق تفتيت المخاطر وتوزيعها؛ مما −−

يقلّل حجم الخسائر، إضافة إلى تطبيق نظرية الاحتمالات على أسس علمية 

صحيحة، ويتفّق مع قانون الأعداد الكبيرة؛ لأن شركة إعادة التأمين قد 

تغطّي عدد كبير من الدول أو قــارّة بأكملها«))).

المطلب الثالث: السعي لتحقيق نوع من الضمانات في المستقبل:

إن السعي لتحقيق غد أفضل للإنسان وأسرته ومجتمعه أمر مشروع في 

الإسلام، ما دام هذا السعي یتمُّ بطرق مباحة ومشروعة، فقد قال الله تعالى: 

ڇ  چ  چ  چ   چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ   ڄ  ثنڄ 

ڇ ڇ ڇ ڍثم ]النساء: 9[؛ فكأن الآية تقول لهم: كما تخشون 
على ورثتكم وذرّيتكم بعدكم، فكذلك اخشوا على ورثة غيركم، ولا تحملوه على 

تبذير ماله)))، حيث يفهم من عموم الآية: وجوب العناية بمستقبل الذرية 

انظر: التأمين: دراسة فقهية قانونية مقارنة، مرجع سابق، ص 265. 	(((

انظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج 5 ص 50، وللآية تفسيرات كثيرة يوردها كثير من  	(((

المفسرين، كما هو الأمر عند الإمام فخر الدين الرازي وغيره. انظر: تفسير الرازي المشتهر بـ 

»التفسير الكبير ومفاتيح الغيب«، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بدون بيانات، تفسير 

سورة النساء، ج 9 ص 205 – 206.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 122 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

ر بهم في  إلحاق الّرض الضعفاء بعد موت وليهّم كيفما كانوا، وذلك بعدم 

تضييع حقوقهم المالیة، فعن ابن عباس - رضي الله عنهما- أنه قال: )إذا 

حضر الرجل الوصية فلا ينبغي أن يقول: أوص بمالك؛ فإنّ الله -تعالى- رازق 

ولدك، ولكن يقول: قدّم لنفسك واترك لولدك())).

ويبقى التأمين التكافلي التعاونيّ في النهاية »مظهرًا من مظاهر التكافل 

والتآخـي الاجتماعي، دون إرهاق مادّي، وييُسَّر على مختلف الناس ولو كانوا 

من ذوي الدخل المحدود الإسهام فيه والإفادة منه، فيعُمُّ العدل والرخاء والأمن 

الاجتماعي«))).

وخلاصة الأمر فيما ذكرنا بخصوص هذه المسألة: 

إنّ الناظر في مقاصد الشريعة إنما يجدُها جلب المصالح للناس ودرء 

مالك  الإمام  إليه  ذهب  ما  هو  الأصل  هذا  ودِعامة  عنهم،  والمفاسد  المضارّ 

وأصحابه من اعتبار المصلحة المرسلة دليلًا شرعيًّا، يجب اعتباره والعمل 

به، كما يجبُ العمل بسدِّ الذرائع، بل صّرح الإمام القرافي )ت. 684(هـ بأنّ: 

»المصلحة المرسلة غيرنا يصّرح بإنكارها، ولكن عند التفّريع يعُلّلون بمطلق 

لها  الشّاهد  بإبداء  والجوامع  الفروق  عند  أنفسهم  يطالبون  ولا  المصلحة، 

باعتبارها، بل يعتمدون على مجرَّد المناسبة؛ وهذا هو المصلحة المرسلة«))).

القرطبي، المرجع السابق، ج 5 ص 51، ابن حجر، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، كتاب  	(((

الرقاق، 306/11، تحقيق: عبدالقادر شيبة الحمد.   

الأولى،  ط.  سورية،  دمشق،   - الفكر  دار  المعاصرة،  المالية  المعاملات  الزحيلي،  وهبة  انظر:  	(((

1432هـ - 2002م، ص 272.

انظر: تنقيح الفصول في علم الأصول، بعناية: طه عبدالرؤوف سعد، مكتبة الكليات الأزهرية –  	(((

القاهرة، ط. الثانية، 1414هـ - 1993م، ص 200.



- 123 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المبحث الثامن
من تطبيقات التأمين التكافلي/ التعاوني

الإسلامي في تطبيقاته من أسس إسلامية، ويقوم على  التأمين  ينطلق 

من  واسعة  لشريحة  التأمينية  الحاجات  تلبية  إلى  تهدف  شرعية  صيغ 

الراغبين في الحصول على منتجات تأمينية متوافقة مع  كات والأفراد  الّرش

الشريعة الإسلامية))). 

ويغطّي التأمين الإسلامي جميع أنواع التأمين؛ كبرامج التأمين الادّخاري، 

وبرامج التأمين العامة، وتأمين الحج والعمرة، والتأمين التكافليّ )البديل عن 

التأمين على الحياة(...إلخ.

ويسمّى التأمين الإسلامي أحياناً بـ )التكافلي، أو التبادلي، أو التعاونيّ(، 

وسمي بالتعاوني؛ لتعاون مجموع المشتركين في تعويض الأضرار الناجمة 

ن منها التي تلحق أحدهم، وبالتأمين التبادلي؛ لسببين هما:  عن الأخطار المؤمَّ

الأول: أن مجموع المشتركين يتبادلون فيما بينهم تحمل الأضرار التي تلحق 

للتوسع في الموضوع يمكن الرجوع إلى: 	(((

وقائع ندوة »التطبيقات الاقتصادية الإسلامية المعاصرة«، وقائع الندوة رقم )43( التي عقدت  	-

والتدريب بجدة –  للبحوث  الإسلامي  المعهد  بالتعاون بين  المغربية  المملكة  البيضاء،  الدار  في 

المملكة العربية السعودية، والجمعية المغربية للدراسات والبحوث في الاقتصاد الإسلامي، الرباط 

- المغرب، في الفترة: 9 - 21 محرم 1419هـ )5 - 8 مايو 1998(م، الدار البيضاء، المملكة 

والتدريب،  للبحوث  الإسلامي  للمعهد  الأولى  الشرعية  الطبعة  بابكر،  عثمان  تحرير:  المغربية, 

1420هـ - 2005م، ج 2 ص 475 - 528.

الأسواق  مجال  في  المعاصرة  وتطبيقاته  الاجتهاد  الشنقيطي،  الغلاوي  عالي  ولد  الأمين  محمد  	-

المالية، دار ابن حزم للنشر والتوزيع - بيروت، ط. الأولى 2008م.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 124 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

بأحدهم نتيجة حصول الخطر المؤمن منه. والثاني: لأن كل عضو من هيئة 

ن له. ن، والمؤمَّ المشتركين في التأمين يجمع بين صفتي المؤمِّ

هذا  استخدام  شاع  حيث  نسبيًّا،  الأحدث  فيـُعدُّ  التكافلي:  التأمين  وأما   

المصطلح بعد الندوة التي حملت هذا الاسم، وعقدت بالخرطوم في عام 1995م.

المطلب الأول: ماهية التأمين التكافلي )الإسلامي(:

 يمكن في هذا السياق أن نبّني ماهية التأمين التكافلي )الإسلامي(، وآلية 

تطبيقه بإيجاز من خلال الآتي: 

عندما تنُشأ محفظـة التأمين portfolio )))، ويطلب من طالبي التأميـن 

المقصود بتأمين المحفظة: إحد الأساليب التي يمكن استخدامها من خلال المتاجرة بالحزمـة،  	(((

ويهدف هذا الأسلوب إلى حماية محفظة الأوراق المالية ضد أخطار تعرض قيمتها للانخفاض 

مع ضمان تحقيق حد أدنى من العائد. ويرى بعض المحللين الاقتصاديين أن إمكانية التأمين على 

المحفظة يتمُّ من خلال عقود اختيار الشراء )Call Option( الذي يهدف إلى شراء بعض أصول 

، كما  المحفظة أو استبدال بعض أصول المحفظة بأصول أخرى يتوقع ارتفاع أسعارها مستقبلًا

أن تأمين المحفظة يتمُّ أيضًا من خلال شراء أدوات استثمارية أو أوراق مالية خالية من الأخطار، 

كما ويرى بعض المحللين أيضًا أن عقود اختيار البيع قد تستخدم أيضًا المحافظة على المحفظة 

أو تأمين المحفظة الاستثمارية... للتوسع راجع: حسني خـريـوش‎، عبدالمعطي رضا ارشيد، 

محفوظ أحمد جودة، الأســواق المـاليـة، مفاهيــم وتطبيـقات، دار زهــران للنشر، عمّان 

– الأردن، ط. الأولى 2011م، ص 247.

أما  الاستثمار،  ومحفظة  الادخار  محفظة  تشمل:   التأمينية  المحافظ  أن  بالتنبيه:  والجدير  	

محفظة التبرعات فإنها تبقى لصالح هيئة المشتركين، ولمن وقع عليهم الضرر الفعلي، ويمكن 

تقسيم هذه المحافظ على النحو التالي: 

محفظة التبرعات والتعويضات )أو الخطر(: أي أن الشخص يسهم بجزء من المبلغ المتفق عليه  أ-	

في العقد على أساس التبرع به، والمشاركة مع زملاءه والتضامن معهم في جبر المصائب وتخفيفها 

لمن يصيبه الخطر أو الضرر.

محفظة الادخار: أي أن الشخص يسهم زملائه بالجزء الثاني من المبلغ في الادخار، من أجل  ب-	

المستقبل من تقاعد ودراسة الأبناء وزواجهم.

محفظة الاستثمار: يقوم الشخص بالإسهام مع زملائه بالجزء الثالث من المبلغ في الاستثمار، = ج-	



- 125 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ن لهم( أن يتبرعوا بأقساط التأمين لهذه المحفظة ـ حسب اللوائح  )المـؤمَّ

التي  هي  المحفظة  هذه  وإن  الشركة،  قبل  من  إعلانها  يتم  التي  والأنظمة 

تقـوم بدفـع التعويضات إلى المؤمن له حسب الشروط المعلنة في تلك اللوائح.

تقوم الشركة بإدارة المحفظـة التأمينية )صنـدوق التكافل أو حساب 

حساب  إنشاء  ويتم  الفنية،  الناحية  من  المشتركين(  هيئة  الوثائق،  حملة 

المدفوعة  والتعويضات  ومصاريفها،  وعوائدها،  المحفظة  لأموال  مستقل 

منها، وفوائضها. 

ويكون هذا الحساب منفصلًا عن حساب الشركة )حساب المساهمين( 

الخدمات،  مقابلَ هذه  المحفظة  أجرة من  الشركة  وتتقاضى   ، كاملًا فصلًا 

وتحدد هذه الأجرة كنسبة مئوية من الأقساط سلفًا مع بداية كل عام مالي، 

وبوسيلة تضمن علم المشتركين بها، حيث تقوم بعض الشركات بالنصراحة 

على هذه النسبة في وثائقها، وتقوم بعض الشركات بتحديد الأجرة بمبلغ 

مقطوع.

تقوم الشركة باستثمار أموال المحفظة على أساس المضاربة الشرعية، 

المال.  ربَّ  المشتركين(  )هيئة  المحفظة  وتكون  مضاربة،  فيها  هي  تكون 

وتنميته من أجل المستقبل. للتوسع راجع: سلمان زيدان‎، إدارة الخطر والتأمين، دار المناهج  	=

يليها، بول ميلز، ‎وجون  للنشر والتوزيع، عمّان – الأردن، ط. الأولى 2010م، ص 136 وما 

الأسواق  لدراسة  ســابك  كرسي  منشورات:  والتطبيق،  النظرية  الإسلامي  التمويل   ،‎بريسلي

الـمــاليـة الإسلامـية، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، ط. الأولى 2014، 

ص 142 وما يليها، شهاب الدين حَمَد، المكاسب الرأسمالية وأثرها في بناء محفظة الاستثمار: 

دراسة تطبيقية في سوق بغداد للأوراق المالية، رسالة جامعية، الجامعة المستنصرية - بغداد، 

دار الكتب والوثائق العراقية 1998، نوال عبدالكريم الأشهب، اتخاذ القرارات الإدارية : أنواعها 

ومراحلها، دار أمجد للنشر والتوزيع ، عمّان – الأردن، ط. الأولى 2015م، ص 53.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 126 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

وتحدد نسب توزيع الأرباح مع بداية كل عام مالي، وبوسيلة تضمن علم 

المشتركين بها، حيث تقوم بعض الشركات بالنصراحة على هذه النسب في 

وثائقها.

التي  المؤمن لهم، وبالعوائد  التأمين تتزايد مبالغها بتزايد  إن محفظة 

بقي  فإن  الشركة.  مع  المضاربة  أساس  أموالها على  استثمار  من  تكسبها 

شيء بعد دفع التعويضات إلى المؤمن له حسب الشروط، وهو الذي يسمى: 

الفائض التأميني، فإن جزءً منه توزعه الشركة على المؤمن له حسب اللوائح 

المنظمة لذلك))).

نماذج  عدة  الإسلامي  بالاقتصاد  المهتمين  من  عدد  قدّم  وقد  هذا، 

تقوم  شركات  إنشاء  مالية  جهات  وتبنت  الإسلامي،  للتأمين  وتصورات 

بالتعاوني، وذلك في عدد من  أكثرها  سُمّي  إسلامي،  بالتأمين من منظور 

البلاد الإسلاميّة استفيد أكثرها من فكرة التأمين التعاوني لدى الغرب)))، 

إلا أن واقع هذه المؤسّسات ليس بالضرورة مطابقًا لمقصود المجامع العلميةّ 

التي أفتت بإباحة التأمين التعاوني وإنما هو تطبيق لنظريته لدى الهيئة 

الشرعيةّ المؤسّسة له. 

التأمين  التأمين الإسلامي »مع تطبيقات عملية لشركات  العلي وسميح الحسن، معالم  صالح  	(((

الإسلامي،  الاقتصاد  السوري، سلسلة دراسات في  التجاري  للتأمين  الإسلامية« دراسة فقهية 

دار النوادر، دمشق، ط. الأولى 1433هـ - 2012م، المقدمة، ص 5، انظر: صالح العلي وسميح 

الحسن، معالم التأمين الإسلامي »مع تطبيقات عملية لشركات التأمين الإسلامية« دراسة فقهية 

للتأمين التجاري السوري، ص  209 وما يليها.

حيث نشأت الفكرة في ألمانيا في ظل حكم بسمارك. انظر: غريب الجمال، التأمين، ص 276. 	(((



- 127 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فقد يكون منها ما هو فكرة مطورة للتأمين التعاوني ومنه ما يكون 

تأميناً تجاريَّاً بضوابط معينة أو حتى بصورته المعروفة))).  

ولذا صدر البيان المعروف من اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء 

المتسمية  والشركات  المؤسسات  بعض  حيال  السعودية  العربية  بالمملكة 

بالتأمين التعاوني؛ بأنها لا تمثلّ التأمين التعاوني الذي أباحته هيئة كبار 

العلماء، وإنما هو تأمين تجاري، وتغيير اسمه لا يغّري حقيقته))).

القائمة بالتأمين والساعية لتصحيح وضعها  والحقيقة أن المؤسسات 

ومطابقته للبديل الإسلامي تواجه أمورًا صعبة، من أبرزها إعادة التأمين)))، 

وهو أن تدفع شركة التأمين جزءًا من أقساط التأمين التي تحصل عليها من 

جمهور المستأمنين لشركة إعادة تأمين تضمن لها في مقابل ذلك جزءًا من 

الخسائر. 

فإذا وقع الخطر المؤمن ضده لجأ المستأمن إلى شركة التأمين التي تدفع 

ومن أسباب ذلك: أن جملة من الشركات المالية وبيوت التمويل الإسلامية تمادت في تقليد النظام  	(((

الربوي بل استعارت هياكله التنظيمية فأفرغت العمل المالي الإسلامي من مضامينه الحيوية 

وأهدافه الاستثماريةّ.

وقد أشار كثير من هذا وأبان سببه الشيخ صالح الحصين، في بحثه: الهيئات الشرعيَّة الواقع  	

وطريق التحول لمستقبلٍ أفضل.

العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد،  العامة لإدارات البحوث  الرئاسة  مجلة البحوث الإسلامية،  	(((

العدد الخمسون، الإصدار من ذي القعدة إلى صفر لسنة 1417- 1418هـ، ص 359، والجدير 

بالذكر أن المجمع الفقهي الإسلامي قد بحث موضوع التأمين بأنواعه المختلفة، بعدما اطّلع على 

كثير مما كتبه العلماء في ذلك، وبعدما اطّلع أيضًا على ما قرّره مجلس هيئة كبار العلماء في المملكة 

العربية السعودية، في دورته العاشرة المنعقدة بمدينة الرياض، بتاريخ: 1398/4/4هـ. من 

التحريم بأنواعه.

وهبة الزحيلي، التأمين وإعادة التأمين، بحث بمجلة مجمع الفقه الإسلامي، العدد الثاني، ج 2  	(((

ص 553، وبالمجلة نفسها، محمد الفرفور، التأمين في الفقه الإسلامي، ج 2 ص 602.  



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 128 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

له ثم تطالب شركة إعادة التأمين بدفع جزء من التعويض حسب الاتفاق 

المبرم بينهما. 

فتكون شركة التأمين المباشر كوسيط بين المستأمن وشركة إعادة التأمين 

وتعترف شركات التأمين الإسلامية بأنه لا قيام لها ولا ازدهار لصناعتها إلا 

بترتيبات إعادة التأمين)))، وشركات إعادة التأمين الضخمة جميعها تجارية، 

وقد بدأت الآن شركات إعادة تأمين تتبنى المنهج الإسلامي فيه.

المطلب الـثاني: مدى إلزامية التعامل بالتأمين التكافلي:

والواقع  الإسلامية  الشريعة  في  التكافلي  التأمين  موضوع  مناقشة  عند 

العملي، يرد تساؤل جوهري مفاده: ما مدى الإلزام بعقد التأمين؟

ويتعّني الجواب من خلال بيان الآتي:

1- شواهد من الفقه الإسلامي: 

شواهد  هناك  أن  الإسلامي،  الفقه  في  ورد  ما  خلال  من  جليًّا  يتضّح 

تثبت شرعية التأمين التعاوني الذي يقوم أساسه على توزيع الأخطار بين 

المشتركين، فعلى سبيل المثال ما ذكره القرافي المالكي تحت عنوان: »الفرق 

بين قاعدة ما يضمن بالطرح من السفن وقاعدة ما لا يضمن«))).

أهل  للهول شارك  الحمل  »إذا طرح بعض  الله -:  قال مالك - رحمه 

المطروح من لم يطرح لهم في متاعهم، وكان ما طرح وسلم لجميعهم في 

انظر مثلًا: مجموعة فتاوى هيئة الرقابة الشرعية لبنك فيصل الإسلامي السوداني, أعمال الندوة  	(((

الفقهيةّ لبيت التمويل الكويتي، ص 201، غريب الجمال، التأمين التجاري، ص 340 – 344.

انظر: الفروق، ج4، ص8. 	(((



- 129 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

نمائه ونقصه بثمنه يوم الشراء إن اشتروا من موضع واحد، بغير محاباة؛ 

تحمله  عدم  اختصاص-أي  عدم  والعدل  لهم،  ما  بالمطروح  صانوا  لأنهم 

وحده- أحدهم بالمطروح، إذ ليس أحدهم بأولى من الآخر، وهو بسبب سلامة 

جميعهم«.

كما أن نظام العواقل في الفقه الإسلامي خير شاهد على مشروعية التأمين 

التعاوني ودخول المصلحة المشروعة فيه، حيث لو جنى شخص جناية قتل 

أفراد  الدية وليس القصاص، فدية المقتول توزع على  خطأ، يكون حكمه 

العائلة أو القبيلة.

ومن الشواهد أيضًا الدالة على جواز التأمين التعاوني: ما يسمى بـ »ولاء 

المولاة«، عند الحنفية، وصورته: »أن يقول شخص مجهول النسب لآخر أنت 

وليي تعقل عني إذا جنيت، وترثني إذا مت، فيقول: قبلت«.

ومن الشواهد أيضًا التي تصلح مستندًا للتأمين التعاوني: قضية تجّار 

البز مع الحاكة، وذلك في أواسط القرن الثامن الهجري، وهي حادثة حصلت 

التجار  هؤلاء  إن  حيث  »سـلا«)))،  مدينة  في  وبالتحديد  المغرب،  أقصى  في 

تأسست مدينة سـلا من طرف بني يـَفرَن خلال القرن العاشر، واستولى عليها المرابطون سنة  	(((

1028م. وخلال القرن الحادي عشر، عرفت مدينة سـلا ازدهارًا حقيقيًّا في عهد الموحّـدين ثم 

في عهد المرينيين )القرن الرابع عشر(، بفضل موقعها الإستراتيجيّ على الطريق البرية فاس- 

مراكش وبفضل مينائها الذي شكّل مركزًا للتبادل التجاريّ بين المغرب وأوروبا.

وفي القرن السابع عشر، أعطى تدفق المسلمين واليهود الذين طردوا من إسبانيا دفعة جديدة  	

للمدينة )سـلا القديمة(، وأوجد تنافسًا مع مدينة الرباط المجاورة )والتي كانت تسمى حينها 

بسلا الجديدة(.

وفي تلك الفترة، اشتهرت سـلا بنشاطها البحريّ المكثفّ، حيث جعل منها الأندلسيون المهاجرون  	

عاصمة للقرصنة. وقد سمح النشاط التجاريّ لسـلا خـلال القرن الثامن عشر بامتداد تأثيرها 

=     							      إلى مناطق نائية.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 130 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

اتفقوا فيما بينهم على أنهم إذا اشترى أي واحد منهم سلعة، عليه أن يضع 

بالمال  استعين  غرم  بأي  أحدهم  أصيب  فإذا  به،  يثقون  عند رجل  درهمًا 

الموجود عند ذلك الرجل))).

في  التعاون  وجوب  على  واضحة  دلالة  تدل  مجملها  في  الشواهد  فهذه 

جميع المجالات، وخير شاهد على جواز التأمين التعاوني إن كان القصد منه 

أصالة التعاون والتناصر والتحابب والمواساة بين الناس))).

2- اجتهادات العلماء المعاصرين:

 إن من جملة ما طُـرِح من أفكـار في موضوع التأمين، ما رآه الأستاذ 

محمد البهيّ، إذ قرّر حلّ التأمين بجميع أنواعه، ورأى أنه يجب على الدولة 

الإلزام به لما فيه مصلحة.

ا الباحث محمد شوقي الفنجري))): فبعد أن قرّر معارضته الصريحة  أمَّ

لتوسع أكثر في معرفة تاريخ المدينة وتراثها، انظر بعض المراجع العربيةّ مثل: 	=

أحمد بن خالد الناصري، الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى، دار الكتاب بالدار البيضاء،  	

1997، محمد بن علي الدكالي، الإتحاف الوجيز »تاريخ العدوتين«، الخزانة العلمية الصبيحية 

بسلا، 1986، حمدي عبدالمنعم محمد حسين، مدينة سلا في العصر الإسلامي: دراسة في التاريخ 

السياسي والحضاري، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، مصر، 1993.

ومن المراجع الأجنبيةّ التي اهتمت بدراسة مدينة ســلا، راجع:
.Driss Mrini, Moulay Ismail Alaoui, Salé : Cité Millénaire, Rabat, 1997 - 199 p

Kenneth L. Brown, People of Sale: Tradition and Change in a Moroccan City, 1830-
.1930, Cambridge, Harvard University Press, 1976 - 240 p

للندوة  مقدم  بحث  إسلامي،  منظور  من  والتأمين  التنمية  عبدالرحيم،  عبداللطيف  جناحي،  	(((

الفقهية الثانية لبيت التمويل الكويتي لعام 1410هـ الموافق 1990م، )الكويت: بيت التمويل 

الكويتي، ط1، 1413هـ-1993م( ص74.

)))	  بلتاجي، عقود التأمين من وجهة الفقه الإسلامي، ص192 - 194.

هو: محمد شوقي الفنجري، وكيل مجلس الدولة الأسبق، وأستاذ الاقتصاد الإسلامي، ورئيس  	(((

مجلس إدارة الجمعية الخيرية الإسلامية، وعضو مجمع البحوث الإسلامية والمجالس القومية =



- 131 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

للتأمين التجاري وعدم شرعيته، رأى أن التأمين التعاونيّ هو بديله المثاليّ، 

فقال: »ونرى لضمان نجاح التأمين التعاوني، في مثل ظروف المجتمعات العربيةَ 

التي تعاني من عدم كفاية الوعي التأميني مع ترامي مساحاتها الشاسعة 

في  واختياريًّا  الأصل  في  إلزاميًّا  التأمين  يكون  أن  الماليَّة؛  إمكانياتها  وارتفاع 

الحالات التي يقررها. 

كأصحاب  الخطر  وقوع  لديها  يكثر  التي  للفئات  إلزاميًّا  يكون  وهو 

والشيخوخة  كالمرض  وقوعها  المؤكد  للحالات  المصانع،  وأصحاب  السيارات 

والوفاة..«))). 

ولنا مع هذا الرأي وقفة تأملية من خلال بيان الحقائق الآتية: 

1- إنّ عقد التأمين عقد رضائي: والعقود في الشريعة الإسلامية أساسها 

ڤ  ڤ  ڤ  ثنٹ  -تعالى-:  قال  العقد،  طرفي  بين  التراضي 

ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ   ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ 
ڃڃ ثم ]النساء: 29[.  

- وفي الحديث الشريف: عن ابن عباس [))) من طريق صحيح، أن 

الاقتصادية  الجمعيات  من  عددًا  أسس  الإسلامية...  للشؤون  الأعلى  والمجلس  المتخصصة  	=

الإسلامية، وألّف الكثير من الكتب في المجال... انظر: موقع المركز الدولي للأبحاث والدراسات 

)مداد(، والإسلام والتوازن الاقتصادي بين الأفراد والدول للمؤلف. 

الإسلام والتأمين، ص 92. 	(((

وفي   ،97  –  96 ج 6 ص  البيهقي،  أخرجه  قوي صحيح،  الأول: طريقه  للحديث طريقان،   	(((

الدلائل، ج 5 ص449 من طريقين، عن إسماعيل بن أبي أويس، ثني أبي عن ثور بن زيد به.

وإسماعيل وأبوه مختلف فيهما، وثور وعكرمة ثقتان.  	

ا، رواه محمد بن عبيد الله الـعَرْزَمي عن الحكم عن مِـقسَم عن  والثاني: إسناده ضعيف جدًّ 	

ابن عباس، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال في خطبة حجة الوداع: )ألا وإنّ المسلم أخو المسلم، لا يحلُّ =



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 132 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

مْرِئٍ مِنْ مَالِ  رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب الناس في حجة الوداع فقال: )َال يحَِلُّ ِال

أخَِيهِ إَّال مَا أعَْطَاهُ بِطِيبِ نفَْسٍ مِنهُْ())). 

- وفي رواية: )لا يحل لامرئ من مال أخيه إلا ما أعطاه من طيب نفس، ولا 

تظلموا، ولا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض())).

- وفي رواية أخرى: )َال يحَِلُّ مَالُ امْرِئٍ مُسْلِمٍ إَّال بِطِيبِ نفَْسٍ مِنهُْ())).

وقد اتفق جمهور أهل العلم على أن من أكُره على قول أو عقد لم يترتب 

له دمه ولا شيء من ماله إلا بطيب نفسه، ألا هل بلّغت؟( قالوا: نعم، قال: )اللـهمَّ فاشهدْ(. 	=

قال الحاكم: محمد بن عبيد الله متروك الحديث، فلا خلاف أعرفه بين أئمة النقل فيه. 	

انظر: أنيس الساري في تخريج وتحقيق الأحاديث التي ذكرها الحافظ ابن حجر العسقلاني  	

في فتح الباري، تحقيق: نبيل بن منصور بن يعقوب البصارة، مؤسسة الريان، بيروت – لبنان، 

ومؤسسة السماحة للطباعة والنشر والتوزيع، ط. الأولى 1426هـ - 2005م، المجموعة الأولى، 

)أ/1(، ص 6459.

أحمد بن علي محمد الكناني )العسقلاني(، التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير،  	(((

الكبرى،  السنن   ،102/3 1995م،   - 1416هـ  الأولى،  ط.  قرطبة،  مؤسسة  الصلح،  كتاب 

مْري وأبي  للبيهقي، ج ص 100 بإسنادٍ حسن، وروى عن أنس وعَمرو بن يثَربيّ الكناني الضَّ

حميد، انظر: إرواء الغليل، للألباني، ج 5 ص 279، مجمع الزوائد، ج 4 ص 171.     

السّنن الكبير، للبيهقي، اختهصر: الإمام أبو عبدالله محمد بن أحمد بن  انظر: المهذّب في اختصار  	(((

عثمان الذهبي الشافعي )ت. 748(، تحقيق: دار المشكاة للبحث العلمي، إشراف: ياسر بن إبراهيم، 

دار الوطن للنشر، الرياض، ط. الأولى 1422هـ - 2001م، كتاب الغصب، ج5 ص 2226. 

رواه الدارقطني من رواية أنس وابن عباس وأبي حرة الرقاشي عن عمه وعَمرو بن يثربي. رواه  	(((

الدارقطني، ج 3 ص 25 - 26 من حديث هؤلاء.

ورواه أيضًا: البيهقي في خلافياته، من رواية أبي حميد الساعدي وعبدالله بن السائب، عن أبيه  	

عن جده، وقال: إسناده هذا حسن، قال: وحديث أبي حرة يضم إليه حديث عكرمة وعمرو بن 

يثربي فيقوي.

ورواه الحاكم من حديث ابن عباس بلفظ: )َال يحَِلُّ لامرئ من مال أخيه إلاّ ما أعطاه عن طِِيبِ  	

نفَْسٍ( ثم قال: »وقد احتج البخاري بأحاديث عِـكرمة، ومسلم بأحاديث أبي أويس، وسائر 

رواته متفق عليهم«. انظر: الـتلخيص الـحبير، ج 3 ص 45 – 46.



- 133 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

عليه حكم من الأحكام، وكان لغـوًا))).

حَة فيه. والتأمين  وإذا ألزم أحد بعقد فات شرط التراضي فانعدمت الصِّ

ر تبرع من مُكْره! مع أنه قد يصح تخريج  التعاوني أساسه التبرع ولا يتُصََوَّ

العقارات  ملكية  نزع  على  به  القائل  عند  التجاري  للتأمين  بالنسبة  ذلك 

للصالح العام والتسعير وإلزام المحتكر على البيع بسعر المثل، وإلزام أرباب 

المهن على العمل بأجرة المثل إذا امتنعوا عن العمل إلا بأجُور فاحشة، والناس 

بحاجة إلى منافعهم. 

إلا أن القول بهذا يحتاج إلى إثبات أن الحاجة إلى هذا النوع من التعاقد 

ضرورة عامة يصح أن تكون سبباً لإلغاء أساس العقود الذي هو الرضا من 

طرفيه، وأن هذا العقد فعلًا سبب لرفع هذه الضرورة. 

ثم إن صح هذا في التأمين التجاري - وقد تقدم بيان حكمه- فلا يصحُّ 

في التعاوني الذي تقدَّم أن أساسه التبرع والمسامحة، ولا يتصور تبرعّ إلا 

برضا الباَذِل.

2- إن في الإلزام بأمر ما هو محل خلاف بين أهل العلم، وقد سُئل شيخ 

الإسلام ابن تيمية عمّن ولي أمرًا من أمور المسلمين ومذهبه لا يجُوّز شركة 

الأبدان، فهل يجوز له منع الناس؟  

فأجاب: »ليس له منع الناس من مثل ذلك, ولا من نظائره مما يسوغ 

فيه الاجتهاد، وليس معه بالمنع نصٌَّ من كتاب, ولا سنة، ولا إجماع، ولا ما 

زاد المعاد، ج 5 ص 205, جامع العلوم والحِـكَم، ص 376. وفرّق فقهاء المذهب الحنفي بين  	(((

ما يحتمل الفسخ وما لا يحتمله. راجِعه  في »تكملة فتح القدير«، ج 8 ص 166.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 134 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

هو في معنى ذلك؛ لاسيما وأكثر العلماء على جواز مثل ذلك، وهو مما يعمل 

ة الأمصار.  ة المسلمين في عامَّ به عامَّ

وهذا كما أن الحاكم ليس له أن ينَقُض حكم غيره في مثل هذه المسائل, 

لما  ولهذا  المسائل،  مثل هذه  باتباعه في  الناس  يلزم  أن  والمفتي  للعالم  ولا 

استشار الرشيد مالكًا أن يحمل الناس على مُـوطّـئه في مثل هذه المسائل 

منعه من ذلك، وقال: إن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم تفرّقوا في الأمصار, وقد 

فقال  الاختلاف,  كتاباً في  بلغهم. وصَنَّف رجلٌ  ما  العلم  أخذ كل قوم من 

نة((.  أحمد: لا تسمّه: ))كتاب الاختلاف(( ولكن سمّه: ))كتاب السُّ

ةٌ قاطعة واختلافهم رحمة  ولهذا كان بعض العلماء يقول: إجماعهم حجَّ

واسعة، وكان عمر بن عبدالعزيز يقول: ما يسّرني أن أصحاب رسول الله 

، وإذا  صلى الله عليه وسلم لم يختلفوا؛ لأنهم إذا اجتمعوا على قول فخالفهم رجل كان ضاًّال
اختلفوا فأخذ رجل بقول هذا, ورجل بقول هذا كان في الأمر سَـعة، وكذلك 

قال غير مالك من الأئمة: ليس للفقيه أن يحمل الناس على مذهبه. 

ولهذا قال العلماء المصنفون في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من 

باليد،  تنكر  لا  الاجتهاديةّ  المسائل  إن مثل هذه  الشافعي وغيره:  أصحاب 

وليس لأحد أن يلزم الناس باتباعه فيها؛ ولكن يتكلم فيها بالحجج العلميةَ، 

فمن تبين له صحّة أحد القولين تبعه، ومن قَلّد أهل القول الآخر فلا إنكار 

عليه ونظائر هذه المسائل كثيرة«))). 

مجموع الفتاوى، ج 30، ص 79 , 80، وانظر أيضًا: مجموع الفتاوى، ج 35 ص 387 , 388،  	(((

فهو مفيد في الموضوع.



- 135 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المعينة  الأمور  الخلاف؛ فإن ذلك في  الذي يرفع  الحكم  وليس هذا من 

والمسائل الخاصّة بموطنها، قال شيخ الإسلام: »الأمور المشتركة بين الأمّة 

لا يحكم فيها إلا الكتاب والسنة, ليس لأحدٍ أن يلزم الناس بقول عالمٍ، ولا 

أميٍر، ولا شيخٍ، ولا ملكٍ، وحكّام المسلمين في الأمور المعينّة لا يحكُمون في 

الأمور الكليةّ، وإذا حكمـوا في المعينّات فعليهم أن يحكمـوا بما في كتاب 

الله، فإن لم يكن فبما في سـنة رسـول الله، فإن لم يجدوا اجتهد الحاكم 

برأيه«))). 

التاسـع المبحث 
تحقيق المناط المصلحي لعقد التأمين التكافليّ

إن فكرة التأمین التعاوني/ التكافلي تقوم على مبدأ أصيل في الثقافة الإسلامية،  

وهو التعاون الذي يراعي قيم التضّامن الإنساني والتكّافل الاجتماعي، وهذا المبدأ 

الأصيل راجع إلى أصل في تحقيق المصلحة وإقامـة العدل.

التعاوني بكونه عقدًا تكافليًّا تبرُّعيًّا، هو عقد جائـز شرعًا؛  فالتأمين 

لأنه قائم على أساس مبدأ التعاون وفكرة المصلحة والعدل، وكلها من روح 

انظر: منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، تحقيق: محمد رشاد سالم، جامعة  	(((

الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ط. الأولى، 1406 هـ - 1986م، 130/5-131، وعبدالعزيز 

المحمّد السلمان‎، الكواشف الجلية عن معاني الواسطية، رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء 

الكتاب رقم )7(، ط.  العربية السعودية،  إدارة الطبع والترجمة – المملكة  والدعوة والإرشاد، 

الحادية عشرة، 1402هـ - 1982م، ص 158، وانظر أيضًا: كتاب أبي المعالي محمود شكري 

النبهاني، طبع على نفقة عبدالعزيز ومحمد  الرد على  الآلـوسي )1342(هـ، غاية الأماني في 

العبدالله الجميح، ط. الثانية، 1391هـ، ج 2 ص 256، وعبدالرحمن السعدي، طريق الوصول 

إلى العلم المأمول بمعرفة القواعد والضوابط، دار البصيرة، ط. الأولى، 2000م، ص 183.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 136 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

التشريع الإسلامي الحنيف، ومن ثم فإن تحقيق مناطه المصلحي، يمكن أن 

يستند إلى أصلين)))، نبينّهما من خلال المطالب الآتية:

المطلب الأول: تشوُّف الشـارع الحكيم للتعـاون والتضامـن:

ويتحقّق ذلك من خلال عدّة نصوص وممارسات شرعية، وذلك لعموم قوله 

-تعالى- في الآية الكريمة: ثن ئە ئو ئو ئۇثم ]المائدة: 2[، ولحـديث 

شَْعَرِيِّيَن إذِاَ  الأشعريين، عن أبي موسى [ قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: )إنَِّ اْأل

ثوَْبٍ  عِندَْهُمْ ِيف  كَانَ  مَا  بِالْمَدِينةَِ جَمَعُوا  عِياَلِهِمْ  قَلَّ طَعَامُ  أوَْ  الْغَزْوِ)))  أرَْمَلوُا ِيف 

وِيَّةِ؛ فَهُمْ مِنِّي، وَأنَاَ مِنهُْمْ())). وَاحِدٍ، ثمَُّ اقْتسََمُوهُ بيَنْهَُمْ ِيف إنِاَءٍ وَاحِدٍ بِالسَّ

وقـد نبه العلماء إلى فـقه مقاصد هذا الحديث، أن هذا ليس من باب 

الهبة، وإنما هو من الإباحة؛ لأن الهبة تمليك المال، والتمليك غير الإباحة)))، 

كما نبه الباجي))) اعتبارًا بهذا الأصل أنه »يـجوز للإمام أن يفعله في الأسفار 

انظر بحث: التأمین التعاوني والتأمین التجاري، ص1 و240. 	(((

بمعنى: أنهم لم يبقَ عندهم شيء، وكأن الإنسان الذي صار إلى هذه الحال لم يبق عنده إلا الرمْل؛  	(((

ولهذا يقال للمرأة التي فقدت زوجها: أرملة؛ لأن عائلها قد مات... انظر: أحمد بن محمد بن 

علي المقري الفيومي، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، اعتنى به: عادل مرشد،  دار الرسالة 

للنشر - القاهرة، مادة: ر م ل، وابن فارس، مقاییس اللغة، مادة: رمل.

والعروض، وكيف  والنهد  الطعام  الشركة في  باب  الشركة،  كتاب  البخاري،  عليه، رواه  متفق  	(((

قسمة ما يكال ويوزن، مجازفة أو قبضة، لما لم ير المسلمون في النهد بأسًا، أن يأكل هذا بعضًا 

وهذا بعضًا، وكذلك مجازفة الذهب والفضة، والقران في التمر )138/3(، ومسلم، كتاب فضائل 

الصحابة ي، باب من فضائل الأشعريين )1944/4(، عن أبي كُريب

انظر: عمدة القاري شرح صحیح البخاري، ج 13 ص 44. 	(((

الأندلسي،  التجيبي،  وارث  بن  أيوب  بن  سعد  بن  خلف  بن  سليمان  الوليد،  أبو  القاضي  هو:  	(((

العلم  الفنون، صاحب تحصيل  الحافظ، ذو  التصانيف،  الذهبي، صاحب  الباجي،  القرطبي، 

الغزير، مع الفقر والتقنع باليسير.. توفي بالمرية في تاسع عشر رجب سنة أربع وسبعين وأربع 

=    				   مئة؛ فعمره إحدى وسبعون سنة سوى أشهر... 



- 137 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أن  أیضًا،  بطال)))  ابن  ذكر  وكما  الطعام«)))،  فیها  یوجد  لا  التي  والمواضع 

»للسلطان أن یأمر الناس بالمواساة ویجبرهم على ذلك، ویشركهم فیما بقي 

من أزوادهم؛ إحیاء لأرماقهم وإبقاء لنفوسهم«))).

المطلب الثاني: قصد الشارع في الجنايات إلى تفتيت الضرر وتشريـع العاقلة:

بعصـبات  یختص  كان  الذي  الإسـلام  فـي  العواقل)))  نظـام  إن 

الرسالة،  مؤسسة  النبلاء،  أعلام  سير  الذهبي،  عثمان  بن  أحمد  بن  محمد  ترجمته:  في  انظر  	=

وللشيخ  يليها،  وما   535 ص   18 ج  والعشرون،  الخامسة  الطبقة  2001م،  1422هـ/ 

لكتاب  دراسته  في  له  أعدّها  لة  مفصَّ ترجمة  الباجي  الإمام  عن  الجزائري  فـركـوس  محمد 

»الإشارة«.	

انظر: المنتقى شرح الموطّـأ، ج 1 ص 66. 	(((

هو: العلامة أبو الحسن، علي بن خلف بن بطال البكري، القرطبي، ثم البلََنسْي، ويعرف بابن  	(((

القاضي عياض، وهو شارح صحيح  المالكية، كما هو وارد عند  يعدّ من كبار علماء  ام.  اللَّجَّ

البخاري... لم يذكر المترجمون له من المصنفات سوى »شرح صحيح البخاري« و»الاعتصام في 

الحديث« و»الزّهد والرقائق«. قيل: إنه توفي ليلة الأربعاء، وصلي عليه عند صلاة الظهر آخر يوم 

من صفر سنة تسع وأربعين وأربع مئة.

انظر في ترجمته: القاضي عياض، ترتيب المدارك، الذهبي، تاريخ الإسلام وسير أعلام النبلاء،  	

الطبقة الرابعة والعشرون، ج 28 ص 47- 48.

ابن بطال، شرح صحیح البخاري، ج 7 ص 7. 	(((

العاقلة: لغة مشتقة من العَقْل وتعني: الحَجر والنهي والعَصَبةَ؛ وهم: القرابة من قِبل الأب،  	(((

وقيل: سمّيت بذلك؛ لأنهم يعقلون الإبل؛ أي: يربطون ركبها في فناء أولياء الدم. تقول العرب: 

عَقَلَ القتيلَ أي أعطى ديته، وعقل له دم فلان؛ إذا ترك القود وأخذ الدية، وعقل عن فلان؛ أي: 

الحلبي، ص409،  البابي  الصحاح، مطبعة عيسى  الرازي، مختار  انظر:  عنه جنايته...  غرم 

مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، دار الدعوة التركية، ص 616، الفيروز آبادي، القاموس 

المحيط، مؤسسة الرسالة، ط. الخامسة، ص 1336.

وأما في الشرع: فالعاقلة: هي الجماعة الذين يؤدون الدية إلى أولياء المقتول، وأما سبب التسمية:  	

فللعلماء فيه أقوال ليس هنا محل البحث فيها.

للتوسع في الموضوع، راجع: 

محمد نجيب المطيعي، كتاب المجموع شرح المهذّب للشيرازي، مكتبة الإرشاد - جدة، بدون  	

بيانات، 13/ 274، الزيلعي، تبيين الحقائق، ج7، ص364، الشيخ نظام، الفتاوى الهندية، =



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 138 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

النسب))) دلیل واضح على قصد الشارع الحكیم تفتیت جبر الضرر، وقد 

العصبیة  ضعفت  عندما  الدیوان  منسوبي  لیشمل  [)))؛  عمر  عمّمه 

الواحد نوع عصبیة وتضامن؛ وذلك لما فهـم   الدیوان  وأصبح لأهل 

ج6 ص83، دار صادر عن المطبعة الأميرية، ط. الثانية، مصر 1310هـ، حاشية كتاب الأصل،  	=

الشيباني، تحقيق: شفيق شحادة، مطبعة جامعة  بن حسن  الأصل لمحمد  كتاب  مطبوع مع 

القاهرة، 1954، ج4، ص657، تبيين المسالك شرح تدريب السالك، ج4، ص454، الشيخ أحمد 

التراث الإسلامي، قطر، 1983 ج4،  أدلة خليل، إحياء  الجليل من  الشنقيطي، مواهب  المختار 

ص287، محمد أحمد حسين، العاقلة ومسؤوليتها عن الدية في الفقه الإسلامي: مقدار دية المسلم 

وغير المسلم والرجل والمرأة... مشروع قانون العاقلة، الدار الجامعية، ط. الأولى 2006م، سيف 

رجب قزامل، العاقلة في الفقه الإسلامي: دراسة مقارنة، مركز القاهرة لحقوق الإنسان, ط. الأولى 

1991م، محمد نوح معابدة، العاقلة في ضوء المستجدات الاجتماعية: دراسة فقهية، بحث محكّم 

منشور في »المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية«، العدد )2(، 1427هـ/ 2006م.

استقرت الشريعة الإسلامية على أن التوارث يقع بين المسلمين على وجهين: نسب وسبب، وأن  	(((

النسب نوعان: نكاح وولاء.

والميراث بالنسب على ثلاثة أقسام، أجمعوا على قسمين منها، وهما: الفرض والتعصيب، والقسم  	

يكون  بالولاء:  والميراث  وحده،  بالفرض  يكون  بالنكاح:  والميراث  فيه،  مختلف  رحم  الثالث 

تعصيبًا. والباحث في الموضوع يجد أن لهم تفصيلات في الموضوع يمكن الرجوع إليها. 

 : انظر مثلًا

عبدالوهاب البغدادي، التلقين في الفقه المالكي، تحقيق ودراسة: محمد ثالث سعيد الـغاني،  	-

)رسالة دكتوراه(، مكتبة نزار مصطفى الباز، الرياض– مكة المكرمة، دون تاريخ، ج 1 ص 

561 وما يليها.

حاتم بن محمد الشابي‎، الحجب في الميراث، منشورات: مجمع الأطرش للكتاب المختص، تونس،  	- 

ط. الأولى 2011م، ص 53 وما بعد.

فؤاد ابن الأشهب، التعصيب وتوزيع التركة، مذكرة، ص 82. 	-

البقري على شرح سبط  العلامّـة  المارديني، وحاشية  الفرائض بشرح سبط  علم  الرحبية في  	-

المارديني على المنظومة الرحبية، ص 52 وما يليها.

كان عمر [ -بمحضر الصحابة- ینقل العاقلة من القبیلة إلى الدیوان بعد أن دوّن الدواوین،  	(((

العصبیة  الذي أساسه من قبل  التناصر  أن  الدولة؛ وذلك  للعطاء من  المستحقین  وقیّد علیها 

القبلیة قد تغیرّ الآن، وقد كان هذا التناصر القبلي هو علّة فرض تحمّل العصبة أو القبیلة الدیة، 

... فجعل زمن  الحكم یدور مع علته وجودًا وعدمًا  التناصر، فإن  تغیّـر أساس  دام قد  فما 

ومكان من ینُرص الرجل ویعُینه في ذلك الزمان والمكان.



- 139 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

من قصد الشارع إناطة الحكم بوصف التضامن الذي یمكن أن ینشأ عن 

النسب، كما یمكن أن ینشأ عن الدیوان، ففتح الباب للاجتهاد فـي أيّ شكل 

من التضامن، وإن كان قـد بـدأ بالوضع؛ فإنه لا یستبعد أن یكون بالعقد. 

فحول هذه المناطات النصیة والمصلحیة والمقاصدیة للاستدلال والتعلیل 

الشيخ  ابن  الشيخ عبدالله  یقول  التعاوني،  التأمین  بها على مشروعیة عقد 

المحفوظ بن بیَـّه -حفظه الله-))): »... وإن اختلف العلماء فـي ثبوت الحكم في 

بعضها وصلاحیة ما ثبت فیها للقیاس، إلا أنها لا أقل من أن تصلح للاستئناس. 

فالقیاس إن لم یكن بتنقیح المناط من خلال إلغاء الفارق، فلا بد فیه من أصل 

معین مخصوص باسم لإلحاق الفرع به، ویبقى باب الاستصلاح واسعًا؛ لأنه 

استنباط حكم عن طریق المناسب المرسل، الذي لا یرجع إلى شاهد معین، بل إلى 

كلي مصلحي في مرتبة الضرورة أو الحاجة عُلم اعتبار الشرع له في الجملة«))).

فمن خلال هذین الأصلین أو القاعدتين )ترغيب الشارع في التعـاون والتضامـن، 

أن یكون  النوع، على  لهذا  الحاجـة أصلًا  العاقلة( تكون  وتفتيت الضرر وتشريـع 

الدلیل الشرعيّ المنطبق على عقد التأمین التعاوني هو قاعدة الاستصلاح القائم على 

أساس اعتبار المصالـح فـي تحصیل المنافع ودفع المضـار.

ومن ثم فإن اعتبار المناسب المرسل دلیلًا شرعیًّا للتأمین التعاونيّ هو 

العقود  الاستدلال؛ لأنه من  والأنسب من حیث  العام،  مناطه  عین تحقیق 

هو: الشيخ عبدالله ابن الشيخ المحفوظ بن بيهّ، ولد سنة 1935م في تمبدغة في موريتانيا، أحد  	(((

أكبر العلماء السنة المعاصرين والنائب السابق لرئيس الاتحاد العالمي للعلماء المسلمين، ورئيس 

ومؤسس لمجلس حكماء المسلمين.. له عضويات كثيرة ومؤلفات علمية غزيرة. 

انظر بحثه: التأمین التعاوني والتأمین التجاري، ص  242. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 140 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

مجالها  وإنما  غالبها،  فـي  علیها  یقاس  نظائر  لها  لیس  التي  الحدیثة 

الاستصلاح، الذي هو: بناء الأحكام الفقهیة على مقتضى المصالح المرسلة 

فیما لا نص فیه من النوازل الواقعة، والمستجدات الطارئة.

فالتشریع للواقع المعاش بظروفه وملابساته وعوارضه المتغیرّة، والحكم 

من  تنزل  أن  یجب  المجرّدة،  النظریة  العامة  القاعدة  أو  النظري  الشرعي 

تجریدها الذهني إلى هذا الواقع لتحكُمه))).

ومن ثم فإن عقد التأمین التعاوني في تصور الاجتهاد الفقهي المعاصر 

المال،  مبالغ من  بتجمیع  بقیام جماعة  والتكافل،  التعاون  مبدأ  یقوم على 

كل على قـدر وسعه وحسب طاقته، لیتواسوا فیما بینهم؛ وذلك بما یحفظ 

عیشهم، ویصون كرامتهم، ویضمن مستقبلهم.

فكرة  بكونه  المعاصر،  الفقهي  الاجتهاد  في  التعاوني  التأمین  ففلسفة 

تكافلیة محضة، فإن تصوّر تحقیق مناطه المصلحي الخاص، یمكن أن نبرزه 

من خلال الممیزات التي یمتاز بها عن التأمین التجاري؛ لأن التأمین التكافلي 

شرع في الأصل بدیلًا عما یسمى بالتأمین التجاري التقلیدي، الذي شابه في 

أصل منشئه غـرَرٌ فاحش واستغلال فاضح، وبحسب المقولة الشهيرة في 

التراث العربي الإسلامي: بضدّها تتمیز الأشیاء، ویتحقق المناط))).

انظر: بحوث مقارنة في الفقه الإسلامي وأصوله، ج 1 ص 128. 	(((

ومعنى القاعدة أو المقولة: أن الشيء يظهر بوضوح عندما نقارنه بضدّه أو بما يختلف عنه. وانطلاقًا  	(((

من هذه القاعدة / الحقيقة فنحن لن نستطيع فهم كنه التأمين التعاوني التكافلي إلا إذا فهمنا ما هو 

ضدّه أو نقيضه، أي: ما يختلف عنه وهو التأمين التجاري التقليدي )بصورة إجمالية(.

نظام  الزرقا،  أحمد  مصطفى  كتاب  خلال  من  الموضوع  جوانب  بعض  إلى  الرجوع  ويمكن  	

التأمين: حقيقته والرأي الشرعي فيه، فقد تناول هذا الموضوع مبكّرًا وأفاض فيه القول.



- 141 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فـي  اختلال  على  نشأ  متوازن،  غیر  عقد  التجاري  التأمین  دام  وما 

أنه  كما  والمستأمن(،  )المؤمّن  فیه  العقد  طرفـي  بین  والواجبات  الحقوق 

یشوبه الغرر، ویقصد من معاملاتـه استهداف الكسب التجاري والأرباح 

السریعة التي تؤكل بها أموال المستأمنین بالباطل، كما أنه یسطو وبدون 

وجه حق على الاشتراكات والفائض المتبقي من أقساطهم.

في  بوضوح  لنا  تكشف  العقد  بهذا  المتلبّسة  السلبیة  الصور  هذه  كل 

مقابله ذلك المناط الخاص المتعلق بالتأمین التعاونيّ المخالف له تمامًا فـي 

الأهداف والغایات.

المبحث العاشر
القواعـد والضوابط الشرعية للمعاملات المالية المعاصرة

المعاملات،  بفقه  تتعلق  الفقهية  والقواعد  الضوابط  من  زمرة  هناك 

الفقهية  المجامع  تولت  المالية، ولقد  بالمعاملات  الخاص  العام ومنها  منها 

كهيئة  الهيئات،  من  يشبهها  وما  الإسلامي  الفقه  مجمع  مثل  المعاصرة، 

المحاسبة للمؤسـسات المالية الإسلامية إصدار الأحكام الخاصة بالمعاملات 

المالية المعاصرة بعد دراستها وتحليلها لتوضيح الجائز منها وغير الجائز 

من خلال القواعد الفقهية؛ وذلك لكي يسهل على الناس عمومًا والمهتمين 

خصوصًا ضبط المعاملات الماليـة الخاصة بهم، ويشهد لهذا الأمر مقولة  

ه في الدينِ«. عمر [ حينما قال:  »َال يبِع في سوقِنا إلا من قد تفَقَّ

فيجب على الذين مـن وظيفتهم الفتوى في معاملات الناس المعاصرة، 

بها  يهتمـوا  أن  الإسلامية  للمصارف  الشرعية  الهيئات  أصحاب  وخاصة 



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 142 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

جيدًا، لكي تساعدهم في فهم المسائل والنوازل التي تعرض عليهم وحلّها، 

ومن ثم استنباط الحكم الشرعي المناسب وإسقاطه على واقع المسلمين.

المطلب الأول: مفهوم القاعـدة والضابـط:

أ- القاعدة في اللغة:

القاعدة في اللغة تعني: الأساس، وجمعها قواعد، وهي أسُّ الشيء وأصوله، 

دعائمه،  أي:  الدِّين،  كقواعد  معنويًّا  أو  البيت،  كقواعد  حسيًّا  كان  سواء 

ثنٱ ٻ ٻ     اللفظ في القرآن الكريم في قوله -تعالى-:  وقد جاء هذا 

ثنئۆ ئۆ  ٻ ٻ پ پثم ]البقرة: 127[، وقوله -تعالى-: 
الآيتين الأساس،  القاعدة في  ]النحل: 26[، فمعنى  ئۈ ئۈ ئېثم 

وهو ما يرفع عليه البنيان، فكل ما يبُنىَ عليه غيره يسمى قاعدة.

ومما شاع عند العرب قولهم: قواعد الهَـوْدَج: أي: خشباته الجارية مجرى 

قواعد البناء)))، والقاعدة من البناء أساسه الذي ينطبق على جزئيات، وجمعها 

قواعد)))، وقواعد السماء: أصولها، والقواعد من الشيء: ما يرُتكز عليه))).

الاستعمالات  كل  حوله  تدور  الذي  العام  »المعنى  الروكي:  محمد  يقول 

الحسّيات  في  ذلك  كان  سواء  والأساس،  الأصل  هو  »قـاعدة«  لكلمة  اللّغوية 

انظر: الراغب الأصفهاني، مفردات غريب القرآن، دار المعرفة – بيروت، الطبعة الثانية، 1999،  	(((

ص 410.

مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية - القاهرة، الطبعة الرابعة، 2004،  	(((

ص 748.

انظر: ابن منظور، لسان العرب، مادة )قعد(، 126/3، الفيومي، المصباح المنير، 20/2، ابن  	(((

صادق  حامد   - قلعجي  رواس  محمد   ،109  ،108/5 )قعد(،  مادة  اللغة،  مقاييس  فارس، 

الثانية، 1408هـ -  قنيبي، معجم لغة الفقهاء، دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع، ط. 

1988م، ص 354. 



- 143 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أو في المعنويات كقواعد الإسلام وقواعد العلم ونحو ذلك. ومن ثمّ فإن قواعد 

الفقه لن تخرج عن هذا المعنى العام؛ فهي أصـولـه وأسسه التي تنبني عليها 

فروعه وجزئياته المتعددة التي لا تتناهى«))).

ويتضّحُ مما سبق بيانه: أن القاعدة هي الأمر أو الشيء المستقر الثابت 

الوطيد، وعلى هذا  تدلُّ أقوال أهل اللغة، فقواعد البيت هي أسسه الثابتة 

المستقرة، وكذلك قواعد الهودج، وقواعد السحاب أصوله الثابتة الوطيدة، 

نكاحًا،  الحيض والولد والأزواج فلا ترجو  القاعد عن  العجوز  المرأة  وكذا 

ات الحيض والطُّهْر. استقرت على حالها فلم يطرأ عليها تغُّري

القاعدة في الاصطـلاح: 

اختلف الفقهاء في تعريف القاعدة إلى قولين:

• لتعرف 	 ينطبق على جميع جزئياته   ّ كلّي »حكم  بأنها  الأول:  التعريف 

أحكامها منه«))). 

للقاضي  الخـلاف،  مسائـل  على  الإشـراف  كتاب  خلال  من  الإسلامي  الفقه  قواعد  انظر:  	(((

عبدالوهاب البغدادي، دار القلم – دمشق، مجمع الفقه الإسلامي – جدة، ط. الأولى 1419هـ - 

1998م، ص 107.

للتفصيل في الموضوع انظر: سعد الدين التفتازاني، شرح التلويح على التوضيح لمتن التنقيح في  	(((

أصول الفقه، 1/ 35، علي حيدر خواجة أمين أفندي، درر الحكام شرح مجلة الأحكام، ص 19، 

أحمد بن محمد مكي الحموي، غمز عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائر، )»الأشباه والنظائر، 

لابن نجيم« يليه - مفصولًا بفاصل - شرحه »غمز عيون البصائر«، لأحمد الحموي 51/1، تاج 

الدين السبكي، الأشباه والنظائر،23/1، محمد الروكي، نظرية التقعيد الفقهيّ وأثرها في اختلاف 

والقواعد  الكبرى  الخمس  الفقهية  القواعد  علوان،  بن محمد  إسماعيل حسن  الفقهاء، ص53، 

المندرجة تحتها )جمع ودراسة من مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية - دكتوراه(، ص 24، 

محمد رواس قلعجي - حامد صادق قنيبي، معجم لغة الفقهاء، ص 354، عبدالرحمن إبراهيم 

، ص 29. زيد الكيلاني، قواعد المقاصد عند الإمام الشاطبي عرضًا ودراسة وتحليلًا



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 144 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

• أكثر جزئياته 	 ينطبق على  أكثريّ لا كليّ  أنها »حكم  الثاني:  التعريف 

لتعرف أحكامها منه«))). 

ومنشأ الخلاف: أن من قال: إنها كلية نظر إلى أصل القاعدة، ومن قال: 

إنها أغلبية نظر إلى وجود مستثنيات في كل قاعدة.

ويترجّحُ عندنا: التعريف الأول؛ كونها قاعدة كلية.

وأسباب الترجيح ظهرت لنا من خلال الآتي:

شأن القاعدة أن تكون كلية. 	-

إن وصفها بالكلية لا يضرُّ تخلُّف آحاد الجزئيات عن مقتضى الكلي. 	-

إن هذا التخلُّف أو الاستثناء من القاعدة يرجع إلى وصف اختصَّ به. 	-

لأن  القطعيّ؛  العام  اعتبار  الشريعة  في  معتبر  الأكثريّ  الغالب  إن  	-

المتخلّفات الجزئية لا ينتظم منها كلي يعارض هذا الكلي الثابت.

تحت  وجودها  يحتمل  التي  والنوادر  الشّوارد  بمثابة  المستثنيات  إن  	-

قاعدة أخرى.

إن الشاذّ لا حكم له ولا ينقض قاعدة، كما أن القواعد في سائر العلوم لا  	-

تخلو من الشواذ والمستثنيات))). 

كون هذه  القواعد أغلبية لا ينقصُ من قيمتها العلمية، وعظيم موقعها  	-

انظر: غمز عيون البصائر، مرجع سابق، 51/1، محمد بن محمد بن أحمد المقرّي، القواعــد،  	(((

تحقيق ودراسة: أحمد بن عبدالله بن حميد )رسالة علمية(، جامعة أمّ القرى، نشر: مركز إحياء 

التراث الإسلامي بمكة المكرّمة، )طبعة بدون بيانات( 1/ 107.

إعلام  من  المستخرجة  الفقهية  القواعد  عبدالرحمن،  أبو  الجزائريّ،  جمعة  عبدالمجيد  انظر:  	(((

الموقعين )رسالة ماجستير(، دار ابن القيم - دار ابن عفان، ط. الأولى 1421هـ، ص 161 163.  



- 145 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

بارعًا،  تصورًا  القواعد  هذه  في  فإن  التفقيه؛  في  أثرها  وقوّة  الفقه،  في 

لآفاقها  وكشفًا  العامة،  الفقهية  والمقررات  للمبادئ  رائعًا  وتنويرًا 

ومسالكها النظرية، وضبطًا لفروع الأحكام العملية بضوابط بينة في 

كل زمرة من هذه الفروع وحدة المناط، وجهة الارتباط برابطة تجمعها 

وإن اختلفت موضوعاتها وأبوابها))).

جـ- تعريف الضابط الفقهي والفرق بينه وبين القاعدة:

• : تعريف الضابط لغةً واصطلاحًا:	 أولًا

الضابط لغة: لزوم الشيء وحبسه، من ضَبطَ يضبِطُ ويضبط ضبطًا، 

بط أيضًا: حِفظ الشيء بالحَـزْم))). والضَّ

• ثانياً: الضابط اصطلاحًا: 	

تنوعت تعريفات مفهوم »الـضابط« حسب الحقل الدلالي والمجالي الذي 

يوجّهه. ففي تخصص المنهجية في البحوث والدراسات أو المنهجية العلمية  

قاله  ما  منها  عديدة،  بتعريفات  عرّفوه  العلم  فلسفة  في   methodology

الدكتور فريد الأنصاري )رحمه الله(:

- الضابط )ضوابط البحث(: هو محدد جوهريّ، بموجبه يتحدد جزء من 

جوهر البحث أو طبيعته. فالضوابط إذن هي مجموعة من المحددات، التي 

للتوسع في موضوع دراسة القاعدة الفقهية في الشريعة الإسلامية، انظر: دراسة علمية محكَّمة  	(((

منصور  رياض  د.  للباحث:  بها«،  الاستدلال  وضوابط  حجيتها  الفقهية..  »القاعدة  بعنوان: 

النشر  مجلس  عن  الصادرة  الإسلامية  والدراسات  الشريعة  بمجلة  منشورة  وهي  الخَليفي، 

العلمي بجامعة الكويت، السنة 18، العدد 55، شوال 1424هـ /ديسمبر 2003م.

محمود  تحقيق:  الصحاح،  مختار  الرازي،  )ضبط(،  مادة  العرب،  لسان  منظور،  ابن  انظر:  	(((

خاطر، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، طبعة سنة 1995، مادة )ض ب ط (.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 146 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

باجتماعها تتجلى حقيقة )الإشكال( العلميّ، وطبيعته، وحدوده الجوهرية))).

- الضابط المنهجيّ: وهو محدد جوهريّ يتم بمقتضاه بناء البحث على −−

البحث  توجه  التي  والضوابط  القواعد،  من  )نسََق(  على  أي:  )منهج( 

العلمي، وتنظمه))).

من العلماء من عرّف القاعدة بأنها هي الضابط))) إلا هناك من عـرّف −−

الضابط الفقهيّ بتعريف خاصّ، ومن بين هذه التعريفات نذكر ما يلي:

»الضابط ما اختص بباب، وقصد به نظم صور متشابه«))).−−

»الضابط هو حكم كلي فقهي ينطبق على فروع متعددة من باب واحد«))).−−

وبعد إيراد عددٍ من التعريفات للضابط الفقهي، خلصُ الباحث مصطفى 

الـزّاهـد إلى تعريفه بأنه:

»قضية كلية شرعية عملية تجمع شتات صور متشابهة من الأحكام، في −−

باب واحد أو أبواب متقاربة«))).

منشورات   ،)27( الحوار  سلسلة  )ضبط(،  مادة  الشرعية،  العلوم  فى  البحث  أبجديات  انظر:  	(((

الفرقان – الدار البيضاء، ط. الأولى ذو القعدة 1417هـ / أبريل 1997م، ص 182.

المصدر السابق، نفس المكان. 	(((

انظر: أحمد بن علي الفيومي، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، /2 510، إبراهيم مصطفى  	(((

الدعوة،  دار  بالقاهرة،  العربية  اللغة  مجمع  وتحقيق:  إشراف  الوسيط،  المعجم  وآخـرون، 

الإسكندرية، 33/1.   

بكي، الأشباه والنظائر، 11/1؛ زين الدين بن نجيم، الأشباه والنظائر،  انظر: تاج الدين السُّ 	(((

تحقيق: محمد مطيع الحافظ، دار الفكر- بيروت 1403، ص 192.

ابن تيمية جمعًا  الفقهية عند  القواعد والضوابط  إبراهيم بن محمد الحصين،  عبدالسلام بن  	(((

ودراسة )بحث ماجستير في أصول الفقه(، دار التأصيل، القاهرة 2002، 72/1.

انظر: القواعد والضوابط الفقهية وتطبيقاتها عند ابن جُـزَي، ص 48. 	(((



- 147 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

• ثالثاً: الفرق بين الضابط والقاعدة:	

من  فروعًا  تجمَع  القاعدة  أن  هو  والضّابط:  القاعدة  بين  الفرق  عمدة 

أبواب مختلفة، والضابط يجمع فروعًا من باب واحد)))، أي: أن الضابط 

يختص بباب واحـد أو أبواب متقاربة، أما القاعدة فإنها تدخل في جميع 

أبواب الفقه أو أغلبها.

تتفرّع  وكليات  فروع،  إليها  ترُدُّ  قواعد  جميعها  والضوابط  فالقواعد 

عنها جزئيات، وأصول تنـبني عليهـا مسائل جزئية، إلا أن القواعد أعمُّ من 

الضوابط، حيث تتميز بكونها غير منحصرة في باب معّني من أبواب الدين.

لا  قاعدة  تسمى  التيسير((  تجلب  ))المشقة  قاعدة  المثال:  سبيل  فعلى 

والمعاملات  العبادات  في  الشريعة،  أبـواب  تدخل في جميـع  لأنها  ضابطًا؛ 

وغيرها من أبواب الدين. أما قاعدة ))ما جازت إجازته جازت إعارته((، فهـي 

ضابط فقهي لاختصاصها بالمعاملات في باب العارية، وكذلك قاعدة ))ما لا 

يجوز السلم فيه لا يجوز قرضـه(( فهي ضابط لاختصاصها بالمعاملات باب 

القرض.

التفريق  في  العلماء  أغلب  عليه  درج  الذي  السائد  الاتجاه  هو  وهذا 

والنظائر،  الأشباه  ابن نجيم في  القاعدة والضابط، كالإمام  الاصطلاحيّ بين 

بعـض  كـان  وإن  وغيرهم.  السبكي،  الدين  تاج  والإمام  السيوطي،  والإمام 

الفقهاء أطلق على الكل اسم القاعدة، وأيًّا ما كان الأمر، فإن التساهل في الإطلاق 

إذا سبقه بيان للفارق الدقيق بين القاعدة والضابط فلا بأس به، والله أعلم.

انظر: ابن نجيم، الأشباه والنظائر، ص 192؛ الحصين، القواعد والضوابط الفقهية، 46/1. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 148 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

إلا أن المتتبع لكتب القواعد الفقهية القديمة والمعاصرة يرى أن العلماء 

توسعوا كثيراً في إيراد القواعد والضوابط، حتى ذكروا أحكامًا من الأحكام 

صـفات  تمتلك  لا  ولكنها  العملية،  الناحية  من  كبير  أثر  لها  التي  المهمّة 

القاعدة ولا صفات الضابط، وهذه الظاهرة تأخذ في الاتسّاع مع مرور الزمن، 

والظاهر أن الدافع إلى هذا التوسع هو الرغبة في استخلاص نظرية متكاملة 

في كل باب من أبواب العلم، تعتمد على مجموعة من القواعد والـضوابط، مع 

مجموعة من الجمل الثابتة، لرجحانها الشديد، أو لاتفّاق العلماء عليها، ومن 

الأمثلة على هذه المجموعة في بـاب المعاملات:

لا تجب الإعارة إلا حيث تعينتّ لدفع مفسدة.−−

المحلُّ الواحد لا يقبل الضمانين.−−

الإذن دلالة كالإذن صراحة.−−

ف الفُضوليّ موقوف على إجازة المالك.−− تصرُّ

وهذا الاتجاه لا مانع منه إذا كان باعتدال ودون تفريط، يفضي إلى ذوبان 

الجُمَل  الصيغ من  أن تكون هذه  الفـروع، كمـا يشترط  القواعد في بحر 

والضوابط  القواعد  وأن تسهم مع  قويًّا،  أو راجحة رجحاناً  عليها  مجمع 

الـواردة في الأبواب الفقهية في وضع نظريات كلية متكاملة تحقّق ما تتطلبه 

النظريات.

وهذا أمر يتطلّب إعادة النظر في القديم والجديد مما قدم في هذا الفن 

لنفض الحشو ونفي الزيادات، وإضافة مـا يجب إضافته في ضوء حاجات 

الأمة الملازمة لها في جميع العصور وحاجاتها المستجدّة في الحياة المعاصرة.



- 149 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

إلا أن التجديد في القواعد الفقهية يكون في الغالب بالنظر فيما تفرق من 

الأحكام وجمع شـتات الفـروع والتأليف بينهما بشكل يصل بالباب إلى ما 

يشبه النظرية المتكاملة))).

وقبل أن نختم هذه الوقفة التمهيدية، ننقل في هذا السياق كلامًا نفيسًا 

القواعـد  »لولا هـذه  يقول:  الله(، حيث  )رحمه  الزرقا  للأستاذ مصطفى 

أصول  دون  ظواهرها  تتعارض  قد  مشتتة  فروعًا  الفقهية  الأحكام  لبقيـت 

تمسك بها الأفكار...«))).

ومن هنا نخلص إلى القول: 

إن جمهور العلماء يـُفرّقـون بين القواعد الفقهية والضوابط بالنظر 

إلى المعنى الاصطلاحي، ومن نظر إلى المعنى اللغوي لم يفُرّق بينهما، وهو 

الصّواب.

وإجمالًا هذا يعني: أن بين القاعدة والضابط عموم وخصوص، ليس هذا 

محلّ التفصيل فيه))).

المطلب الثاني: الضوابط والقواعد الفقهية المتعلّقة بالمعاملات المالية:

العقود  من  عقد  أي  لمعرفة  الصحيح  المنهج  إن  القول:  يمكن  البداية  في 

المستحدثة أن نتصور أوّلًا مدركاته، بأن نتعرّف على عناصره ونعرِضها على 

انظر: د. إسماعيل خالدي، الضوابط والقواعد الشرعية للمعاملات المالية الإسلامية، ص 2- 4  	(((

بتصّرف.

انظر: المدخل الفقهي العام، دار الفكر، بيروت، 949/1. 	(((

للتوسع راجع: مصطفى الـزّاهـد، القواعد والضوابط الفقهية وتطبيقاتها عند ابن جُـزَي، ص  	(((

.50 ،49



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 150 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

قواعد الشريعة ومقاصدها، فما كان موافقًا لها أو على الأقل لم يخالفها كان 

وهذه  الإباحة،  الشروط  أو  العقود  في  الأصل  أن  أساس  على  سائغًا،  مقبولًا 

الكلية وأحكامها  ينافي قواعد الشريعة  العقد لا  القاعدة معتبرة ما دام هذا 

العامة، ولا يخالف مقاصدها وغاياتها. وعلى هذا النهج نبحث فيه، لنتعرف 

على ماهيته وحكمه الشرعي، وما نصل إليه أو يصل إليه غيرنا، لا شك أنه 

على سبيل الاجتهاد، وقـد يقَرُب أو يبَعُد عن الصواب، فيكون الترجيح لما هو 

أشبه من العقود والقواعد الشرعية، وقـد تقَرُب بعض الاجتهادات من الشرع 

ويبَعُد ما يخالفها بعُدًا كبيراً، بحيث يمكن القول بعدم جواز هذا الاجتهاد 

المخالف؛ لأنه يكون من قبيل الاجتهاد الشاذّ الخارج عن إجماع الأمّة.

والضوابط  القواعد  بعض  على  نتعرف  البحث  من  المطلب  هذا  وفي 

الفقهية، التي تؤطّر المعاملات المالية بناءًا على التصوّر المنهجي الذي أشرنا 

إليه سالفًا.

: القواعد الفقهية العامة: - أولًا

ويتمثل في القواعد الكلية التي لا تختص باباً من الأبواب، وإنما تدخل في 

جميع الأبـواب الفقهيـة، وقـد اخترتُ منها ثلاث قواعد، وحاولتُ الاقتصار 

فيها على مجالات تطبيقها في المعاملات المالية فقط.

القاعدة الأولى: الأمــور بمقاصدها. 	- 	

القاعدة الثانية: لا ضــرر ولا ضِــرار. 	- 	

القاعدة الثالثة: اليقيـن لا يــزول بالـشك. 	- 	



- 151 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

• القاعدة الأولى: ))الأمــور بمقـاصدهـا((	

هذه واحدة من القواعد الكبرى التي تشمل الأحكام الفرعية، بل تأتي على 

رأس القواعد، وتبرز أهميتها مـن خلال إعمالها للمقاصد والنيات وردّ الأقوال 

»النيّة  والأفعال والتصرفات إليها، قال ابن قيم الجوزية -رحمه الله تعالى-: 

روح العمل ولبُُّه وقَوامـه، وهو تابع لها، يصحُّ بصحّتها، ويفسد بفسادها«))).

بصريح  صلى الله عليه وسلم  النبي  عن  الوارد  المشهور  الحديث  القاعدة:  هذه  وأصل 

عَمالُ بِالنياتِ...())). قوله: )إنما اْأل

ومعنى هذه القاعدة: »أن حكم الأمور بمقاصد فاعلها«)))، أي: »أن الحكم 

الذي يترتبّ على أمر يكون على مقتضى ما هو المقصود من ذلك الأمر«))).

الله  الشافعيّ -رحمهما  الإمام  السيوطي عن شيخه  الإمام  نقله  ومما 

تعالى-، فيما يخصُّ هذه القاعدة قوله: »أنها تدخـل في سبعين بـاباً«))).

أ- هل يمكن تطبيق القاعدة في مجال المالية المعاصرة؟

هذه  أهمية  من  أن  وهي:  مهمّة،  نقطة  على  الباحثين  من  كثير  يتفّق 

القاعدة ردُّ الأقوال والأفعال والتصّرفات إليها، ومن ثم فهي تشمل العبادات 

وكل ما يصدُر عن المكلّف، أما تأثير النية في العبادات فلا يحتاج إلى بيان؛ 

لأنه لا يكون الفعل عبادة إلا بالنية. أما تأثير النية في المعاملات فقد منعه 

بعض العلماء، وأوجبه بعضهم:

إعلام الموقعين، تحقيق: طه عبدالرّؤوف سعد، دار الجيل، بيروت، 1973م، 123/3. 	(((

أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب بدء الوحي، ح )1(.  	(((

الندوي، القواعد والضوابط الفقهية، 40/1 	(((

علي حيدر، درر الحكام، 17/1. 	(((

انظر: الأشباه والنظائـر، 22/1. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 152 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

وممّن منع تأثير النية في المعاملات: الحنفية والشافعية والظاهرية ما لم 

تظهر في العقود، فقد ورد عن الإمام الشافعي -رحمه الله-: »أصل ما أذهبُ 

إليه: أن كل عقدٍ كان صحيحًا في الظاهر، لم أبطله بتهمة ولا بعادة بين المتبايعين، 

وأجزتـه بصحّة الظاهر، وأكره لهما النية، إذا كانت النية لو أظُهِرتْ كانت 

تفُسد البيع«))). فالاعتبار عندهم بظاهر العقود لا بما ينويه العاقدان، ولهذا 

يصحُّ عندهم بيع العينة))) ونكاح من قصد التحليل))) ونظائره))).

انظر: الأم، دار المعرفة، بيروت 1393، 74/3. 	(((
بيع العِـينة هو: أن يبيع السلعة بثمن مؤجّل، ثم يشتريها مرة أخرى نقدًا بثمن أقل. فتكون الصورة  	(((

النهائية حصول النقد للمشتري، وسوف يسدده بأكثر منه بعد مدة، فكأنَّه قرضٌ في صورة بيع.
انظر: الموسوعة الفقهية، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية – الكويت، 96/9، ابن الهمام، فتح  	
القدير 213/7، عبدالرزاق الصنعاني، المصنفّ، 184/8، ابن عثيمين، الشرح الممتع 223/8.

وفي بيان تعريف العينة في الاصطلاح قال المالكية: 	
أ – »البيع المتحيَّل به على دفع عين في أكثر منها«.

ب – »بيع من طلبت منه سلعة قبل ملكه إياها طالبها، بعد شرائها«.
انظر: كمال الدين ابن الهُمام شرح فتح القدير - شرح الهداية 433/6، محمد بن عبدالله الخرشي،  	
شرح الخرشي على مختصر سيدي خليل 105/5، حمد بن محمد الصاوي المالكي، بلغة السالك 
لأقرب المسالك 128/3، محمد عرفة الدسوقي المالكي، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير 88/3.

نكاح التحلـيل: لا يحل للمطلِّق، ولا للمرأة أن يحتالا على شرع الله للرجوع لبعضهما بما يسمى  	(((
»نكاح التحليل«، وهو عقد له صور متعددة، منها:

أ-  أن يقوم الزوج المطلِّق أو الزوجة أو وليها باستئجار »تيس« من البشر، فيشترط عليه أن يتزوج 
مطلَّقته، ويدخل بها، ثم يطلقها، مع إعطائه مبلغًا من المال! 

ب- أن يتزوج رجل تلك المطلقة بدون اتفاق منه مع أحد، وقصده: أن يحلها للأول، ثم يطلقها.
ونكاح »التحليل« عقد محرَّم فاسد، ويستحق فاعله اللعن. 	

انظر: أحمد بن حجر العسقلاني، التلخيص الحبير 3/ 372، الموسوعة الفقهية 10/ 256 – 257،  	
عبدالعزيز بن محمد بن علي آل عبداللطيف، مسائل الفروع الواردة في مصنفات العقيدة - جمع 
ودراسة-، مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية وآدابها، ج 15ص 321 وما بعدها.

‎ .مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية وأدائها، ج15، ع25، شوال 1423هـ 	

 ،273/5  ،2000 بيروت،  والنشر،  للطباعة  الفكر  دار  المختار،  الدر  على  المحتار  رد  عابدين،  ابن  	(((

الكاساني، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، دار الكتاب العربي، بيروت، 187/3، ابن نجيم، الأشباه 

والنظائر، دار الفكر، دمشق، 1999، ص 18، النووي، المجموع، دار الفكر، بيروت 1997، 248/9.



- 153 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وممن قال بتأثير النية في المعاملات: المالكية والحنابلة، يقول الشاطبي: 

»كل من ابتغى في تكاليف الشريعة غير ما شرعت له فقد ناقض الشريعة، وكل 

من ناقضها فعمله في المناقضة باطل، فمن ابتغى في التكاليف ما لم تشرع له، 

فعمله باطل«))).

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: »إن المقاصد والاعتقادات 

فات والعادات، كما هي معتبرة في التقربات والعبادات، فتجعل  معتبرة في التصرُّ

الشيء حلالًا أو حرامًا، وصحيحًا أو فاسدًا، أو صحيحًا من وجه فاسدًا من 

أو  محرمة،  أو  ومستحبة  واجبة  يجعلها  العبادات  في  القصد  أن  كما  وجه، 

صحيحة أو فاسدة« ))).

ويقول ابن القيم -رحمه الله-: »إن الاعتبار في العقود والأفعال بحقائقها 

ومقاصدها دون ظواهر ألفاظها وأفعالها... وقاعدة الشريعة العامة التي لا 

يجوز هدمها: أن المقاصد والاعتقادات معتبرة في التصرفات والمعاملات، كما 

الشيء  يجعل  والاعتقاد  والنية  فالقصد  والعبادات،  التقرّبات  في  معتبرة  هي 

حلالًا أو حرامًا، وصحيحًا أو فاسدًا، وطاعة أو معصية«))).

الــرأي الــرّاجح: 

المالكية  إليه  ذهب  ما  أنّ  لنا  يتضّح  عنده،  الوقوف  سبق  ما  خلال  من 

والحنابلة يظهر رأياً قويًّا راجحًا؛ لأن هذه القاعدة تدخل في جميع أبواب الدين، 

فهي تشمل مختلف فروع المعاملات، إذ »تجري في كثير من الأبواب الفقهية مثل: 

الموافقات، تحقيق عبدالله دراز، دار المعرفة، بيروت، 333/2. 	(((

انظر: ابن القيم، إعلام الموقعين، 95/3. 	(((

المصدر السابق نفسه. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 154 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

المعاوضات والتمليكات المالية والإبراء، وتجري في الوكالات، والضمانات، والأمانات 

البيع  كنايات  مثل:  العقود  كنايات  في  الفيصل  بمثابة  وهي  والعقوبات...«)))، 

والهبة والوقف والقرض والضمان والحوالة والوكالة والإقالة... ))).

: لو اشترى شخص العنب بقصد الأكل أو التجارة جاز له الأمر، وإن  فمثلًا

اشتراه بقصد أن يعهصر خمرًا أو يبيعه لمن يريد أن يعهصر خمرًا لم يجز.. 

وإن باع السلاح لمن يقاتل به في سبيل نصرة دين الله أو لدولة تدافع به عن 

ـر به الفتنة الطائفية، أو يقتل به  شعبها ومقدّساتها جاز، وإن باعه لمن يسعِّ

أناسًا أبرياء، أو للجماعات الإرهابية والانفصالية المسلّحة لم يجز له ذلك.

جـ - من تطبيقات القاعدة في مجال المالية المعاصرة:

مما ينبغي رده إلى صلب هذه القاعدة وما تفرع عنها: ما انتشر في الواقع 

عن  يختلف مقصودها  التي  والعقود  التعـاملات  من  المعاصـر  الإسلاميّ 

شكلها الظاهري، ومن هذه العقود:

11 بفائدة . مضمون  قرض  أنها  المعاملة  هذه  فحقيقة  المصرفية،  الودائع 

محددة سلفًا، ومـا دامـت الوديعـة مضمونة فلا يمكن أن تكيفّ شرعًا 

على أنها وديعة، وإنما هي قرض، فإذا حددت لها فائدة مشروطة سلفًا 

كانـت قرضًا رِبوَيًّا محرّمًا.

22 البيع بالتقسيط، كما تجريه البنوك الربوية بالاتفاق مع الجهات القائمة .

بالبيع كوكـالات الـسيارات، فمثل هذا البيع الذي ينص فيه على الفائدة 

أحمد  عليه: مصطفى  الفقهية، صححه وعلق  القواعد  الزرقا، شرح  الشيخ محمد  ابن  أحمد  	(((

الزرقا، دار القلم، دمشق 1989 ، ص 47.

السيوطـي، الأشباه والنظائر، ص 49. 	(((



- 155 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

مفصولة عن الثمن الحال لا يسمى بيعا بالتقسيط، وتسميته ذا الاسم 

لا يخرجه عن حقيقته الشرعية أنه عملية مداينة ربوية؛ لأن باقي الثمن 

وقعت فيه الزيادة بعد أن اسـتقر في ذمـة المشتري.

33 حقيقته . في  وهو  الإسلامية،  البنوك  بعض  تنظمه  الذي  المنظّم،  التورُّق 

للبنك، والشراء لا  البيـع لا يكون مقصودًا  ومقصوده قرض ربوي؛ لأن 

يكون مقصودًا للعميل، وإنما قصد العميل الحصول على النقد أو تسديد 

دينه لدى البنك، وقصد البنك الاسترباح من وراء حاجة العميل أو تحصيل 

من  للفرار  التوّرُّق  شكل  العملية  ألبست  وإنما  العميل،  على  الذي  دينه 

الحكم الشرعيّ، ولذلك لا يجري فيها قبض؛ فهو بعينه بيع العينة المحرّم.

• القاعدة الثانية: ))لا ضــرر ولا ضِــرار(())).	

أ- مفهومها:

»لام  وتسمى  للجنس،  النافية  »لا«  بحرف  القاعدة  هذه  صدّرت  	

للتوسع في الموضوع راجـع ما يلي:  	(((

عبدالله الهـلالي: قاعدة »لا ضرر ولا ضرار« مقاصدها وتطبيقاتها الفقهية.−−

عبدالوهاب إبراهيم أبو سليمان: فقه الضرورة وتطبيقاتها المعاصرة: آفاق وأبعاد. −−

وهبة الزحيلي: نظرية الضرورة الشرعية مقارنة مع القانون الوضعي. −−

محمد بن حسين الجيزاني: حقيقة الضرورة الشرعية وتطبيقاتها المعاصرة.−−

خالد عبدالله الشعيب: قاعدة »الضرر يزال« وشمولها للتعويض عن الضرر المعنويّ.−−

المصالح« −− جلب  على  مقدّم  المفاسد  »درء  قاعدة  الردادي:  رشيد  بن  رباح  بن  عبدالرحمن 

وتطبيقاتها في المجال الطّبّي.

عبدالرحمن بن عثمان الجلعود: مفهوم مصطلح »الضرورة« بين الشرع والطب.−−

الفقه −− حسن السيد خطاب: قاعدة »الضرورات تبيح المحظورات« وتطبيقاتها المعاصرة في 

الإسلامي. 

نور الدين الخادمي: الحاجة الشرعية: حقيقتها وضوابطها.−−

وليد صلاح الدين الزير: ضوابط الحاجة التي تنزل منزلة الضرورة وتطبيقاتها.−−



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 156 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

التبّرئـة«؛ سمّيت بذلك لأنها تنفي الجنس، فكأنها تدلّ على البراءة من ذلك 

الجنس.

تقول: دخل عليه ضرر في مـاله.  النقصان يدخل في الشيء،  والضرر: 

والضـرُّ ضدّ النفع، والاسم الضرر.

ه وضارّه بمعنى، وقيل: هو مقابلة  ار - بكسر الضاد-: من ضرَّ والّرض

الضرر بالضرر، وهو المشهور. 

قال ابن عبدالبر: »معنى »لا ضرر«: لا يدُخَلُ على أحد ضرر لم يدُخِله على 

نفسه، ومعنى »لا ضرار«: لا يضُارّ أحد بأحد«))).

ار قال الشيخ الزرقا:  وعن أوجه التشابه والاختلاف بين الضرر والّرض

التأكيد.  من  أولى  التأسيس  على  اللفظ  فحمل  فرقًـا.  بينهما  أن  »المشهور: 

وأحسن الأقوال في الفرق: أن معنى الأول: إلحاق مفسدة بالغير مطلقًا، ومعنى 

الثاني: إلحاق مفسدة بالغير على وجه المقابلة له، لكن من غير تقييد بقيد 

الاعتداء بالمثل والانتصار للحق«))).

القاعدة نفي لجنس الضرر، ونفي لجنس الإضرار، لا ضرر ولا  ففي هذه 

ضار، فيرجع معناها )مفهومها( إلى نفي جنس الضرر عن النفس وعن الغير))).

ب- أهميتها:

تعدُّ واحدة من القواعد المعلومة من الدين بالضرورة عند الفقهاء، وهي 

إلى  أضف  فيها،  مستمرة  قاعدة  أي:  الشّـريعـة،  أصول  من  أصل  قاعدة 

انظر: الاستذكار، تحقيق سالم محمد عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، 2000، 191/7. 	(((

انظر: شرح القواعد الفقهية، ص 165. 	(((

انظر: مصطفى الـزّاهـد، القواعد والضوابط الفقهية وتطبيقاتها عند ابن جُـزَي، ص 98. 	(((



- 157 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ذلك أنها تتميزّ بكونها من القواعد الأساسية في الفقه الإسلامي، لعمومها 

وشمولها لكثير من الأبواب الفقهية والمسائل الفرعية، وهي تعد كذلك من 

القواعد الكلّية الكبرى في الشريعة الإسلامية، وهي ثاني قـاعـدة من القواعد 

إزالته بعد  إيقاعه ووجـوب  المتفرّعة بشأن الضرر من خطـر  الأصـولية 

الوقوع تحت قاعدة »لا ضرر ولا ضرار«، وهي أيضًا من القواعد التي يعتمد 

عليها الفقهاء في تقرير الأحكام الشرعية للحوادث والمسائـل المستجـدة، 

ت عنها بقول: »الضرر يـُزال«، وعّرب عنها  وأغلب كتب القواعـد الفقهيـة عّرب

الشيخ عبدالرحمن السعدي، والدكتور صدقـي البورنو، والأستاذ الزرقاء 

بـ»لا ضرر ولا ضرار«، وهو ما جعله الآخـرون أصـلًا لها، ولها مجالات 

ا في الفقه الإسلامي والقانون أيضًا))). واسعة وتطبيقـات كثيرة جـدًّ

وقد تفرّعت عن هذه القاعدة قواعد كثيرة، تزيد عن عشرة قواعد، وقد 

أفردت بالبحث والتأليف كثيراً من لدن عدد من الباحثين المعاصرين))).

وهناك كثير من القواعد المتفرعة عن قاعدة »الضرر يزُال«، نذكر منها 

القواعد التالية:

القاعدة الفرعية الأولى: )الضرر لا يزال بمثله أو أعلى منه(. 	 -

القاعدة الفرعية الثانية: )الضرر يدفع قدر الإمكان(. 	 -

انظر: محمد صدقي البورنو، الـوجيز في إيضـاح قـواعد الفقه الكلية، ص77، وراجع: أحمد  	(((

الزرقاء، المدخل الفقهي العام، ج2 ص779.

إذ  الهلالي،  عبدالله  الأستاذ  نذكر:  والدراسة  بالبحث  القاعدة  هذه  أفردوا  الذين  الباحثين  من  	(((

مقاصدها  ضرار«  ولا  ضرر  »لا  قاعدة  عنوان:  تحت  للدكتوراه  أطروحته  موضوع  جعلها 

وتطبيقاتها الفقهية، وهي رسالة مطبوعة ومتداولة بين الباحثين اليوم.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 158 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

القاعدة الفرعية الثالثة: )تدُفع أعلى المفسدتين بارتكاب أدناهما( 	 -

القاعدة الفرعية الرابعة: )درء المفاسد مقدم على جلب المصالح())). 	 -

جـ - أصلها:

أصـل القاعدة بلفظها: حديث نبويٌّ شريف رواه الإمام مالك في »الموطّأ« 

عن عمرو بن يحيى المازني عن أبيه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: )لا ضرر، ولا ضـرار(، 

قال الإمام النووي -رحمه الله-: »حديث حسن، رواه ابن ماجه، والدارقطنيّ، 

وغيرهما مسندًا«))).

وفي شرح الزرقاني على الموطّأ: وفيه - أي: الحديث- تحريم جميع أنواع 

الضرر إلا بدليل؛ لأن النكرة في سياق النفي تعمّ... ))).

لمزيد من التوسع في باقي القواعد مع تطبيقاتها وشروحها التفصيلية، راجع: محمد الزحيلي،  	(((

القواعد الفقهية وتطبيقاتها على المذاهب الأربعة، ط. الأولى، دار الفكر – دمشق، 1427هـ / 

)ابن  الزرقا  بقلم مصطفى  الفقهية،  القواعد  الزرقا، شرح  2006م، 256/1- 200، وأحمد 

المؤلِّف(، ط. الثانية لدار القلم – دمشق – سورية. 

ط.  بيروت،   – الفكر  دار  مالك،  الإمام  موطّأ  على  الزرقاني  شرح  الزرقاني،  انظر:  	(((

1424هـ/2004م، 37/4، والحديث المشار إليه رواه كل من: الحاكم في المستدرك 2/ 58، 

الموطّـأ، كتاب الأقضية 115/2 عن  والبيهقي 6/ 69 والدارقطني 2/ 77، ورواه مالك في 

رقم  به(  الله  أضـرّ  )من ضـارّ  داود بصيغة  أبو  ورواه   ، أبيه مرسـلًا عن  يحيى  بن  عمرو 

الأحكـام،  2/ 784  كتاب  في سننه،  ماجه  وابن  أحمد 1/ 313،  ورواه   ،)3630( الحديث 

أحمد 5/ 326، وابن ماجه 2/  الله عنهما-، ورواه  ابن عباس -رضي  )2341( من حديث 

784 )2340( من حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه، كما جاء من حديث غيرهم -رضي 

الله عنهم-، وله طرق يتقوى بها، ولذلك قال النووي في الحديث الثاني والثلاثين من الأربعين: 

حديث حسن له طرق يقوّي بعضها بعضًا، وحسّنه ابن الصلاح )خلاصة البدر المنير 2/ 438، 

جامع العلوم والحكم 1/ 304(، وقال العلائي: للحديث شواهد تنتهي بمجموعها إلى درجة 

الصحة أو الحسن المحتج به )فيض القدير للمناوي 6/ 432(، وقال الحاكم في المستدرك، 2/ 

66: »حديث صحيح الإسناد على شرط مسلم ولم يخرجاه«، وصحّحه الألباني في إرواء الغليل 

)888(، والسلسلة الصحيحة )250(، وهذا دليل عام يشمل جميع أنواع الضرر.

المصدر السابق، 37/4. 	(((



- 159 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ومن أدلتها أيضًا: قوله -تعالى-: ثن ڀ ڀ ٺ ٺٺثم ]البقرة: 231[.

وتتجلى عناية الفقهاء بموضوع دفع الضرر قبل وقوعه من باب الوقاية، 

وبموضوع رفع الضرر وإزالته بعد وقوعه، من خلال قواعد متغلغلة منبثة 

في مصادر الفقه الإسلامي، صاغها الفقهاء لضبط المعاني المتنوعة المندرجة 

تحت هذه القاعدة.

د- مجال تطبيقها في المعاملات المالية:

ا، ومن  إن مجال تطبيق هذه القاعدة في أبواب المعاملات المالية واسع جدًّ

أمثلة تطبيقها نذكر الآتي:

لع والرُّكبان المنهيِّ عنه في الحديث الشريف الوارد عن  1- مسألة تلقّي السِّ

ابن عمر [، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى أن تتلقى السلع حتى تبلغ الأسواق، وفي 

رواية عنه: نهى عن تلقّي البيوع، وعن أبي هريرة: نهى أن يتلقى الجلَب ))). 

الرُّكْباَنَ  وُا  تلََقَّ )َال  قال:  صلى الله عليه وسلم  الله  أن رسول  أبي هريرة  وفي رواية: عن 

ٌ لِباَدٍ...())).  لِلْبيَعِْ، وََال يبَِعْ بعَْضُكُمْ عََىل بيَعِْ بعَْضٍ، وََال تنَاَجَشُوا، وََال يبَِعْ حَاِرض

 وعن طاووس عن ابن عباس -رضي الله عنهما-: )نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم 

أن يتلقى الركبان وأن يبيع حاضر لباد. قلت لابن عباس: ما قوله حاضر لباد؟ 

قال: لا يكون له سمسار())).

رواه مسلم في صحيحه.  	(((

سنن النسائي، برقم )4496(، وقد صحّحه الشيخ ناصر الدين الألباني. 	(((
سنن النسائي، برقم )4500(، وقال عنه الشيخ ناصر الدين الألباني: حديث صحيح، وانظر  	(((
أيضًا: ابن الجارود النيسابوري، المنتقى من السنن المسندة، مؤسسة الكتاب الثقافية – بيروت، 
ط. الأولى، 1408هـ – 1988م، 148/1، برقم )572(. وللتوسع في شرح الحديث واتجاهات 
الفقهية عند أصحاب  التعليل به، راجع: عبدالمجيد محمود عبدالمجيد‎، الاتجاهات  المذاهب في 

الحديث في القرن الثالث الهجري، 1399هـ / 1979م، ص 359 - 366.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 160 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

وقد علق الإمام النووي -رحمه الله- على هذه الأحاديث، وأجمل موقف 

وهو  الجلب،  تلقى  تحريم  الأحاديث  هذه  »وفي  فقال:  المسألة،  من  العلماء 

مذهب الشافعي ومالك والجمهور، وقال أبو حنيفة الأوزاعي، يجوز التلقي إذا 

لم يضّر بالناس، فإن أضّر كره«.

ومع أن مذهب المالكية التحريم إلا أن البيع الناشئ عن التلقي لا يفُْسخُ، 

يقول الإمام الخرشي  -رحمه الله- في شرحه للمختصر: »ولا يفسخ - أي: 

المتلقي،  مالك في شراء  قول  واختلف  التلقي-  عن  الناشئ  البيع  يفسخ  لا 

فروى عنه ابن القاسم، فإن عاد أدب ولا ينزع منه شيء المازري وهذا هو 

المشهور«.

ومما يقاس عليه: أنه يحرمُ تلقي أصحاب البضائع في الشارع، أو في 

قبل  وشرائها  الميناء  في  البضائع  بتلقي  البعض  قيام  أو  والفنادق،  الدور 

وبيعها في  السلع  لعرض  المعدّة،  الأماكن  قبل دخولهم  أو  السوق  دخولها 

الأسواق.. وغيرها. فكل ذلك يدخل في )تلقي الركبان(، وهو قول جمهور 

السوق، ولما  بالبائع، والإضرار بأهل  الخداع والتغرير  العلماء، لما فيه من 

فيها من إغلاء على أهل الأسواق، التي هي أعم نفعًا للمسلمين، والضعيف 

الذي لا يقدر على التلقي))).

2- مسألة ما يطرأ على العقود من ظروف طارئة، مما يرجع على أحد 

عقد  الطرفان  يوقّع  كأن  الجسيمة،  والخسائر  الكبير  بالضرر  المتعاقدين 

ط.  بيروت،  الفكر،  دار  المغني،  قدامة،  ابن   ،524/6 الاستذكار  عبدالبر،  ابن  انظر:  	(((

1405هـ،152/4، النووي، روضة الطالبين، المكتب الإسلامي، بيروت، 1405هـ، 413/3.



- 161 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

مقاولة على إنشاء مبنى معين، ويتفقان على الثمن المقابل، ثم يفاجأ الطرف 

المسؤول على التنفيذ بارتفاع شديد في الأسعار بسبب من الأسباب الطارئة، 

الاستيراد  عقود  في  يحدث  قد  ذلك  ومثل  كبيرة،  خسارة  عليه  يترتب  مما 

والتصدير.

وقد ناقش المجمع الفقهي برابطة العالم الإسلامي في دورته الخامسة 

القضية تحت قاعدة )لا ضرر ولا ضرار(، وقاعدة )الضرر  1402هـ هذه 

يزال(، وقاعدة )الضرر يدفع بقدر الإمكان(، وقرر ما يلي:

في العقود المتراخية التنفيذ - كعقود التوريد والتعهدات والمقاولات - إذا 

تبدّلت الظروف التي تم فيها التعاقد تبدُّلًا غير الأوضاع والتكاليف والأسعار 

تغيراً كبيراً بأسباب طارئة عامة لم تكن متوقعة حين التعاقد، يلحق بالملتزم 

الحقوق  تعديل  فإنه يجوز  منه،  أو تقصير  إهمال  خسائر جسيمة، دون 

على  الخسارة  من  للمتعاقد  المتجاوز  القدر  توزيع  بصورة  والالتزامات 

الطرفين المتعاقدين، كما يجوز فسخ العقد إذا كان فسخه أصلح وأسهل، 

مع تعوض عادل للملتزم له يجبر له جانباً معقولًا من الخسارة التي تلحقه 

في العقد، وتعتمد هذه الموازنات رأي أهل الخبرة والاختصاص ))).

3- ومن تطبيقاتها أيضًا: البيع للمسترسل بسعر يخالف سعر السوق، 

التسعير بما لا يضر الباعة... وغيرها من المسائل التي لا يسعفنا هذا المقام 

لذكرها.

راجع: القرار الرابع لمجمع رابطة العالم الإسلامي في الدورة الرابعة عشرة، يناير 1995م. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 162 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

• 	» القاعدة الثالثة: »اليقيـن لا يـزول بالشّـكِّ

والمسائل  الفقه،  أبواب  جميع  في  »تدخل  الله-:  -رحمه  السيوطي  قال 

المخرّجة عليها تبلغ ثلاثة أرباع الفقه«))).

ومعنى القاعدة: أن ما علم ثبوته بيقين وجودًا أو عدمًا لا يرتفع بمجرد 

الشك، بل إن الأمر المتيقّن لا يرتفـع إلا باليقين.  

وتستند هذه القاعدة إلى أدلة من السنة النبوية منها حديث أبي هريرة 

[ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )إذِاَ وَجَدَ أحََدُكُمْ ِيف بطَْنِهِ شَيئْاً فَأشَْكَلَ))) عَلَيهِْ 
ءٌ[ أمَْ لا؟ فَلا يخَْرُجَنَّ مِنَ الْمَسْجِدِ حَتَّى يسَْمَعَ صَوْتاً أوَْ يجَِدَ  ْ أخََرَجَ ]مِنهُْ َيش

رِيحًا()))، أي: أن يعلم وجود أحدهما، ولا يشترط السماع والشّم بإجماع 

المـسلمين))).

أبي داود قال: »إذا كان أحدُكم في الصلاة، فوجدَ حركة في  وفي رواية 

فْ حتى يسمعَ صوتاً، أو  ِ دُبرُه: أحْدَثَ أو لم يحُْدِث، فأشكلَ عليه، فلا ينََرص

يجدَ ريحًا«))).

شَكَّ  )إذِاَ  قال:  صلى الله عليه وسلم  الله  أن رسول   ] الخدري  أبي سعيد  وحديث 

)))	 انظر: الأشباه والنظائر، ص 51.

أشَْكَلَ: اشْتبَهََ. 	(((

الحيض، )362(،  اد، كتاب  وَحَمَّ شُعْبةَُ،  سُهَيلٍْ  عَنْ  وَرَوَاهُ   ، زُهَْريٍ عَنْ  رواه مسلم في صحيحه  	(((

وأخرجه أيضًا في الطهارة، الباب )60(، ح 2، حديث رقم )571(، ورواه عن سُهَيلٍْ شُعْبةَُ ، 

ادٌ. وللبخاري نحوه من حديث عبدالله بن يزيد الأنصاري. وَحَمَّ

النووي، شرح النووي على صحيح مسلم، دار إحياء التراث العربي - بيروت، 1392هـ، 49/4. 	(((

رواه مسلم رقم )362( في الحيض، باب الدليل على أن من تيقن الطهارة ثم شك في الحدث فله  	(((

أن يصلي بطهارته تلك، والترمذي رقم )74( و)75( في الطهارة، باب ما جاء في الوضوء من 

الريح، وأبو داود رقم )177( في الطهارة، باب إذا شك في الحدث.



- 163 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

، وَلْيبَنِْ عََىل  كَّ ثاً أمَْ أرَْبعًَا فَلْيطَْرَح الشَّ ؟ ثَال تِهِ، فَلَمْ يدَْرِ كَمْ صََّىل أحََدُكُمْ ِيف صََال

مَا اسْتيَقَْنَ...())).

وقد فرّع الفقهاء عن هذه القاعدة قواعد كثيرة من أهمها:

1- قاعدة »الأصل بقاء ما كان على ما كان«.

2- قاعدة »الأصل براءة الذِّمة«.

3- قاعدة »الأصل في الأشياء الإباحة«، إذ الأصل في جميع الأشياء الإباحة، فلا 

ينتقل عن هـذا الأصـل اليقينيّ إلا بيقين، ولا تثبت الحرمة إلا بدليل، 

ولا تثبت بالشكّ؛ لأن اليقين لا يزول بالشكّ.

4- قاعدة »الأصل في العقود والشروط الإباحة والصحّة«.

5- قاعدة »لا عبرة للدلالة في مقابل التصّريح«.

- مجال تطبيق القاعدة في المعاملات المالية:

هناك مجالات كثيرة لتطبيق هذه القاعدة وما تفرّع عنها، ومن الحالات 

المتعلقة بنوازل المعاملات المالية نشير إلى الآتي :

1- لو اشترى أحد شيًئا ثم ادّعى أن به عيباً وأراد ردّه، واختلف التُّجّـار 

أهل الخبرة في كونه عيباً، فلـيس للمشتري ردّه؛ لأن السّلامة هي الأصل 

المتيقن، فلا يثَبت العيب بالشك))).

2- لو ادّعى المقترض دفع الدين إلى المقرض، أو ادّعى المشتري دفع الثمن 

إلى البائع، أو ادّعى المستأجر دفع الأجرة إلى المؤجّر، وأنكر المقرض أو 

أخرجه مسلم في المساجد )1/ 400(، وبوّب النووي: باب السهو في الصلاة والسجود له. 	(((

انظر: الزّرقـا، شرح القواعد الفقهية، ص 8. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 164 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

البائع أو المؤجر، كان القول قول المنكرين مع اليمين، أي: أن هذه الديون 

بعد ثبوتها تعد باقية في ذِمم الملتزمين، ما لم يثبتوا الدفع؛ لأنها كانت 

مستحقة عليهم بـيقين، واليقين - كما هو مقرّر شرعًا- لا يزول بالشك.

المشتري،  عند  البائع حدوثه  فزعم  القبض،  بعد  عيب  بالمبيع  تبين  لو   -3

وزعم المشتري حدوثه عند البـائع، فإنه يعد حادثاً عند المشتري، فليس 

له فسخ البيع حتى يثبت أنه قديـم عند البائع.

4- فيما إذا ادّعى رجلٌ على رجلٍ أنه اشترى منه زرّيعة وزرعها فلم تنبت، 

فإن وجد من تلك الزريعة بقية فإنها تجرّب، فيعرف صدق المشتري 

من كذبه، فيجب له إذا عُرف صدقه الرجوع بقيمة العيب إن لم يكن 

البائع مدلّسًا، وبجميع الثمن إن كان مدلِّسًا، ولا يجب له شيء إذا عرف 

كذبه، فإن لم يبق منـها ما تجُرَّب به كُلِّف المبتاع إن  ثبت أنه زرعها في 

أرض تربة تنبت فلم تنبت، فإذا أثبت ذلك كان الأمر فيه على ما تقدم من 

الرجوع بجميع الثمن أو بقيمة العيب، وإن لم يثبت ذلك حلف البائع 

على العلـم أنه ما علم أنها لا تنبت وبرئ؛ لأن اليقين لا يزول بالشك))).

• القاعـدة الــرّابعة: »العـادة مُحكَّمة«))).	

انظر: القاضي عياض وولده محمد، مذاهب الحكام في نوازل الأحكام، تحقيق: محمد بن شريفة،  	(((

دار الغرب الإسلامي، بيروت 1997، ص 264-263.

راجع في دراسة هذه القاعدة: يعقوب بن عبدالوهاب الباحسين، العادة محكمة: دراسة نظرية  	(((

تأصيلية تطبيقية، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع - الرياض – السعودية، الطبعة الأولى 2002م، 

نجاح عثمان أبو العنين إسماعيل، قاعدة العادة محكمة: دراسة نظرية تطبيقية: بحث ضمن 

أعمال معلمة القواعد الفقهية بمجمع الفقه الإسلامي الدولي التابع لمنظمة التعاون الإسلامي، 

ا. وغيرها من المصادر الأصولية في الموضوع؛ وهي كثيرة وغنية جدًّ



- 165 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

كبير  تأثير  لها  التي  القواعد  من  واحدة  مُحكَّمة«  »العـادة  قاعدة  تعُدُّ 

في فقه المعاملات، وما تفرع عنها من قواعد خاصـة بتحكيم العرف، وقد 

على  الفقهاء  باتفّاق  القبول  الشرع-  تخالف  لم  ما   - القواعد  هذه  لاقت 

مختلف مذاهبهم. ومما لا يخفى أن مـن العادات والأعراف ما لها أهمية 

للعرب بيوع وشركات ومـضاربات  المالية، فقد كان  المعاملات  عظيمة في 

أقرّهـا الإسلام بعد أن أبطل منها ما فيه من عادات الجاهلية كأكل أموال 

الناس بالباطل، والربا بنوعيه )النسِّيئة والفضل(، وبيوع الغرر ونحوها من 

المعاملات المحرّمة . 

البيوع،  ما كان شــائعًا قبل الإســلام من  القاعـدة:  أدلة هذه  ومن 

العرايا))) بيع  اسـتثناء  ـلَم)))،  السَّ بيع  ومنها:  تهذيبهـا،  بعد  فأقرّها 

للسلَـم عند الفقهاء تعريفات كثيرة تختلف في بعض القيود، تبعًا لاختلافهم في الشروط المعتبرة  	(((

فيه، ونختار واحد منها من تعريفات المعاصرين - دون إطالة-، وهو تعريف السنهوري الذي 

عنى به: » بیع شيء غیر موجود بالذات بثمن مقبوض في الحال، علی أنه یوجِد الشيء ویسلَّم 

ى المشتري المسلَّم أو ربّ السلم، والبائع المسلم إليه، والمبيع المسلم  للمشتري فی أجل معلوم ویسمِّ

: ونرى من ذلك: أن بيع السلم: هو بيع المعدوم رخّص  فيه، والثمن رأس المال، ثم يستطرد قائلًا

فيه استثناءً من مبدأ جواز بيع المعدوم للحاجة إليه، وجريان التعامل فيه. على أن للسلم شروطًا 

وقيودًا تخرجه عن أن يكون مطلق بيع المعدوم وتكسبه سمة خاصة تجعله استثناءً مقیـّدًا فی 

حدود ضعیفة«. انظر: الوسيط في شرح القانون المدني، 220/4 – 221، وراجع أيضًا: محمد 

ـلَـم في المصارف الإسلامية، ص 14 – 15. عبدالعزيز حسن زيد‎، التطبيق المعاصر لعقد الـسَّ

والمفروض في بيع السلَم في الفقه الإسلامي: أن يكون الشخص في حاجة للمال قبل أن ينتج  	

. سلعته، فيقترض سلفًا من الغير على أن يورد له السلعة في أجلها المعّني

فوظيفة بيع السلم الاقتصادية هي: الحصول على مال عاجل في مقابل شيء أجل، أما وظيفة  	

الصفقات الآجلة فهي في الغالب المضاربة على فروق الأسعار. للتوسع راجع: محمد عبدالعزيز 

للفكر  العالمي  المعهد  الإسلامية،  المصارف  في  ـلَـم  الـسَّ لعقد  المعاصر  التطبيق   ،‎زيد حسن 

الإسلامي – فيرجينيا، ط. الأولى 1417هـ/ 1996م، ص 54 وما يليها.

العرايا: جمع عَرِيةّ، والعرية: النخلة المعراة، والتي أكل ما عليها، وهي في الأصل: عطية ثمر = 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 166 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

الجزاف  بيع  في  الأصل  أن  العلم  مع  الجزاف)))،  بيع  المزابنة)))،  بيع  من 

يعطيها( صاحبها رجلًا  )أي:  يعريها  التي  النخلة  هي  الجوهري:  وقال  الرقبة،  دون  النخل  	=

محتاجًا بأن يجعل له ثمرها عامًا، من عرّاه: إذا قصده. وتكون العرية في اللغة: هي الشجرة 

التي يفردها مالكها للأكل؛ سميت بذلك لأنها عريت عن حكم جميع أشجار البستان.

المسألة هنا، وقد عرفها كثير  الخلاف في  الشرعية: فهي محل خلاف مبني على  أما حقيقتها  	

ص  التنبيه،  ألفاظ  تحرير  انظر:   . كيلًا بتمر  النخل  رؤوس  في  رطب  بيع  بأنها  العلماء:  من 

180، المطلع، ص 241، المصباح المنير، مادة )عرو(، شرح حدود ابن عرفة، ص 397، معجم 

المصطلحات الاقتصادية في لغة الفقهاء، ص 241.

وللحاجة رخّص الشافعية والحنابلة والظاهرية، وفي الراجح عند المالكية بيع العرايا. للتفصيل  	

في الموضوع، انظر المصادر التالية: الأم 54/3، مغني المحتاج 127/2، أسنى المطالب 107/2، 

حاشية قليوبي وعميرة 238/2، تحفة المحتاج 473/4، نهاية المحتاج 158/4، حاشية الجمل 

المنير  الكوكب  المبدع 143/4، شرح  الإنصاف 33/4،  الفروع 158/4، 128/6،   ،209/3

24/4، المدونة 358/4، حاشية الخرشي 188/5، الفواكه الدواني 130/2 -131، حاشية 

الدسوقي 181/3، حاشية الصاوي على الشرح الصغير 226/3، منح الجليل 297/5، التاج 

والإكليل 455/6، حاشية قليوبي 238/2، نهاية المحتاج 158/4، شرح الزركشي 486/3، 

المبدع 143/4، الإنصاف 33/5، المغني 128/6.

المزابنـة لغة: الدفع بشدة، وسمي البيع كذلك؛ لأن كلا من المتبايعين يدفع صاحبه عن حقه بما  	(((

يزداد فيه.

والمراد بها: بيع التمر في رؤوس النخل بالتمر. انظر: ابن الأثير، جامع الأصول، 1/ 395. 	

، جملة بلا كيل ولا وزن، ولا عدّ.  بيع الجزاف اصطلاحًا: هو بيع ما يكُال، أو يوزن، أو يعَُدُّ 	(((

ومثاله: شراء كَوْمة بطيخ أو حمولة سيارة من العنب، ونحو ذلك .

وجمهور الفقهاء علی جواز بیع الجزاف في الجملة، مع أن الأصل أن من شرط صحة عقد البيع  	

أن يكون المبيع معلومًا، ولكن لا يشترط العلم به من كل وجه، بل يشترط العلم بعين المبيع 

وقدره وصفته. وفي بيع الجزاف يحصل العلم بالقدر ۔ کبیع صُبرة- کومة طعام، دون معرفة 

كيلها أو وزنها، وبیع قطيع الماشية دون معرفة عدده، وبیع الأرض دون معرفة مساحتها، 

وبیع الثوب دون معرفة طوله .

في  التسهيل  يقتضي  بما  إليه،  واضطرارهم  الناس  لحاجة  الأصل  من  الجزاف  بیع  واستثني  	

التعامل. قال الدسوقي المالکي: الأصل في الجزاف منعه، ولكنه خفف فيما شُقّ علمه من المعدود، 

أو قلّ جهله في المكيل والموزون. وقد اشترط أهل العلم لصحّة بيع الجزاف عدة شروط ليس هنا 

محلّ التفصيل فيها. 

للتوسّع في الموضوع في الشريعة والقانون راجع:  	

عبدالوهاب البغدادي المالكي،‎ التلقين في الفقه المالكي، تحقيق ودراسة: محمد ثالث سعيد = 	



- 167 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المكيل  قلّ جهله في  أو  المعـدود،  علمه من  فيما يشق  منعه، ولكنه خفّف 

والموزون)))، المضاربة، الإجارة، المزارعة، المساقاة. فلو تأمّلنا هذه العقود 

وجدناها متماشية مع الأعراف التي كانت سائدة، ونابعة من حاجات الناس 

آنذاك.

وقد شّرع الإسلام في مختلف أبواب العبادات والمعاملات جملة أحكام 

الشاطبي  أشار  .وقد  الناس  على  والتيسير  الحرج  رفـع  منهـا  المقـصود 

عليـه  يقع  مـا  كل  وهو  المال  حفظ  »وفي  بقوله:  ذلك  إلى  الله-  -رحمه 

الملـك، ويستبد به المالك عن غيره إذا أخذه من وجهه، مثل الإجارة والسلم 

من  المال  فقد  إلى  فقده  يؤدي  لا  ما  ذلك،  وأشباه  والمـضاربة  والمسـاقـاة 

الوجود بالكلية الذي بفقده تفقد النفس، ولكن لـو لم تشرع هذه الأمور 

لأدى ذلك إلى مشقة وعسر في حياة الناس«))). 

- شروط العمل بالعُـرف:

ولاعتبار العرف في الأحكام الشرعية - ومن بينها المعاملات المالية-، ذكر 

العلماء أنه لا بد من توافر بعض الشروط والضوابط، ومن أهمّها:

ا من النصوص التشريعية، إذ لا عبرة  ألاّ يخالف العرف أو يناقض نصًّ 	.1

وهبة  بهوامشها،   272/1 بيانات(،  )بدون  الباز  مصطفى  نزار  مكتبة  )دكتوراه(،  الغاني  	=

الزحيلي‎، العقود المسماة في قانون المعاملات المدنية الإماراتي والقانون المدني الأردني، دار الفكر 

المعاصر - بيروت، ط. الأولى 2005م، ص 120 وما يليها، حسام الدين بن موسي عفانة‎، فقه 

التاجر المسلمِ وآدابـه، ط. الأولى، بيت المقدس 1426هـ - 2005م، توزيع: المكتبة العلمية ودار 

الطيب للطباعة والنشر، ص 101 – 102.

انظر: محمد عرفة الدسوقي، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، تحقيق: محمد عليش، دار  	(((

الفكر، بيروت،20/3.

الموافقات، 11-10/2. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 168 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

بالعرف المخالف للنص الصريح، قال الإمام السرخسي: »إن ما تعارفه 

الناس وليس في عينه نص يبطله؛ فهو جائـز«))).

ألاّ يكون العرف مخالفًا لما نص عليه في العقد؛ وذلك لأن الشرط أقـوى  	.2

العرف  يخالف  ما  اشتراط  للمتعاقدين  يحـقُّ  كمـا  العـرف،  مـن 

السائد. ومن الأمثلة المعاصرة على ذلك: أنه لو كان هناك عُـرفٌ متبّع 

علـى أن تكون رسوم تسجيل العقد، أو مصاريف شحن البضاعة على 

المشتري، واتفق العاقدان على أن يكـون ذلـك على البائع خلافًا لما عليه 

العرف، فالعبرة بما اتفّق عليه اتفاقًا صريحًا))).

ويتفرّع عن هذه القاعدة قواعد وضوابط تدلُّ على سعة أطراف هذه 

القاعدة، وإن كانت متقاربة الدلالـة والمعاني، وقد ذكر في مجلة الأحكام 

المنظمـة  الـضوابط  تعُدُّ  جملتها  في  هي  القواعد  من  مجموعة  العدلية 

لأحكـام القاعدة الكلية »العـادة مُحكَّمة«، نذكر منها :

- المادة 37: )استعمال الناس حجة يجب العمل بها(. 	

- المادة 41: )إنما تعتبر العادة إذا اطردت أو غلبت(. 	

- المادة 43: )المعروف عرفا كالمشروط شرطا(. 	

- المادة 44: )المعروف بين التجار كالمشروط بينهم(. 	

- المادة 45: )التعيين بالعرف كالتعيين بالنص(. 	

انظر: المبسوط، 45/12. 	(((

الندوي، القواعد الفقهية، 189/1. 	(((



- 169 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

- مجال تطبيق هذه القواعد في المعاملات المالية المعاصرة))):

من بين المسائل والقضايا التي يؤثر فيها العرف وتعامل الناس :

أجرة السمسار إذا لم يحدد بالاتفّاق فإنه يخضع للعرف بين التجار،  	.1

وهذا ما يجري في عقود الإيجار والبيع لدى مكاتب العقارات، فالعرف 

أن المكتب العقاري يأخذ العمولة من المستأجر.

وفتاوى  قرارات  تقرر في  ما  بالعرف:  المرتبطة  الاقتصادية  المسائل  من  	.2

في  العملات  مبادلة  لعملية  البنك  تقييد  اعتبار  من  والمجامع،  الهيئات 

حساب المشتري يأخذ حكم القبض، كما جرى عليه عرف المصارف في 

مبادلة النقد بالنقد تقابضًا)))، وهذا ما سمي بالقبض الحكمي، ومما 

يعد من القبض الحكمي أيضًا قبض المستفيد للشيك المصرفي، الدفع 

بالبطاقة الائتمانية، إيداع المدين لمبلغ الدين في حساب الدائن بطلبه أو 

رضاه، وتبرأ ذمة المدين بذلك؛ لأن »الأصل في تحديد كيفية قبض الأشياء 

العرف، ولهذا اختلف القبض في الأشياء بحسب اختلاف أعراف الناس«))).

يحقُّ للبنك في عقود المرابحة أن يضيف المصاريف التي تعارف التجّار  	.3

على إضافتها إلى الأثمان، كمصاريف التخزين، النقل، الجمارك، وغيرها، 

يمكن الرجوع في هذه الجزئية المرتبطة بقواعد العرف في المعاملات المالية إلى المبحث الثالث: أثر  	(((

قواعد العرف في المعاملات المالية والمسائل الطبية، من كتاب »التقعيد الفقهي وأثـره في الاجتهاد 

المعاصر: المعاملات المالية والمسائل الطبية المعاصرة أنمــوذجًا«، للباحث: يحيى سعيدي، دار 

ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع, 2010م.

الفتاوى الاقتصادية لبيت التمويل الكويتي، 35/1. 	(((

المعايير الشرعية لهيئة المحاسبة، ص 256. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 170 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

ويعّرب عن سعر السلعة عند ذلك بما وقفت على البنك))).

ثانياً: القواعد الخاصة بعقود المعاوضات وعقود التبرعات:

أ- القواعد الخاصة بعقـود المعاوضات:

عقود المعاوضات تشمل عقود البيوع والإجارات والهبات المشروط فيها 

العوض وما شابه ذلك. والقواعد والضوابط فيها كثيرة، لكن اقتصرنا على 

المالية  المعاملات  قاعدتين مهمتين لاشتمال مجال تطبيقهما على كثير من 

المعاصرة

• القاعدة الأولى: الأصل في العقــود الإباحة:	

الإباحة«،  الأشياء  في  »الأصل  بالقاعدة  وثيق  ارتباط  لها  القاعدة  هذه 

والمقصود بهذه القاعدة: أن الأصل في البيوع وجميع المعاوضات المالية الحِلّ 

والإباحة، فلا يحرم منها إلا ما قام الدليل على تحريمه، وما لم يرد الدليل 

بتحريمه فيبقى على أصل الحلال. فكل عقد إذا لم يكن به ما يحرم شرعًا، 

ولم يقم دليل على تحريمه من الكتاب أو السنة أو الإجماع، حكم بإباحته 

وحلِه، وذلك لبقائه على الأصل ولعدم وجود ما ينقله عن هذا الأصل الذي هو 

الحل والإباحة، أما الحرام فهو استثناء من الأصل. 

ومما يدل على صحة هذا الأصل قوله -تعالى-: ثن ٹ ٹ ٹ ڤ 

ڤڤثم ]البقرة: 275[، قال ابن العربي عند ذكره لهذه الآية: »فاقتضى هذا 
الإطلاق جواز كل بيع إلا ما قم الدليل على رده« ))).

الفتاوى الاقتصادية لبيت التمويل الكويتي، 52/1. 	(((

الغرب  دار  كريم،  ولد  عبدالله  محمد  د.  تحقيق:  أنس،  بن  مالك  موطأ  شرح  القبس  انظر:  	(((

الإسلامي، بيروت، ط. الأولى 1992م، 846/2.



- 171 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فيجوز كل نوع من أنواع البيوع، سواء كان صرفًا أو مواعدة بالصرف 

، وسواء كان بيعًا مطلقًا كالمرابحة أو التولية  أو مقايضة، وحاًّال أو مؤجلًا

أو الوضيعة أو كان مزايدة ... وغيرها. فلا يحرم من البيع إلا ما ورد فيه 

»الأصل في  ابن عبدالبر:  الصدد يقول  الشارع بتحريمه. وفي هذا  نص من 

البيوع أنها حلال إذا كانت تجارة عن تراض إلا ما حرمه الله -عز وجل- على 

ا، أو كان في معنى النص؛ فإن ذلك حرام وإن تراضـى  لسان رسوله صلى الله عليه وسلم نصًّ

بـه المتبايعان«))).

-تعالى-:  الله  قول  على  تفريعًا  الله-  رحمه   - الشافعي  الإمام  وقال 

إذا كانت برضا  البيوع كلها مباح  »فأصل  ٹ ٹ ٹ ڤ ڤڤثم:  ثن

المتبايعين الجائزي الأمر )أي: التصرف( فيما تبايعا إلا ما نهى عنه رسول الله 

صلى الله عليه وسلم منها. وما كان في معنى ما نهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم محرّم بإذنه يداخل 
في المعنى المنهي عنه. وما فارق ذلك أبحناه بما وصفنا من إباحة البيع في كتاب 

الله تعالى«))).

هذا أظهر الأقوال وأصحّها في معنى الآية، كما ذكر النووي فلفظ البيع 

ما خصه  إلا  إباحة جميعها  ويقتضي  بيع  كل  يتناول  عموم  لفظ  الآية  في 

الدليل، واستدل لذلك صاحب الحاوي )الماوردي( بأن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن 

بيوع كانوا يعتادونها ولم يبين الجائز، فدلّ على أن الآية الكريمة تناولت 

إباحة جميع البيوع، إلا ما خص منها وبين  صلى الله عليه وسلم المخصوص.

انظر: الاستذكار، 419/6. 	(((

انظر: الأم، 3/3.  	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 172 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

- بعض تطبيقات القاعدة في مجال المعاملات المالية:

وعلى هذا الأصل فإن أي عقد مستجد في الحياة المعاصرة مما لم يتطرق 

إليه الفقهاء من قبل يكون مقبولًا شرعًا إذا لم يتصادم مع دليل شرعي من 

الكتاب أو السنة أو الإجماع، أو القياس وكان مما اقتضته مصالح الناس 

العامة، ولم يشتمل على مفسدة راجحة. وللقاعدة أمثلة كثيرة من البيوع 

المستحدثة ليس هنا التفصيل فيها))).

• القاعدة الثانية: »الغرر الكثير يفسد العقود دون يسيره«.	

اسم مصدر من التَّغْرير، وهو الخطر، والخدعة... قال  الغَرَر في اللغة: 

الفيروز آبادي: »غَرَّرَ بنفسه تغَْريرًا وتغِرّةً، والاسم: الغَرَر«))).

أم  أيكون  يدري  لا  العاقبة،  يكون مجهول  »ما  بأنه:  الجرجاني  وعرفه 

لا«))).

بمعنى  فاستعملتها  معانٍ؛  لعدة  الغَرَر  كلمة  العرب  استعملت  ولقد 

الخديعة، والخطر، وبمعنى تعريض المرء نفسه أو ماله للهَلَكة.

وأما عند الفقهاء: فعرَّفه الحنفية بأنه: »ما يكون مستور العاقبة«))).

يمكن تنزيل هذه القاعدة على بعض التطبيقات المعاصرة من قبيل: بيع المرابحة للآمر بالشراء،  	(((

المواعدة في  بالتمليك،  المنتهية  الإجارة  المقاولة،  الاستصناع، عقد  بالتقسيط، عقد  البيع  إباحة 

الصرف، مسألة الشرط الجزائي، المشاركة المتناقصة، المشاركة المنتهية بالتمليك، الشركات ذات 

بيع  البورصة،  الحكمي،  القبض  أنشطة غير مشروعة،  وتتعاطى  الأصل  المشروع في  النشاط 

الاستجرار... ونحوها. وهي من العقود المستحدثة التي تندرج في مجال قاعدة »الأصل في العقود 

ا يضيق المكان لذكرها والتفصيل فيها.  الإباحة«، وهي كثيرة جدًّ

انظر: القاموس المحيط، ، مادة )غرر(، ص 566. 	(((

راجع في تعريفاته وحكمه: الموسوعة الفقهية الكويتية 149/31. 	(((

السرخسي، المبسوط، كتاب: البيوع، باب: الخيار بغير الشرط، 68/13. 	(((



- 173 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وعرَّفه المالكية: بأنه »الذي لا يدُرى أيحصل أم لا«))).

 وعرَّفه الشافعية: بأنه »ما انطوت عنا عاقبته«))).

وورد تعريف الغَرَر في المعيار )31( من معايير هيئة المحاسبة والمراجعة 

أركانها  بعضَ  تجعلُ  المعاملة  في  »صفةٌ  بأنه:  الإسلامية  المالية  للمؤسسات 

مستورة العاقبة )النتيجة(، أو هو: ما تردد أثرُهُ بين الوجود والعدم«.

هذا فيما يتعلّق بتعريف الغرر، أما فيما يخصُّ هذه القاعدة فهي تعدُّ 

المالية، وهي من  المعاملات  بباب  الفقهية لاختصاصها  الضوابط  من نوع 

الحديث  القاعدة  هذه  وأصل  وركائزها،  المالية  المعاملات  فقه  قواعد  أهم 

الصحيح عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة قال: )نهََى رَسُولُ اللَّهِ 

صلى الله عليه وسلم عَنْ بيَعِْ الْغَرَرِ وعََنْ بيَعِْ الْحَصَاةِ()))، قال الإمام النووي: »هو أصل عظيم 
من أصول كتاب البيوع - ولهذا قدَّمه الإمام مسلمٌ-، ويدخل فيه مسائل كثيرة 

غير منحصرة كبيع الآبق، والمعدوم، والمجهول، وما لا يقدر على تسليمه، وما 

ابن الشـاط، إدرار الشروق على أنوار البروق للقرافي، الفرق بين قاعدة المجهول وقاعدة الغرر،  	(((

.265/3

راجــع: النووي، المجموع، كتاب: البيوع، باب: ما نهي عنه من بيع الغرر وغيره، 310/9،  	(((

الرّملي، نهاية المحتاج، كتاب: البيع ، 405/3، الشربيني، مغني المحتاج، أول كتاب البيع 12/2، 

حاشية الجمل، كتاب البيع 33/3.

رواه مسلم، كتاب البيوع، باب بطلان بيع الحصاة والبيع الذي فيه غرر، 1153/3، وابن ماجه  	(((

في سننه، كتاب التجارات، باب النهي عن بيع الحصاة وعن بيع الغرر، ح)2194(، وغيرهما، 

والبغوي وغيرهما: حديث حسن  الترمذي  قال  كما  الزناد، وهو حديث  أبي  من طريق  كلهم 

صحيح، وله شواهد من حديث ابن عمر وابن عباس وأنس بن مالك وسعيد بن المسيبّ مرسلًا 

وسهل بن سعد الساعديّ. انظر: أبو الحسن الحنفي الشهير بالسندي، حاشية السندي على ابن 

ماجه، ومحمد بن إسماعيل الصنعاني،‎ سبل السلام: شرح بلوغ المرام من جمع أدلة الأحكام، 

تحقيق: محمد عبدالعزيز الخولي، كتاب البيوع، ح )750(، دار الأرقم، بيروت، ص 19.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 174 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

لم يتمّ ملك البائع عليه،... ونظائر ذلك وكل هذا بيعه باطل لأنه غرر«))).

ويستفاد من الحديث السابق: تحريم بيع الغَرَر؛ لأن الأصل في النهي أنه 

يفيد التحريم؛ ولأن النهي يقتضي الفساد، كما قرّره جمهور علماء الأصول. 

ويستفاد أيضًا: أن شمول التحريم والفساد لكل بيوع الغَرَر؛ لأن لفظ 

الحديث عامٌ))).

المنهي  الغرر  فهو  إذا كان كثيراً،  الغـرر  أن  للقاعدة:  الإجمالي  والمعنى 

عنه، وهو مفسد للعقود؛ لأنه يفضي للنزاع، أما إذا كان يسيراً وتابعًا غير 

الاحتراز منه، ولا تكاد تخلو  العقود؛ لأنه يصعب  فإنه لا يفسد  مقصود، 

»الأصل أن بيع الغرر باطل لهذا  النووي في هذا الصدد:  البيوع. يقول  منه 

الحديث، والمراد: ما كان فيه غرر ظاهر يمكن الاحتراز عنه، فأما ما تدعو إليه 

الحاجة ولا يمكن الاحتراز عنه كأساس الدار...، ونحو ذلك، فهذا يصحُّ بيعه 

بالإجماع«)))، ويقول ابن عبدالبر: »ولا يكاد شيء من البيوع يسلم من قليل 

الغرر، فكان معفوًّا عنه«))). 

وضابط الكثرة والقلة في الغرر من الأمور النسبية التي تختلف لاختلاف 

الزمان والمكان، ولهذا فليس من السهل وضع حد فاصل بين الغرر الكثير 

الذي يؤثر في العقد، والغرر اليسير الذي لا يؤثر، وهذا هو سبب اختلاف 

انظر: شرح صحيح مسلم، 156/10. 	(((

ص  المعاصرة،  التطبيقات  في  وآثاره  العقود  في  الغرر  الضرير،  الأمين  محمد  الصديق  انظر:  	(((

عفان،  موسى  بن  الدين  حسام  راجع:  للمعاملات،  المفسد  الغرر  موضوع  في  وللتوسّع   .11

يسـألـونـَـك، الجزء العشرون، ص 217 وما يليها. 

انظر: المجموع، 246/9. 	(((

انظر: التمهيد، 191/2. 	(((



- 175 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الفقهاء في مسائل الغرر.

المسائل  من  الكثير  فحص  في  معيارًا  الأصل  هذا  يجعل  أن  ويمكن 

المعاصرة، ومن أمثلة العقود المستحدثة المشتملة على الغرر:

عقد  لأنه  بتحريمه؛  العلماء  أكثر  قال  وقد  التجاري،  التأمين  عقد   -

معاوضة يلتزم فيه المؤمن )شركة التأمين( بأن يدفع للمستأمن )العميل( 

مبلغًا متفقًا عليه عند وقوع الخطر، مقابل أقساط دورية يدفعها المستأمن، 

وذلك لما فيه من الغرر الكثير الفاحش الذي لا يغتفر؛ لأنه يشتمل على أنواع 

قد  ن  فالمؤمِّ الأجل(،  التعويض-  مقدار  الحصول-  )الوجود-  الأربع  الغرر 

أقساط  وقد يحصل على عشرة  الكارثة،  تقع  ثم  واحد  يحصل على قسط 

ثم تقع الكارثة، وقد يحصل على جميع الأقساط، ولا تقع الكارثة في مدة 

التأمين فلا يخسر شيًئا))).

ومن أمثلته المشهورة أيضًا: بيعُ السمك في الماء، والطير في الهواء، وبيع 

بالثمن،  الجهل  مع  والبيع  جنيناً،  أمّه  في  يزال  لا  الذي  الحيوان  المجهول، 

ومن صوره المعاصرة: معاملة شركات التسويق الشبكي الهرميّ، والتأمين 

التجاري، وشراء وراء الدُّيون المتعثـّرة والشيكات المرتجعة بأقل من قيمتها، 

وغير ذلك كثير))).

قواعد  عنها  تتفرّع  القاعدة  هذه  أن  السياق،  هذا  في  بالذكر  والجدير 

أخـرى، نذكر منها:

البشائر الإسلامية،  دار  التأمين الإسلامي دراسة فقهية تأصيلية،  ينظر:  التفاصيل  لمزيد من  	(((

بيروت 2005، ص 163، 

انظر: حسام الدين بن موسى عفان، يسـألـونــك، الجزء العشرون، ص 216 بتصّرف. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 176 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

كقاعدة  القاعدة،  هذه  من  أعم  قواعد  وهناك  البيوع.  في  مغتفر  اليسير   -

»المشقة تجلب التيسير«.

وتجدر الإشارة إلى أن قاعدة »اليسير مغتفر« مندرجة تحت هذه القاعدة؛ 

وذلك لأن اعتبار اليسير وعدم التسامح فيه يؤدي إلى المشقة، حيث يصعب 

التحرُّز منه في أغلب الأمور.

كما أن هناك  قواعد أخص من قاعدة اليسير مغتفر؛ لكونها تنصّ على 

جنس معين مما لا يتسامح في كثيره، وإن كان يسيره مغتفرًا، ومنها:

- »الغرر الكثير يفسد العقود دون يسيره«))).

القاعدة أخص من  العاقبة)))، وهذه  ما يكون مستور  بالغرر:  والمراد 

قاعدة اليسير مغتفر، لأنها خاصة بالغرر بينما قاعدة اليسير مغتفر تشمل 

الغرر وغيره مما يتسامح فيه؛ لكونه يسيراً.

- »العيب اليسير لا يمكن التحرز عنه فجعل عفوًا«))). 

وهذه قاعدة صيغتها ناطقة بمدلولها، وهي أخص من قاعدة اليسير 

مغتفر لاختصاصها بالعيب.

- »الزيادة اليسيرة على ثمن المثل لا أثر لها«))). 

الباجي، المنتقى شرح موطأ الإمام مالك، 204/4. 	(((

ينظر: السرخسي، المبسوط، دار المعرفة، بيروت، 294/13، ومحمد الأمين الضرير، الغرر في  	(((

العقود وآثاره في التطبيقات المعاصرة، ص 34.

»فإن  قدامة:  ابن  المغني, 117/14، وعبارة  قدامة،  ابن  الهداية, 73/4,  الهمام،  بن  الكمال  	(((

العيب لا يمكن التحـرُّز منه«. وينظر: علي الندوي، جمهرة القواعد الفقهية في المعاملات المالية، 

شركة الراجحي المصرفية للاستثمار، المجموعة الشرعية، ص 497.

الزركشي، المنثور في القواعد الفقهية، 184/2. 	(((



- 177 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وهي أخص من قاعدة اليسير مغتفر؛ لأنها خاصة بالزيادة اليسيرة على 

ثمن المثل. فهي ناطقة بالعفو عن الغبن اليسير، بينما قاعدة اليسير مغتفر 

تشمل الغبن وغيره مما لا يتسامح فيه لو كان كثيراً.

ب- القواعد الخاصة بالتبرعات والمعاوضات:

1- قاعدة »يغُتفَـر في التبرعّات ما لا يغتفر في المعاوضات من الغرر والجهالة«.

والقرض،  والإع��ارة،  والوصية،  والصدقة،  الهبة،  تشمل  التبرعات 

والكفالة....، وغيرها من العقود التي في معنى التبرع، وأساسها المعروف 

والإحسان، فمثل هذه العقود لا يؤثر فيها الغرر والجهالة؛ لأن المتبرع عليه 

لا يلحقه أي ضرر بسبب ذلك؛ لأنه لم يدفع عوضًا يستحق العدل والعلم 

بالمعوض عنه.

قال القرافي: »إن هذه التصرفات لا يقصد بها تنمية المال، بل إن فاتت على 

من أحسن إليه بها لا ضرر عليه؛ فإنه لم يبذل شيئاً، بخلاف غيرها إذا فات 

بالغرر والجهالات ضاع المال المبذول في مقابلته، فاقتضت حكمة الشرع منع 

الجهالة فيه، أما الإحسان الصرف فلا ضرر، فاقتضت حكمة الشرع وحثه 

على الإحسان التوسعة فيه بكل طريق بالمعلوم والمجهول«))).

- من تطبيقات القاعدة في باب المعاملات المالية المعاصرة:

ومن أهم التطبيقات المعاصرة في المعاملات المالية لهذه القاعدة نشير إلى: 

عقد التأمين التعاوني، فهو من عقود التبرع على تفتيت الأخطار فيغتفر فيه 

الغرر والجهالة؛ لأنه لا يقصد به المعاوضة، بل يقصد به التضامن والتعاون 

الفروق، تحقيق خليل المنصور، دار الكتب العليمة، بيروت 1998م، 277/1. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 178 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

والاشتراك في تحمل المسؤولية عند نزول الكوارث، فجماعة التأمين التعاوني 

توزيع  يقصدون  وإنما  غيرهم،  أموال  من  ربحًا  ولا  تجارة  يستهدفون  لا 

الأخطار بينهم والتعاون على تحمل الضرر.

وقد اتفق المعاصرون والمجامع الفقهية على جواز التأمين التعاوني من 

حيث المبدأ، إلا إذا تعاملت شركته أو إدارته بالمحرمات مثل الربا ونحوه))).

2- قاعدة: )الغُـرْمُ بالغُـنمِْ( وتطبيقات في مجال المعاملات المالية المعاصرة:

الغنم في اللغة: هو الفوز بالشيء والربح والفضل.وهو ما يحصل له من 

مرغوبه من ذلك الشيء.

أما الغرم لغة: الدَّين، وأداء شيء لازم. وهو ما يلزم المرء لقاء شيء من 

مال أو نفس. 

و)الغنم بالغرم( أو من له الغنم عليه الغرم، أو ما يعبر عنها: »النعمةُ 

بقدرِ النِّقْمَةِ، والنقمة بقدر النعمة«: هي قاعدة عظيمة تفيد من حيث المعنى: 

أن من ينال نفع شيء، يتحمل ضرره.

• معنى القاعدة:	

إن التكاليف والخسارة التي تحصل من الشيء تكون على مَن ينتفع به 

شرعًا؛ أي: إن مَن ينال نفع شيء يجب أن يتحمل ضررَه))).

انظر: التأمين الإسلامي، ص 199؛ قرار مجمع الفقه الإسلامي رقم 9 )2/9(. 	(((

السيوطي،  )87(، ص 79،   المادة  الأحكام،  مجلة  وتطبيقاتها: شرح  القاعدة  انظر في شرح  	(((

الأشباه والنظائر، ص 235، ابن النجيم، الأشباه والنظائر، 151، محمد صدقي بن أحمد بن 

محمد البورنو، الوجيز في إيضاح قواعد الفقه الكلية، ص 313، علي الندوي، القواعد الفقهية 

مفهومها ونشأتها وتطورها ودراسة مؤلفاتها أدلتها مهمتها تطبيقاتها، ص 411.



- 179 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أو بمعنى آخر للقاعدة أنها تعني: التلازم بين الخسارة والفائدة، فكل 

من كان له فائدة المال شرعًا كان عليه خسارة ذلك المال كذلك، وعليه قد 

عنها  يعبر  والدرك. وقد  النماء  بين  التلازم  بقاعدة  القاعدة  يعّرب من هذه 

التي تحصل من  التكاليف والخسارة  أن  »الخراج بالضمان«، أي:  بقاعدة 

الشيء تكون على من يستفيد منه شرعًا.

ولا فرق في الغرم بين أن يكون مشروعًا كما سيرد في التطبيقات.. وقد 

يعبر بقاعدة: »من له الغنم فعليه الغرم«. فالمعنى واحد والتعابير مختلفة. 

ويكون مورد القاعدة جميع المعاملات الصحيحة))).

مثال ذلك: الشركاء في المال يلزمهم من الخسارة بنسبة ما لهم من المال 

المشترك، كما يأخذ من الربح.

• من تطبيقات القاعدة المعاصرة: ضمان أخطار المصانع وإصابات العمّال:	

)الغرم  قاعدة:  في  المصانع  أخطار  إدراج  الإسلامي  الفقه  في  يسوغ  لا 

بالغنم(؛ لأن العامل يتقاضى أجره على عمله، فليس من العدل تحميل رب 

العمل الأجر وضمان الخطر، لاسيما إذا لم يكن رب العمل متسبباً في حدوث 

الضرر، بل كان بتسبب العامل نفسه بتقصيره من إهمال أو قلة احتراس. 

والأصلح في هذه الأحوال: الأخذ بنظام التأمين التعاوني الحرفي، حيث يساهم 

بالوجوه  الحصائل  الدخل شهريًّا وتنمى  أفراد كل حرفة بدفع نسبة من 

والتبرعات  الزكاة  أموال  إليها  وتضاف  الحكومة  من  تدعم  ثم  الشرعية، 

ونحوها، وتغطى منها أضرار العمالة الحادثة .

انظر في تطبيقات القاعدة: عزت عبيد الدعاس، القواعد الفقهية مع الشرح الموجز، ص 73 –  	(((

74، والزرقا، شرح القواعد الفقهية، ص 438.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 180 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

لما  البندقية  مدينة  تجار  تعاون  في  المبدأ  هذا  تطبيق  الفقهاء  أقرّ  وقد 

تعاونوا على دفع أخطار البحار عن بضائعهم وعن أنفسهم .

كما نص الفقهاء على أنه في حال انقطاع أواصر العاقلة، يكون التناصر 

بالحرف، ويكون أهل الحرفة بمثابة العاقلة))) .

يتم  حتى  الأصول،  جميع  على  ضرورة  أصبح  التعاوني  التأمين  إن 

الحفاظ على الأموال من الهلاك، ودفع المنازعات مثل التي تحدث من هلاك 

العين المستأجرة أو المباعة بالتقسيط))). 

• المعاملات مبنية على مراعاة العلل والمصالح:	

إن الشرع لم يمنع من البيوع والمعاملات إلا ما اشتمل على ظلم، وهو 

أساس تحريم الربا والاحتكار والغش ونحوها. أو خشي منه أن يؤدي إلى 

نزاع وعداوة بين الناس، وهو أساس تحريم الميسر والغرر. فالمنع في هذه 

الحكم  فإن  العلة  وإذا فهمت  بل هو معلل ومفهوم،  تعبديًّا،  ليس  الأمور 

يدور معها وجودًا وعدمًا. وهذا هو الأصل في باب المعاملات بخلاف باب 

العبادات، فالأصل فيه التعبد وامتثال المكلف لما هو مطلوب منه، دون بحث 

عن العلة أو المصلحة. 

وبناءً على أن الأصل في المعاملات النظر إلى المصلحة رأينا بعض فقهاء 

انظر: عمر عبدالله كامل، القواعد الفقهية الكبرى وأثرها في المعاملات المالية، بحث دكتوراه  	(((

د.  الأزهر، تحت إشراف:  بالقاهرة – جامعة  والإسلامية  العربية  الدراسات  كلية  )العالِمية(، 

عبدالجليل القرنشاوي وبمشاركة: د. علي جمعة، ص 359.

المصدر السابق، ص 513. وقد أجاز بعض المعاصرين التأمين على الأموال دون التأمين على  	(((

الفقه  تاريخ  السامي في  الفكر  انظر:  المالكية.  الحجوي من  الحسن  الحياة، وهو قول محمد 

الإسلامي 504/2.



- 181 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

العلة  إلى  التفاتاً  الحديث  التسعير مع ما ورد فيه من  أجازوا  التابعين قد 

والمقصد.

ومثل ذلك: إجازتهم عقد الاستصناع، مع أنه بيع معدوم نظرًا لحاجة 

الناس إليه وجريان العمل به وقلة النزاع فيه. 

ونفس الأمر ينطبق في عصرنا على التأمين التعاوني التكافلي؛ لأنه عقد 

تتوافق  نبيلة،  وغايات  ورائه مصالح  من  وتتحقق  للطرفين  المنافع  يكفل 

ومقاصد الشريعة الغرّاء))).

المطلب الثالـث: بعض القواعد والأحكام الشرعية للمعاملات المالية في الشريعة 

الإسلامية:

من القواعد الشرعية التي تحكم المعاملات المالية في الشريعة الإسلامية 

نشير إلى القواعد الآتية بشكل مجمل؛ تعميمًا للفائدة؛ وإكمالًا لهذا المحور))):

العباد في  فيها مصالح  الشريعة: حيث  [ ـ عدم مخالفة مقاصد   1 [

والنفس  الدين  حفظ  وهي:  الخمس،  الكلّيات  حفظ  وهي  والآخرة،  الدنيا 

والعقل والعرض والمال.

العالم  في  التأمينية  »الصناعة  بعنوان  الدولي  المؤتمر  بحوث  راجـع:  الموضوع  في  للتوسع  	(((

ذي  من   24-22 الأزهر،  بجامعة  الإسلامي  الاقتصاد  مركز  ومستقبلها«؛  واقعها  الإسلامي: 

خلال  من  المالية  المعاملات  فقه  وقواعد  2001م،  مارس   19  -17 الموافق  1421هـ  الحجة 

كتاب الذخيرة، للإمام القرافي: عرض ودراسة في المنهج، وعطية عدنان عطية رمضان، موسوعة 

القواعد الفقهية المنظمة للمعاملات المالية الإسلامية ودروها في توجيه النظم المعاصرة للشيخ 

المالية:  المعاملات  التحريم في  قواعد  السكاكر،  عطية عدنان عطية رمضان، عبدالله بن حمد 

قاعدة المصالح والمفاسد دراسة تأصيلية وتطبيقات معاصرة.

محاضرات،  سلسلة  المعاصرة،  للمعاملات  الشرعية  الضوابط  شحاتة،  حسين  حسين  انظر:  	(((

المحاضرة الأولى، بدون تاريخ، ص 6.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 182 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

] 2 [ ـ تناولت الشريعة الكليات، وتركت التفاصيل والفرعيات لتتكيف 

حسب ظروف الزمان والمكان.

] 3 [ ـ الأصل في المعاملات الحل ما لم يرد بشأنه نصريح من القرآن 

والسنة والإجماع.

] 4 [ ـ التراضي التام بين المتعاملين، والمؤمنين عند شروطهم إلاّ شرطًا 

. أحل حرامًا أو حَرَّم حلالًا

] 5 [ ـ باب الاجتهاد مفتوح لمن تتوافر فيه شروطه ما لَمْ يرد بشأنه 

نصريح من القرآن والسنة والإجماع، ورأي جمهور الفقهاء مرجّح على آراء 

الآحاد.

] 6 [ ـ المعروف عرفًا كالمشروط شرطًا في ما لم يرد به نص من القرآن 

والسنة الإجماع.

] 7 [ ـ النظر في العقود والمعاملات إلى المقاصد والمعاني، لا إلى الألفاظ 

والمباني.

] 8 [ ـ مشروعية المقاصد ومشروعية الوسائل لتحقيقها.

] 9 [ ـ حرمة المعاملات التي تفتح الباب إلى المفاسد وبطلانها، ودرء 

المفاسد مُقَدَّم على جلب المصالح .

بالسبل  وليس  بالمقاصد  والعبرة  الله  شرع  على  تحايل  لا  ـ   ]  10  [

والوسائل، والالتزام بشرع الله عبادة.

والتحريم،  الحظر  المضار  في  والأصل  ضرار،  ولا  ضرر  لا  ـ   ]  11  [



- 183 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والضرر يدفع بقدر الإمكان، ويتحمل الضرر الخاص لتجنب الضرر العام.

] 12 [ ـ الضرورات تبيح المحظورات، والضرورة تقاس بقدرها، ومن 

ضوابطها الشرعية ما يلي: 

أن تؤدي إلى مهلكة. 	• 	

أن تكون ملجئة. 	• 	

أن تكون قائمة. 	• 	

تزُال دون تعدٍّ ولا رغبة ولا تنزه. 	• 	

] 13 [ ـ التوثيق والإشهاد لحفظ النفوس والأموال والمعاملات.

] 14 [ ـ تقوم المعاملات على القيم الإيمانية والأخلاقية.

] 15 [ ـ تجديد النيةّ بأن المعاملات عبادة، وأن الدين المعاملة.

والذي يمكن أن نخلص إليه مما ذكُر هو: 

الإسلاميّ  التشريع  في  إعمالها  وأثر  المرسلـة  المصلحـة  مفهوم  أن 

قواعد  من  وقاعدة  الكبرى،  التشريع  أصول  من  شرعیًّا  أصلًا  باعتبارها 

أساسية  فكرة  الأخير،  في  نستنتج  الاجتهادية،  الأحكام  بناء  في  الاستنباط 

مفادها، أن المصلحة المرسلة في بعدها الأصوليّ وتخريجها الفقهي، هي في 

حقيقتها قانون كلي ثابت في منهج أصول الشریعة وقواعدها العامة، وذلك 

الكلیة لا فرق  »القوانین  الشریعة؛ لأن  من خلال استقراء نصوص أحكام 

بینها وبین الأصول الكلیة التي نصّ علیها«))).

انظر: الموافقات، ج 1 ص 23. 	(((



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 184 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

إنّ الأصل المنتظم بالاستقراء والملائم لتصرفات الشارع، والمأخوذ معناه 

من أدلته، وقـد صار بمجموع أدلته مقطوعًا به)))؛ هو قانون كلي راسخ، 

صار شدید الحُجـة، قـوي الاستدلال، ساطع البرهان، وفي علاقة الجزئي 

بالكلي، یمكن اعتبار المصلحة المرسلة قیاسًا كلیًّا؛ لأنها شاملـة الإلحاق من 

حیث الكلیة والعموم بخلاف القیاس التمثیلي، الذي هو إلحاق فرع بأصل، 

هو في حقیقته إلحاق جزئي، فمن هـذا الوجه أیضًا تكون المصلحة المرسلة 

في المنطق النظري والاستدلال العقلي أقوى بهذا الاعتبار من القیاس التمثیلي.

الإنسانیة  المدنیة  الحیاة  مجال  فـي  واسع  باب  بالمصلحـة  فالتعلیل 

عامة، وفـي باب المعاملات المالیة المعاصرة خاصة؛ لأن الحیاة الاقتصادیة 

بأسواقها المالیة وعقودها التجّاریة أصبحت تشهد تطوّرات یومیة، وفي كل 

اللحظات غیر مسبوقة ولا معروفة ولا مألوفة من قبل؛ وذلك نظرًا للتطوّر 

المهول الحاصل فـي عالمنا المعاصر فـي مجال التقنية الحدیثة والتواصل 

طبعًا-   - بينها  ومن  والأصعدة،  المستويات  كافة  على  والرقمي  الإعلامي 

مستوى المعاملات المالیة والمبادلات التجاریة والصناعات المدنیة والعسكریة، 

وغیرها من أوجه التطور المعاصر الكاسح.

الـخــاتـمــة:
المرسلة،  المصلحة  موضوع  مقاربة  فيه  رُمنا  الذي  البحث  هذا  ختام  في 

لعناصِر  عَرْضِنا  خلالِ  ومن  المعاصر،  المالي  المجال  في  تطبيقاتها  وبعض 

الموضوع خلَصنا إلى مجموعةٍ من النتائج، يتحصّل لنا أهمّها في بيان الآتي:

المرجع السابق، ج 1 ص 28. 	(((



- 185 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

: النتــائـج: - أولًا

المصالح المرسلة: هي المسألة النافعة للناس، والضرورية لهم، والتي لم يرد −−

عن الشارع اعتبار لها أو إلغاء بعينها، ولكن شهدت لها أصول الدين العامة.

الشروط التي يجب أن تتوافر في المسألة ليحكم فيها بالمصالح المرسلة، أن −−

تكون نافعة من الضروريات، وألا تكون معتبرة عيناً ولا جنسًا في الشرع، 

ا صحيحًا. وأن تكون مستندة إلى أصول الدين العامة، وألاّ تصادم نصًّ

المصالح المرسلة لا تدخل في باب العبادات أبدًا.−−

الأكثرية، −− منعه وهم  يرى  فمنهم من  التأمين:  الفقهاء في حكم  اختلف 

وهناك من يجيزه وهم أقلية، بينما يرى آخرون جواز بعض أنواعه، 

أخرى،  أنواع  ومنع  وغيرها،  السيارات  مثل:  الأموال  على  كالتأمين 

كالتأمين على الحياة، وتوقف بعض الفقهاء عن الإفتاء فيه.

التكافلي، واتفاقهم على −− التعاوني/  التأمين  الفقهاء على شرعية  أجمع 

الاجتماعية  التأمينات  يتمثل في نظام  الذي  الحكومي،  التأمين  شرعية 

ونظام التقاعد والمعاشات، وخلافهم في التأمين التجاري - الذي يهدف 

إلى الربح - وقد تتولاه الدولة.

دلّ على مشروعية التأمين التكافلي الكتاب والسنة وكلام الفقهاء، وله −−

نظائر في تصرفات الشارع، كالوقف بشرط الانتفاع، ومال الزكاة المودع 

في بيت المال، ودية الخطأ على العاقلة وغيرها. 

التأمين −− أنواع  من  غيره  عن  تميزه  خصائص  التكافلي  التعاوني  للتأمين 

الأخرى، وهي خصائص يتحقق من ورائها مقاصد سامية: )جبر الضرر، 

التعاون على تقليص الأخطار..(؛ وذلك وفق ضوابط حاكمة من الشريعة.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 186 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

يحُدّد عمل التأمين التكافلي في ضوء مقاصد الشريعة وَفق ضابطين: −−

الكشف عن −− التكّافلي في ضوء بعض مسالك  التأمين  الأول: ضابط عمل 

مقاصد الشريعة، وهي:

أ ظواهر النصوص.	.

الأوامر والنواهي.	.ب

القرائن.	.ج

د تأصيل الكليات وربط جزئياتها بها.	.

قاعدة الاستدلال أو المصلحة المرسلة.	.ه

الثاني: ضابط التأمين التكّافلي في ضوء علاقته بمقاصد الشريعة، وتكمن −−

هذه العلاقة في حفظها لمال المجتمع من جانب الوجود؛ وهو حفظ ما 

حصل وتحقق من المال والعمل لأجل نمائه وزيادته، ومن جانب العدم؛ 

وهو العمل على مجانبة المال المحصول من الضياع؛ وذلك بإيداعه في 

تجارية غير  إيداعه في شركات  بدل  التعاوني،  التكافلي  التأمين  شركة 

ملتزمة بأحكام الشريعة الإسلامية.

ةً تمُليها حاجةُ الأفرادِ −− التأميُن التعاونيّ الإسلامي أصبح ضرورةً مُلِحَّ

ومنظَّمات الأعمال لصناعةٍ تأمينية خالية من الرِّبا والغَرَر والقِمار وأكْلِ 

أموال الناّس بالباطل.

ا من أركان الاقتصاد الإسلاميّ؛ −− التأّميُن التعاونيُّ الإسلاميّ يعَُدُّ رُكْناً مُهمًّ

( للصّيرفَة الإسلامية. لًا مًا ومُكمِّ إذ يعدّ )مُدعِّ

يةٌ بالغةٌ في تفتيتِ الأخطار؛ فهو شركةُ −− للتأّميِن التعاونيّ الإسلاميّ أهمِّ

لِ الخطر. وتتجلى المصلحة في التأمين التكافلي في  عَقْدٍ للتضامُن في تحمُّ



- 187 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

التعاون وتفتيت جميع الأخطار.

يةٌ بالغةٌ في حفظِ المال وتنميتِه؛ من −− للتأّميِن التعاونيّ الإسلاميِّ أيضًا أهمِّ

خلالِ استثمارِ الاشتراكات عن طريق )المضاربة الشرعيةِ(؛ ممّا يخدمُ 

بالدّرجة الأولى الاقتصادَ الوطنيّ.

إن التأمين التكافلي أو التأمين الإسلامي هو البديلُ الشرعي عن التأمين −−

التجاري التقليدي.

للضوابط −− وفقًا  الجواز  الإسلامي  التأمين  أو  التكافلي  التأمين  حُكم 

التحريم؛ لما يشتمل عليه من  التجاري فحكمه  التأمين  الشرعية. وأما 

غرر وربا ومعاملات محرّمة شرعًا.

بنى المبيحون احتجاجهم وتشبّثهم في إباحة التأمين على الأصول الشرعية −−

والعرف  المرسلة  المصلحة  هذا  في  ويدخل  الأحكام،  عليها  تبنى  التي 

والضرورة. ومن بين حججهم التي اعتمدوها في إباحة التأمين نذكر:

أصبح في زماننا التأمين شيًئا مألوفًا معتادًا، وحيث إن للعرف مكانة −−

فلا  وارتضوه،  إليه  حاجة  في  الناس  دام  ما  بجوازه،  القول  فيقتضي 

معنى لتحريمه مع الرضا.

ذلك −− وفي  الشريعة.  أصول  من  أصل  وهو  العقد،  لحل  دليل  المصلحة 

هذا  في  النفسي  الاستقرار  وحصول  اطمئنانه  من  للمستأمن  مصلحة 

فينبغي  الشركة.  من  العدل  لوجود  الأخطار  غوائل  يأمن  لأن  العقد؛ 

القول بالحل لهذا العقد.

من −− ويعطون  يتعاونون  فالجميع  التعاون  على  يقوم  التأمين  عقد 

المجموع المبلغ المستحق لصاحب الكارثة وهو أمر مرغوب فيه شرعًا.



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 188 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

القياس على بعض العقود الشرعية مثل عقد الحراسة والجعالة، ويمكن −−

أيضًا ما ذهب إليه المالكية في الوعد الملزم.

معاملة −− لكل  الإسلامية  البدائل  إيجاد  على  المسلمون  الفقهاء  حرِص 

مستحدثة تنشأ في غير ديار الإسلام.

توجد فروقٌ جوهريةٌ بين التأمين التكافلي التعاوني أو الإسلامي وبين −−

التأمين التجاري التقليدي.

ترجّح عند الباحث الرأي القائل بمنع التأمين التجاري؛ وذلك لاشتماله −−

على الغرر والجهالة والغبن والربا والقمار والرهن، ونستثني من هذا 

الترجيح حالات الضرورة والحاجة التي قد يتعرض لها المسلم في حياته 

الاقتراض  وكذلك  السيارات،  على  الإلزامي  أو  الاضطراري  كالتأمين 

بالربا للدولة الإسلامية لضرورة ملحة كشراء سلاح وغيرها، مع تقدير 

هذه الضرورة بقدرها وضوابطها. 

إنّ الإسلام قد سبق إلى دعم فكرة التأمين، ويتمثل هذا الاهتمام في تقرير −−

نظام كفالة الغارمين، ونظام كفالة الفقراء والمساكين، ونظام العاقلة، 

ونظام كفالة أبناء السبيل، ونظام النفقات بين الأقارب والمحتاجين.

الأشخاص −− من  تعاونيّ  تأمين  هيئة  إنشاء  في  الإسلامي  البديل  يتمثلّ 

المتبرعين باشتراكات معينة، تخصص هذه الاشتراكات لأداء التعويض 

لمن يصيبه ضرر، وغرض هذا التأمين تفتيت الأخطار والمصائب التي 

تقع على بعض الأفراد، وليس الغرض منه الاستغلال وتحقيق الربح 

لأشخاص معينين. ويمكن لهذه الهيئة من استثمار فائض أموالها - إن 

وجد - في مشروعات تتفق مع أحكام الشريعة، فتدر عليها عائدًا إضافيًّا 



- 189 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

يمكن توزيع بعضه على المؤمنين كل بقدر مساهمته، وعمل احتياطي 

خاص بهم بالباقي.

أشرنا في البحث إلى أهم القواعد والضوابط التي لها علاقة بالمعاملات −−

المالية المعاصرة، مع الإشارة إلى بعض المسائل المعاصرة التي تم تنزيلها 

على تلك القواعد والضوابط، إلا أنه هناك قواعد وضوابط كثيرة لها صور 

تركتها  المالية  والعقود  المعاملات  باب  في  المعاصرة  النوازل  من  كثيرة 

اختصارًا؛ كونها بعيدة عن الموضوع المبحوث، ويضيق المقام بذكرها.

الهيئات −− أصحاب  وخاصة  المجال،  هذا  في  المتخصصين  على  يجب 

الشرعية للمؤسسات المالية الإسلامية معرفة القواعد والضوابط لربط 

المفاهيم والقواعد والضوابط بالتطبيق العملي، كما تعينهم في توضيح 

الاستفسارات والفتاوى المالية المعاصرة وبيان المشروع منها، وتكون 

قادرة على تقديم نماذج عملية من المعاملات المالية التي تقوم على أساس 

مرجعية فقهية مرنة قابلة للتطبيق، وتستوعب مستجدات العصر.

القواعد −− الفقهية يجب استخلاص  بالنظر في المستجدات والنوازل  إنه 

والضوابط التي هي كليات تنبني عليها فروع، فالفروع تتجدد وتتبدل 

بينما الكليات ثابتة لا تتغير.

وفي خاتمة هذه الدراسة الموسومة بعنوان: »أثــر الـمصلـحة الـمرسلة 

 - المـالكيـّة  السّـادة  عند  المعاصــرة  الـماليـّة  الـمعـامــلات  فـي 

ًـا«، أصل – بتوفيق الله تعالى- إلى تقرير  الـتأمـين الـتكـافـليّ أنمُــوذج

النتائـج والتوصيات التالية:



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 190 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

ثانيًا: التوصيــات:
ضرورة تقنين المعاملات وفق أسس وقواعد الصياغة القانونية الحديثة −−

العثمانية وقد  الخلافة  إبّان  الصادرة  العدلية«  »مجلة الأحكام  نموذج 

عملية  ضرورة  بات  أمر  وهو  الحنفية؛  السادة  لمذهب  طبقًا  صيغت 

ودعوية تقتضيها الحاجة القانونية المعاصرة.

يوصي الباحث بتكثيف الجهود العلمية والتدريبية؛ الحاجة قائمة إلى −−

إعداد دراسات إجرائية في مجال »قوانين التأمين التكافلي«، بحيث تقدّم 

الأطر الشرعية والفنية والقواعد المنظمة لأعمال شركات التأمين التكافلي.

ضرورة دعم وتقوية عمل هيئات الفتوى والرقابة الشرعية التي تقوم −−

بدور الترشيد والتسديد لعمليات المؤسسات )البنوك وشركات الاستثمار 

وشركات التأمين(؛ من أجل أسلمة المعاملات المصرفية والمالية والتأمينية.

يوصي الباحث بضرورة تجديد المصطلحات الفقهية المستخدمة في لغة −−

المعاملات المالية المعاصرة.

أوصت الدراسة بأهمية التعامل مع فقه المعاملات المالية المعاصرة على −−

أنه فن مستقلٌّ في الفقه المعاصر، بحيث يكون له أصوله المنهجية العامة 

والخاصة، واصطلاحاته، وتصنيفاته الملائمة، بما يحقق المحافظة على 

وحدته الموضوعية، وجودة أثره في الواقع العملي المعاصر.

ضرورة تجديد أثر دليل العرف المعاصر على الأحكام المالية المعاصرة، باعتبار −−

الدليل المفسّـر العملي للشريعة على اختلاف بيئات التطبيق وأزمنته وأعرافه.

 ضرورة تجديد أثر المقاصد الشرعية على الأحكام المالية المعاصرة، من −−

خلال استنباط المقاصد الشرعية الحاكمة للتصرفات والمعاملات المالية 



- 191 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وهو  والرواج«،  »التداول  مقصد  ذلك:  ومثال  الإسلامية،  الشريعة  في 

مقصد اقتصادي يعُدُّ العمدة في المعاملات المالية المعاصرة.

يوصي الباحث بضرورة تجديد أثر القواعد الفقهية على الأحكام المالية المعاصرة.−−

أهمية العناية بالصياغة القانونية المعاصرة لفقه المعاملات المالية كأداة −−

الأفراد  القانونية بين  اللغة  تشريعية ودعوية ضرورية في ظل سيادة 

والمؤسسات والدول.

بدلًا من −− التكافلي،  بالتأمين  العمل  العربية والإسلامية  الدول  التزام  ضرورة 

المادي  بالضرر  الإسلامية  الأمّة  على  يعود  الذي  التقليدي،  التجاري  التأمين 

والَميسر  بأنواعه،  الربا  في  والدخول  والغرر  الجهالة  على  المبني  والمعنوي؛ 

والقمار، وهي معاملات مالية لا تخفى أضرارها على الاقتصاد والمكلفين معًا.

الارتقاء بالمهن التأمينيةّ والإسهام الفعّال في توفير الخبرات بما يتوافق −−

ومقاصد التشريع الحكيم والتجّارب المتطوّرة.

التأمين −− التعاون والتكامل بين شركات  بإيجاد جو من  البحث  يوصي 

تطور  التي  الشرعية  والبرامج  الأبحاث  بينها في مجال  فيما  التعاوني 

عملياتها وفق المنهج الشرعي الصحيح.

مساعدة التجارب الحديثة والفتية في مجال التأمين التكافلي في بعض −−

من  لها  الخبرات  بنقل  وتثمينها  الإسلامية،  وغير  الإسلامية  الدول 

والسعودية،  مثل: وماليزيا،  التكافلي  التأمين  تطورًا في  التجارب  أكثر 

والبحرين، والأردن، وقطر...

لابتكار −− والمثابرة  بالاجتهاد  والمهنيين  الفقهاء  من  الباحثين  الباحث  يوصي 

نماذج أخرى في التأمينات الإسلامية، من أجل توفير منتجات وخدمات تأمين 



  أثر الـمصلحـة الـمرسلـة  في الـمعـامـلات الـماليّـة

- 192 -

الدكتور/ عبدالعــزيـز بن محمّـد وصْفِـي 

إسلامية تقدم للمستهلك مزايا عملية وتفادي استنساخ المنتجات التقليدية.

يوصي البحث أن تخصص شركات التكافل جزءًا من ميزانيتها سنويًّا −−

في سبيل تمويل برامج التوعية بحقيقة التكافل وأهدافه.

التكافلي −− التأمين  صناعة  في  متخصصة  أبحاث  مراكز  إنشاء  ضرورة 

الإسلامي في كل بلد عربي وإسلامي، ولعلنا في المغرب أحوج ما نكون 

إلى هذا المطلب الثمين والملحّ.

التأمين −− التعامل مع شركات  الإسلامية عن  الدول  تتخلى  أن  بدّ من  لا 

التجاري ودعمها؛ لما في عملياتها من المحاذير الشرعية، مادام أن الحلّ 

الإسلامي.  الطابع  ذات  التكافلي  التأمين  شركات  في  وجد  قد  الشرعي 

ولعل هذا يكون جزءًا من تطبيق الشريعة المنشود للجميع.

وأخيــرًا.. 

إن التأمین التكافلي الإسلامي - عند تحقیق مناطه المصلحي-، يكون من 

العقود القائمة على أساس رعایة المصالـح الإنسانة واعتبار المنافـع التكافلیة، 

أفرادًا وجماعات لحاله  التي تتعلق بحیاة الإنسان  الوظیفیة  والأخذ بالمقاصد 

ومستقبله، من أجل تحقيق الرفاهية وبناء الحياة الرغيدة في الأولى والأخرى.

هذا ما ظهر لنا بيانه بإيجاز شديد في هذا البحث الشّائك.. وفي ختام الدراسة، 

أسأل الله الكريم، رب العرش العظيم أن ينفع بها كاتبها وقارئها ومسدّدها 

وناشرها، وأن يجعل فيها حظًّا لإثراء للفقه المالي الإسلامي المعاصر، وأداة 

فاعلة في نشره وتحقيقه وترسيخه ليكون أعظم نفعًا وأجلَّ أثرًا.

هذا، والله أعلم. والله من وراء القصد؛ وهو يهدي سواء السبيل.
ثنھ ے   ے ۓ ۓ ڭڭ  ڭ ڭ ۇ ۇثم ]الأنعام: 71[



تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح 

مختصر الروضة للطوفيِّ

الدكتور/ رضوان عبد الرب سيف السروري
أستاذ أصول الفقه المشارك - بكلية الشريعة والقانون

بجامعة جازان



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 194 -

الدكتور/ رضوان السروري 

المقدمـــــة
روضةُ حَمدٍ لَمن عَلَّم بالقلم، ووارفُ صلاةٍ وسلامٍ على نبيِّنا محمدٍ خيِر 

مَن علِم، ففقِه، فأفهَم، وآله وصحبه: وعُاةُ علْم، ورعُاةُ خير، وسُعاةُ عدل، 

ودُعاةُ نورٍ في دياجي الظُّلَم، فحُقَّ انتخابهُم من أمة أخُرجتْ للناس خيرَ 

ر منهم كمَن تقدَّم. الأمم، والتابعي الإحسانَ فيهم: مَن تأخَّ

خلال  من  لبحثٍ  إجماليةً  صورةً  للقارئِ  ترسُم  مقدمةٌ  فهذه  وبعد، 

اشتمالها على الآتي:

: عنوان البحث: أولًا

)تحقيق معنى الفقه لغةً من »شرح مختصر الروضة« للطوفيِّ(.

ثانياً: أهميةُ الموضوع، وسببُ اختياره:

11 ع اطِّلاعي- ما وجدتُّه في النص))) الذي شَرح »الطوفيُّ« . ما وجدتُ - مع تنوُّ

به معنى »الفقه« في اللغة! ؛ فقد اشتمل على جملة من القضايا التي إذا 

وقفْتَ عليها بعين البصيرة، فلن تسمح لقلمك إلَّا أن ينُيخ برَحْلِه عندها: 

لا ليكشف عما فيها من التناقض الذي يحَُول دون فَهْمها، ولا ليشير إلى 

ما اكتنفها من الأخطاءِ التي تسلبُ فائدتهَا، لا هذا، ولا ذاك فحسب، بل 

لِيصُْلِح من أمرها؛ حتى ينسابَ مجرى الفَهمِ عليها.

زُ من خلال أنه يقف على هذه القضايا، مقرِّرًا ما  فأهمية هذا البحث تبَْر

لها، وما عليها.

المذكور في المطلب الأول.  	(((



- 195 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

22 ثم إن هذه العبارة، وإن وردتْ في كتابِه »شرحُ مختصر الروضة« إلا .

أن أصلَها »بلُْبلُهُُ« الذي هو له أيضًا، وهو أصلٌ لذلك الشرح. وأصلُ 

»البلبلِ«: »روضةُ« ابن قدامة، وهذه أصلهُا »مستصفى« الغزالي من 

أخرى،  ناحية  من  الجامعات  بعضُ  بتدريسه  تعُنىَ  وكتابٌ  ناحية، 

وسلسلةٌ كهذه - تبدأُ بـ »البلبل« وتنتهي بـ »المستصفى« -، لا يخفى 

عليك ما يحَْفَل بها من شرف رفيع.

33 في . عليه  الطالب  نظرُ  يقع  ما  أوائل  من  هو  الفقه  تعريف  أن  على 

لُ حظِّه من النظر كلماتٍ  الأصول، وليس من حُسن الَمطْلَعِ أن يكون أوَّ

لا تغُريه بما بعدها!.

44 تي إلى تخصيص هذا النص بالبحث؛ لمَّا كان الكتاب . وقد استنُفِْرَتْ هِمَّ

م  ته خيًرا؛ لأنه يتوهَّ قًا))) مطبوعًا! ؛ فلعلَّ المارَّ عليه))) يظَُن بصحَّ محقَّ

أن التحقيق قد ضمِن سقفًا من السلامة يجُنِّب النصَّ أنْ يقع فيه مثلُ 

ما سينكشف لك في هذا البحث، والأمر ليس كذلك؛ لذا كان بالتنبيه آكَد.

55  وأخيراً، فالقارئ لهذا النص لا يخلو من أحدِ أربعة: إما أن لا يفهم .

ما يقرأ، أو يفهمه خطأً كما هو، أو يجمعَ بينهما، أو يستظهرَ الخطأ، 

فالبحث صونٌ لفَهم القارئ من أن يكون أحدَ الثلاثة الأوَُل، وتحريرٌ 

لِفَهْمِهِ إنْ كانهَُ، وأنَيسٌ لفهم رابعها))).

حققه د. عبدالله بن عبدالمحسن التركي.  	(((

ا إذا قلت: إن الأخطاء الكثيرة قد أضرت بهذا الكتاب العظيم  أي: على هذا النص، ولا أخفيك سرًّ 	(((

الفائدة، وقد حققتُ كثيراً منها في قسم التصويبات من: كتابي »المذاكرات«. 

الضمير في »رابعها« راجع إلى »أربعة« من »لا يخلو من أحد أربعة«.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 196 -

الدكتور/ رضوان السروري 

ثالثاً: مشكلة البحث:

ضَ البحثَ مشكلات، هي: في طريق تقليب النظر في نصِّ الطوفي، اعَرت

11 بالمساوي؟، . أم  بالمرادف،  تعريفٌ  هو  هل  بالفهم:  الفقه  تعريف   

أعني: هل هو: كتعريف الإنسان: بالبشر، فيكون مرادفا، أم بالناطق، 

فيكون مساويا؟.

22  هل العلم يباين الفهم؟، وإن كان، فبِمَه؟..

33  ما النسبة بين الفقه، والعلم؟..

رابعًا: حدود البحث:

11  تعريفُ الفقه..

22 وكونُ ذلك التعريفِ إنما هو في اللغة..

33 وكونُ ذلك التعريفِ اللغويِّ إنما هو من نصِّ كتاب »شرح مختصر .

الروضة« للطوفي.

44  وكون ذلك التعريف الذي من ذلك النص إنما هو وليد اختيار الطوفي..

55 ع النظر في البحث، . هي حدود البحث الأربعة الأصليَّة، التي مهما توسَّ

فلن يتجاوزها إلا بما يخدمها.

66 التزامه بهذه الحدود، لا دخْل له في هذا الاختيار . هذا، والباحث مع 

الذي ساق الطوفيُّ التحقيقَ تقريرًا له، وإنما في التحقيق الذي ساقه 

ح التحقيقَ مما اعتراه من تعويق. لذلك الاختيار، بحيث ينُقََّ

خامسًا: منهجي في البحث:

11 أضع خطًّا تحت محل الخطأ من النص؛ ليلتفِت النظرُ إليه..

22  ما من قضية أشير إلى خطئها إلا وأحيطها بوجهَيِ الخطأ، والصواب، .

مُظهِرًا- هذا، وذاك - بالدليل.



- 197 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

33 نتْ صورةً مختصرةً، ومركَّزةً للبحث..  ثم أودعتُ الخاتمةَ خلاصةً تضمَّ

44  اعتمدتُ المصادرَ الأصلية في التوثيق، إلا إذا كان الكلام لي، فأميِّزه بـ .

»قلتُ«، أو »أقول«. وربما مِيزَْ من غيرهما.

55  صُنتُْ النكهةَ الأصولية للبحث من الضياع، بحيث تطغى على البحث .

ف؛ مراعاةً لمقام العِلْم الذي يجري البحثُ على ساحته؛  ْ اللغوي الِّرص

، تجدُ القواعدَ العقلية، والأصولية مبثوثةً في تخريج  لذا حيث التـَفَتَّ

مسائله، ولا أبُالغ إن قلت: هذا البحثُ مَدْرسةٌ في فقه الاستدلال؛ وما 

ة الأصولية، فاندفع ما قد يقال: ما كان أحرى  ذاك إلا ترجيحًا للكَفَّ

ببحثك أنْ توَُلِّيهَُ وِجْهَةَ أهلِ اللسان!.

66  قد تجد في كلامي تكَرارًا، لكنه إما: لتلخيص موضوع بعد تمام ما فيه .

من الكلام، أو لتنشيطه بعبارة أخرى اقتضاها المقام، ومع هذا وذاك، 

فلن تعُدَم فيه فائدةً جديدة تحُيله جملةً مرغوبةً، وكلماتٍ محبوبة.

77 مة«، فأعني به الإمامَ الطوفيَّ )رحمه الله تعالى(..  إذا قلتُ: »العَّال

سادسًا: خطة البحث:

انتظمها: تمهيدٌ، ومطلبان، وخاتمة

تمهيـــد: التعريف بالطوفي، كتابه.

المطلب الأول: ذكْرُ النص من كتاب »شرح مختصر الروضة«.

المطلب الثاني: شرحُ النص.

الخاتمـــة: زبدة البحث.



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 198 -

الدكتور/ رضوان السروري 

تمهيد
التعريف بالطوفي، وكتابه

: التعريف بالطوفي: هو أبو الربيع، سليمان بن عبدالقوي، نجم الدين،  أولًا

الصرصري، البغدادي، الحنبلي اشتهر بالنسبة إلى »طوفى«، من قرى السواد 

البغدادي، التي وُلد بها سنة )657( هـ.

فقيه حنبليٌّ كبير، مشارك في علوم كثيرة فضًال عن علم الأصول الذي برَع 

فيه، فتعددتْ شيوخه الذين منهم: المزِِّي)))، كما تعددتْ مؤلفاته التي منها: 

دفع الملام عن أهل المنطق والكلام، والبلبل في أصول الفقه، وشرح مختصر 

الروضة. توفي )رحمه الله( في »الخليل« بـ »فلسطين«، سنة )716هـ())).

وهذا  الروضة«،  مختصر  »شرح  هو  الكتاب  اسم  بالكتاب:  التعريف  ثانياً: 

ن كتباً ثلاثة: الروضةَ، ومختصَرها، وشرحَ مختصِرها، الاسم تضمَّ

فالروضة هي: »روضة الناظر، وجُنَّة المناظر« لابن قدامة))).

وأصلها »مستصفى« الغزالي.

ومختصر الروضة: هو المعروف بـ »البلبل« للطوفي، ومع كونه مختصًرا 

اميَّة، إلا أنه اشتمل على فوائد لم تذُكَر فيها. للروضة القُدَّ

أما شرح مختصر الروضة - الذي بحْثنُا هذا في نص من نصوصه- فهو 

شرح للبلبل، الذي عرفتَ أنه »مختصر الروضة«.

أبو الحجاج يوسف بن عبد الرحمن، جمال الدين المزي، )654 ـ 742هـ(، إمام المحدثين، أخذ عن  	(((

الذهبي، له: تهذيب الكمال في معرفة أسماء الرجال. معجم المؤلفين، لعمر رضا كحالة )31 / 308(. 

نفس المرجع )4 / 266(.  	(((

ق الدين، صاحب المغني في الفقه الحنبلي،  ابن قدامة عبدالله بن أحمد بن محمد المقدسي، موفَّ 	(((

)541 ـ 620 هـ(. نفس المرجع. 



- 199 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المطلب الأول
ذكر النص من كتاب شرح مختصر الروضة

بعد أن ذكر »العلامة« قول »القرافي«))): إن الفقه في اللغة هو: الفهم، 

والعلم، والشعر، والطب، قال:

»غير أن »الجوهري«))) لم يذكر غير أن »الفقه: الفهم«، وهو الأكثر المشهور.

المعنى  علمَ  يستلزم  الفهم  إذ  ملازمة؛  والعلم  الفَهم،  بين  أن  شك  ولا 

ى الفقه علمًا  المفهوم، والعلم يستلزم فَهمَ الشيء المعلوم، فيشُبه أن من سمَّ

ز في ذلك لهذه الملازمة. تجوَّ

فهمًا،  الشيء  فهمت  )فهم(:  في  »الجوهري«  ذكره  ما  يحُمل  هذا  وعلى 

علمتهُ؛ إذ لو كان الفهمُ: العلمَ حقيقة مع قوله: »الفقه: الفهم«، لكان الفقه 

هو العلم، فكان تفسيره بدون واسطة الفهم أولى؛ لأنه أشهر.

دون  بالمعاني،  يتعلق  الفقه  أن  والفهم:  الفقه،  تغاير  على  يدل  ومما 

الأعيان، والعلم يتعلق بهما، فيصح أن يقال: »علمت معنى كلامه«، و»علمت 

السماء، والأرض«.

السماء،  الكلام«، و»فهمته«، ولا يقال: »فقهت  وتقول: »فقهت معنى 

والأرض«.

أبو العباس أحمد بن إدريس، القرافي، شهاب الدين )626 ـ 684 هـ(، مشارك في علوم كثيرة،  	(((

له »الذخيرة« في الفقه.، نفس المرجع )1 / 158(. 

اد الجوهري، أبو نصر الفارابي، قرأ العربية على أبي علي الفارسي، من تصانيفه:  إسماعيل بن حمَّ 	(((

»تاح اللغة، وصحاح العربية« ت )393( هـ. نفس المرجع )2 / 267(. 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 200 -

الدكتور/ رضوان السروري 

وحكى »القرافي« عن »أبي إسحاق الشيرازي«)))- ولم أجده في »اللمع« 

فلعله في غيره، أو في غير مظِنته -: أن الفقه في اللغة: إدراك الأشياء الخفية؛ 

فلذلك تقول: »فهمت كلامك«، ولا تقول: »فهمت السماء، والأرض«، وهذا 

يقتضي أن الفقه أخص من العلم، فهذا اختلافهما بحسب متعلَّقهما.

، وسيأتي إن شاء الله  وأما بحسب حدِّهما، فالعلم قد عُلِم حدُّه بما مرَّ

تعالى.

والفهم قال »ابن عقيل« في »الواضح«: »هو إدراك معنى الكلام بسرعة«.

 قلت أنا: ولا حاجة لقيد »السرعة«؛ لأن من سمع كلامًا، ولم يدرك معناه 

أو  إما: بطيء،  الفهم  يقال:  ولذلك  فهمه؛  قد  قيل:  أكثر،  أو  بعد شهر  إلا 

سريع، فينقسم إليهما، ومورد القسمة مشتركَ بين الأقسام، نعم، »السرعة« 

قيد في الفهم الجيد.

فقد تحقق بما ذكرتهُ أن الفقه هو الفهم«))). اهـ.

المطلب الثاني
 شــــــــرح الـنــص

النص الذي رأيتهَ، يتكلم على تعريف الفقه في اللغة، وقد عُرِّف بتعريفات 

لا تخرج في الجملة عن هذه الستة: مقيَّد وهو اثنان هما:

1- إدراك الأشياء الخفية)))، أو بـ:

إبراهيم بن علي )393 ـ 476 هـ( ولد بفيروزباد، فقيه، صوفي، من مؤلفاته:  الدين،  جمال  	(((

المهذب في الفقه، واللمع وشرحه، والمعونة في الجدل. نفس المرجع )1 / 68، 69(. 

شرح مختصر الروضة )1 / 131، 132(.  	(((

وهو في قوة: »ما دق وغمض« الذي عند الشيرازي في شرح اللمع له. )1/ 157(.  	(((



- 201 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

2- فَهم غرض المتكلم من كلامه))).

ومطلَق، وهو أربعة: الفَهم، والعلم)))، والشعر، والطب))).

« لم يعرِّفِ الفقهَ إلا بالفهم، و»العلامة«))) لا يرى إلا هذا؛  و»الجوهريُّ

ولأجله ساق تحقيقًا قال: إنه يؤدي إلى كون الفقه هو: الفهم، دون غيره، مع 

« قد عرَّف الفهم بالعلم أيضًا. وما بحثنا إلا التعليق على هذا  أن »الجوهريَّ

التحقيق، على النظم الآتي:

: الدعوى: أولًا

الدعوى تنحلُّ  الفهم«، وهذه  »الفقه محصور في  أن:  يدَّعي  »العلامة« 

إلى دعوييَ))) هما: الفقه هو الفهم، وليس غير الفهم؛ ضرورة أن الحصر: 

إثبات، ونفي.

والمقصود بـ »غير الفهم« هنا هو العلم، فمآل الدعوى أخيراً إلى هذين 

الجزأين:

الجزء الأول: الفقه هو الفَهم.

الجزء الثاني: الفقه ليس هو العلم.

كما عند الرازي في محصوله )1/ 78(، وأصله في »معتمد« البصري. وهو وإن لم يذُكر بحرفه  	(((

في نص الطوفي الذي نبحثه، لكن له حضور فيه في الجملة، وذلك عندما عرف الفهم بأنه إدراك 

معنى الكلام بسرعة »ونسبه إلى »واضح« ابن عقيل. 

كما عند الغزالي في »مستصفاه« )1/ 4(، وآخرين. انظر: شرح مختصر الروضة للطوفي )1/  	(((

131(، البحر المحيط للزركشي )1/ 19(. 

تنقيح الفصول للقرافي. ص )16(.  	(((

وهو الطوفي كما سبق.  	(((

)))	 تثنية »دعوى«، قال ابن مالك: 

مرتقيا. آخرَ مقصور تـُثـَنِّي اجعله يا ثلاثة  عن  كان  إن 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 202 -

الدكتور/ رضوان السروري 

ثانياً: المسار الذي سلكه »العلامة« في التحقيق:

تلك هي دعواه، أما المقدمات التي تنفع في إثبات الدعوى - إجمالً ا-، 

فهي ثلاث:

1. ترادف الفقه، والفهم.

2. مباينة العلم للفقه.

3. مباينة العلم للفهم.

غير أن إثبات الدعوى: هل هو بحاجة إلى هذه الثلاث، أم يكفيه بعضُها؟

لا يخفى عليك أنه لا غنى عن المقدمة الأولى البتة، وإن كان هذا الموضع 

أبَهَْمُ، وأخَفَى ما ذكُِر في التحقيق!.

الدعوى  إحداهما لإثبات جزء  بدَّ من  الثانية، والثالثة، فلا  المقدمتان:  ا  أمَّ

لزيادة  بينهما؛  جمع  و»العلامة«  العلم.  هو  ليس  الفقه  كون  وهي  الثاني، 

ه التفريقُ بين الفقه والعلم، فأتى عليه من جهتيِ: المعرَّف  الفائدة؛ لأن مبلَغَ همِّ

وهو الفقه، والمعرِّف وهو الفهم، ففرَّق بين العلم والفقه، وبين العلم والفهم. 

، وهذه - بعد  مته إلى جمل ستٍّ ، وقد قسَّ وبعد، فهذا أوان تحقيق النصِّ

توفيق الله - أوَّلها:

ثالثاً: التحقيــق:

الجمـلة الأولى:

»غير أن »الجوهري« لم يذكر غير أن الفقه: الفهم، وهو الأكثر المشهور«.



- 203 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

1. الشرح:

تعريف الفقه في اللغة وإن تعدَّد)))، إلا أن »الجوهري« لم يذَكر له من 

تعريفٍ إلا تعريفَه بالفهم. وهو الأكثر عددًا بالنسبة إلى تعريفه بغيره من 

نحو: »العِلم«، و»فهم الأشياء الخفية«، و »فهم غرض المتكلم من كلامه«، 

بل هو الأشهر نقل)))، ومعنىً.

هذا ما يريد »العلامة« قولَهُ هنا.

معنى  في  النظرَ  ننُعِْمَ)))  أن  بعد  إلا  الشرحَ  نغادر  أن  لنا  ينبغي  وما 

»الفهم«، فأقول: الفهم عُرِّف بتعريفين:

الأول: مطلق الإدراك))).

الثاني: جودة الذهن من حيث تهيُّئِه لاقتناص كلِّ ما يرَِدُ عليه من المطالب))).

2. النسبة بين التعريفين:

قلت: غالب النظر أن النسبة هي: العمومُ والخصوص المطلق، وأن الثاني 

أخصُّ مطلقًا من الأول؛ ضرورةَ أخْذِ »جودة الذهن« فيه. بيان ذلك:

أن الذهن هو: »قوة النفسِ المستعدةِ لاكتسابها الحدود الوسطى)))«))) 

كما أخبرتكُ في تمهيد هذا المطلب.  	(((

أي: في نقل الرواةِ تعريفَ الفقه لغةً.  	(((

وهي أفصح من »نمعن«.  	(((

البحر المحيط للزركشي. )1 / 32(.  	(((

الإحكام في أصول الأحكام للآمدي )1 / 19، 20(.  	(((

الحدُّ الأوسط هو علة الحكم بالحد الأكبر على الأصغر.  	(((

البحر المحيط للزركشي )1 / 32(. فالنفس هي المستعدة وما الذهن ـ الذي هو العقل ـ إلا معِدٌّ  	(((

لها حتى تكتسب. هذا ما عليه المحققون. قلت: وعليه فـ »المستعدة« صفة مجرورة للنفس، وإذا 

ةُ« بالضم، فالمهم أن النفس هي المدرِكة، ولكن بواسطة = أردنا جعلها صفة للقوة، قلنا: »المعِدَّ



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 204 -

الدكتور/ رضوان السروري 

والفهم أمر زائد، فهو جودةٌ في هذه القوة، والشيء إذا زادتْ أوصافه، قَلَّتْ 

الأول، وهو »مطلق  بالمعنى  الذي  الفهم  أنه أخص من  يؤيد  فهذا  أفراده، 

الإدراك« الذي هو وصول الذهن إلى المعنى مطلقًا، أي: سواء أكان الذهن 

الواصل له جودة، أم لا.

لكن يبقى الوجه الذي حصل به خصوص هذا عن ذاك، ما هو؟ ولعله: 

، أو السريع، أو إتقان الشيء، والثقة به)))،  خفيَّات الأشياء، أو الإدراك الخفيُّ

بينها  من  ليس  أنه  تطمئن  أن  عليك  فينبغي  تعددت،  مهما  لكنها  أوجه، 

التخصيصُ بالمعاني دون الأعيان؛ لأن الفهم يشملهما على كلٍّ من معنييَهْ.

3. الاعتذار لمن عرَّف الفهم بما يخُرِجه عن التعريفين:

وكلُّ تعريفٍ للفهم بغير هذين التعريفين، فلا يخلو عن أحد احتمالين: 

: إما أن يكون مآله إلى واحد منهما، أولًا

1. فإن كان مآله إلى واحد منهما، فإما أن يكون إلى الأول، أو إلى الثاني:

فمن الأول:

 .(((» قولهم »الفهم: قوة، أو هيئة للنفس بها يتحقق معاني ما تحَُسُّ

«: هو النفس. قلت: والمعاني هنا بالمعنى الأعم الشامل للأعيان. وفاعل »تحُسُّ

الذهن الذي يعدُّها وتهيؤها لذلك الإدراك. إذا عرفت هذا، فالمذكور في تعريف الفهم هو أن الذهن  	=

هو المدرِك، وهذا مخالف للمذكور في تعريف الذهن من أن النفس هي المدرِكة، فلو قال: الفهم: 

جودة الذهن من حيث تهيئه لجعل النفس تقتنص المطالب، لكان جارياً على ما عليه المحققون. 

انظر: حاشية الملوي على شرح السلم، ص )32، 33(. 

بحر الزركشي )1 / 32(. الفروق اللغوية للعسكري، ص )101( وما بعدها.  	(((

الفصول الغروية للحائري. ص )1(.  	(((



- 205 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وإنما دخل فيه؛ لأن الإدراك هو: »وصول النفس إلى المعنى«. ووصولها 

ها. إليه في قوة أن يتحقق لها المعاني التي تحسُّ

 ومن الثاني:

تعريف مَن قيَّده بـ »السرعة«: كقولهم: »سرعة الانتقال من المبادئ إلى 

الخارجية إلى غيرها«،  النفس من الأمور  انتقال  المطالب«، وأيضًا: »سرعة 

ومنه كذلك: »مَلَكَةٌ للنفس يقُتدَر بها على الانتقال من الملزومات إلى اللوازم 

بلا فصل ما كث«))).

وجه دخوله في الثاني أنه لولا السرعة لما كان لذكر الجودة فائدة.

2. وإن لم يكن مآله إلى واحد منهما، فلي في تخريجه نظران:

الفهم وأراد  أطلق  الخاص؛ حيث  العام وإرادة  باب إطلاق  الأول: من 

فهمًا مخصوصًا، أي: أحدَ أفراده، فهو إلى باب المسامحة أقرب.

 من ذلك: قول »العلامة«: الفهم: »القوة التي يدُرَك بها معنى الكلام«)))، 

وكالذي نسبه »العلامة« إلى »واضح« ابن عقيل في هذا النص الذي نبحث 

»معنى  بـ  فيهما  الفهم  فتقييد  الكلام بسرعة«،  معنى  »إدراك  فيه، وهو: 

الكلام« قرينةُ خروجِهما من الفهم على كلا التعريفين؛ إذ هو فيهما شامل 

للمعاني، والأعيان، كما أخبرتك آنفا.

الثاني: من باب غلبة الاستعمال، وهي: استعمال اللفظ العام في بعض 

الغروية  والفصول   ،)6( ص  الصديقي  علان  لابن  التعرف  إلى  الوصول  في  التلطف  انظر:  	(((

للحائري، ص )2(. 

شرح مختصر الروضة للطوفي. )1 / 96(.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 206 -

الدكتور/ رضوان السروري 

أفراده بحيث يرَْجِع هذا اللفظُ إلى ذلك البعض عند الإطلاق بلا قرينة، بل 

القرينة محتاج إليها عند إرادة معنى العموم الذي هو المعنى الأصلي.

والغلبة غلبتان: تحقيقية، وتقديرية، فإن كان اللفظ قبل غلبته في معنى 

قد استعُمل في غيره، فتحقيقية، كالبيت للكعبة، وإلا فتقديرية، أي: بأن كان 

من ابتداء وضعه لم يسُتعمل في غير ما غلب فيه مع أن القياس يقتضي صحة 

استعمالَه في غيره  القياسُ  اقتضى  فإنه وإن  إطلاقه على غيره، كالرحمن، 

تعالى إلا أنه لم يسُتعمل))). ولعل ما نحن فيه هو من قبيل هذه التحقيقية.

فاتفق النظران في أن الخصوص هو مدلول اللفظ، واختلفا في طريقه، 

فهو في الأول إرادة المتكلم، ويحتاج إلى قرينة؛ لأنه مجاز حيث أطلق العام 

وأراد الخاص، وفي الثاني غلبة استعمال العرف، ولا يحتاج إلى قرينة؛ لأنه 

حقيقة بالغلبة.

أن  بعد  »المعاني«  في  استعمالَه  العرفُ  غلَّب  الثاني  النظر  في  فالفهم 

استعُمل فيه وفي »الأعيان«، فلا يسُتعمل الآن إلا فيها، أراده المتكلم، أم لم 

يرُِده. و»المعاني« في الأول لم يغَُلِّب العرفُ استعمالَ الفهم فيها، وإنما أراده 

؛ ولذا  ص؛ لأنه عام وضعًا واستعمالًا المتكلم ولولا إرادته للخصوص لما تخَصَّ

يحتاج إلى قرينة.

لم  أنه  إلا  بالرحمة،  اتصف  من  لكل  وُضِع  »الرحمن«  لفظ  أن  وكما 

ا في إدراك  يسُتعمل إلا في الذات المقدَّسة كما سبق، فالفهم كذلك وُضع عامًّ

التعريفين،  على  سريعا  إدراكا  والواضحات  والخفيات  والأعيان  المعاني 

انظر: »إيضاح إبداع حكمة الحكيم في بيان بسم الله الرحمن الرحيم« للشيخ محمد عليش، ص )7(.  	(((



- 207 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وبطيئاً أيضًا على الأول، إلا أنه لم يسُتعمل إلا في إدراك المعاني على الأول، 

، أو إدراك الخفيات عليهما. أو إدراكها بسرعة على الثاني، أو الإدراك الخفيِّ

وعرفتَ أن الأول من باب المجاز، والثاني من باب الحقيقة.

والحاصل: أن الفهم المفَّرس به الفقه لا يخرج عن واحد من هذه الثلاثة:

11  مطلق الإدراك. ولنصطلح على الإشارة إليه بـ »المعنى الأول«..

22  جودة الذهن من حيث تهيُّئِه لاقتناص كلِّ ما يرَِدُ عليه من المطالب))). .

وأشير إليه بـ »المعنى الثاني«.

33 نفسه خفيًّا. . أو كونه في  الخفيات،  أو  بالمعاني،  إدراك مخصوص 

والإشارة إليه تكون بـ »المعنى الثالث«.

وبعد، فأسترعي بصَر القارئ المارِّ على هذه الكلمات، وبصيرتهَ الاعتناءَ 

غاية الاعتناء بتعاريف الفهم هذه، وما ذكُِر معها من تقرير، وتقريب؛ فهو 

حجر الرحى في تعليقنا على تحقيق »العلامة«، بل مرجعُنا في حلِّ جُلِّ ما 

يستقبلنا من المشكلات. والله الهادي.

في  المذكور  فالفهم  الثلاثة،  المعاني  بهذه  يرَِدُ  الفهم  كان  فإذا  وبعد، 

تعريف »الجوهري« واردٌ على أيٍّ منها؟.

44 الفهم - المفِّرس للفقه - على أيِّ معنى من معاني الفهم هو؟.

« الفقهَ مطلقٌ، فلا شك أنه يرُاد به أحدُ  الفهم الذي عرَّف به »الجوهريُّ

الثلاثة السابقة، غير أنه لا قرينة في تعريفه على تعيين هذا الأحد.

لكن إذا كان الفهم يرادف العلم، فمرادفته قرينة على أن الفهم هو الذي 

الإحكام في أصول الأحكام للآمدي )1/ 19، 20(.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 208 -

الدكتور/ رضوان السروري 

بالمعنى الأول؛ لأنك قد عرفت أن العلم إنما يرادفه الفهم بالمعنى الأول؛ إذ 

كلٌّ منهما مطلق إدراك.

المعرِّف  الفهم  قرينة على كون  فمباينته  العلم،  يباين  الفهم  كان  وإذا 

للفقه هو الفهم بالمعنى الثاني؛ لما عرفت من أن العلم إنما يباينه الفهم الذي 

. بالمعنى الثاني، باعتبار كونه أخص من العلم في سرعة الإدراك مثًال

ص بغلبة الاستعمال في المعاني  أما إذا كان الفهم هو الفهم الذي خُصِّ

مثًال فهذا مباينٌ لهما.

و»الجوهري« صاحب التعريف يقول بالأول؛ لأنه فِّرس الفقه بالفهم، 

والفهم بالعلم. وسترى.

و»العلامة« يقول بالثاني؛ لما ستعرف عنه أنه يرى أن الفهم أخص من 

العلم.

ح  وتفسير الفهم بما سيذكره »العلامة« عن »واضح« ابن عقيل)))يرجِّ

الثالث.

55 تعريف الفقه بـ »الفهم« تعريف بالمرادف:.

وأيًّا ما كان الأمر، فتعريف الفقه بالفهم تعريفٌ بالمرادف، فهو تعريف 

لفظي؛ لأن كًّال منهما له نفس المفهوم، وهو أحد المعاني الثلاثة المتقدمة.

، فالأول بالذاتيَّات،  ، ولفظيٌّ ، ورسميٌّ ومعلوم أن التعريف ثلاثة: حدِّيٌّ

عن  الخارجة  وهي  باللوازم،  والثاني  المعرَّفة،  الحقيقة  في  الداخلة  وهي 

وسيأتيك في الجملة الخامسة.  	(((



- 209 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الحقيقة المعرَّفة، والثالث لا بهذا، ولا بذاك، وإنما هو تبديل لفظ بلفظ أشهر 

عند السامع))) له نفس مفهوم اللفظ المعرَّف، بخلاف الحد والرسم، فإن كًّال 

منهما وإن كان تبديلَ لفظ بلفظ إلا أن اللفظ المبدَل به ليس له نفس مفهوم 

المبدَل، وإن كان له نفس فرد المبدَل.

فقولك في »القَرقَف«: مرة أنه »مسكر«، ومرة أنه »خمر« في كلٍّ منهما 

تبديل لفظ بلفظ، إلا أن مفهوم »المسكر« غير مفهوم »القرقف«، فالمسكر: 

كان  وإن   ، مثًال الزبدِ  مقذوفِ  عنبٍ  عصيرُ  والقرقف:   ، مثًال للعقل  المعدِمُ 

، بينما مفهوم الخمر والقرقف واحد  فردُهما واحدا، هو هذا الذي في الدَّنِّ

هو العصير المذكور، ويلزم من اتحاد المفهوم اتحاد الفرد.

لكن يبقى السؤال المهمُّ: ما الدليل - من تحقيق »العلامة« – على ترادف 

الفقه والفهم الذي سيق شطر التحقيق - إن لم يكن جلُّه - لأجله؟.

66 القيمة الاستدلالية لهذه الجملة:.

لمَّا كان طريق اللغة يعتمد النقلَ، ولمَّا كان الرجل))) هو مَن هو في هذا 

العلم!، اعتبُِر مثلُ هذا النقل حجةً في كون الفقه هو الفهم، لكنْ لمَّا خالفه أهلُ 

د؛ ولهذا أقام »العلامة« تحقيقًا  اللسان في تعريفه، احتجنا إلى الدليل المعضِّ

يستدل به على صحة ما قاله هذا الجبلُ من كون الفقه فَهمًا.

تنبيه: »العلامة« لم يذكر في النص الدليل على كون الفقه هو الفهم، وهو 

عجيب. 

تنقيح الفصول للقرافي. ص )11، 12(.  	(((

أي: الجوهري.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 210 -

الدكتور/ رضوان السروري 

الجمـلة الثانية:

المعنى  علمَ  يستلزم  الفهم  إذ  ملازمة؛  والعلم  الفَهم،  بين  أن  شك  ولا 

ى الفقه علمًا  المفهوم، والعلم يستلزم فَهمَ الشيء المعلوم؛ فيشُبه أن من سمَّ

ز في ذلك لهذه الملازمة. تجوَّ

تمهيد: التعليق على هذه الجملة يفتقر إلى بيان:

1.	 ارتباط هذه الجملة بما قبلها.

2.	 ما يتوقف عليه فهمُها.

3.	 الخطأ الذي فيها.

4.	 القيمة الاستدلالية لها في التحقيق.

الأول: ارتباط هذه الجملة بما قبلها:

هذه الجملة شروع من »العلامة« في دفع اعتراض مقدَّر مفاده: تعريفُك 

الفقهَ بالفهم دون العلم يعارض تعريف مَن عرَّفه بالعلم دون الفهم، فبيَّنتْ 

هذه الجملة وجهَ الانفصال عن هذا الاعتراض.

هذا هو سبب الشروع، وقد ينخرط الذهنُ مع سببين آخرين:

الأول: إذا كان الفقه مرةً هو الفهم، كما عند »الجوهري«، ومرة هو العلم، 

الجملة  الفهم والعلم مترادفان، فجاء بهذه  أن  كما عند غيره، فهذا يعني 

ليبُطِْلَ بها ترادفَهما، أو قل: تساويهما حتى إذا ما عُرِّف الفقهُ بالعلم كان 

تعريفًا له بما لا يساويه، ولا يرادفه.

الجملة  نقُل عن »الجوهري« في  الفهم - كما  الفقه هو  إذا كان  الثاني: 



- 211 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

السابقة -والفهم هو العلم، كما نقُِل عنه أيضا، فلتكن نتيجة هاتين المقدمتين 

هي أن الفقه هو العلم، كما يقتضيه الشكل الأول)))، ولمَّا كان تحقيق »العلامة« 

قائمًا على إبطال هذه النتيجة، فليس أمامه لإبطالها إلا إبطالُ إحدى مقدِّمتيَها، 

لكنه يسَُلِّم بصحة الأولى، فلم يبق له إلا إبطالُ الثانية، فأسفرت هذه الجملة 

عن الدليل الدال على كون الفهم لا يساوي العلم، ولا يرادفه.

كَ تعريفَ الفقه في الفهم،  ُ والأحسن ما ذكرتهُ لك قبلَهما. وحاصله: حْرص

دون العلم يناقض تعريف مَن عرَّفه بالعلم، فلا بد أن يصَْدُقَ أحدهما ويكَْذِبَ 

الآخر، ففكَّتْ هذه الجملةُ جهتيَْ هذا التناقض بما سيظهر لك عند الشرح.

ولأن  الآتي،  قتيبة«)))  »ابن  كلام  من  ستعرفه  لِما  أقربهَا؛  كان  وإنما 

تعريف الفهم بالعلم الذي يذكره »الجوهري« لم يذُكَر في هذه الجملة التي 

بين أيدينا الآن - حتى نعتبره سبباً لارتباطها بما قبلها - بل سيأتي بعدُ، 

بخلاف تعريف الفقه بالعلم؛ فإنه مذكور في هذه الجملة.

مة«، فهو يقول: »ولا شك أن بين الفَهم،  أرَجِعُ بعد هذا إلى نصِّ »العَّال

والعلم ملازمة؛ إذ الفهم يستلزم علمَ المعنى المفهوم، والعلم يستلزم فَهمَ 

الشيء المعلوم«.

ا حكم بالملازمة عرفنا أن النسبة من النسب الأربع ليست هي التباين؛  فلمَّ

لأن الذي فيه إنما هو تناف فقط، ولا العموم والخصوص الوجهي؛ لأنه لا 

من الأشكال الأربعة المنطقية لصور الأقيسة الحملية حيث الأوسط محمول في الصغرى موضوع  	(((

في الكبرى. 

الكاتب«  الدينوري )213 ـ 276 هـ(، صاحب »أدب  أبو محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة  	(((

وغيره. 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 212 -

الدكتور/ رضوان السروري 

. كما دلت الملازمة بينهما أنهما ليسا مترادفين. تلازم ولا تنافٍ فيه أصًال

ليست  النسبة  أن  عرفنا  الآخر،  يستلزم  منهما  كًّال  أن  بَّني  لمَّا  وأيضًا 

العموم والخصوص المطلق؛ لأن التلازم الذي فيها إنما هو من طرف واحد 

لا من طرفين، فلم يبق إلا التساوي)))، وهو كذلك.

فإذن مقتضى كلام »العلامة« الذي وصفه بانتفاء الشك أن النسبة بين 

الفهم والعلم هي »التساوي«. وهذه فائدة يصونها ذهن اللبيب..

وحكم التلازم في نسبة التساوي هذه: أن يجري بين طرفَيها- وهما في 

موضوعنا: الفهم والعلم -: التلازم بين الثبوتين، وبين النفييَن، كلاهما طردًا 

وعكسًا أيضا، فنواتجه أربعة، هكذا:

11 يلزم من وجود الفهم وجود العلم )تلازم بين ثبوتين طردًا(..

22  يلزم من وجود العلم وجود الفهم )تلازم بين ثبوتين عكسًا(..

33 يلزم من عدم الفهم عدم العلم )تلازم بين نفيين طردًا(..

44 من عدم العلم عدم الفهم )تلازم بين نفيين عكسًا(..

فمعنى التلازم من الطرفين - وهو التلازم الذي ورد في عبارة »العلامة« 

بين العلم والفهم -: أن كًّال منهما يلزم من الآخر وجودًا وعدمًا، فكل منهما 

لازم وملزوم، فما يصدق عليه أنه عِلْم يصدق عليه أنه فَهْم، والعكس صحيح، 

وما لا يصدق عليه أنه عِلْم، لا يصدق عليه أنه فَهْم، والعكس صحيح.

اختلفا  وإن  والفهم  العلم  أن  هنا  مة«  »العَّال تحقيق  من  لنا  ل  فتحصَّ

وهو الاتحاد في الأفراد والاختلاف في المفهوم، كالفقيه والمجتهد ، والضاحك والناطق. 	(((



- 213 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أنهما متساويان في الأفراد كالإنسان، والناطق: مفهوم كلٍّ  إلا  المفهوم،  في 

مختلف، والفرد الذي يصدق عليه المفهومان عليه واحد.

وأما كون العلم والفهم ليسا بمترادفين؛ فلأنه لمَّا كان بينهما تلازمٌ عند 

»العلامة«، والتلازم لا يكون إلا بين كليين مختلفين في المفهوم، دلَّ ذلك على 

أنهما ليسا بمترادفين؛ لأن المفهوم الكليَّ في المترادفين واحد بيد أن له لفظين، 

والتلازم إنما يكون بين كليين. على أنه يلزم من اتحاد المفهوم اتحادُ الأفراد.

لكن لا يلزم من عدم ترادفهما تباينهُما، أو تساويهما، فقد يتباينان، 

وقد يتساويان، وقد علمت أنهما متساويان؛ لأن التلازم بينهما من الطرفين؛ 

بناء على كلام »العلامة« المارِّ الذي سيقع نظرك على خطئه الآن:

الثالث: الخطأ الذي في هذه الجملة:

أعظم، وأخطر خطأٍ اشتملت عليه هذه الجملة، بل النصُّ كلُّه هو ما وقع 

هنا من قوله: »والعلم يستلزم الفهم«. وصوابها قطعًا: »والعلم لا يستلزم 

الفهم«.

وإنما كانت خطأ؛ لأدلةٍ من المنطوق والمفهوم:

 فمن المفهوم دلالة السياق؛ لأن صحة التحقيق تتوقف على ما ذكرناه 

من تصويب، وبيانه:

أن التعريف بأحد المتساويين يستلزم التعريف بالمساوي الآخر، وعليه، 

فلو كان الفقه يعُرَّف بالفهم، لزم أن يعُرَّف بالعلم؛ بناء على منطوق هذه 

الجملة من أن الفهم، والعلم متلازمان تلازم مساواة، وهذا يناقض تحقيقَه 

الذي يسير في طريقِ أن الفقه يعُرَّف بالفهم، ولا يعُرَّف بالعلم؛ لأن الفهم 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 214 -

الدكتور/ رضوان السروري 

والعلم متباينان، كما سيخبرنا »العلامة« نفسه عندما يقول: »الفقه أخص 

من العلم«!.

وهذا الدليل يسمى دلالة الاقتضاء، ولك أن تستعرضه بعبارة أخرى، 

فتقول: ما يقتضيه تحقيقه من تباينهما، يناقض ما تقتضيه عبارته في هذه 

الجملة من تساويهما، وحينئذ، فإما أن يصح ما قاله هنا، ويبطل تحقيقَه، 

أو يصح تحقيقُه، ويبطل ما قاله هنا!.

هذه  من  قليل  قبل  عرفتهَ  فما  تساويهما،  ا  أمَّ التناقض:  على  والدليل 

الجملة، وأما تباينهما؛ فلأن: التحقيق قائم على أن الفقه: فَهم، لا علم، ولا 

يصح أن يقال هذا إلا إذا كان الفهم، والعلم متباينين، لا متساويين.

هذا التناقض هو الدليل على الخطأ، فاحتجنا إلى التصويب، وهو إنما 

يكون بنفي استلزام العلم للفهم، لا العكس.

والدليل على كون الصواب هو هذا، ما سيأتيك من أخصيَّة الفهم على 

العلم. والقاعدة تقول: العام لا يستلزم الخاص.

فإن قلت: فهل مَن نهَجَ منهجَ »العلامة« في هذا التحقيق، حتى يكون 

حات لما تدَّعي؟ قلت: بل  قط، فيكونَ من جملة المصحِّ شاهدًا على ذلك السَّ

هناك من سبق »العلامة« في مسلكه هذا.

فهذا ابن قتيبة)))- بعد أن نقل عنه صاحب »العُدَّة«: أن الفقه في اللغة 

والعالم  يكون،  الفهم  عن  لأنه  الفقه؛  للعلم  يقال  »ثم  يقول:   - الفهم  هو 

تقدمت ترجمته.  	(((



- 215 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فقيه؛ لأنه يعلم بفهمه«))) اهـ. والشاهد في قوله: »لأنه عن الفهم يكون«، 

ولم يعكس فيقول: »لأن الفهم عن العلم يكون«، وكذا لم يقل: »لأنه يفهم 

بعلمه« وإنما قال: »لأنه يعلم بفهمه«، ومعنى: »لأنه عن الفهم يكون«: أي: 

لأن العلم يكون عن الفهم، و«يكون« من »كان« التامة، أي: إذا حصل الفهم 

فلا بد أن يحصل العلم، لا العكس؛ لأن الفهم يدل على العلم، أو لأن العلم 

يسُتدل عليه بالفهم؛ لأنه لازم أعمُّ للفهم. والفهم ملزومه الأخص، والمعنى: 

فتعريف الفقه بالعلم ليس لأنه معنى حقيقيًّا له، بل لأنه لازم للفهم، وكذا 

»الفقيه« حقيقةً: هو فهيم، أو فاهم، وإنما أطلق عليه عالم، لا لأن العلم 

ل العلم بسبب  حقيقته بالمطابقة، بل لأن الفقيه يعلم بفهمه، أي: لأنه يحصِّ

فهمه؛ لأن كل فاهم عالم، ولا عكس.

ويصح في فاعل »يكون« أن يكون هو: العلم، أو الفهم، أي: لأن العلم 

المعارف  بعد  والجمل  يكون(،  )الفهم  عن  العلم  لأن  أو  الفهم،  عن  يكون 

فجملة   ، حاصًال أي:  كائناً،  الفهم  كون  حال  الفهم  عن  والتقدير:  أحوال، 

العلم  »لأن  والتقدير:  بمحذوف،  متعلق  حينئذ  الجار  لكن  حال،  »يكون« 

«، بخلاف الأول، فإن الجارَّ  كائن عن الفهم حال كون الفهم كائناً وحاصًال

متعلق بالفعل المذكور » يكون«.

وبعد، فلو لم يكن لنا من دليل إلا ما ذكرتهُ لك من دلالة الاقتضاء المفيدة 

دتْ بما عند  لكون مسار التحقيق قائما على تباين العلم والفهم، ثم تعضَّ

ابن قتيبة، لكفانا في إثبات السقط، كيف، ونحن على موعد مع محل واسع 

العدة لأبي يعلى )1/ 67، 68(.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 216 -

الدكتور/ رضوان السروري 

صه »العلامة« يستعرض فيه دلالة المنطوق على تباينهما، وذلك من  سيخصِّ

وجهين:

• تباينٌ في متعلَّقاتهما،	

• يهْما.	 وتباينٌ في حدَّ

وظهوره في محلِّه الآتي يغنيني عن تذكيرك به، وحثِّك على التهيؤ له.

الرابع: فائدة هذه الجملة في مسار التحقيق

إذا كانت الدعوى هي ما عرفتَ من كون الفقه يعُرَّف بالفهم، لا بالعلم، 

وإذا كانت هذه الجملة شروعًا منه في الاعتذار عن تعريف الفقه بالعلم الذي 

يقول به غيره ولا يعتقده هو، فلا بد أن يسلك »العلامة« طريقًا يثُبِت فيه 

مباينة العلم إما للفهم، أو للفقه، حتى إذا ما عُرِّف الفقه بأحدهما لم يعُرَّف 

إذا كان  إلا  بالعلم،  بالفهم لا يمنع من تعريفه  الفقه  بالآخر؛ لأن تعريف 

مبايناً للفهم، أو الفقه.

لكن »العلامة« لم يقُِمِ الدليل في هذه الجملة على تباينهما، وهو وإن لم 

يفعل ذلك الآن، إلا أنه ذكر شيئاً لو صح، لاقتضى التباين وإن كان لم يقم 

. الدليل على صحة ذلك المقتِيض

التباين هو  واقتضى  الجملة،  »العلامة« في هذه  الذي ذكره  الشيء  هذا 

الشك  نفى  عندما  بالقطع  فقد حكم  العكس،  دون  للعلم،  الفهم  استلزام 

بأن الفهم يستلزم العلمَ، والعلمَ لا))) يستلزم الفهم، وإن كان سيأتي لاحقًا 

ويذكر الدليل على استلزام الفهم للعلم، دون العكس.

أي: بعد التصويب.  	(((



- 217 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ولا يخفى عليك أن استلزامَ أحد الكليين للآخر، دون العكس، وإن كان 

طريقًا مثبِتاً للتباين، إلا أن هذا التباين من نوع التباين الجزئيِّ الذي يكون 

المستلزِمُ فيه أخصَّ من الآخر، والآخر أعمُّ، فيكون الفهم أخصَّ من العلم، 

والعلم أعمَّ من الفهم، فيحصل التباين الجزئي بينهما.

وهذه هي نسبة العموم والخصوص المطلق التي تقدَّمتْ، حيث عرَفتَ 

أن التلازم فيها من طرف واحد، لا من طرفين، وإنما زدتُّك بياناً الآن أن تلك 

، لا التباين الكلي الذي لا يقع هنا. النسبة من قبيل التباين الجزئيِّ

خلاصة ما سبق: أن منطوق هذه الجملة - بعد تصويبها - هو أن الفهم 

أخص من العلم، وملزوم له)))، والعلم أعم من الفهم، ولازم له، ومدلول هذا 

المنطوق أمران:

أولهما: أن بين الفهم والعلم تبايناً.

: الفهم فيه أخص من العلم. وثانيهما: أن هذا التباين جزئيٌّ

لكنَّ هذه الجملة لم تذكرِ الدليل على ذلك المنطوق من التلازم حتى نسُلِّم 

بمدلوله من هذين الأمرين.

أعني: هو حكَمَ بالقطع في استلزام الفهم للعلم، دون العكس، لكن ما 

الدليل على هذا الاستلزام حتى تثبت أخصيَّةُ الفهم، وأعميَّةُ العلم؟ هذا ما لم 

يذكره »العلامة« الآن، فلا تعدو هذه الجملة - والحالُ هذه - أن تكون مجرد 

دعوى، ولنا عليه أن يسُْعِفنا بها، ولك عليَّ أنْ أذُكِّرَك بها حينما تكون))).

وجود  يستلزم  أو  الجدار،  لوجود  ملزوم  السقف  وجود  تقول:  سيان،  فالعبارة  يستلزمه  أو  	(((

الجدار. 

»تكون« هنا تامة، أي: توجد.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 218 -

الدكتور/ رضوان السروري 

نعم، يسُتأنسَ الآن بنكتة دقيقة هي من مؤشرات ذكاء »العلامة«، وهي: 

»وصفه المعنى بالمفهوم، والشيءَ بالمعلوم«، ولم يعكس، ولا شك في أن المعنى 

أخصُّ من الشيء؛ لانفراد هذا بالأعيان، فكل معنى شيء ولا عكس، ثم إن 

أخصيَّة الموصوف تؤُْذِن بأخصيَّة الصفة، فالفهم أخص من العلم. وهو ما 

سيثُبِته لاحقًا، فناسب اقترانُ الأخص بالأخص، والأعمُ بالأعم. ولك اعتبار 

هذه النكتة دليًال مستقل))) إن لم تعتبره استئناسًا)))).

ز في ذلك لهذه الملازمة«. ى الفقه علمًا تجوَّ وقوله: »فيشُْبِه أن من سمَّ

الفاء في: »فيشبه« للتفريع)))؛ لأن ما قبلها علة لما بعدها، وسيتضح لك 

التفريع بعد قليل.

وهو  ى«  »سمَّ من  المنتزَع  المصدر  إلى  راجع  »ذلك«  الإشارة  واسم   

»التسمية«.

والمعنى: لمَّا كان الفقه هو الفهم حقيقة، والعلمُ لازمَ الفهم؛ لأنه أعم، 

والفهم ملزومه؛ لأنه أخص)))، كانت تسمية الفقه بالعلم من باب المجاز، 

وليس الحقيقة، حيث أطلق اللازمَ وأراد الملزوم.

فمعنى الجملة: تعريف الفقه بالعلم ليس لأنه هو المعنى المطابق للفقه، 

بل لأنه لازم للمعنى المطابق الذي هو الفهم الملزوم، وهذا هو معنى عبارة 

لأن المقام مقام تفريق بين العلم، والفهم.  	(((

وجه الاستئناس أنه قد يجوز العكس، مع تفويت مقتضى الحال.  	(((

قال الناظم:  	(((

ما قدموه علة للاحق.  والفاء للتفريع جاءت إن يكن	 	

ولا يفوتك أنه لم يذكر الدليل على لازمية العلم، وملزومية الفهم.  	(((



- 219 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ابن قتيبة السابقة: »لأنه عن الفهم يكون«.

بصحة  التسليم  على  تتوقف  الجملة  هذه  صحة  أن  عليك  خافٍ  وغير 

مقدمتين:

أولاهما: كون الفقه هو الفهم.

وثانيهما: كون العلم أعم من الفهم، الذي بدوره يقتضي تباين الفهم 

والعلم.

ملزومًا  يكون هناك معنى  أن  بد  فلا  المعنى،  العلم هو لازم  لأن كون 

الحقيقي هو  المعنى  أن  يريد  له، وهو  بالنسبة  لازمًا  العلم  يكون  حقيقيًّا 

»الفهم«، لكن »العلامة«:

11 لم يذكر الدليل على كون الفقه هو الفهم حقيقة، كما رأيتَ في الجملة .

الأولى.

22 كما لم يذكر الدليل على أن العلم هو لازم الفهم، كما ترى في هذه .

الجملة. فكان عليه الوفاء بدينيَن، وسيحِلُّ الأجل.

وما يجدر ذكره هنا هو أن هذه الجملة، وإن احتاجت إلى دليل لإثباتها، 

إلا أنها في نفسها تفيد بوصفها دليلاً ثانياً على الخطأ الوارد في كلامه من 

كلامه أيضا، أعني: سقوط »لا« النافية في الجملة السابقة.

العلم والفهم، وهو مناقض  التحقيق يقضي بتباين  فقد مرَّ أن مسار 

لعبارته التي حكمتْ - خطأً - بتساويهما.

وهذا الدليل الثاني في هذه الجملة يدل على التباين من جهة أنه حَكَم على 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 220 -

الدكتور/ رضوان السروري 

تسمية الفقه بالعلم بأنه من باب المجاز، ولو كان الإطلاق حقيقياً، لكان كلٌّ 

من الفهم والعلم مترادفين.

والعلاقة في هذا المجاز هي: اللازمية، والملزومية، ومعلوم أن اللازم الأعم 

مباين للملزوم الأخص، فصح كونه دليًال ثانياً على صحة ما قلنا من الخطأ 

في العبارة السابقة، وسيأتيك الدليل الثالث إن شاء الله.

ة: إنما قال: »ولا شك أن بين الفهم والعلم ...«، ولم يقل: »ولا  فائدة مهمَّ

شك أن بين الفقه والعلم ...«، وقد كان بإمكانه أن يقولها؛ لأن الخصم قد 

سلَّم تفسير الفقه بالفهم، فأراد أن يستغل هذا التسليم؛ ليتخذه دليًال على 

عدم صحة تفسير الفقه بالعلم، كأنه يقول: الدليل على عدم صحة تفسير 

الفقه بالعلم هو أن الفهم المفَّرس به الفقه - عندك - مباينٌ للعلم، فيلزم منه 

مباينة الفقه للعلم؛ لأن مرادفَ المباينِ لآخَر مباينٌ لذلك الآخَر، فيستقيم له 

الاستدلال على مباينة الفهم للعلم بقوله: »ولا شك أن بين الفهم والعلم ...«.

أو يقول:

لو فُِّرس الفقه بالعلم، لما صح تفسيره بالفهم، لكن تفسيره به قد سُلِّمتْ 

صحته، فلا يصح تفسيره بالعلم، فيتهيأ له الاستدلال على اللزومية بقوله: 

»ولا شك ...«. يبقى بعد ذلك تسليم الخصم بما سيذكره المستدل من فرقٍ 

بينهما.

وحاصل هذه الجملة: أن لدينا دعوى هي أن »الفقه هو الفهم، لا العلم«، 

ولا بد لإثباتها من أمرين: وجود المقتضي، وانتفاء المانع، فإذا تنزَّلنا واعتبرنا 

فتعريف  الدعوى،  تلك  لإثبات  مقتضٍ  بالفهم  الفقهَ   » »الجوهريِّ تعريف 



- 221 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

غيره الفقهَ بالعلم معارِضٌ له، فدفَعَ »العلامة« هذا المعارِضَ بأن تعريف 

، بينما معارِضُه مجازي، واستدل على ذلك بأن الفهم  « حقيقيٌّ »الجوهريِّ

يستلزم العلم لا العكس، فالتعريف به تعريف باللازم.

لكن صحة هذا الاستدلال تقتضي إقامة الدليل على:

11 أن الفهم هو معنى حقيقي للفقه..

22 وعلى كون العلم يباين الفهم..

33  وعلى كون ذلك التباين جزئيًّا، فيه الفهمُ أخص من العلم، فيستلزم .

الفهمُ العلمَ، دون العكس.

وإلا لجاز لمن عرَّف الفقه بالعلم أن يقلب الدليل على المستدل، ويقول: 

المعنى  بملزوم  بالفهم فقد عرَّفه  العلم حقيقة، فمن عرَّفه  الفقه هو  »بل 

الحقيقي؛ لأن الفهم ملزوم للعلم، فكان التعريف به مجازًا«!.

فلا بدَّ من هذه الثلاثة حتى لا ينقلب الدليل، لكنها تبقى ديناً في الاستدلال 

إلى أن يحِلَّ أجل الوفاء بها.

وأول هذه الثلاثة قد تقدم في الجملة الأولى، وسيأتيك ما عداه.

الجمــلة الثالثة:

فهمًا،  الشيء  فهمتُ  »فهِم«:  في  الجوهري  ذكره  ما  يحُمَل  هذا  »وعلى 

علمتهَ؛ إذ لو كان الفهم العلمَ حقيقة - مع قوله: الفقه الفهم - لكان الفقه 

هو العلم، فكان تفسيره به بدون واسطة الفهم أولى؛ لأنه أشهر«. اهـ.

: ارتباط هذه الجملة بما سبق، وفائدتها الاستدلالية: أولًا



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 222 -

الدكتور/ رضوان السروري 

لو صح تعريف الفهم المرادفِ للفقه بالعلم - كما هو قول الجوهري 

في هذه الجملة - لبطل دعوى »العلامة« القائلة: إن الفقه ليس هو العلم، 

ه قول  لأنه حينئذ يصير الفقهُ هو العلم، فجاء »العلامة« بهذه الجملة ليوجِّ

الجوهري توجيهًا لا يعود على دعواه بالإبطال.

بعبارة أخرى: من قال: إن الفهم - المرادفَ للفقه - هو العلم، فقوله هذا 

يؤدي إلى أن الفقه هو العلم، ويلزم من صحة هذا بطلان دعوى »العلامة« 

القائلة: إن الفقه ليس هو العلم، فأبطل »العلامة« ذلك القول؛ لتسْلَمَ له دعواه.

ادعى  كما  منه،  أخصُّ  لأنه  للعلم؛  مبايناً  الفهم  كون  إذا صح  قل:  أو 

ه قولَ الجوهري: إن الفهم هو العلم؟ ؛ إذ لو صح قوله  »العلامة« فكيف يوُجِّ

هذا، لبطل كون الفهم أخصَّ من العلم، بل ولعاد على أصل الدعوى- وهو 

كون الفقه ليس هو العلم - بالبطلان.

وبلغة المناطقة يقال للعلامة: بين ما ادعيتهَ في الجملة السابقة من كون 

الفهم أخصَّ من العلم، وبين ما يقوله الجوهري الآن من أن: الفهم هو العلم؟ 

؛ إذ لا يجتمع في شيء واحد كونهُ أخصَّ من غيره مع مساواته لذلك  تضادٌّ

الغير، فإذا كان الصوم أخصَّ من العبادة استحال أن يكون هو هي، وكذا 

أخصية الإنسان من الحيوان تحُِيل كونهَ هو هو، فكذا ما هنا: أخصيَّة الفهم 

من العلم مانعة من ترادفهما، فتولَّدتْ قضيتان متناقضتان هما: الفهم هو 

العلم، وليس هو العلم، فجاءت هذه الجملة لتفك جهةَ هذا التناقض الذي 

يتهافت مع أصل الدعوى؛ والدليل قياس استثنائي متصل هكذا: لو صح 

أن الفهم هو العلم، لكان قولُ »العلامة« أن الفقه ليس هو العلم، وإنما هو 



- 223 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

، لكن قولَ »العلامة« صحيح؛ بيان اللزومية: أن العلم إذا رادف  الفهم باطًال

الفهم المرادفَ للفقه، فقد رادف الفقه. وبيان بطلان التالي ما سيأتيك.

فتعارَضَ كونُ الفقه هو العلم مع كونه ليس هو العلم، ومنشؤُه كون 

الفهم هو العلم مع كونه ليس هو العلم.

العلم  هو  الفقه  أن  قضية  فتقول:  آخر،  منطقي  بطريق  عرْضُه  ولك 

يناقض قضية أن الفقه ليس هو العلم.

إذ  العلم.  الفهم، والفهم هو  الفقه هو  والأولى لازم قول الجوهري: أن 

ينتج منهما أن الفقه هو العلم.

والثانية لازم قول »العلامة«: أن الفقه هو الفهم، والفهم ليس هو العلم. 

إذ ينتج منهما أن الفقه ليس هو العلم.

لتصح  الآتي؛  الخُلْف  بقياس  العلم  هو  الفهم  كونَ  »العلامة«  فأبطل 

دعواه أن الفقه ليس هو العلم.

. فاحتجنا لفكِّ جهتيَِ التعارض، والجملة التي بين أيدينا تحمل هذا الفكَّ

وتقول بلغة الأصوليين:

سيقت هذه الجملة لدفع اعتراض مقدَّر، مفاده: كيف تقولون: إن الفهم 

لو حصل، فهو مجازي - لا حقيقي  بالعلم  العلم، وأن تعريفه  ليس هو 

تعريف  في  بكلامه  تحتجون  مَن  أن  مع  إلا،  ليس  اللازمية  علاقة  أمَْلَتهُْ   -

الفقه بالفهم - وهو الجوهري -، وجدناه يعُرِّف الفهم بالعلم؟ ويلزمكم من 

الاحتجاج به هناك أن تحتجوا به هنا، وعليه، فإذا كان عنده الفقه هو الفهم 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 224 -

الدكتور/ رضوان السروري 

- بناء على ما نقلناه عنه في أول الكلام - والفهم هو العلم - بناء على هذه 

الجملة -، فالناتج إذن: الفقه هو العلم، لا كما تدعون بأنه ليس هو العلم. 

فدفَعه بما دفع به تعريف الفقه بالعلم من كونه مجازًا في تعريف الفقه 

هناك، وكذلك في تعريف الفهم هنا، لكنه لم يكتف بهذا القدر من الاستدلال، 

كما اكتفى به من قبل عندما دفع الاعتراض القائل بأن الفقه هو العلم، بل 

زاد فاستدل على كونه مجازًا بما سيأتيك.

فالحاصل أن«العلامة« يريد أن يقول: كما اعتذرنا - في الجملة السابقة 

- لمن عرَّف الفقه بالعلم بأنه عرَّفه بلازم المعنى وليس بالمعنى الحقيقي، 

كذلك نفعل - في هذه الجملة - فنعتذر لمن عرَّف الفهم بالعلم بأنه عرَّفه 

بلازم المعنى، وليس بالمعنى الحقيقي، والتعريف باللازم من باب التعريف 

يلزم  بالعلم  الفهم  اعتراضٌ مفاده: »أن تعريف  ، فاندفع  الحدِّ بالرسم، لا 

منه تعريف الفقه بالعلم؛ لأن الفقه لمَّا عُرِّف بالفهم وهو مرادف العلم صحَّ 

تعريفه بالعلم أيضًا«.

وتقول على طريقة النظَّار:

11 ادعى المستدل أن الفقه هو الفهم، لا العلم..

22 فقال السائل: أمنع أنه ليس هو العلم، ثم أسند المنع فقال: كيف، .

والفهم هو العلم - كما يقول الجوهري - ومقتضى هذا القول هو 

تعريف الفقه بالعلم.

33 فدفع المستدل بأن تعريف الفهم بالعلم ليس حقيقيًّا، بل مجازي، .

وكلامنا في الحقيقي. فانفكَّ التناقض.



- 225 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وبيانه: لا نمنع تعريف الفهم بالعلم، وإنما نمنع أن يكون تعريفه به 

حقيقيًّا، كتعريف الفقه بالعلم لا نمنع تعريفه به، بل نمنع كونه حقيقيا.

لكن ما الدليل على كون الفهم ليس هو العلم حقيقةً، وهو أحد الديون 

الخمسة السابقة؟.

العلم حقيقة، لكان تعريف  الفهم لو كان هو  الدليل على ذلك هو أن 

العلم مسلَّمٌ بأنه أشهر  الفقه بالفهم مستدرَك بأنه تعريف بالأخفى؛ لأن 

من الفهم، والتعريف بالأشهر الأجلى شرطُ صحةٍ في التعريف، فيلزم بطلان 

تعريف الفقه بالفهم، لكنه لم يبطل، وليس لعدم بطلانه من تفسير إلا أن 

الفقه  تعريف  أن  فالحاصل  مباين،  بل  للفهم،  مرادفًا  ليس  الأشهر  العلم 

بالعلم، وإن انتفى منه مانع الخفاء؛ لكونه أشهر، إلا أن المقتضي لتعريفه 

بالعلم لم يوجد؛ لمباينته للفقه، ودليل المباينة كون الفقه عُرِّف بالفهم، ولم 

يعُترضَ عليه بأنه تعريف بالأخفى.

وهذا الدليل وإن كان فيه ملمَحُ ذكاء، لكن غير خافٍ على الناظر ضَعفُه؛ 

الفهم، وأنَّى يساعَدُ عليه؟ فما  العلم أشهر من  التسليم بكون  لأن عمدته 

به  عُرِّف  آخرين، كيف، وقد  عند  كذلك  يكون  لا  قوم  عند  يكون مشهورًا 

تعريفًا حقيقيًّا، لا مجازيًّا)))- عند جماعة كبار - طرق سمعَك في التمهيد؟!.

واسم الإشارة »هذا« راجع إلى التوجيه الذي خرَّجنا به تعريف مَن عرَّف 

الفقه بالعلم، وهذا التوجيه هو كونه تعريفًا بالمجاز، أو كون العلم لازمًا 

للفهم، أي: وعلى ذلك التوجيه، أو الطريق الذي خرَّجنا به تعريف مَن عرَّف 

إنما قلت: لا مجازياً؛ لئلا يفهَم أن المراد بالحقيقي الذي هو في مقابل الرسمي.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 226 -

الدكتور/ رضوان السروري 

الفقه بالعلم نخرِّج هنا تعريف مَن عرَّف الفهم بالعلم أيضًا، فهي تقول:

بالمعنى  تعريفًا  ليس  بالعلم  الفقه  تعريف  أن  السابق  في  اعتبرنا  كما 

الحقيقي الذي هو الفهم، وإنما بلازمه، فهو مجاز علاقته اللازمية، كذلك 

هنا نعتبر تعريف الفهم بالعلم تعريفًا مجازيًّا باللازم.

وهذا يعُتبر أولَّ دليل يرَِدُ في كلامه. ويلزم من التسليم بصحته أمران:

11  دفعُ الاعتراض القائل بأن الفهم هو العلم..

22 صحةُ كون الفقه ليس هو العلم..

فائدتان:

المفيد لحصول سقط في  الدليل شاهد على صحة تصويبنا  الأولى: هذا 

»لا« النافية.

وحاصله: أنه لو تلازم الفهم والعلم من الطرفين، لتساويا، لكنهما غير 

على  العلم  شهرة  أن  حاصله  الذي  تباينهما  على  الدال  للدليل  متساويين؛ 

الفهم لم تشفع له بأن يعُرَّف الفقهُ به، كما سبق هنا، فبطل تلازمهما من 

الطرفين.

فاتضح لك أن هذا الدليل مع ما يدل عليه من المباينة، يدل أيضًا على 

التحريف الذي تقدم الدليل عليه ثلاث مرات، فليكن هذا هو الرابع.

الثانية: تناقض وفكُّه:

العلم أشهر من  التسليم بكون  قد سمعتَ أن الاستدلال هنا قائم على 

الفهم، لكن قد تقدم في الجملة الأولى أن الفهم أشهر من العلم، وذلك عندما 



- 227 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

علَّق على تعريف الفقه بالفهم أنه هو الأكثر المشهور، أي: على تعريف الفقه 

بالعلم، وما ذاك إلا لشهرة الفهم على العلم، فاجتمع في كل منهما أنه أشهر 

من الآخر، وليس أشهر من الآخر هذا تناقض؟.

وأقول في حلِّه: أن الجهة منفكَّة، فالفهم أشهر من العلم بقيد كونه تعريفًا 

للفقه، والعلم أشهر من الفهم بقيد كونه قسيما له في الإدراك، فالإدراك له 

فردان، العلم أشهرهما، والفقه له تعريفان، الفهم أشهرهما. وبهذا انحلَّ 

دَينٌ من الديون السابقة.

تنبيه: الديون التي عرفتهَا ستة، وقد حصل الوفاء بثلاثة منها: اثنان في 

هذه الجملة، وواحد قبلها، فبقي ثلاثة هي:

11  ترادف الفقه والفهم..

22 وكون العلم أعم من الفقه، والفهم..

33 والسر في تقديم الفرق بالحد على سواه..

لَيهْا الجملةُ الآتية: ومحل الوفاء بأوَّ 	

الجمـــلة الرابعة:

دون  بالمعاني،  يتعلق  الفقه  أن  والفهم:  الفقه،  تغاير  يدل على  »ومما 

الأعيان، والعلم يتعلق بهما، فيصح أن يقال: علمت معنى كلامه، وعلمت 

السماء، والأرض.

وتقول: فقهت معنى الكلام، وفهمته، ولا يقال: فقهت السماء، والأرض.

وحكى القرافي عن أبي إسحاق الشيرازي - ولم أجده في »اللمع« فلعله 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 228 -

الدكتور/ رضوان السروري 

في غيره، أو في غير مظِنته -: أن الفقه في اللغة إدراك الأشياء الخفية؛ فلذلك 

تقول: فهمت كلامك، ولا تقول: فهمت السماء، والأرض، وهذا يقتضي أن 

الفقه أخص من العلم، فهذا اختلافهما بحسب متعلَّقهما«. اهـ.

1- الغرض من هذه الجملة:

لما كان تحقيق »العلامة« قائمًا على كون الفقه يرادف الفهم، ويباين 

التباين،  المرادفة، ودليل على  إقامة دليلين: دليل على  العلم، كان لا بد من 

أعني: مباينة العلم لأحدهما، فجاءت هذه الجملةُ منطويةً على هذين الدليلين 

- الذيَن طال انتظارهما - غير أنها أفصحت عن دليل التباين صراحة، أما 

دليل الترادف، فليس كذلك، ومع كون هذا صعبَ المنزَع، وضيِّقَ المأخذ في 

هذه الجملة، فالجملةُ نفسها قد اكتنفها اضطراب كثير، وستعرفه، ومحاولةَ 

حلِّه))) إن شاء الله.

2- علاقة هذه الجملة بما قبلها:

وإذا كانت الغاية ما عرفتَ، فهي في هذه الجملة نفسها في السابقة، وهو 

الاستدلال على تباين الفهم والعلم؛ ليسُتدَلَّ به على تغاير الفقه والعلم.

ل لها مختلف فيهما،  ومع كون الغاية فيهما واحدة، إلا أن الطريق الموصِّ

فالطريق هنا الاستدلال بتباين متعلَّقاتهما فحسب، بينما الاستدلال هناك 

باعتبار مطلق التغاير، وكان على مرحلتين:

. وذلك عندما أفاد أن شهرة  الأولى: الاستدلال على تباين الفهم والعلم أولًا

العلم على الفهم كانت تستوجب أن يعُرَّف الفقهُ بالعلم الأشهر، ومع ذلك 

الواو في »وحلَّه«: واو المعية.  	(((



- 229 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

لم يحصل بل عُرِّف بالفهم الأخفى، ولم يعُترضَ على تعريفه به، فشهرته 

لم تساعده على تعريف الفقه به من ناحية، ولا على الاعتراض على تعريفه 

أن  إلا  الخفيِّ  بتقديم  الشهرة  معنى لإهدار  أخرى؛ ولا  ناحية  من  بالفهم 

الفهم يباين العلم، وهذا هو الاستدلال الأول.

الأولى - على  الذي حصل في   - الفهم والعلم  بتباين  الاستدلال  الثانية: 

تباين الفقه والعلم ثانياً.

ووجهه: أن مباينة العلم للفهم المفَّرس به الفقه مباينة للفقه أيضًا؛ لأن 

مباينة المرادفِ))) للغير مباينةٌ لذلك الغير.

3- أهمُّ ما تضمنته الجملة من أخطاء:

عرفتَ أن هذه الجملة والتي قبلها قد تظاهرتا على بيان تغاير الفقه 

والعلم، لكن العبارة هنا أخطأت الصواب، فبدلًا من أن تقول: ومما يدل على 

تغاير الفقه والعلم، قالت: ومما يدل على تغاير الفقه والفهم.

ولا أحتاج إلى إرهاق كاهل الدليل على إثبات هذا الخطأ أكثر من:

11 مة«- ينبني على دعوى تتكون من . كون التحقيق - الذي يتولاه »العَّال

أمرين)))  الفقه والفهم، فكيف يغاير بين  جزأين أحدهما: ترادف 

يسعى في إثبات الترادف بينهما؟!.

22 بين: . الفرقَ  تستعرض  الآتية  الخامسة  الجملة  أن  عن  فضًال  هذا 

الفهم- المرادفِ للفقه -والعلم.

إضافة مباينة للمرادف من باب إضافة المصدر للمفعول، أي: مباينة لفظ لمرادف لغيره مباينة  	(((

لذلك الغير. 

هما: الفقه، والفهم.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 230 -

الدكتور/ رضوان السروري 

على أن كلامه في أول هذه الجملة الرابعة ونهايتها أوضح شاهد على ما 

أقول، فقابل بين الفقه، والعلم ابتداء وانتهاء؛ ألا ترى أنه عندما شرع في 

ذكر الفرق قال: »الفقه يتعلق بالمعاني، دون الأعيان، والعلم يتعلق بهما«، 

ب على ما ذكره، فقال: »وهذا يقتضي أن الفقه أخص من العلم، فهذا  ثم عقَّ

اختلافهما بحسب متعلَّقهما« اهـ. قلت: وكيف يصح عقًال الحكم على شيء 

بأنه أخص من آخر، والحال أن التلازم بينهما تلازم مساواة؟!.

بد منه  العلم، هذا لا  المتغايرَين هو  المتعاطفَين  أحد  أن  ولا إشكال في 

قطعًا، إنما الإشكال في المتغايِر الآخَر، هل هو: الفهم، أم الفقه، أم هما معا؟.

مة«: والذي دعاني إلى هذا الترديد، اضطراب عبارة »العَّال

11 يتعلق . الفقه  الآنف:  قوله  في  كما  والعلم:  الفقه  بين  يفرِّق  فمرة 

بالمعاني، دون الأعيان، والعلم يتعلق بهما.

22 هذه . على  واللاحق  السابق  في  كما  وذلك  والعلم:  الفهم  بين  ومرة 

الجملة  في  والعلم  الفهم  حدَّيِ  بين  مقابلته  عند  فاللاحق  الجملة، 

والسابق  حدِّهما،  بحسب  تغايرهما  وأما  قوله:  في  الآتية  الخامسة 

الفَهم، والعلم  الثانية في قوله: ولا شك أن بين  ما مضى في الجملة 

ملازمة؛ إذ الفهم يستلزم علمَ المعنى المفهوم، والعلم )لا( يستلزم 

فَهمَ الشيء المعلوم.

33 ومرة يجمع بين الفقه والفهم فيجعلهما طرفًا في التغاير في مقابل الطرف .

الآخر وهو العلم، كما في قوله: وتقول: فقهت معنى الكلام، وفهمته.

إليَّ  أنه لو أشير  الثلاث على نمط أوضح، غير  المرات  وستتبَّني لك هذه 



- 231 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

بوضع العبارة صافيةً، لوضعتها هكذا: »ومما يدل على تغاير الفقه والعلم 

مة« هي هذه.  أن الفقه يتعلق بالمعاني ...« وقلبي ينزع إلى أن عبارة »العَّال

يدل عليه أن:

11 أصل الدعوى هو مباينة الفقه والعلم، فالدليل واقع عليها!..

22  هذه المغايرة يطلبها الوفاءُ بكلام سابق فهي تمامٌ له؛ لأنها دليل .

عليه. وهذا السابق هو دفع الاعتراض المقدَّر الذي حاصله أن الفقه 

هو العلم، وقد بدأ الجواب عندما أفاد أن بين العلم والفهم تلازمًا، 

وبدليل  هذا،  قبل  تقدم  وقد  مرة،  الشهرة  بدليل  مرتين:  أتمه  ثم 

المتعلَّقات أخرى، وهو ما هنا.

33 إليه، كأنه يقول: قد ذكرتُ لك تغايرهما . قولَه: »ومما يدل« يشير 

باعتبار  ولكنه  تغايرهما،  على  آخر  دليًال  وأزيدك  الشهرة،  بدليل 

المورد، فأقول ...«.

اعتراض على كون التصويب هو »التغاير بين الفقه والعلم«:

فإن قلت: الفرق بين الفقه والعلم قد تقدم في الجملة السابقة على هذه 

المباينتين الأخُريتيَن؛ فالتأسيس خير من  الجملة، فهلا اعتبرتَ الآن إحدى 

التأكيد؟.

قلت: لا إشكال في أن كل واحد من الاحتمالات الثلاثة يؤدي الغرض، إنما 

الكلام في الأنسب.

ما  ليكون  والعلم؛  الفهم  بين  المغايرة  تكون  أن  الصحيح  قلت:  فإن 

سيذكره الآن دليًال على ما تقدم من دعوى اختلاف النسبة بينهما.



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 232 -

الدكتور/ رضوان السروري 

قلت: ما تقدم من دعوى الفرق بين الفهم والعلم ليس مقصودًا لذاته، 

بل مقصود لغيره، فما ذكره إلا ليستدل به على مغايرة الفقه للعلم، فهذه 

هي المقصود لذاتها.

على أن المغايرة بين العلم والفهم))) لازمة من المغايرة بين العلم والفقه؛ 

لأن العلم إذا غاير الفقه، فقد غاير مرادفَه وهو الفهم، ولا يذهب عن ذهنك 

ُ للفقه هو الذي ليس بالمعنى الأول))). أنه يلزم من هذا أن يكون الفهم المفِّرس

ِ به الفقهُ هو الفهم  ونحن نفترض أن »الجوهري« يريد بالفهم المفَّرس

بالمعنى الثالث؛ والذي جعلنا نفترض هذا هو تحقيق »العلامة« الذي اختار 

تعريف الفهم عند ابن عقيل، وهو داخل في المعنى الثالث، كما سيأتي.

وقد التزمنا عدم التدخل في اختياره، فليعُرَف مثلُ هذا، فإنه مهمٌّ.

فإن قلت: ثمة ما يبطل كلامك، وهو قول »العلامة«: »فهذا اختلافهما 

بحسب متعلَّقهما، وأما بحسب حدِّهما...«. اهـ. فالقارئ لهذه الجملة لا 

إذ  والعلم؛  الفهم  أو  والعلم،  الفقه  إما:  أمر واحد،  بينهما  المفرَّق  أن  يشك 

مرجع ضمير التثنية واحد، وأنت جمعتَ بينهما، وعليه فإما: أن تجعل الأول 

هو الفهم والعلم؛ ليناسب الثاني، أو تجعل الثاني هو الفقه والعلم؛ ليناسب 

الأول.

إذا فُِّرس هذا  الفهم  العلم يرادف  الذهن، لأن  الثاني، وهو جودة  بالمعنى  الفهم  بالفهم:  المراد  	(((

بالمعنى الأول وهو مطلق الإدراك، لا إذا فسر بالثاني؛ لتميزه عن العلم بخصوص سرعة الإدراك 

فالفقه إذا فسر بالفهم بالمعنى الثاني، أو بفهم مخصوص، فقد فُِّرس بما يباين العلم، فلزم من 

ذلك مباينة الفقه للعلم، لا إذا فسر الفقه بالفهم بالمعنى الأول. و»العلامة« قد اختار الثالث. 

لأنك قد عرفت أن الفهم بالمعنى الأول يرادف العلم فمفهومهما واحد وهو مطلق الإدراك، فيكون  	(((

الفقه مرادفًا للعلم، فلا تتصور مغايرة العلم له. 



- 233 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

قلت: هذا القيل صحيح، ونختار الثاني، وهو التفريق بين الفقه والعلم 

في الثاني ليناسب الأول، لكن ينبغي أن يعُلَم أن التفريق بين الفهم والعلم 

َ به الفقهُ إذا كان  ا هو في قوة التفريق بين الفقه والعلم؛ لأن الفهم المفَّرس حدًّ

ُ بالفهم مباين للعلم بداهة أيضًا، فكأن الثاني  يباين العلمَ، فالفقه المفَّرس

هو التفريق بين الفقه والعلم وهو مناسب للأول، على أن يكون في ضمير 

»حدِّهما« استخدامًا)))، فتنبَّهْ لهذا التوجيه.

تَ الفقه بالفهم، وقلتَ في نفس الوقت  وههنا فائدة جليلة: وهي أنك إذا فَّرس

أن الفقه يباين العلم، فهذه قرينة على أن المراد بهذا الفهم إنما هو الذي بالمعنى 

الثاني، أو الثالث؛ لأنهما هما اللذان يغايران العلم، لا الأول فهو يرادفه. يبقى 

تحديد أحد المعنيين، وهذا يحتاج إلى قرينة أخرى هي قرينة المورد؛ لأن الإدراك 

السريع يشترك فيه هذان المعنيان؛ فكان لا بد من الفصل بالمورد.

ولمَّا كان »العلامة« يسلك المسلك المقتضي لمثل هذا الفصل، كان لزامًا 

عليه أن يغايِر بين الفقه والعلم لا باعتبار الحد فحسب، بل باعتبار المتعلَّقات 

أيضًا، ولا يسعفه في هذا إلا تفسير الفقه بالفهم بالمعنى الثالث.

على أي حال، سأحلل لك هذه الجملة تحليًال يكشف لك أهمَّ ما تتضمنه، 

فأقول - طالباً عونهَ تعالى -:

4- بيان الاستدلال في هذه الجملة:

الاستدلال الذي ذكره »العلامة« استدلالان:

الاستخدام: هو أن تذكر اللفظ بمعنى، ثم تذكر ضميًرا راجعًا إلى ذلك اللفظ، ولكن ليس بذلك  	(((

المعنى بل بمعنى آخر. 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 234 -

الدكتور/ رضوان السروري 

الأول: استدلال على المباينة.

الثاني: استدلال على الترادف.

الأول: استدلال على المباينة:

استدل »العلامة« على المباينة مرتين:

المرة الأولى: المباينة بين الفقه والعلم. )جهة المتعلَّقات(.

.) المرة الثانية: المباينة بين الفهم والعلم. )جهة الحدِّ

أما الثانية، فستأتيك في الجملة الخامسة. وهذه الأولى:

المرة الأولى: المباينة بين الفقه والعلم )جهة المتعلَّقات(

أما التباين من هذه الجهة، فذكر له متعلَّقَين، أو قل: موردَين:

المورد الأول: مورد المعاني، والأعيان.

المورد الثاني: مورد الأشياء الخفية.

فلينصرف الكلام إليهما:

المورد الأول: المعاني، والأعيان

العلم يتعلق  الفهم يتعلقان بالمعاني، دون الأعيان، بينما  الفقه، وكذا 

بهما.

والدليل على ذلك استقراء كلام العرب، فكلامهم يوُرِدُ العلمَ ذلك الموردَ 

الأعم، فيقولون مثًال في الأعيان: علمت السماء والأرض، وفي المعاني: علمت 

معنى كلامك.

المورد  دون  المعنوي،  المورد  على  كلامهم  في  فيأتيان  والفهم  الفقه  أما 



- 235 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

العيني، فيقولون في المعاني: فقهت، أو فهمت معنى كلامك، ولا يقولون في 

الأعيان: فقهت، أو فهمت السماء والأرض. هذا معنى قوله: ومما يدل على 

تغاير الفقه، و]العلم[: أن الفقه يتعلق بالمعاني، دون الأعيان، والعلم يتعلق 

بهما، فيصح أن يقال: علمت معنى كلامه، وعلمت السماء، والأرض.

وتقول: فقهت معنى الكلام، وفهمته، ولا يقال: فقهت السماء، والأرض.

ويلاحَظ عليه الآتي:

11 المقارنة - كما تراها - بين الفقه والعلم، لكن »العلامة« أدرج الفهم مع .

الفقه، فلنا - وقد أعوزنا دليل ترادفهما - أن نستثمر هذا الإدراج دليًال 

على ترادفهما.

22 لكن كان ينبغي أن يقول بعد ذلك: »ولا يقال: فقهت السماء والأرض .

وفهمتهما«، كما كان ينبغي أن يقول قبل ذلك: »ومما يدل على تغاير 

الفقه والفهم مع العلم«. والقبليُّ أولى بالذكر؛ إذ يمكن الاعتذار لحذف 

البعديِّ بالاكتفاء بذكر الوسط.

33  لا إشكال في شمول العلم للمعاني والأعيان، كما لا إشكال في شمول الفقه .

للمعاني، لكن الإشكال في عدم شموله للأعيان. والمحققون على شموله 

لها حتى علَّق شيخ الإسلام ابن دقيق العيد على صنيع المقيِّدين - وهم 

قلَّة-: إنه تقييد للمطلق بما لا يتقيد به، وقد سبقتْ كلمتهُ إلى سمعك.

44  على أننا لو قلنا بتقييده بالمعاني، وعدم شموله للأعيان، فليس محلُّه .

محلُّه  إنما  الفهم-  مطلق  هو  الفقهُ  -حيث  هذا  »الجوهري«  تعريفَ 

تعريفُ مَن يعرِّف الفقه بفهم مخصوص، فهنا قد يتُاح لك أن تفسر 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 236 -

الدكتور/ رضوان السروري 

في  الفهم  لأن  فلا؛  »الجوهري«،  تعريف  في  أمَا  بالمعاني،  الخصوصَ 

تعريفه مطلق وهو شامل للمعاني والأعيان، سواء أكان الفهم بالمعنى 

. الأول، أم الثاني، كما مرَّ

الثالث؟ قلت: قد كان لولا  فإن قلت: فما منعك من حمله على المعنى  	

رفْض المحققين له.

فالذي يمنع الثالثَ يعترض على »العلامة«، فيقول: 	

إنما استدعى »العلامة« الفرقَ بين الفقه والعلم؛ ليدفع اعتراضا مفاده:  	

كيف تحَُرص تعريف الفقه بالفهم، وقد عُرِّف بالعلم؟ فأبطل »العلامة« 

تعريف الفقه بالعلم، ولكن بما يعود على تعريف الفقه بالفهم بالبطلان 

وهذا تهافت، والتهافت باطل.

بيان ذلك: أنه أراد أن يبُطل تعريف الفقه بالعلم بواسطة الاستدلال بالفرق  	

بينه وبين العلم بكونه أخص من العلم؛ لحصره في المعاني. وإذا كان الفقه 

أخص من العلم باعتبار المعاني فالفهم المرادف للفقه يكون أخص من 

َ به الفقه هو فهم  العلم أيضًا بنفس الاعتبار، وهذا يعني أن الفهم المفَّرس

مخصوص، وإذا كان كذلك فتعريفك له بأنه مطلق باطل، وأيُّ فائدة من 

إبطال اعتراض خصمك بحيث يعود على دعوى نفسك بالبطلان أيضًا!))).

فيدفع هذا بقوله: قد صار الفهم - بغلبة الاستعمال - مقيَّدًا ومخصوصًا. 	

إدراك  الفقه  لقُبِل، كأن يقول مثًال:  بالبطلان،  بإبداء فرق لا يعود على دعواه  لو دفعه  نعم،  	(((

سريع، أما العلم فسريع وبطيء، فهذا وإن لم يكن من الموارد إلا أنه يدفع اعتراض الخصم من 

غير أن يرجع على دعوى المستدل بالإبطال. 



- 237 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وعرْضُ الكلام على طريقة الجدل: 	

أن المستدل يقول: الفقه هو الفهم، وليس هو العلم. 	

فيقول المعترض: قد عُرِّف بالعلم. 	

فيقول المستدل: لو عُرِّف الفقهُ به لَما فُرِّق بينهما بكون الفقه أخصَّ من  	

العلم باعتبار تقييده بالمعاني، دون الأعيان، لكنه فُرِّق، فكان مبايناً، 

والتعريف بالمباين لا يصح.

فيقول المعترض: نمنع أولًا أن يقُيَّد الفقه بالمعاني، بل يشمل الأعيان 

أيضًا، فصح تعريفه بالعلم الشامل لهما.

 سلمنا ذلك، ولكن نمنع ثانياً أن يكون هذا محلُّه؛ لأنك يا مستدل كيف 

ترضى لنفسك أن تأتي بفرق يبُطل دعواك؟ فأنت لم تعُرِّف الفقه بـ »فهم 

ض عليك معترضٌ  به، ثم اعَرت مخصوص« حتى يصح فرقُك، فلو عرَّفته 

فقال: بل هو العلم، فقلتَ: إن تعريفه بالعلم لا يصح؛ للفرق المذكور بينه 

وبين الفقه، لاتَّجه استدلالك بالفرق مبطًِال لاعتراضه، لكنك عرَّفتهَ بالفهم 

المطلق، وهو لا يتقيد بالمعاني، فالفقه كذلك، فكيف تأتي وتقيِّدَه بالمعاني 

دون الأعيان؛ لتمنع تعريفه بالعلم الشامل لهما. أنت بهذا أبطلتَ دعواك 

قبل أن تبُطِل اعتراضَ خصمك!.

الخصوص، فيمنع  إلى  الاستعمال  بغلبة  الفهم  آل  قد  المستدل:  فيقول 

المعترض ذلك قائًال تلك العبارة، وهي: هذا تقييد للمطلق بما لا يتقيد به.

وبعد، فالاعتراض بالتهافت لا يخلو من مشتركَ الإلزام؛ بيانه أنه يقال 

لـ »لعلامة«: فرقُك لو صح للزم منه أمران:



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 238 -

الدكتور/ رضوان السروري 

الأول: بطلان اعتراض خصمك الذي يفيد كون الفقه هو العلم.

ها  الثاني: بطلان دعواك التي تفيد كون الفقه هو مطلق الفهم ويصُِّري

كونه فهمًا مخصوصًا.

تبطل  ولا  باطل،  خصمي  واعتراض  صحيح،  فرقي  المستدل:  فيقول 

الاستعمال مخصوصًا  بغلبة  قد صار  الفقه  به  المفَّرس  الفهم  لأن  دعوايَ؛ 

بالمعاني، دون الأعيان.

والحاصل: أن من عرَّف الفقه بالفهم:

 فإن أراد به الذي بالمعنى الأول، فالفقه عنده مرادف للعلم، وحينئذ لا 

يحتاج في الفرق بينهما إلى أيٍّ من الاعتبارين؛ لأن هذا الفهم - كما علمت -: 

ا، وموردًا. مطلق الإدراك. وهو يرادف العلم حدًّ

للعلم، ويحتاج  الثاني، فالفقه عنده مغاير  الذي بالمعنى  أراد به  وإن 

حينئذ إلى واحد من هذين الاعتبارين، وهو الاعتبار المميِّز لنوع الإدراك - 

وهو السرعة - أو قل: هو اعتبار الحد.

وإن أراد به الذي بالمعنى الثالث، فمغايرة الفقه للعلم عنده تقوم على 

ا، وموردًا. الاعتبارين معًا: حدًّ

مسلك  على  اعتراضٌ  يندفع  الثالث  المعنى  هذا  بإرادة  أنه  والحاصل: 

»العلامة« مفاده: ما ذكرتهَ من فرق لا يصح على تعريف »الجوهري« من 

كون الفقه هو الفهم؛ لأن الفقه إما: أن يرادف العلم وذلك إذا كان الفهم 

سرعة  باعتبار  بل  المورد،  في  الفرق  بغير  ولكن  يباينه،  أو  الأول،  بالمعنى 

الثاني، ففرقُك لا يصح على أيٍّ من  الفهم بالمعنى  إذا كان  الإدراك، وذلك 



- 239 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المعنيين، فيدُفَع هذا الاعتراضُ بالعناية؛ إذ يقال في الجواب: إن »العلامة« قد 

عنى بالفهمِ: الفهمُ الذي بالمعنى الثالث، واختاره.

ل فيما اختاره »العلامة«، وإنما يتَّجه  هدُنا بأنَّا لن نتدخَّ وتقدَّم لك تعَّ

قلمنا إلى التحقيق المسلَّط على ذلك الاختيار الذي نفترض صحته، أو قل: 

نغض الطرف عنه، لكن لو أتُيح لي مثلُ ذلك الخروج، لقلت:

11 من أين لـ »لعلامة« أن »الجوهري« لم يرُِدْ بالفقه العلمَ؟..

22 ِ للفقه الفهمَ المخصوصَ الذي بالمعنى . ومن أين له أنه أراد بالفهم المفِّرس

الثالث؟.

33 أليس تعريفُه الفقهَ بالفهم لا يمنع من أن يريد به العلمَ أيضًا، وذلك .

حين يرُاد بالفهم الفهمُ الذي بالمعنى الأول؟

44 « لم يذكر فرقًا بين العلم والفقه البتة: لا بالحد، ولا . على أن »الجوهريَّ

بالمورد حتى يقال: إنه لم يرُِد به العلم.

55  بل على العكس من ذلك، هو مَن فَّرس بنفسه الفهم بالعلم! ، فلزم من .

هذا مرادفة الفقه للفهم، والعلم معًا، وأن الفهم هو بالمعنى الأول.

لكن تحقيق »العلامة« سائرٌ على أن الفقه هو الفهم المباينُ للعلم، وهو 

لا يكون مبايناً إلا إذا كان بالمعنى الثاني، بل بالثالث، ونحن خلفه سائرون. 

لكننا ننادي عليه من خلفه: إن استدلالك لإثبات التباين بين الفقه والعلم 

باعتبار الفرق في المتعلَّقات إنما ينبني على القول بالثالث والمحققون على 

خلافه. وعلى النبيه حفظ هذا، فإن مأخْذه دقيق.



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 240 -

الدكتور/ رضوان السروري 

وإذا كان فرْق التقيد بـ »المعاني« لا يصح إذا عُرِّف الفقه بالفهم مطلقًا 

عند الجميع، كما أنه لا يصح إذا عُرِّف بفهم مخصوص عند المحققين فقط، 

فلننظر في الفرق الثاني الآتي:

المورد الثاني: الأشياء الخفية

وحكى القرافي عن أبي إسحاق الشيرازي - ولم أجده في »اللمع« فلعله 

في غيره، أو في غير مظِنته -: أن الفقه في اللغة إدراك الأشياء الخفية؛ فلذلك 

تقول: فهمت كلامك، ولا تقول: فهمت السماء، والأرض، وهذا يقتضي أن 

الفقه أخص من العلم، فهذا اختلافهما بحسب متعلَّقهما.

التعليق على هذه الجملة يتناول الآتي:

: شرحها وربطها بما قبلها: أولًا

إدراك  على  اللغة  أهلُ  علَّقه  الفقه  أن  والعلم:  الفقه  تباين  على  الدليل 

هما. الخفيات، دون الواضحات، أي: والعلم يعمُّ

والذي سبق قُبيَلَ هذا هو أن الفقه علَّقه أهلُ اللغة على إدراك المعاني، 

دون الأعيان. ، أي: والعلم يعمهما. ؛ ولذا قال: الفقه أخص من الفقه.

الأشياء  ومورد  والأعيان،  المعاني  مورد  أعني:  الموردين،  جمعنا  وإذا 

الأول  المورد  في  »المعاني«  لأن  أقسام؛  أربعةُ  حصلتْ  والواضحة،  الخفية 

المعاني،  تشمل:  الثاني  في  و«الخفيات«  والواضحات.  الخفيات،  تشمل: 

والأعيان، وكذا يقال في: »الأعيان«، و»الواضحات«، فتنشأ أربعة أقسام هي:

11  معان خفيات: كاستنباطات الفقهاء، نحو: رفع السبابة في التشهد عند .



- 241 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

»إلا الله« من: »أشهد أن لا إله إلا الله«.

22  معان واضحات: كفوقيَّة السماء، وأصغريَّة الجزء عن الكل، وأكبريَّة .

الاثنين على الواحد.

33  أعيان خفيات: كالمقصوص أثرُ قدَمِه..

44  أعيان واضحات: كالسماء، والأرض..

الفقه  في  الموردين  وبين  الموردين،  في  والعلم  الفقه  بين  النسبة:  ثانياً: 

والعلم:

1- النسبة بين الفقه والعلم في كل مورد على حدة:

وهي العموم والخصوص المطلق، فكل فقه علم، ولا عكس، سواء أقلنا 

بمورد المعاني والأعيان، أم بمورد الخفيَّات والواضحات.

فعلى الأول: يتفق الفقه والعلم في المعاني، وينفرد العلم بالأعيان.

وعلى الثاني: يتفقان في الخفيات، وينفرد العلم بالواضحات.

2- النسبة بين الموردين في كلٍّ من الفقه والعلم على حدة:

وهي العموم والخصوص الوجهي:

الموردَين،  على  ففقهٌ  الخفيات،  المعاني  من  كان  فما  للفقه:  فبالنسبة 

وينفرد الفقه في المورد الأول بالمعاني الواضحات، وفي المورد الثاني بالأعيان 

الخفيات.

وبالنسبة للعلم: فما كان من الأعيان الواضحات، فعلمٌ على الموردين، 

وينفرد العلم في الأول بالأعيان الخفيات، وفي الثاني بالمعاني الواضحات.



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 242 -

الدكتور/ رضوان السروري 

ثالثاً: الراجح من الموردَين

إلا  »العلامة«  عند  الخفيات  مورد  من  أرجح  كان  وإن  المعاني  مورد 

أن المحققين على العكس، فتعلقُُ الفقهِ بالخفيَّات عندهم أرجح من تعلُّقه 

بالمعاني.

هو  المخصوص  بالفهم  الفقه  يقيَّد  الموردَين حين  من  الراجح  قل:  أو 

المورد الذي يعلِّق الفقه بالخفيات.

وه بفهم مخصوص،  أو قل: المحققون إذا قيَّدوا تعريف الفقه)))، ففَّرس

وا خصوصه بـ »الخفيَّات« مطلقًا: معانٍ كانت، أو أعياناً. فَّرس

ِ للفقه - بالخفيات أرجح من  أو قل: تفسير خصوصِ الفهم - المفِّرس

تفسيره بالمعاني عند المحققين، بل وأرجح من تفسيره بالمعاني الخفيات 

عندهم.

وجْهُ الترجيح:

قلت: وإنما كان تفسير الخصوص بالخفاء هو الأرجح؛ لقرائن:

أو  بالمعاني،  يفَُّرس  أن  إما  الخصوص  والتقسيم:  السبر  بطريق  يقال  	.1

واضحاتِها،  يدُخِل  لأنه  يصح؛  لا  بالمعاني  تفسيره  لكن  بالخفيات، 

ودخولها لا يناسب تخصيص الفقه عن الفهم، ويخُرِج خفيات الأعيان 

وخروجها لا يناسب الإدراك. ولمزيد البيان أقول:

قد علمت أن الكثير المشهور هو عدم التقييد، وأن الفقه هو مطلق الفهم، سواء أكان بالمعنى  	(((

يفَُّرس  أن  على  فالمحققون  المخصوص،  بالفهم  ففُِّرس  قُيِّد  إذا  لكن  الثاني،  بالمعنى  أم  الأول، 

الخصوص بالأشياء الخفية، لا كما ذهب الرازي تبعًا لصاحب المعتمد أنه فهم غرض المتكلم من 

كلامه. 



- 243 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

القول بتعلُّق الفقه بالمعاني فيه عيبان:

أولهما: أنه يدُخِل المعاني الواضحات فيه.

وثانيهما: أنه يخُرِج الأعيانَ الخفياتِ عنه.

ما  ويدُخِل  دخل،  ما  يخُرِج  لأنه  فيه؛  عيب  لا  بالخفيات  تعلُّقه  بينما 

أنه  الفقه بحجة  داخًال في  »الواضحُ«  يعُتبَر  أن  يقبل  الذي  ذا  خرج. ومن 

« داخًال فيه بحجة أنه »عيناً«؟!  »معنى«، بينما لا يقبل أن يعتبر »الخفيُّ

كيف، والخفاء هو الوصف المؤثر في تميُّز الفقه عن العلم من الجهتين: جهة 

دخول الأعيان، وعدم دخول الواضحات. ولا كذلك المعاني.

فلعل الذاهب إلى معيار »المعاني« قيدُْ الخفاء عنده مقدَّر؛ بدليل تمثيله 

المعيار هو  »السماء فوقنا«، ففوقيَّتهُا معنى واضح، ولو كان  بـ  للخارج 

ه  الممثَّل، فكان حقُّ المعاني مطلقًا، لما صح هذا مثالًا للخارج؛ لأنه يطابق 

لأن  مطابق؛  غير  هو  بل  يقال:  لا  علمت.  كما  »معنى«  فالفوقية  الدخول، 

»السماء« عين، لا معنى؟ قلت: لو أراد ذلك، لقال: »فقهت السماء« فقط، 

ولما زاد »فوقنا«.

بـ  مقيَّدة  فيه  المعاني  بجعل  الأول  العيب  أصلحنا  التقرير  وبهذا 

»الخفيَّات«، بقي العيب الثاني، وهو: خروج خفيات الأعيان عن الفقه، وهذا 

َ به الفقهُ بالمعاني  هو الذي يحتاج إلى تحقيق، فأقول: مَن قيَّد الفهمَ المفَّرس

من الخطاب، بل بالمعاني الخفيات كما في تعريف »المحصول«))) بأنه »فهم 

غرض المتكلم من كلامه«؛ إنما أغراه على هذا واقعُ الأمثلة الواردة على المعاني 

للفخر الرازي الذي تبع فيه صاحب المعتمد أبا الحسين البصري.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 244 -

الدكتور/ رضوان السروري 

فولَّدوا منها تعريفًا كليًّا مطابقًا! ، وإلا فالتحقيق أن يقال: إذا عُرِّف الفقه 

بالفهم، فإما أن يبقى الفهم على إطلاقه، أو يقيَّد.

 فإذا بقي على الإطلاق، فله تعريفان، لا بأسْ أن أذُكِّركُ بهما:

أ مطلق الإدراك.	.

مطلق جودة الذهن من حيث استعداده لاكتساب المطالب.	.ب

وإذا قُيِّد، أخُِذ أحدُ هذين المعنيين وقُيِّد بما أريد له أن يقُيَّد به، ونظرنُا 

إنما هو في هذا القيد، فمن قيده بالمعاني الخفية، كان الفقه هو إدراك المعاني 

الخفية،  المعاني  لاكتساب  استعداده  حيث  من  الذهن  جودة  أو  الخفية، 

حرمان:  من  الحكمة  وما  بالمعاني؟  الخفيات  تحَُرص  لِمَ  يقال:  وحينئذ 

إدراكها  إن  حتى  الأعيان  خفيات  من  الذهن  بجودة  والاكتساب  الإدراك، 

الفرد  أطُلق انصرف إلى  إذا  ى عندك فقهًا، مع أن الأصل في الشيء  لا يسُمَّ

الكامل)))؟! نعم، قد يكون التقييد بالمعاني الخفية، هو الغالب الذي يحكيه 

واقع أمثلتهم، لا حصره فيها.

وإذ بطل التفسير بالمعاني، فلم يبق إلا الخفاء فكان هو.

22 الإدراك الفقهي اللغوي لا ينحصر في المعاني، كما في آية: »لهم قلوب .

من  الفهم  يشمل  كما  هنا  فالفقه   ،)971 )الأعراف:  بها«  يفقهون  لا 

الخطاب، يشمل الفهم من: الأدلة السمعية، والعقلية، بل وطرق الاعتبار 

المختلفة كذلك)))؟ وكون واقع الأمثلة تعَُلِّقُ الفقهَ بمعاني الخطاب)))، 

)))	 حاشية العطار على جمع الجوامع )2 / 241(. 

)))	 بحر الزركشي )1 / 31، 32(. 

)))	 كما في آية: »ما نفقه كثيراً« )هود: 91(، و»لا يكادون يفقهون حديثاً« )النساء: 78(. 



- 245 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فهذا غاية ما يدل عليه هو أن فهم الخطاب يسمى فقهًا، وأنه يخفى في 

. الغالب، لا على أنه لا يسمى فقهًا إلا ما كان كذلك كما مرَّ

فالحاصل: أن الموجبة الجزئية تخَرُم السالبة الكلية، وآية الأعراف موجبة 

جزئية، وانتفاء الأعيان والحصر في المعاني سالبة كلية، فيبطلا لسلب الكليُّ.

والجواب عن اعتراضٍ مفاده: أن آياتٍ دلَّتْ على أن الفقه واقع على المعاني 

هو: أنا نقول بموجَبها، لكن غايتها وقوعها على المعاني، لا حصرها فيها.

33 »إدراك . أنه:  اللغة  في  للفقه  الشيرازي  تعريف  على  »العلامة«  تعليقُ 

الأشياء الخفية« حين قال: »فلذلك تقول: فهمتُ كلامك، ولا تقول فهمت 

الفقه  تعريف  في  تدخل  لا  الأعيان  كانت  فلو  اهـ.  والأرض«  السماء، 

، لما ذكََر السماء والأرض؛ لأن المانع من دخولهما - حينئذ - ليس  أصًال

هو عدم خفائهما، بل لكونهما من الأعيان، فدلَّ ذكرهما على أن العبرة 

بالخفاء، لا بالعينية؛ فدخل »الكلامُ« لمَّا كان خافياً، ولم تدخل »الأرضُ« 

لمَّا كانت واضحة، لا لأنها عيناً!. وهذا قطفٌ لطيف ما ينبغي لفطنة 

القارئ إلا أن تلتقطه.

44 أنه كما لا يصح لك أن تقول: »فهمت السماء والأرض«، وهو »عين«، كذلك .

لا يصح أن تقول: »فهمت أكثرية الاثنين على الواحد«، وهو »معنى«، ولو 

كان المانع هو العينية، لصح هذا، فدلَّ ذلك على أن المانع من الدخول هو 

الوضوح؛ ولذلك اشتركا في امتناع كونهما فقهًا؛ لاشتراكهما في الجلاء، 

وإن اختلفا في العينيَّة، والمعنويَّة؛ حتى قال الزركشي))): »يشترط كونه 

في بحره المحيط )1/ 31، 32(.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 246 -

الدكتور/ رضوان السروري 

ُ به الفقهُ[ في مظِنَّة الخفاء«. ]أي: ما يقع عليه الفهمُ المفَّرس

55 العالم . والفقيه:  والفتح،  ق  الشَّ حقيقةً:  »الفقه   : الزمخشريُّ قال  بل 

الذي يشقُّ الأحكام، ويفتِّش عن حقائقها، ويفتح ما استغلق منها. وما 

وقعتْ من العربية فاؤُه فاءً، وعينهُ قافًا))) جُلُّه دالٌّ على هذا المعنى«))). 

الخفاء  بالمعاني مع دلالتهما على  والفتح  ق  الشَّ يقيِّد  لم  فانظر كيف 

بالتضمن؟. والأحكامُ وإن كانت من المعاني إلا أنه لم يقصد الحصَر 

فيها؛ لأنه ذكرَها على سبيل التمثيل بالفقه الاصطلاحي. وهذا يدل على 

ما قلتهُ لك من أن واقع الأمثلة تتسلط كثيراً على المعاني، فيظَن ظانٌّ أن 

الفقه محصور فيها، ثم يغريه ظنُّه بجعله مذهباً.

66  ثم إن جملة: »ما دقَّ وغمض« - الواردة في تعريف الفقه لغةً للشيخ .

الشيخ  أن  يؤُخَذ  أين  أو معنى، فمن  أعم من كونه عيناً،   - الشيرازي 

حصر الفقه في المعاني، والحال أن »ما« من صيغ العموم؟ نعم، الأمثلة 

المذكورة واقعة على المعاني، لكنها ليست شواهد، بل لا تدل على الحصر 

في المعاني كما سمعتَ آنفًا.

الوجهي:  والخصوص  العموم   » دقَّ و»ما  »المعاني«،  بين  النسبة  أن  على  	

، وينفرد »المعنى« بالواضحات، و»ما دق« بالأعيان. يتفقان في المعنى الخفيِّ

فإذا عرفت أن »الواضحات« لا تدخل في الفقه ولو كان معنىً، كما في  	

تعريف الشيرازي، عرفت أن الفقه هو: إدراك الخفيَّات مطلقًا.

قلت: فخرج بالأول: »فقط«؛ لأن فاءه في حكم المنفصل، وبالثاني: نحو »فسق« فلامه قاف، لا  	(((

عينه. ولعل الخارج بالجلِّ نحو »فَقَدَ«، ودخل الفقر. والله أعلم. 

الفائق في غريب الحديث للزمخشري )3/ 134(.  	(((



- 247 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

77  دليل المناسبة يقتضي ذلك الخفاء، فهو وصف مناسب يحقق الحكمة .

من تميُّز الفقه عن العلم.

مخصوص،  فهم  إنه  قلنا:  لو  الفقه  به  المفَّرس  الفهم  أن  والحاصل: 

فخصوصيته ليست باعتبار كونه معنى، أو حتى خفيَّ معنى، وإنما باعتبار 

كونه خفيًّا مطلقًا: معنى كان، أو عيناً.

ولا يذهب عليك أن الفهم الذي حصل له تخصيص بالخفاء: يستوي أن 

يكون هو الفهم بالمعنى الأول، أم بالثاني، غير أن الفرق بين الفقه والعلم 

الثاني،  بالمعنى  الفهم  على  التخصيص  ورد  إذا  والسرعة،  بالخفاء  يكون 

وبالخفاء فقط إذا ورد على الفهم بالمعنى الأول.

الخصوص  كان  أو  بالخصوص،  للفقه   ُ المفِّرس الفهمُ  قُيِّد  إذا  كلُّه  هذا 

»الجوهري«،  يلتزمها  »العلامة«، ولم  التزمها  التي  الاستعمال وهي  بغلبة 

بل رفضها المحققون، فهؤلاء لهم على تفريق »العلامة« اعتراض قوي قد 

جامعًا  الحالي  الفرق  في  سأعيده  أني  إلا  السابق،  المعاني  فرق  في  سمعته 

بينهما مع مزيد فائدة فأقول:

رابعًا: الاعتراض على التفريق بين الفقه والعلم باعتبار الخفيات وجوابه:

حاصل الاعتراض: أن ذلك التفريق لا يناسب تفسير الفقه بالفهم، بيانه:

 إذا كان الفقه في اللغة عند »الجوهري« هو الفهم، فمعنى هذا أنه لم 

يرُِدْ تقييده لا بالمعاني، ولا بالخفيات؛ لأن الفهم لا يقُيَّد بهما؛ إذ لو أراد 

أو  بالمعاني،  بتعلقه  يفَُّرس خصوصه  ثم  فهم مخصوص،  إنه  لقال:  هذا، 

بالخفيات؛ وإلا فالفهم شامل للجميع، فقد علمت أنه إما:



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 248 -

الدكتور/ رضوان السروري 

أم  للواضحات،  أم الأعيان،  للمعاني،  إدراكًا:  أكان  إدراك، سواء  مطلق 

الخفيات، وهو الذي كررناه مرارًا أنه المعنى الأول.

أكانت  سواء  المطالب،  لاكتساب  استعداده  حيث  من  الذهن  جودة  أو 

مطالب: معنوية، أم عينية، واضحة، أم خفيَّة. وهو المعنى الثاني الذي سبق 

غير مرة.

فلا الفهم بمعنييَهْ - كما ترى - ينحصر في ذلك التعلق، ولا الجوهري 

يتعلق  الفقه  ويقول:  »العلامة«  يأتي  فلِمَ  كذلك،  ذلك  كان  فإذا  به  علَّقه 

بالمعاني، أو بالخفيات، عندما فرّق بينه وبين العلم؟ ، ألا يعني هذا أنه قيَّد 

الفهم - المفَّرس به الفقه - بما لم يقيده به صاحبهُ وهو الجوهري؟.

ُ به  قلت: هو يريد أن يقول: »الفقه يغاير العلم؛ لمَّا كان الفهم المفَّرس

الفقه يغاير العلم«، لكنه - عند المحققين - لم يصُِبْ في وجه المغايرة عندما 

اعتبرها بالمعاني، أو بالخفيات، وإن كان مصيباً عند غيرهم.

 َ المفِّرس الفهم  لأن  بأحدهما؛  أو  بهما،  الفقه  يتعلَّق  الغير  هذا  وعند 

استعماله في  أنه غلب  إلا  الموارد،  تلك  يعم  الأصل  كان بحسب  وإن  للفقه 

خصوص المعاني على قول، أو الخفيات على آخر. نعم، إن ألُجِئنْا إلى القول 

الأجدر عند  أعيان، هو  أو  بالخفيات مطلقًا: معان،  فتعلُّقه  بالتخصيص، 

المحققين من تعلُّقه بالمعاني.

فقال:  للشيرازي،  المنسوب  الفقه  تعريف  على  »العلامة«  علَّق  خامسًا: 

نعم،  أقول:   .« مظنته  غير  في  أو  غيره،  في  فلعله  »اللمع«،  في  أجده  »ولم 

ليس هو في »اللمع«، لكنه في كتابه الموسوم »شرح اللمع«. وعبارته في هذا: 



- 249 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

»والفقه في اللغة: ما))) دقَّ وغمُض، ومنه يقال: فقِهت معنى كلامك؛ لأنه قد 

يدِق ويغمض، ولا يقال فقِهت أن السماء فوقي، والأرض تحتي، وأن الماء 

رطب، والترب يابس، ومنه يقال: فلان فقيه في الخير، فقيه في الشر، إذا كان 

ون »فقهاء«؛ لإدراكهم  يدقق النظر في ذلك، وكانت الشعراء في الجاهلية يسَُمَّ

المعاني الغامضة في أشعارهم، وما يجري في كلامهم من الحِكَم الخفية التي 

لا يدركها غيرهم«))) اهـ.

سادسًا: قوله: »أو في غير مظنته« يدل على أن »العلامة« لم يطلع على 

كتاب »شرح اللمع«، ولو اطلع عليه لكانت عبارته: »ولم أجده في اللمع، لكن 

وجدته في شرحه«، لكنه لما لم يظفر بهذا الشرح من ناحية، ولم يجده قبل 

ذلك في »اللمع« من ناحية أخرى، والحال أن التعريف ثابت للشيرازي من 

ناحية ثالثة، قال ما قال، واحتمَل احتمالين:

أولهما: أن يوجد في غير اللمع من كتبه.

ثانيهما: أو يوجد - كما قال -: »في غير مظنته«، ولم أفهمها؛ لأن التعريف 

إذا لم يوجد في اللمع، ولا في غير اللمع من كتب الشيرازي، فقد استنُفِد ما 

يمكن أن ينُسَب للشيرازي، فأين تكون غير المظنة هذه إذن؟!.

فلو قال: »ولم أجده في مظنته من اللمع، فلعله في غيرها منه، أو في غيره« 

لفهمتها؛ لأن المعنى هكذا: قد بحثتُ عن التعريف في مظنته، أي: في المكان 

أقول: هذا تعريف للفقه بمتعلَّقه، فهو تعريف للمصدر باسم المفعول، فالفقه: إدراك، ثم إن هذا  	(((

، وغمض.  الإدراك يتعلق بما دقَّ

شرح اللمع للشيرازي )1 / 157(.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 250 -

الدكتور/ رضوان السروري 

الذي يدُرَك وجودُه فيه - من اللمع - إدراكًا راجحًا))) - كالمحل الذي يعُرَّف 

فيه أصول الفقه - فلم أجده فيه، فلعل مكان وجوده من اللمع حينئذ إنما 

هو في غير تلك المظنة، أو لعله في غير اللمع أصلا من كتبه الأخرى. فالضمير 

في )غيرها( راجع للمظنة، وفي )غيره( راجع للمع.

إلى  طبيعيًّا  تصاعديًّا  تدرجا  متدرج  هو  بل  المعنى،  هذا  في  تكَلُّف  ولا 

مراحل ثلاث؛ لأنه إما:

أن يوجد في مظنته حيث المكان الذي يذُكر فيه تعريف الفقه عند مناسبة 

ذكر تعريف أصول الفقه باعتباره مركباً، ولقباً.

 وإلا يوجد في هذا المكان، فلعله في مكان آخر هو غير مظنة التعريف 

من كتاب اللمع.

 فإن لم يوجد في هذا أيضًا، فلم يبق إلا أن يكون في كتاب آخر غير اللمع 

للشيرازي.

فإنما  شيء  عن  يبحث  عندما  والواحد  ظاهر.  الثلاث  هذه  في  ي  فالترقِّ

، فإن وجده فذاك، وإلا الأقرب، فالأقرب. يبحث عنه في مظنته أولًا

لكن عبارة »العلامة« ليست على هذا النسق:

فهو أولًا يقول: لم أجد التعريف في اللمع، وهذا يعني أنه لم يجده فيه 

مطلقًا، لا في مظنة التعريف، ولا في غير مظنته؛ لأن »ال« في اللمع تستغرق 

مسائلَه، أي: لم أجد التعريف في أيِّ مسألة من مسائله، بل القضية في قوة 

النكرة في سياق النفي، أي: لم أجد تعريفًا للفقه في اللمع.

لأن المظنة اسم مكان من الظن وهو إدراك الطرف الراجح.  	(((



- 251 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ثم يأتي ثانياً فيقول: »فلعله في غيره«، والضمير راجع إلى اللمع، أي: لمَّا 

لم أجد التعريف في اللمع فلعله في غير اللمع من كتب الشيخ. والكلام إلى هنا 

طبيعي.

ثم يقول ثالثاً: »أو في غير مظنته«. وهنا الإشكال؛ لأن الضمير إن رجع 

م  إلى التعريف، كان المعنى: فلعله يوجد في غير مظنة التعريف. وحينئذ يقُسَّ

الكلام، فيقال: وأين هذا المحل الذي هو غير المظنة؟:

فإن أردت أنه من اللمع، فلا يصح؛ لأنك قد نفيتهَ أولًا عندما قلت بأنك 

لم تجده في اللمع، فكيف تأتي الآن وتقول: »إنه فيه، ولكن في غير المحل الذي 

يظَُنُّ ذكْره فيه«، وهل هذا إلا تهافت.

 وإن أردتَ أنه من غير اللمع، قيل لك: ألست قد احتملتَ ثبوته فيه عندما 

قلت: »فلعله في غيره«؟ وهل هذا إلا تحصيل حاصل؟

وحينئذ تحتاج إلى تكلف في توجيه عبارته، وذلك بأن تجعل المراد باللمع 

محًّال مخصوصًا منه، وهو »مظنة التعريف«، فيكون من باب إطلاق الكل وإرادة 

الجزء، والضمير في: »غيره« راجع إلى اللمع، وفي »مظنته« راجع إلى التعريف.

والمعنى: »ولم أجد التعريف في مظنته من اللمع، فلعله في غير اللمع، أو 

في غير مظنة التعريف من اللمع«.

ولا يخفى عليك أنه مع ما في تكلف المجاز في »اللمع«، الترتيب أيضًا ليس 

على الطبيعي؛ إذ انتقل إلى غير اللمع من اللمع، ثم عاد إلى اللمع!.

هذا ما حاوله فهمي، ومن فُتِح عليه بفَهم آخر، فلْيصَِلْني به، أو ليعُلِّقْ 

عليه مشكورًا.



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 252 -

الدكتور/ رضوان السروري 

سابعًا: هذا التعريف الذي نسبه »العلامة« - وغيرهُ كثير - إلى الشيخ 

الشيرازي، لم ينَصَُّ الشيخ عليه بالحرف، بل لم يصَُغْ للفقه تعريفًا يمكن 

نقلهُ بالنص عنه، كما ترى من هذا النقل، لكن يمكن أن يسُتنَبطَ منه هذا 

التعريف المنسوبُ إليه؛ فكلام الشيخ لا يخرج عن كونه شرحًا له، المهم أن 

ا، لكن لو قيل للشيخ: »صُغْ لنا تعريفًا«،  هذا التعريف وإن لم يكن له نصًّ

لكان نحوًا من هذا. والدليل على أنه لم يقصد بيان الحقيقة بقدر ما قصد 

ذكر الضابط هو: أن السياقَ المقارنةُ بذكر المتعلَّقات، لا بذكر الحدِّ - فهذا 

سيأتي في الجملة الخامسة -، ينضاف إلى ذلك ما سأذكره الآن:

ثامناً: الناسبون هذا التعريف للشيرازي يختلفون في الكلمة الأولى منه 

فبعضهم  و»دقيقة«،  »خَفِيَّة«،  بين:  الأخيرة  وفي  و»فهم«،  »إدراك«،  بين: 

يعبِّر  وبعضهم  القرافي)))،  يصيغه  ركمًا  الخفيَّة«  الأشياء  »إدراك  يقول: 

فيقول: »فهم الأشياء الدقيقة«، كما في »البحر المحيط«)))، ولا يختلفون في 

نسبة كل ذلك إلى الشيخ، وهذا دليل على أنه لم ينَصَُّ على تعريف معين، كما 

هو ذوَق عبارته، بل صاغ كلٌّ منهم تعريفًا رأى أنه خلاصةُ معنى عبارته.

قلت: أما بالنسبة للإدراك، والفهم: فإذا اعتبرنا الفهم:

الفهم بالمعنى الأول، فالتعبير بهذا مرة، وبذاك أخرى: »تفنُّن«)))؛ إذ كلٌّ 

منهما »مطلق إدراك«.

في تنقيحه ص )16(.  	(((

للزركشي )1 /31، 32(.  	(((

لما فيه من دفع ثقل  البديعية؛  المحسنات  التعبير، وهو من  أي: نوعين من  فنَّين،  ارتكاب  هو  	(((

الكلام،  علم  في  العوام  كفاية  على  المقام  تحقيق  المسماة:  البيجوري  حاشية  اللفظي.  التكرار 

للعلامة إبراهيم البيجوري ص )21(. 



- 253 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أما إذا اعتبرناه بالمعنى الثاني وهو الإدراك السريع - والمعنى حينئذ: 

الذي  المعرِّف هو  الدقيقة« - وحينئذ يقال: مذهب  »إدراك سريع للأشياء 

فالتحديد  فيه،  السرعة  يرى  كان  فإن  الأولى،  هو  التعريفين  من  أيًّا  يحدد 

بالفهم أولى؛ لأنه يؤُخَذ جنسًا قريباً في التعريف، والإدراك جنس بعيد فيه، 

كما  يذُكَر،  لم  إن  فكيف  القريب،  معه  ذكُِر  وإن  معيب،  بالبعيد  والتعبير 

مع  أولى  بالإدراك  التعبير  بل  يقول:  أن  ولقائل  محله))).  في  معروف  هو 

كونه بعيدًا؛ لأن الفهم له معنيان، أحدهما مطلق الإدراك، وهذا لا يختص 

بالسرعة، فمحل ما ذكرتَ من أولوية القريب هو حيث تمحّض للقرب.

بالفهم؛  التعبير  من  أولى  بالإدراك  فالتعبير  السرعة،  يرى  لا  كان  وإن 

المعنى  المعنيين وهو  أحد  عام على  فإنه  الفهم،  للعموم، بخلاف  ضه  لتمحُّ

الأول.

هذا، وستسمع اعتراض »العلامة« على قيد »السرعة«، والجواب عنه.

وأما بالنسبة للخفاء، والدقة، ومثلهما الغموض، فهي ألفاظ متقاربة 

هنا، وكلها ترددَتْ في كلامه )رحمه الله(.

تاسعًا: لمَّا كان المعرَّف في اللغة في كلام الشيرازي هو الفقه في اللغة، كان 

المناسب أن يستبدل »فهمت« بـ »فقهت« في قوله: » فلذلك تقول: فهمت 

من  تقدم  ما  التناسب  وجه  والأرض«.  السماء،  فهمت  تقول:  ولا  كلامك، 

ضرورة مطابقة المثال للممثَّل.

فائدة: وقع للزركشي في »بحره« ما يستحق التنبيه عليه، فبعد أن ذكر 

انظر: روضة الناظر لابن قدامة ص )1/ 11، 12(.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 254 -

الدكتور/ رضوان السروري 

يوصف  بأنه  »ورُدَّ  قال:  المتكلم«،  غرض  »فهم  إنه:  القائل  الفقه  تعريف 

بالفهم حيث لا كلام«))) اهـ. والصواب: »بالفقه«، لكنها انقلبت عليه؛ فهو 

غيِر  »فهْمَ  أو غير جامع؛ لأن  منعكس،  التعريف غير  هذا  يقول:  أن  يريد 

الكلام« يوصف بالفقه مع أنه لا يدخل في التعريف.

هذا، وأكرر على سمعك التنبيه على أن »العلامة« في تحقيقه هذا، وإن 

عدَّد أوجه التباين، بل وأعَلَن عنه بصريح العبارة، إلا أنه لم يصنع مثل هذا 

في الترادف، لا في التعدد، ولا في التصريح، فبلغ التعامل مع التباين قدرا لم 

يبلغه الترادف، مع أن كًّال منهما ركن في التحقيق.

المرة الثانية: المباينة بين الفهم والعلم )جهة الحدِّ(

هذه الجهة تناولتها هذه الجملة، وهي:

الجمـلة الخامسة: وفيها يقول »العلامة«:

، وسيأتي إن شاء الله تعالى. وأما بحسب حدِّهما، فالعلم قد عُلِم حدُّه بما مرَّ

والفهم قال ابن عقيل في »الواضح«: هو إدراك معنى الكلام بسرعة.

 قلت أنا: ولا حاجة لقيد »السرعة«؛ لأن من سمع كلامًا، ولم يدرك معناه 

أو  إما: بطيء،  الفهم  يقال:  ولذلك  فهمه؛  قد  قيل:  أكثر،  أو  بعد شهر  إلا 

سريع، فينقسم إليهما، ومورد القسمة مشترك بين الأقسام، نعم، السرعة 

قيد في الفهم الجيد.

 .)32 /1( 	(((



- 255 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

: فائدة هذه الجملة: أولًا

فهمًا،  الفقه  كون  إلى  المؤدي)))  »العلامة«  تحقيق  في  جملة  آخر  هذه 

فبعد أن استدل على تباين العلم والفقه باعتبار أفراد الإدراك - وهو المراد 

بالمتعلَّقات -، ها هو يستدل الآن على تباينهما باعتبار نوع الإدراك - وهو 

المراد بالماهيَّةِ -.

م الفرق باعتبار الحد على الفرق باعتبار المورد؛ لأنه لا يلزم  وليته قدَّ

من اختلاف الحدود اختلافُ الموارد، فقد تختلف: كحدَّيِ الحجر والشجر، 

 ، وقد لا تختلف: كحدَّيِ الإنسان والناطق. والحال أن الحدود مختلفة في كلٍّ

إذ  العكس؛  أفاد فائدة جديدة، بخلاف  فإذا ذكر اختلاف المورد بعد ذلك 

يلزم من اختلاف المورد اختلافُ الحد ضرورة، فذكْرُه بعده يكون للتأكيد. 

والتأسيس خير منه. وهذا الجواب تلبية وعد سابق.

وعلى أي حال، ففائدتها إقامة الدليل على تباين الفقه والعلم الذي بدأه 

في الجملة قبلها. وقد عرفت بيانه هناك، أما بيانه هنا فيقال فيه من الشكل 

الأول:

إذا كان الفقه يرادف الفهم. وإذا كان الفهم يباين العلم، فالناتج - بعد 

حذف الأوسط - أن الفقه يباين العلم؛ فمباين المرادف لغيره مباينٌ لذلك 

الغير.

خرج بالمؤدي إلى ما ذكُِر: غيره، فاندفع ما قد يقال بقي جملة سادسة بعد هذه الجملة فلِم  	(((

جعلتها آخرًا؟ وكل آخر أخير، ولا عكس. 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 256 -

الدكتور/ رضوان السروري 

وليس فائدتها الوقوفَ عند تباين الفهم والعلم، بل تجاوزه إلى تباين 

الفقه والعلم، لكن لما كان هذا التباين يقوم على تباين الفهم والعلم ذكره 

هنا، فاندفع ما قد يقال: كيف يفرق بين الفقه والعلم تارة وبين الفهم والعلم 

أخرى؟ وقد تقدم هذا سؤالًا وجواباً.

للجملتين  مشترك  هدف  هو  للعلم  الفقه  مباينة  إثبات  أن  والحاصل: 

مع فارق أن الإثبات هناك كان مباشًرا، وهنا بواسطة إثبات مباينة الفهم 

والعلم. ومثل هذا التعليل ليس جديدا على سمعك))).

ثانياً: علاقة هذا التعريف بتعريفات الفهم الثلاثة:

اعلم أن الفهم المعرَّف هنا هو الفهم المفِّرس للفقه، هذا شيء. ثم هناك شيء 

آخَر، وهو ما قد عرفته من أن الفهم عُرِّف بتعريفات ثلاثة، ولولا التعريف 

الثالث لقلنا: إن تعريف الفهم لابن عقيل خطأ؛ لأن الفهم لم يقيَّد بالمعاني لا 

في الأول ولا في الثاني، فالمذكور هنا سبق قلم أراد الفقهَ))) فذكر الفهمَ.

والسؤال المهمُّ الآن: ما الدليل على المعنى الثالث؟ قلت: تجده في »فروق« 

العسكري)))، حيث يقول عند فرقه بين الفقه والعلم: »إن الفقه هو العلم 

ولا  الكلام.  معنى  وهو  الفهم  مورد  فموردُه  تأمله،  على  الكلام  بمقتضى 

يستعمل إلا على معنى الكلام«.

قلت: »على« بمعنى »مع«، والضمير في »تأمله« راجع للكلام. ويلزم منه 

بل تقدم أيضا.  	(((

أو الفهم المخصوص، أو الفهم المفَّرس به الفقه.  	(((

أبو هلال الحسن بن عبدالله العسكري ) ـ 395 هـ( لغوي معروف، صاحب كتاب الصناعتين:  	(((

الشعر والنثر. 



- 257 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أن يكون العلم نظريًّا، فـ »على تأمله« يقوم مقام الصفة للعلم، كأنه يقول: 

»العلم النظري بمقتضى الكلام«.

وقد قال قبل ذلك عندما فرَّق بين الفهم والعلم: »الفهم يكون في معاني 

الكلام وما يجري مجراه من الإشارة،. والعلم أعمُّ«))). فكون مورد الفهم 

هو معنى الكلام هذا دليل على المعنى الثالث. وكون مورد الفهم هو المعيار 

في مورد الفقه، أقل ما يقال فيه تساويهما. وكون إدراك معنى الكلام هو 

مفهوم الفهم والفقه، فهذا دليل ترادفهما!.

فإذا عرفت هذا، عرفت أن تعريف الفهم الذي في »الفروق« هو أصل 

تعريف الفهم الذي يذكره »العلامة« هنا عن »واضح« ابن عقيل.

وقوله: »فمورده مورد الفهم« هو في قوة ما تقدَّم لك من عبارة »غلبة 

الاستعمال«)))، ومعناه.

في  والفرق  الماهية،  في  فرقًا  السرعة  في  الفرق  اعتبار  في  السرُّ  ما  ثالثاً: 

المعاني والخفيات فرقًا في المتعلَّقات؟

اعلم أن ضابط ما كان من الموارد والمتعلَّقات أنه يقع مفعولًا به؛ ولذا 

كانت »المعاني«، و»الخفيَّات«: من الموارد. تقول: »أدركتُ المعنى، والشيء 

«، بخلاف السرعة التي تقع صفة للإدراك، لا مفعولة بها؛ ولذا فهي  الخفيَّ

فصلٌ له تميِّزه عن البطيء وهو جنس لها يشملها ويشمل البطيء، فتقول: 

»أدركت المعنى إدراكًا سريعًا، أو بطيئا«. وإذا قلت: أدركت إدراكًا سريعًا 

الفروق، للعسكري. ص )101، 102(.  	(((

عند توجيه المعنى الثالث من المعاني الثلاثة للفهم المذكورة في الجملة الأولى.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 258 -

الدكتور/ رضوان السروري 

سرعة شيء ما، أو أدركت إدراكًا معنويًّا معنى من المعاني، فالأول منهما))) 

نوع الإدراك، والثاني منهما))) مورده. وفهْم مثل هذا نافع فاحرص عليه.

رابعًا: بيان التباين بين الفهم والعلم باعتبار الماهيَّة:

فالفهم - قال »العلامة«: كما في »الواضح« لابن عقيل -: إدراك معنى 

الكلام بسرعة، والعلم - كما سبق قبل هذا النص -: معرفة المعلوم على ما 

هو به))).

لك  أعُلِّق  ثم  التعريفين،  المذكور في هذين  بناء على  الفرق  لك  وسأقرر 

بناء على القواعد المرعيَّة، فأقول: تباينُ الحدَّين حصل بثلاثة أوجه: الظن، 

والبطء، وثالثها ما تقدم من وجه المتعلَّقات، وهو الأعيان.

في:  يتفقان  الوجهي،  والخصوص  العموم  والعلم:  الفهم  بين  والنسبة 

الظني،  بالإدراك  الفهم  بالمعاني، وينفرد  المتعلق  السريع  القطعي  الإدراك 

وينفرد العلم بالإدراك البطيء المتعلق بالأعيان.

: هذه النسبة  هذا ما يقال بالنسبة لتقرير كلام »العلامة«، وأقول أولًا

الوارد من سقوط  الخطأ  إليه من  د صحة ما ذهبنا  أنها تعضِّ بالرغم من 

أيضًا مع  أنها لا تتفق  أنه يعكِّر من صفوها  إلا  »العلامة«،  »لا« في عبارة 

التصويب؛ لأن نسبة عبارة »العلامة« قبل التصويب هي »التساوي«، وبعده 

هي »العموم والخصوص المطلق«، لتصريح »العلامة« في التحقيق أن الفهم 

أخص من العلم مطلقًا. ومعلومٌ ضرورةً أن العموم والخصوص الوجهي 

وهو »سريعًا«، و»معنويًّا«.  	(((

وهو »سرعة«، و»معنى«.  	(((

شرح مختصر الروضة )1/ 168(.  	(((



- 259 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

مباينٌ لهما، فكيف المخرج لانتشال تصويبنا بعد هذا السقوط الآن؟.

لا يقال: لعله أضاف في العلم مع الإدراك القطعي الإدراكَ الظني، فعاد 

إذ ليس لأحد مثل هذه  انفراده)))؛  العلم؛ لضياع  الفهم أخص مطلقًا من 

الإضافة بلا مقتضٍ، كيف، والعلم في أصل اللغة إدراك قطعيٌّ فحسب، لكن 

يقال: لعله جرَّد الفهم عن الظن، فاستوى مع العلم في اعتبار القطع من 

غير ظن، فيصار حينئذ إلى النسبة التي مشى عليها تحقيقه بعد التصويب.

ح اعتبار القطع في الفهم من غير ظن هو قيد السرعة؛  قلت: والذي يرُشِّ

لأن من شأن الإدراك السريع أن يكون الُمدرَكُ لا تحتفُّ به الاحتمالات؛ لأنها 

تحتاج إلى نظر فيها، وتفاضل بينها من شأنه أن يبُطَِّئَ الإدراك. فحاصل 

الكلام أن القطع لازم السرعة فيستدل بها عليه.

فإن قلت: هذا تهافتٌ يعود على كلامك بالإبطال؛ لأن العلم فيه القطع 

الوجه،  هذا  من  التعريفان  فيتساوى  سريعًا،  فيه  الإدراك  فيكون  أيضًا، 

ونرجع إلى صحة عبارة »العلامة« وبطلان اعتراضك عليه بشهادة كلامك 

هذا بعينه؟

قلت: أما صحة عبارته فلا؛ فالتحقيق قائم على كون الفهم يباين العلم 

قطعًا، لا مراء في ذلك.

وأما ما ذكرتهُ من اعتبار القطع في الفهم، دون الظن بدليل))) السرعة 

فليس من شأنه اعتبار السرعة في العلم، دون البطء بدليل القطع؛ لأن القطع 

الفهم من هذه  استوى مع  العلم  إلى  الظن  أن أضفنا  بعد  لكن  بالظن،  ينفرد  الفهم كان  لأن  	(((

الناحية، فلم يعد الفهم منفردًا بالظن. 

الباء في »بدليل« في هذا والذي قبله متعلق بـ »اعتبار«.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 260 -

الدكتور/ رضوان السروري 

لازم السرعة وهي ملزومته، ولازم الشيء أعم من ملزومه بداهة، ولا يستدل 

بوجود الأعم على وجود الأخص، فلا يلزم من وجود القطع في العلم أن يكون 

سريعًا؛ ولذا قالوا: التنبيه في الضروريات جائز للغفلة عنها، ولا كذلك في 

السرعة، فالحاصل: أنه يلزم من السرعة القطع، ولا عكس.

وبعد، فهذا تقرير لطيف مني؛ لمَّا لم أجد مَن نصَّ على أن الإدراك في 

أم ظني؟ لكن قد كان يغني عنه الاستدلال بكون  الفهم هل هو قطعي، 

الفهم أخص من العلم على كون الإدراك في الفهم قطعيًّا؛ لأن العلم قطعيٌّ 

لا غير، فلا يكون الفهم إلا كذلك؛ إذ الخصوص فرع العموم، والعلم ليس 

بعام في الإدراك القطعي، والظني حتى يقال إن الفهم أخص منه؛ ألا ترى 

إلى أن العلم لمَّا كان في المعاني، والأعيان صح لنا تفريع الخصوصية في الفهم 

بجعل متعلَّقه هو أحدهما.

ل من هذا التقرير: أن الفهم أخص مطلقًا من العلم: يشتركان  فالمحصِّ

في الإدراك القطعي للمعاني بسرعة، وينفرد العلم بالإدراك البطيء للأعيان.

هذا، والبطء في الإدراك - قلت: وهو تراخٍ في الانتقال بين المبادئ والمطالب 

-، وإن كان يعَُدُّ من التباين بين حدَّيِ العلم والفهم، لكنْ بناءً على مَن عرَّف 

الفهم بغير التعريف الأول، ذلك أنه عُرِّف بالتعريفات الثلاثة التي مرَّت بك:

فأولها: يرادف العلم.

وثانيها، وثالثها: وإن كان العلم يزيد عليهما باعتبار البطء، إلا أن الثالث 

يزيد العلم عليه باعتبار المعاني.



- 261 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

خامسًا: الاعتراضات على هذه الجملة

1- اعتراض »العلامة« على قيد السرعة:

أن  بحجة  عقيل  ابن  تعريف  من  السرعة  قيد  حذفْ  يريد  »العلامة« 

ه غير جامع؛ لخروج »إدراك البليد« منه فهذا  وجوده فيه يفسده؛ لأنه يصِّري

مع كونه أحد أفراد المحدود إلا أنه لا يدخل في الحد؛ لبطء إدراكه، فلا بد من 

أن يعُرَّف الفهم بمطلق الإدراك حتى يكون جامعًا.

لا يقال: إن نسبة الخصوص والعموم المطلق بين الفهم والعلم ستتأثر 

بهذا الحذف؛ والسبب في عدم التأثر هو أن أخصية الفهم من العلم ما زالت 

قائمة باعتبار اشتراكهما في المعاني وانفراد العلم بالأعيان.

أغضبنا  فقد  جامعا،  ليكون  القيد؛  بحذف  »العلامة«  أرضينا  إن  لكن 

غيره؛ لأن هذا الغير يقول: »تعريف الفهم بمطلق الإدراك فاسد؛ لأنه غير 

مانع؛ لأن إدراك البليد يدخل في التعريف مع أنه لا يسمى فهمًا«، فإن قلت: 

سنقيده بما يمنع دخوله كالسرعة؛ فيكون حينئذ مانعًا صحيحًا، فإنك بهذا 

. ترَجع وتغُضِب من أرضيتهَ أولًا

الفهم  إلا بالتزام »النقل«، بأن يكون  قلت: ولا مخرج من الاعتراضين 

وُضِع أولًا لأحدهما ثم نقُل إلى الآخر.

فلو قلنا بوضعه أولًا مقيدًا بالسرعة، ثم نقل إلى المطلق، قيل لمن اعترض 

على المطلق بأنه غير مانع: »هذا ما اقتضاه النقل، فلا محل لاعتراضك الآن، 

وكلامك صحيح قبل النقل«، وقيل للمعترض على المقيد بأنه غير جامع: » 

كلامك صحيح بعد النقل، لكنَّ كلامنا في تعريف الفهم قبل النقل، ولا محل 

لاعتراضك هنا«. فأعمَلْنا القولين.



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 262 -

الدكتور/ رضوان السروري 

بعدم  المطلق  للمعترض على  قيل  قُيِّد،  ثم  قلنا: وُضع مطلقًا،  لو  وكذا 

النقل، ولا محل لاعتراضك  المنع: قد نقُِل فأصبح مانعًا، لكننا نعرِّفه قبل 

هناك، وقيل للمعترض على المقيد بعدم الجمع: لا معنى لاعتراضك؛ لأن هذا 

المقيد قد نقُِل المعنى إليه من المطلق، وكلامنا فيما قبل النقل واعتراضُك لا 

يلاقي قابلا هناك.

والحاصل: أن مَن طالَب بتقييد التعريف؛ ليكون مانعًا عنده، قلنا له: 

أو نقلٌ من المطلق، ومحل  وهو كذلك، لكن حصل للفهم نقلٌ إلى المطلق، 

المعنى على إطلاقه، والأمر ليس  لم يحصل نقل، وبقَِيَ  لو  اعتراضك فيما 

كذلك، فهذا المطلق:

• مه العرف،	 قد انتقل من المقيد، وليس لك أن تعترض على ما عمَّ

• أو انتقل إلى المقيد، فلا محل لاعتراضك الآن.	

ومن طالب بالإطلاق ليكون جامعًا عنده، قلنا له: فليكن كذلك، لكن لا 

محل لاعتراضك؛ لأن التقييد إما أن يكون:

• قد انتقل من الإطلاق، فليس لك أن تعترض الآن على ما أراد العرف تقييده.	

• أو انتقل إلى الإطلاق، فاعتراضك لا مورد له أصلا.	

لكن يبقى الكلام في تعيين المعنى المنقول منه، والمعنى المنقول إليه هل: 

وُضِع الفهم أولًا لمطلق الإدراك، ثم نقُِل إلى المقيد بالسرعة ثانياً، أو العكس، 

وأيًّا كان، فالعبرة بالتزام النقل حتى يندفع الاعتراضان وهو يحصل بأيٍّ 

منهما، ولكلٍّ نظير، فالأول: كالدابة، والمرأة، والثاني: كالبأس وُضعت للحرب 

متْ لكل شدة، وكأكل مال اليتيم عممه العرف في جميع الإتلافات. ثم عُمِّ



- 263 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

2- الاعتراض على التقييد بالمعاني:

أقول: ما عرَفتهَ من أن اعتبار تقييد »الفهم« بمعاني الكلام تقييد للمطلق 

بما لا يتقيد به كما قال الكبار)))، فلو قال: الفقه: إدراك الخفيات بسرعة، لما 

انحصر في المعاني التي لا وجه لانحصار الفهم فيها، يبقى التقييد بالسرعة: 

هل يناسب أم لا؟. هذا أمر آخر.

3- الاعتراض على نسبة التعريف:

بقي أن أقول: إن: نسبة »العلامة« تعريفَ الفهم لـ »واضح« ابن عقيل لا  	

تناسب الواقع، فهذا ليس في »الواضح«)))، وما في »الواضح« ليس هذا))).

والعلم  الفقه  بين  التفريق  في  الموارد  تخصيص  في  السرُّ  سادسًا: 

وتخصيص الماهية في التفريق بين الفهم والعلم مفاده: أن »العلامة« فرَّق 

بين الفقه والعلم تارة، وبين الفهم والعلم أخرى، لكنه عندما اعتمد التفريق 

بالموارد والمتعلَّقات فرَّق بين الفقه والعلم، وعندما اعتمد التفريق بالحدِّ فرَّق 

بين الفهم والعلم، وقد كان بإمكانه أن يعتمد هذا الفرق بين الفقه والعلم؛ 

قلت: ولعل السرَّ في ذلك أن موارد الفقه قد اشتهُرت بأنها أخص من موارد 

ط الفهم المخصوص لإظهارها. العلم، فلم يحتج إلى توسُّ

 أما كون التفريق بالحد واقعًا بين الفهم والعلم؛ فليس لأنه ينحصر فيه، 

ولكن لأنه لا يحتاج إلى واسطة، بخلاف ما لو ذكُر الفقه بدل الفهم. بيان 

منهم شيخ الإسلام ابن دقيق العيد. انظر: البحر المحيط للزركشي )1/ 32(.  	(((

بل في غيره كفروق العسكري، ص )101(.  	(((

بل العلم بمعنى القول عند سماعه.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 264 -

الدكتور/ رضوان السروري 

ذلك: أن الفهم بالتعريف الثالث هو الذي يقع التفريق بينه وبين العلم من 

حيثيَّتين معًا:

11 نوع الإدراك: فهو في الفهم - بالمعنى الثالث - سريع، وفي العلم أعم، .

دون الفهم بالمعنى الأول؛ فإنه مرادف للعلم في الجملة.

22  مورد الإدراك: فهو في ذلك الفهم معانٍ فحسب، وفي العلم معان وأعيان، .

بخلاف الفهم بالمعنى الثاني، فإنه وإن كان الإدراك فيه سريعا إلا أنه لا 

يختلف عن العلم في الموارد.

الفقه  تعريف  إلى  أولًا  احتجت  والعلم،  الفقه  بين  التفريق  أردت  فإذا 

بالفهم، ثم احتجت ثانياً إلى معرفة معنى الفهم: هل هو من الأول، أم من 

الثاني، أم من الثالث؟

وكنتُ قد ذكرت لك قبلُ))) أني لا أبتدر حكمة واضحة هنا إلا ما أبديتهُ 

هناك مما في القلب منه شيء. وليس في هذا الذي أبرزته الآن شيء جديد عما 

ذكُِر ثمة غير أن فيه زيادةَ بيان، فكأنه مَدرَك لطيف لا قلق معه وإن وُجد 

غيره أكَّده ولن يبُطِله.

وهذا تلخيص لأهم الملاحظات في هذه الجملة:

نقل  بالتزام  يدُفَع  »السرعة«  فصل)))  على  »العلامة«  اعتراض  الأولى: 

ا. الفهم من المطلق إلى المقيد، أو العكس، أو أنه استعمل خاصًّ

الثانية: الفهم: إدراك، أو جودته، وعلى كلٍّ منهما لا يقُيَّد بمعاني الكلام. 

غ تقييده بالمعاني. وتعريف الفقه به لا يسوِّ

عند بيان مسلك المصنف في التحقيق.  	(((

الفصل قيد في الجنس، وهو أحد الكليات الخمس.  	(((



- 265 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

نعم، من غاير بين الفقه والعلم اضطر إلى تفسير الفهم بالجودة، لأنه 

أخص من مطلق الإدراك الذي يفَّرس به العلم: يتفقان في الإدراك السريع 

للمذكورات،  البطيء  بالإدراك  العلم  وينفرد  والأعيان،  المعاني  لخفيات 

والسريع لواضحات المعاني والأعيان.

أما من رادف بين الفقه والعلم، فكلٌّ منهما إدراك سريع وبطيء لخفيات 

المعاني والأعيان وواضحاتهما.

ا دليل  الثالثة: إذا اعتبرنا ثبوت قيد »السرعة«، فمباينة الفهم للعلم حدًّ

سادس على خطأ العبارة في أول النقل من كون نسبتهما هي التساوي، وإلا 

فالمباينة قائمة باعتبار الأفراد في الأعيان.

الرابعة: نسبة تعريف الفهم لابن عقيل في »واضحه« غير واضحة.

الخامسة: أن تحقيق »العلامة« قد انتهى عمليًّا ولم يصرح بالترادف بين 

الفقه والفهم. والتحقيق بدونه لا قيمة له! ، فلْنرََ من أين نأتي عليه، وليكن 

الكلام فيه الآن:

الثاني: استدلال على الترادف

أي: بين الفقه والفهم، ونناقشه في الجملة الأخيرة، وهي:

الجمـــلة السادسة:

 وفيها يقول العلامة: »فقد تحقق بما ذكرتهُ أن الفقه هو الفهم.

، قد كان أولى بالعبارة أن يقال فيها:  وهي ختام تحقيقه، والحقَّ الحقَّ

»فقد تحقق بما ذكرتهُ أن الفقه ليس هو العلم!« فقد علمتَ ركنيَِ التحقيق، 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 266 -

الدكتور/ رضوان السروري 

ولك أن تتعجب من الإشارة المتكررة بصريح العبارة على مغايرة العلم للفقه 

حيناً وللفهم حيناً آخر، في مقابل عدم التصريح -ولو مرة واحدة - بأعظم 

 - الركنين وهو ترادف الفقه والفهم، كأنْ يذكر كلامًا، ثم يعلِّقَ عليه، قائًال

يصَُدِّق  ما  حينئذ  تحقيقه  في  فيقع  ترادفهما«،  على  دلَّ  ما  »فهذا   :- مثًال 

الجملة السادسة، لكن لا مثل هذا حصل، ولا أن ما ذكره من مغايرة العلم 

للفهم والفقه يلزم منه ترادفهما! ، حتى لقد خُيِّل إليّ أن »العلامة« لم يرُِدْ 

تهُ إلى  ذكْرَ الدليل على ترادفهما؛ لأنه يفترض التسليمَ بذلك، إنما اتجهت همَّ

مِ البحث عما أعرض  دليل التباين، وربما قلتُ لنفسي: ما حملكِ على تجشُّ

»العلامة« صفحًا عنه؟

قُ من كون الفقه مرادفًا  فإن قلت: الفاء في »فقد« للتفريع، أي: التحقُّ

عٌ على ما تقدم ذكْره. للفهم مفرَّ

نَْ ينُتزََع منها كون  واعلم أن الَمواطن التي تقدم ذكْرُها مما هي مظِنةٌ ِأل

الفقه مرادفًا للفهم هي:

حُكْم »العلامة« على  له بالفهم، مع ضميمة  : تعريف »الجوهري«  أولًا

التعريفِ،  بالمجاز، فدلَّ مجموع  بالعلم  الفهمَ  نفسِه  »الجوهري«  تعريف 

والحكمِ على أن الفقه هو الفهم حقيقة، وليس هو العلم.

هذا هو الموطن، لكن يقال فيه: »الجوهري«، وإن كان حجةً في مجاله، 

إلا أنَّ تعريف غيره الفقهَ بالعلم يعارضه، ومع هذه المعارضة لا يكون ما 

ذكره »الجوهري« حجة قاطعة.



- 267 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ثانياً: لو كان الفقه مرادفًا للعلم، والحال أن العلم أشهر من الفهم، لَما 

العلم  الفهم ليس مرادفًا للفقه، بل لأن  الفقه بالفهم؛ لا لأن  جاز تعريف 

نِْ ساوى العلمُ  اجتمعت فيه حسنتان: حسنة الترادف، وحسنة الشهرة، وَإل

الفهمَ في الأوُلى حتى جاز تعريف الفقه به)))، فقد تميَّز عنه في الثانية حتى 

امتنع تعريفه به؛ ضرورة أن التعريف بالأخفى عيبٌ في التعريف، وفسادٌ.

أمَا وأنه لم يعُرَّف بالعلم، ولم تشفع أشهريَّتهُ له في تعريف الفقه به، 

ولم يعُترضَ على تعريف الفقه بالفهم، فأيُّ معنى لهذا المجموع إلا كون 

الفقه يباين العلم! فلْيبقَ المدَّعى حينئذ - وهو مرادفة الفقه للفهم - سليمًا 

عن المعارض.

هذا هو الموطن، لكن لن يقُنِع هذا الدليلُ خصمًا يعرِّف الفقهَ بالعلم، فله 

دفعه بأن يمنع أولا دعوى الأشهرية؛ فيعُرِّف الفقهَ بالفهم تعريفَه بالعلم؛ 

لترادف الفهم والعلم عنده، أو يسلَّم بها ثانياً، ولكن يمنع تعريفه بالفهم؛ 

إذ لم يقُِمِ »العلامة« الدليلَ على ذلك، على أن العبرة- ثالثاً- بوجود المقتضي 

للترادف، وانتفاءِ المانع، وأنت قد ذكرتَ هذا، ولم تذكر ذاك!. أي: كون العلم 

أخفى من الفهم مانع من تنصيب العلم معرِّفا للفقه، وأنت إن ذكرتَ أن 

هذا المانع قد انتفى بتسليم كونه أشهر من الفهم، لكنك لم تذكر المقتضي 

لتعريف الفقه بالعلم.

كما أنه لن يقُْنِع خصما يعُرِّف الفقه بالفهم ويرى العلمَ مرادفًا له ولكن 

ليس أشهرَ منه.

الضمير راجع للفهم، وكذا في »به« الذي بعده.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 268 -

الدكتور/ رضوان السروري 

وعُلِم من عدم الإقناعين أنه ربما أقنع من يعرِّف الفقه بالفهم ويرى 

العلم أشهرَ منه.

العلم من  اتحاد ماصدقهما))) من ناحية، واتحادهما في مقابلة  ثالثا: 

ناحية أخرى.

الماصدق  اتحاد  يقول:  أن  لقائل  لكن  أحسنها،  وهو  الموطن،  هو  هذا 

أعمُّ من الترادف، ولا يسُتدَل بالأعم على الأخص؛ ألا ترى أن المتساويين - 

كالإنسان، والناطق - ماصدقهما واحد، وليسا بمترادفين. ولا ينفع التحقيقَ 

به، وأنَّى تجده في  إلا  الترادف  إثبات  إلى  إذ لا سبيل  اتحادُ مفهومهما؛  إلا 

ه. نصِّ

قلت: هذا اعتراض وجيه، والنص لم يشُْفِ الغليل في الجواب عنه، مع أن 

الكلام فيه أولى من بعض كلامٍ في النص لو حُذف لما أثَّر في التحقيق!.

هذه هي المواطن، ولا تنهَض بها حجةٌ كما ترى. وكِدتُّ أنْ أنَفُض يدَيَّ 

لة، حتى راودتْ ذهني تلك  لة، ومطمَح حيلةٍ محصِّ من مطمَع حجةٍ موصِّ

البادرةُ القائلة: كأنَّ »العلامة« قد قصد الاستدلال على مباينة الفقه للعلم، 

، حتى استوقفني التوفيقُ حيالَ هذه  ولم يقصد الاستدلال على الترادف أصًال

العويصة إلى أن الترادف لمَّا كان إنما يثبت باتحاد المفهوم، فلنبحثْ عن هذا 

الاتحاد في تحقيقه، فاقتنصتهُ من مأخذين:

أولهما: لعل »العلامة« يفترض أن تعريف الفقه قد انحصر ترادفُه في 

الفهم والعلم ولا ثالث لهما، فإذا أقام الدليلَ على تباين الفقه والعلم، فقد 

أي: اتحاد الفقه والفهم في فرد »معاني الكلام«، وفرد »الأشياء الخفية«.  	(((



- 269 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الفقه والفهم، وهذا هو الطريق المعروف  الترادفَ بين  التباينِ  أثبت بذلك 

بقياس الخُلْف))).

وثانيهما: مجموع تعريفَيِ الفقه عند الشيرازي، والفهم عند ابن عقيل، 

نا »خفيَّات الأشياء«  فالناظر في التعريفين يرى تقاربهَما، وخصوصًا إذا فَّرس

في تعريف الشيرازي بـ »معاني الكلام« في تعريف ابن عقيل، ويؤيده قول 

»العلامة« قبل ذكر التعريفين: »وتقول: فقهتُ معنى الكلام وفهمته«، فدل 

هذا على أن الفهم ليس اسما للفقه وليس الفقهُ مسماه، بل هما اسمان لـ 

»إدراك معنى الكلام«.

فإن قلت: يعكر على صفو اتحاد مفهومَيهما قيدُ »السرعة« المذكورُ عند 

تعريف  في  والفهمَ  عنها،  خالٍ  الشيرازي  تعريف  في  الفقه  لأن  عقيل؛  ابن 

ابن عقيل مقيَّدٌ بها، فكيف يكون الفقه مرادفًا للفهم، والحالمُا رأيتَ من 

تغايرهما في هذا القيد وجودا، وعدمًا؟.

القيد، وكأن   قلت: ولعل هذا هو السرُّ في اعتراض »العلامة »على هذا 

لسان حاله: لو بقي هذا القيد على ما هو عليه، لتباين الفقه، والفهم، ولبطل 

التحقيق؛ إذ لم يثبت فيه ما يدل على الترادف.

ولقائل أن يقول: تعريف ابن عقيل للفهم هو قبل النقل، والترادف إنما 

يرَِدُ فيما لو اعتبُر الفهم بعد النقل؛ لأنه حينئذ شامل للبطيء أيضًا.

أردت أن أقول: قيد »السرعة« وإن منع من الترادف إلا أن محلَّ ذلك المنع 

قبل النقل، أما بعده، فلا، ونظرنا هنا. وعلى هذا النظر، فكلٌّ منهما: »إدراك 

معنى الكلام«، فترادفا.

وهو صحة الدعوى بإبطال نقيضها، أو العكس.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 270 -

الدكتور/ رضوان السروري 

فإن قلت: ما صفا لك الترادفُ، بل بقيَ شيء يعكِّر عليك صفوه، وهو 

قيد »معنى الكلام« المذكور في تعريف الفهم، وقيد »الأشياء الخفية« المذكور 

في تعريف الفقه، فهما علامتان تحولان دون ترادف التعريفين.

وأقول لك قول الواثق: لو نظرتَ إلى التعريفين بضميمة تعليق »العلامة« 

عليهما، لولَّدتَّ ترادفهما، بيان ذلك:

أن »العلامة« عندما نقل تعريف الفهم عن واضح ابن عقيل، اعترض 

عليه بأنه غير منعكس، أو غير جامع بسبب قيد »السرعة« فيه، فلو حذف 

للفهم هو:  التعريف الصحيح  البطيء، فيكون  البليد  لكان جامعًا لإدراك 

إدراك معنى الكلام.

وعندما نقل تعريفَ الشيرازي للفقه وهو: »إدراك الأشياء الخفية« عبَّر 

عنه بطريق الحكاية وهو قريب من »قيل« التمريضية، يؤيد هذا أمران:

أولهما: التعبير بالأشياء: والتعبير بها ضعيف عنده؛ لدخول »الأعيان« 

في مورد الفقه، وإنما كان دخولهُا ممرَّضًا عنده؛ لأنه إنما يحصر مورده في 

المعاني.

وثانيهما: التعبير بالخفية، فهذه تخُرِج الواضحة وهو يريد إدخالها؛ 

ولذا مُرِّض. والدليل على أنه يريد لها الدخول أمران:

الأول: أنه مع حصره مورد الفقه في المعاني، إلا أنه لم يقيده بالخفيات، 

أي: لم يقل: »المعاني الخفيات«؛ لذا شملت الواضحات.

البليد  الثاني: ما تقدم من اعتراضه على قيد »السرعة«؛ ليدَخُل إدراكُ 

البطيء، وهذا إذا أدَرَك فإنما يدرك الواضحات غالباً!. فيؤول تعريف الفقه 



- 271 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

تقرير  بعد  نتج  الذي  الفهم  تعريف  نفس  وهو  الكلام،  معنى  إدراك  إلى: 

»العلامة« لتعريف ابن عقيل.

لتهُ، فها أنا ذا ألُقي  وأكثر من هذا أقول لك: إن رمتَ دليًال جامعًا لما فصَّ

أمام سمعك تعريف الفهم لـ »لعلامة« نفسه - لا نقًال عن غيره -، فيقول: 

الفهم: »القوة التي يدُرَك بها معنى الكلام«))) فهذا دليل على أن »العلامة« 

يرى أن الإدراك في الفهم:

أ لا يقُيَّد بالسرعة، بل يشمل البطيء.	.

ويقُيَّد بالمعاني، فلا يشمل الأعيان.	.ب

ج لكن لا تقُيَّد هذه المعاني بالواضحات فشملت الخفيَّات.	.

وبعد، فهذه فائدة تقع على رأس فوائد البحث، وثمرة هي أغلى ثمراته 

التي يلتذُّ بها الذهن.

وإلى هنا أكون قد أتيتُ على ما قصدتُّ من بيانِ ما وقع فيه النص من 

أخطاء، بقي عليَّ أن أقدِّم النص بمزجه مع الشرح، وهو ما أعرضه في المسألة 

الآتية:

الـخاتمـــــــة:

مـوضـوع هذا البحث: نصٌّ للعلامـة الطوفيِّ يتحدث عـن معنى الفقه 

أمرين: تحقيق)))،  الجـواب محمـول على  ما هـو؟ وتلخيصُ  ـ  اللغة  في 

وتعليق.

شرح مختصر الروضة )1 / 96(.  	(((

أي: هما تحقيق، وتعليق. وجواز النصب على التأكيد واضح.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 272 -

الدكتور/ رضوان السروري 

: التحقيق: أولًا
وهو للعلامة، ومفاده أنه يقول:

َ للفقه - يفارق  الفقه ليس هو العلم، بل هو الفهم؛ لأن الفهم - المفِّرس

. ، وعقًال العلم؛ بدليل أنه أخصُّ من العلم نقًال

فالنقل: باعتبار: المورد، والماهية.

والعقل: باعتبار مطلق التغاير.

أما الفرق العقلي - باعتبار مطلق التغاير -: فيقوم على كون التعريف 

غ، فلو لم  بالجليِّ شرطٌ لصحة التعريف، لا يجوز ترْكه إلى الخفيِّ إلا لمسوِّ

ض عليه بتركه إلى الخفيِّ  غ هو أن الجليَّ مباينٌ للمعرَّف، لاعُرت يكن هذا المسوِّ

بلا مبرِّر، وهو ممنوع.

وكذا يقال فيما نحن فيه، فمن المسلَّم أن العلم أجلى من الفهم، فلو لم 

ك العلم الجليُّ إلى  يكن تعريف الفقه بالفهم سببهُ أن العلم مباينٌ للفقه، لُرت

. الفهم الخفي بلا مقتضٍ وهو غير مرضيٍّ

وأما المورد: فمنهم من اعتبر مورد المعاني، ومنهم من اعتبر مورد الخفيَّات.

هو  والفقه  الفهم  مورد   :- »العلامة«  عند  الراجح  وهو   - الأول  فعلى 

المعاني، بينما مورد العلم: المعاني، والأعيان.

وعلى الثاني - وهو عند الشيرازي -: موردهما الخفيات، ومورد العلم: 

الخفيات، والواضحات.

وأما الماهية: فالفهم: إدراكُ معنى الكلام بسرعة، والعلم: إدراك المعلوم 

أم بطيئاً.  أعيان، سريعًا،  أم  إدراك معانٍ،  أكان  أي: سواء  به،  ما هو  على 



- 273 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فالعلم - كما ترى - أعم باعتبار الأعيان. وهل هو أعم باعتبار البطء أيضًا؟ 

ظاهر التعريف: نعم، وعند »العلامة«: لا؛ لأن تقييد الفهم بالسرعة عنده 

يصُِّري التعريفَ فاسدًا؛ لكونه غير جامع لبطيء الفهم، وهو البليد.

وإذا كان الفهم يباين العلم على ما سمعتَ الآن، فإذا رأيتَ بعد ذلك مَن 

عرَّف الفقه، أو الفهم بالعلم فعلى المجاز علاقته اللازمية: أطلق اللازم الأعم، 

وأراد الملزوم الأخص.

قَ بمباينة الفقه للعلم أن الفقه هو الفهم؛ إذ لا ثالث لغيرهما. فتحََقَّ

ثانيًا: التعليق على التحقيق:
وهو للباحث. وفيه المحاور الآتية:

المحور الأول: تصويب الأخطاء، وهي:

قول »العلامة«: »ولا شك أن بين الفهم، والعلم ملازمة؛ إذ الفهم يستلزم  	.1

علم المعنى المفهوم، والعلم يستلزم فهم المعنى المعلوم«.

والصواب: »والعلم لا يستلزم فهم المعنى المعلوم« والخطأ إنما هو بناءً  	

على تحقيقه، وإلا فالعبارة قد تكون صحيحة عند من يرى أن الفهم هو 

العلم حقيقة.

وعليه، فوجه الخطأ: أنها تعني أن النسبة بين العلم، والفهم هي التساوي،  	

وهذا يناقض أصل تحقيقه القائم على تباينهما الذي يدل عليه كلامه إما:

باللزوم: كما يفيده مجموع قولَيه: »وهذا يقتضي أن الفقه أخص من  	

العلم«، و»فقد تحقق بما ذكرته أن الفقه هو الفهم«؛ إذ يلزم منهما أن 

الفهم أخص من العلم؛ لمَّا كان مرادفُه - وهو الفقه - أخصُّ من العلم.

وإما بالمطابقة: كما يفيده عموم متعلَّقات العلم، وخصوص متعلَّقات الفهم. 	



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 274 -

الدكتور/ رضوان السروري 

فالنسبة بين الفهم والعلم حينئذ هي: العموم والخصوص المطلق، لا التساوي.  	

والنسبة بين هاتين النسبتين هي: التباين الكلي؛ لأنهما متضادتان لا تجتمعان.

على أن ما نقُِل عن ابن قتيبة: »ثم يقال للعلم الفقه؛ لأنه عن الفهم يكون،  	

والعالم فقيه؛ لأنه يعلم بفهمه« كلام مستقيم يدل على هذا التحريف، 

وعلى صحة تصويبنا له.

وإذا كان الخطأ هنا هو أنه ساوى بين أمرين يسعى تحقيقُه إلى إثبات  	

التغاير بينهما، فإن الخطأ الآتي عكسُ هذا، وهو:

قوله: »ومما يدل على تغاير الفقه، والفهم«: إذ غاير بين أمرين يعتمد  	.2

أن  بما ذكرته  »فقد تحقق  آخره:  قال في  ترادفهما، كما  تحقيقُه على 

الفقه هو الفهم«.

وللصواب احتمالات ثلاثة: 	

أ قوله: 	. الاحتمال  هذا  ويؤيد  والفقه«:  العلم،  تغاير  على  يدل  »ومما 

»الفقه يتعلق بالمعاني، دون الأعيان، والعلم يتعلق بهما«، بل هو 

رأس الحربة في تحقيقه.

»ومما يدل على تغاير العلم، والفهم«: ويدل عليه قوله: »وأما بحسب 	.ب

حدهما، فالعلم قد عُلم حدُّه بما مر ...، والفهم، قال ابن عقيل ...«.

ج »ومما يدل على تغاير العلم لكلٍّ من الفقه، والفهم »: ويساعد عليه 	.

قوله: »وتقول: فقهت معنى الكلام، وفهمته ...«.

وباعتبار الغاية، لا أفضلية لأحد هذه الاحتمالات على غيره؛ المهم أن  	

يكون أحد المتغايرَين هو العلم، أما الآخر - فما دام أن الفقه يرادف 



- 275 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الفهم - فيستوي أن يكون هو الفهم، أم الفقه، أم هما معا.

لكن باعتبار أن جزء أصل الدعوى هو مغايرة الفقه للعلم، فيصُطفَى  	

الأول.

»التعريف« محذور؛  إلى  الضمير  إرجاع  »أو في غير مظِنته«، في  قوله:  	.3

اللمع، واحتمل وجوده في غير  المظنة من  لأنه قد نفى وجوده في غيِر 

المظنة من غير اللمع، فكيف يأتي بعدئذ ليحتمل وجوده في المحل الذي 

قد نفاه منه، أو احتمل وجوده فيه؟ وهل الأول إلا جمعٌ بين النقيضين، 

وهل الثاني إلا تحصيلُ حاصل، وكلاهما باطل؟ فلو قال: »ولم أجده 

في مظنته من اللمع، فإن لم يكن مع ذلك في غيرها منه، فلم يبق إلا أن 

يكون في غيره من سائر كتبه«.

ه عبارته بالعناية فيلفظ »اللمع« بأن يراد به »بعض  نعم، لك أن توجِّ 	

اللمع«. وهذا البعض هو »مظنة التعريف«، أي: من اللمع. والتقدير: 

»ولم أجد تعريف الفقه في مظنته من اللمع - أي: في المحل الذي يظَُنُّ به 

تعريفُ الفقه في اللمع -، فلعله في غير اللمع من كتبه، أو في اللمع، ولكن 

في غير تلك المظنة«. يبقى أن الترتيب فيه غير طبيعي.

هذا، والتعريف قد وُجد في كتاب »شرح اللمع« للشيرازي. 	

في  عقيل  ابن  قال  »والفهم،  الفهم:  تعريفَ  ينقل  وهو  »العلامة«  قال  	.4

الواضح: هو إدراك معنى الكلام بسرعة« اهـ.

قلت: بل كلُّ مَن ذكر هذا التعريف نسبه لـ »واضح« ابن عقيل، ولن تجده فيه. 	

في  وجده  الأولَ  ولعل  إلا،  ليس  له  مقلِّد  فغيرهُ  الأول،  بالناسب  والعبرة  	

هامش الكتاب، ثم لمَّا نسُِخ الكتاب لم يذُكَر ذلك الذي في الهامش، فاستمرَّ 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 276 -

الدكتور/ رضوان السروري 

النقَلَة بالاعتداد بقول الناسب الأول، ولم يرجعوا إلى الكتاب بعد النسخ.

عند  القول  بمعنى)))  »العلم  هو:  »الواضح«  في  الفهم  وتعريف  هذا،  	

سماعه«، وقد ذكُر هذا التعريف مرتين في »واضحه«.

وهما بمعنى واحد؛ لأن قيد »السرعة« هناك في قوة »عند سماعه« هنا،  	

فمن علِم معنى القول من غير تراخٍ عن سماعه، يصح أن يقال فيه: إنه 

أدرك معنى الكلام بسرعة))). وبناء على هذا، فلعل نسبته إلى »الواضح« 

باعتبار الرواية بالمعنى.

المحور الثاني: الاعتراضات

قيد  أن  يريد:  اهـ   »... لأن  السرعة؛  لقيد  ولا حاجة  أنا:  »قلت  قوله:   	.1

»السرعة« أفسَدَ التعريفَ بجعله غير جامع؛ لصدق المحدود على فهم 

العمومُ  التزُِم  البليد من غير صدق الحد عليه. قلت: وكلامه وجيه لو 

في تعريف الفهم باعتبار الأصل من غير أن يكون منقولًا منه، لكن لو 

العموم - عكس  ، ثم حصل نقل إلى  التخصيص بالسرعة أولًا التزمنا 

؛ لبطلانه قبل  ما قالوا في »الدابة« - لاندفع اعتراضه؛ إذ لم يلق قابًال

النقل، وعدم تصوره بعده، هذا، وكلامهم طافح بتقييد معنى الفهم بما 

يخصصه عن مطلق الإدراك، كما في »فروق« العسكري.

لو حذف الباء من: »بمعنى« وقال: »علم معنى القول ...«، لكان أحسن، ولعله قصد تضمين  	(((

اه بالباء.  العلم معنى الإحاطة فعدَّ

هذا، وتعليق الفاضل الشثري في تحقيق الروضة بأن الذي في »الواضح« هو أن »الفقه: الفهم«،  	(((

لا يناسب المقام، فالكلام قد انتقل من تعريف الفقه إلى تعريف الفهم، وقد عرفتَ مناسبة هذا 

الانتقال، وهي أن الطوفي يرى أن الفقه لا بد أن يعُرَّف بالفهم، لا بالعلم ثم تصدَّى للاستدلال 

، فاستدعاه هذا إلى ذكر الحدَّين؛ ليثُبِْتَ  على هذا، وفيه أن الفهم يغاير العلم في المتعلَّق، وفي الحدِّ

التغاير بينهما باعتبار حدَّيهما. روضة الناظر لابن قدامه، تحقيق د. سعد الشثري )1/ 28(. 



- 277 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

، وسيأتي إن شاء الله« اهـ. أقول:  قوله: »فالعلم قد عُلم حده بما مرَّ 	.2

المقام مقامُ استظهار الفرق بين حدَّيِ العلم والفهم، فالوعد فيه يخُلِّف 

ف لمعرفة الفرق بين الحدَّين الآن. حسرة على قلب القارئ المتلهِّ

وهو لم يكتف بعدم التعليق الُمظْهِر للفرق بينهما، بل لم يذكره أصًال  	

قانعًا عن ذكره بالإحالة إليه في السابق، واللاحق.

3. ترادف الفقه والفهم أمر يقوم عليه تحقيق »العلامة«، كمباينة الفهم 

للعلم، بل هو أعظم، لكنه لم يصرح به تصريحَه بها، وكأنَّ تحقيقه 

يفترض صحة كونه فهمًا، ولم يبق على عاتق التحقيق إلا البرهنة على 

تلك المباينة! مع أنه يقول في آخر تحقيقه: »فقد تحقق بما ذكرته أن 

الفقه هو الفهم«!.

المحور الثالث: تحقيقات الباحث

11 اختلفوا في تعريف الفقه لغةً. و »العلامة« اختار ما ذكره الجوهريُّ .

من كونه »الفهم«.

22 لكن الفهم لغةً له معنيان:.

مطلق الإدراك. أ.	

وسرعة  المطالب.  لاكتساب  استعداده  حيث  من  الذهن  جودة  ب.	 

الفرق  - مما سيأتي - هي محلُّ  يقوم مقامها  ما  أو  الإدراك، 

بين التعريفين. وهي تناسب الثاني؛ لأنها تدل على جودة الذهن؛ 

؛  الجودةُ أخصَّ وإنما جعلَتهْ  الأول؛  لذا فهو أخص مطلقًا من 

في  متحقق  القدر  وهذا  المعنى.  إلى  الذهن  وصولُ  الإدراك  لأن 



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 278 -

الدكتور/ رضوان السروري 

التعريفين، غير أن هذا الوصول في الثاني مقيَّد بالجودة. والشيء 

ه. إذا زادتْ أوصافه قلَّتْ أفراده. والأخص أقل أفرادا من أعمِّ

أما شمول كلٍّ منهما: للمعاني، والأعيان، والواضحات والخفيات  	

فأمرٌ يستويان فيه.

33  ثم إن الفهم المعرِّف للفقه يجوز أن يكون هذا، أو ذاك، لكن الظاهر .

ولا  بالعلم،  الفهم  عرَّف  أنه  بدليل  الجوهري  تعريف  في  الأول  أنه 

يكون الفهم مرادفًا للعلم إلا إذا كان بالمعنى الأول؛ إذ كلٌّ منهما: 

مطلق إدراك.

َ للفقه بـ«إدراك  ا »العلامة« فلم يعتبرهما؛ لأنه فَّرس الفهمَ المفِّرس أمَّ 	

عن  الفهمُ  خرج  الكلام،  بمعنى  قيَّده  فلما  بسرعة«،  الكلام  معنى 

نا إلى فهمٍ بمعنى ثالثٍ مخصوص. ْ ذيَنك المعنيين، وِرص

وهل هذا الخصوص من باب غلبة الاستعمال، فيكون حقيقة عرفية  	

فيكون  الخاص،  هذا  استعماله في  المتكلم  إرادة  باب  من  أم  عامة، 

مجازًا محتاجًا لقرينة؟ الأقرب الأول.

44  ثم بنَىَ على ذلك مغايرةَ الفقه للعلم؛ لأنه إدراك المعلوم على ما هو .

عليه، وهو شامل للأعيان، ولا كذلك الفهم.

55  بل اقتنَصَ من بنات فكره ما يصح أن يكون دليًال على هذه المغايرة، .

حينما جعل من افتراض التسليم بشهرة العلم على الفهم مع تعريف 

الفقه بالفهم الخفيِّ من غير اعتراض على ترك العلم الجليِّ دليًال على 

تلك المغايرة. وضعفه ظاهر واقعًا، ففرض التسليم ضائع.



- 279 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

66 ِ للفقه إلى ذلك .  وكأنه يرى أن غلبة الاستعمال قد آلت بالفهم المفِّرس

العلم.  وبين  بينه  المغايرة  تلك  عليه  بنى  حتى  المخصوص  المعنى 

يريد: أن الفهم فهمان: فهم لا يفََُّرس به الفقه، وهذا له أحد المعنيين 

السابقين، وفهم يفَُّرس به، وهذا لا يكون إلا مخصوصًا.

77 الفهم، . به  ص  تخصَّ الذي  الوجه  في  اختلفوا  بالخصوص  القائلون 

وأكتفي بثلاثة أوجه:

صَ به الإدراكُ، وهو: السرعة، وفي قوَّته ومعناه: »عدم  واحدٌ تخَصَّ 	

الفصل الماكث«، و»عند السماع«.

الإدراك،  أو قل: متعلَّقُ  الإدراك،  ص بها ما يقع عليه  واثنان تخَصَّ 	

وهما: معاني الخطاب، وخفيات الأشياء.

88  تعريف الشيرازي للفقه بأنه إدراك الأشياء الخفية يندرج في الفهم .

ذي التعريف الثاني.

99 سرعة . باعتبارين:  منه  أخص  لكنه  القطع،  باعتبار  كالعلم  الفهم 

الإدراك، وتعلقه بالخفيَّات. والعلم أعم لانفراده بالواضحات، والبطء 

في الإدراك.

لكن يبقى السؤال: كيف التقط »العلامة« الدليلَ على ذلك الخصوص،  	 .10

هو  الفقه  أن  يرى  هذا  أن  والحال  الجوهري،  كلام  من  التقييد  أو 

الفهم، والفهمَ هو العلم؟ كيف، والمحققون لا يرضَون بهذا التقييد 

حتى قال ابن دقيق العيد في صنيع المقيِّدين للفقه بنحو ما صنعه 

»العلامة«: »هذا تقييد للمطلق بما لا يتقيد به«.



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 280 -

الدكتور/ رضوان السروري 

تخصيصه  يرى  »العلامة«  فـ  مخصوص،  فهم  الفقه:  قلنا:  إن  	.11

بالمعاني ولو كانت واضحات، والشيرازي بالخفيات ولو كانت أعياناً. 

 ، والمحققون - كابن دقيق العيد -: على عدم التقييد، فإن كان ولا بدَّ

. فالتقييد بالخفيات أرجح منه بالمعاني، كالزمخشري، والزركشيِّ

المعاني  أيِّ معنى من  للفقه، على  المفِّرس  الفهم  النظر عن  وبغضِّ  	.12

الثلاثة السابقة هو؟ ، فالفهم ليس هو مسمى الفقه، بل هما اسمان 

لأنه  لفظي؛  تعريف  بالفهم  الفقه  تعريف  قل:  أو  واحد،  لمسمى 

فردًا  يتحدان  المتساويين  لأن  بالمساوي؛  وليس  بالمرادف،  تعريف 

ويختلفان مفهومًا، والمترادفين يتحدان مفهومًا. ويلزم من الاتحاد في 

المفهوم الاتحادُ في الأفراد، ولا عكس، فلا يلزم من الاتحاد في الأفراد 

الاتحادُ في المفهوم.

والدليل على ترادفهما هو أن الفهم إدراك معنى الكلام بسرعة. والفقه  	.13

إنما يتعلق بمعاني الكلام. نعم، قيد السرعة حائل من ترادفهما؛ ولهذا 

اعترض »العلامة« على ذكرها، لكن يجاب عنه بأنه قد نقُل إلى المطلق، 

إنما السرعة باعتبار ما قبل النقل، فتمَّ الترادف، يعَْضُده أنه لا يرتضي 

تعريفَ الشيرازي للفقه بإدراك الأشياء الخفية؛ لأن: »الأشياء« تدُخِل 

الأعيانَ، و»الخفيَّاتِ« تخُْرِج الواضحات وهو إنما يرى العكسَ بدليل 

تعريفه الفهم بـ »: »القوة التي يدُرَك بها معنى الكلام«))).

المسلك الذي سار عليه »العلامة« في تحقيقه تمَثَّل في استدلاله على  	.14

أنه  إلا  أخرى،  للفهم  العلم  للفقه مرة، وعلى مغايرة  العلم  مغايرة 

شرح مختصر الروضة )1/ 96(.  	(((



- 281 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

جعل المغايرةَ في الأولى باعتبار الموارد والمتعلَّقات، وفي الثانية باعتبار 

الماهية والحد، ولو قدَّم الثانية على الأولى لأحسن - نظيرَ إحسانِه في 

الجمع بين الاعتبارين -؛ لأن الثاني وهو التغاير في الحد يلزم مما 

أتى به أولًا وهو التغاير في الأفراد، فلا يفيد فائدة جديدة، بخلاف 

العكس؛ إذ لا يلزم ما أتى به أولًا من الثاني، فيفيد جديدًا.

إذا كان التعريفُ اللفظيُّ الحقيقيُّ للفقه عند »العلامة« إنما يكون  	.15

باب  من  فهو  وحينئذ  باللازم.  تعريفٌ  بالعلم  فتعريفه  بالفهم، 

التعريف بالرسم؛ لأن اللازم خارج عن الماهية. وكذا يقال في تعريف 

. الفهم بالعلم أنه رسميٌّ

إنما تكون بين كلِّيين.  النسب الأربع؛ لأنها  المترادفان لا يدخلان في  	.16

والمترادفان كليٌّ واحد له لفظان.

النسبة بين التساوي والترادف التباين، لا العموم والخصوص المطلق. 	.17

التنافي: هو وجوب عدم الاجتماع، إما: مطلقًا، أي: في الوجود والعدم،  	.18

أو مقيَّدًا، أي: بأحدهما، ويوجد في نسبة التباين فقط.

وأما التلازم: فهو وجوب الاجتماع في الوجود، إما: من الطرفين، وهو  	

التساوي، أو من طرف واحد، وهو تلازم الطرد. فإن كان:  تلازم 

من طرف واحد، فإنه يقع في نسبة العموم والخصوص المطلق، وإن 

كان من طرفين، فإنه يقع على نسبة التساوي)))؛ ولهذا يسمى هذا 

التلازم الواقع من الطرفين »تلازم التساوي«))).

أما نسبة العموم والخصوص الوجهي، فلا يقع فيها تلازم ولا تباين، كما عرفت.  	(((

حاشية التفتازاني على شرح العضد )3/ 555(.  	(((



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 282 -

الدكتور/ رضوان السروري 

من مواطن ذكاء »العلامة« - وكلُّه ذكاء -: 	.19

»وصفُه المعنى بالمفهوم، والشيءَ بالمعلوم« فالمعلوم أعمُّ من المفهوم،  	-

والشيء أعمُّ من المعنى، فناسَبَ بين النظيرين في الذكر.

وكذلك قوله: »ولا شك أن بين الفهم والعلم ...«، ولم يقل: »ولا شك أن  	-

بين الفقه والعلم ...« مع أن المقصود هو الفرق بين هذين؛ وذلك لأن 

ا للفقه يجعل الفرقَ بين الفهم والعلم  ً تسليم الخصم بالفهم مفِّرس

أنفعَ في إلزامه إثباتَ الفرق بينهما منه من الفرق بين الفقه والعلم؛ 

لأن العلم إذا باين الفهمَ المسلَّمَ بأنه مرادفٌ للفقه فقد باين الفقه.

وكذلك اقتناصُ الاستدلال على مغايرة الفهم للعلم بتعريف الفقه  	-

بالفهم الأخفى، لا بالعلم الأشهر.

غرض  »فَهْمُ  إنه:  القائل  الفقه  تعريفَ  »بحره«  في  الزركشيُّ  ذكر  	.20

المتكلم«، ثم اعترض عليه، فقال: »ورُدَّ بأنه يوصف بالفهم حيث لا 

كلام«))) اهـ. قلت: انقلبتَْ عليه. والصواب: »بالفقه«؛ لأن الاعتراض 

بعدم الجامعيَّة يقتضي صدق المحدود على فرد مع عدم دخوله في 

الحد، فيكون المحدود أعمَّ من الحد، وما هنا كذلك، فـفردُ »فهْمُ غيِر 

ح  الكلام« يوصَف بالفقه المحدود مع أنه لا يدخل في حده. فيصُحَّ

الحدُّ بنحو: »الفهم مطلقا«؛ ليدخُل هذا الفرد، فيحصلُ التمام.

وهنا حصل تمامُ الكلامِ في المراد، فنسأله تعالى التوفيق إلى السداد،  	

ورحم اللهُ كلَّ مَن ذكَرْنا من أئمتنا الأفذاذ، وصلى الله وسلَّم على نبينا 

محمد، وعلى آله، وصحبه ما راح رائحٌ، وغدا غادٍ.

 .)32 /1( 	(((



- 283 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الفهـــارس

أولا: فهرس المصادر

تنبيه:

الرمز: )ت( = تحقيق، )م( = مطبعة، )ط( = طبعة

11 الآمدي - الحسن  أبو  علي،  أبي  بن  علي  الأحكام:  أصول  في  الإحكام   

)631هـ(، ت: عبدالرزاق عفيفي، م: دار الصميعي ـ السعودية، ط: 

الأولى 1404 هـ ـ 2003م.

22  إيضاح إبداع حكمة الحكيم في بيان بسم الله الرحمن الرحيم: محمد -

ط:  مصر،   – الحلبي  البابي  مصطفى  م:  )1299هـ(،  عليش  أحمد 

الأولى 1373هـ - 1954م.

33  البحر المحيط في أصول الفقه: محمد بن عبدالله بدر الدين الزركشي -

)794هـ(، م: دار الكتبي – مصر، ط: الأولى 1414هـ - 1994م.

44 الرازي - الدين  قطب  محمد،  بن  محمود  المنطقية:  القواعد  تحرير 

)766هـ(، م: مصطفى البابي الحلبي – مصر، ط: 1352هـ - 1934م.

55 محمد - بن  إبراهيم  الكلام:  علم  في  العوام  كفاية  على  المقام  تحقيق   

البيجوري)1277هـ(، م: مطبعة سليمان مرعي – سنغافورة، ط: 

بدون.

66  التلطف في الوصول إلى التعرُّف: محمد بن علي الصدِّيقي الشافعي -

ي الماجديَّة العثمانية – مكة، ط: 1330هـ. )1057هـ(، م: الترقِّ



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 284 -

الدكتور/ رضوان السروري 

77 الدين - شهاب  إدريس،  بن  أحمد  المحصول:  اخنصار  في  الفصول  تنقيح   

ط:  الأزهرية،  الكليات  مكتبة  م:  عبدالرؤوف،  طه  ت:  )684هـ(،  القرافي 

الأولى 1393هـ - 1973م.

88 الدين - سعد  عمر،  بن  مسعود  العضد:  شرح  على  التفتازاني  حاشية 

التفتازاني )791هـ(، مع كتاب: شرح مختصر المنتهى، ت: محمد حسن 

إسماعيل، م: دار الكتب العلمية – بيروت، ط: الأولى 1424هـ - 2004م.

99 العطار - محمد،  بن  حسن  الجوامع:  جمع  على  العطار  حاشية   

 – العلمية  الكتب  دار  م:  الشربيني،  تقرير  بهامشه:  )1250هـ(، 

بيروت، ط: بدون.

1010 الصبَّان  العرفان  أبو  علي،  محمد   : للملويِّ السلم  شرح  على  حاشية 

الشافعي )1206هـ(، م: مصطفى البابي الحلبي – مصر، ط: الثانية 

1357هـ.

1111 روضة الناظر وجُنة المناظر: عبدالله بن أحمد، ابن قدامة المقدسي )620هـ(، 

ت: شركة إثراء المتون – السعودية، ط: الأولى 1439هـ - 2018م.

1212 المقدسي  قدامة  ابن  أحمد،  بن  عبدالله  المناظر:  وجُنة  الناظر  روضة 

)620هـ(، ت: د. سعد الشثري، م: دار كنوز إشبيليا – السعودية، ط: 

الأولى 1433هـ - 2012م.

1313 )476هـ(،  الشيرازي  إسحاق  أبو  علي،  بن  إبراهيم  اللمع:  شرح 

الأولى  ط:  بيروت،   – الإسلامي  الغرب  دار  م:  تركي،  عبدالمجيد  ت: 

1408هـ - 1988م.



- 285 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

1414 الطوفي  الدين  نجم  عبدالقوي،  بن  سليمان  الروضة:  شرح مختصر 

الأولى  ط:  الرسالة،  مؤسسة  م:  التركي،  عبدالله  د.  ت:  )716هـ(، 

1432هـ - 2011م.

1515 الصحاح: إسماعيل بن حماد، أبو نصر الجوهري )393 هـ(، ت: د. 

أميل بديع، وآخر، م: دار الكتب العلمية – بيروت، ط: الأولى 1420هـ 

- 1999م.

1616 العُدة في أصول الفقه: محمد بن الحسين، أبو يعلى الفراء )458هـ(، 

 - 1400هـ  الأولى  ط:  الرسالة،  مؤسسة  م:  المباركي،  أحمد  د.  ت: 

1980م.

1717 الزمخشري  الله  جار  عمر،  بن  محمود  الحديث:  غريب  في  الفائق 

)538هـ(، ت: علي البجاوي، وآخر م: عيسى البابي الحلبي – مصر، 

ط: الثانية – 1971هـ.

1818 الفروق اللغوية: الحسن بن عبدالله، أبو هلال العسكري )400 هـ(، 

م: دار الكتب العلمية – بيروت، ط: الرابعة 1427هـ - 2006م.

1919 الأصفهاني  حسين  محمد  الفقهية:  الأصول  في  الغروية  الفصول 

الحائري )1245هـ(، م: دار إحياء العلوم الإسلامية، ط: 1404هـ.

2020 اف اصطلاحات الفنون: محمد بن علي التهانوي )1191هـ(، ت:  كشَّ

علي دحروج، وآخر م: مكتبة لبنان، ط: الأولى 1996م.

2121 المحصول: محمد بن عمر، فخر الدين الرازي، ت: د. طه العلواني، م: 

مؤسسة الرسالة، ط: الثالثة: 1418هـ - 1997م.



  تحقيق معنى الفقه لغةً من شرح مختصر الروضة للطوفيِّ

- 286 -

الدكتور/ رضوان السروري 

2222 الغزالي  حامد  أبو  محمد،  بن  محمد  الأصول:  علم  من  المستصفى 

)505هـ(، معه: فواتح الرحموت، م: دار الكتب العلمية – بيروت، 

ط: الأولى 1324هـ.

2323 معجم المؤلفين: عمر رضا كحالة )1408هـ(، م: مكتبة المثنى – بيروت، 

ط: بدون.

2424 معجم مقاييس اللغة: أحمد بن فارس، أبو الحسين الرازي )395هـ(، 

ت: عبدالسلام هارون، م: دار الفكر – بيروت، ط: 1399هـ - 1979م.

2525 الواضح في أصول الفقه: علي بن عقيل، أبو الوفاء الحنبلي )513هـ(، 

الأولى:  ط:  بيروت،   – الرسالة  مؤسسة  م:  التركي،  عبدالله  د.  ت: 

1420هـ - 1999م.



دور أصول الفقه في حفظ 
مصادر الشريعة الإسلامية

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران 
جامعة القصيم ـ كلية الشريعة والدراسات الإسلامية

قسم أصول الفقه 



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 288 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

ملخص البحث:

الناظر في أصول الفقه، يجد دوره متأصلًا في حفظ وتأكيد المرجعية 

التشريعية للملة، التي تستقى منها الأحكام، فهو الغرض الأصلي لأصول 

لا  الأحكام،  استنباط  منهج  ضبط  هو  الذي  الآخر:  غرضه  لأن  الفقه؛ 

استنباط  أن نؤصل منهجية  يمكن  ، فلا  أولًا الأصل  إلا بوجود هذا  يكون 

الأحكام، إلا بأصول شرعية قارة، عليها دلالات وبراهين قطعية، ثم يأتي 

الصحيح من الأصل  الحكم  استنباط  الناظر في  التي تعين  القواعد  وضع 

الصحيح؛ لذا كان منطلق الأصول من تقرير: »الأدلة«، لأن الدليل هو الذي 

يجمع هذين الغرضين معًا: المرجع التشريعي، والمأخذ الاستنباطي؛ فالأدلة 

أيضًا معدن  المعتمد، وهي  الذي عليه  الشرعية، وأصلها  مصادر للأحكام 

، ثم  ومكنز استنباط واستنتاج الأحكام الشرعية، فالمرجعية التشريعية أولًا

استنباط الأحكام مرتب عليها؛ فتعامل علماء الأصول مع كل دليل إجمالي: 

كالكتاب، والسنة، والقياس، والاستصحاب، وقول الصحابي، والاستصلاح، 

وعمل أهل المدينة، والاستحسان وفق مستويات ثلاثة: تحقيق ثبوت أصل 

القواعد  تحقيق  ثم  فيه،  والظنية  القطعية  مواضع  تحقيق  ثم  الدليل، 

من  الصحيح  الشرعي  الحكم  استنباط  تحقق  التي  والشروط،  والأصول 

دليل  لكل  والقواعد  الشروط  اختلفت  الأدلة،  هذه  تباين  الدليل، ومع  هذا 

منها، كل هذا من أجل توفير مصادر قوية واضحة لأهل الاجتهاد، تبنى 

الشريعة ومصالحها  كليات  فيها  مراعى  للمكلفين،  الشريعة  أحكام  منها 

ومقاصدها الخاصة والعامة والجزئية. 



- 289 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

شكر وتقدير لـجامعة القصيم:

الله عليه بإتمام هذا البحث، أن يتقدم  يطيب للباحث بعد أن تفضل 

بالشكر والتقدير لجامعة القصيم، ممثلة بعمادة البحث العلمي، على الدعم 

والمساعدة لكتابة هذا البحث، وتشجيع أعضاء هيئة التدريس على التوسع 

ومتابعة  وأهله،  بالعلم  عناية  من  ذلك  في  لما  ونشرها،  العلمية  بالبحوث 

مستجداته، والمشاركة والمساهمة في المنافسات العلمية الإقليمية والدولية، 

المعايير  إذ أحد  العزيز؛  العريقة، ولوطننا  التي بها يكون رفعة لجامعتنا 

المعتبرة في تقييم أداء الجامعـات كثرة ونوعية البحــوث العلمية المنتجة 

في أروقتها .



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 290 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

دور أصول الفقه في حفظ 
مصادر الشريعة الإسلامية

الحمد لله الذي حفظ شريعته بحفظ أصولها، وحفظ أحكامها بحفظ 

الأهواء والشهوات، وتمنعت وتحصنت  قواعد فهمها، فسمت وتعالت على 

الملة  أقام  من  على  والسلام  والصلاة  والعدوان،  والبغي  واللهو  العبث  عن 

ذادوا عن  الذين  آله وصحبه،  بالحجج والبرهان، وبالعدل والإيمان، وعلى 

السنة والقرآن بالبيان والبنان .. وبعد:

فإن الناظر في أصول الفقه، يجد دوره متأصلًا في حفظ وتأكيد المرجعية 

الأصلي لأصول  الغرض  الأحكام، فهو  منها  التي تستقى  للملة  التشريعية 

الفقه؛ لأن غرضه الآخر: الذي هو ضبط منهج استنباط الأحكام، لا يكون إلا 

؛ فمن لم يعرف الأدلة لم يعرف حقيقة الحكم،  بوجود أصول الأحكام أولًا

كما قال الغزالي )ت505هـ())). 

الله عنهم  الصحابة ـ رضي  وقد بدأ حفظ مصادر الأحكام منذ زمن 

،  كما في كتاب ـ عمر بن الخطاب [ إلى شريح القاضي:  ـ علمًا وعملًا

بقضائه بكتاب الله، فإن لم يجد فبسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإن لم يجد فبما 

الكتاب  لحفظ  فأرشد  رأيه)))؛  فيجتهد  يجد  لم  فإن  الناس؛  عليه  اجتمع 

الكريم، والسنة النبوية المطهرة، والإجماع.

المستصفى )ص343(. 	(((

سنن الدارمي )71/1(، مصنف ابن أبي شيبة )543/4(، السنن الكبرى للبيهقي )115/10(،  	(((

وقال حسين أسد في تحقيقه لسنن الدارمي)71/1(: »إسناده جيد«.  



- 291 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فكانت المدافعة والمحافظة في كل عصر على مصادر الأحكام على أشدها؛ 

أو  التساهل  الأمة  تعرف  لم  إذ  عمل؛  وحفظ  فهم،  وحفظ  أصل،  حفظ 

تدوين  بدأ  الشريعة على مر عصورها، وعندما  أحكام  التفريط بشيء من 

العلوم؛ بدأ التمايز بينهم في حفظ الشريعة؛ فنهضت كل طائفة من العلماء 

بناحية من علوم الشريعة، حافظين للمرجعية التشريعية من جهتهم، بما 

يقيم ناحيتهم وينصب علمها، ذائدين عن مصادر التشريع من جهتهم، إلا 

أن العلماء لما رأوا الاعتداء على مصادر التشريع وأصول الأحكام، بالاختراع 

تارة، والفهم الضعيف مرة أخرى؛ أسسوا أصول الفقه قيامًا بهذه المهمة؛ 

فكانت وظيفته الأصلية حفظ أصول الأحكام بحفظ أصلها، وحفظ فهمها؛ 

الحكم، فلا  بأصل  الله سبحانه وتعالى  انفراد  ببيان  العمل؛  لحفظ  إقامة 

ثم ]الكهف: 26[، فلا يستقل  يشاركه أحد فيه: ثنئۈ ئۈ  ئې ئې ئې 

أحد ولا ينفرد بحكم عن حكمه سبحانه، بل هو له تبع، وكل منازع لحكمه 

ملغى من أي جهة كانت، وأعظمها: العقل و الهوى.

 قال إمام الحرمين )ت478هـ(: »أجمعت الأمة قاطبة على أن من قال قولًا 

بغير دليل، أو أمارة منصوبة شرعًا، فالذي يتمسك به باطل، ثم أجمعوا على 

بطلان اتباع الهوى«)))، ونحوه قاله الإبياري وغيرهما من علماء الأصول))).

، وهو الملازمة بين الدليل والحكم، فلا حكم إلا بدليل،   ثم قرروا أصلًا

الدليل  ثبوت  فرع  الصحيح  فالاستدلال  له؛  صحيح  بوضع  إلا  دليل  ولا 

المعتبر، ولهذا نهض علماء أصول بوظيفة أصول الفقه، القائمة على حفظ 

التلخيص في أصول الفقه )3/ 314(. 	(((

)))	 انظر: التحقيق والبيان )270/1(، أضواء البيان )305/7(.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 292 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

الدليل والحكم معًا؛ فأكدوهما من خلال تعريفهم لأصول الفقه، وغرضه، 

الأدلة من مباحث الأصول  الأدلة الإجمالية، وما سوى  وموضوعه، وإقامة 

خادمة ومحومة حولها، تقيمها وترعاها وتبينها؛ فجاء تعامل علماء الأصول 

العقلية  البراهين  إقامة  مع أصول الأحكام وهي الأدلة، وفق ثلاث مراتب: 

والنقلية على حجية الدليل، كأصل عام في كل دليل. ثم إثبات درجة حجية 

الدليل بين الظن واليقين والإلغاء والإهمال. ثم النظر في القواعد والقوانين 

المرعية في استنباط الأحكام الشرعية بواسطة هذا الدليل؛ كل هذا لتثبيت 

المرجع الصحيح لبناء الأحكام، وهي الأدلة.

فكان هذا البحث الذي أردت منه إظهار هذا الدور لأصول الفقه، لئلا 

يغاب عن حملة الشريعة: الأصوليين والفروعيين معًا؛ إظهًارا وإبرازًا لأهميته، 

ووسمته بـ: »دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية«، الذي 

انتظمت خطته ـ ولله الحمد أولًا وآخرًا ـ وفق المفردات التالية: 

»أصول   : وإجمالًا تفصيلًا  البحث  عنوان  مفردات  تعريف  في  تمهيد: 

الفقه«، »مصادر«، »الشريعة الإسلامية«.

المبحث الأول: بناء أصل المرجعية التشريعية للأحكام عند الأصوليين: 

المطلب الأول: تصدير كتب الأصول بـ»لا حاكم إلا الله«.

المطلب الثاني: قطعية أصول الفقه لبناء المرجعية التشريعية للأحكام.

المطلب الثالث: هيمنة الشريعة على العقل عند الأصوليين .

 المطلب الرابع: الأحكام المخترعة مناقضة لأصول الفقه .

المبحث الثاني: مصادر التشريع الإجمالية هي مكون أصول الفقه. 



- 293 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المبحث الثالث: حصْر الأصوليين أصول مصادر التشريع.

المبحث الرابع: حماية الأصوليين النص الشرعي .

المبحث الخامس: دراسة لحفظ أصول الفقه لأبرز مصادر الأحكام الشرعية: 

أفضل  صاحبها  على  المطهرة  النبوية  السنة  ثانياً:   . الكريم  الكتاب   : أولًا

الصلاة والسلام . ثالثاً: الإجماع. رابعًا: القياس. خامسًا: قول الصحابي [. 

سادسا: عمل أهل المدينة. سابعا: المصلحة المرسلة. ثامنا: الاستحسان.

مشكلة البحث:

تظهر مشكلة البحث من خلال الأسئلة التالية:

أسئلة البحث:

س/هل يوجد دور لأصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية؟

س/ما هي العلاقة بين مصادر الشريعة الإسلامية، وأصول الفقه؟

س / كيف استطاع أصول الفقه حفظ مصادر الشريعة الإسلامية؟.

أهداف الدراسة:

إظهار دور أصول الفقه في حفظ المرجعية الصحيحة التي تستقى  	ـ 1

منها الأحكام الشرعية.

والحكم  المعتبر  الدليل  بين  الملازمة  في  الفقه  أصول  دور  توضيح  	ـ 2

الصحيح، وعدم الانفكاك بينهما.

بيان الطرق التي سلكها علماء الأصول في حفظ نصوص مصادر الأحكام. 3ـ 	

أحكام  أبرز مصادر  الفقه في حفظ  أصول  لدور  تطبيقية  مناقشة  4ـ 	

الشريعة الإسلامية.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 294 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

أهمية الدراسة:

منهج  وفق  الصحيحة،  والأحكام  المعتبرة،  الأدلة  بين  الملازمة  بيان  	-1

الأصوليين.

فوجب  معًا،  والحكم  الدليل  على  أصول  بلا  الفقه  إطلاق  خطورة  	ـ  2

تأكيد وظيفة الأصول في حفظهما معًا. 

واردات الشبه على الحكم الشرعي، لا ترد إلا بمنهج عملي كامل مقام  	ـ  3

على الأصول.

إظهار دور علماء الأصول في حفظ مرجعية الأمة التشريعية.  	ـ  4

حياض  عن  للدفع  كامل  منهج  بناء  في  الأصول  بعلماء  الاقتداء  	ـ  5

الشريعة، والأخذ من معينهم.

لكل زمن شبه ومشكلات في حفظ أصول التشريع يجب وضع المناهج  	ـ  6

المناسبة لكل شبهة.

التفريق بين مناهج الاستدلال الاجتهاد والأصول، التي تستقى منها  	ـ  7

الأحكام، وربما حصل بعض الخلط بينهما.

موطن  بين  ليفرقوا  أصل،  كل  تمحيص  على  الأصول  علماء  قدرة  	ـ  8

الاعتبار، ومراتبه، ومواطن الإلغاء.

الدراسات السابقة:

حسب اطلاعي على مصادر المعلومات وأوعية المعارف في كافة المكتبات، 

التي استطعت الوصول إليها، لم أجد من كتب بهذا العنوان، ولكن وجدت 

بعض الدراسات التي لها تعلق جزئي بهذه الدراسة، من أهمها:



- 295 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

نظرية الحكم، ومصادر التشريع في أصول الفقه الإسلامي، للدكتور  	.1

أحمد الحصري، تكلم فيه عن مسائل الأصول، مقارناً وموازناً أقوال 

الأصوليين مع بعضها في غالب مباحثه، نظر في مسائل الأصول دون 

غيرها.

أصول التشريع الإسلامي، للهادي كرو، تكلم فيه عن أصول الفقه،  	.2

وعن الاجتهاد، وأصول الأدلة من القرآن والسنة، والإجماع، والقياس، 

وعن المذاهب الفقهية الكبرى .

تطرق  الحفناوي،  منصور  للدكتور  الإسلامي،  التشريع  في  التيسير  	.3

لأصول التيسير، في الضروريات، والحاجيات، والتحسينيات، ثم تكلم 

عن أمثلة في الفقه الإسلامي للتيسير في العبادات والمعاملات، وأخيراً 

ختم عن أسباب التيسير . 

منهج التشريع الإسلامي وحكمته، محمد الأمين بن محمد المختار بن  	.4

عبد القادر الجكني الشنقيطي، تناول فيه أصول وقواعد تعود إليها 

أحكام الشريعة العلمية والعملية .

دراسات في أصول الفقه: مصادر التشريع، لمتولي البراجيلي، تطرق  	.5

إلى أهم مصادر التشريع، وهي الكتاب والسنة، والقواعد الأصولية في 

كل واحد منهما .

أهم  إلى  فيه  تطرق  شومان،  عباس  د.  الإسلامي،  التشريع  مصادر  	.6

مصادر التشريع الإسلامي الأربعة: الكتاب والسنة والإجماع والقياس، 

ثم ذكر التشريع الإسلامي تاريخيًّا، دون تطرق لموضوع البحث.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 296 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

دور أصول الفقه في حفظ 
مصادر الشريعة الإسلامية

تمهيد في تعريف مفردات البحث: »أصول الفقه« »مصادر« »الشريعة الإسلامية«:

 : المبحث الأول: تعريف مفردات البحث تفصيلًا

: تعريف »أصول الفقه«: أولًا

»أصول الفقه« مصطلح مركب من كلمتين »أصول« و»فقه«، ونحتاج 

: »أصول الفقه« نعرف كل لفظة منهما، ثم نعود ونعرف المصطلح كاملًا

تعريف: »أصول« لغة: أصول جمع أصل، وفي اللغة يتناوب »الأصل«  	ـ أ 

معنيان متقاربان: أساس الشيء، وأسفله وقاعدته، وَجَمْعُهُ أصُُول))).

ب ـ معنى كلمة »أصل« في الاصطلاح:

الدليل  جاء عند علماء الأصول لـ»الأصل« ستة معانٍ، هي))): بمعنى 

التفصيلي، والدليل الإجمالي، والقاعدة، وأحد أركان القياس، والاستصحاب، 

والذات المقابل للعرض والوصف))).

ج ـ معنى كلمة »فقه« في اللغة: يتدرج معنى الفقه في اللغة من مجرد  العلم 

بأي شيء، وفهمه، ثم يضيق إلى الفهم الدقيق، ثم يضيق إلى معرفة مراد المتكلم 

من كلامه، وهذا أوسع المعاني وأشملها للفقه، ثم يضيق إلى أن يكون فهم الأشياء 

البلاغة  أساس  )ص98(،  اللغة  مجمل   ،)168/12( اللغة  تهذيب   ،)156/7( العين  انظر:  	(((

)29/1(، المفردات )ص78(، لسان العرب )16/11(، المصباح المنير )ص16(، مادة »أصل«. 

انظر: الفقيه والمتفقه )512/1(، شرح مختصر الروضة )126/1(، التحبير شرح التحرير  	(((

)153/1(،  الكليات )ص122( . 

انظر: نهاية المطلب )20/1(، المغني )316/3(، الضروري )ص83، ص88(، الفقيه والمتفقه  	(((

)512/1( الأشباه والنظائر )117/1ـ 119(، قواعد الأحكام )86/1(، اللمع )ص99(.



- 297 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والعلم بها على تأمل فيها وتبصر)))، ثم يضيق إلى أن يكون فهم حقائق الأشياء 

وأغراضها وغاياتها، حتى قالوا بأنه:فهم غرض المتكلم من كلامه، وهو أخص 

من مجرد فهم الكلام؛  فيشُعر معناه بما فيه دقة وخفية))).

الشرعي بمعنى:  الفقه في أصله  معنى كلمة »فقه« في الاصطلاح:  	ـ د 

العلم بأحكام الدين الاعتقادية والعملية في الدنيا والآخرة؛ كما قال -تعالى-: 

وأركانه  الدين  لجليات  فقه  فهذا   ،]122 ]التوبة:  ئېثم  ئۈ  ثنئۈ 

وأصوله،  وقوله عليه الصلاة والسلام لابن عباس: »اللهم فقهه في الدين«)))، 

المعرفة  هو  الفقه:  »فحد  )ت456هـ(:  حزم  ابن  قال  كله،  للدين  شامل 

بأحكام الشريعة من القرآن، ومن كلام المرسل بها، الذي لا تؤخذ إلا عنه«)))؛ 

فشمل بهذا الحد كل أحكام الشريعة ظاهرها وباطنها.

أو  الاعتقادية  العملية دون  الأحكام  بمعرفة  الفقه، وخُص  نقُل معنى  ثم 

الأخلاقية، وهذا نقل حادث عن أصل معناه، بين هذا عدد من العلماء؛ كالحليمي 

)ت403هـ(  الذي ذكر بأن تخصيص اسم الفقه بهذا الاصطلاح حادث، وأن 

اسم الفقه يعم جميع الشريعة الاعتقادية والعملية، وأكد هذا الغزالي )ت505هـ( 

الفقه اصطلاحًا بأنه: »العلم بالأحكام الشرعية«)))، ثم زيد  بعده)))؛ فاستقر 

)))	 انظر: جمهرة اللغة )968/2(، الصحاح )2243/6(، مجمل اللغة )703/1(.

انظر: جمهرة اللغة )968/2(، الصحاح )2243/6(، مجمل اللغة )703/1(، مادة »فقه«،  	(((

اللغوية  الفروق   ،)465/3( والأثر  الحديث  غريب  في  النهاية   ،)189/1( والمتفقه  الفقيه 

)412/1(، أنيس الفقهاء )ص308(، الكليات )ص690(.

صحيح البخاري )143(، واللفظ له، صحيح مسلم )2477 ( .  	(((

الإحكام في أصول الأحكام )913/5(. 	(((

انظر: المنهاج في شعب الإيمان )186/2(،  البحر المحيط )39/1(، إحياء علوم الدين )45/1، 207/4(. 	(((

انظر: التلخيص لإمام الحرمين )ص7، 46(، البرهان )8/1(، المحصول لابن العربي )ص21(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 298 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

إيضاحًا بأنه: »العلم بأحكام أفعال المكلفين الشرعية دون العقلية«)))، ثم استقر 

عند الأغلب:«العلم بالأحكام العملية، المكتسب من أدلتها التفصيلية«))).

 ، إجمالًا الفقه  دلائل  »معرفة  اصطلاحًا:  الفقه«  »أصول  معنى  ـ  هـ 

تفصيل  وسيأتي  المستفيد«)))،  وحال  منها،  الأحكام  استفادة  وكيفية 

التعريف وأنواعه وإيضاحه في المبحث الثاني بإذن الله. 

اسم  والمصدر  مصدر،  جمع  »المصادر«:  لغة:  »مصادر«  تعريف  ثانياً: 

مِ كل شيء؛  دْر: يطلق في اللغة على معنيين: الأول: مُقَدَّ مكان الصدور، والصَّ

كصدْر القناة أعلاها، وصدر النهار .وعلى ما يستمد منه الشيء، ويكون منه 

ارتواء وامتلاء؛ كصدور الإبل وغيرها، ومنه المصدر أصل الكلمة)))، والمراد 

بهذه الدراسة المعنى الثاني، وهذا هو المعنى الاصطلاحي.

ثالثاً: تعريف »الشريعة«: 

ب ـ تعريف الشريعة لغة: من »شرع«، و»شرع« أصلها في اللغة البيان 

والظهور)))، قال ابن فارس: »الشين، والراء، والعين؛ أصل واحد، وهو شيء 

يفتح في امتداد يكون فيه«)))، وهي: المواضع التي ينُحدر إلى الماء منها، ثم 

الناس، وتشرب دوابهم  التي يشرب  الماء نفسها المهيأة  أطلقت على موارد 

وهذا تعريف القاضي أبي بكر الباقلاني، كما نقله إمام الحرمين في التلخيص )ص7 (. 	(((

الإحكام للآمدي )8/1(، مع اختلاف في التعريف، إذ عرف الفقه بأنه: »العلم الحاصل بجملة  	(((

التعريفات  للرازي )78/1(،  المحصول  بالنظر والاستدلال«،  الفروعية،  الشرعية  الأحكام  من 

)ص168 (، الكليات )ص690(، الفواكه الدواني )22/1(. 

الحاصل )230/1(، لوحة رقم )2(، مخطوط، جامعة الملك سعود، الرقم: 5026، ف 3/1006.   	(((

انظر: العين )7/ 94(، مقاييس اللغة )337/3(، تهذيب اللغة )96/12(. 	(((

انظر: المصباح المنير )310/1(، التعريفات )ص126(، الكليات )ص524(. 	(((

مقاييس اللغة )262/2( مادة »شرع«. 	(((



- 299 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ا لا انقطاع له، ويكون  منها، والعرب لا تسميها شريعة حتى يكون الماء عِدَّ

ظاهرًا معيناً، لا يسقى بالرشاء،؛ كماء الأنهار))). 

ج ـ تعريف »الشريعة«  اصطلاحًا: لها إطلاقان: الأول: عام: »كل فعل 

فهذا معنى  دلالةً)))؛  أو  الأنبياء، صريحًا  من  نبي  من  ترك مخصوص  أو 

»الشرع« العام، وتتداخل معه مصطلحات: »الشريعة« و»الدين« و»الملَّة«، 

الاعتقادية  الباطنة والظاهرة،  و»السنَّة« و»الفقه«؛ فكلها شاملة للأحكام 

والعملية، الدنيوية والأخروية؛ كما قال -تعالى-: ثن ڃ چ چ چ چ ڇ 

ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ  ڌثم ]الشورى:  13[))).
الثاني: خاص: الأحكام الشرعية العملية خاصة، قال الكفوي )ت1094هـ(: 

»والشريعة: اسم للأحكام الجزئية التي يتهذب بها المكلف معاشًا ومعادًا، سواء 

كانت منصوصة من الشارع أو راجعة إليه«)))، وهذا الذي غلب على مصطلح: 

»الشريعة« و»الشرع« و»الفقه«، أخذاً من قوله -تعالى-: ثن ڱ ڱ ڱ 

الأحكام  نبي عن غيره،  به كل  اختص  فالذي  ]المائدة: 48[،  ڱ ںثم 
العملية القابلة للنسخ والتغيير والاجتهاد، دون أصول الاعتقاد. 

والمحيط  المحكم   ،)262/2( اللغة  مقاييس   ،)1236/3( الصحاح   ،)252/1( العين  انظر:  	(((

الأعظم )369/1(، المفردات )ص450(، لسان العرب )8/ 175(، المصباح المنير )310/1(، 

مادة »شرع«.

أخر  تعاريف  وانظر   .)1018/1( الفنون  اصطلاحات  كشاف  )ص524(،  الكليات  انظر:  	(((

للشريعة: الإحكام لابن حزم )46/1(، الكليات )ص524(.

انظر: الكليات )ص524(.  	(((

الكليات )ص: 524(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 300 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

المبحث الأول
بناء أصل المرجعية التشريعية عند علماء الأصول

 المطلب الأول: تصدير كتب الأصول بـ»لا حاكم إلا الله«: 

11 الشرعية، . الأحكام  مصادر  حفظ  كبيرتان:  وظيفتان  له  الأصول  علم 

الأصول  علماء  ونهض  المصادر،  تلك  من  الاستنباط  طرق  وضبط 

الأصول  يثبتون  فهم  متداخلتين؛  وكانتا  معًا،  والمقصدين  بالغايتين 

ويبنونها ويقيمونها بالبراهين والحجج العقلية والنقلية، ويدفعون عنها 

الشبه والواردات عليها، ثم يولدون قواعد الاستنباط الصحيحة منها؛ 

فتتابع علماء الأصول على تقرير وتأكيد أصل: أنه لا حاكم إلا الله، أو لا 

حاكم إلا الشرع)))؛ إذ عليه تقام وتبنى كل الأدلة والبراهين الصحيحة، 

العلم رخص لأحد  أهل  أحدًا من  أعلم  »لا  الشافعي )ت204هـ(:  قال 

من أهل العقول، والآداب في أن يفتي، ولا يحكم برأي نفسه«)))، وقال 

هي  قلنا:  الفقه؟  أصول  فما  قيل:  »فإن  )ت478هـ(:  الحرمين  إمام 

أدلته، وأدلة الفقه هي الأدلة السمعية، وأقسامها: نص الكتاب، ونص 

وقال  تعالى«)))،  الله  قول  ومستند جميعها  والإجماع،  المتواترة،  السنة 

له  لمن  إلا  فليس  الحكم  نفوذ  استحقاق  »أما  )ت505هـ(:  الغزالي 

الخلق والأمر«)))؛ فلا يوجب العقل حكمًا بمفرده، كما يقول ابن حزم 

انظر: المستصفى )ص66 (، الإحكام للآمدي )79/1(، بديع النظام )127/1(، جمع الجوامع  	(((

)ص210(، أصول الفقه لابن مفلح )149/1(، البحر المحيط )175/1(. 

الأم )315/7(.  	(((

البرهان )8/1(. 	(((

المستصفى)ص66(.  	(((



- 301 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

)ت458هـ()))، ولهذا فكل مطاع بعد الله، طاعته ليست على الاستقلال 

الوالدين  كطاعة  وتعالى  سبحانه  الله  لطاعة  التبع  على  بل  والانفراد، 

والزوج والسيد، كما قرره الإبياري )ت616هـ()))، لاختصاصه سبحانه 

بنعم الإنشاء، والإبقاء، والتغذية، والإصلاح الديني والدنيوي))). 

22 له . هل  التشريع،  أصل  في  العقل  دور  عن  والشبهات  للتجاذبات  ونظرًا   

استقلال أم على التبع والانقياد للشرع؟، بين ابن الهُمام )ت861هـ( ذلك، 

فقال: »الحاكم لا خلاف في أنه الله رب العالمين«، ثم وضح بعد ذلك موقع 

العقل، فقال: »فلا حكم له ـ أي العقل، إنما استقل بدرك بعض أحكامه 

تعالى«)))، ثم بين الشارح ابن أمير حاج )ت879هـ( عن شيخه ابن الهمام 

)ت861هـ( أنه قال: »وهذا عين قول المعتزلة، لا كما يحرفه بعضهم«)))، 

يعني أن المعتزلة لا يجعلون العقل حاكمًا مستقًّال منفردًا بالحكم، إنما 

الله سبحانه وتعالى،  التي وضعها  يستقل بإدراك بعض أحكامه تعالى، 

فهو طريق لمعرفة حكم الله، وليس منشئاً للأحكام))).

المطلب الثاني: قطعية أصول الفقه لبناء المرجعية التشريعية للأحكام:

11  لهذا المعنى ـ أعني المرجعية التشريعية الأصلية للأصول ـ جاء عند .

علماء الأصول التأكيد على قطعية مسائل وقواعد أصول الفقه، وليس 

الإحكام )69/1(.  	(((

انظر: التحقيق والبيان )270/1(. 	(((

انظر: قواعد الأحكام )158/2(. 	(((

التحرير )ص224( . 	(((

التقرير والتحبير )89/2( . 	(((

انظر: تشنيف المسامع )190/1(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 302 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

المراد به قطعية الأدلة الإجمالية؛ كالكتاب والسنة والإجماع والقياس 

القواعد  قطعية  المقصود  لكن  ريب،  بلا  قطعية  فهذه  والاستصحاب؛ 

حصلت  لما  قطعية  تكن  لم  فلو  الأدلة،  هذه  من  المأخوذة  والمسائل 

)ت478هـ(:  الحرمين  إمام  قال  منها،  المستنبطة  للفروع  الطمأنينة 

»فإن قيل: أفيدخل في هذا الفن ما لا يلتمس فيه القطع والعلم؟ قيل: 

ما ارتضاه المحققون أن ما لا يبتغي فيه العلم، لا يعد من الأصول«))).

 وليس هذا من جهة أصل استنباط أحكامها الفرعية فقد تكون قطعية، 

وقد تكون ظنية، كما في العام بعد التخصيص، وخبر الآحاد عند جماهيرهم، 

وغالب الأقيسة، وبعض مراتب وأنواع الإجماعات، وسد الذرائع، والمصالح 

العملية،  الأحكام  لاستنباط  مصادر  فكلها  إلخ،   .. والاستحسان  المرسلة، 

إلا  الأصول  من  تشريعياً  مرجعًا  يكون  لا  لكن  قطعية،  غير  ظنية  غالبها 

قطعيًّا؛ فالقطع جاء من تكامل الأدلة المتعددة التي أقامت هذا الأصل، وهذا 

ما أشار إليه الباقلاني )ت403هـ( ))).

22 كالكتاب . بنفسه؛  قطعيًّا  بكونه  إما  الدليل:  حجية  قطعية  وتحصل 

والسنة والإجماع والقياس والاستصحاب؛ فهذه دلت أدلة كثيرة مباشرة 

على قطعيتها، أو بمجموع الدلائل المتضافرة على معنى واحد؛ فترتقي 

بالدليل ليصبح قطعيًّا إن كان دليلًا بنفسه، أو ترتقي بالقاعدة الأصولية 

ل هذا المعنى الإمام الشاطبي،  لتكون قطعية، وكنت أظن أن أول من أصَّ

لكن وجدت أنه سبقه إليه القرافي )ت684هـ( بتفصيل وتأصيل جامع 

التلخيص )107/1(. 	(((

انظر: التقريب والإرشاد )172/1(. 	(((



- 303 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

في أكثر من موطن، وفي أكثر من كتاب له، خلاصة كلامه: أن مسائل 

الدلالات  الاستقراء والمطالعة، وجمع  الأصول تحصل قطعيتها بكثرة 

فيها، من دلالات شتى، لم تستوعبها كتب الأصول))). ثم أكمل إيضاح 

هذا المعنى الشاطبي )ت790هـ())).

والحق فيما تقدم: أن أصول الأدلة الكبرى في الشريعة التي اتفق عليها 

والقياس،  والإجماع  والسنة  الكتاب  الأربعة:  وهي  قطعية،  كافة  العلماء 

ويضاف لها دليلان يقربان منهما: »الاستصحاب« و»العرف«، ويدانيهما: 

أن تحصر، وهذه  أكثر من  اعتبار قطعيتها  فالدلالات على  الذرائع«،  »سد 

الأدلة أصل لبقية الأدلة، وما عداها يقرب تارة من القطعية، ويبعد أخرى؛ 

فلا يمكن يقال في دليل مثل: »الاستحسان« أو »شرع من قبلنا« بأنه قطعي، 

الذرائع«  ابتداء، ك»سد  بالاستقراء، ولا يكون ظاهرًا  القطعية  وقد تظهر 

الذي استقرأ أدلته ابن القيم )ت751هـ( من الكتاب والسنة، فوجدها تزيد 

، وهذا مؤذن بقطعيته)))؛ فمن قال: بأن »أصول  على تسعة وتسعين دليلًا

الفقه« قطعي قصد شيئين: القطعي بنفسه، أو القطعي المعنوي بالاستقراء 

التام لها، وقصد أيضًا: أصل الدليل أو القاعدة أو المسألة الأصولية، لا نتيجة 

الاستنباط منه؛ فمثلًا قامت دلائل كثيرة على قطعية الاحتجاج بخبر الآحاد، 

أو قطعية القياس، أو قطعية شهادة الاثنين في الدماء والأموال؛ فهذا يثبت 

قطعية حجيته، وهذا غير الحكم الشرعي المستنبط من خبر الآحاد أو من 

 ،)2279/5(  ،)2583/6(  ،)3158/7(  ،)2770/6  ( الأصول)147/1(،  نفائس  انظر:  	(((

)2324/5(، )1270/3(، العقد المنظوم )499/1(. 

انظر: الموافقات )37/1(. 	(((

ينظر: إعلام الموقعين )126/3(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 304 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

القياس؛ فقد يكون قطعيًّا وقد يكون ظنيًّا، وكذا نتيجة شهادة الشاهدين 

قد تكون صدقًا وقد تكون كذباً. 

أراد  أنه  أراد أحد ثلاثة أشياء:إما  الفقه«  أما من نفى قطعية »أصول 

»الاستحسان«،   ك  بقوة  الأصول  علماء  بين  فيها  المختلف  الأدلة  بعض 

و»شرع من قبلنا« وغيرهما، بدليل اختلاف العلماء فيها؛ إذ لو كانت قطعية 

لما حصل الخلاف فيها بين العلماء بشكل كبير واضح. 

القواعد، لا أصلها؛ كخبر  الأحكام من بعض  استنباط  نتيجة  أراد:  أو 

الآحاد كما تقدم آنفًا، أو أصل دليل القياس ثبت بأدلة كثيرة تصل به إلى 

به قد تكون ظنية، وقد تكون قطعية،  المستنبطة  الأحكام  القطعية، لكن 

ومثل سد الذرائع ثبت بأدلة قاطعة، كما استقرأها ابن القيم، ولكن الأحكام 

المستنبطة منه قد لا تكون قطعية. 

الفقهية؛  الأحكام  بها  تستنبط  التي  الأصول  قواعد  بعض  أراد:  أو 

فهذه  إلخ   .. والمقيد  والمطلق  والخصوص  والعموم  والنهي  الأمر  كقواعد 

بعضها قطعي وبعضها ظني، فمثلا قاعدة: »هل الأمر على الفور؟« عائدة 

لنصوص الكتاب والسنة، وهي ليست قطعية لقوة الخلاف فيها؛ إذ لا تبسط 

الخلافيات المعتبرة في القطعيات أبدًا؛ فهذه أنزل رتبة وأضعف منزلة من أن 

يصل إلى القطع بها؛ فيكون حكم المستنبط بها من الأحكام الفقهية، حكم 

أصلها قوة وضعفًا؛ إذ الأصول هي التي تقوي فروعها أو تضعفها، ومثل 

قواعد الأمر والنهي: قواعد استنباط الأحكام من القياس؛ فليس ما استنبط 

من الأحكام بقياس منصوص على علته، كقياسٍ علته مستنبطة، أو كقياس 



- 305 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الشبه، أو قياس الدلالة، وليس الحكم المأخوذ من الخاص كالحكم المأخوذ 

من العام بعد التخصيص، وليس المنطوق كالمفهوم، وليس الحكم المأخوذ 

السكوتي، وهكذا،  الإجماع  من  المأخوذ  كالحكم  متواتر  نطقي  إجماع  من 

قال الشيرازي )ت476هـ( في القاعدة الأصولية: »هل النهي يقتضي فساد 

المنهي عنه؟«: »ولأن هذا وإن كان من مسائل الأصول، إلا أنها من مسائل 

الاجتهاد؛ فهي بمنزلة سائر الفروع«))).

المطلب الثالث: هيمنة الشريعة على العقل عند الأصوليين: 

11 الشريعة في تشريعاتها مهيمنة على العقل؛ فهذا أصل متفق عليه عند .

المسائل،  من  عدد  الأصل  هذا  تفرع على  ثم  كما سبق،  الأصول  علماء 

منها  المسألة الشهيرة في الأصول: التقبيح والتحسين العقليان، وأدخل 

المسائل الأصولية، ولن  المسألة في جملة من  تأثير هذه  علماء الأصول 

أتطرق لهذه المسألة والنقاش في جملة أدلتها، لتشعبها وطولها، وليس 

هذا مكان بسطها، لكن أورد الأصل الذي بني عليه دفع نفي التحسين 

والتقبيح العقلي، وهو: خوف مضاهاة العقل الشارع في التشريع؛ لأن 

من قال بالحسن والقبح العقليين أثبتوا وبرهنوا كون الأشياء لها قبح 

وحسن ذاتي، للعقل قدرة على معرفته بمجردة، معزول عن الوحي، 

الشرعي  الحكم  لمعرفة  طريق  فالعقل  المعتزلة؛  قول  مشهور  وهذا 

عندهم، كما قاله الزركشي )ت794هـ( عنهم))).

التبصرة في أصول الفقه )ص: 101(. 	(((

تشنيف المسامع )139/1(، وانظر: تشنيف المسامع )142/1(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 306 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

22  وبناء عليه: رد طوائف من علماء الأصول على هذا وتوسعوا بالرد، ونفوا .

الذاتي للأشياء جملة، من  كون للعقل قدرة على إدراك الحسن والقبح 

جهة التحليل والتحريم الشرعيين، وبالغوا في النفي، حتى أوهموا، أو قد 

وقعوا، في نفي أي معنى عقلي للحكم الشرعي، وأرجعوا ذلك كله للشرع، 

ونفوا أن يحيل الشارع إلى العقل تكليفا يعتبره الشارع، منعًا أو أخذاً، أو 

أن يدرك الثواب والعقاب مستقًّال بذاته، يقول السمعاني )ت489هـ(: 

نه الشرع، والقبيح ما قبَّحه الشرع؛ فإذا أمُرنا بالشيء؛  »الحَسَن ما حسَّ

فزال حسنه،  لحسنه؛  المقيد  زال  عنه  نهانا  وإذا  عرفنا حسنه،  فبالأمر 

وكذلك النهي يدل على قبح الشيء؛ فإذا ارتفع النهي ارتفع قبحه«))).

فكل شيء شمله التكليف، لا مدخل للعقل فيه البتة؛ دفعًا عن الشريعة 

أعظم ما يتسلل به إلى نقض تفرد الله بالحكم المطلق؛ لهذا سماها الجويني 

»وهذا  القشيري:  ابن  قال  العقل«،  القشيري: »شريعة  وابن  )ت478هـ(، 

»فذهبت  )ت478هـ(:  الجويني  وقال  شريعة«)))،  للعقل  ليس  إذ  باطل، 

العقل، في  نبي، ولكن على شريعة  اتباع  لم يكن على  صلى الله عليه وسلم  أنه  إلى  المعتزلة 

أصلان  مستنده  كلام  وهذا  العقلية..  المحاسن  وإتيان  القبائح  اجتناب 

باطلان: أحدهما القول بشريعة العقل، وقد أبطلناه«)))، وشدد في موطن 

ا للشريعة من  آخر على تلقي الشريعة من استصلاح العقلاء، وجعل ذلك ردًّ

أصلها))).

قواطع الأدلة )435/1(. 	(((

البحر المحيط )41/8( . 	(((

البرهان )191/1(. 	(((

انظر: الغياثي )ص220(. 	(((



- 307 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

33 في . والأشاعرة  المعتزلة  بين  النزاع  محل  )ت684هـ(  القرافي  كشف 

دون  الأفعال  على  والعقاب  الثواب  بأنه  العقلي:  والتقبيح  التحسين 

غيره من الأفعال، التي يحتمل معرفتها العقل منفردًا)))؛ وهنا القرافي 

محل  جعل  ولو  والعقاب«،  »الثواب  النزاع:  محل  جعل  )ت684هـ( 

النزاع ترتب عموم الأثر الشرعي للفعل، لكان أولى وأوضح؛ إذ الثواب 

عدم  من  شرعيًّا  كونه  الحكم  اعتبار  آثار  إحدى  إلا  هي  ما  والعقاب 

اعتباره؛ فمن جعل للعقل أثرًا في معرفة التكاليف الشرعية عدا هذا الأثر 

إلى كل حكم على المكلف حكم فيه العقل بالحكم الشرعي.

44 ثم جاء الزركشي )ت794هـ( ولخص المذاهب، في التحسين والتقبيح .

العقلي، بعد طول وسعة في العرض، وحاول المزج بين مذهبي الأشاعرة 

كلا  فأعمل  ثالثاً؛  مذهباً  مستخلصًا  والقبح،  الحسن  في  والمعتزلة 

الأصلين: النقل والعقل، في توازن وتكامل بينهما، دون إهمال أي منهما؛ 

غ التكاليف من معانيها  فلم يجعل العقل يعتدي على الشرع، ولم يفرِّ

العقلية المؤثرة في الحكم؛ فالعقل يدرك حسن التكاليف وقبحها، ولكن 

لا يترتب أثرها، إلا بمؤثر شرعي، لا عقلي))).

المطلب الرابع: الأحكام المخترعة مناقضة لأصول الفقه:

11 فظهر بما سبق بأن مقصد من بالغ في منع القول بالتحسين والتقبيح .

العقلي التخوف والتحوط لموضوع التشريع، لما فيه من تعدٍ على حكم 

الله تعالى، وإيجاب عليه فيما لم يوجبه؛ لذا قال القرافي )ت684هـ(: 

انظر: شرح تنقيح الفصول )ص89(. 	(((

البحر المحيط )191/1(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 308 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

في  منشئ  بل  كاشف،  الشرع  ولا  نظر،  ولا  ضرورة  فلا  عندنا  »وأما 

الجميع، وعندهم الشرائع إما مؤكدة فيما تقدم علمه، أو كاشفة فيما لم 

يتقدم علمه«))).

المعتزلة  العقلي عند  التحسين والتقبيح  الزحيلي  الدكتور محمد  وربط 

المذهب هو  أساس هذا  إن  يقال:  »فقد  فقال:  الوضعية،  القوانين  باختراع 

المسوغ لتشريع الأحكام الوضعية قديمًا وحديثاً في القوانين، التي تخلت عن 

شرع اللَّه وحكمه«))) إلا أننا يجب أن نفرق بين القوانين الوضعية، وقول 

المعتزلة، بفروق معتبرة، وإن حصل بعض الالتقاء بينهما في النتائج، كما 

يقول الإبياري )618هـ()))؛ فبينهما في المقدمات فروق معتبرة، هي:

22 واضعو القوانين الوضعية الحديثة المضاهية الشريعة؛ إما أنهم منكرون .

الله  لحكم  المضادة  القوانين  فيه  وضعوا  فيما   ، أصلًا الشريعة  حكم 

تعالى؛ فيقولون هذا لا حكم فيه لله، والله وكلنا فيها إلى عقولنا، لنضع 

أحكامها. أو يقولون: بعدم صلاحية أحكام الشريعة لهذا الزمن، وفي 

كلا الحالتين اعتداء على الله، ومنازعة له بأصل حكمه أو بأصل علمه؛ 

، وفي هذا يقول محمود اللبابيدي،  فأحكامهم غير منسوبة للشرع أصلًا

وهو عالم سوري: »لا يتوهمن أحد أن آية النسخ قد انتهى حكمها بوفاة 

قد نص على  القرآن  فإن  البعض، كلا؛  إلى ذهن  يتبادر  الرسول، كما 

أن الأمة وحدها هي مصدر السيادة، وليس الله، نعم الله كان المشرع 

شرح تنقيح الفصول )ص91(. 	(((

الوجيز في أصول الفقه )458/1(. 	(((

التحقيق والبيان في شرح البرهان )291/1(. 	(((



- 309 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ابتداء،  ثم غدا التشريع إلى الأمة انتهاء؛ لأن الله سبحانه رحمة بالناس، 

هو الذي رد هذه السلطة إلى الأمة«))).

التشريع  حكمة  فهم  في  أخطاء  من  وملفق  مرقع  القول  هذا  وأصل   

بالنسخ، ليصل بهذا إلى أصل مصدر القوانين الوضعية، التي تعطي الأمة 

الشريعة  أحكام  نسخ  على  القدرة  لها  إن  حتى  مطلقًا،  السيادة  مصدر 

وتبديلها، فتذهب هذه النظرية في أصلها: إلى أن الأمة هي صاحبة السيادة 

مطلقًا، لا ينازعها أحد في ذلك، وهذه السيادة تتسم بـ»الإطلاق«، و»السمو«، 

و»عدم  و»الأصالة«،  و»الدوام«،  و»الاستقلال«،  و»الشمول«،  و»التفرد«، 

القابلية للتمليك«، و»عدم القابلية للتجزئة«، و»العصمة«)))؛ ففي هذا رفع 

فيها،  الأحكام والتصرف  الكامل في  التشريع  بأعطائها حق   الأمة  لسيادة 

الله تعالى حسب ما تمليه عليه عقولهم، ولهذا في مبتدأ  بمعزل عن حكم 

وضع هذه القوانين شنع عليهم علماء الإسلام، وعلى رأسهم الشيخ أحمد 

شاكر)ت1377هـ( الذي قال: »فذهبوا يلعبون بدينهم، فيما عرفوا وما لم 

يعرفوا، فأحلوا وحرموا، وأنكروا وأقروا، واضطربوا وترددوا، وكثير منهم 

يؤمن بالإسلام، ويحرص على التمسك به، ولكنه أخطأ الطريق، بما أشُرب 

في قلبه من مبادئ التشريع الحديث«))).

الشريعة الإلهية )ص111(. 	(((

لا  الإلهية  الشريعة  )ص8(،  الإسلامية  السياسية  النظرية  في  الأحكام  وثبات  السيادة  انظر:  	(((

القوانين الجاهلية )ص73ـ76(،  صفحة أ.د. علي هادي حميد الشكراوي، جامعة بابل، »الأمة 

http://www.uobabylon.edu.iq/uobColeges/ الأمة«  سيادة  نظرية  السيادة،  صاحبة 

الظلمة  جلاء  بعدها(،  وما  )ص9  السيادة  نظرية   ،lecture.aspx?fid=7&lcid=24296
)ص27(.

نة يجب أن يكونا مصدر القوانين في مصر )ص26(. الكتاب والسُّ 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 310 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

33 بينما المعتزلة لا يقولون بهذا، بل يقولون: هذا حكم الشرع كشف العقل .

عنه، وتوصل إليه، قياسًا لقدرة العقل على معرفة حسن وقبح الأشياء 

خَلْقًا؛ فيعرف حسن الأشياء وقبحها حُكمًا؛ فكما أن العقل يدرك حسن 

وقبح المخلوقات، كذلك يدرك حسن وقبح الأحكام الشرعية التكليفية؛ 

المخلوقات، وهذا  بمعرفة حسن وقبح  استقل  كما  بمعرفتها  فيستقل 

لله؛  ينسبون هذا  فالمعاصرون لا  المعاصرين؛  للوضعيين  كله مخالف 

لأنهم ينطلقون عن سيادة الأمة وحقها في أن تقيم أحكامها معزولة عن 

ا للنفس غير ملزمة بالخضوع للأمر  أمر الله ونهيه؛ فيجعلون ذلك حقًّ

والنهي الشرعيين، بخلاف المعتزلة؛ فمنطلقهم الوصول والكشف عن 

حكم الله، وينسبون الحكم الذي توصل به العقل إلى الله، ويعتقدون 

بذلك أنهم أكثر تعظيمًا لله سبحانه وتعالى من مخالفيهم؛ لأنهم أثبتوا 

أوصافًا  الأحكام  في  وضع  الله  فإن  والحكم؛  الاسم  بين  التلازم  قوة 

ناشئة عن أسمائه الحسنى، يستطيع العقل إدراكها؛ فمأخذهم: النظر 

يمكن  فلا  تتبدل،  ولا  تتغير  لا  التي  الحسنى  أسمائه  مقتضيات  في 

ولا  بـ»العلم«،  ولا  بـ»الحكمة«،  ولا  بـ»العدل«،  وصفه  وتغير  تبدل 

بـ»الرحمة«)))، قال أبو الحسين البصري المعتزلي )ت436هـ(: »ويجب 

أن نعرف حكمة المتكلم، ليصح أن نعلم ما يجوز أن يقوله ويريده، وما 

لا يجوز أن يريده ويقوله، ولا يصح المعرفة بحكمة الله، إلا مع المعرفة 

بذاته وصفاته«)))؛ فيجب إثبات الحسن والقبح ذاتيًّا للأشياء ليطرد 

انظر تفصيل مفيد في أصل مذهب المعتزلة في: شرح مختصر الروضة )407/1(، وكذا شرح   	(((

تنقيح الفصول )ص90(.

المعتمد )358/2(. 	(((



- 311 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الحكم؛ فلا تتناقض أحكامه، ولا تتبدل ولا تتغير؛ فهي كقوانين الكون 

والخلق الثابتة التي يكشفها العقل ويصل إليها؛ فكل حكم كشف عنه 

العقل هو بيان وكشف لحكمة الحكيم، وعلم العليم، ورحمة الرحيم، 

وعدل العادل سبحانه وتعالى؛ فعادت على تعظيمه وإجلاله. 

المبحث الثاني
مكون أصول الفقه مصادر التشريع الإجمالية

الأحكام  مصادر  حفظ  في  الفقه  أصول  دور  ويظهر  يبين  ما  أعظم 

الشرعية: أن الأصوليين جهدوا وأكدوا على أن أصول الفقه ما هو إلا الأدلة 

الصحيح  للحكم  المستنبطة  الصحيحة  والقواعد  شرعًا،  المعتبرة  الإجمالية 

منها، وكيفية إعمال هذه القواعد للوصول للحكم الصحيح،لا يخرج عنهما 

من خلال تعريفهم لأصول الفقه، وموضوعه، وغايته، إذ يبدأون به كتب 

لا  كي  لها؛  وإيضاحًا  وبياناً  للأصول،  المهمة  لهذه  تقريرًا  غالباً؛  الأصول 

يخرج به أحد عن أصل وظيفته، أو ينحرف به عن المراد منه:

بناء  ومقصده،  الفقه  أصول  »غاية«  أن  على  الأصول  علماء  فأكد  ـ   1

الحكم الصحيح من الدليل المعتبر؛ إذ الحكم غاية الدليل، قال الآمدي 

الأحكام  معرفة  إلى  فالوصول  الأصول؛  علم  غاية  »وأما  )ت631هـ(: 

الشرعية، التي هي مناط السعادة الدنيوية، والأخروية«)))، وربط ذلك 

أدلة  معرفة  من  المقصود  »لأن  فقال:  بالأدلة،  )ت772هـ(  الإسنوي 

الفقه، استنباط الأحكام منها«))).

الإحكام )7/1(. 	(((

نهاية السول )ص9(، وانظر: التحبير شرح التحرير )185/1(، أبجد العلوم )ص277(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 312 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

2 ـ ثم يعرج عادة علماء الأصول على »موضوع« أصول الفقه، فيذكرون 

أنه »الأدلة«)))، قال القرافي )ت684ه(: »فموضوع أصول الفقه: الأدلة 

وكيفية  مراتبها،  واختلاف  وأقسامها،  الشرعية،  للأحكام  الموصلة 

الاستدلال بها على الأحكام الشرعية على وجه الإجمال، دون التفصيل«))).

3 ـ وبالمزج بين غرض علم الأصول، وموضوعه؛ ينتج لنا تعريف أصول 

»الدليل«  »الدليل« و»الحكم«؛ فالتلازم بين  الذي دار غالبا على  الفقه 

بمعرفة  إلا  صحيح  لحكم  الوصول  يمكن  لا  لأنه  أصل؛  و»الحكم« 

لم  »فإن من  الغزالي )ت505هـ(:  قال  المعتبر،  الشرعي  بالدليل  تامة 

يعرف شروط الأدلة؛ لم يعرف حقيقة الحكم، ولا حقيقة الشرع، ولم 

ابن  ويقول  الشارع«)))،  أرسل  من  عرف  ولا  الشارع،  مقدمة  يعرف 

تيمية )ت728هـ(: »عليك بإحكام أصول الفقه؛ فإنه يبين لك طرق 

استخراج الأحكام الشرعية، من الأدلة السمعية«))).

ـ ففي معرض تعرضهم لتعريف أصول الفقه تدرج الأصوليون في تعريف 

أصول الفقه، ليأتي على حقيقة علم الأصول الجامع بين الموضوع والغاية: 

الدليل والحكم، مبتدئين بكون أصول الفقه يعتمد أصلًا على: »الأدلة«؛ لأنها 

البناء الأصلي للحكم الذي يستمد منها«)))؛ فحدوا »أصول الفقه«: بـ: »الأدلة«، 

على سبيل الإجمال، تجلى هذا عند غالب متقدمي علماء الأصول؛ كأبي يعلى 

انظر: المعتمد )5/1(، الإحكام للآمدي )7/1(، نهاية السول )ص10(. 	(((

أبجد العلوم )ص277(. 	(((

المستصفى )ص343(. 	(((

تنبيه الرجل العاقل )388/2(. وانظر: نفائس الأصول )100/1(.  	(((

انظر: الموافقات )33/3(.  	(((



- 313 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والجويني  )ت476هـ(،  والشيرازي  )ت474هـ(،  والباجي  )ت458هـ(، 

)478هـ(، والغزالي )ت505هـ()))، حتى نقل الزركشي )ت794هـ( إجماع 

المتقدمين على أن أدلة الفقه، تسمى أصول الفقه))).

أتى بعدهم حاول  المتقدمين من الأصوليين، وغالب من  أن بعض  إلا  ـ   4

التي  والأوصاف،  القيود  بعض  فأضاف  وإيضاحه؛  الحد  هذا  إكمال 

تظهر ضرورة تخطي مجرد معرفة الدليل ـ  لكونه من المسلمات ـ  

إلى ما قد يقع فيه الخطأ والإشكالات في منهج أخذ الحكم الشرعي من 

الدليل؛ فكملوه بضبط طرق الاستنباط  بناء  الذي هو غرض  الدليل، 

والاستدلال الصحيح من الدليل، لتضاف لتعريف أصول الفقه؛ فمعرفة 

الحكم  الدليل لا يكفي وحده، وإن كان هو الأصل، بل يجب تحقيق 

الشرعي الصحيح من الدليل؛ فعرف أبو الحسين البصري )ت436هـ( 

أصول الفقه بأنه: »النظر في طرق الفقه، على طريق الإجمال، وكيفية 

أنضج  من  وهذا  بها«)))،  الاستدلال  كيفية  يتبع  وما  بها،  الاستدلال 

التعاريف للأصول مع تقدمه وقريب منه إمام الحرمين )ت478هـ(، 

والسمعاني )ت489هـ(، والغزالي )ت505هـ( والرازي )ت606هـ(، 

والآمدي )ت631هـ( )))، ثم جاء تاج الدين الأرموي )ت653هـ( بعد 

هذا، وسبك تلك العبارات مع بعضها، مع تغيير يسير رآه؛ فحدَّ أصول 

العدة )70/1(. 	(((

تشنيف المسامع )125/1(. 	(((

المعتمد )5/1(.  	(((

المحصول  المستصفى )ص5(،  الأدلة )18/1(،  قواطع  الورقات )ص9(،  الترتيب:  انظر على  	(((

)80/1(، الإحكام )7/1(.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 314 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

، وكيفية استفادة الأحكام منها،  الفقه بأنه: »معرفة دلائل الفقه إجمالًا

وحال المستفيد«)))، وتابعه على ذلك البيضاوي )ت685هـ( وغيره))).

 فهذه الإضافات؛ كالتتمة والتكملة الضرورية لبيان غرض ومقصود أصول 

الفقه بالترابط فيه بين مصدر التشريع: الدليل، وبين قيمته وفائدته:الحكم، 

الدلائل،  على  الاقتصار  »ويمكن  )ت702هـ(:  العيد  دقيق  ابن  قال  ولهذا 

وكيفية الاستفادة منها، والباقي كالتابع والتتمة، لكن لما جرت العادة بإدخاله 

ا«)))، وأكد هذا الزركشي )ت795هـ())). في أصول الفقه وضعًا، أدخل فيه حدًّ

وهي:  الأخرى،  المتممات  ببعض  وصرح  الأصوليين  بعض  أدخل  ثم 

الإجمالية،  »الأدلة  الفقه:  أصول  تعريف  في  فجاء  والاجتهاد؛  الترجيح، 

وكيفيات الترجيح، وشروط الاجتهاد«)))، وبهذا تكاملت أجزاء أصول الفقه 

كله في التعريف، كما كشف الغزالي )ت505هـ( ذلك التكامل والتلازم بين 

أجزاء علم الأصول لا ينفصل بعضها عن بعض))).

الحاصل، لوحة رقم )5(، مخطوط، جامعة الملك سعود، الرقم: 5026، ف 3/1006.   	(((

انظر:منهاج الوصول مع نهاية السول )ص7(، الإبهاج في شرح المنهاج )19/1(، ومما يلاحظ أن  	(((

الشامل  النملة في  د. عبدالكريم  للبيضاوي وآخرهم  أكثر من واحد  السابق نسبه  الفقه  حد أصول 

)104/1(، والظاهر أن أول من صاغه بهذه العبارة تاج الدين الأرموي المتوفى سنة )653هـ( في 

الحاصل، حيث خالف صياغة أصل كتابه المحصول؛ لذا قال السبكي في الإبهاج )19/1( لما ذكر 

حد أصول الفقه: »هذه العبارة بعينها عبارة تاج الدين الأرموي في الحاصل«. إلا أن البيضاوي ربما 

تصرف فيه بحذف كلمة واحدة من حد الأرموي في الحاصل )8/1( حيث عرفه الأرموي بأنه: »معرفة 

، وكيفية استفادة الأحكام منها، وحال المستفيد«. فحذف البيضاوي: »الأحكام«،  دلائل الفقه إجمالًا

وكأنه ينظر إلى أن الاستفادة من الأدلة الإجمالية قد تكون أوسع من الأحكام، والله أعلم. 

البحر المحيط للزركشي )39/1(، وانظر: تشنيف المسامع )129/1(.  	(((

انظر: البحر المحيط للزركشي )40/1( .   	(((

نشر البنود )17/1(.  	(((

انظر: المستصفى )ص7(. 	(((



- 315 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الآخر للأصول؛  بالتعريف  الأصول  بتقريب مقصد  هنا  النظر  ويتكامل  ـ   5

فإذا كان التعريف الأول راعى موضوع أصول الفقه، وهو أدلته الإجمالية؛ 

الفقه، وهو استنباط  الثاني راعى واتجه للغرض من أصول  فالتعريف 

التي  بالقواعد،  »العلم  بأنه:  الفقه«  »أصول  عرف  إذ  الشرعية؛  الأحكام 

يتوصل بها إلى استنباط الأحكام الشرعية الفرعية، عن أدلتها التفصيلية«)))؛ 

فالتعريف الأول يؤصل للأدلة، والتعريف الثاني يؤصل لمنهج الاستنباط؛ 

إذ  »أدلته«،  الفقه:  الذي يجعل أصول  الأول  للتعريف  فهو مبين ومكمل 

يتعذر النظر في الدليل، إلا بوجود  قواعد واضحة، يتبعها المجتهد لاستخراج 

الحكم الصحيح منها، فهي أصل ضبط الاستدلال والاستنباط الصحيح، 

كما قرر ذلك التفتازاني )ت793هـ( بكلام جميل حول هذا الموضوع))).

6 ـ وعلى هذا فإن من قصر وظيفة »أصول الفقه« كله بمباحثه ومسائله على 

كونه: »وسيلة للتوصل لاستخراج الأحكام الشرعية؛ فالحكم هو محور 

العلم كله، وغايته التي يهدف إليها«)))، غير متجه؛ إذ إن وظيفة أصول 

الفقه الأولى: »الأدلة«، وليس الحكم،  تأصيلًا وبرهاناً وتمحيصًا وبياناً 

واحتجاجًا، ثم يأتي الحكم تبعًا لثبوت الأدلة؛ لأن الأدلة هي الأصل التي 

 ، يحفظ به مصدر ومورد الحكم الصحيح؛ فإذا لم يثبت الدليل أصلًا

لا قيمة لما يبنى عليه من أحكام، فلا حكم صحيح إلا بدليل صحيح، 

وأول من ذكر هذا التعريف ابن الحاجب في مختصره )201/1(، ثم تابعه بعد ذلك عدد من  	(((

الأصوليين، انظر:نهاية الوصول إلى علم الأصول )6/1(، شرح مختصر الروضة )120/1(، 

التوضيح مع التلويح )34/1(، شرح الكوكب المنير )44/1(.  

شرح التلويح على التوضيح )34/1(. 	(((

دراسات في أصول الفقه، علي أحمد بابكر، مجلة الجامعة الإسلامية، العددان:50، 51، ربيع  	(((

الآخر ـ رمضان 1401هـ. 



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 316 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

قال الغزالي )ت505هـ(: »وقد عرفت من هذا: أن أدلة الأحكام الكتاب 

وشروط  الثلاثة،  الأصول  هذه  ثبوت  بطرق  فالعلم  والإجماع؛  والسنة 

صحتها، ووجوه دلالتها على الأحكام، هو العلم الذي يعبر عنه بأصول 

الفقه«)))؛ فذكر ثلاث غايات لأصول الفقه.

والخلاصة من هذا: أن غرض أصول الفقه، وموضوعه، وتعريفه؛ كلها 

ومتعلقاتهما،  الشرعيان،  والحكم  لهما:الدليل،  ثالث  لا  أمرين  على  تدور 

، وتقعيدًا، وهذه هي الأصول المبني  حصًرا، ومعرفةً، واستنباطًا، وتأصيلًا

عليها المرجعية التشريعية للأمة، قال الغزالي )ت505هـ(: »اعلم أنه لما رجع 

ألفاظ:  ثلاثة  الحد على  اشتمل  الأحكام؛  أدلة  معرفة  إلى  الفقه  أصول  حد 

المعرفة، والدليل، والحكم«))).

من  وجد  التي  ووظيفته  الفقه  أصول  غاية  الأصول  علماء  ضَبطَ  لما  ـ   7

لا  كي  والدلالة؛  بالأدلة  فيه  الناظر  نظر  الأصول  علماء  أجلها؛ حصر 

باستخراج  تعنى  ولا  الأحكام،  ولا  بالدليل  تهتم  لا  قضايا  إلى  يخرج 

الأحكام؛ فيضيع علم الأصول، ويخرج عن طور مهمته وغرضه الذي 

يعود على الدليل والحكم؛ تثبيتاً واستنباطًا، قال الغزالي )ت505هـ(: 

»والأصولي لا ينظر إلا في أدلة الأحكام الشرعية خاصة«)))، ولهذا نجد 

الغزالي )ت505هـ( في أكثر من موطن من »المستصفى« يترك مناقشة 

بعض المفاهيم الخارجة عن علم الأصول، لئلا يدخل على أصول الفقه 

ما ليس منه؛ كبعض مفاهيم الجدل أو علم الكلام))). 

المستصفى )ص6(.  	(((

المستصفى )ص9(. 	(((

المستصفى )ص6(.  	(((
انظر: المستصفى )ص432، 69(.  	(((



- 317 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المبحث الثالث

حصْر الأصوليين أصول مصادر التشريع

من المقاصد المعتبرة لتعليق أصول الفقه بالأدلة؛ استقرار الأدلة وثبوتها؛ 

لأن هذا حصل بعد نقاش واسع حتى عرف المعتبر منها من الملغي، والمعمل 

من المهمل، وقوة المعتبر ودرجاته ومراتبه، وعرفت طرق وأساليب إيصالها 

الأحكام،  تستقى  منه  الذي  الفقه  ومورد  مصدر  هي  الأدلة  لأن  للحكم؛ 

وهي أدلة توقيفية في أصلها، لا يجوز أن يزاد فيها دليل يؤخذ منه الحكم 

أصالة، دون توقيف من الشارع؛ وقد حاول بعض المعاصرين فتح الأصول، 

وتغييرها، وزيادتها؛ إذ لم تعد الأصول السابقة صالحة ـ حسب دعواهم 

نحتاج  الذي  والاجتهاد  الـمجد:«  أبو  كمال  الدكتور  يقول  الزمن،  لهذا  ـ 

إليه اليوم، ويحتاج إليه المسلمون، ليس اجتهاداً في الفروع وحدها، وإنما 

هو اجتهاد في الأصول كذلك .. وكم من مسألة تواجه المسلمين اليوم فإذا 

بحثوها وأعملوا الجهد طلباً لحكم الإسلام فيها، أفضى بحثهم إلى وقفة مع 

في  امتناعٍ  من  المعاصرين  من  الغالبة  الكثرة  ترُدده  ما  وليس   ... الأصول 

الاجتهاد في الأصول إلا التزاماً بما لا يلزم، وتقصيراً في بذل الجهد، بحثاً عما 

ينفع الناس«)))، وغيره له كلام قريب من هذا))).

كان  فإن  الأصول؛  في  بالاجتهاد  مراده  تحرير  إلى  يحتاج  الكلام  فهذا 

بعنوان:  مقال   ،7 العدد  العربي  كتاب   ،42 المجد، ص  أبو  كمال  أحمد  د.  مواجهة،  لا  حوار  	(((
»مواجهة مع عناصر الجمود«.

بتجديد  يطالب  بعضهم  الإسلامي« )ص40( وغيرهم،  الفكر  في  »التجديد  كتابه  في  كالترابي  	(((
أصول الفقه، وبعضهم يطالب بإلغاء أصول الفقه.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 318 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

وأصوله،  نصوصه،  ومعرفة  فهم،  بمزيد  الأصول،  تلك  داخل  الاجتهاد 

إن كان باستحداث أصول جديدة تؤخذ  أما   . ودلائله، ومعانيه فهذا حق 

منها الأحكام ابتداء، مفصولة عن الكتاب العزيز، والسنة النبوية، منازعة 

لهما؛ فهذا لا شك في بطلانه؛ فإن الأصل أن أدلة الشريعة الكلية محصورة 

معدودة، عائدة كلها إلى الكتاب والسنة، غير قابلة للزيادة والاجتهاد في أصل 

عدها، قال الشيرازي )ت476هـ(: »وأول ما يبدأ به الكلام على خطاب الله 

-عز وجل-،  وخطاب رسوله صلى الله عليه وسلم؛ لأنهما أصل لما سواهما من الأدلة«)))؛ 

فهذا أصل الدين والتشريع، وكل الأدلة الأخرى: كالإجماع، والقياس، وقول 

الصحابي، وشرع من قبلنا، والاستصلاح، والاستحسان، والعادة، وغيرها 

بيان للكتاب والسنة، وإفصاح لهما؛ فدليل الإجماع على قوته وعلو منزلته 

الحنبلي  عقيل  ابن  قال  والسنة،  الكتاب  لدلالة  ومبين  مفصح  إلا  هو  ما 

جماعَ عن  رْتمُُ اِإل )ت513هـ( مفصحًا عن أصل الإجماع: »إن قيل: كيف أخََّ

جماعَ بهما؟ قيل: نحن لا نتركُ قولَ  جماع، ولا تتركونَ اِإل الكتاب والسُنَّةِ باِإل

ةِ، لكنْ نتركُهما لِمثلْهما، فنتبين بإجماع  اللهِ، وقولَ رسولهِ، لقول علماءِ الأمَُّ

جماعُ ليس بدليل في  الأمُةِ أن ذلك منسوخ، أو معدولٌ عن ظاهره؛ إذْ كان اِإل

نفسه، لكنْ يصدرُ عن دليل«))).

فلا تقام الشريعة بأصلها ولا بكمالها إلا بحفظ أصولها، لا بتضييعها 

يبق  لم  وحدَّها؛  وأصولها  الشريعة  مصادر  حصر  فات  لو  إذ  وإطلاقها؛ 

معنى لإيجاد الشريعة ذاتها؛ لأن كل له الحق في اختراع أصول يستقي منها 

اللمع )ص6(. 	(((

اللمع )ص6(. 	(((



- 319 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الحكم حسب هواه، وأصولها كلها تعود للقرآن الكريم والسنة النبوية، قال 

الشافعي )ت204هـ(: »ولم يجعل الله لأحد بعد رسول الله أن يقول، إلا 

من جهة علمٍ مضى قبله، وجهةُ العلمِ بعدُ الكتابُ، والسنةُ، والإجماعُ، والآثارُ، 

وما وصفتُ من القياس عليها«))).

أدلة  حصر  حاول  العلماء  من  وغيره  )ت684هـ(  القرافي  فإن  لهذا 

على  تتوقف  شرعًا،  محصورة  الأحكام  مشروعية  »فأدلة  فقال:  الشريعة، 

الشارع، وهي نحو العشرين«))).

   وهذا العدد الذي ذكره، يزيد فيه وينقص أهل الأصول لأنها عائدة 

أن  بيان وإيضاح، فيؤكدون على  الأدلة  الكتاب والسنة، وبقية  إلى أصلها: 

القرآن، وكذا  السنة مأخوذة من  الكريم«، وحجية  »القرآن  التشريع  أصل 

الإجماع، والقياس، عائد إليهما لا محالة، قال السمعاني )ت489هـ(: »فأما 

الرسالة )ص507(.  	(((

نحو  أنها  وذكر   ،)128/1( الفروق  في  الإجمالية  الشريعة  أدلة  القرافي  عد   ،)128/1( الفروق  	(((

، وتابعه ابن جزي في تقريب الوصول )ص176(. وفي شرح تنقيح الفصول جعلها  عشرين دليلًا

القرافي تسعة عشر دليلًا بالاستقراء )ص445(، وتابعه الطوفي في التعيين )ص237( على ذلك؛ 

فجعلها تسعة عشر دليلا فقال: »أدلة الشرع تسعة عشر بالاستقراء، لا يوجد بين العلماء غيرها، 

وخامسها:  المدينة،  أهل  إجماع  ورابعها:  الأمة،  إجماع  وثالثها:  السنة،  وثانيها:  الكتاب،  أولها: 

القياس، وسادسها: قول الصحابي، وسابعها: المصلحة المرسلة، وثامنها: الاستصحاب، وتاسعها: 

الثالث  الذرائع،  سد  عشر:  الثاني  الاستقراء،  عشر:  الحادي  العوائد،  وعاشرها:  الأصلية،  البراءة 

عشر: الاستدلال، الرابع عشر: الاستحسان، الخامس عشر: الأخذ بالأخف، السادس عشر: العصمة، 

السابع عشر: إجماع أهل الكوفة، الثامن عشر: إجماع العشرة، التاسع عشر: إجماع الخلفاء الأربعة. 

وبعضها متفق عليه، وبعضها مختلف فيه، ومعرفة حدودها، ورسومها«، ولكن قوله: »لا يوجد 

غيرها؛  يوجد  فقد  التسمية  بحسب  وإلا  فيها،  يدخل  غيرها  أن  يقصد  ربما  غيرها«  العلماء  بين 

والعمل  البلوى،  وعموم  السياق،  ودلالة  الاقتران،  ودلالة  والقرعة،  بالاحتياط،  والأخذ  كالتحرِّي، 

بَهين، والاستدلال على الشيء بفساد نظيره، والأخذ بأقل ما قيل، وإطباق الناس من غير نكير،  بالشَّ

وغيرها، انظر البحر المحيط: )ص5/8ـ53/8(؛ فهذه أدلة تتداخل وتفترق مع الأدلة المذكورة. 



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 320 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

الكتاب فهو أم الدلائل، وقيم البيان لجميع الأحكام.. والسنة مأخوذة منه، 

والقياس مأخوذ من الكتاب والسنة، والإجماع مأخوذ من الكتاب، والسنة، 

)ت751هـ(،  القيم  وابن  )478هـ(،  الجويني  قاله  ونحوه  والقياس«)))، 

والشاطبي )ت790ه(، وغيرهم))).

المبحث الرابع
حماية الأصوليين النص الشرعي

بعد أن قرر الأصوليون أصل الأدلة، لكونها مصدر التشريع للأحكام  	.1

مع  وأقاموا  الصحيح،   الاستنباط  وقواعد  بعدها طرائق  قرروا  كلها، 

هذا أصولًا تحميها وتقيمها وتحفظها؛ لأنه لا معنى لإقامة الدليل، ثم 

الانقضاض على أصول دلالاته وتعطيلها وعزلها عن الأحكام، ولهذا بنوا 

قواعد كثيرة، تدور على حفظ دلالة النص على الحكم، من أعظمها أنه: »لا 

اجتهاد مع النص«)))، وما في معناها كـ»الاجتهاد مع النص محال«)))، 

أو: »لا حظ للاستنباط مع النص«)))، وغيرها،  واتفق الأصوليون كافة 

على معنى هذه القواعد والأخذ بها، قال الجصاص )ت370هـ(: »ولا 

خلاف في سقوط الاجتهاد مع النص«))).

والاجتهاد؛  النص،  دلالة  قوة  بين  التعاكس  على  القاعدة  هذه  فمدار 

قواطع الأدلة )29/1(. 	(((

انظر: البرهان )178/2(، بدائع الفوائد )15/4(، الموافقات )42/3(. 	(((

الواضح في أصول الفقه )371/5(. 	(((

المستصفى )ص345( . 	(((

الفصول في الأصول )208/4(. 	(((

الفصول في الأصول )38/4(.  	(((



- 321 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فكلما قويت دلالة النص ضعف الاجتهاد لقلة الحاجة إليه، ومتى خفيت أو 

عدمت دلالة النص زادت قوة الاجتهاد بياناً للحكم الشرعي .وهذه القاعدة 

معنى حديث معاذ [ لما أرشده رسول الله صلى الله عليه وسلم، عندما بعثه لليمن بأن 

يحكم بالكتاب، فإن لم يجد، فإن لم يجد يجتهد رأيه)))، قال الجصاص 

والسنة، وإجماع  الكتاب،  الاجتهاد مع نص  نجيز  لا  »نحن  )ت370هـ(: 

الأمة،  ولا مع دليل قائم من واحد من هذه الأصول«))).

ومما يوضح ذلك:أن العلماء اتفقوا على أنه لا ينقض الاجتهاد باجتهاد 

الإجماع،  أو  السنة،  أو  الكتاب،  من  قاطعًا  مخالفته  حالة  وينقض  مثله، 

القياس الجلي عند مالك والشافعي، ورواية عن الإمام أحمد)))؛ حفظًا  أو 

أصل  على  اجتهاده  يقم  لم  خالفها  من  فكل  التشريع؛  لأصول  وصيانة 

صحيح، فلا يعتبر هذا الاجتهاد لوقوعه في غير محله))).

2 ـ وكما حفظوا أصل النصوص بأن لا يعتدى عليها باجتهاد، لم تكتمل شرائطه 

فتعطله أو تضعفه، حفظوا أيضًا موارد الاستنباط من النص؛ فقرروا قواعد 

تقيم الاستنباط الصحيح، وترعاه، وتضبطه؛ فالاستنباط الصحيح المعتبر 

الدارمي)168(، سنن أبي داود )3594(، سنن الترمذي )1327(،  مسند أحمد )236/5(،  سنن  	(((

واختلف العلماء في تصحيحه وتضعيفه؛ فضعفه جماعة منهم: البخاري في التاريخ الكبير )277/2(، 

والترمذي عقب سياقه له، وابن حزم في المحلى )62/6(، وابن الجوزي في العلل المتناهية )273/2(، 

وصححه الخطيب البغدادي في الفقيه والمتفقه )471/1(، وابن القيم في إعلام الموقعين )351/2(، 

وابن كثير في تفسيره )7/1( حيث قال: »وهذا الحديث في المسانيد والسنن، بإسناد جيد«.

)))	 الفصول في الأصول 59/4(.

انظر: الإحكام في تمييز الفتاوى عن الأحكام )ص135(، تشنيف المسامع )591/4(، المنثور في  	(((

القواعد الفقهية )93/1(، شرح الكوكب المنير )503/4(، غمز عيون البصائر )325/1( .  

انظر: الإحكام للآمدي )4/ 203(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 322 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

هو العائد على النص بالقوة والإحكام، لا العائد عليه بالإضعاف والانحلال 

أو الرفع والإبطال؛ فكل استنباط عاد على النص بضعف أو إبطال، فهو 

من  يستنبط  أن  يجوز  »لا  وهي:  هذا،  في  قاعدة  وقرروا  ملغى،  استنباط 

النص معنى يعود عليه بالإبطال«)))، وبلفظ: »إذا استنبط معنى من أصل؛ 

فأبطله، فهو باطل«)))، قطع بها الغزالي )ت505هـ( ))).

استنباط معنى  بجواز  المعنى؛ فترددوا  هذا  داخل  يختلفون  قد  ولكن 

النص  فهم  في  داخل  لأنه  أجازه؛  بعضهم  بالتخصيص؛  النص  على  يعود 

دمج  لذا  النص،  إضعاف  من  فيه  لما  منعه،  وبعضهم  خارجه،  لا  ذاته 

هاتين القاعدتين مع بعضهما ابن دقيق العيد)ت702هـ(، فقال: »كل علة 

مستنبطة، تعود على النص بالإبطال والتخصيص؛ فهي باطلة«))).

المبحث الـخامس
دراسة تطبيقية لـحفظ أصول الفقه

لأبرز مصادر الأحكام الشرعية

سأضع في هذا المبحث أبزر وأهم مصادر الأحكام الشرعية المتفق عليها، 

كما  والقياس،  والإجماع،  المطهرة،  النبوية  والسنة  الكريم،  الكتاب  وهي: 

تناولت بعض الأدلة المختلف فيها، وهي: قول الصحابي، وعمل أهل المدينة، 

التثريب  طرح   ،)50/5  ،491/4( المحيط  البحر   ،)456/1( للسبكي  والنظائر  الأشباه  	(((

)134/2(، التحبير شرح التحرير )2854/6(، شرح الكوكب المنير )456/3(، تحفة المحتاج 

. )210/1(

قواعد المقري )485/2( القاعدة رقم: )242( . 	(((

انظر: المستصفى )ص198(، قواعد المقري )485/2( القاعدة رقم: )242( . 	(((

إحكام الأحكام )257/1(. 	(((



- 323 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والمصلحة المرسلة، والاستحسان، وأشرت إلى شرع من قبلنا عند الكلام على 

الكتاب الكريم .

:  الكتاب الكريم: أولًا

الشريعة، وأساس  الملة، وكلي  الدين، وأصل  ينبوع  الكريم  الكتاب  ـ  أ 

الدين  الملة، ومجمع الأحكام كلها، وركن  الرسالة، وقطب الإسلام، وعمدة 

الذي لا يقوم إلا به، كما قرره علماء الإسلام عامة وعلماء الأصول خاصة)))؛ 

علماء  ويؤكده  يقرره  الأمة،  وفي  الشريعة،  في  الكريم  الكتاب  مقام  فهذا 

فتطرقوا  كافة؛  الأنام  ومعتصم  التشريع،  مصادر  كل  أصل  لأنه  الأصول؛ 

لحفظ الكتاب في كونه مصدر تشريع من ثلاث جهات:حفظ نصه، وحفظ 

فهمه، وحفظ ناسخه ومنسوخه.

العزيز  الكتاب  نص  حفظ  على  الأصول  علماء  أكد  أصله:  حفظ  الأولى: 

، لا يزيد ولا ينقص منه حرف، وشددوا فيه، قال الغزالي )ت505هـ(:  كاملًا

»إلحاق ما ليس بقرآن بالقرآن كفر، كما أنه من ألحق القنوت، أو التشهد، أو 

التعوذ بالقرآن فقد كفر«)))؛ لئلا يدخل فيه ما ليس منه، أو أن يخرج ما هو 

منه، وقرروا فيه التواتر، وليس أي تواتر؛ إذ حاز القرآن العظيم أرفع مراتب 

التواتر، كما يقول ابن رشد )ت595هـ()))، وأكدوا وأثبتوا اعتبار أصل التواتر 

في القرآن الكريم كله، حتى جعلوه ضمن حده الذي حدوا به القرآن الكريم))). 

انظر: غياث الأمم )ص400(، الموافقات )346/3(. 	(((

المستصفى)ص82(. 	(((

الضروري )ص87(. 	(((

جعل علماء الأصول »التواتر« فصلًا في حد الكتاب العزيز، انظر: أصول البزدوي )ص95(،  	(((

المستصفى )ص81(، المغني في أصول الفقه )ص185( . 



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 324 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

ولهذا شددوا ونظروا في القراءة الشاذة، ووضعوها في مرتبتها المناسبة 

لها، حفظًا لمصادر التشريع؛ إذ لم يدخلوها على الكتاب العزيز، وإن اعتبرها 

بعضهم في الأحكام، بتوازن فيها بين الإلغاء والاعتبار،  قال إمام الحرمين 

أمران:  الشاذة  بالقراءة  الاحتجاج  سقوط  يحقق  »والذي  )ت478هـ(: 

جميع  رجوع  وإليه  الشريعة،  وقطب  الإسلام،  قاعدة  القرآن  أن  أحدهما: 

الأصول، ولا أمر في الدين أعظم منه، وكل ما يجل خطره، ويعظم وقعه، 

وحفظه،  نقله  في  يتناهون  الأديان  فأصحاب  الدينية؛  الأمور  من  سيما  لا 

ولا يسوغ في اطراد الاعتياد، رجوع الأمر إلى نقل الآحاد، ما دامت الدواعي 

متوفرة، والنفوس إلى ضبط الدين متشوفة، وهذا يستند إلى ما سبق تمهيده، 

فيما يقتضي تواتر الأخبار«))).

الثانية: حفظ طرق استنباط الحكم من ألفاظ القرآن الكريم، واعتمدوا 

في هذا الحفظ على أصل اللغة، التي نزل بها القرآن الكريم، بفهم أساليب 

العرب، ومجاري عادات كلامهم ومخاطباتهم، ثبيتاً لدلالة الحكم، وتأميناً 

من الوقوع في الغلط، أو تعطيل بعض النص، ولهذا جعله الشافعي أصلًا 

الله:  كتاب  علم  جماع  »ومن  فقال:  بالكتاب،  كله  العلم  جماع  إلى  يعود 

العلمُ بأن جميع كتاب الله إنما نزل بلسان العرب«)))، ثم فصل وأبان أبو 

شامة)ت665هـ( في هذا الأصل، فقال: »واعلم أن استخراج مسائل الفقه، 

وتحقيقها؛ متوقف على إحكام علم أصول الفقه، وإتقان كل هذه العلوم، 

البرهان)257/1(. 	(((

الرسالة )ص34(. 	(((



- 325 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

متوقف على التبحر في معرفة علم اللسان العربي«))).

فباينوا بين الأحكام، بناء على قوة دلالة اللفظ على المعني؛ ففرقوا بين 

بيانه،  وطرق  والمجمل  والمحتمل،  والصريح  والفاسد،  الصحيح،  التأويل 

والحقيقة والمجاز، والمنطوق والمفهوم، ورتبوا المفهوم درجات، وأعطوا لكل 

العموم،  أمر ونهي مقام يعرف فيه قوته وضعفه، وضبطوا مخصصات 

في  المعاني  أثر حروف  قوة  وأبانوا  المشتركات،  وأظهروا  المطلق،  ومقيدات 

تنوع الأحكام.. إلخ، فهذه المباحث من أصلب موضوعات أصول الفقه، وهي 

ما يطلق عليها دلالات الألفاظ، التي مناطها فهم اللغة إفرادًا وتركيباً، وهي 

معظم الأصول، كما يقول إمام الحرمين )ت478هـ())).

الثالثة: جهة النسخ، فحفظوا ناسخ القرآن ومنسوخه؛ فحرروا قواعدهما، 

وأقاموا أصولًا تحفظ أحكامه من أن يتوسع بنسخ أحكامه، أو يلغى ما تحقق 

منه؛  أضعف  نسخ  لأي  حاجبة  العزيز   الكتاب  تواتر  قوة  فجعلوا  نسخه؛ 

فقووا وعظموا شأن القرآن بالتواتر من أن يتطرق إليه ضعف في ثبوت أصل 

أحكامه؛ إذ لا يقدر على رفع حكمه إلا ما شاكله في القوة، لخطورة الاعتداء 

عليه بالنسخ، يقول إمام الحرمين )ت478هـ(: »أجمع العلماء على أن الثابت 

قطعًا، لا ينسخه مظنون؛ فالقرآن لا ينسخه الخبر المنقول آحادًا«))).

 ب ـ ومما يتعلق بالقرآن الكريم مما له صلة هنا: أن بعض الأصوليين 

الكريم،  الكتاب  فيه  ورد  مما  قبلنا«،  من  »شرع  بأحكام  الأخذ  في  توقفوا 

خطبة الكتاب المؤمل للرد إلى الأمر الأول )ص62(. 	(((

البرهان )130/1(. 	(((

البرهان )255/2(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 326 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

وهذا الذي عليه غالب الشافعية، وهو مذهب المعتزلة، وجمع من الأشاعرة، 

وخالفهم في هذا جمهور العلماء من المذاهب كلها، ومأخذ من منع: أن شريعة 

يكون مأخذ  الشرائع، فلا  والسلام نسخت غيرها من  الصلاة  عليه  محمد 

متجددة،  والسلام  الصلاة  عليه  جاءته  التي  الأوامر  فإن  صحيحًا؛  الحكم 

الحرمين  إمام  ارتضاه  الذي  وهذا  السابقة)))،  الشرائع  أصل  عن  خارجة 

)ت478هـ(، وأكده الآمدي )ت631هـ()))، وجزم ابن العربي )ت543هـ( 

بأن كل الشافعية لا يأخذون بـ»شرع من قبلنا«)))، ولكن الصحيح أن بعض 

الحرمين والشيرازي  إمام  الشافعية أخذوا بشرع من قبلنا، كما ذكر ذلك 

والآمدي، وغيرهم))).

وأما من اعتبر »شرع من قبلنا« شرعًا لنا ـ وهم الجمهور ـ فمأخذهم:أن 

الاعتبار بما ورد في الكتاب العزيز من الأحكام لكونه جاء بكتابنا في حكايته 

عمن قبلنا من الأمم، وأقره القرآن، ولم ينسخ بشريعتنا؛ فإذا ورد في القرآن 

الكريم قصص تضمنت أحكامًا، وسكت عنها؛ فالأخذ بما فيها من أحكام 

هو أخذ من كتاب الله لكونه أوردها وأقرها، لا لكونه شرائع سابقة وأديان 

العربي  ابن  )))، قال  النظر  الحكم منها يكون معتبراً بهذا  ماضية؛ فأخذ 

فما  النبيين؛  أخبرنا عن قصص  تعالى  الله  أن  ذلك:  »ونكتة  )ت543هـ(: 

شرح  )ص166(،  المستصفى   ،)189/1( الفقه  أصول  في  البرهان  )ص63(،  اللمع  انظر:  	(((

مختصر الروضة )170/3(.

انظر: التلخيص)265/2(، الإحكام في أصول الأحكام )141/4(. 	(((

أحكام القرآن لابن العربي )356/1(. 	(((

الأحكام  أصول  في  الإحكام   ،)189/1( البرهان  اللمع )ص63(،  التبصرة )ص285(،  انظر:  	(((

.)140/4(

انظر: التبصرة في أصول الفقه )ص287(. 	(((



- 327 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

كان من آيات الازدجار، وذكر الاعتبار؛ ففائدته الوعظ، وما كان من آيات 

الأحكام؛ فالمراد به الامتثال له، والاقتداء به«))).

ثانياً: السنة النبوية المطهرة على صاحبها أفضل الصلاة والسلام:

اعتنى علماء الأصول بالسنة النبوية من نفس جهات عنايتهم بالكتاب 

العزيز: حفظ النص، وحفظ الفهم والاستنباط، وحفظ الناسخ والمنسوخ، 

وزادوا على القرآن ثلاث زيادات في الحفظ، انفردت بها السنة عن الكتاب، 

وهي: تأكيد أصل حجية السنة، وبيان مراتب السنة من حيث قوة ثبوتها، 

وبيان أحوال مقاماته عليه الصلاة والسلام حال البلاغ.

1ـ تأكيد أصل حجية السنة:

في  يناكفون  وعناد،  زيغ  أهل  يظهر  زمان  كل  أنه في  ذلك:  السبب في   

مجاري الاحتجاج بالسنة؛ إما كًّال أو جزءًا؛ فزاد أهل الأصول تأكيد الاحتجاج 

، زيادة على حجية القرآن؛  ، وعقلًا بالسنة، وتثبيت ركنية الاستدلال بها، نقلًا

لأن حجية القرآن الكريم أكبر من يشكك فيها رجل ينسب نفسه إلى الإسلام؛ 

فاعتنوا بتقرير حجية السنة، وقرنوها بكتاب الله -عز وجل-؛ فمن أول كتب 

الأصول »الرسالة« التي بالغ فيها الإمام الشافعي بتقرير هذا الأصل وبيانه، 

وإظهاره بالبراهين النقلية والعقلية المتنوعة، فقال: »وضع الله رسوله من 

دينه وفرْضِه وكتابه، الموضعَ الذي أبان - جل ثناؤه - أنه جعله عَلَمًا لدينه، 

بما افترض من طاعته، وحرَّم من معصيته، وأبان من فضيلته، بما قَرَن من 

الإيمان برسوله مع الإيمان به«))).

أحكام القرءان لابن العربي )37/1(. 	(((

الرسالة )ص73(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 328 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

 ثم أورد الأدلة والنصوص من الكتاب على قرن طاعة الله بطاعته -عز 

وجل- وأن السنة وحي كالقرآن، نحو قوله -تعالى-: ثنٱ  ٻ ٻ 

ٺٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ   پ  پ  پ  ٻ  ٻ 
ٿثم ]النور:62[؛ فجعل كمال ابتداء الإيمان، الذي ما سواه  ٿ  ٿ 
تبَعَ له: الإيمانَ بالله ورسوله... ففرض الله على الناس اتباع وحيه وسنن 

رسوله))).

تلك  وبينوا  الألفاظ،  دلالات  في  والقرآن  السنة  بين  يفصلوا  لم  ولهذا 

الدلالات لهما معًا؛ إذ مزجوا  بين الكتاب والسنة، بين ذلك إمام الحرمين 

)ت478هـ( بقوله: »فإن قيل: لمَ لم تعدوا كتاب الله تعالى؟ قلنا: هو مما 

تلقى من رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فكل ما يقوله الرسول فمن الله تعالى فلم يكن 

لذكر الفصل بين الكتاب والسنة معنى«))).

ومن أجل هذا جعلوا كل الأدلة عائدة إلى صدقه عليه الصلاة والسلام؛ 

فالكتاب، والسنة، والإجماع، وغيرها؛ كلها تعود إليه عليه الصلاة والسلام، لا 

غير؛ لأن كل الشريعة قائمة على صدقه عليه الصلاة والسلام))).

2ـ بيان مراتب السنة: 

أ ـ اعتنى علماء الأصول ببيان حفظ السنة من جهة مراتب ثبوتها؛ لأن 

هذا الذي يبنى عليه أصل التشريع؛ فقسموا الخبر عنه عليه الصلاة والسلام 

من حيث قوة الثبوت وعدمه إلى متواتر وآحاد، وعلقوا بكل نوع دلالة مناسبة 

انظر: الرسالة )ص 73(. 	(((

البرهان )42/1(. 	(((

انظر: المستصفى)ص6(. 	(((



- 329 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

في  والنقلية  العقلية  الأدلة  عليه  وأقاموا  الآحاد،  عن خبر  كثيراً  ودافعوا  له، 

اعتباره؛ فكل من انتسب لأهل العلم من أهل السنة لا إشكال عنده في حجية 

السنة  بها  إلينا  وصلت  التي  الطرق  ثبوت  في  عنده  الإشكال  ولكن  السنة، 

عنه عليه الصلاة والسلام؛ ولهذا قال السـرخسي )ت483هـ(: »ولأن قول 

الرسول صلى الله عليه وسلم، موجب للعلم باعتبار أصله، وإنما الشبهة في النقل عنه«))).

 فهذا كله عائد إلى حفظ السنة وضبطها، ومعرفة أنواع الخبر، وقوة كل 

نوع، ورتبة الاحتجاج بكل نوع، ونوع الاحتجاج؛ فتوسعوا في ذلك، قال إمام 

الكبرى؛ فإن معظم  القاعدة  السنن، فهي  الحرمين )ت478هـ(: »معرفة 

أحواله،  وفنون  وأفعاله  صلى الله عليه وسلم  الرسول  أقوال  من  متلقى  التكاليف  أصول 

الاستقلال  يتقرر  ثم لا  الرسول،  بيان  الكتاب لا يستقل دون  آي  ومعظم 

بالسنن إلا بالتبحر في معرفة الرجال، والعلم بالصحيح من الأخبار والسقيم، 

وأسباب الجرح والتعديل، وما عليه التعويل في صفات الأثبات من الرواة 

الناسخ  استبانة  عليها  تترتب  التي  والتواريخ  والمرسل،  والمسند  والثقات، 

والمنسوخ«))).

الصلاة  عليه  إليه  السنة  ثبوت  تحريهم  على  الأصول  علماء  دار  ـ  ب 

يقين  والسلام  الصلاة  عليه  فقوله  بها  معلق  التشريع  ثبوت  لأن  والسلام؛ 

بأصله، وإنما الشبهة في طريقة النقل، ولو ارتفعت هذه الشبهة؛ كان حجة 

قطعًا كما يقول عبدالعزيز البخاري )ت730هـ())).

أصول السرخسي )339/1(، وانظر: كشف الأسرار )359/2(. 	(((

غياث الأمم )ص400 ـ 401(. 	(((

كشف الأسرار )378/2(، وانظر: شرح التلويح على التوضيح )8/2(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 330 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

أن بعض من  الواحد، مع  العمل بخبر  ولهذا دافعوا بشدة عن حجية 

توقف بالأخذ بخبر الواحد له احتجاج عائد إلى أصل معتبر، إلا أن تنزيله 

على خبر الواحد غير صحيح؛ فبعض من توقف بالأخذ بخبر الآحاد وجه ذلك 

بوجود مفسدة، و: »وجه المفسدة: أن يروي الواحد خبراً في سفك دم، أو في 

استحلال بضع، وربما يكذب؛ فيظن أن سفك الدم هو بأمر الله تعالى، ولا 

يكون بأمره، فكيف يجوز الهجوم بالجهل؟ ومن شككنا في إباحة بضعه 

وسفك دمه، فلا يجوز الهجوم عليه بالشك، فيقبح من الشارع حوالة الخلق 

على الجهل واقتحام الباطل بالتوهم«))).

 فهذا الأصل المذكور صحيح، فلا يقام حكم على خطأ أو وهم بالاتفاق، لكن 

تنزيله على خبر الواحد بإطلاق غير صحيح؛ فخبر الواحد ليس وهمًا، وليس 

خطًأ؛ لأن علماء الحديث نخلوا الأخبار كلها وغربلوها، وعرفوا رواتها؛ ففرقوا 

بين ما كان وهمًا وخطًأ، وبين ما كان صواباً؛ فما كان صواباً وجب العمل به، 

كأي خبر آحاد، يتعامل به الناس بينهم، ويقيموا عليه ضرورات حياتهم كل 

الأوقات، ويبنون عليها أحكامهم، ومعاملاتهم وتصرفاتهم؛ ولذا قال الغزالي 

)ت505هـ(: »وأما العمل بخبر الواحد فمعلوم الوجوب بدليل قاطع؛ أوجب 

معلوم  عنده  العمل  ووجوب  قطعًا،  حاصل  والظن  الصدق،  ظن  عند  العمل 

قطعًا؛ كالحكم بشهادة اثنين، أو يمين المدعي، مع نكول المدعى عليه«))).

وبناء  وكافرهـا  مسـلمها  اليوم  الأرض  قضاة  أحكـام  فغالـب   

المستصفى )ص116(، وانظر نحوه في البرهان في أصول الفقه )230/1(. 	(((

المستصفى )ص116(. 	(((



- 331 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

تصـرفات الناس، وتطبيق الأنظمة صائرة إلى مثل خبر الواحد أو أضعف 

منه؛ لذا رد إمام الحرمين )ت478هـ( على من ضعف العمل بخبر الآحاد 

بشهادة الشهود في تفاصيل القضاء، وفتوى المفتي، وهي كلها ظنية، وهم 

يعملون بها))). 

ج ـ وعلى هذا: فإن الأصوليين أعظم ما قاموا به في السنة إقامة أصل 

الاحتجاج بخبر الواحد إقامة واضحة جلية؛ حفظًا لمصدر تشريعي كبير، 

فيه  لتقرير هذا الأصل، وتوسع  انتصب  آحاد، وأول من  السنة  لأنه غالب 

الشافعي  فاستقرأ  الشافعي)))؛  الإمام  الأصوليين،  وشيخ  السنة،  ناصر 

عهده عليه الصلاة والسلام، وعهد أصحابه من الخلفاء الراشدين وغيرهم؛ 

، واستخرج جمل وافرة من الحوادث، التي ألحقت  استقراء يكاد يكون كاملًا

بها الأحكام بأخبار آحاد، وهو استقراء قوي واضح الدلالة، وأخذ الشافعي 

مثالًا واحدًا لذلك من أمثلة كثيرة ذكرها؛ فقال مستدًّال على الأخذ بخبر الواحد 

في بعثه لملوك الأرض رجلًا واحدًا: »وبعث في دهرٍ واحد، اثني عشر رسولاً، 

إلى اثني عشر ملكاً، يدعوهم إلى الإسلام، ولم يبعثهم إلا إلى من قد بلغته 

الدعوة، وقامت عليه الحجة فيها، وألاّ يكتب فيها دلالاتٍ لمن بعثهم إليه، على 

أنها كتبُهُُ«))).

 ثم جاء بعده أهل الأصول، فقرروا ما قرره، وأكدوا ما ذكره، وبنوا على 

ما أسسه، وزادوا عليها زيادات وتنبيهات وتوضيحات وتحسينات، وإن كان 

انظر: البرهان )231/1(. 	(((

انظر: الرسالة )ص401(، وما بعدها. 	(((

الرسالة )ص415(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 332 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

أصل من شد البنيان وأحكمه الشافعي؛ فيبقى أصلًا لكل من جاء بعده، 

ومن هؤلاء الجصاص)ت370هـ( فقد تكلم وحرر وحقق خبر الآحاد، وذكر 

أنواعه، ومراتبه، وقوة الاحتجاج بكل نوع، ثم عقب ذلك بقوله: »قد اتفق 

السلف والخلف على استعمال هذه الأخبار حين سمعوها؛ فدل ذلك من أمرها 

على صحة مخرجها وسلامتها، وإن كان قد خالف فيها قوم؛ فإنهم عندنا 

شذوذ، لا يعتد بهم في الإجماع«)))،  ثم بعده إمام الحرمين )ت478هـ( الذي 

استند في اعتبار أخبار الآحاد على أصلين:التواتر عنه عليه الصلاة والسلام، 

باعتماده على الآحاد في إنفاذ رسله)))  والأصل الثاني:إجماع الصحابة على 

قبول آخبار الآحاد، ولم يطلبوا التواتر)))، ثم جاء السمعاني )ت489هـ( 

الغزالي )ت505( ومن بعدهم من علماء  فأطال بتقرير هذا الأصل، وكذا 

الأصول، قرروا هذا الأصل وأقاموه))).

3 ـ بيان أحوال مقاماته عليه الصلاة والسلام في البلاغ: 

أ ـ كان نظر علماء الأصول في دلالات ألفاظ الكتاب العزيز مُستصَْحَباً 

في السنة النبوية، وقرروا فيها ما قرروه في الكتاب من النظر بدلالات الألفاظ 

على الأحكام فيها، فكل ما قرروه في الكتاب الكريم كرروه في السنة النبوية، 

كما يقول عبيد الله المحبوبي )ت719هـ())).

 إلا أنه يوجد في السنة جهة زائدة على الكتاب بالفصل، والتفريق بين 

الفصول في الأصول )68/3(. 	(((

انظر: البرهان )228/1(. 	(((

انظر: البرهان )229/1(. 	(((

انظر: قواطع الأدلة )337/1(، المستصفى )ص120(. 	(((

التوضيح في حل غوامض التنقيح )3/2(. 	(((



- 333 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ما وقع منه عليه الصلاة والسلام على سبيل البلاغ، وما وقع على تصاريف 

أحواله الأخرى باعتبار مقامات مختلفة؛ ككونه قاضياً، أو كونه إمامًا الإمامة 

العظمى، أو كونه مفتياً، أو ما كان من خصوصياته، أو كونه زوجًا، أو ما 

كان على  سبيل العادة والجبلة، والتجربة الحياتية التي لا تنفك عنها حياة 

الشرعية،  الأحكام  على  دلالته  ورتبوا  بهذا،  الأصول  علماء  فاعتنى  البشر؛ 

وبينوه قوة وضعفًا، وفرقوا بين أحوال مختلفة بحسب الغرض والمقصد، 

الذي أقيم الحكم من أجله، وأنزلوا الفروق المعتبرة بين أفعاله وأقواله عليه 

الصلاة والسلام، باعتبار مقامه عليه الصلاة والسلام؛ تارة بكونه مبلغًا، 

وتارة باعتباره قاضياً، وأخرى بمقتضى الإمامة العظمى، فكل تصرف من 

فلا  والسلام  الصلاة  عليه  مقامه  بحسب  أحكامها  تكون  التصرفات  هذه 

يتعدى غيرها، وقد أوضح هذا الأصل العز بن عبدالسلام )ت660هـ(؛ إذ 

ل  جعل مقاماته التشريعية ثلاثة: البلاغ والفتيا، والإمامة، والقضاء، ثم كمَّ

هذا القرافي )ت684هـ( وزاد عليه زيادات وتفصيلات مهمة وأبقاها على 

ثلاث، ثم جاء الطاهر بن عاشور )ت1393ه( وأوصل مقاماته عليه الصلاة 

والسلام، المختلفة في التشريع إلى اثني عشر مقامًا))). 

ب ـ ثم نظروا في فعله عليه الصلاة والسلام وتركه ونوعوها بحسب 

قصده من الفعل والترك؛ فمع اتفاقهم على الاستدلال بأفعاله عليه الصلاة 

والسلام على الأحكام، وكونها مصدرًا من مصادر التشريع، قال أبو الحسين 

البصري )ت431هـ(: »لا خلاف بين الأمة في الاستدلال بأفعال النبي صلى الله عليه وسلم 

انظر: قواعد الأحكام )142/2(،  الفروق )106/1(، مقاصد الشريعة الإسلامية للطاهر بن  	(((

عاشور )ص150(.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 334 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

على الأحكام«))).

 إلا أنهم أناطوا فعله وتركه عليه الصلاة والسلام بمقصده، بمعنى هل 

وقع هذا الفعل بياناً شرعيًّا أم لا؟؛ فلا يثبت الحكم العملي حتى ينكشف 

مقصده عليه الصلاة والسلام من الفعل، كما يقول الغزالي)))؛ فهذا ضابط 

معتبر في الأفعال والتروك؛ إذ لا نتابعه عليه الصلاة والسلام بمجرد صورة 

كل  من  والسلام  الصلاة  عليه  مقصوده  نعلم  أن  يجب  بل  والترك،  الفعل 

فعل وترك، هل هو بيان أم لا؟؛ كي يكون الاقتداء والتأسي موافقًا، ونصيب 

ا للتأسي  الحكم الصحيح؛ ولهذا وضع أبو الحسين البصري )ت436هـ( حدًّ

يضبطه بقوله: »أما التأسي بالنبي صلى الله عليه وسلم، فقد يكون في فعله، وفي تركه، أما 

التأسي به في الفعل فهو: أن نفعل صورة ما فعل، على الوجه الذي فعل، 

لأجل أنه فعل. والتأسي به في الترك وهو: أن نترك مثل ما ترك، على الوجه 

الذي ترك، لأجل أنه ترك«)))، وهذا كلام قيم له وزن واعتبار، إذ لا نأخذ 

الصلاة  عليه  قصده  معها  نستصحب  بل  والترك  للفعل،  المجرد  الصور 

والسلام فيهما، وهذا يظهر بقرائن الأحوال والسياقات التي تكشف مقصده 

عليه الصلاة والسلام من فعله أو تركه.

 ويعني بوجوب اتباعه هنا:المتابعة الاعتقادية، وليست العملية؛ فيجب 

درجة  تترب  وعليه  العمل،  من  بمقصوده  والسلام  الصلاة  عليه  متابعته 

المعتمد )347/1(. 	(((

المستصفى )ص246(. 	(((

 ،)313/2( الفقه  أصول  في  التمهيد   ،)306/1( الأدلة  قواطع  وانظر:   .)343  /1( المعتمد  	(((

الإحكام في أصول الأحكام للآمدي )172/1، 181، 186(، شرح تنقيح الفصول )ص290(. 



- 335 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الحكم التكليفي قال أبو الطيب الطبري )ت450هـ(: »الاتباع والتأسي لا 

يصح، إلا إذ علمنا الوجه الذي وقع عليه فعله«))).

من  كان  ما  بين  والسلام  الصلاة  عليه  أفعاله  في  فرقوا  هنا  ومن  ـ  ج 

جبلته وطبيعته البشرية؛ لانعدام البيان الشرعي في مثل هذه الأشياء، فلا 

ذلك:  عن سبب  )ت665هـ(  أبو شامة  وأبان  بالاتفاق)))،  الإباحة  تتعدى 

البشرية دون  الطبيعة  الصلاة والسلام اضطرارًا بحكم  لوقوعه منه عليه 

قصد التشريع)))، قال الغزالي)ت505هـ(: »فإن قيل: وبم يعرف كون فعله 

بياناً؟ قلنا: إما بصريح قوله، وهو ظاهر، أو بقرائن، وهي كثيرة«)))، ثم 

عدد جملًا من القرائن المتنوعة المبينة لذلك.

 ومن أفعاله أيضًا التي يكون فيها لبس: التفريق بين ما فعله على وجه 

الخصوصية به عليه الصلاة والسلام، وبين ما كان له ولأمته؛ فربما ظهر 

من الرواية خصوصية هذا به عليه الصلاة والسلام، وفي مرات أخر لا يظهر 

من الرواية شيء؛  فتولى علماء الأصول هذا الأمر؛ ففرقوا بين أفعاله عليه 

بها  يختص  مما  بذلك  خصوصيته  أثر  فيها  ظهر  التي  والسلام،  الصلاة 

عن سائر أمته؛ كإباحة الزيادة على أربع في النكاح، والوصال في الصوم..

وغيرهما)))، قال الآمدي )ت631هـ(: »وأما ما سوى ذلك، مما ثبت كونه من 

المحقق من علم الأصول )318(، وانظر: التمهيد لأبي الخطاب )313/2(. 	(((

انظر: البرهان في أصول الفقه )1/ 183(، الإحكام في أصول الأحكام للآمدي )173/1(، نهاية  	(((

السول )ص250(، التقرير والتحبير )302/2(.

المحقق من علم الأصول )ص191 (، وانظر )ص176 (. 	(((

المستصفى )ص278(. 	(((

انظر: البحر المحيط )27/6(، التقرير والتحبير )302/2(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 336 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

خواصه، التي لا يشاركه فيها أحد، فلا يدل ذلك على التشريك بيننا وبينه 

فيه إجماعًا«))).

د ـ وهكذا في »الترك« عنه عليه الصلاة والسلام اختلط »الترك التشريعي«، 

هذا  وبيان  إقامة  الأصول  علماء  فتولى  الرواة؛  ألفاظ  في  الجبلي«  و»الترك 

الأصل بالتفريق بين التركين، بل »الترك التشريعي« جاء مختلطًا بين أنواع 

الحكم  المكلف  ليقيم  الترك،  مقصود  فهم  فأوجبوا  المختلفة؛  المقاصد  من 

التشريعي الصحيح، وفق مقصود تركه عليه الصلاة والسلام؛  لئلا يوضع 

حكم في غير محله، قال أبو الحسين البصري )ت436هـ(: »وقد يكون تركه 

بياناً، نحو أن يترك الجلسة في الركعة الثانية«)))، وقد لا يكون بياناً، ولهذا 

فإن قول ابن السمعاني )489هـ(: »إذا ترك النبي صلى الله عليه وسلم شيئاً من الأشياء؛ 

وجب علينا متابعته فيه«)))  ليس  على إطلاقه، بل ينظر في نوعية المتروك، 

والقصد إلى المتروك وعدمه؛ فالترك عدم محض، لا يدل على شيء، ما لم يقترن 

به ما يوضحه ويبينه؛ فهو أشد غموضًا من الفعل، وأحسن من كشف هذا 

الجصاص )ت370هـ( لما قال: »نقول في الترك كقولنا في الفعل؛ فمتى رأينا 

النبي صلى الله عليه وسلم قد ترك فعل شيء، ولم ندر على أي وجه تركه، قلنا تركه على جهة 

التأثُّم  تركه على جهة  أنه  يثبت عندنا  أن  إلا  علينا،  بواجب  الإباحة، وليس 

بفعله، فيجب علينا حينئذٍ تركه على ذلك الوجه، حتى يقوم الدليل على أنه 

الإحكام )173/1(. 	(((

المعتمد )357/1(. 	(((

قواطع الأدلة )311/1(. 	(((



- 337 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

مخصص به دوننا«))).

ثالثاً: الإجماع

الأصوليون  بها  اعتنى  التي  الشريعة  أخطر مصادر  من  الإجماع  ـ   1

إثباتاً ونفياً؛ لأنه يحمي الشريعة، وربما هدمها في نفس الوقت؛ فمتى تحقق 

إجماعًا قطعيًّا أقام بناء الشريعة وعصمها من الخطأ، وذاد عن حياضها، 

وشد أصولها، قال إمام الحرمين )ت478هـ(: »إذ على الإجماع ابتنى معظم 

أصول الشريعة، فلو خالف فيه مخالف، لنقل خلافه في هذا الأمر العظيم، 

فيوقف  إجماع متوهم،  ادُّعي  الجسيم«)))، وفي مقابل هذا: متى  والخطب 

الاجتهاد ويعطل النظر، ويجعل للفروع والجزئيات ما للأصول والأركان 

والكليات، وهذا خطير على الشريعة لأنه يقلبها، ويجعل المتغير ثابتاً، وربما 

الإجماع من جهتي  لدليل  الأصوليين  فلهذا كان حفظ  ؛  الفرع أصلًا أحال 

الوجود والعدم.  

فاعتنى الأصوليون عناية كبيرة بالإجماع؛ فبينوا معناه، وشروط قيامه، 

وحققوا إمكانية وجوده، ومنزلته مع الكتاب والسنة، وأنواعه، وحكم مخالفة 

كل نوع من أنواعه؛ إذ فرقوا بين مخالفة القطعي والظني، ورفعوا منزلة 

القطعي منه؛ فمتى ثبتت قطعيته بطريق صحيح؛ لزم الأخذ به، واعتباره، 

وحرم تعديه؛ لأن أصل معنى الإجماع يقوم على عصمة الأمة عند اجتماعها 

على حكم شرعي؛ فإن العصمة الفردية انتهت بموته عليه الصلاة والسلام، 

الفصول في الأصول )228/3(. 	(((

التلخيص )28/3(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 338 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

وانقطاع الوحي؛ فلم يبق إلا العصمة الجماعية باجتماع علماء الأمة كلهم 

على حكم شرعي، قال الشافعي: »وأجمعوا أنه لا يجوز لأحد أن يخرج على 

أقاويل السلف فيما أجمعوا عليه، وعما اختلفوا فيه، أو في تأويله؛ فإن الحق 

لا يجوز أن يخرج عن أقاويلهم«)))، وقال ابن حزم )ت456هـ( في الإجماع: 

من  ويكفر  نحوه،  ويفزع  إليه،  يرجع  الحنيفية،  الملة  قواعد  من  »قاعدة 

خالفه، إذا قامت عليه الحجة بأنه إجماع«)))، ونحوه قاله القاضي أبو يعلى، 

وابن عبد البر، وابن تيمية))).

الأمة  لهذه  كرامة  بأنه  الإجماع،  مأخذ  )ت483هـ(  السرخسي  وجعل 

خاصة لدينها، دون غيرها من أمم الكفر))) إلا أن ابن فُوْرَك )ت406هـ( 

جعل المعنى في مأخذ الإجماع: ليعصم هذا الأمة عند البلاغ من الخطأ، لأنهم 

كنبي جدد شريعة))).

2 ـ ولهذا متى ثبت الإجماع مَنع الاجتهاد والخلاف، فلا اجتهاد في المسائل 

إنما  الحاكم:  الاجتهاد من  الشافعي )ت204هـ(: »معنى  قال  الإجماعية، 

يكون بعد أن لا يكون فيما يريد القضاء فيه كتاب، ولا سنة، ولا أمر مجتمع 

عليه، فأما وشيء من ذلك موجود فلا«)))؛ فالاجتهاد مع وجود الإجماع خطأ؛ 

الرسالة )ص306(. 	(((

مراتب الإجماع )ص7(. 	(((

الفتاوى  التمهيد )267/4(،  العلم وفضله )234/2(،  العدة)1058/4(، جامع بيان  انظر:  	(((

الكبرى )162/6(.

أصول السرخسي )295/1(. 	(((

انظر: البحر المحيط )392/6(، العدة )1085/4(. 	(((

الأم )281/6(. 	(((



- 339 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

لأن فيه اعتداء على الأمة جمعاء بتعديها في إجماعهم إلى مخالفتهم، قال ابن 

حزم )ت456هـ(: »إذا صح الإجماع فقد بطل الخلاف«)))، وشدد في ذلك 

السبكي )ت756هـ( فقال: »الاجتهاد مع قيام الإجماع خطأ، ولو صدر من 

واحد لسفهنا كلامه، وقضينا عليه، بما نقضي على خارق الإجماع«))).

وقدم غالب الأصوليين الأخذ بالإجماع المتحقق القطعي على الأخذ بنص 

من الكتاب والسنة؛ فجعله الأصوليون ميزاناً للنص والرأي يوزن بهما لئلا 

يعتدى على الشريعة؛ لأن الإجماع أقوى مرجع، وأوضح مسلك، فلا يقبل 

»فالإجماع يصحح خبر  الجصاص )ت370هـ(:  قال  التأويل،  النسخ ولا 

مخالفته«)))،  ويمنع  الرأي،  يصحح  كما  عليه،  الاعتراض  ويمنع  الواحد، 

الإجماع  دلالة  فقوة  الواحد؛  خبر  على  بالإجماع  الأخذ  العلماء  قدم  ولهذا 

مقدمة على خبر الواحد عند غالب العلماء، بل نقل اتفاقهم على ذلك)))، قال 

الدين الحنبلي  الفرد«)))، وقال صفي  الشافعي: »والإجماع أكبر من الخبر 

)ت739هـ(: »وأما ترتيب الأدلة وترجيحها: فإنه يبدأ بالنظر في الإجماع، 

فإن وجد لم يحتج إلى غيره؛ فإن خالفه نص من كتاب أو سنة؛ علم أنه 

«)))، وجعل  منسوخ أو متأول؛ لأن الإجماع قاطع لا يقبل نسخًا، ولا تأويلًا

الجصاص سبب تقديم الإجماع على خبر الواحد أو غيرها من الأدلة الظنية، 

مراتب الإجماع )ص12(. 	(((

الإبهاج )177/3(. 	(((

الفصول في الأصول )177/1ـ 178(. 	(((

انظر: الفصول في الأصول )175/1(، المستصفى )ص246(، بدائع الصنائع )27/1(، كشف  	(((

الأسرار )378/2(، البحر المحيط )481/4(، إرشاد الفحول )394/1(.

آداب الشافعي ومناقبه لابن أبي حاتم )ص177( . وانظر: إعلام الموقعين )189/4(. 	(((

قواعد الأصول ومعاقد الفصول )ص97(، وانظر: الإقناع في مسائل الإجماع )68/1(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 340 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

لأن الإجماع لا يجوز وقوع الخطأ فيه، بخلاف خبر الواحد، كما أن الإجماع 

لا يجوز الاجتهاد معه بخلاف خبر الواحد فلا يمنع الاجتهاد))).

وليس هذا منهم توهيناً ولا إضعافًا للخبر، بل تقوية له وتعزيزًا للاستدلال 

الاستدلال  منهج  وضبط  حفظ  في  فريد  منهج  فهذا  بالأخبار؛  الصحيح 

الصحيح من الأخبار؛ فالإجماع يحفظ الأخبار ويعقد دلالتها الصحيحة على 

الأحكام، ولا يعارضها كما قال الجصاص في الإجماع: »يصحح خبر الواحد، 

ويمنع الاعتراض عليه«؛ إذ يستحيل على أمة محمد عليه الصلاة والسلام 

أن تجمع على خلاف خبر صحيح، وتبني أحكامًا مضادة له، ويستحيل أن 

تغُفل خبراً لا يقوم غيره مقامه في بيان حكم شرعي؛ فالإجماع من الأدوات 

الإجماع  مخالفة  لمسألة  الأصوليون  تطرق  لما  ولهذا  الوحي،  لحفظ  المهمة 

ا))). للنص ردوا هذا، وقالوا يستحيل أن يخالف الإجماع نصًّ

حقق  الشرعية  الأحكام  بناء  في  للإجماع  الرفيعة  المنزلة  ولهذه  ـ   3

الأصوليون الإجماع، ودققوا فيه؛ لخطورته في إيجاد وبناء الأحكام الشرعية، 

وجعلوه عمادًا في بناء الشريعة، وأصول الملة، ومالوا إلى أن من أنكره ليس 

أخرى،  وبالتكفير  تارة،  بالتفسيق  الأئمة،  نهج  على  ولا  السنة،  قوام  على 

بحسب قطعية الإجماع وظنيته، قال الإمام أحمد: »في الصحابة إذا اختلفوا، 

لم يخُْرَج من أقاويلهم، أرأيت إن أجمعوا، له أن يخرج من أقاويلهم؟ هذا 

قول خبيث، قول أهل البدع، لا ينبغي أن يخرج من أقاويل الصحابة إذا 

انظر: الفصول في الأصول )177/1ـ 178(. 	(((

انظر: البحر المحيط )408/6(، أصول السرخسي )308/1(. 	(((



- 341 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

اختلفوا«)))، وهذا متضمن لحجية الإجماع، وقال السرخسي )ت483هـ(: 

»ومن أنكر كون الإجماع حجة موجبة للعلم، فقد أبطل أصل الدين؛ فإن 

مدار أصول الدين ومرجع المسلمين إلى إجماعهم؛ فالمنكر لذلك يسعى في 

هدم أصل الدين«))).

وفي مقابل هذا: شددوا على دعوى الإجماع التي لا تسندها براهين واضحة؛ 

فاعتبروا للإجماع شروطًا لا يصح إلا بها، كما أنهم ردوا الإجماعات المدعاة 

التي لم تكتمل شروطها، ولم تقم مقتضياتها، قال ابن حزم )ت456هـ(: 

»إن أهل العلم مالوا إلى معرفة الإجماع ليعُظموا خلاف من خالفه، ويزجروه 

عن خلافه فقط، وكذلك مالوا إلى معرفة اختلاف الناس لتكذيب من لا يبالي 

بادعاء الإجماع؛ جرأة على الكذب، حيث الاختلاف موجود، فيردعونه بإيراده 

عن اللجاج في كذبه فقط«))).

نقلوا  أقوام  على  ـ  الله  رحمه  ـ  الشافعي  الإمام  إنكار  جاء  هنا  ومن 

في  السجود  ترك  على  الإجماع  المدينة  أهل  كنقل  صحيحة؛  غير  إجماعات 

المفصل، وهذا غير معتبر، لأن عمر بن عبدالعزيز  أمر بالسجود في الانشقاق، 

فكيف  النجم؛  في  الخطاب  بن  عمر  سجود  ونقلوا  ذلك،  هريرة  أبو  وفَعَل 

للإجماع،  الشافعي  تأصيل  مع  السجود؟)))،  ترك  على  الإجماع  هنا  يدعى 

واستدلاله به؛ فيكون الرد والإنكار على الإجماعات التي لم تتكامل شروطها 

العدة )1059/4(. 	(((

 ،)434/1( والمتفقه  الفقيه   ،)472/1( الأدلة  قواطع  وانظر:   ،)296/1( السرخسي  أصول  	(((

مجموع الفتاوى لابن تيمية )267/3(.

الإحكام )537/4( . 	(((

انظر: الأم )213/7(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 342 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

لخطورتها على الشريعة.

 وقريب من هذا ما تواردت به الروايات  عن الإمام أحمد بقوله: »من 

ادّعى الإجماع فَهُوَ كذب، لَعَلَّ النَّاس قد اخْتلفُوا، هَذاَ دَعْوَى بشر المريسي، 

اليه  ينتْهَ  وَلم  ذلَِك،  يبلغهُ  لم  أو  يختلقون،  النَّاس  يعلم  َال  وَلَكِن  والأصم، 

بالإجماع في  أحمد  الإمام  استدلال  مع  اخْتلفُوا«)))،  النَّاس  يعلم  َال  فَيقَُول: 

أكثر من موطن؛ كالتكبير من غداة عرفة إلى آخر أيام التشريق)))، وقوله: 

أجمع المسلمون على جواز متعة الحج)))، وفسر القاضي أبو يعلى )458هـ( 

له  ليس  من  هذا في حق  بأن  أحمد:  الإمام  عن  الإجماع  إنكار  من  ورد  ما 

معرفة بخلاف السلف؛ لأنه أطلق القول بصحة الإجِماع في رواية عبدالله، 

وأبي الحارث)))،  فهذا يوضح أن مقصوده بإنكار الإجماع ليس مطلقًا، إنما 

إجماع مقيد لم يحققه ويحكمه قائله، فهو سبيل أهل البدع، كما قال: »هذه 

دعوى بشر المريسي، والأصم«، فجعلها دعوى أهل البدع.

 3 ـ  ولهذا تحرز الأصوليون كثيراً في الإجماع، وأكثروا من شروطه، 

ولم يتوسعوا فيه؛ خوفًا من التعدي في الاستدلال به؛ فلو خالف الأقل، بل 

لو خالف واحد؛ فالجمهور على عدم انعقاد الإجماع، ولم يتفقوا على اعتبار 

الشيخين،  ولا  الأربعة،  الخلفاء  ولا  الحرمين،  أهل  ولا  المدينة،  أهل  إجماع 

ونوعهم،  الإجماع،  أهل  عدد  في  فدققوا  الأربعة؛  الأئمة  ولا  البيت،  أهل  ولا 

مسائل الإمام أحمد رواية ابنه عبدالله )ص438( رقم: )1587(. وانظر: هذه الأقوال في العدة  	(((

)1060/4(، الواضح في أصول الفقه)104/5(، التمهيد في أصول الفقه )247/3(.

انظر: العدة )1060/4(، المغني )292/2(. 	(((

انظر: المغني )264/3(.  	(((

انظر: العدة )1060/4(.  	(((



- 343 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وطبقاتهم، وبلدانهم، واشترطوا شروطًا كثيرة في أهل الاجتهاد؛ لأنهم هم 

المعتبرون في المخالفة والموافقة في الإجماع، دون المقلدة وأهل التمذهب، حتى 

من أشرف وقارب الاجتهاد لا يعتبر قوله))).

كل ذلك قياًما بحق هذا لأصل الحافظ للأحكام، لكي لايتجاوز فيه حده، 

وما تضخم الإجماع والمسائل التي نقل فيها، إلا بتجاوز شروط أهل الأصول 

فيه، وعدد غير قليل من الإجماعات المنقولة، تنزل من كونها حجة قطعية إلى 

كونها حجة ظنية، أو أقل من ذلك، وقد أحصى صاحب كتاب إجماعات ابن 

عبدالبر في العبادات بأن عدد الإجماعات التي نقلها ابن عبدالبر )ت463هـ( 

إجماع صحيح، و)32( خلافًا   )255( منها  إجماعًا،   )335( العبادات  في 

رشد  ابن  إجماعات  أضعف  الذي  وهذا  معتبراً)))،  خلافًا  و)54(  شاذًّا، 

صرح  كما  الاستذكار  في  عبدالبر  ابن  إجماعات  اعتمد  لأنه  )ت595هـ(، 

المنذر )ت318هـ(؛ فمع  ابن  الجميع، ومثله إجماعات  الله  بذلك)))، رحم 

إكثاره من نقل الإجماع في كتبه: »الإجماع« و»الأوسط« و»الإشراف«، وعليه 

اعتمد جملة من العلماء ممن جاء بعده؛ كابن قدامة والنووي وغيرهم، إلا 

أن المتعقب من إجماعاته كثير، ويقرب منه معاصره الطحاوي)ت321هـ(.

 وحتى ابن حزم )ت456هـ( الذي شدد كثيراً في تأصيله للإجماع فقال: 

 ،)239/3( الأسرار  كشف  مع  البزدوي  أصول   ،)1117/4( الفقه  أصول  في  العمدة  انظر:  	(((

المستصفى )ص144(، المحصول للرازي )162/4، 169(، الإحكام للآمدي )249/1(، البحر 

المحيط )415/6، 428(.

انظر: إجماعات ابن عبدالبر في العبادات )285/1(. 	(((

انظر: بداية المجتهد )95/1(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 344 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

»ودعوى الإجماع بغير يقين كذب على الأمة كلها، نعوذ بالله من ذلك«)))، 

المنتقضة في »مراتب الإجماع«، كما نبه على  أنه نقل بعض الإجماعات  إلا 

ذلك ابن تيمية )ت728هـ()))، ولهذا ذكر ابن القيم )ت751هـ( عددًا من 

الإجِماعات، نقُل فيها الإجماع المتناقض، كل فريق ينقل الإجماع على خلاف 

الفريق الآخر في مسألة واحدة، ويسمى »تناقض الإجماعات«))). 

4 ـ وترتيباً لقوة دليل الإجماع في حفظ مصادر الشريعة، جعله علماء 

الأصول مراتب، لتعرف قوة الحكم المأخوذ من الدليل؛ ففرقوا بين مجرد 

كونه حجة يحتج بها، وبين كونه قطعيًّا لا يجوز مخالفته، قال ابن بدران 

يجب  حُجّةٌ  الأكثر  اتفاق  أن  »والحق  الأغلب«:  »اتفاق  في  )ت1346هـ( 

العمل به على أهله، لكنه ليس في رتبة الإجماع، بل هو في رتبة القياس وخبر 

الواحد«)))، وذكر البزدوي )ت482هـ( الإجماع بأنه: »على مراتب؛ فإجماع 

الصحابة مثل الآية والخبر المتواتر، وإجماع من بعدهم بمنزلة المشهور من 

الحديث، وإذا صار الإجماع مجتهدًا في السلف كان كالصحيح من الآحاد«)))، 

يجوز  لا  الذي  القطعي  أعلاه  فجعلوا  أخرى:  جهة  من  رتبه  وبعضهم 

المحلى )210/1(.وانظر أيضًا: المحلى )278/8(. 	(((

نقد مراتب الإجماع )ص302(. 	(((

انظر: الصواعق المرسلة )583/2(، وسماه ابن عثيمين في شرح مختصر التحرير )ص540(،  	(((

في  الغزالي  عنه  عبر  الذي  ولكن  المصطلح،  بهذا  عبر  غيره  أجد  ولم  بالتناقض«،  بـ»الإجماع 

المستصفى بأكثر من موضع )ص154، 155، 156(، والرازي في المحصول )202/4(، وابن 

تناقض  أو  الإجماعين،  بـ»تناقض  وغيرهم،   ،)205/2( المستقيم  الصراط  اقتضاء  في  تيمية 

ابن  الذي ذكره الشيخ  المراد من المصطلح  الإجماعات«، وقد يكون هذا المصطلح أوضح على 

عثيمين رحمه الله.

المدخل لابن بدران )ص281(. 	(((

أصول البزدوي مع كشف الأسرار )261/3(. 	(((



- 345 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

مخالفته؛ كالإجماع القولي التصريحي المتواتر مكتمل الشروط، قال الطوفي 

للشروط«)))،  المستكمل  المتواتر،  النطقي،  هو  »والقطعي:  )ت716هـ(: 

وبعضها لها حكم الظنية كالإجماع السكوتي، والإجماع العملي، وقد يرتقي 

السكوتي والعملي إلى القطعي إذا انضمت إليهما جملة من القرائن))).

رابعًا: القياس:

1 ـ الحكم بالقياس الصحيح حكم بالنص: 

شرعي  دليل  يوجد  ولا  كثيراً،  القياس  بدليل  ودققوا  الأصوليون  عني 

بالغوا في تقرير حجيته، وضبط طرق الاستدلال فيه، ومعرفة أنواعه ومراتبه 

وشروطه، مثل دليل القياس، ليقع القياس موقعه دون زيادة ولا نقصان، 

ا، وكثرة توليد الأحكام منه؛ محققًا حكم  لخطورته على الأحكام أخذاً أو ردًّ

الله -عز وجل- في الحادثة، مانعًا أهل الأهواء الاعتداء على شرع الله وحكمه؛ 

الأحكام، وضاقت مسالكه، ووقع في شر  عليه  كلية اضطربت  أهمله  فمن 

مما ترك، ومن أخذه معزولًا عن النص صادم به أحكام الشريعة، واخترع 

أحكامًا لم يأذن بها الله، ومن أخذه عن فهم، مناط بالنص في أصله، سالكًا 

وأعطى  والحكم،  النظر  له  استقام  العلل؛  استقراء  في  الصحيحة  المسالك 

الشريعة حقها، ونزهها عن تعطيل أحكامها، وأعمل معانيها؛ لأن القياس 

الصحيح ميزان توزن به الأحكام إثباتاً ونفياً؛ فهو ميزان عقول أولي النهى، 

وميدان الفحول ذوي الحجا، به يعرف قدر الحذاقة والفطانة، ويسبر غور 

شرح مختصر الروضة )136/3(. 	(((

انظر: المحصول للرازي )153/4(، البحر المحيط )475/6( .  	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 346 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

الفقاهة والرزانة، وفيه تحار العقول والأفهام، ويفرط الإغلاق والأوهام)))، 

لذا كرر الشافعي »معنى الكتاب« ويقصد به القياس)))، فمن أخطأ وترك 

معاني النصوص فهو كمن ترك النصوص ذاتها؛ لأن النصوص لم تأت إلا 

لمعانيها، قال الشاطبي )ت790هـ( مبيناً موقع القياس من النص: »فليس 

نظر  تحت  من  فيه  وإنما تصرفت  محضًا،  العقول  من تصرفات  القياس 

الأدلة، وعلى حسب ما أعطته من إطلاق أو تقييد«)))، حتى قارب الزركشي 

)ت795هـ( بين الخطأ في النص، والخطأ في معنى النص)))؛ فالنص منشئ 

وعدمًا؛  وجودًا  بالنص،  القياس  الأصوليون  فقيد  للحكم؛  منتج  للقياس 

لأن قوة دليل القياس وضعفه مدار على النص؛ فهمًا، وتحقيقًا، وتنقيحًا، 

وتخريجًا، بنظر جزئي أو كلي؛ فكل ما عرف بالقياس فهو مردود للنص، 

كما قال الشيرازي )ت476هـ()))؛ لأن قوة القياس وضعفه، معياره العلة، 

القياس، ومتى ضعفت ضعف  والعلة مردها للأصل، فمتى صحت صح 

القياس، كما قرره الباجي )ت474هـ()))، ولهذا الوشيجة والآصرة القوية 

بين النص والقياس جعل الجويني )ت478هـ( المجتهد لا يحتوي مجامع 

الفقه إلا بالقياس، بضبط مآخذه ومراتبه وتقاسيمه))).

انظر: كشف الأسرار )266/3(، التحبير )3115/7(. 	(((

انظر: الأم )140/5، 203/6، 315/7( . 	(((

الموافقات )89/1(. 	(((

البحر المحيط )302/8(. 	(((

التبصرة )ص420(. 	(((

إحكام الفصول )620/2(. 	(((

البرهان )3/2(. 	(((



- 347 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

2 ـ القياس المذموم هو القياس المعارض للنصوص: 

كلما قوي النزع عن النص قوي القياس، وكلما ضعف وبعد عن النص 

ضعف القياس؛ فالأصوليون يقررون أصل حجيته، بكونه مصدرًا للأحكام 

للشرعية بالأدلة العقلية والنقلية الكثيرة، وأعظم وأقوى الأدلة التي يستند 

إليها الأصوليون لحجية القياس كون مرتكزه النص، غير خارج عنه، ولا 

معتدٍ عليه، وقد كثرت القواعد التي وضعوها، بحيث لا يعتدي قياس على 

نص، وينازعه حقه؛ كقاعدة: »لا قياس مع النص«))).

وتوسيع  صحيحة،  بمدركات  النص  معاني  إدراك  إلى  القياس  فعاد 

لدلالاته وإحاطة بمقتضياته، وفهم لمراده لا غير، ولهذا فإنهم يوجهون أدلة 

منكريه ويوضحون المقصود منها؛ فهي في غالبها متجهة للأقيسة الفاسدة 

غير الصحيحة المضادة للنصوص، هذا النوع يسميه علماء الأصول: »قياس 

فاسد الاعتبار«)))؛ فكم من دليل يستدل به على فساد القياس، وهو خارج 

. محل النزاع أصلًا

ولهذا أجاب الأصوليون عن الأقوال التي رويت عن السلف بذم الرأي 

الرافع  الرأي  أنها كلها متجهة إلى  عمومًا، والقياس على وجه الخصوص؛ 

الجصاص  ذلك  أوضح  كما  له  المقيم  لا  للخبر،  المضاد  والقياس  للنص، 

)ت370هـ(، والباجي وغيرهما))). 

المبسوط )64/6(، المجموع )227/1(، وانظر معنى هذه القاعدة في: بدائع الصنائع )4/7(،  	(((

المغني )430/5(، لفصول في الأصول )246/4(، أحكام القرآن للجصاص )491/2(، الذخيرة 

للقرافي )238/3(، بريقة محمودية )256/4( .

)))	 انظر: الإحكام للآمدي )73/4(.

)))	 انظر: أحكام القرآن )64/4(، إحكام الفصول )620/2(.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 348 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

3 ـ اعتبار الأقيسة بقربها وبعدها من النص:

ثم أحكم الأصوليون طرائق القياس وأنواعه، وكلها تدور على قوة اعتبار 

التشابه والتقارب والتماثل بين الأصل المأخوذ من النص، وبين الفرع؛ فما 

قارب وماثل أصله؛ كانت دلالته على الحكم تقترب من القطع؛ لأنه في معنى 

أصله، وما باعد أصله كانت دلالته ظنية، والظن مراتب، بحسب قوة تخليص 

العلة من مضعفاتها، وبسط الشافعي مراتب الأقيسة وكشف عن القطعي 

منها وغيره، ثم جاء بعده إمام الحرمين وكمل ذلك وزاده إيضاحًا وبياناً))).

 فشدوا بناء أركان القياس، بجملة شروط لكل ركن؛ تحتم على الفقيه 

عدم تعديها عند استنباط حكم، وكل الشروط محورها النص، حتى اشترط 

الآمدي )ت631هـ( لكل ركنا من أركان القياس الأربعة شروطًا؛ فاشترط 

آيلة  كلها  لها شروط متعددة،  الأركان  ثمانية شروط، وبقية  فقط للأصل 

العلماء كافة في مبتدأ هذه  اتفق  القياس وربطه بالنص)))؛ ولهذا  لضبط 

نقل  والشروط،  الأركان  كامل  المعتبر  الصحيح  بالقياس  الأخذ  على  الأمة، 

الاتفاق الجصاص والغزالي وغيرهما))).

4 ـ ضبط القياس ضبط لفهم النص:

أ ـ  بدأت العناية بضبط القياس مبكرًا منذ زمن الصحابة ـ رضي الله عنهم 

ـ فأكدوا على أن الرأي الصحيح هو الناشئ عن النص، أو الذي لا يعارض 

النص؛ فالرأي الصحيح شامل للقياس بمفهوميه: الضيق العائد إلى العلة،  

)))	 انظر: الرسالة )ص513(، البرهان )205/2(.

)))	 انظر: الإحكام )194/3(، نفائس الأصول )3090/7(.

انظر: أحكام القرآن )32/4(، المستصفى )ص384(. 	(((



- 349 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والواسع، العائد إلى عموم الرأي والاجتهاد بالمصالح الشرعية، المقيم لمقاصد 

الشريعة، غير الخارج عنهما، لذا جاء عن عمر بن الخطاب [ التحذير من 

الرأي، والأمر بالرأي؛ الأول الرأي الفاسد، والثاني الرأي الصحيح)))، وعلى 

مثل قول عمر [ تحمل كافة الأقوال التي وردت عن الصحابة، والتابعين 

في التحذير من الرأي بحمله على الرأي الفاسد)))؛ فيحتاج هذا إلى علم واسع 

بالشريعة وبالنصوص، ويحتاج إلى قوة فهم وإدراك للعلل والمقاصد والمعاني، 

التي تضمنتها النصوص، حتى جعل ابن القيم )ت751هـ( العلم بصحيح 

القياس من فاسده من أجل العلوم))).

التشريع ومصدريه:  أساس  على  بالتعدي  الأصوليين  من  تخوف  فهذا 

الكتاب والسنة، بالقياس، حتى إن الإمام أبا حنيفة الذي اشتهر عنه الأخذ 

ويقصد  القياس)))،  بعض  من  أحسن  المسجد؛  في  البول  قال:  بالقياس، 

بهذا القياس الضعيف المنازع لنص، أو غيره مما فاتت شروطه، قال ابن 

القيم )ت751هـ(: »وأصحاب أبي حنيفة ـ رحمه الله ـ  مجمعون على أن 

مذهب أبي حنيفة؛ أن ضعيف الحديث عنده أولى من القياس والرأي«)))، 

السنن  إلى  المدخل  المدينة )28/2(،  تاريخ  الدارقطني )12(،  انظر: سنن  الرأي  التحذير من  	(((

سنن  انظر:  بالرأي  والأخذ   ،)1041/2( وفضله  العلم  بيان  جامع   )213( للبيهقي  الكبرى 

الدارقطني )15(، السنن الكبرى للبيهقي )15/10(.

انظر هذه الأقوال عن الصحابة والتابعين في التحذير من الرأي الفاسد في: سنن الدارمي برقم:  	(((

)189، 190، 191، 192(، الفصول في الأصول )66/4(، الإحكام لابن حزم )47/4(، إحكام 

الفصول )618/2(، قواطع الأدلة )93/3(، إعلام الموقعين )49/1(.

انظر: إعلام الموقعين )30/2(. 	(((

المدخل إلى السنن الكبرى للبيهقي )ص203(، أخبار أبي حنيفة وأصحابه )ص27(، الفقيه  	(((

والمتفقه )509/1(. 

إعلام الموقعين )60/1(.  	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 350 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

وهذا لا يخفى في القياس الضعيف، الذي لم تتحرر علته ولم يظهر معناه، 

وأما القياس التي ظهرت علته وبان مناطه؛ فهو أقوى وأولى من الحديث 

الضعيف؛ لأن القياس المجمع على علته في معنى النص.

ب ـ لهذا جاءت كتابة الإمام الشافعي تتويجًا و تأكيدًا وتأصيلًا لأقوال 

أئمة الصحابة والتابعين في ضبط القياس والرأي في الكتاب والسنة، وغالب 

ما ذكره الإمام تحرير وبيان لكلام من سبقه من أئمة الصحابة والتابعين 

في رسم الطريق للمجتهد في القياس، لكن كلما تأخر الزمن ظهرت الحاجة 

أكثر لبيان هذه الكلية الشرعية؛ فأظهر الشافعي هذا الأصل وأبانه، ونبه 

إلى خطورة مزالقه، وكثرة انعطافاته، وبعد هوته، كشفه تنظيراً وتطبيقًا في 

كتابي »الرسالة« و»الأم« فقال: »ونحكم بالإجماع ثم القياسِ، وهو أضعف 

من هذا، ولكنها منزلةُ ضرورة، لأنه لا يحل القياسُ، والخبرُ موجودٌ«)))، ثم 

وضع الشروط المقيمة للقياس وعددها، وفصل فيها نظرًا لخطورته، وكثرة 

الأخطاء فيه))).

وتنبيهات  محترزات  ووضع  أحمد،  الإمام  جاء  الشافعي  الإمام  وبعد 

أن  القياس  »إنما  الحسين بن حسان، فقال:  مليحة؛ ففي رواية أحمد بن 

يقيس الرجل على أصل، فأما أن يجيء إلى أصل فيهدمه فلا«؛ فحد القياس 

بما كان على أصل مستنبط. وكذلك قال في رواية الميموني: »سألت الشافعي 

»عند  قوله:  ومعنى  ذلك«.  وأعجبه  الضرورة،  عند  فقال:  القياس،  عن 

انظر: الرسالة )ص598(، الأم )219/6(. 	(((

انظر: الرسالة )ص509(، الأم )317/7(. 	(((



- 351 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

إذا لم يجد دليلًا غيره من كتاب أو سنة، والاحتجاج بالتنبيه  الضرورة«. 

يجوز مع وجود دليل غيره))).

وقبله  حنيفة،  أبو  الإمام  وقبلهم  وأحمد،  الشافعي  الإمامين  فكلام 

بالقياس؛  الأخذ  بعدهم في  الأصول، ممن جاء  لكل علماء  الصحابة، أصل 

فمثلًا في أصول الشاشي الحنفي جعل شروط القياس خمسة)))، وكل هذه 

الشروط للقياس مرتكزة على تعظيم النص، وعدم تعديه لئلا تقام أحكام 

منسوبة للشريعة خارجة عن النص  أو ناقضة له، فلا يتقدم القياس بين 

يدي النص بإقامة الأحكام وابتدائها، ويبين ذلك أكثر: أن الشاشي ضرب 

مثالًا للقياس في مقابلة النص، فقال: »إذا قلنا:جاز حج المرأة مع المحرم، 

فيجوز مع الأمينات، كان هذا قياسًا بمقابلة النص، وهو قوله عليه السلام: 

»لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تسافر فوق ثلاثة أيام ولياليها، 

إلا ومعها أبوها، أو زوجها، أو ذو محرم منها«))).

وتكلم إمام الحرمين )ت478هـ( عن أوجه تطرق الخطأ للقياس، وعد 

منها خمسة أوجه، وزادها الغزالي )ت505هـ( إلى ستة أوجه)))، كلها دائرة 

المعنى  نقول:  أو  والأصل،  الفرع  بين  الجامع  المعنى  العلة،  في  الخطأ  على 

الجامع بين الحادثة والنص، تحرزًا وتخوفًا على النص من القياس. 

كان  منه؛  القياس، وحذر  أنكر  من  أن مقصد  إلى  نخلص  وبهذا  ـ  ج 

انظر: العدة في أصول الفقه )1336/4(، التمهيد في أصول الفقه )5/4( . 	(((

أصول الشاشي )ص245( . 	(((

أصول الشاشي )ص246( . 	(((

انظر: التلخيص ) 233/3(، المستصفى )ص304( . 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 352 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

بالرأي  عليهما  الاعتداء  من  خوفًا  التشريع،  لمصدري  وحفظًا  انتصارًا 

المجرد، خشية اختراع أحكام وشرع لم يأذن به الله، كما قرر ذلك ابن حزم 

)ت456هـ( وأبانه))). 

التشريع من  انتصارًا وحفظًا لمصدري  القياس كان  أثبت  أن من  كما 

بهذا  كما صرح  دلالتهما،  في حفظ  لمنطوقيهما  الملازمين  معانيهما  ضياع 

والغزالي )ت505هـ(،  الجصاص )ت370هـ(، والسرخسي )ت483هـ(، 

والآمدي )ت631هـ( وغيرهم))).

 خامسًا: قول الصحابي:

نظر علماء الأصول وفحصوا بدقة اجتهاد الصحابي، في اعتباره مصدرًا 

قدرهم، وعظيم  بجلالة  الصحابة   منزلة  بين  ففرقوا  عدمه؛  للتشريع من 

وإقامة  عراه،  وعقد  الإسلام  أركان  تشييد  في  العظيمة  ومآثرهم  فضلهم، 

إلى  الدين  ونقل  والمال،  بالنفس  بالجهاد  الإسلام  وأركان  الإيمان  أصول 

قوة  من  الله  أعطاهم  وما  واعتقادًا،  وعملًا  قولًا  الدين  كافة، وحفظ  الأمة 

فهم وإدراك ومعارف لأصول الدين وفروعه، وبين كون اجتهادهم المجرد 

حجة، يناظر أصول التشريع الأصلية: الكتاب والسنة؛ فينتج أحكامًا جديدة 

خارجة عنهما بمجرد الاجتهاد. كما فرقوا بين الاجتهاد المجرد بإعمال الرأي، 

وبين قول الصحابي فيما لا مجال للرأي فيه، كما فرقوا بين القول الذي 

المحلى )79/1(. وانظر تقرير مسألة رد القياس بطوله عند ابن حزم في الإحكام )2/8(، والنبذ  	(((

)ص62(. 

المستصفى )ص250(.  ،)121/2( السرخسي  أصول    ،)75/4( الأصول  في  الفصول  انظر:  	(((

أصول  في  الإحكام  )ص33(،  القياس  أساس  في  المعنى  هذا  حول  جميل  كلام  للغزالي  وانظر 

الأحكام )164/3(.



- 353 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

قاله أحد الصحابة فاشتهر وانتشر وذاع وعرف بين الصحابة فلم ينكروه، 

علماء  الصحابة؛ ففصل  بين  يعرف  لم  بعيد مستتٍر مختفٍ  اجتهاد  وبين 

الأصول بين هذه الأمور كلها؛ فاعتبروا قوة اجتهادهم وكونه من المرجحات 

لمكانتهم ومنزلتهم العظيمة دون كونه حجة مطلقًا، واعتبروا ما لا مجال 

المستتر،  دون  المشتهر  واعتبروا  المجرد،  والاجتهاد  الرأي  دون  فيه،  للرأي 

وهذا من أقوى التمحيص والسبر للأدلة الإجمالية، حتى تحرر عندهم أن 

الرأي المحض للصحابي: هو الذي لا تشوبه شائبة النقل عن المعصوم عليه 

الصلاة والسلام، ولا شائبة الإجماع؛ فتحاور الأصوليون وتناظروا في حجية 

هذا النوع؛ فمن معتبر لهذا الاجتهاد، ومن غير معتبر)))، ولهذا أكد الباقلاني 

العام،  لحكم  إبقاء  الصحابي؛  بقول  العموم  يخص  لا  أنه  )ت403هـ( 

واحترامًا للنص، ثم بين بأن سبب ذلك: خشية اختلاط الاجتهاد بالنص؛ 

فالاجتهاد قابل للخطأ غير حجة بذاته، والنص غير قابل الخطأ))).

 2 ـ فظاهر تحرز الأصوليين من إضعاف الأصول، بإدخال اجتهاد عليها 

قابل للخطأ والصواب؛ لأن الصحابة أنفسهم ـ رضي الله عنهم ـ، مشهور 

ومتواتر عنهم نهيهم غيرهم عن تقليدهم فيما قالوه بآرائهم واجتهاداتهم 

المطلقة، كما نقل ذلك ابن حزم )456هـ( وغيره)))؛ فوجب فصل الاجتهاد 

عن النص؛ لأن بناء الأحكام يجب إقامته على أصول قوية لها أدلتها المعصومة، 

انظر: التقريب والإرشاد )211/3(، التخليص )128/2()450/3(، المستصفى )ص168(،  	(((

شرح مختصر الروضة )185/3( .

انظر: التقريب والإرشاد )211/3(. 	(((

الإحكام )99/6(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 354 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

دون المخاطرة بأحكام الشريعة، باجتهادات قابلة للخطأ والصواب، كما نبه 

جعل  من  تعليلات  بعض  عن  مجيباً  )ت478هـ(  الحرمين  إمام  ذلك  على 

اجتهاد الصحابي مصدرًا تشريعيًّا، وقريب منه ابن حزم )ت456هـ())).

الصحابي:احتمال  بقول  الاحتجاج  منكرو  عليه  ارتكز  ما  أقوى  ـ   4

على  وإجماع  اتفاق  يقع  لم  إذا  لأنه  الخطأ؛  عن  لهم  عصمة  لا  إذ  الخطأ؛ 

وإذا  وارد،  الاجتهاد  في  الخطأ  فاحتمال  آحادهم؛  على  اقتصر  بل  الرأي، 

احتمل الخطأ؛ لم يبق بهذا الأصل مستمسك، ولهذا نجد العلماء يفرقون في 

ما روي عن الصحابي بين ما لم يكن فيه للرأي مجال؛ فيعتبرونه بمنزلة 

التوقيف الذي يجب الأخذ به؛ لأن الصحابي لا يقول ذلك من تلقاء نفسه)))، 

مخالفته؛  تجوز  اجتهاد  فيعتبرونه ضرب  مجال  فيه  للرأي  كان  ما  وبين 

لأن الصحابة أنفسهم صرحوا بهذا، فقالوا في مسائل كثيرة معتمدهم فيها 

الاجتهاد والرأي: أقول فيها برأيي، فإن يكن صواباً فمن الله، وإن يكن خطأ 

فمن نفسي والشيطان)))؛ فلم يوجبوا على أحد متابعتهم في اجتهاداتهم، بل 

نهو عن ذلك؛ إذ لا يمكن إنكار قيام اجتهاداهم على الرأي في وقائع كثيرة، 

الإحكام في أصول الأحكام )75/6(، التلخيص )455/3(. 	(((

للفتاوي  الحاوي   ،)355/1( الأوطار  نيل   ،)506/2( الهمام  بن  للكمال  القدير  فتح  انظر:  	(((

للسوطي )217/2(. 

الرزاق  عبد  مصنف   ،)2972( الدارمي  سنن  في  الكلالة،  في   ] الصديق  قول  في  كما  	(((

)304/10(، مصنف ابن أبي شيبة )298/6(، السنن الكبرى للبيهقي )223/6(، قال ابن 

حجر في التلخيص الحبير )197/3(: »رجاله ثقات إلا أنه منقطع«. وكما نقل ذلك عنه ابن 

سيرين ـ رحمه الله ـ في الطبقات الكبرى )177/3(، الإحكام لابن حزم )50/6(، جامع بيان 

الآثار  [ كما في شرح مشكل  الخطاب  . وكما جاء عن عمر بن  العلم وفضله )830/2( 

)25/9(، السنن الكبرى للبيهقي )116/10(.وكما جاء عن ابن مسعود في بروع بنت واشق 

عند شرح مشكل الآثار )25/9(، السنن الكبرى للبيهقي )116/10(.وغيرهم . 



- 355 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فإذا  الخطأ)))؛  باجتهاده لاحتمال  الأخذ  في  التوقف لاحتمال  ثبت جاء  إذا 

انتفت العصمة، واحتمل الخطأ ارتفع أصل الاستدلال كما يقول الغزالي))).

سادسًا: عمل أهل المدينة:

1 ـ لما جعل الإمام مالك ـ رحمه الله ـ إجماع أهل المدينة العملي، أصلًا 

تشريعيًّا تستقى منه الأحكام، أوجب هذا عليه تقديم هذا الأصل، على بعض 

أحاديث الآحاد حال التعارض، لاجتهاد رآه، حتى إنه ربما استظهر صحة 

)ت531هـ(:  المازري  قال  نفياً،  أو  إثباتاً  المدينة،  أهل  عمل  من  الحديث، 

»ويرجح مالك ما أخذ به من الأخبار بعمل أهل المدينة«))).

 إلا أن جماهير العلماء خالفوا مالكًا، ولم يوافقوه، وردوا وأكثروا من 

الردود عليه؛ لأنهم ـ على رأيهم ـ اعتبروه مخترعًا لأصل من أصول الشريعة؛ 

لم تقم دلائل صحيحة عليه، مضاهياً لأصلي التشريع الكتاب والسنة؛ فإن 

الذي لا ينتقض: أن الأصول لا تبنى إلا  الأصل المطرد عند علماء الأصول 

أو  العقول  باستحسانات  أصل  يقام  فلا  والدلالة،  بالقوة  مثلها  بأصول 

نثبت أصول  لا  »فإنا  الحرمين )ت478هـ(:  إمام  قال  المجردة،  تزييناتها 

الشريعة إلا بمستند قطعي؛ فما قطعنا به أثبتناه، وما غلب على ظننا ترددنا 

فيه، وألحقناه بالمظنونات«))).

 فجادلوا وحاوروا الإمام مالكًا، وأصحابه، وأكثروا من ذلك في هذا الأصل، 

انظر: أصول السرخسي )107/2(.  	(((

انظر: المستصفى )ص168(.  	(((

شرح التلقين )434/1(. 	(((

البرهان )186/2(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 356 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

حتى قال القاضي عياض )ت544هـ( في حجية إجماع أهل المدينة: »اعلموا 

وأصحاب  والمتكلمين،  الفقهاء،  من  المذاهب  أرباب  جميع  أن  الله؛  أكرمكم 

الأثر، والنظر؛ إلب واحد على أصحابنا على هذه المسألة، مخطئون لما فيها 

بزعمهم، محتجون علينا بما سنح لهم«)))؛ فما ذكره القاضي عياض -رحمه 

وعدم  التشريع،  لأصول  الأصول  أهل  ضبط  إلى  يعود  يذكره  لم  وما  الله- 

المساس بها، وكونهم كما قال القاضي »إلب واحد على أصحابنا«؛ فهذا اتفاق 

منهم على مخالفة مالك وأصحابه في هذا الأصل، لخطورة هذا الأمر باختراع 

أصول غير معتبرة، قال الجصاص )ت370هـ(: »فلما لم نر أحدًا من تابعي 

أهل المدينة، ومن غيرهم، وممن جاء بعدهم؛ دعا سائر الأمصار إلى اعتبار 

إجماع أهل المدينة، ولزوم اتباعهم؛ دل ذلك: على أنه قول محدث، لا أصل له 

عن أحد مـن السلف، بل إجمــاع السلف من أهـل المدينة وغيرهـم ظاهـر 

في تسويغ الاجتهـاد لأهل سـائر الأمصـار معهـم، وأجـازوا لهم مخالفتهم 

إياهم«))).

 2 ـ وربما حصلت تجاوزات من بعض أرباب المذاهب على الإمام مالك 

لوا مذهبه ما لا يحتمل، لكن أصل الإنكار والجدال، وعدم  وأصحابه، أو حمَّ

التسليم له، بوضع أصل من الأصول دون تمحيص، وسبر، وتدقيق فيه، 

ومعرفة مكانه الصحيح؛ أمر صحيح سليم؛ لأن هذه الوظيفة الأصلية للعلماء 

عمومًا، ولعلماء الأصول خصوصًا، بتنقية الأصول الشريعة فيعتبر المعتبر، 

ترتيب المدارك )47/1(. 	(((

الفصول في الأصول )324/3(. 	(((



- 357 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ويلغى الملغى؛ لئلا يعتدى عليها، وقد وجه إمام الحرمين )ت478هـ( بعض 

أصل عمل أهل المدينة الذي أقامه الإمام مالك إلى أن مالكًا: »قد يتوقف في 

الأحاديث التي نقلها علماء المدينة، ثم خالفوها، لاعتقاده فيهم أنهم أخبر من 

غيرهم، بمواضع الأخبار وتواريخها«))). 

عاد  الأصل،  هذا  حول  وأصحابه  مالك  مع  الحوار  كثر  لما  ولهذا  ـ   3

أصحاب مالك على الأصل الذي وضعه إمامهم، بالبيان، والتصفية، والتحقيق، 

والتنقيح، والنظر في المعتبر منه بصلاحية كونه أصلًا تشريعيًّا، ونفي غير 

المعتبر؛ ففرقوا وفصلوا بين ما كان فيه حجة معتبرة ليكون أصلًا تشريعيًّا، 

بين  المراسلة  واحد، وكانت  عليهما مجرى  لا يجرى  وأن  كذلك،  ليس  وما 

الإمام مالك، وبين الليث بن سعد، مبكرة في ذلك معروفة، إذ نقد الليث الإمام 

مالكًا في اعتباره أصل عمل أهل المدينة))).

 ثم حاول المالكية تحرير هذا الأصل؛ فجعلوه أنواعًا، وردوا المحتج فيه 

إلى أصل معتبر؛ إما من جهة كونه إجماعًا زمن الصحابة، أو من جهة كونه 

رواية متواترة عملية عن النبي عليه الصلاة والسلام، نقلها جيل بعد جيل، 

أو كون عملهم يدل على نسخ الخبر الوارد، ولم ينقل الناسخ؛ فكان عملهم 

القوة  له بعض  قد تكون  اجتهاد،  النسخ)))؛ وما عدا ذلك فهو  دليلًا على 

البرهان )278/1(. 	(((

انظر نص الرسالة كاملًا في »المعرفة والتاريخ« )1/ 687( للفسوي، و»تاريخ ابن معين« )4/  	(((

487 - 497(، وأشار إليها القاضي عياض في »ترتيب المدارك« )3/ 43 - 44(، ونقل غالبها 

ابن القيم في إعلام الموقعين )69/3( مقررًا لها .

انظر: المعونة على مذهب عالم المدينة )607/2( إحكام الفصول )488/1(، نفائس الأصول  	(((

.)2708/6(



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 358 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

الاجتهادية، لخاصية المدينة؛ فربما رجُح به أحياناً حال التعارض كما قاله 

لا  الاجتهادات،  من  كغيره  فهو  )ت505هـ()))؛  الغزالي  قال  لهذا  الغزالي، 

يصلح كونه أصلًا تبنى منه الأحكام ابتداء، دون أصل مسبق؛ لقبوله الخطأ 

والصواب؛ لأنه لم يرد شرع بتصويب أهل المدينة دون غيرهم، أو عصمتهم 

كما يقول الباجي))).

 ولهذا صحح هذا المعنى القاضي عبد الوهاب )ت422هـ( بأنه »يرجح 

الذهاب إلى خلافه«))) فهذا في ما يجوز مخالفته،  به على غيره، ولا يحرم 

أما ما لا يجوز مخالفته فهو ما نقل بالتواتر العملي؛ كالأذان والصاع والمد 

وترك أخذ الزكاة من الخضراوات وغيرها)))؛ ففصل بين المقطوع به وغير 

المقطوع من إجماع عمل أهل المدينة، وهذا الذي أكده الباجي )ت474هـ(، 

إذ جعلوا  الحفيد )ت595هـ(؛  والقاضي عياض )ت544هـ(، وابن رشد 

إجماع أهل المدينة على ضربين: ما كان طريقه النقل فهذا حجة، وما كان 

طريقه الاستنباط والاجتهاد فليس بحجة))).

4 ـ فخلَّص المالكية هذا الأصل مما اتهموا فيه باختراع أصل غير معتبر 

عمل  وجعلوا  المعتبرة،  الأصول  إلى  والتجأوا  واحتموا  ذلك،  فدفعوا  شرعًا؛ 

النقل  أو  الصحابة،  إجماع  إما  المدينة لا يخرج عن أصلين معتبرين:  أهل 

المتواتر عنه عليه الصلاة والسلام، واطرحوا ما سهواهما، حتى عقب الباجي 

انظر: المستصفى )ص377(. 	(((

إحكام الفصول )489/1(. 	(((

المعونة على مذهب عالم المدينة )607/2(. 	(((

انظر: المعونة على مذهب عالم المدينة )607/2(. 	(((

انظر: إحكام الفصول )488/1(، ترتيب المدارك )47/1(، )50/1(، الضروري )ص94(. 	(((



- 359 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

)ت474هـ( في نهاية مبحث حجية أهل المدينة بقوله: »على أنه ـ أي الإمام 

ما  في  المدينة  أهل  إجماع  أن  وجه؛  ولا  من طريق،  عنه  يحفظ  لم  ـ  مالك 

طريقه الاجتهاد حجة عنده، وقد يورد الفصل في كتابه، وإن لم يكن قائلا 

به، ولكن على معنى أن يورد أقاويل الناس، وجمل الكلام«))). 

سابعًا: المصالح المرسلة:

الشرع  لها  لم يشهد  المرسلة«: كل مصلحة  المقصود بـ»المصالح  ـ   1

باعتبار خاص، ولا بإلغاء؛ فهي مرسلة أي مطلقة، ليس لها حكم خاص 

بذاتها، وتسمى »الاستصلاح«، و»الاستدلال المرسل«، و»المناسب المرسل«، 

و»القياس المرسل«، و»الاستدلال«)))، وإنما سميت مرسلة: »أي لم تعتبر، 

ولم تلغ«))).

 ، دليلًا شرعيًّا مستقًّال اعتبارها  في  الأصول  علماء  من  فتوقف طوائف 

التعامل  وكيفية  الدليل،  هذا  وضع  من  لتخوفهم  للأحكام،  مناطًا  تكون 

معه في أخذ الحكم منه بمزاحمته للنصوص، ومصادر التشريع الأصلية؛ 

فنالها من التتبع والاستقراء، لبيان المعتبر منها والمهمل، ما جعل طوائف 

أصول  على  الافتآت  من  خوفًا  ؛  أصلًا بها  بالأخذ  يتوقف  الأصول  أهل  من 

التشريع أو مزاحمتها، وهذا الذي جعل غالب الأصوليين يتحرز، ويتحفظ 

من تجويز اعتبار المصلحة أصلًا تشريعيًّا مستقل)))، ولذا وصفها الغزالي 

إحكام الفصول )491/1(. 	(((

انظر: نهاية السول )ص364(، البحر المحيط )83/8(. 	(((

البحر المحيط )83/8(. 	(((

السول  نهاية   ،)1468/4( مفلح  لابن  الفقه  أصول   ،)160/4( للآمدي  الإحكام  انظر:  	(((

)ص364(، البحر المحيط )83/8(، التقرير والتحبير )151/3(.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 360 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

)ت505هـ( بأنها من الأصول الموهومة؛ فألحقها ببعض الأصول، التي لا 

ترقى أن تسمى أصولًا بذاتها)))، حتى قال الآمدي )ت631هـ( في »المصالح 

المرسلة«، وسماه »المناسب المرسل«: »اتفق الفقهاء من الشافعية، والحنفية، 

وغيرهم، على امتناع التمسك به، وهو الحق«))).

بنى  ما  مع  الموهومة،  الأصول  ضمن  )505هـ(  الغزالي  أدرجها  ولما   

ج عليها من أحكام المصالح، عقب في نهاية مبحثه على دليل »المصلحة«  وخرَّ

بقوله: »تبين أن الاستصلاح ليس أصلًا خامسًا برأسه، بل من استصلح فقد 

ع«)))؛ فقرنه وشبهه بالاستحسان الذي  ع، كما أن من استحسن فقد شرَّ شرَّ

هو أضعف من المصلحة المرسلة .

عن  )ت489هـ(  السمعاني  وابن  )ت478هـ(،  الجويني  نقل  ـ   2  

القاضي الباقلاني )403هـ( بأن المأخذ لعدم اعتبار »المصلحة« مزاحمتها 

للأصول في إنتاج الأحكام، ومضارعتها لها في التشريع، ومقاربة الحكماء 

الأنبياء في ابتناء التشريع عمومًا، وعادة الأحكام المبنية على »المصلحة« تكون 

أحكام  المعهود من  ، وهذا خلاف  مضطربة، متباينة زماناً، ومكاناً، وحالًا

فأحكامه مطردة،  المعتبرة؛  الشريعة  المأخوذة عن أصول  الله -عز وجل- 

ثابتة على مر الزمان، بحسب مناطتها الشرعية المؤثرة في الأحكام، وجودًا 

وعدمًا))).

انظر: المستصفى )ص179(. 	(((

انظر: الإحكام للآمدي )160/4(. 	(((

المستصفى )ص180(. 	(((

البرهان )162/2(، قواطع الأدلة )259/2، 260(. 	(((



- 361 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وفي موضع آخر يؤكد إمام الحرمين )ت478هـ( رد هذا الأصل بقوة، 

تغيير  ويعتبر  الأصل،  هذا  شبهات  كل  ويرد  ليؤكد  لقلمه  العنان  ويرخي 

الأحكام الثابتة في الكتاب والسنة بسبب تغير الأزمان لطلب أحكام تناسبه، 

ضرب من الغرة والغباوة والجهل بالدين ومن تشبث بهذا، فقد انسل عن 

ربقة الدين انسلال الشعرة عن العجين)))، ولعل ابن رشد )ت595هـ( أخذ 

بعض هذه المعاني من كلام الباقلاني والجويني، وزاد عليه في تقريره  لما 

أكد بأن القائلين في المصلحة ليسوا مستنبطين بل شارعين))).

3 ـ فكانت »المصلحة« يتقاذفها علماء الأصول بينهم، تارة يعتبرونها، 

وتارة ينكرونها؛ إنكارهم ليس تضعيفًا لها أو إهمالًا لقيمتها الشرعية، ولكن 

تخوفًا من وضع أصل يغلب على أصول الشريعة ومصادرها الأصلية فيحمل 

على غير محمله؛ فيفُتح باب كبير لسن أحكام خارجة عن الأصول الشرعية 

فكان  الخرق؛  ويتسع  المفسدة  فتعظم  ويناظرها؛  يزاحمها  مما  الأصلية، 

كبار علماء الأصول دائمًا على وجل وخوف من الأخذ بها، حتى قال فيها 

الباقلاني وإمام الحرمين والسمعاني والغزالي وابن رشد مقولاتهم الآنفة، 

معتمدين في ذلك على أن المصالح المعتبرة هي المأخوذة عن النصوص، دون 

اعتبار مصالح  الكبير من  التخوف  كله في  العقول، والكلام  ما تستحسنه 

مرسلة غير منصوصة، يعتدى به على مصالح النصوص؛ فهي وإن أنشأت 

نهايتها  تكون في  قد  أنها  إلا  للنصوص،  مناهضة  مبتدئها غير  أحكامًا في 

معارضة ومصادمة للمصالح الشرعية جملة.

انظر: غياث الأمم )ص219(. 	(((

الضروري )ص128(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 362 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

4 ـ لهذا حاول العلماء الاستفادة من هذا الأصل من جهة، والتحوط 

له من جهة أخرى، بوضع الشروط التي تضبط مآخذه، وتعطل مفاسده؛ 

فجعل الغزالي )ت505هـ( اعتبار »المصالح المرسلة« أصلًا تشريعيًّا مناط 

بشرط تحقق أوصافًا ثلاثة: »وانقدح اعتبارها باعتبار ثلاثة أوصاف: أنها 

ضرورة، قطعية، كلية«)))، فلو كانت في التتمات، أو المكملات، أو الحاجيات؛ 

لم تعتبر، ولو لم نجزم بحصولها لم تعتبر، ولو كانت في جزئية من الجزئيات 

لم تعتبر؛ فضيق الغزالي كثيراً في اعتبار المصالح والأخذ بها؛ فمتى خلت عن 

أحد هذه الأوصاف لم يعتبر اعتماد الأخذ بالمصالح المرسلة  خوفًا من تعدي 

الاستدلال بالأصول؛ فهي عنده لا يذهب إليها إلا حال الضرورة القصوى 

التي تحقق من تحصيل مصالحها ودرء مفاسدها.

 وجاء الآمدي )ت631هـ( ونقل اتفاق غالب الفقهاء على عدم اعتبارها، 

العز بن عبد  واستثنى من ذلك الضروري))) كما فعل الغزالي، ثم جاء بعده 

السلام )ت660هـ(، وتكلم عن المصالح بأطول وأوسع كلام، ولكن كان ضابطا 

لمصطلحه في المصالح؛ فلم يخرج كلامه في المصالح عن المعتبر من المصالح التي 

دلت عليها النصوص دون المرسل، وهكذا من جاء بعده  من طلابه .

الغزالي  شروط  عن  بالمصلحة  خرج  )ت684ه��ـ(  القرافي  أن  ألا 

المالكية  إلى رحب فضاء  الضرورية،  بالمصالح  الذي حصرها  )ت505هـ( 

والحاجية،  كلها:الضرورية،  المصالح  أنواع  إلى  فعداها  بها؛  توسعهم  في 

المستصفى )ص176(. 	(((

الإحكام )160/4(. 	(((



- 363 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والتحسينية، وأقوى مستند له في ذلك: كثرة عمل الصحابة ـ رضي الله عنهم 

ـ بصور كثيرة من المصالح المرسلة، اعتبرها ضرب من أضرب الإجماع، ثم 

عقب هذا بقوله: »وهذا يفيد القطع باعتبار المصالح المرسلة مطلقًا؛ كانت 

في مواطن الضرورات، أو الحاجات، أو التتمات«))).

ا، أو مهملًا   5 ـ وليس أحد من المثبت، أو النافي للمصلحة، متعد بها نصًّ

؛ فأي مصلحة معارضة للنصوص فهي ملغاة مطرحة بالاتفاق، قال  أصلًا

إمام الحرمين )ت478هـ(: »ولا يجوز التعلق عندنا بكل مصلحة، ولم ير 

ذلك أحد من العلماء، ومن ظن ذلك بمالك [ فقد أخطأ«)))، ونحوه قاله 

ابن برهان )ت518هـ()))؛ فكل مذهب اعتبر نوعًا من المصالح بالنظر في 

جزئيات الأحكام، ولم يخل من استدلال بها، حتى إن القرافي )ت684هـ( 

رد على الشافعية، وأثبت عن إمام الحرمين في كتابه »الغياثي«، والماوردي 

بها  أخذوا  واسعة،  المرسلة  المصالح  من  صورًا  السلطانية«  »الأحكام  في 

وقرروها، لم يأخذ بها المالكية أنفسهم))).

البيان والتوجيه:  القرافي، يحتاج شيئاً من  الحقيقة أن كلام  6 ـ لكن 

فالشافعية أو غيرهم من العلماء إنما توقفوا بالأخذ بها من جهة كلية الدليل 

لا جزئيته؛ فهم لا يريدون وضع أصل كامل في الشريعة، يسمى »المصلحة 

المرسلة« أو نحوه؛ فهذا الفرق بين المالكية والشافعية في هذا، ولهذا أكثر 

نفائس الأصول )4088/9(. 	(((

البرهان )206/2(. 	(((

البحر المحيط )85/8(. 	(((

انظر: نفائس الأصول )4069/9(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 364 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

ل لها وبينها، واستدل لها، ومثل لها، وبين الفرق بينها وبين البدعة  من أصَّ

الشاطبي )ت790هـ(، فذكر عشرة أمثلة تبين أثرها في بناء الأحكام، ثم 

عقب بعد ذلك فكشف عنها بكواشف ثلاثة، هي شروطها، وهي أيضًا فوارق 

تفرقها عن غيرها مما يشابهها:

1ـ الملاءمة لمقاصد الشرع، فلا تخالف أصلًا من أصوله .

2ـ جريانها في المعللات، التي تدرك العقول مصالحها دون التعبدات.

 3ـ اختصاصها بالوسائل دون المقاصد))). 

وحاول الشاطبي إعادتها إلى أدلة متفق عليها، كما فعل أصوليو المالكية 

مع عمل أهل المدينة؛ فهم إما يرجعونها إلى اتفاق الصحابة على العمل بها، 

أو يرجعونها إلى عموم الأدلة الكلية))).

فمتى أرجعناها إلى أدلة الشريعة المتفق عليها: الإجماع، أو عموم نصوص 

الكتاب والسنة؛ لم يبق حاجة إلى هذه التسمية الموهمة، وهذا جذر المسألة 

تيمية  ابن  فإن  ولهذا   ، دليلًا مستقًّال كونها  أنكروا  الذين  الأصوليين،  عند 

)ت728هـ( وائم بين هذه الأصول الكبيرة في الشريعة؛ فقرر بأنه لا يمكن 

الصدام بين المصالح والنصوص، وأن كل واحد يقيم الآخر لا ينقضه، ومتى 

حصل التضاد، دل على ضعف أحدهما لا محالة)))، وكأن ابن تيمية يريد 

تخريج الأحكام على النصوص الشرعية في الكتاب والسنة، بدل أن يقال هذا 

انظر: الاعتصام )627/2 ( . 	(((

انظر: الاعتصام )240/1(. 	(((

مجموع الفتاوى )344/11(. 	(((



- 365 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

دليله المصلحة، وهذا ما أكده الشاطبي )ت790هـ( وبينه ووضحه))). 

7 ـ والذي يرتضيه النظر في هذا المقام الضنك ـ والله أعلم، أن يقال: 

إن تخوف الأصوليين من وضع هذا الأصل، وتعليق الأحكام عليه مطلقًا، غير 

القول بتخريج بعض الفروع عليه أحياناً؛ فلا تلازم بينهما، فلا يلزم من 

الكتاب  باعتبار عمومات  الجزئيات  بنى حكمًا على المصلحة في جزئية من 

والسنة، أن يعتبر كلية الدليل من أصله مطلقًا؛ إذ فرق معتبر مؤثر بين إقامة 

الدليل إقامة دائمة؛ فكلما نزلت نازلة فزع إليه أهل الاجتهاد بتعليق الحكم 

به مباشرة، دون تكامل النظر في نصوص الكتاب والسنة، والتأمل بتنزيل 

الحادثة على النصوص الصحيحة المقيمة لها. وبين النظر الطويل في النازلة، 

ثم استغراق النظر في النصوص، فإذا وجد ما يقيم، أو يرد أصل هذه النازلة؛ 

اعتبر، وإن لم يوجد قربها بأشبه النصوص فيها العمومات التي تحمل بين 

طياتها قواعد المصالح كلها، ويبعد نزول نازلة عارية عن نص له أدنى مأخذ 

من عمومات الشريعة وكلياتها؛ لتكون أصلًا يستند عليه في ابتناء الحكم، 

ويظهر وجه الدلالة من النص، ثم تعضد وتقوى بعد ذلك باعتبار المصلحة؛ 

فتكون المصلحة مقوية عاضدة للنص، لا مؤسسة للحكم منفصلة عنه.

في  ثم   ، أولًا النازلة  فهم  في  نازلة  كل  مع  دائم  نظر  تجدد  فيحتاج   

النصوص وإناطته فيها؛ فهذه كلها فروق معتبرة بين وضع أصل كامل 

يستقي أهل الاجتهاد منه مباشرة بمجرد وجود النوازل، مع شبه إعراض 

عن النظر والتأمل والاستنباط من دقائق النصوص؛ لأن من تعلق بأصل 

الموافقات )39/2(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 366 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

دليل المصلحة؛ ربما لا يجيل نظره إلا في النصوص الواضحة البينة القريبة 

على عجل، وهذا لا تخفى مآلاته بالصرف والبعد عن أصل الكتاب والسنة، 

ونسيانهما بالتدرج فيتركان مع الزمن، ولهذا قال الشنقيطي)ت1393هـ(: 

التحفظ وغاية  فيه  أمرٌ يجب  المرسلة  بالمصلحة  العمل  أن  التحقيق  »لكن 

الحذر؛ حتى يتحقق صحة المصلحة، وعدم معارضتها لمصلحة أرجح منها، 

أو مفسدة أرجح منها، أو مساوية لها، وعدم تأديتها إلى مفسدة في ثاني 

اعتبار المصلحة  إليها  التي يؤول  المآلات  حال«)))، ويقصد بـ»ثاني حال« 

حاضرة  مصلحة  من  فكم  بمكان؛  الأهمية  من  وهذا  مفسدة،  إلى  الحالية 

تنقلب مفسدة في المآل .

فمن تحوط لهذا الأصل، وخشي من عواقبه واعتدائه على التشريع؛ فتخوفه 

فلا  بذاته،  مستقًّال  دليلًا  المصلحة  دليل  اعتبار  أصل  أنكر  ومن  محله،  في 

يتناقض في بناء بعض الأحكام عليها، إذا جدد النظر في أدلة الكتاب والسنة، 

مع كل حادثة وواقعة، ثم خرجها على نص من النصوص، ولو على بعد، وبين 

وجه المصلحة من النص؛ فهذا يكون من تعليق  الحكم بالقياس الذي ظهر 

تأثير جنسه في عين الحكم، وهو أحد أنواع الملائم من المناسب، وهذا أقوى 

العالم  الإمام  الله  اعتبار المصلحة مع غياب للنص. ورحم  وأولى من مجرد 

الفذ الكبير أبا الفتح تقي الدين ابن دقيق العيد )ت702هـ( لما حذر خطورة 

التعاطي مع هذا الأصل، فقال: »فإنْ صحَّ ذلك فهو من باب العزم على المصالح 

المرسلة، فحَمْلهُُ على التهديد الرادعِ للمصلحة أولى من حَمْلِهِ على حقيقة القَطْعِ 

المصالح المرسلة )ص21 (. 	(((



- 367 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ى مصلحة مرسلة، والاسترسالُ في  للمصلحة، وهذا يجرُّ  إلى النظر فيما يسمَّ

ذلك عظيم، ويقع فيه منكراتٌ عظيمةُ الوقع في الدين، واسترسال قبيح في أذى 

المسلمين، ولست أنكِرُ على من اعتبر أصلَ المصالح المرسلة، لكن يحتاج إلى 

نظر شديدٍ، وتأمل سديدٍ، وعدمِ التجاوز للحد المعتبر«))).  

ثامناً: الاستحسان:

1 ـ فحَص وفرز علماء الأصول الاستحسان بقوة، لما قدمه بعض أهل 

الاجتهاد بكونه مصدرًا للأحكام؛ فنظروا فيه فوجدوا في بعض معانيه ما 

يتعدى به على أصول الاستدلال الأصلية المعتبرة، باختراع أحكام على غير 

أصل معتبر، واشتد نكيرهم له، وإن كان يبقى ضمن نطاق المصلحة؛ فهو 

يشبه المصلحة من وجه، ولكن يفارقها من وجه أهم وأقوى؛ فالتشابه يأتي 

في أن كليهما يعتمد مصلحة في إقامة الحكم، خالية عن دليل خاص.

 إلا أن المصالح المرسلة تكون ابتداء في أحكام عرت عن الأدلة الخاصة 

نفياً أو إثباتاً. وأما الاستحسان فتخصيص لدليل، باستحسان مصلحة، رآها 

ا، أو قياسًا، أو مصلحة، قال  المجتهد، والدليل المخصوص منه قد يكون نصًّ

الشاطبي )ت790هـ(: »إلا أنهم صوروا الاستحسان بصورة الاستثناء من 

القواعد، بخلاف المصالح المرسلة«)))؛ فظهر بهذا بأن الاستحسان استثناء 

من دليل وقاعدة كلية، ولهذا الاستحسان أضعف من المصلحة المرسلة في 

الدليل الخاص في  أصله وفرعه؛ لأن المصلحة المرسلة لا تعتبر إلا بانعدام 

شرح الإلمام )217/2(. 	(((

الاعتصام )641/2(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 368 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

لدليل؛  بناء على مصلحة مخالفة  الحكم  أما الاستحسان فيتقرر  الحادثة، 

فكان إنكاره من أهل الأصول أشد، وتتابعوا على نقضه، لإجماع الأمة بمنع 

إحداث حكم، بلا مأخذ ودليل معتبر)))، قال الشافعي: »ومن استجاز أن 

معنى  بأن  محجوجًا  كان  عليه؛  قياس  ولا  لازم،  خبر  بلا  يفتي  أو  يحكم 

قوله: أفعل ما هويت«)))، ولهذا فإن استبعاد الاستحسان عن كونه مصدرًا 

من  للأصول  معارضة  أقوى  لأنه  المصلحة،  استبعاد  من  أوضح  تشريعيًّا 

المصلحة لأنه يكون له معارض مرجوح، والمصلحة، لا يشترط فيها معارض 

كما يقول القرافي )ت684هـ())). 

 2 ـ فالاستحسان درجات يختلف بحسب قوة المستثنى والمستثنى منه؛ 

الخاص،  الدليل  خالف  ربما  حتى  ضعف،  وربما  الاستحسان  قوي  فربما 

وأحياناً يوافقه من وجه، ويخالفه من وجه آخر؛ فهو دائر على قوة المصلحة 

المستحسنة، ومدى ملاءمتها للمصالح الشرعية هذا من جهة، ومن جهة أخرى 

على مدى قوة المخالفة للدليل الخاص في هذه المسألة وعدمه؛ فالاستحسان 

تخصيص لدليل من الأدلة، لاستحسان مصلحة من المصالح عند المجتهد، تارة 

يستطيع أن يفصح عنها ويوضحها ويبينها تامة، وتارة لا يستطيع ذلك؛ فإذا 

الاستحسان،  قوي  للتخصيص؛  الدليل  واحتمل  صة،  الُمخصِّ المصلحة  قويت 

وقد يظهر به قوة المجتهد وفقهه، خصوصًا إذا أبان المجتهد وجه الاستحسان 

انظر في نقل الإجماع على منع إحداث قول بلا أصل شرعي معتبر:إحكام الفصول )694/2(،  	(((

التلخيص في أصول الفقه )314/3(، شرح تنقيح الفصول )ص451(، الموافقات )87/1(. 

الأم )315/7(. 	(((

نفائس الأصول )4095/9(. 	(((



- 369 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وقوة المأخذ، وإذا ضعفت المصلحة المستحسنة، وامتنع الدليل عن التخصيص 

لهذه المصلحة المستحسنة؛ ضعف الاستحسان؛ فالتخصيص بالاستحسان قد 

يقارب المخَصَص بالقوة أو يقل عنه؛ فتقوى المعارضة بينهما.

بين  التباين  قوة  سبب  هو  وضعفًا  قوة  الاستحسان  في  التباين  وهذا   

مناره  رفع  حتى  شرعي،  كدليل  الاستحسان  إلغاء،  أو  اعتبار،  في  العلماء 

الإمام مالك، فقال فيه: »تسعة أعشار العلم الاستحسان«)))، وفي مقابل هذا 

قال ابن العربي )ت543هـ(: »أنكره الشافعي وأصحابه، وكفروا أبا حنيفة 

الشاطبي  وقال  مالك«)))،  به  قال  وقد  أخرى،  وبدعوه  تارة،  به  القول  في 

)ت790هـ(: »إن الاستحسان يراه معتبراً في الأحكام مالك، وأبو حنيفة، 

ا، حتى قال: من استحسن فقد شرع«))). بخلاف الشافعي؛ فإنه منكر له جدًّ

بنقد مؤصل، فجاء عليه من أصله،  »الاستحسان«  الشافعي رد  ـ تولى   3 

هذا  في  وكتب  والعقلية،  الشرعية  بالدلائل  بطلانه  وجه  وبين  أسه،  من  ونقضه 

كتاب: »إبطال الاستحسان«، كما بين أصول المآخذ عليه بكلام جميل في »الرسالة« 

بباب عقده للاستحسان)))  حتى قال فيه: »ومن قال: أستحسن، لا عن أمر الله، 

ولا عن أمر رسوله صلى الله عليه وسلم فلم يقبل عن الله، ولا عن رسوله ما قال«))).

قول  لكونه  »الاستحسان«  على  واشتداده  الشافعي  إنكار  من  فواضح 

ابن  الشاطبي في الاعتصام )635/2(: »رواه أصبغ عن  البيان والتحصيل )155/4(، وقال  	(((

القاسم عن مالك«.

المحصول لابن العربي )ص131(. 	(((

الاعتصام )637/2( . 	(((

انظر: الرسالة )ص503(. 	(((

الأم )315/7(، وانظر: الرسالة )ص507(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 370 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

الذي لا يعتمد على أصل من الأصول  التشريع،  بالظن، والرأي المحض في 

التي تناط بها الأحكام؛ لأنه حصرها في أربعة:الكتاب، والسنة، والإجماع، 

والقياس)))، وما عدا هذه الأصول يعتبر اعتداء بالتشريع عليها، فلا يجوز 

يجوز  لا  أنه  يخالفون  لا  كلهم،  العلماء  اتفاق  هذا  وعلى  مطلقًا،  به  الأخذ 

أن ينشئ أحد حكمًا تبعًا لهواه المحض)))، قال إمام الحرمين)ت478هـ(: 

»أجمعت الأمة قاطبة، على إن من قال قولا بغير دليل، أو أمارة منصوبة 

شرعا؛ فالذي يتمسك به باطل«)))، ونحوه قاله الآمدي)ت631هـ())).

 4 ـ فالذي أنكره الشافعي الاستحسان والتحكم العقلي المحض المزاحم 

شاهده  واقع  عن  يتكلم  الشافعي  لأن  المعتبرة؛  الكلية  الشرعية  للأصول 

وحاوروه،  حاورهم  وقد  ويعرفهم  به،  القائلين  أهله  وعايش  ولاحظه، 

وجادلهم وجادلوه، فلا يمكن أن يكتب كل هذه الردود والمسائل، ثم يقال: 

بأن الاستحسان الذي تكلم عنه الشافعي غير الاستحسان الذي جعله أبو 

حنيفة ومالك أصلًا من الأصول، كما قال أبو بكر الجصاص )ت370هـ(، 

ويقصد الإمام الشافعي))). 

 وهذا لا يخفى مجازفة كبيرة في الكلام، وكأن الشافعي لا يدرك المعاني، 

ويلقي الكلام على غير أصوله ومعانيه ومقتضياته، وهو الذي عاش مع كل 

الأم )313/7(. 	(((

انظر في نقل الإجماع على منع إحداث قول بلا أصل شرعي معتبر: إحكام الفصول )694/2(،  	(((

التلخيص في أصول الفقه )314/3(، شرح تنقيح الفصول )ص451(. 

التلخيص في أصول الفقه )314/3(. 	(((

الإحكام في أصول الأحكام )157/4(. 	(((

انظر: الفصول في الأصول )225/4(. 	(((



- 371 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

من قال بالاستحسان من الحنفية، والمالكية، وخبرهم، وأخذ عنهم، وأخذوا 

عنه، قبل الجصاص بقرنين من الزمان؛ فهو يتكلم عن استحسان مخالف 

إذا خالف  بالاستحسان،  أن يقول  أحد  على  »إن حراماً  قال:  للأخبار؛ لأنه 

الاستحسان الخبر«))).

لا  ومالك،  كأبي حنيفة،  أئمة؛  بأن  يقين  هذا: على  مقابل  في  أننا  كما   

يمكن يخترعون أصلًا ليضربوا أو يضعفوا به دلالات الكتاب والسنة، وفق 

ا في حقهم؛ فكل أصل أقاموه في  ما رد به الشافعي عليهم؛ فهذا يصعب جدًّ

نظرهم مقوٍ للكتاب والسنة لا مضعف وموهن لهما؛ فنظروا في إيجاد أصل 

أو منحى اجتهادي، تحفظ به بعض المصالح الشرعية التي قدروها، مما لا 

يحفظها القياس الظاهر لدقتها، أو حتى بعض الأصول الأخرى؛ لأن الواقع 

بعض  في  وكان  الغرض،  لهذا  الأصل  هذا  على  فتواضعوا  بخلافها؛  يكون 

هذا الدليل: الحكم بما يسُتحسن من غير دليل))) قال القرافي )ت684هـ( 

حراماً  فيكون  للهوى؛  اتباع  وهذا  دليل،  بغير  »الحكم  الاستحسان:  بأن 

إلى  المشكل  به؛ صححوا معناه  القائل  التشنيع على  بدأ  لما  ثم  إجماعاً«)))، 

القول بأن الاستحسان: العدول عن موجب الدليل، لدليل آخر؛ أقوى منه)))، 

وهذا تسميته استحساناً، أو جعله باسم خاص له، مغالطة لا تخفى؛ لأن 

الرسالة )ص505(. 	(((

انظر: إحكام الفصول )694/2(، اللمع )ص121(،  نفائس الأصول )4039/9(. 	(((

شرح تنقيح الفصول )ص: 451(. 	(((

تنقيح  شرح  )ص131(،  العربي  لابن  المحصول   ،)694  ،693/2( الفصول  إحكام  انظر:  	(((

الفصول )ص451(، شرح مختصر الروضة )198/3(. 



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 372 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

هذا حجة إجماعًا كما قال القرافي)))، إلا إن قصد بالدليل الأقوى المصلحة 

المخالفة للنص، وهذا الذي قاله ابن رشد )ت595هـ(: »هو جمع بين الأدلة 

المتعارضة، وإذا كان ذلك كذلك، فليس هو قول بغير دليل«))). 

بكونه  عندهم  الاستحسان  تقرير  الأحناف  أصوليو  حاول  وقد  ـ   5  

على ضربين؛ الأول: ما وكل فيه التقدير إلى المجتهد، نحو المتعة للمطلقة، 

بحسب يسر وعسر الزوج، وتقدير نفقة الزوجة، وأروش الجنايات .. إلخ؛ 

. وأما  فهذا نوع من الاستحسان يحتاج إلى الاجتهاد، وهذا لا إشكال فيه 

أنه  إلا  القياس  من  يعد ضرباً  الثاني:الذي  النوع  فهو  الإشكال  فيه  الذي 

خفي غير ظاهر، يقدم على القياس الظاهر لقوة معناه، وسموه استحساناً، 

السرخسي )ت483هـ( هذا  الظاهر)))، وقد بسط   القياس  له عن  تمييزًا 

الأصل وأرجعه لترجيح قياس على آخر، لمعنى خفي يظهر بالتأمل للمجتهد، 

لموجب يقتضي هذا الترجيح، وليس لمطلق الاستحسان العقلي)))، وربما أن 

هذا المنحى منهم هو نسخة مصححة لمعنى الاستحسان، الذي تكاثر ذكره 

عنهم بأنه:« ترك القياس، لما استحسنه الإنسان، من غير دليل«))).

لم تضبط مآخذه، وأصوله،  أنه  أكبر مشكلاته  الاستحسان  يبقى  ـ   6

ومحترزاته، وسبل إجراءاته؛ فجاءت ممارساته، تارة تصيب، ومرة تخطئ، 

شرح تنقيح الفصول )ص451(. 	(((

بداية المجتهد )60/4(. 	(((
انظر: الفصول في الأصول )233/4(، تقويم الأدلة )ص404(، أصول السرخسي )200/2(. 	(((

أصول السرخسي )200/2، 201(. 	(((
التلخيص في أصول  الفقه )ص492(،  التبصرة في أصول  انظر: إحكام الفصول )694/2(،  	(((

الفقه )310/3(.



- 373 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ومن استقرأ الفروع الفقهية، وجد التباين بين هذه الفروع، قرباً وبعدًا من 

الأصول، إلا أن الشافعي بثاقب نظره، وبعد فهمه، وتحوطه لحماية أصول 

الشريعة القطعية؛ لم يناقش ممارسات الاستحسان، وتطبيقاته، والأحكام 

نفسه  فالشافعي  آخر؛  لمأخذ  يكون صحيحًا  قد  بعضها  لأن  أنجبها؛  التي 

استحسن بعض الأشياء فقال: »فإن ادعيت أنه قتله. قلت: القياس إذا لم 

يحلف أن يقتل، ولكن أستحسن فأحبسه حتى يقر فيقتل، أو يحلف فيبرأ«)))، 

وقال في متعة المطلقة: »أستحسن بقدر ثلاثين درهما«)))، والظاهر هذا منه 

الشافعي أصل  ناقش  المعنى الاصطلاحي، وإنما  استحسان لغوي، لا على 

دليل الاستحسان، والإيرادات الكبيرة على الأصل، ولم يناقش الفروع المرتبة 

أحياناً،  اجتهادات صحيحة  ولد  وإن  عنده خاطئاً، حتى  الأصل  لأن  عليه؛ 

فهو يرى أن إقامة أصل بهذا الغموض، تستمد منه الأحكام، يركبه عالم قد 

يحسنه أحياناً، ويركبه آخر فيولد أحكامًا ناقضة للشرع؛ من أخطر الأشياء 

على الشرع؛ لأنه أوسع مجال للقول بالتشهي والهوى، ولذا وصف الشافعي 

الاستحسان بقوله: »وإنما الاستحسان تلذذ«)))، حتى تراجع القائلون به، 

وصححوه، بأن أدخلوه تحت أحد الأصول المعتبرة في الشريعة وهو القياس.

فأي أصل تبنى منه أحكام شرعية، لا يكون قطعيًّا في أصل ثبوته، أو 

يقرب من ذلك، ولا منضبطًا بضوابط تمنع كونه مطية للأهواء وما تشتهيه 

الأنفس من الأحكام، وتستلذه؛ فليس بأصل معتبر البتة، ولهذا فإن أكبر المآخذ 

الأم )41/7( . 	(((

مختصر المزني )ص283(. 	(((

الرسالة )ص507(. 	(((



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 374 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

انضباطه بأصول واضحة لأهل  العمل به، وعدم  على الاستحسان صعوبة 

الاجتهاد، تجعل ينزعون عنه نزعًا صحيحًا مطردًا، يعطي أحكامًا صحيحة، 

بعيدة عن التشهي والتلذذ كالقياس الذي بذل فيه العلماء جهدًا كبيراً لضبط 

قواعده وأصوله وسبل الاستنباط منه كأصل من الأصول الكبيرة للشريعة.

وهذا الذي جعل الشافعي يجانس في الاستحسان بين أهل العلم، وغيرهم 

من أهل العقول)))، وشبَّه الباجي )ت474هـ( استحسان العالم بلا دليل، 

بكلام العامي والطفل في الأحكام لأنه حكم بلا دليل))).  

، الذي يعتمد في جانب منه كبير على العقل؛ منضبط  فالقياس ـ مثلًا

معتبرة  وعلة  صحيح،  نص  من  له  بأصل  إلا  قياس  فلا  والعلة،  بالنص، 

بمسالكها، وشروط أخرى، أما الاستحسان فلا يضبطه ضابط؛ لذا جاء في 

بعض تعريفات الاستحسان بأنه: »دليل ينقدح في نفس المجتهد، لا تساعده 

العبارة عنه، ولا يقدر على إظهاره«)))؛ فبهذا الاعتبار يبقى مشرع الأبواب، 

لكل صاحب هوى أن يقول في الشريعة أستحسن كذا وكذا؛ لذا قال الشاطبي 

)ت790هـ(: »فأنت ترى أن هذا الموضع مزلة قدم أيضًا، لمن أراد أن يبتدع، 

فله أن يقول: إن استحسنت كذا وكذا؛ فغيري من العلماء قد استحسن«)))، 

وليس فقط على البدع، بل هدم الدين كله من أصله وأسه.

يوجد  لا  أنه  تقريره:   سبق  مما  ـ  أعلم  والله  ـ  يظهر  والذي  ـ   7   

انظر: الرسالة )ص503(. 	(((

انظر: إحكام الفصول )695/2(. 	(((

انظر: المستصفى )ص173(، الإحكام في الأحكام للآمدي )157/4(. 	(((

الاعتصام )637/2(. 	(((



- 375 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أصل يسمى »الاستحسان« في الشريعة، تبنى منه أحكام شرعية مباشرة، 

وينظر فيه بنظر مستقل عن الأصول المعتبرة الشرعية، لكن يوجد منهج 

ضمنه  يدخل  به،  الحكم  وتعليق  النص  من  استنباطه  في  المجتهد  يرعاه 

تعليق  حسن  ربما  التي  المرعية،  بالمصالح  والتأمل  بالنظر  »الاستحسان« 

الحكم بأصل أبعد من أصله القريب عندما يتجاذب الفرع أكثر من أصل، 

لكونه يحقق ويرعى مصلحة وعدل في هذه الحادثة بذاتها؛ فهذا فقه معتبر 

له وزنه وقيمته، لا ينكره أحد، وهو أحد المعالم التي يتمايز بها أهل الاجتهاد 

عن بعضهم حال النظر بالأحكام الشرعية؛ لاستصحابه العدل والمصلحة في 

تقرير الحكم الشرعي؛ لذا قال ابن رشد )ت595هـ(: »ومعنى الاستحسان 

في أكثر الأحوال، هو الالتفات إلى المصلحة، والعدل«))).

إليه  يفزع  أصلًا  بكونه  التعلق  لا  معتبر،  الاستحسان  بفقه  فالتعلق   

مطلقًا في الحوادث والوقائع، دون نظر في المآخذ والمدارك والأصول الشرعية 

الأصلية المعتبرة؛ فهو نظر في النصوص، لا أنه أصل للنظر بذاته يزاحمها، أو 

يستقل عنها، أو يدفعها، قال ابن السمعاني )ت489هـ(: »وإنما المستنكر 

أن يجعل ذلك أصلًا من الأصول، تبنى عليه الأحكام، وخالف بينه، وبين 

عن  جاء  ما  تفسير  نستطيع  للاستحسان  الاعتبار  وبهذا  الأدلة«)))،  سائر 

الإمام مالك في قوله: »تسعة أعشار العلم الاستحسان«)))؛ فجعله من العلم 

بداية المجتهد )201/3(. 	(((

قواطع الأدلة )271/2(. 	(((

ابن  الشاطبي في الاعتصام )635/2(: »رواه أصبغ عن  البيان والتحصيل )155/4(، وقال  	(((

القاسم عن مالك«.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 376 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

لا من الأصول، ويعني بذلك ـ والله أعلم ـ أن العالم إذا لم يستصحب نظر 

المصالح والعدل في إقامة الحكم الشرعي فاته الكثير، لأنه لم يعتبر كليات 

لعلمه معنى  يظهر  المسألة، فلا  والخاصة في  العامة  الشريعة ومقاصدها 

أو اعتبار؛ فيفوت الميزان والمعيار الذي يزن به الحكم ويرجعه إليه، لا أن 

الاستحسان يكون مصدرًا مستقًّال للأحكام، مبني على العقل وحده؛ فهذا لا 

يقوله أحد، فضلًا عن الإمام مالك؛ فيجب فهم كلام الأئمة، وتنزيله مواضعه 

الصحيحة؛ لأن الإمام مالك، هو إمام أهل السنة والأثر، القائل: »قُبض رسول 

الله صلى الله عليه وسلم، وقد تم هذا الأمر، واستكمل، فإنما ينبغي أن نتبع آثار رسول الله 

صلى الله عليه وسلم، ولا نتبع الرأي؛ فإنه متى اتبع الرأي جاء رجل آخر أقوى في الرأي منك 
فاتبعته، فأنت كلما جاء رجل غلبك اتبعته، أرى هذا لا يتم«))).

الاعتصام )140/1(. 	(((



- 377 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الـخاتمة والتوصيات

أ ـ الخاتمة:

بعد أن أعان المولى سبحانه وتعالى، وأفاض عليَّ من فضله بإتمام هذه 

الدراسة، أحب أن أضع أمام القارئ الكريم أهم ما توصلت إليه هذه الدراسة 

من نتائح:

11 بمجموعهما . تعريفان،  الاصطلاحي  الفقه«  »أصول  تعريف  يتناوب 

الأدلة  »معرفة  الأول:  وغايته؛  وظيفته  ويقيمان  معناه،  يحققان 

الإجمالية، وكيفية الاستفادة منها، وحال المستفيد«، والتعريف الثاني: 

»العلم بالقواعد، التي يتوصل بها إلى استنباط الأحكام الشرعية الفرعية، 

عن أدلتها التفصيلية«؛ فأقاما »موضوع« أصول الفقه و»غايته« وذلك 

بحفظ: الدليل والحكم.

22 بدليل . إلا  إذ لا حكم صحيح  والدليل؛  الحكم  الأصول بين  علماء  لازم 

صحيح .

33 »الأدلة الإجمالية” أصلب وأقوى مباحث أصول الفقه، فهي مؤثرة في .

كل جزئية من جزئيات هذا العلم .

44 الأصل في أدلة الشريعة الإجمالية توقيفها، لا يجوز اختراع شيء منها، .

وغيرها عائدة للكتاب والسنة تفصيلًا وإيضاحًا وبياناً؛ فهي مؤكدة، 

غير بانية ولا مؤسسة لأصول جديدة .

55 أكد الأصوليون على حفظ النصوص، كما حفظوا طرق الاستنباط؛ إذ لا .



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 378 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

معنى لحفظ أصلها مع ضياع طرق الفهم. 

66 نصه، . مرتكزات:  ثلاثة  على  الكريم  للكتاب  الأصول  علماء  حفظ  دار 

هذه  شملت  السنة  وكذا  ومنسوخه،  وناسخه  منه،  الاستنباط  وطرق 

الواحد.  خبر  ومنها  أصلها،  في  السنة  حجية  تأكيد  وزادوا:  الثلاثة، 

ومراتب ثبوتها، وقوة كل مرتبة في الحكم. والفصل بين مقامات أحواله 

عليه الصلاة والسلام عند البلاغ.

77 اعتنى علماء الأصول بحفظ دليل الإجماع لقوة أثره في حفظ الشريعة؛ .

فحفظوا الإجماع من جهتي الوجود والعدم.

88 اهتم علماء الأصول بالقياس لعظم موقعه من الشريعة لكثرة الأحكام .

المقامة عليه؛ ففصلوا في أركانه وشروطه.

99 انفرد إمام دار الهجرة بالقول بحجية عمل أهل المدينة، وبعد أن شدد .

وضعه  الذي  الأصل  على  مالك  أصحاب  عاد  فيه؛  أتباعه  على  العلماء 

إمامهم، بالبيان، والتصفية؛ فردوا المعتبر منه: إما إلى كونه إجماعًا زمن 

الصلاة  عليه  النبي  عن  عملية  متواترة  رواية  كونه  إلى   أو  الصحابة، 

ينقل  ولم  الوارد،  الخبر  نسخ  على  يدل  عملهم  كون  إلى  أو  والسلام، 

الناسخ؛ فكان عملهم دليلًا على النسخ.

غالب علماء الأصول لم يأخذوا بحجية »المصلحة المرسلة« كدليل ينهض 1010

ببناء الأحكام بمفردها، مع إقرارهم بكون المصلحة أصل في كل حكم 

شرعي بلا استثناء، ولكن تخوفهم وتحوطهم الكثير من بناء أحكام على 

مجرد معان مخيلة ومناسبات مرسلة، منعهم من القول بها مطلقًا؛ 



- 379 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فأجازوها بشروط فاحصة تحد من غلوائها، وتوجه أحكامها، وتضيق 

على التوسع فيها لئلا تزاحم أو تعطل المنصوصات .

تنازع علماء الأصول في معنى »الاستحسان« فما كان فيه اعتماد على 1111

الرأي المحض المجرد اتفقوا على اطراحه وعدم الاعتداد به، وما كان منه 

قائم على مصلحة معتبرة فتردد فيه العلماء كثيراً؛ لأنه تخصيص للنص 

بالمصلحة، فهو بهذا أضعف من المصلحة المرسلة؛ فهذا يجب أن يكون 

في مسالك النظر والاجتهاد، لا في عداد الأدلة والأصول.

ب ـ التوصيات:

11 أدلة . وإقامة  حفظ  أنه  الفقه:  أصول  وظيفة  أصل  إيضاح  ضرورة 

غالب  إذ  منها؛  والمهمل  والمعمل  مراتبها  بمعرفة  الإجمالية  الشريعة 

التي تستنبط  القواعد  الدارسين والطلاب يظنون أن وظيفته: معرفة 

بها الأحكام، وهذه الوظيفة تأتي تالية للوظيفة الأولى.

22 الإجمالية، . الأدلة  أصل  تقرير  الزمن  هذا  في  الأصول  علماء  على  يجب 

وهما الكتاب والسنة، وكيف تتفرع عنهما بقية الأدلة؛ إذ يظُن أن الأدلة 

الكتاب والسنة، وهذا نظر قاصر  ضعيف، فيه  الأخرى منفصلة عن 

خطورة على الشريعة وأهلها . 

33 على علماء الأصول تحقيق وتمحيص طرائق الاستدلال المعتبرة، وتنزيلها .

على كثير من الاستدلالات المعاصرة، ليظهر المزيف منها فينكر، ويبقى 

المحقق فيقر؛ لئلا تنطلي الشبه على جمهرة أهل الإسلام.

44  لم يزل العلماء ينكرون الأدلة التي لا تستند لأصل؛ فأنكروا على علماء .



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 380 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

أصلًا  المدينة«  أهل  »عمل  اعتبار  مالك  الإمام  على  كإنكارهم  وأئمة؛ 

تحاكم إليه النصوص، وإنكارهم على أبي حنيفة »الاستحسان« القاضي 

باستحسان الحكم دون دليل، وإنكارهم الاستدلال بالمصلحة المرسلة، 

وهذا يقود لإنكار الأصول المخترعة في هذا الزمن؛ كسيادة الأمة وحقها 

في التشريع، وغيرها من الأصول المخترعة .

55 قد لا تكون المشكلة في الأصل ذاته؛ إذ يرجع بعض أهل الاستدلال لأصل .

معتبر كالقياس أو الإجماع، ولكن يكون الخطأ بعدم تكامل معرفته 

أو  تأخير مقدم،  أو  بتقديم مؤخر  إما  الأصل،  بهذا  الاستدلال  بكيفية 

ا في هذا الزمن، فيعود على  اعتبار ملغى أو إلغاء معتبر، وهذا كثير جدًّ

الشريعة بأحكام ضعيفة خطرة، مناقضة لمقاصدها وكلياتها.

66 بناء الأدلة الصحيحة وكيفية الاستدلال بها ومراتبها وتطبيقاتها واجب .

كل فقيه ومتفقه،كما أن ممارسة الفقه بتنزيل قواعد الأصول عليه لازمة 

لكل أصولي، ومن الخلل الكبير على الشريعة وأهلها في هذا الزمن الفصل 

بين الفقه وأصوله؛ إذ خرَّجت لنا الجامعات فقهاء لا أصول عندهم، 

وأصوليين لا فقه لديهم، فضاع العلمان: الفقه والأصول معًا، وضعف 

القائم على الشرع؛ لأنه أدى إلى الانفصال  النتاج والاجتهاد والخطاب 

التام بين العلمين، وهذا لا يعرف في تاريخ الإسلام كله.



- 381 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

مصادر البحث

11 الأولى، - الطبعة  حزم،  ابن  دار  خان،  صديق  محمد  الطيب  لأبي  العلوم؛  أبجد 

1423 هـ- 2002 م.

22 الإبهاج في شرح المنهاج، لتقي الدين علي السبكي، وأكمله ولده تاج الدين، الكتب -

العلمية، ط1، بيروت، 404هـ.

33 إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، لتقي الدين المشهور بـابن دقيق العيد، ت: -

أحمد شاكر، عالم الكتب، ط2، بيروت، 1407هـ.

44 والصلاة - الطهارة  بابي  في  البخاري  لصحيح  شرحه  في  بطّال  ابن  إجماعات 

في  الإسلامية  العلوم  كلية  الأنبار،  ماجسـتير،جامعـة  الفهداوي،  لعدنان  ـ 

الرمادي، 2012م. 

55 الزبير، مذكرة لنيل درجة الماجستير، - العبادات، بن فائز  إجماعات ابن رشد، 

جامعة الجزائر، 1425ـ 1426هـ.

66 طيبة، - دار  البوصي،  مبارك  بن  لعبدالله  العبادات،  في  عبدالبر  ابن  إجماعات 

الطبعة الأولى، الرياض، 1420هـ.

77 الطبعة - العربي،  الكتاب  الدين علي الآمدي،  الإحكام في أصول الأحكام، سيف 

الأولى، بيروت، 1404هـ .

88 الإحكام في تمييز الفتاوى عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام، لشهاب الدين -

القرافي، ت: محمود عرنوس، الأزهرية للتراث .

99 إحكام الفصول في أحكام الأصول، لأبي الوليد الباجي، ت: عبد المجيد تركي، -

الغرب الإسلامي، ط الثانية، بيروت، 1415هـ

1010 الإحكام في أصول الأحكام، لعلي بن أحمد بن حزم، تحقيق أحمد محمد شاكر، 

دار الآفاق الجديدة، الطبعة الأولى، بيروت.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 382 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

1111 أحكام القرآن، لأبي بكر أحمد بن علي الرازي الجصاص، دار الفكر، بيروت، 1414هـ.

1212 أحكام القرآن، محمد بن عبدالله بـ»ابن العربي المالكي«، ت: محمد عبد القادر، 

الكتب العلمية، ط2، بيروت، 1424هـ.

1313 إحياء علوم الدين، لأبي حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي، دار المعرفة، بيروت. 

1414 آداب الشافعي ومناقبه لعبدالرحمن بن محمد ابن أبي حاتم، ت: عبد الغني 

عبد الخالق، الكتب العلمية، ط1، بيروت، 1424هـ.

1515 يمَْري، عالم الكتب، بيروت،  أخبار أبي حنيفة وأصحابه، للحسين بن علي الصَّ

الطبعة الثانية، 1405هـ - 1985م.

1616 إرشاد الفحول في تحقيق الحق من علم الأصول، لمحمد الشوكاني، ت: أحمد 

عزو، الكتاب العربي،ط1، بيروت، 1419هـ .

1717 أساس البلاغة، لمحمود الزمخشري، ت: محمد باسل، دار الكتب العلمية، الطبعة 

الأولى، بيروت، 1419هـ .

1818 أساس القياس، لأبي حامد محمد بن محمد الطوسي، تحقيق: د.فهد السدحان، 

مكتبة العبيكان، الرياض، 1413هـ .

1919 محمد  علي  عبدالموجود،  عادل  ت:  السبكي،  الوهاب  لعبد  والنظائر،  الأشباه 

عوض، الكتب العلمية، ط1 بيروت،1411هـ.

2020  أصول البزدوي بـ»كنز الوصول إلى معرفة الأصول«، لعلى البزدوي، ت أ.د 

سائد بكداش، دار السراج، ط، المدينة المنورة، 1436هـ.

2121 أصول التشريع الإسلامي، للهادي كرو، الدار العربية للكتاب، بيروت، الطبعة 

الثانية، بيروت .

2222 أصول السرخسي، لأبي بكر محمد بن أحمد سهل السرخسي، تحقيق أبي الوفاء 

الأفغاني، دار المعرفة، بيروت، 1372هـ .

2323 أصول الشاشي، لنظام الدين الشاشي، ت: مولانا بركة الله بن محمد اللكنوي، 

ابن كثير، الطبعة الثانية، دمشق، 1432هـ.



- 383 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

2424 أصول الفقه، لمحمد بن مفلح المقدسي، ت: د. فهد السدحان، مكتبة العبيكان، 

الطبعة الأولى، 1420هـ.

2525 أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، لمحمد الأمين الجكني الشنقيطي، دار 

الفكر، لبنان، 1415هـ.

2626 الاعتصام، لإبراهيم بن موسى الشاطبي، تحقيق: سليم الهلالي، دار ابن عفان، 

الطبعة الأولى، السعودية، 1412هـ.

2727 ت  الجوزية«،  قيم  »ابن  بكر  أبي  بن  لمحمد  العالمين،  رب  عن  الموقعين  إعلام 

مشهور حسن، ابن الجوزي، ط1،السعودية، 1423هـ.

2828 اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم لأحمد بن عبدالحليم ابن 

تيمية، ت ناصر العقل، ط1، 1404هـ .

2929 الصعيدي،  فوزي  ت:  القطان،  ابن  الحسن  لأبي  الإجماع،  مسائل  في  الإقناع 

الفاروق الحديثة، ط1، القاهرة، 1424هـ.

3030 الأم، لأبي عبد الله محمد بن إدريس الشافعي، دار المعرفة، بيروت، 1410هـ.

3131 أنوار البروق في أنواء الفروق، لأحمد بن إدريس القرافي، عالم الكتب، بيروت .

3232 أنيس الفقهاء في تعريف الألفاظ المتداولة بين الفقهــاء، لقاســم القونوي، 

ت: د. أحمد الكبيسي، دار الوفاء، ط1، جدة، 1406هـ.

3333 البحر الزخار المعروف بمسند البزار، لأبي بكـر البزار، ت: محفوظ الرحمن 

زين الله، العلوم والحكم،ط1، المدينة المنورة، 1409هـ.

3434 البحر المحيط، لبدر الدين محمد بن بهادر الزركشي، دار الكتبي. 

3535 بدائع الفوائد، لأبي عبدالله محمد المعروف بـ »ابن قيم الجوزية«، دار الكتب 

العلمية، الطبعة الأولى، بيروت، 1414هـ .

3636 بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، لأبي بكر علاء الدين الكاساني، دار الكتاب 

العربي، الطبعة الثانية، بيروت، 1982م.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 384 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

3737 تنقيح  الحفيد،  رشد  بن  محمد  الوليد  لأبي  المقتصد،  ونهاية  المجتهد  بداية 

وتصحيح خالد العطار، دار الفكر،  بيروت، 1415هـ.

3838 بديع النظام،أو: نهاية الوصول إلى علم الأصول، لمظفر الدين أحمد الساعاتي، 

ت: سعد السلمي، جامعة أم القرى، 1405هـ .

3939 الديب،  محمود  عبدالعظيم  ت:  الجويني،  عبدالملك  الفقه،  أصول  في  البرهان 

الوفاء، ط4، المنصورة ـ مصر، ط4، 1418هـ.

4040 بريقة محمودية في شرح طريقة محمدية وشريعة نبوية في سيرة أحمدية لأبي 

سعيد الخادمي، مطبعة الحلبي، 1348هـ.

4141 البيان والتحصيل، لأبي الوليد محمد بن رشد،ت محمد حجي وآخرين، الغرب 

الإسلامي، ط3، بيروت، 1408هـ..

4242 الزَّبيدي، ت: عبدالستار  تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد الحسيني 

فراج، وزارة الإرشاد الكويت، حكومة الكويت، 1385هـ. 

4343 تاريخ ابن معين )رواية عثمان الدارمي( لأبي زكريا يحيى بن معين، تحقيق: 

د. أحمد محمد نور سيف، دار المأمون للتراث، دمشق.

4444 تاريخ مدينة دمشق، لأبي القاسم علي بن الحسن المعروف بـ»ابن عساكر«، 

تحقيق محب الدين العمروي، الفكر، بيروت، 1415هـ 

4545 تاريخ المدينة لابن شبة، لعمر بن شبة، ت: فهيم شلتوت، طبع على نفقة: السيد 

حبيب محمود أحمد، جدة، 1399 هـ.

4646 حسن  محمد  ت:  الشيرازي،  إبراهيم  إسحاق  لأبي  الفقه،  أصول  في  التبصرة 

هيتو، دار الفكر، الطبعة الأولى، دمشق، 1403هـ. 

4747 التحبير شرح التحرير في أصول الفقه، علاء الدين المرداوي، ت: د. عبدالرحمن 

الجبرين وآخرين، مكتبة الرشد، ط1، السعودية.

4848 تحفة المحتاج بشرح المنهاج، لشهاب الدين أحمد بن حجر الهيتمي المكي، دار 

إحياء التراث العربي .1357هـ.



- 385 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

4949 الإبياري، ت: د. علي  الفقه، لعلي  البرهان في أصول  التحقيق والبيان في شرح 

الجزائري، دار الضياء، ط1، الكويت، 1434هـ.

5050 تاويت  ابن  ت:  اليحصبي،  عياض  للقاضي  المسالك،  وتقريب  المدارك  ترتيب 

الطنجي وآخرين، مطبعة فضالة، ط1، المحمدية ـ المغرب. 

5151 تشنيف المسامع بجمع الجوامع، لمحمد الزركشي، تحقيق د. سيد عبدالعزيز، د. 

عبدالله ربيع، قرطبة، ط1، 1418هـ.

5252 التعريفات، لعلي بن محمد الجرجاني، دار الكتب العلمية، بيروت، 1416هـ .

5353 زنيد،  أبو  عبدالحميد  د.  ت:  الباقلاني،  لمحمد  »الصغير«،  والإرشاد  التقريب 

الرسالة، الطبعة الثانية، 1418هـ.

5454 عمشة،  أبو  مفيد  ت:  الكلوذاني،  أحمد  بن  لمحفوظ  الفقه،  أصول  في  التمهيد 

البحث العلمي، أم القرى، الطبعة الأولى، 1406هـ.

5555 التوضيح في حل غوامض التنقيح، لعبيد الله بن مسعود المحبوبي، دار الكتب 

العلمية، بيروت، 1416هـ.

5656 حاج،  أحمد  تحقيق  الطوفي،  سليمان  الدين  لنجم  الأربعين،  شرح  في  التعيين 

المكتبة المكية، ط1، مكة المكرمة، 1419هـ.

5757 تقريب الوصول إلى علم الأصول، لمحمد بن أحمد بن جزي، ت: عبدالله الجبوري، 

النفائس، ط1، عمان ـ الأردن، 1422هـ.

5858 التقرير  والتحبير، لمحمد بن محمد، المعروف بابن أمير حاج، الكتب العلمية، 

ط2، بيروت، 1403هـ.

5959 الكتب  الميس،  خليل  ت:  الدبوسي،  زيد  لأبي  الفقه،  أصول  في  الأدلة  تقويم 

العلمية،ط1، بيروت، 1421هـ

6060 التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، لأحمد بن علي العسقلاني، 

الكتب العلمية، ط1، 1419هـ .

6161 التلخيص في أصول الفقه، لعبد الملك الجويني، ت: محمد حسن، الكتب العلمية، 

ط1، بيروت، 1424هـ .



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 386 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

6262 التمهيد في تخريج الفروع على الأصول، لعبد الرحيم الإسنوي، ت: محمد هيتو، 

الرسالة، ط1، بيروت،1400هـ. 

6363 تنبيه الرجل العاقل على تمويه الجدل بالباطل، أحمد ابن تيمية، تحقيق: علي 

العمران، عالم الفؤائد، ط1، مكة المكرمة، 1425هـ.

6464 تهذيب اللغة، محمد الأزهري، تحقيق محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث، 

الطبعة الأولى، بيروت، 2001م.

6565 التوقيف على مهمات التعاريف، لمحمد المناوي، ت: محمد رضوان الداية، دار 

الفكر، الطبعة الأولى، بيروت، 1410هـ .

6666 تيسير التحرير، لمحمد أمين بادشاه، مصطفى البابي، القاهرة .

6767 التيسير في التشريع الإسلامي، د. منصور الحفناوي، مطبعة الأمانة، الطبعة 

الأولى، القاهرة، 1412هـ.

6868 جامع بيان العلم وفضله، ليوسف بن عبدالبر، ت: فواز زمرلي، الريان، ط1،  

بيروت، 1424هـ.

6969 الجامع الصحيح المعروف بـ »صحيح البخاري«، لمحمد بن إسماعيل البخاري، 

السلام، ط1، الرياض، 1417هـ .

7070 جمع الجوامع في أصول الفقه، لعبد الوهاب السبكي، تحقيق: عقيلة حسين، 

ابن حزم، ط1، بيروت، 1432هـ.

7171 جمهرة اللغة، لمحمد بن دريد، تحقيق رمزي منير، دار العلم للملايين، الطبعة 

الأولى، بيروت، 1987م .

7272 حاشية العدوي على كفاية الطالب الرباني، لعلي الصعيدي العدوي، دار الفكر، 

بيروت، 1412هـ .

7373 حوار لا مواجهة، د. أحمد كمال أبو المجد، كتاب العربي العدد 7.

7474 الكتاب  دار  الأصبهاني،  عبدالله  بن  لأحمد  الأصفياء،  وطبقات  الأولياء  حلية 

العربي، الطبعة الرابعة، بيروت .



- 387 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

7575 دراسات في أصول الفقه، علي أحمد بابكر، مجلة الجامعة الإسلامية، العددان:50، 

51، ربيع الآخر ـ رمضان 1401هـ.

7676 السنة،  مكتبة  البراجيلي،  لمتولي  التشريع،  مصادر  الفقه:  أصول  في  دراسات 

الطبعة الأولى، القاهرة، 1430هـ.

7777 درر الحكام في شرح غرر الأحكام، لمحمد بن فراموز الشهير بـ »منلا خسرو«، 

دار إحياء الكتب العربية .

7878 الذخيرة، لأحمد بن إدريس القرافي، ت: محمد حجي، الغرب الإسلامي، الطبعة 

الأولى، بيروت، 1994م .

7979 المكتبة  عابدين«،  بـ»ابن  الشهير  أمين  لمحمد  المختار،  الدر  على  المحتار  رد 

التجارية، ط2، مكة المكرمة، 1386هـ .

8080 الرسالة، لأبي عبدالله محمد بن إدريس الشافعي، تحقيق: أحمد محمد شاكر، 

القاهرة، 1358هـ.

8181 السراح،  أحمد  د.  ت:  الرجراجي،  للحسين  الشهاب،  تنقيح  عن  النقاب  رفع 

الرشد، الرياض، ط1، 1425هـ.

8282 السراج الوهاج في شرح المنهاج، لأحمد الجابردي، ت: د. أكرم أوزيقان، المعراج، 

ط2، الرياض، 1418هـ.

8383  سنن ابن ماجه، لأبي عبدالله محمد بن يزيد القزويني، ت: محمد عبدالباقي، 

إحياء التراث، 1395 هـ .

8484  سنن الدارقطني، لعلي بن عمر أبي الحسن الدارقطني، ت: عبدالله هاشم، دار 

المعرفة، بيروت، 1386هـ.

8585 سنن الدارمي، لعبدالله الدارمي، ت: حسين سليم أسد، المغني للنشر والتوزيع، 

ط1، السعودية، 1412هـ. 

8686 السنن الكبرى، لأحمد البيهقي وبحاشيته »الجوهر النقي« لابن التركماني، دار 

الفكر .



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 388 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

8787 النملة،  عبدالكريم  د.  الفقه،  الشامل في حدود وتعريفات مصطلحات أصول 

مكتبة الرشد، ط1، 1430هـ.

8888 شرح الإلمام بأحاديث الأحكــام، لمحمد بن علي الشــهير بـابن دقيق العيد، 

ت: عبدالعزيز السعيد، أطلس، ط1، 1418هـ.

8989 شرح التلويح على التوضيح، لسعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني، مكتبة 

ومطبعة صبيح، مصر.

9090 د المختار السّلامي، الغرب الإسِلامي، ط1، 2008 م شرح التلقين لمحمد المازري، ت: محمَّ

9191 شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول، لأحمد القرافي، الكتب العلمية،ط1، 

بيروت، 1428هـ.

9292 شرح الكوكب المنير، لمحمد الفتوحي، تحقيق محمد الزحيلي، نزيه حماد، مكتبة 

العبيكان، الرياض، 1418هـ.

9393 عثيمين  ابن  مؤسسة  عثيمين،  بن  صالح  بن  لمحمد  التحرير،  مختصر  شرح 

الخيرية، ط1، عنيرة، 1434هـ.

9494 شرح مختصر الروضة، لسليمان الطوفي، ت عبدالله التركي، الرسالة، الطبعة 

الأولى، بيروت، 1407هـ .

9595 ط1،  الرسالة،  الأرنؤوط،  شعيب  ت:  الطحاوي،  لأحمد  الآثار،  مشكل  شرح 

1415 هـ.

9696 الشريعة الإلهية لا القوانين الوضعية، د. عمر بن سليمان الأشقر، دار الدعوة، 

الطبعة الثانية، الكويت، 1406هـ.

9797 الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، لإسماعيل الفارابي، ت: أحمد عطار،العلم 

للملايين، ط4، بيروت، 1407هـ.

9898 الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لمحمد بن أبي بكر ابن القيم، ت: علي 

الدخيل الله، العاصمة، ط2، الرياض، 1418هـ. 

9999 الغرب  العلوي،  الدين  الفقه، لمحمد بن رشد، ت: جمال  الضروري في أصول 

الإسلامي، ط1، بيروت، 1994م.



- 389 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ط1، 10010 صادر،  دار  عباس،  إحسان  تحقيق  سعد،  بن  لمحمد  الكبرى،  الطبقات 

بيروت، 1968م.

10110 طرح التثريب في شرح التقريب،لعبد الرحيم العراقي، وولده أبي زرعة أحمد 

بن عبدالرحيم العراقي، دار إحياء التراث، بيروت . 

10210 العدة في أصول الفقه، لمحمد بن الحسين الفراء، ت: د. أحمد المباركي، جامعة 

الإمام، ط2، 1410هـ.

10310 الختم  أحمد  د.  ت:  القرافي،  لأحمد  والعموم،  الخصوص  في  المنظوم  العقد 

عبدالله، المكتبة المكية، الطبعة الأولى، 1420هـ.

10410 الحموي،  بن محمد  والنظائر، لأحمد  الأشباه   البصائر في شرح  غمز عيون 

الكتب العلمية، ط1، بيروت، 1405هـ .

10510 غياث الأمم في التياث الظلم، لعبد الملك بن عبدالله الجويني، ت: عبدالعظيم 

الديب، مكتبة إمام الحرمين، ط2، 1401هـ .

10610 عبدالقادر  جمعها:  الهيتمي،  محمد  بن  لأحمد  الكبرى،  الفقهية  الفتاوى 

الفاكهي المكي،  المكتبة الإسلامية.

10710 الفتاوى الكبرى، لأحمد بن عبدالحليم ابن تيمية، دار الكتب العلمية، الطبعة 

الأولى، بيروت، 1408هـ.

10810 الفروق اللغوية لأبي هلال العسكري، ت: محمد سليم،  دار العلم والثقافة 

للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر.

10910 الفقيه والمتفقه، لأحمد بن علي البغدادي، ت: عادل العزازي، دار ابن الجوزي، 

السعودية، ط2، 1421هـ.

11011 دار  النفراوي،  لأحمد  القيرواني،  زيد  أبي  ابن  رسالة  على  الدواني  الفواكه 

الفكر، 1415هـ.

11111 النشمي، الأوقاف  الرازي الجصاص، ت: عجيل  الفصول في الأصول، لأحمد 

الكويتية، ط2، الكويت، 1414هـ.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 390 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

11211 الكتب  إسماعيل،  محمد  ت:  السمعاني،  لمنصور  الأصول،  في  الأدلة  قواطع 

العلمية، ط1، بيروت، 1418هـ.

11311 قواعد الأحكام، لعبدالعزيز بن عبدالسلام السلمي، الكتب العلمية، بيروت، 1414هـ .

11411 القواعد، لمحمد المقري، تحقيق: أحمد بن حميد، أم القرى، مركز إحياء التراث، 

ط1،  مكة المكرمة .

11511 قواعد الأصول ومعاقد الفصول، لعبدالمؤمن البغدادي، ت: د. علي الحكمي، أم 

القرى، ط1، 1409هـ. 

11611 الكافي في فقه الإمام أحمد؛ لعبدالله بن أحمد بن قدامة، الكتب العلمية، الطبعة 

الأولى، بيروت، 1414هـ.

11711 كتاب العين، للخليل بن أحمد الفراهيدي، تحقيق د. مهدي المخزومي، مكتبة الهلال.

11811 القوانين، لأحمد محمد شاكر، مكتبة  الكتاب والسنة يجب أن يكونا مصدر 

السنة، مصر.

11911 كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، لمحمد التهانوي، تحقيق: علي دحروج، 

لبنان ناشرون، ط1، بيروت، 1996م.

12012 كشف الأسرار شرح أصول البزدوي، لعبدالعزيز البخاري، الكتاب العربي، 

ط1، بيروت، 1411هـ .

12112 الكليات، لأبي البقاء أيوب بن موسى الكفوي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية، 

بيروت، 1419هـ .

12212 لسان العرب، لجمال الدين محمد بن مكرم بن منظور، دار صادر، الطبعة 

الثالثة، بيروت، 1414هـ.

12312 اللمع في أصول الفقه، لإبراهيم الشيرازي، دار الكتب العلمية، الطبعة  الثانية، 

بيروت، 1424هـ.

12412 المعرفة،   دار  السرخسي،  أحمد  بن  محمد  الدين  شمس  بكر  لأبي  المبسوط، 

بيروت،1414هـ.



- 391 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

12512 الرسالة،  مؤسسة  سلطان،  زهير  تحقيق:  فارس،  بن  لأحمد  اللغة،  مجمل 

الطبعة الثانية، بيروت، 1406هـ.

12612 المطبعة  النووي،  الدين بن شرف  المهذب، لأبي زكريا محيي  المجموع شرح 

المنيرية، مصر.

12712 قاسم،  بن  عبدالرحمن  وترتيب:  جمع  تيمية،  ابن  لأحمد  الفتاوى،  مجموع 

مكتبة ابن تيمية، القاهرة .

12812 المحصول في أصول الفقه، لمحمد بن عبدالله أبو بكر بن العربي، ت: حسين 

اليدري،البيارق،ط1، الأردن، 1420هـ.

12912 المحصول في علم الأصول، لمحمد الرازي، تحقيق طه العلواني، جامعة الإمام، 

ط1، الرياض، 1400هـ .

13013 الجامعة  جابر،  محمود  ت:  المقدسي،  شامة  لأبي  الأصول،  علم  من  المحقق 

الإسلامية، الطبعة الأولى، المدينة المنورة، 1432هـ.

13113 الكتب  هنداوي،  عبدالحميد  ت:  سيده،  بن  لعلي  الأعظم،  والمحيط  المحكم 

العلمية،ط1،بيروت، 1421هـ.

13213 المحلى، لأبي محمد علي بن حزم الظاهري، دار الفكر .

13313 مختصر المؤمل في الرد إلى الأمر، لأبي شامة، ت: صلاح الدين مقبول، الصحوة 

الإسلامية، الكويت،  1403 هـ.

13413 مختصر المزني، لأبي إبراهيم إسماعيل بن يحيى المزني، دار الكتب العلمية، 

الطبعة الأولى، بيروت، 1419هـ

13513 مختصر منتهى السؤل والأمل، لعثمان بن عمرو ابن الحاجب، ت: د. نذير 

حماد، ابن حزم، الطبعة الأولى، 1427هـ.

13613 المدخل إلى السنن الكبرى، لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق:محمد 

الأعظمي، دار الخلفاء، الكويت.

13713 المدخـــل إلى مذهـب الإمام أحمـد بن حنبل، عبدالقادر بن بدران، تحقيق: 

د. عبدالله التركي، الرسالة، ط3، بيروت، 1401هـ.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 392 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

13813 مراتب  »نقد  ومعه:  العلمية  الكتب  بن حزم،  أحمد  بن  الإجماع،لعلي  مراتب 

الإجماع« لأحمد ابن تيمية .

13913 زهير  ت:  حنبل،  بن  لأحمد  عبدالله،  ابنه  رواية  حنبل،  بن  أحمد  مسائل 

الشاويش، المكتب الإسلامي،ط1، بيروت، 1401هـ.

14014 العلمية،  الكتب  دار  الغزالي،  محمد  حامد  لأبي  الأصول،  علم  في  المستصفى 

الطبعة الثانية، بيروت.

14114 المسند الصحيح المختصر المعروف بـ»صحيح مسلم«، لمسلم بن الحجاج، ت 

محمد عبدالباقي، التراث، بيروت.

14214 مشارق الأنوار على صحاح الآثار، لعياض بن موسى اليحصبي، المكتبة العتيقة 

ودار التراث.

14314 مصادر التشريع الإسلامي، د. عباس شومان، الدار الثقافية، الطبعة الأولى، 

القاهرة، 1420هـ.

14414 العصرية،  المكتبة  المقرئ،  الفيومي  علي  بن  محمد  بن  أحمد  المنير،  المصباح 

الطبعة الأولى، بيروت، 1417هـ .

14514 مصنف ابن أبي شيبة، لعبدالله بن محمد بن أبي شيبة، تحقيق كمال الحوت، 

الرشد، ط1، الرياض، 1409هـ . 

14614 المكتب  الأعظمي،  الرحمن  حبيب  ت  الصنعاني،  الرزاق  لعبد  المصنف، 

الإسلامي،ط2، بيروت، 1403هـ .

14714 ي المعتزلي، ت خليل الميس،  المعتمد في أصول الفقه، لمحمد أبي الحسين البصَْر

الكتب العلمية، الأولى، بيروت، 1403هـ.

14814 المعرفة والتاريخ، ليعقوب بن سفيان الفسوي، تحقيق أكرم العمري، مؤسسة 

الرسالة، الطبعة الثانية، بيروت، 1402هـ .

14914 الآداب،  جبل،  محمد  د.  الكريم،  القرآن  لألفاظ  المؤصل  الاشتقاقي  المعجم 

القاهرة، ط1، 2010 م.



- 393 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

15015 الشافعي،  محمد  ت:  المالكي،  لعبدالوهاب  المدينة،  عالم  مذهب  على  المعونة 

الكتب العلمية، ط2، بيروت، 1425هـ.

15115 المغني في أصول الفقه، لعمر الخبازي، ت: د. محمد بقا، مركز البحث العلمي، 

أم القرى، مكة المكرمة، ط1، 1403هـ.

15215 المغني، لموفق الدين عبدالله بن أحمد المعروف بـ »ابن قدامة «، دار إحياء التراث .

15315 مفردات ألفاظ القرآن، للراغب الأصفهاني، ت صفوان داوودي، القلم، ط1، 

دمشق، 1412 هـ .

15415 مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، لمحمد التلمساني،ت عبد الوهاب 

عبداللطيف، الكتب العلمية، 1403هـ.

15515 مقاصد الشريعة الإسلامية، لمحمد بن الطاهر بن عاشور، ت محمد الميساوي، 

الفجر، ط1، عمان ـ الأردن، 1420هـ.

15615 مقاييس اللغة، لأحمد بن فارس بن زكريا، تحقيق عبدالسلام هارون،  دار الجيل.

15715 المنثور في القواعد، لمحمد بن بهادر الله الزركشي، تحقيق تيسير محمود، وزارة 

الأوقاف الكويتية ط2، 1405هـ .

15815 المنهاج في شعب الإيمان للحسين الحليمي، ت: حلمي فودة، دار الفكر، الطبعة 

الأولى، بيروت، 1399هـ.

15915 الموافقات، لإبراهيم بن موسى اللخمي ت: عبدالله دراز، دار المعرفة، الطبعة 

الرابعة، بيروت، 1415هـ.

16016 منهاج الوصول إلى علم الأصول، لعبدالله البيضاوي، ت: د.شعبان إسماعيل، 

ابن حزم، الطبعة الأولى، 1429هـ.

16116 منهج التشريع الإسلامي وحكمته، محمد الأمين الشنقيطي، المكتبة العلمية، 

المدينة المنورة .

16216 ميزان الأصول في نتائج العقول، لمحمد بن أحمد السمرقندي، ت:د.محمد عبد 

البر، الدوحة، ط1، قطر، 1404هـ.



  دور أصول الفقه في حفظ مصادر الشريعة الإسلامية

- 394 -

الدكتور/ سليمان بن محمد النجران  

16316 نشر البنود على مراقي السعود، لعبدالله بن إبراهيم العلوي، مطبعة فضاله 

بالمغرب.

16416 نهاية السول شرح منهاج الوصول في علم الأصول، لجمال الدين عبدالرحيم 

الإسنوي، دار الكتب العلمية، بيروت .

16516 الواضح في أصول الفقه، لعلي بن عقيل، ت: د. عبدالله التركي، الرسالة،ط1، 

بيروت، 1420هـ.

16616 التراث،  العيد،  الجويني، ت: د. عبداللطيف  الملك بن عبدالله  الورقات، لعبد 

الطبعة الأولى، القاهرة، 1397هـ.

16716 الوجيز في أصول الفقه الإسلامي، د. محمد الزحيلي، دار الخير، ط2، دمشق، 

1427 هـ - 2006 م.

16816 ابن حزم،  الظاهري، لعلي بن حزم، ت: محمد حلاق،  الفقه  النبذ في أصول 

ط1، بيروت، 1413هـ.

16916 نظرية الحكم، ومصادر التشريع في أصول الفقه الإسلامي، د. أحمد الحصري، 

المطبعة الغنية، القاهرة، 1401هـ.

17017 نفائس الأصول في شرح المحصول، لأحمد بن إدريس الشهير بـ»القرافي«، ت: 

عادل أحمد، الباز، ط1، مكة المكرمة، 1416هـ.

17117 النهاية في غريب الحديث والأثر، لمجد الدين ابن الأثير، ت الطاهر أحمد الزاوي، 

محمود الطناحي، دار الفكر، ط1، 1418هـ 

17217 عبدالعظيم  د.  تحقيق  الجويني،  لعبدالملك  المذهب،  دراية  في  المطلب  نهاية 

الدّيب، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في دولة قطر،  ط1، 1428هـ.



فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية
المعززة للأمن الأسري 

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي
أستاذ الفقه وأصوله المشارك

جامعة الملك فيصل



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 396 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

ملخص البحث:

حرص الإسلام على إقامة مجتمع سليم آمن، تسود علاقة المودة والأخوة 

بين أفراده، إذ الأمن هو غاية كل مجتمع، فلا استقرار ولا تطور ولا إعمار بلا 

أمن، ولقد هدفت مقاصد الشريعة الإسلامية إلى حفظ هذا الأمن من خلال 

حفظ الدين والنفس والعرض والمال والعقل، فجاءت أحكامها تصبُّ في هذا 

الجانب، ولما كان الأمن الأسري أحد أهم الجوانب المعززة للأمن الاجتماعي، 

فقد اهتم به التشريع، ورسم للأسرة منهجًا يحقق أمنها ويضمن استقرارها، 

ه، فالأسرة هي اللبنة الأساسية في بنائه . لأنه لا أمن للمجتمع إلا بأمن أسَُر

وقد جاء التشريع الإسلامي بنوعين من الأحكام التي تحفظ هذا الأمن، 

لبعضهما،  الزوجين  اختيار  بحسن  كأمره  الفعل  طلب  بصيغة  جاء  نوع 

بالطاعة، ونوع جاء بصيغة  الزوجة  العشرة، وأمره  الزوج بحسن  وأمره 

عن  ونهيه  الأختين،  بين  الجمع  عن  كنهيه  الفعل  عن  والنهي  الترك  طلب 

أنواع الأنكحة المخلة بأمن الأسرة، وغيرها من الأمور التي نهى عنها المشرع 

كتدابير وقائية يهدف المنع منها إلى تعزيز أمن الأسرة، وهذا البحث يتوقف 

عند هذه المنهيات والأعمال، فيدرسها دراسة فقهية، مبيناً أثر النهي عنها 

التشتت والضياع والانهيار، وذلك تحت عنوان: »فقه  في وقاية الأسرة من 

الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري«.



- 397 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المقدمة:
إنّ الناظر في أحوال الناس والمجتمعات في هذا الزمان ليجد أنّ حالة من 

الخوف والضياع تسود هذه المجتمعات، وأنهّا أصبحت تفتقد إلى الأمن الذي 

يعدُّ من أهم متطلبات الحياة الإنسانية، ولعلّ هذا يظهر في فقدان كثير من 

الأسر أمنها، وهي اللبنة الأولى في بناء المجتمع، فكثرت النزاعات، وارتفعت 

نسب الطلاق، وباتت الكثير من الأسر تفتقد إلى الأمن والاطمئنان في داخلها، 

وليس من المبالغة أن نعزو ذلك إلى الابتعاد عن شرع الله في بناء هذه الأسر، 

أمن الأسرة  الله عنها حفاظًا على  التي نهى  وارتكاب المحظورات الشرعية 

ووقاية لها من التفكك والانهيار، فالمتأمل بأحكام الله -عز وجل- يجد أنّ 

التشريع الإلهي قد رسم نظامًا متكامًال للأسرة، فأوجب من الأحكام ما يحفظ 

تدفع  وقائية  كإجراءات  أعمال وسلوكيات  عن  ونهى  الأسر،  هذه  استقرار 

المفاسد عنها، وتحيطها بسياج من الاستقرار، لأنّ هذه السلوكيات والأعمال 

هي بمثابة المعول الهدّام للأمن الأسري الذي سعت أحكام الشريعة لبنائه 

في الجانب الإيجابي من التكليف بما هو واجب ومندوب، وفيما اطلعت عليه 

من أبحاث وكتب تحدثت عن الأمان الأسري، فقد وجدتها جميعًا ترَُكِّز على 

عوامل بناء الأسرة بالشكل السليم فيما أمر الله به من أحكام تكليفية كحسن 

اختيار الزوجين لبعضهما، والأمر بوجوب النفقة، وامتثال كل منهما بما له 

لكن هذه  الأحكام،  الأولاد، ونحو ذلك من  الآخر، واتجاه  اتجاه  من حقوق 

الدراسات أغفلت الجانب الآخر من الأحكام التكليفية لحفظ الأمن الأسري 

المشرع  نهى  التي  والتصرفات  والسلوكيات  الأعمال  نطاق  في  والتي جاءت 

عنها، كجانب وقائي لحفظ أمن الأسرة، فعمدت في هذا البحث إلى جمع ما 

توصلت إليه من هذه الأحكام والسلوكيات التي نهى الله عنها دفعًا لمفسدة 

هدم الأسر، ودفعًا للأخطار عنها، وجعلت عنوانه: »فقه الأحكام والسلوكيات 

الوقائية المعززة للأمن الأسري«. 



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 398 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

أهمية البحث:
تتجلى أهمية البحث في كونه بحثاً يناقش موضوعًا حيويًّا يهم المجتمع 

عامة والأسرة خاصة، إذ يتناول بالدراسة الأعمال والسلوكيات التي تنخر 

بجسد الأسرة، وتقلق أمنها واستقرارها، بل وربما تودي إلى انهيارها، وهي 

تصرفات وأفعال نبه إليها الشرع وحذّر منها، وربما يتهاون الكثيرون في 

أثرها السلبي على الأسرة فلا يعبؤون بها، رغم تحذير المشرع منها، ومنعه 

لها كتدابير وقائية حافظة لأمن الأسرة، بل وربما يكون التساهل بها عامًال 

من عوامل انهيار الأسر وضياعها .

أهداف البحث: 
يهدف هذا البحث إلى: 

دراسة السلوكيات التي منع منها الإسلام تعزيزًا لحفظ الأمن الأسري. 	.1

جمع الأحكام المتفرقة، والمرتبطة بالسلوك الإنساني والأسري من ثنايا  	.2

ويحقق  بينها،  يجمع  واحد  موضوع  بوتقة  في  وصهرها  الفقه،  كتب 

مقصد الشارع من تشريعها .

إظهار عظمة الإسلام في اهتمامه بأدق تفاصيل الآداب والأحكام المحققة  	.3

للغايات الكبرى من أحكامه، والمتمثلة بحفظ الإنسان وأمنه.

منهج البحث: 
أقوم  حيث  المقارن،  الاستدلالي  الاستقرائي  المنهج  بحثي  في  اعتمدت 

الفقه  كتب  في  مظانها  من  البحث  بموضوع  المرتبطة  المسائل  باستقراء 

بالأدلة  مقارنة، مستعينة  فقهية  دراسة  دراستها  ثمّ  والتفسير،  والحديث 

وتوجيهها في خدمة البحث، هذا إضافة إلى مراعاة قواعد الكتابة في البحث 

العلمي.



- 399 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

خطة البحث: 
يشتمل البحث على مقدمة، وتمهيد، وأربعة مباحث.

- المقدمة: وتشتمل على:

- أهمية البحث 

- أهداف البحث 

- منهج البحث 

- خطة البحث: واشتملت على تمهيد، وأربعة مباحث:

- التمهيد: التعريف بمصطلحات البحث، وعلاقة الأحكام والسلوكيات الوقائية 

بأمن الأسرة، وفيه مطلبان:

- المطلب الأول: التعريف بمصطلحات البحث، وفيه ثلاثة فروع:

- الفرع الأول: تعريف الفقه لغة واصطلاحًا

- الفرع الثاني: تعريف الأحكام والسلوكيات الوقائية 

- الفرع الثالث: تعريف الأمن الأسري 

- المطلب الثاني: علاقة السلوكيات الوقائية بأمن الأسرة 

- المبحث الأول: المبادئ والقواعد التي تقوم عليها السلوكيات الوقائية المعززة 

للأمن الأسري، ويشمل ثلاثة مطالب:

- المطلب الأول: مبدأ سد الذريعة 

- المطلب الثاني: تحقيق مقاصد الشريعة 

- المطلب الثالث: قاعدة هل النهي يقتضي التحريم أم الكراهة 

وفيه  الأسري،  الزوجين  لأمن  المعززة  الوقائية  السلوكيات  الثاني:  المبحث   -

مطلبان:

- المطلب الأول: أثر العلاقة الزوجية في حفظ الأمن الأسري 



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 400 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

-المطلب الثاني: تطبيقات السلوكيات الوقائية المعززة لأمن الزوجين الأسري، ويشمل:

- الفرع الأول: النهي عن الأنكحة المخلة بالأمن الأسري، وفيه:

- المسألة الأولى: النهي عن نكاح المتعة 

- المسـألة الثانية: النهي عن النكاح المؤقت

- المسألة الثالثة: النهي عن نكاح المشركة 

- المسألة الرابعة: النهي عن الجمع بين الأختين، وبين المرأة وعمتها أو خالتها 

- الفرع الثاني: المنع من إسكان الضرتين في بيت واحد 

- الفرع الثالث: النهي عن الإخلال بأمانة المعاشرة الزوجية 

- الفرع الرابع: النهي عن التعسف في استعمال الطلاق

- الفرع الخامس: النهي عن إذن المرأة في بيت زوجها لمن يكره .

المبحث الثالث: السلوكيات الوقائية المعززة لأمن الأولاد الأسري، وفيه:

- المطلب الأول: النهي عن المفاضلة بين الأولاد في العطية 

- المطلب الثاني: النهي عن التبني وتغيير النسب

- المطلب الثالث: النهي عن العقوق

المبحث الرابع: السلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري العام: وفيه:

- المطلب الأول: النهي عن العنف الأسري 

- المطلب االثاني: النهي عن الخلوة بالأجنبية والحمو 

- المطلب الثالث: النهي عن كشف العورات في البيوت 

- المطلب الرابع: النهي عن البخل في النفقة 

- الخاتمة والنتائج 

- مصادر البحث 

- الفهرس



- 401 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

التمهيد: التعريف بمصطلحات البحث وعلاقة الأحكام والسلوكيات الوقائية 

بأمن الأسرة:

- المطلب الأول: التعريف بمصطلحات البحث:

- الفرع الأول: تعريف الفقه لغة واصطلاحًا: 

ثنڄ  شعيب:  قوم  عن  حكاية  تعالى  قال  الفهم،  مطلق  لغة:  الفقه 

المصباح  أي ما نفهم)))، وفي  ڄ ڃ ڃ ڃ       ڃ چثم ]هود: 91[، 
المنير: الفقه: فهم الشيء))).

من  المكتسب  العملية  الشرعية  بالأحكام  العلم  هو  اصطلاحًا:  الفقه   -

أدلتها التفصيلية))).

شرح التعريف))):

الوصول  فإن كان طريق  الشيء)))؛  إلى معنى  النفس  العلم: وصول   -

إليه بدليل قطعي فهو العلم اليقيني، وعرّف بأنه الاعتقاد الجازم المطابق 

للواقع عن دليل، وإن كان طريق الوصول إليه بدليل ظني فهو العلم الظني 

النوعين؛  الذي يشـمل  كخبر الآحـاد)))، والمـراد بالعلم هـنا المعنى الأعم 

الأسنوي، جمال الدين، نهاية السول على منهاج الوصول للبيضاوي، 15/1.  	(((

الفيومي، المصباح المنير، مادة: فقه /284/. 	(((

علم  عبدالوهاب،  الفحول /17/، خلاف،  إرشاد  الشوكاني،  السول 19/1،  نهاية  الأسنوي،  	(((

أصول الفقه /11/ .

ينظر شرح التعريف في الزركشي، بهاء الدين بن بهادر، تشنيف المسامع 97-91/1/. 	(((

الجرجاني، علي بن محمد، التعريفات، مادة العلم /232/. 	(((

ه بعض المحققين بأنه يفيد  هذا قول الجمهور، وذهب بعض العلماء إلى أنه يفيد العلم، وفسّر 	(((

العلم النظري، أي وجوب العمل به . الخطيب البغدادي، الكفاية 88/1 ،91، ابن حجر، شرح 

النخبة »نزهة النظر« /52/، الزركشي، محمد بن بهادر، البحر المحيط 134/6، الخطيب، د 

محمد عجاج، المختصر الوجيز في علم أصول الفقه /127-126/.



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 402 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

فإن الأحـكام الشـرعية تثبت بأدلة قطعية وظنية))). 

- الأحكام: جمع حكم، ويراد به ما يثبت لأفعال المكلفين من وجوب أو 

ندب أو حرمة أو كراهة أو إباحة أو صحة أو فساد أو بطلان ..

- الشرعية: وهذا قيد للدلالة على أنها منسوبة إلى الشرع، أي مأخوذة 

منه، فلا يدخل في التعريف:

أ - الأحكام العقلية: كالعلم بأن الكل أكبر من الجزء .

ب – الأحكام الحسية: كالعلم بأن النار محرقة .

مّ قاتل-بأمر الله -. ج – الأحكام الثابتة بطريق التجربة: كالعلم بأن السُّ

د –الأحكام اللغوية: كالعلم بأن كان وأخواتها ترفع المبتدأ وتنصب الخبر.

المكلفين وأعمالهم، كصلاتهم وبيوعهم  بأفعال  المتعلقة  أي  العملية:   -

وجناياتهم، فلا يدخل فيها:

ما تعلق باعتقادهم: كالإيمان باليوم الآخر، فهذا مجاله علم الاعتقاد. أ-	

ما تعلق بأخلاقهم: كوجوب الصدق، وحرمة الغش، فهذا مجاله علم  ب-	

الأخلاق، وإن أطلق عليها أحكامًا أخلاقية.

- المكتسبة: أي المستفادة والمأخوذة والمستنبطة .

بمسألة  منها  كل  يتعلق  التي  الجزئية  الأدلة  أي  التفصيلية:  الأدلة   -

خاصة، وينص على حكم معيٍن لها، مثل: 

 أ- قوله -تعالى-:  ثنٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ   ڤ 

ڤ ڤ ڤ ڦ  ڦ ڦثم ]البقرة: 183[، فهذا دليل تفصيلي، 

ابن جزي، محمد بن أحمد المالكي، تقريب الوصول /90/ . 	(((



- 403 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أي دليل جزئي يتعلق بمسألة خاصة وهي صيام رمضان، ويدل على حكم 

معيٍن لها، وهو وجوب هذا الصيام.

- الفرع الثاني: تعريف الأحكام والسلوكيات الوقائية:

: تعريف الحكم الشرعي:  أوًال

هو خطاب الله تعالى المتعلق بأفعال المكلفين طلباً أو تخييراً أو وضعًا))).

شرح التعريف: 

خطاب الله: كلامه سبحانه وتعالى، ويشمل ما جاءنا عنه مباشرة وهو  	-

القرآن، أو ما جاءنا عنه بالواسطة وهو السنة، وبقية مصادر التشريع 

الإسلامي من إجماع وقياس ومصلحة وعرف ... 

لأن هذه المصادر تستند في النهاية إلى القرآن والسنة))).

المتعلق: أي المرتبط. 	-

بأفعال المكلفين: أي بما يصدر عن المكلف، وهو عام يشمل ما يصدر  	-

عنه من فعل جوارح أو عقيدة أو أقوال، لأن الحكم كما يتعلق بالأفعال 

كإيجاب الصلاة والزكاة والحج يتعلق بالأقوال كتحريم الغيبة والنميمة، 

ويتعلق كذلك بالاعتقاد مثل اعتقاد الوحدانية لله واجب))).

والمكلف: هو البالغ العاقل الذي بلغته الدعوة وتأهل للخطاب))). ومن 

ثم لا يتعلق خطاب الله بالصبي ولا المجنون ولا الساهي ولا النائم ولا بمن 

عاش في مكان لم تبلغه دعوة الإسلام .

الأسنوي، نهاية السول 30/1، الشوكاني، إرشاد الفحول /23/. 	(((

الزركشي، البحر المحيط 10/7 . 	(((

الخن، د مصطفى، الكافي /41/، زهير، أبو النور، أصول الفقه، 37/1. 	(((

المرجعين السابقين الموضع نفسه. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 404 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

طلباً: أي يوجه الله الخطاب للمكلف بطلب، يطلب منه فيه فعل أمرٍ ما  	-

أو ترك أمرٍ ما، وعليه فالطلب ينقسم إلى طلب فعل أو طلب ترك، وطلب 

الفعل يشمل الإيجاب والندب، وطلب الترك يشمل التحريم والكراهة .

أو تخييراً: والمراد بذلك التسوية بين فعل الشيء أو تركه، دون ترجيح  	-

أحدهما على الآخر، وهي الإباحة))).

أو  مانعًا  أو  شرطًا  أو  سبباً  الشيء  جعل  بالوضع  والمراد  وضعًا:  أو  	-

صحيحًا أو فاسدًا، أو رخصة أو عزيمة ))).

ثانياً: تعريف السلوك: 

- السلوك لغة: من سلك المكان، سلوكًا وسلكًا، أي دخل فيه ونفذ، وأسلكه 

المكان، جعله يسلكه، والسلوك سيرة الإنسان ومذهبه واتجاهه، فيقال: فلان 

حسن السلوك ، أو سيء السلوك))). 

والسلوك اصطلاحًا: هو سيرة الإنسان وتصرفاته، وحسن السلوك جعل 

التصرف من الأقوال والأفعال وفق شريعة الله))).

- وفي علم النفس: الاستجابة الكلية التي يبديها كائن حي إزاء أي موقف 

يواجهه))).

الأسنوي، نهاية السول 32/1. 	(((
ألحق بعض العلماء العزيمة والرخصة بالحكم التكليفي، وذهب البعض الآخر إلى أنها من أقسام  	(((
الحكم الوضعي، وهو ما اعتمدته، ينظر: أبو زهرة، أصول الفقه /47/، البغا، د مصطفى، 

أصول الفقه /233/ النملة، د. عبدالكريم، المهذب في علم أصول الفقه 453/1.
الجوهري، معجم الصحاح ، مادة سلك /506، الفيومي، المصباح المنير، مادة سلك /172/. 	(((

قلعه جي، معجم لغة الفقهاء، مادة سلك . 	(((

المعجم الوجيز، مجمع اللغة العربية، مصر، مادة، سلك /319-318. 	(((



- 405 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

- وأما علماء التربية فيعرفون السلوك بأنه: كل نشاط يصدر عن الإنسان، 

الفيسيولوجية  كالنشاطات  وقياسها  ملاحظتها  يمكن  أفعاًال  كان  سواء 

والتذكر،  كالتفكير  ملحوظ  غير  نحو  على  تتم  نشاطات  أو  والحركية، 

وغيرها))) .

أو هو: كل ما يفعله الإنسان ظاهرًا كان أم غير ظاهر. وينظر إلى البيئة 

على أنها كل ما يؤثر في السلوك، فالسلوك إذن هو عبارة عن مجموعة من 

الاستجابات، وإلى البيئة على أنها مجموعة من المثيرات ))).

أقوال  من  الإنسان  عن  يصدر  ما  يشمل  السلوك  أن  يتبين  ومما سبق 

وأفعال تعكس تفاعله بالمحيط.

- ثالثاً: وأما كلمة الوقائية، فهو لفظ مأخوذ من فعل وقى يقيه وقاية 

بالكسر، أي حفظه وصانه من الأذى وحماه، واتقى بالشيء جعله وقاية له 

من شيء آخر، وتوقّاه حذره وتجنبه، والوقاية ما يوقى به الشيء))).

بالأحكام  المراد  بيان  إلى  التوصل  يمكن  السابقة  التعاريف  ومن 

والسلوكيات الوقائية، فهي: 

المفسدة  من  المكلف  لحماية  الشارع  اتخذها  التي  التدابير  مجموعة 

التي  والأنشطة  والأخلاق  والأقوال  الأعمال  النهي عن  والخطر، عن طريق 

تؤدي إليها لما فيها من مفسدة تعود عليه في أمور دينه ودنياه.

السكارنة، د. بلال خلف، أخلاقيات العمل /258/. 	(((

)))	 الحبش، منى خضر، المشكلات التربوية السلوكية /3/ .

المعجم الوجيز، مجمع اللغة العربية،مادة وقى /679/، الفيومي، المصباح المنير، مادة وقى  	(((

/398/، الجوهري، معجم الصحاح، مادة وقى /1156/.



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 406 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

 فمن المعلوم شرعًا أنّ أحكام الله -عز وجل- التكليفية جاءت بخطاب 

طلب موجه للمكلف، وهذا الطلب إما أن يكون طلب فعل، أو طلب ترك، فإذا 

كان طلب فعل فهو الواجب أو المندوب، وإذا كان طلب ترك، فهو الحرام أو 

المكروه – كما سبق بيانه في تعريف الحكم الشرعي -.

وعندما يخاطب الله -عز وجل- الإنسان بطلب ترك أمر، فإن هذا يسمى: 

النهي عن الفعل، والغاية من هذا النهي هو دفع المفسدة عن الإنسان وقاية 

له وحماية لما يحمله هذا الفعل من ضرر وخطر عليه في أمور دينه أو دنياه.

- الفرع الثالث: تعريف الأمن الأسري:

كلمتين:  من  إضافيًّا  تركيباً  مركب  مصطلح  الأسري،  الأمن  مصطلح 

إحداهما الأمن، والثانية الأسرة، وللوصول إلى معنى المصلح المركب، لا بدّ 

من بيان ما يراد بمركبيه:

- تعريف الأمن: 

وزناً  منه  سلِم  مثل  منه  وأمن  أمناً،  الأسد  زيد  أمَِنَ  من  لغة:  الأمن   -

وزوال  النفس،  وطمأنينة  القلب  سكون  في  يسُتعمل  أن  والأصل  ومعنى، 

الخوف، وأمَن البلد اطمأنّ أهله به، فهو آمن وأمين، والأمن والأمانة والأمان 

في الأصل مصادر))).

- الأمن اصطلاحًا: لا يخرج التعريف الاصطلاحي للأمن عن تعريفه اللغوي، 

فهو: عدم توقع مكروه في الزمان الآتي، لطمأنينة النفس وزوال الخوف))).

الفيومي، المصباح المنير، مادة أمن/20/، الأصفهاني، الراغب، مفردات ألفاظ القرآن، مادة أمن /90/.  	(((

ينظر: الموسوعة الفقهية الكويتية 270/6، عبد المنعم، محمود، معجم المصطلحات والألفاظ  	(((

الفقهية 295/1، الجزري، ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث /96/.



- 407 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

- تعريف الأسرة: 

- الأسرة لغة: ورد في لسان العرب أنّ الأسرة هي الدرع الحصينة، وأسرة 

الرجل هي عشيرته ورهطه الأدنون، لأنه يتقوى بهم ))).

- الأسرة اصطلاحًا: إنّ لفظ الأسرة لم يذكر في القرآن الكريم ولا السنة 

ورد  وإنما  الفقه،  كتب  في  عباراتهم  في  الفقهاء  يستعمله  لم  كما  النبوية، 

استعمال لفظ الآل، والأهل والعيال، ويطلق لفظ المعيل على من كان يعول 

زوجة وأولادًا، وأصوًال وفروعًا.

وقد ذكر لفظ الأهل في القرآن بقوله -تعالى-: )فنجيناه وأهله أجمعين( 

]الشعراء: 26[ ، وكذا بقوله -تعالى-: ثنئى ئي بجثم ]هود: 81[.

كما ورد في السنة النبوية هذا اللفظ بقوله صلى الله عليه وسلم: »خيركم خيركم لأهله، 

وأنا خيركم لأهلي«))).

وأما الفقهاء فقد أوردوا أحكام الأسرة في كتبهم في أبواب النكاح والطلاق 

والمهر والنفقات والحضانة والنسب، وغيرها ...

ومنه يتضح أن لفظ الأسرة مصطلح حديث، وضع له المعاصرون عدة 

تعريفات، من أهمها:

- الأسرة: مجموعة من الأفراد، ارتبطوا برباط إلهي، هو رباط الزوجية 

وهم  منهم،  الله  أرادها  غايات  الرابط  بذلك  ليحققوا  القرابة،  أو  الدم  أو 

يعيشون تحت سقف واحد غالباً، وتجمعهم مصالح مشتركة))).

ابن منظور، لسان العرب، مادة أسر 166/1. 	(((

الترمذي، سنن الترمذي، كتاب المناقب، باب فضل أزواج النبي صلى الله عليه وسلم رقم الحديث 3895،/2050.. 	(((

فؤاد، د أحمد، النظام الاجتماعي والخلقي في الإسلام /37/. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 408 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

- الأسرة: هي الجماعة التي ارتبط ركناها بالزواج الشرعي، والتزمت 

بالحقوق والواجبات بين طرفيها، وما ينتج عنهما من ذرية، وما اتصل بهما 
من أقارب)))

- وعرّفها علماء الاجتماع بأنها:الوحدة الاجتماعية الأولى التي تهدف إلى 

المحافظة على النوع الإنساني، وتقوم على المقتضيات التي يرتضيها العقل 

الجمعي، والقواعد التي تقررها المجتمعات المختلفة))).

ويتضح من التعريفات السابقة أنّ الأسرة هي: وحدة إنتاجية بيولوجية، 

من  نتاج  الزواج  ذلك  على  ويترتب  شخصين،  بين  شرعي  زواج  على  تقوم 

الأطفال يحول هذه الأسرة إلى وحدة اجتماعية يرتبط أفرادها بعلاقات من 

الود والمحبة))).

- تعريف الأمن الأسري:

يمكن من خلال جمع تعريفي مفردات مصطلح الأمن الأسري الوصول 

إلى تعريفه بأنه:

تعيش  الأسرة  تجعل  التي  والأساليب  والتدابير  الإجراءات  منظومة 

أفرادها  في علاقة  المكروه  وتوقع  الخوف  عن  بعيدة  في طمأنينة وسكون، 

وروابطهم.

محمد، إدريس حامد، دور الأسرة في أمن المجتمع، ورقة عمل مقدمة لندوة المجتمع والأمن في  	(((

دورته الثالثة، كلية الملك فهد الأمنية، الرياض 1425هـ /419/.

بدوي، أحمد، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية /56/. 	(((

ينظر: فؤاد، د أحمد، النظام الاجتماعي والخلقي في الإسلام 195/1 . 	(((



- 409 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المطلب الثاني: علاقة السلوكيات الوقائية بأمن الأسرة:

بأمن الأسرة هو:  المرتبط  البحث  الوقائية في هذا  السلوكيات  المراد من   

مجموعة الأحكام التي نهى المشرع  عنها لأجل حماية الأسرة، وحفظ أمنها 

من أخطار التمزق والخوف والانهيار . 

فقد اعتنى الإسلام بالأسرة لما لها من مكانة عالية مرموقة، إذ الأسرة هي 

اللبنة الأساسية في بناء المجتمعات، وهي المحضن الأول الذي ينشأ فيه الفرد، 

وتتربى فيه الأجيال، ولهذا اهتم التشريع الإسلامي بها اهتمامًا بالغًا، وشرع 

مدارك  إلى  الانزلاق  من  يقيها  منيع  يجعلها في حصن  ما  الأحكام  من  لها 

الرذيلة، وأودية الانحراف، وجاءت أحكامه في حماية هذه الأسرة على نوعين 

من الأحكام:

أكان  سواء  الفعل،  طلب  سبيل  على  أحكام  )أي  أمر  أحكام  الأول:  النوع   -

الطلب على سبيل الوجوب أم الندب(: 

وهي الأحكام التي أمر المشرع فيها أفراد الأسرة بأوامر عليهم القيام 

بها، إما على سبيل الوجوب أو الندب، لأنّ في الالتزام بها على الوجه المأمور 

به شرعًا زيادة رسوخ في بناء الأسرة، وتأكيد على مودة أفرادها وترابطهم، 

فأمر سبحانه بحسن اختيار الزوجين لبعضهما، وأن تقوم العلاقة بينهما 

ووجوب  للآخر،  العشرة  بحسن  منهما  كًال  أمر  كما  المشروع،  الوجه  على 

تحمل كل فرد واجباته ومسؤولياته المنوطة به، فأمر الزوجة بطاعة الزوج 

في معروف، والقيام بشؤون البيت، ورعاية الأولاد، كما أمر الزوج بحسن 

العشرة، وتحمل مسؤولية الإنفاق على الأسرة، إضافة إلى أمر الأولاد بطاعة 



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 410 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

الوالدين وصحبتهما بالإحسان، غيرها من الأحكام التي يعدُّ الالتزام بها أكبر 

ضامن لأمن الأسرة وطمأنينتها.

أكان  الترك، سواء  أحكام على سبيل طلب  )أي  نهي  أحكام  الثاني:  النوع   -

الطلب على سبيل التحريم أم الكراهة(:

كم�ا حظر الله -عز وجل- أفعاًال على أفراد الأسرة، ونهاهم عنها، وقاية 

لهذه الأسرة من الضياع والتحلل والتفكك، فجاءت هذه الأحكام المنهي عنها 

كوقاية وحماية لأمن الأسرة وطمأنينتها، وهي لا تقل في أهميتها عن الأحكام 

المأمور بها، بل كل منها متمم للآخر داعم له .

فك�ان من هذه المنهيات: النهي عن الخل�وة، وعن الأنكحة المخلة بالأمن 

الأسري، وك�ذا النهي عن الاختلاط، وغيرها من الأحكام التي سيجمعها هذا 

البحث في محاولة من الباحثة للتأكيد على أهمية هذه المنهيات في حفظ أمن 

الأسرة وتعزيزه.

والمراد من السلوكيات الوقائي�ة في هذا البحث المرتبط بأمن الأسرة هو: 

مجموعة الأحك�ام التي نهى المشرع عنها لأجل حماية الأسرة، وحفظ أمنها 

من أخطار التمزق والخوف ووقاية لها من الانهيار.



- 411 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المبحث الأول
المبادئ والقواعد التي تقوم عليها السلوكيات الوقائية

 المعززة للأمن الأسري
ويشمل ثلاثة مطالب

- المطلب الأول: مبدأ سد الذريعة: 

1- تعريفه:

إلى  والطريق   ((( الوسيلة  والذريعة هي  الوسائل،  الذرائع هي  لغة:  أ- 

، ولكن غلب إطلاق اسم  الشيء، سواءً أكان مفسدة أم مصلحة، قوًال أم فعًال

الذرائع على الوسائل المفضية إلى المفاسد؛فإذا قيل هذا من باب سد الذرائع، 

فمعنى ذلك: أنه من باب منع الوسائل المؤدية إلى المفاسد .

المشتمل على  الممنوع  الشيء  إلى  به  يتوصل  ما  كل  منع  ب- اصطلاحًا: 

مفسدة أو مضرة))) .

2-أقسام الذرائع بالنسبة لما يترتب عليها، وحكم كل قسم ))): 

والذرائع بالنسبة لما يترتب عليها أربعة أقسام:

القسم الأول:

ما يكون أداه إلى المفسدة قطعيًّا، كحفر الآبار في طريق المسلمين إذا عُلِم 

أو ظنّ وقوعهم فيها، أو دسّ السّم في طعامهم إذا علم أو ظن أنهم يأكلون 

الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة سدد . 	(((

الزحيلي، د وهبة، الوجيز في أصول الفقه /108/. 	(((

الخن، د مصطفى، الكافي /227/، بتصرف. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 412 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

منها، وكالمنع من سبّ الأصنام عند من يعلم أنه سيسب الله تعالى.

وحسمه  منعه  على  الأمة  أجمعت  مما  القسم  هذا  القسم:  هذا  حكم 

وسده))).

القسم الثاني:

، وتكون مصلحته هي الراجحة   ما يكون أداؤه إلى المفسدة نادرًا وقليًال

ومفسدته هي المرجوحة.

كالنظر إلى المخطوبة، وزراعة العنب؛فلا تمنع هذه الأشياء بحجة أنه قد 

يترتب عليها مفسدة، ككشف العورات في رؤية المخطوبة، واحتمال اتخاذ 

المصلحة  في  مغمورة  المفاسد  هذه  مثل  لأن  وذلك  الخمر،  لصناعة  العنب 

الراجحة في هذه الأمور .

الإذن؛لأن  أصل  على  الأمور  هذه  بقاء  في  العلماء  بين  لا خلاف  حكمه: 

ما يترتب عليها من المنافع أكثر مما يترتب عليها من المضار، حيث المضار 

نادرة بالنسبة للمنافع ))) .

القسم الثالث: 

ما يكون أداؤه إلى المفسدة من باب غلبة الظن لا من باب العلم القطعي، 

ولا يعد نادرًا، ومثال ذلك: بيع السلاح وقت الفتن وبيع العنب للخمار.

حكمه: يلحق العلماء الغالب هنا بالعلم القطعي، ويوجبون سد الذرائع 

هنا لأن الاحتياط من وقوع المفسدة الغالبة واجب، لأنه غلبة ظن فتجري في 

الشوكاني، إرشاد الفحول /411/ . 	(((

المرجع السابق، الموضع نفسه. 	(((



- 413 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الأحكام العملية مجرى العلم؛ ومن ثم يحرم بيع السلاح وقت الفتنة لغلبة 

إراقة دماء المسلمين هنا فوجب منع ذلك. ويحرم بيع العنب للحمار لغلبة 

الظن بتصنيعه الخمر منها.

القسم الرابع:

ما يكون أداؤه إلى الفساد كثيراً، ولكن كثرته لم تبلغ مبلغ الظن الغالب 

ولا العلم اليقيني .

المطلقة ثلاثاً  الصحيح لغرض تحليل  بالنكاح  يتوسل  مثال ذلك: من 

لمطلقها، وكمن يتوسل بالبيع إلى الربا ..

سد  بمبدأ  أيؤخذ  العلماء  بين  خلاف  موضع  القسم  وهذا  حكمه: 

متمسكًا  الحِل  على  يبقى  أم  لفساده،  ترجيحًا  التصرف  الذرائع؛فيبطل 

بالأصل؟ وهذا ما يعرف بخلاف العلماء في الأخذ بمبدأ سـد الذرائع .

اختلاف العلماء في الأخذ بمبدأ سد الذرائع ))): 

ذهب الحنابلة والمالكية إلى الأخذ بمبدأ سد الذرائع، ومنع الأمور التي  	.1

يترجح فيها المفسدة، وذلك لأن الشريعة إنما جاءت بمنع الفساد وسد 

طرقه ومنافذه، فنظر هؤلاء إلى مقاصد الأفعال وغاياتها ومآلها.

وقال الشافعية والحنفية بعدم الأخذ به وهؤلاء نظروا إلى الإباحة الأصلية  	.2

الشرعي  للإذن  ترجيحًا  المنع  بعدم  فقالوا  النتيجة،  عن  النظر  بغض 

العام الوارد على الضرر المحتمل المتأتي منه. 

الشاطبي، الموافقات 557/4-559، الشوكاني، إرشاد الفحول /410/ . 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 414 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

مع ترجيح الدكتور وهبة الزحيلي أن الشافعية والحنفية أخذا بمبدأ سد 

الذرائع في حالات، وأنكرا العمل بها في حالات؛ ومن ذلك أن الشافعية منعوا 

المفطر في رمضان بعذر من المجاهرة بفطره على سبيل الاستحباب عند من 

ا لذريعة التهمة بالفسوق والعصيان))). يجهل عذره سدًّ

والحنفية ألزموا المعتدة من طلاق بائن بترك الزينة، حتى لا يكون ذلك 

وسيلة للوقوع في الحرام وهو النكاح؛ لأن الزينة من دواعي النكاح))).

علاقة مبدأ سد الذرائع بتحقيق الأمن الأسري:

الشيء  إلى  به  يتوصل  ما  كل  منع  على  يقوم  الذرائع  سد  مبدأ  كان  لما 

الممنوع المشتمل على مفسدة أو مضرة، فقد منع الإسلام جميع السلوكيات 

أو التصرفات التي يتوصل من خلالها إلى مفسدة انهيار الأسرة، وزعزعة 

إلى  يؤول  حكم  كل  عن  التشريعي  النهي  نجد  ولهذا  واستقرارها،  أمنها 

مفسدة تحيط بالأسرة قبل وقوع هذه المفسدة، فيمنع الاختلاط المفضي إلى 

مفسدة الزنا، والذي هو أحد أسباب انهيار الأسر، ويمنع الشجار والخلاف 

داخل الأسرة لأنه قد يفضي إلى وقوع الطلاق والذي هو سبب رئيس لانهيار 

الأسر ...... وهكذا.

المطلب الثاني: تحقيق مقاصد الشريعة: 

لم يشرع  الله سبحانه وتعالى  أنّ  العلماء،  المتفق عليه بين جمهور  من 

حكمًا من الأحكام إلا لمقاصد عامة تهدف في جملتها إلى جلب المنافع للناس 

الشيرازي، المهذب مع المجموع 267/6. 	(((

المرغيناني، الهداية 163/4. 	(((



- 415 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ودفع المفاسد عنهم، وإخلاء العالم من الشرور، وإحلال الأمن في المجتمعات، 

ولما كانت الأسرة هي اللبنة الأساسية في المجتمع، كان حفظ أمنها من أجلّ 

الغايات للمشرع، فشرع من الأحكام التي تحقق مقاصد الشريعة في جلب 

المنفعة لأفرادها ودفع المفسدة عنهم، فجاءت كل أوامره في الأحكام المرتبطة 

بالأسرة لتجلب المصلحة لأفرادها، وكذلك جاءت كل نواهيه في الأحكام المرتبطة 

الأوامر  أفرادها، وكلا  المفسدة عن  لتدفع  البحث(  بالأسرة )وهي مناط هذا 

والنواهي في أحكام الأسرة، إنما اجتمعت لتضمن أمن الأسرة واستقرارها.

المطلب الثالث: قاعدة هل النهي يقتضي التحريم أم الكراهة 

تعريف النهي:

النهي هو طلب الكف على جهة الاستعلاء بالصيغة الدالة عليه))).

تعريف الكراهة:

المكروه: وهو ما طلب الشارع من المكلف تركه، والكف عن فعله طلباً 

غير حتم))) .

الصيغ التي يدل بها على النهي:

يدلل المشرع على النهي بصيغ كثيرة، من أشهرها ))):

ژ  ثنژ  -تعالى-:  كقوله  الناهية،  بلا  المقرون  المضارع  الفعل  	.1

ڑڑثم ]الإسراء: 32[، وهذه الصيغة هي أكثر ما يذكره الأصوليون.

إرشاد الفحول /192/، شرح مختصر ابن الحاجب 194/2، الكافي /325 . 	(((

الزحيلي، د وهبة، الوجيز، /134-133/. 	(((

الخن، الكافي /325/. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 416 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

صيغة الأمر الدالة على الكف، كقوله -تعالى-: ثن ى   ئا  	.2

ئا ئە ثم ]الحج: 30[.
فعل نهى وما اشتق منه، كقوله -تعالى-: ثنئا ئا ئە ئە ئو ئو  	.3

ئۇ ئۇ ئۆثم ]النازعات:40[.
الحل،  نفي  أو  التحريم  من طريق  النهي  في  المستعملة  الخبرية  الجمل  	.4

كقوله -تعالى-: ثن ڍ ڌ ڌ   ڎ ڎ 

ڈ ڈثم ]النساء: 23[.

المعاني التي تأتي لها صيغ النهي:

تأتي صيغة النهي لمعان عدة منها:

ڄ   ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ثنڦ  -تعالى-:  كقوله  التحريم:  	.1

ڃ ثم ]النساء: 22[.
الكراهة: كقوله صلى الله عليه وسلم: »لاتصلوا في أعطان الإبل«))). 	.2

الدعاء: كقوله -تعالى-: ثنئا ئە ئە ئو ئو ئۇ  ئۇ ثم ]آل عمران: 8[. 	.3

ثنے ے ۓ ۓ ڭ  ڭ ڭ  -تعالى-:  الإرشاد: كقوله  	.4

ڭ  ۇ ۇ ۆثم ]المائدة: 101[.
كما تستعمل للتهديد، والتحقير، وبيان العاقبة، وغيرها.

هل صيغة النهي تدل على التحريم أم الكراهة:

- اتفق الأصوليون على أنّ صيغة النهي تدل على طلب الترك، وأنها حقيقة 

الترمذي، سنن الترمذي، كتاب الصلاة، باب ما جاء في كراهية ما يصلى فيه وإليه، رقم 346 /1674/،،  	(((

ابن ماجه، سنن ابن ماجه، كتاب المساجد، باب الصلاة في أعطان الإبل، رقم 769، / 2522/ واللفظ له .



- 417 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

في هذا الدلالة، وبمعنى آخر فإن استعمال صيغة النهي في الدلالة على التحريم 

أو الكراهة هو حقيقة لاتحتاج إلى قرينة لتدل على ذلك، ثم اختلفوا هل هي 

حقيقة في التحريم أو الكراهة أو فيهما معًا، على المذاهب التالية:

المذهب الأول: هي حقيقة في التحريم دون الكراهة، ولا يدل على غيره إلا  	.1

بقرينة، وهو مذهب جمهور الأصوليين.

المذهب الثاني: أن النهي يدل على الكراهة، ولا يصرف للتحريم إلا بقرينة. 	.2

المذهب الثالث: أنّ النهي مشترك بين التحريم والكراهة. 	.3

المذهب الرابع: التوقف حتى يقوم ما يدلّ على المراد منه))). 	.4

العلاقة بين قاعدة، هل النهي يقتضي التحريم أم الكراهة وبين الأمن الأسري:

أمن الأسرة بكافة أحكامه، ولهذا نهى عن  الله سبحانه وتعالى  حفظ 

كل ما يخُلُّ بهذا الأمن، وقد اتفق العلماء على أنّ صيغة النهي تقتضي كفّ 

المكلف عن إتيان الفعل المنهي عنه، ولكنهم اختلفوا بعد ذلك هل هذا النهي 

يفيد التحريم أم الكراهة، ومن ثم فكل حكم يخل بأمن الأسرة مطلوب الكفّ 

والبعد عنه حفاظًا على أمن هذه الأسرة، ثمّ بعد ذلك لا بدّ من دراسة صيغة 

هذا النهي لمعرفة هل جاء بصيغة النهي الدال على الحرمة )وهو الأصل(، 

يعرض  فالبحث  هنا  ومن  الكراهة،  إلى  يصرفه  بما  النهي  هذا  اقترن  أم 

للسلوكيات أو الأفعال التي تخلّ بأمن الأسرة ومن ثم نهى المشرع عنها، ثم 

يدرس هل هذا النهي للتحريم أم للكراهة، من خلال دراسة صيغ النهي 

والقرائن المحتفة به.

ينظر: الشوكاني، إرشاد الفحول 192-193، الآمدي، الإحكام 373/2.  	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 418 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

المبحث الثاني 
السلوكيات الوقائية المعززة لأمن الزوجين الأسري

- المطلب الأول: أثر العلاقة الزوجية في حفظ الأمن الأسري:

يتشوف الإسلام إلى استمرارية الأسرة التي تكونت بناء على عقد نكاح 

صحيحة،  أسس  على  ببنائها  اهتم  ولهذا  واستمرارها،  ودوامها  صحيح، 

واهتمّ بعناصر بنائها، وهما الزوجان، فوضع لالتقائهما في بناء هذه الأسرة 

ضوابط ومعايير تكفل أن يكون بناؤها قائمًا على عاتق شخصين مؤهلين 

لهذا البناء، فوضع معايير لاختيار كل منهما لشريك حياته، وبناها على أعلى 

المواصفات المتمثلة بالكفاءة وأسس الاختيار السليم، ومنها: 

- بالنسبة للزوج: فأن يكون اختيار الزوج على أساس الدين والخُلق مع 

قدرته على القيام بأعباء الزوجية، إضافة لتحقق الكفاءة بينه وبين أهل الزوجة.

- بالنسبة للزوجة: فأن يكون اختيارها على أساس الدين والخلق أيضًا، 

مع العفة والبكارة والنسب الطيب.

 بل إنّ كثيراً من العلماء اعتبر حسن اختيار كل من من الزوجين للآخر من 

حقوق الأولاد على آبائهم، لأنّ نتاج هذا الاختيار سينعكس بلا شك على الأولاد))).

كما وضع التشريع الإسلامي حقوقًا وواجبات لكل من الزوجين اتجاه 

الآخر، والمتأمل في هذه الحقوق والواجبات يرى فيها كمال علم الله وحكمته 

وعدله، حيث منح كًال منهما من الحقوق والواجبات ما يكفل قيام الحياة 

أبو غدة، د حسن وآخرون، الإسلام وبناء المجتمع /137/. 	(((



- 419 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الزوجية على أكمل وجه، واستمرار أمن الأسرة على أفضل وضع . 

بيت  في  والقرار  بالمعروف،  الطاعة  زوجته:  على  الزوج  حقوق  -فمن 

الزوجية، وحسن العشرة، وعدم الإذن في بيته لمن يكره، إضافة للإرث، وحق 

الاستمتاع بها.

- ومن حقوق الزوجة على زوجها: حسن العشرة، والمهر، وحل الاستمتاع 

به، والنفقة، المبيت عندها، والعدل في حال تعدد الزوجات، والإرث))).

- المطلب الثاني: تطبيقات السلوكيات الوقائية المعززة لأمن الزوجين الأسري:

هناك العديد من الأحكام والسلوكيات الوقائية التي نهى عنها الإسلام 

ومنع منها حفاظًا على أمن العلاقة بين الزوجين، لأن استقرار العلاقة بين 

الزوجين سيؤدي بشكل مباشر أو غير مباشر إلى أمن الأسرة بأكملها، ولهذا 

نجد الإسلام ينهى عن أي نوع من أنواع النكاح يخل بهذا الأمن، كما يمنع 

وينهى عن أي سلوك يصدر من أحدهما يدمّر هذه الرابطة العظيمة بينهما. 

أو يكون سبباً في اختلال أمن الأسر .

الفرع الأول: النهي عن الأنكحة المخلة بالأمن الأسري: 	-

المسألة الأولى: النهي عن نكاح المتعة:  	-

المتعة لغة: بضم الميم وكسرها، مشتقة من المتاع، وهو كل شيء ينُتفع به  	-

ويتُبَلّغ به ويتُزَود))).

اتجاه الآخر تجنباً   الزوجين ولا في حقوق كل منهما  لن أخوض في تفصيلات معايير اختيار  	(((

للإطالة وعدم الخروج عن موضوع البحث .

الفيروز آبادي، لسان العرب 12/13، الصحاح 1282/3. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 420 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

نكاح المتعة اصطلاحًا: هو قول الرجل للمرأة: أعطيك كذا على أن أتمتع  	-

بك يومًا أو شهرًا أو سنة أو نحو ذلك سواء أقدر المتعة بمدة معلومة أو 

مجهولة كقوله: أعطيك كذا على أن أتمتع بك ما أقمت في البلد ))).

مـدة  بك  أمُتِّع  العشـرة  هذه  خذي  لامرأة:  الرجـل  يقول  أن  هو  أو 

معلومة فتقبله))).

 ،((( المتعة  نكاح  حرمة  على  الأربعة  المذاهب  علماء  كلمة  اتفقت  وقد 

وبطلان عقده إذا كان العقد بلفظ المتعة أو التمتع كأن يقول لها، أتمتع بك 

عشرة أيام مثًال بكذا من المال، ولم يخالف في هذا عدا الشيعة.

والفقهاء، وممن روي عنه  الصحابة  المغني: »وهذا قول عامة  قال في 

وعلى  البر،  عبد  ابن  قال  الزبير،  وابن  مسعود  وابن  وعلي  عمر  تحريمها: 

تحريم المتعة مالك وأهل المدينة، وأبو حنيفة في أهل الكوفة، والأوزاعي في 

أهل الشام، والليث في أهل مصر، والشافعي وسائر أصحاب الآثار«

 واستدل جمهور الفقهاء بأدلة كثيرة، منها: 

ثنٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ   -تعالى-:  قوله  القرآن:   -

ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄثم ]المؤمنون: 6-5[.
ولا  بزوجة  ليست  إذ  المتعة،  نكاح  تحريم  »يقتضي  الجصاص:  قال 

مملوكة يمين«))). 

ينظر: الموسوعة الفقهية 333/41. 	(((

الجرجاني، التعريفات، مادة النكاح /337/. 	(((

الزيلعي، فخر الدين عثمان بن علي، تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق 489/2، اللخمي، أبو  	(((

الحسن علي بن محمد التبصرة 1858/4، الهيتمي، أحمد بن محمد شهاب الدين، تحفة المحتاج 

بشرح المنهاج 191/3، ابن قدامة، المغني مع الشرح الكبير 571/7 .

الجصاص، أحكام القرآن 92/5، سورة المؤمنون 6-5 	(((



- 421 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

- السنة: فقد نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن المتعة في حجة الوداع في السنة العاشرة 

من الهجرة فعن الربيع بن سبرة الجهني أنّ أباه حدثه أنه كان مع رسول 

من  الاستمتاع  في  لكم  أذنت  قد  كنت  إني  الناس  أيها  »يا  فقال:  صلى الله عليه وسلم  الله 

النساء، وإنّ الله قد حرّم ذلك إلى يوم القيامة فمن كان عنده منه شيء فليخل 

سبيله، ولا تأخذوا مما آتيتموهن شيئاً«))). 

- وفي رواية عنه [: »أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن متعة النساء، وعن 

أكل الحمر الأهلية يوم خيبر« ))).

وقد دلت الأحاديث برواياتها على تحريم نكاح المتعة، وأنّ ما كان من 

إباحته فهو منسوخ ))).

قال ابن المنذر: »جاء عن الأوائل الرخصة فيها -أي في المتعة- ولا أعلم 

اليوم أحدًا يجيزها إلا بعض الرافضة، ولا معنى لقول يخالف كتاب الله 

وسنة رسوله«))).

ومن الواضح تمامًا مالهذا النكاح من أثر على الأمن الأسري، فأي أسرة 

ستقوم وهي مبنية على لقاء عابر الهدف منه مجرد المتعة، فإذا حصل حمل 

فأي أمن ستشعر به امرأة قضى الرجل منها وطره، ثم ولى ظهره عنها، بل 

وأي أمن سيشعر به طفل نتج عن لقاء مؤقت، ولهذا اعتبر العلماء هذا اللقاء 

مخالف لمقصد الشريعة من النكاح.

مسلم،كتاب النكاح، باب نكاح المتعة، رقم 3422، / 911/ . 	(((

البخاري، كتاب النكاح، باب نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن نكاح المتعة، رقم 5115، / 442/، مسلم،  	(((

كتاب النكاح، باب نكاح المتعة، رقم 3431/ / 912/ .

عتر، أ.د نور الدين، إعلام الأنام شرح بلوغ المرام 324/3. 	(((

الشوكاني، محمد بن علي، نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار 1322/2. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 422 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

التأقيت  وجه  على  النكاح  عقدة  في  الدخول  »إنّ  عاشور:  ابن  يقول 

والتأجيل يقربه من عقود الإجارات والأكرية، ويخلع عنه ذلك المعنى المقدس 

الذي ينبعث في نفس الزوجين من نية كليهما أن يكون قريناً للآخر ما صلح 

الحال بينهما، فلا يتطلبا إلا ما يعين على دوامه إلى أمد مقدور، فإنّ الشيء 

المؤقت المؤجل يهجس في النفس انتظار محل أجله، ويبعث فيه التدبير إلى 

إلى رجال  الزوجات  نفوس  فتتطلع  انتهائه،  إبان  عند  به  يخلفه  ما  تهيئة 

تبلبلات  حدوث  ذلك  وفي  الزوج،  مال  في  افتراض  إلى  أو  وتمنيهم،  تعدهم 

الود للآخر،  الزوجين عن إخلاص  واضطرابات فكرية، وانصراف كل من 

وهذا يفضي لا محالة إلى ضعف الحصانة«))).

يناقض  المتعة  نكاح  حل  باستمرارية  القول  »إنّ  الأشقر:  ويقول 

مقاصد الشريعة في النكاح، فقد شرع الله الزواج ليسكن الزوج إلى زوجته، 

ولاستمرار بقاء النوع بالتناسل، وتكثير سواد المسلمين، هذه المقاصد لا تتم 

لبني الإنسان على الوجه الأكمل إلا بزواج مستمر دائم، يتعاون فيه الزوجان 

على العناية بثمرة اجتماعهما«))).

- المسـألة الثانية: النهي عن النكاح المؤقت:

تعريف النكاح المؤقت: هو أن يتزوج الرجل امرأة بشهادة شاهدين مدة 

محددة كعشرة أيام مثًال أو شهر أو سنة، ونحو ذلك))).

ابن عاشور، محمد الطاهر، مقاصد الشريعة الإسلامية /320/. 	(((

الأشقر، د.أسامة عمر سليمان، مستجدات فقهية في قضايا الزواج والطلاق /214/. 	(((

الموسوعة الكويتية 342/41. 	(((



- 423 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

- الفرق بين نكاح المتعة والنكاح المؤقت:

يفترق نكاح المتعة عن النكاح المؤقت بأمور ثلاثة، وهي))): 

الزواج  بلفظ  المؤقت  بينما  غير،  لا  التمتع  بلفظ  المتعة  نكاح  يكون  	.1

والنكاح، وما يؤدي معناهما.

إنّ الشهود ليسوا بشرط في زواج المتعة، وهم شرط في الزواج المؤقت. 	.2

لا يشترط تعيين الوقت في زواج المتعة، وهو شرط في الزواج المؤقت. 	.3

- أقوال الفقهاء في حكم النكاح المؤقت: 

اختلف الفقهاء في حكم النكاح المؤقت إلى أجل محدد، كقوله: أتزوجك 

عشرة أيام، أو نحو ذلك على قولين:

- قول جمهور الفقهاء: من الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة ))) 

إلى أنّ هذا النكاح باطل، ويعُدُّ صورة من صور نكاح المتعة المحرّم.

- قول زفر من الحنفية: النكاح جائز، وهو مؤبد، والشرط باطل))).

واستدل جمهور الفقهاء لقولهم بالبطلان، بأنّ هذا النكاح له حكم المتعة، 

وإن عّرب عنه بلفظ التزوج أو النكاح، والمعتبر في العقود معانيها لا الألفاظ.

قال في رد المحتار: »ولا شك أنه لا دليل لهم على تعيين كون المتعة الذي 

أبيح ثمّ حرِّم هو ما اجتمع فيه مادة م ت ع للقطع من الآثار بأنه كان أذن 

ابن عابدين، محمد أمين، رد المحتار على الدر المختار 148/4. 	(((

الزيلعي، تبيين الحقائق 490/2، ابن عابدين، محمد أمين، رد المحتار على الدر المختار 148/4،  	(((

الهيثمي، تحفة  ابن حجر  الدسوقي 42/3،  الدسوقي، حاشية  التبصرة 1858/4،  اللخمي، 

المحتاج 119/3، البهوتي، منصور بن يونس، شرح منتهى الإرادات 187/5.

العيني، بدر الدين، البناية شرح الهداية 65/5. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 424 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

لهم في المتعة، وليس معناه أنّ من باشر هذا يلزمه أن يخاطبها بلفظ أتمتع 

وإن جهلت المدة أو طالت في الأصح«))).

وأما الإمام زفر فاستدل لقوله بأنّ اشتراط التوقيت شرط فاسد، والشرط 

الفاسد لا يبطل عقد النكاح، بل يبقى العقد صحيحًا، ويلُغى الشرط.

ومن الواضح أنّ العلة من منع هذا النكاح هو افتقاده لعنصر التأبيد، 

الذي هو دعامة استمرار الحياة الزوجية ومقصدها، وهو من أهم عناصر 

الحياة الزوجية الآمنة، وفقدان هذا الشرط يعني قيام اللقاء بين الطرفين 

على أساس المتعة وقضاء الوطر فحسب، وفي هذا إهمال لمقاصد النكاح في 

الإسلام من النسل، والقرار النفسي للطرفين، وبناء الأسرة المتماسكة. وحتى 

الإمام زفر الذي صحح هذا النكاح اشترط إلغاء شرط التأقيت وبين فساده، 

تنهدم  لئلا  ممكن تصحيحه،  عقد  إلى تصحيح  يسعى  هذا  بقوله  هو  بل 

الأسرة بسببه، وفي هذا حفاظ على أمنها واستقرارها.

- المسألة الثالثة: النهي عن نكاح المشركة:

لا يحل للمسلم الزواج بالمرأة المشركة أو الوثنية ويحرم ذلك بالإجماع)))، 

وهي التي تعبد مع الله إلهًا آخر، كالأصنام أو الكواكب أو النار أو الحيوان، 

وتلحق بها المرأة التي لا تدين بدين سماوي أصًال كالملحدة أو المادية .

چ   ڃ  ڃ  ڃڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ثنڄ  قال -تعالى-: 

چ چ چ ڇ ثم ]البقرة 221/2[.

ابن عابدين، محمد أمين، رد المحتار على الدر المختار 148/4. 	(((

ابن عابدين، رد المحتار 125/4، الدسوقي، حاشية الدسوقي 86/3، ابن حجر الهيتمي، تحفة  	(((

المحتاج 241/3، البهوتي، شرح منتهى الإرادات 173-172/5 .



- 425 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

كما يحرم زواج المسلمة بالكافر، لقوله -تعالى-: ثنڇ ڇ ڍ 

ڍ  ڌڌثم ]البقرة 221/2[.
ولعلّ الحكمة من هذا التحريم هو حفظ الأسرة من الاضطراب العقدي 

الذي يخُل بأمنها، ويؤدي إلى التنافر بين الزوجين من جهة، والأولاد من جهة 

أخرى .فأيّ أمان أسري ولا عقيدة واحدة تجمع بين أطرافها.

وقد لخّص فضيلة الأستاذ الدكتور وهبة الزحيلي -رحمه الله – الحكمة 

من النهي عن الزواج بالمشرك والمشركة، بقوله))):

الانسجام  تحقق  عدم  ونحوها:  بالمشركة  الزواج  تحريم  في  »والسبب 

القلق  يسُبب  العقيدة  تباين  لأنّ  الزوجين،  بين  والتعاون  والاطمئنان 

والاضطراب بين الزوجين، فلا تستقيم الحياة الزوجية القائمة على دعائم 

المودة والرحمة والمحبة، وغايتها الهدوء والاستقرار، ثمّ إنّ عدم الإيمان بدين 

يسهل على المرأة الخيانة الزوجية والفساد والشر ....، ولأن في هذا الزواج 

-أي زواج المسلمة بالكافر- خوف وقوع المؤمنة في الكفر، لأنّ الزوج يدعوها 

عادة إلى دينه، والنساء في العادة يتبعن الرجال فيما يؤثرون من الأفعال، 

ويقلدونهم في الدين«.

- المسألة الرابعة: النهي عن الجمع بين الأختين، وبين المرأة وعمتها أو خالتها:

يحرم على الرجل بالإجماع الجمع بين الأختين، أو بين المرأة وعمتها أو 

خالتها أو كل من كان مَحْرمًا لها.

الزحيلي، أ. د وهبة الزحيلي، الفقه الإسلامي وأدلته 158-157/7. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 426 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

على  ولا  عمتها،  على  المرأة  تنكح  لا  أن  على  »وأجمعوا  المنذر:  ابن  قال 

خالتها، ولا الكبرى على الصغرى، ولا الصغرى على الكبرى«))).

ھ  ھ  ثن  -تعالى-:  قوله  الأختين،  بين  الجمع  حرمة  ودليل 

ے ے ۓ ۓ ڭ ڭثم ]النساء 23/4[. 
والحكمة من هذا التحريم واضحة جلية، وهي حفظ أمن أسرة الأختين 

من أن تطالها دواعي التباغض وقطيعة الرحم، وذلك لما هو معروف من 

الغيرة القائمة بين الضرتين، والتي قد تؤدي للتباغض والحقد والحسد.

وكذلك يحرم الجمع بين المرأة وعمتها أو خالتها، لصريح نصّ النهي عن 

ذلك بما رواه أبو هريرة [ قال: »نهى النبي صلى الله عليه وسلم أن تنكح المرأة على عمتها 

أو خالتها«))). وفي رواية ابن حبان: »إنكّم إذا فعلتم ذلك قطعتم أرحامكم«))).

ومن الواضح ما يؤدي إليه هذا النوع من النكاح من تباغض وتحاسد 

داخل الأسرة الواحدة، مما يكون سبباً في انهيار الأمن الأسري داخل العائلة 

إذا  »إنكّم  صلى الله عليه وسلم:  النبي  جلية في حديث  واضحة  هذه  النهي  وعلة  الواحدة، 

فعلتم ذلك قطعتم أرحامكم«. 

قال ابن الملقن: »العلة في النهي عنه ما يقع بسبب المضارة من التباغض 

والتنافر، فيؤدي ذلك إلى قطيعة الرحم«))).

ابن المنذر، الإجماع مع شرحه المسمى الإبداع شرح الإجماع ، بشرح أكرم بن حمد بن فاضل  	(((

./222/

كتاب  .مسلم،  رقم 5110، /442/  عمتها،  المرأة على  تنكح  لا  باب  النكاح،  كتاب  البخاري،  	(((

النكاح، باب تحريم الجمع بين المرأة وعمتها، رقم 3439،/ 912/ .

ابن حبان، كتاب النكاح،باب ذكر العلة التي من أجلها زجر عن هذا الفعل، رقم 4104. 	(((

ابن الملقن، الإعلام بفوائد عمدة الأحكام 293/4. 	(((



- 427 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

- الفرع الثاني: المنع من إسكان الضرتين في بيت واحد: 

إنّ من الواجب على الزوج أن يسُكن زوجته في مسكن لائق بحالها، وأن 

يكون ذلك على وفق العرف، وإن كان له أكثر من زوجة، فلا يجوز له أن يجمع 

بينهنّ في مسكن واحد إلا برضاهنّ، ولكن عليه أن يجعل لكل واحدة مسكنها 

اللائق بها بحيث لا تشاركها الأخرى ولا تطلع على خصوصياتها، لأنّ ذلك مما 

يسبب الغيرة، ويشعل نار الخلاف بينهما، وهذا بدوره يؤثر سلباً على استقرار 

الأسرة وأمنها واطمئنانها، حيث ستبقى الخلافات هي المسيطرة، والنزاعات 

ا لذريعة هذا الخلاف نهى الله عن هذا الفعل وقاية  هي السائدة، ولهذا وسدًّ

للأسرة وأمنها. وأمر بالتفريق بين الضرتين بإسكان كل واحدة منهما بمنزل 

مستقل، وإن لم يكن بإمكان الزوج ذلك، وأراد أن يسكنهما بنفس الدار، فقد 

اشترط الفقهاء أن يسكن كل واحدة منهما في مسكن داخل الدار بحيث تفترق 

المرافق، ويكون لكل واحدة منهما مرافقها الخاصة))).

نسائه  من  واحدة  لكل  يفُرد  أن  الزوج  »على  الكبير:  الحاوي  في  قال 

صلى الله عليه وسلم فَعَل مثل ذلك في نسائه، وكما لا يشتركن في  مسكناً، لأنّ رسول الله 

النفقة فكذلك لا يشتركن في المسكن، ولأنّ بين الضرائر تنافسًا وتباغضًا إن 

اجتمعن خرجن إلى الافتراء والقبح، ولأنهنّ إذا اجتمعن شاهدت كل واحدة 

منهن خلوة الزوج بضرتها، وذلك مكروه«))).

العيني، البناية شرح الهداية 681/5: »وقد نصَّ على أنه يجب على الزوج إسكان زوجته في دار  	(((

مفردة ليس فيها أحد من أهله إلا أن تختار ذلك« وهذا يشمل بالطبع المنع من إسكان ضرتها 

معها . الدسوقي، حاشية الدسوقي 208/3، الحطاب، محمد بن محمد، مواهب الجليل شرح 

مختصر سيدي خليل 224/5، الماوردي، أبو الحسن، علي بن محمد، الحاوي الكبير 583/9، 

البهوتي، شرح منتهى الإرادات 315/5 .

الماوردي، أبو الحسن، الحاوي الكبير 583/9 . 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 428 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

- الفرع الثالث: النهي عن الإخلال بأمانة المعاشرة الزوجية:

وسائل  كل  من  ويحميها  الحماية،  من  بسياج  الأسرة  الإسلام  يحيط 

التأثير الخارجية، ويجعل للشؤون الزوجية والأبناء خصوصية حفاظًا على 

أسرار الأسرة، وحصًرا للمشكلات في أضيق نطاق حتى تكون فرصة الحل 

أسهل وأسرع.

من هنا كان محظورًا شرعًا وعرفًا على أي من الزوجين أن يبوح بأسرار 

العلاقة الزوجية لأحد، حتى لو كان أقرب الناس إليه، ونصّ الفقهاء على 

حرمة هذا الفعل )))، فخصوصية هذه العلاقة محصورة بينهما فقط، وأي 

تعدٍّ على هذه الخصوصية هو نوع من خيانة الأمانة، إضافة إلى أنه سلوك 

الزوجين، وانهيار  الشقاق بين  المؤدية إلى  إنساني، وهو أحد الأسباب  غير 

الأسر، لما ينتج عنها من تدخل المتطفلين والفاسدين في أسرار هذه العلاقة، 

إضافة لما فيها من خدش الحياء الأسري .

ولهذا نهى الإسلام عن إفشاء أسرار الحياة الزوجية، وخاصة علاقة الفراش 

بين الزوجين، ووصف من يفعل ذلك بأنه من شرار الناس، فجاء في الحديث 

عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »إنّ من أشر الناس عند الله 

منزلة يوم القيامة الرجل يفضي إلى امرأته وتفضي إليه ثم ينشر سرها«))).

الرجل  القيامة  يوم  الله  عند  الأمانة  أعظم  من  »إنّ  أخرى:  رواية  وفي 
يفضي إلى امرأته وتفضي إليه، ثمّ ينُشر سرها«)))

البهوتي، منصور بن يونس، الروض المربع /527/. 	(((

مسلم، شرح النووي على مسلم، كتاب النكاح، باب تحريم إفشاء سر المرأة، رقم 1437، / 1085/. 	(((

مسلم، الموضع السابق . 	(((



- 429 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الرجل  إفشاء  تحريم  الحديث  هذا  »وفي   :- الله  رحمه   – النووي  قال 

ما يجري بينه وبين امرأته من أمور الاستمتاع ووصف تفاصيل ذلك، وما 
يجري من المرأة فيه من قول أو فعل، ونحوه«.)))

وجاء في إعلام الأنام شرح بلوغ المرام:

»الحديث ظاهر في تحريم أن يتحدث الرجل إلى غيره مما يقع بينه وبين 

امرأته من أمور الجماع، ووصف تفصيل ذلك مما يقع له أو لامرأته من 

أحوال، وهو قبل أن ينهى عنه شأن ساقطي المروءة، وذوي الدناءة في الهمة، 

وهو آفة تتغشى في المجتمع الحديث، ولفرط الانهماك في الشهوة. 

ا لوصف الشخص، فإنه من أشر  الحديث على ذلك ظاهرة جدًّ ودلالة 

الناس، ووصف عمله في الرواية بالخيانة وهي حرام، فكيف وقد قال: »من 

أعظم الأمانة« أي خيانة الأمانة، وعلى ذلك جمهور العلماء، بل أشار بعضهم 

إلى كونه كبيرة.

وأما تحدث المرأة في ذلك فمن باب أولى، لأنّ وصف الحياء عندها أكثر«))).

حكم إفشاء أسرار الزوجية: إفشاء أسرار الزوجية على أقسام:

الاستمتاع بين  بأمور  يتعلق  فيما  أن تكون هذه الأسرار  الأول:  القسم 

الزوجين، ووصف التفاصيل الراجعة إلى الجماع وإفشاء ما يجري من المرأة 

من قول أو فعل حالة الوقع. فهذا الحديث فيها نوعان:

الكلام فيها في  الحديث بلا حاجة فلا يجوز  إذا كان  النوع الأول:  	-

النووي، شرح النووي على صحيح مسلم، الموضع السابق. 	(((

عتر، أ.د نور الدين، إعلام الأنام شرح بلوغ المرام 363/3. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 430 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

شرح  في  الله-  -رحمه  النووي  الإمام  قال  السابقين،  للحديثين  المجالس 

صحيح مسلم: »وفي هذا الحديث تحريم إفشاء الرجل ما يجري بينه وبين 

امرأته من أمور الاستمتاع، ووصف تفاصيل ذلك، وما يجري من المرأة فيه 

من قول أو فعل ونحوه«.

بالشيطان،  الزوجة  أو  الزوج  من  ذلك  يفعل  من  صلى الله عليه وسلم  النبي  ووصف 

»ألا  قال:  صلى الله عليه وسلم  النبي  [ عن  الخدري  أبي سعيد  الحديث عن  فجاء في 

عسى أحدكم أن يخلو بأهله يغلق باباً، ثم يرخي ستراً، ثمّ يقضي حاجته، 

ثمّ إذا خرج حدّث أصحابه بذلك، ألا عسى إحداكنّ أن تغلق بابها وترخي 

سترها، فإذا قضت حاجتها حدثت صواحبها، فقالت امرأة سفعاء الخدين: 

والله يارسول الله إنهنّ ليفعلن وإنهم ليفعلون، قال: فلا تفعلوا، فإنما مثل 

ذلك مثل شيطان لقي شيطانة على قارعة الطريق، فقضى حاجته منها، ثم 

انصرف وتركها«))).

فهذا نهي صريح عن كشف أسرار الفراش ، كما أنها نوع من المجاهرة، 

وسبب لتجرؤ السفهاء وإماطة اللثام عن الحياء.

كأن  رفع ظلم،  أو  لإثبات حق  فيها  الحديث  كان  إن  الثاني:  النوع   -

تكون أمام القاضي أو من اتفقا على أن يكون المصلح بينهما فتنكر المرأة 

نكاح الزوج لها وتدعي عليه العجز عن الجماع أو نحو ذلك، فهذا لا بأس 

بالحديث فيه لما يلي:

- روى البخاري في صحيحه أن رجًال ادعت عليه امرأته العنة، فقال: 

رواه البزار، ينظر الهيتمي، ابن حجر، الزواجر عن اقتراف الكبائر، /38/.  	(((



- 431 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والله يا رسول الله إني لأنقضها نقض الأديم، ولكنها ناشز تريد رفاعة ولم 

ينكر عليه صلى الله عليه وسلم ))).

- وفي الصحيحين أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لأبي طلحة: »أعرستم الليلة؟«))).

القسم الثاني: إن كانت الأسرار فيما عدا ذلك، فهو أيضًا على أنواع

- النوع الأول: إن كان الحديث في وصف الأزواج خلقيًّا فلا يجوز لقول 

إليها«))).  ينظر  كأنه  لزوجها،  فتنعتها  المرأة  المرأة  تباشر  »لا  صلى الله عليه وسلم:  النبي 

والمحذور نفسه موجود عند النساء، فإذا استغرقت المرأة في وصف زوجها 

وجماله وبهائه، قد يحدث في نفوس الحاضرات ما لا تحمد عقباه من الحسد 

ونحوه.

- النوع الثاني: إن كان الحديث في وصف الأزواج خلقيًّا فهو بين أمرين:

ا: كوصفه بالبخل أو الجهل أو الغلظة، فهذا  - الأول: إن كان الحديث ذمًّ

لا يجوز، إلا إذا كان على سبيل الشكاية لمن يريد الإصلاح، كالقاضي ونحوه، 

لأنها من الغيبة والغيبة، كما هو معلوم ذكرك أخاك بما يكره، وهي محرمة.

- الثاني: إن كان الحديث مدحًا: فهذا على حسب المصلحة إن كان في 

الحديث عن صفاته منفعة، فلا بأس وإلا فلا خوف من ترتب المفاسد.

- الفرع الرابع: النهي عن التعسف في استعمال الطلاق: 

كلمة التعسف مأخوذة من مادة عسف، والعسف والتعسف والاعتساف 

البخاري، كتاب اللباس، باب ثياب الخضر، رقم 5825،/497/. 	(((

البخاري، كتاب العقيقة، رقم 547، /471/. مسلم، كتاب الأدب، باب استحباب تحنيك المولود،  	(((

رقم 1060/5613/.

البخاري، كتاب النكاح، باب لا تباشر المرأة المرأة فتنعتها لزوجها، رقم 524،/453/. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 432 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

هو السير بغير هداية، وعسف السلطان: أي ظلم، وعسف في الأمر: فعله بلا 

رويةّ أو تدبّر))).

وأما معناه الاصطلاحي فهو: مناقضة قصد الشارع في تصرف مأذون 

فيه شرعًا بحسب الأصل))).

ومن ثم فالمراد بالتعسف في استعمال الطلاق، هو مناقضة قصد الشارع 

في التصرف باستعمال الرجل حق الطلاق الذي أباحه المشرع للحاجة إليه .

فبالرغم من إباحة الشريعة الإسلامية للطلاق، إلا أنها حذرت من التعسف 

في استعماله، وحذّرت من الطلاق من غير أسباب موجبة لذلك كتعسّر الحياة 

الزوجية، ففي الحديث: »ما أحل الله شيئاً أبغض إليه من الطلاق«))). 

الزوجين  بين  والوفاق  والألفة  المودة  على  يقوم  الزواج  أنّ  فالأصل 

ويتشوف المشرع إلى استمرارها محافظة على الأمن الأسري، لكن إذا دخل 

من  ويجعل  وجودها،  من  الهدف  يناقض  ما  الزوجية  العلاقة  هذه  على 

المتعذر استمرارها، فهنا أذن المشرع بالطلاق، إزالة للمفسدة الحاصلة من 

بعد  إلا  الحل،  إلى هذا  اللجوء  المشوهة، ولكنهّ شدد على عدم  العلاقة  هذه 

استنفاذ فرص بقاء الأسرة قائمة .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: »الأصل في الطلاق الحظر، وإنما أبيح منه 

قدر الحاجة«))).

الفيروز آبادي، القاموس المحيط 754، ابن منظور لسان العرب 245/9. 	(((

الدريني، نظرية التعسف في استعمال الحق /84/. 	(((

أبو داود، كتاب الطلاق، باب في كراهية الطلاق رقم 2177، /1383/. 	(((

ابن تيمية، مجموع فتاوى ابن تيمية 81/33. 	(((



- 433 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أبيحت  أنه  إلا   .... الحظر  هو  الطلاق  في  الأصل  »إنّ  الكاساني:  وقال 

الطلقة الواحدة للحاجة إلى الخلاص عند مخالفة الأخلاق«))).

وجاء في إعلام الأنام: »وذلك البغض – أي الوارد في الحديث – لأنه يؤدي 

النكاح، والتواد بين أفراد الأسرة والتأثير السيء في الأولاد،  إلى قطع وصلة 

لكن لِما أنّ واقع الحياة يشمل حالات لا يتفق فيها الزوجان بل قد يتعاديان 

ويتباغضان، كان لا بدّ من علاج ذلك بالتفريق، فكان لهذا مشروعًا مباحًا 

لشدة الحاجة«))).

ومع أنّ الشريعة أذنت بالطلاق وشرعته، لكنها بنفس الوقت حافظت 

على المرأة وكرامتها وأمرت أن يكون التسريح بإحسان وبصورة ترعى الأولاد 

بحيث نظمت علاقتهم بآبائهم بعد الانفصال حفاظًا على أمنهم، قال -تعالى-: 

ہ  ہ ھ ھ ھ ھ ثم ]البقرة: 229[. ثنہ ہ
ومن صور التعسف في استعمال الطلاق، الصور التالية:)))

- أن تشترط الزوجة الثانية تطليق الزوجة الأولى .

- استعمال الطلاق بقصد حض المرأة على القيام بفعل أو الامتناع عنه .

- استعمال الطلاق بقصد المزاح أو الهزل.

حق  من  ليس  أمور  في  الزوجة  مع  خلاف  بسبب  الطلاق  استعمال   -

الزوج التدخل بها، كطلاقها لأمر يتعلق بإدارة أموالها الخاصة، أو لتنازلها 

عن ميراثها المستحق من أهلها 

الكاساني، بدائع الصنائع 156/3. 	(((

عتر، د نور الدين، إعلام الأنام 438/3. 	(((
الأسطل، إيمان يونس، تعسف الزوج في استعمال الحق في الفقه الإسلامي، رسالة ماجستير في  	(((

الفقه المقارن 1434ه-2013 الجامعة الإسلامية، غزة .



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 434 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

- الفرع الخامس: النهي عن إذن المرأة في بيت زوجها لمن يكره:

من حق الزوج على زوجته أن لا تأذن في بيته لأحد يكره دخوله عليه، 

صلى الله عليه وسلم: »فأما حقكم على نسائكم فلا يوطئن  أم لا، لقوله  أكان قريباً  سواء 

فرشكم من تكرهون، ولا يأذنّ في بيوتكم لمن تكرهون«))). 

تصوم  أن  للمرأة  يحل  »لا   :] هريرة  أبو  يرويه  فيما  صلى الله عليه وسلم  وقوله 

وزوجها شاهد إلا بإذنه، ولا تأذن في بيته إلا بإذنه«))).

قال العيني: »أي لا تأذن المرأة في بيت زوجها لا لرجل ولا امرأة يكرهها 

سبب  هي  التي  الغيرة  على  ويبعث  الظن،  سوء  يوجب  ذلك  لأنّ  زوجها، 
القطيعة«)))

وقال النووي: »والمختار أنّ معناه أن لا يأذنَّ لأحد تكرهونه في دخول 

بيوتكم والجلوس في منازلكم، سواء كان المأذون له رجًال أجنبياً أو امرأة 

أو أحدًا من محارم الزوجة، فالنهي يتناول جميع ذلك، وهذا حكم المسألة 

عند الفقهاء، أنها لا يحل لها أن تأذن لرجل أو امرأة، ولا محرم، ولا غيره 

في دخول منزل الزوج، إلا من علمت أو ظنت أنّ الزوج لا يكرهه، لأنّ الأصل 

تحريم دخول منزل الإنسان حتى يوجد الإذن في ذلك منه، أو ممن أذن له 

في الأذن في ذلك، أو عرف رضاه باطراد العرف بذلك ونحوه، ومتى حصل 

الترمذي، سنن الترمذي، كتاب الرضاع، باب ما جاء في حق المرأة على زوجها، رقم 1162، / 1765/،  	(((

ابن ماجه، سنن ابن ماجه، كتاب النكاح، باب حق المرأة على الزوج، رقم 1850، / 2587/. 

البخاري، كتاب النكاح، باب لا تأذن المرأة في بيت زوجها لأحد إلا بإذنه، رقم 5195، / 449 /، مسلم،  	(((

شرح النووي على مسلم، كتاب الزكاة، باب ما أنفق العبد من مال مولاه، رقم 1026 / 790 .

العيني، عمدة القاري شرح صحيح البخاري، 468/16. 	(((



- 435 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ولا  الدخول  يحل  لا  قرينة  وجدت  ولا  شيء،  يترجح  ولم  الرضا  في  الشك 

الإذن«))).

وقد علل الإمام النووي رحمه الله الحكم بكون البيت ملكًا للزوج، فقال: 

البيوت وغيرها  الزوج وغيره من مالكي  يفُتات على  أنه لا  إلى  إشارة  »فيه 

الزوج  رضا  يعلم  لا  ما  على  محمول  وهذا  بإذنهم،  إلا  أملاكهم  في  بالإذن 

ونحوه به، فإن علمت المرأة ونحوها رضاه به جاز«))). 

وتمسك بعضهم بكلام النووي هذا ليقول: إنّ البيت إذا كان ملكًا للزوجة 

لم يكن لها استئذان زوجها بإدخال الأشخاص إليه، وأنّ عليه أن يستأذنها 

هوبذلك.

ولكن الحق أنّ الإمام ابن حجر صّرح بأنّ هذا المنع باق، ولو لم يكن 

البيت ملكًا للزوج، فقال في الفتح: »قوله باب لا تأذن المرأة في بيت زوجها 
لأحد إلا بإذنه، المراد: ببيت زوجها سكنه سواء كان ملكه أو لا«)))

الأسرة  أمن  على  الحفاظ  وهي  جلية،  واضحة  المنع  هذا  من  والحكمة 

الخلق، يثير  إنسان سيء  الزوج دخوله  واستقرارها، فربما كان من يكره 

المشكلات بين أفراد الأسرة الواحدة، مما يؤدي إلى نشوب الخلافات فيها .فإذا 

نهى الزوج زوجته عن إدخال أحد بيته كان من واجبها الامتثال والطاعة))).

النووي، شرح صحيح مسلم /938/. 	(((

النووي، شرح صحيح مسلم /790/ . 	(((

ابن حجر، فتح الباري 2312/2. 	(((

ينظر: أبو غدة، الإسلام وبناء المجتمع /178/. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 436 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

المبحث الثالث
الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة لأمن الأولاد الأسري

وعماد  وجودها،  وروح  الأسرة،  سعادة  سّر  هم  الأولاد  أنّ  فيه  شك  لا  مما 

قيامها، وصدق الله القائل: ثنٱ ٻ ٻ ٻ ٻثم ]الكهف: 46[.

التي  الأحكام  فشرع  اهتمام،  أيما  الإسلامي  التشريع  بها  اهتمّ  ولذلك 

تضمن حقوقهم، والتعامل معهم بما يحقق الأمن داخل الأسرة، بل إنّ أمنهم 

هو جزء مهم من أمن الأسرة ذاتها .

ومن التشريعات التي شرعها الإسلام لضمان هذا الجانب من أمن الأسرة: 

الأمر بالعدل بين الأولاد بالعطية، وعدم التفريق بينهم بالمعاملة، إضافة إلى 

حفظ أنسابهم، وتحريم العقوق عليهم، وفي المطالب التالية بيان مفصل لذلك.

المطلب الأول: النهي عن المفاضلة بين الأولاد في المعاملة والعطية:

نهى الإسلام عن التفرقة في المعاملة بين الأولاد، والتمايز بينهم، سواء 

في  يتجلى  ماديًّا  تفريقًا  أو  بالمعاملة،  بالتمييز  يتجلى  معنويًّا  تفريقًا  أكان 

حقوق  من  حقًا  الأولاد  على  النفقة  الإسلام  جعل  وكما  بالعطايا،  التفرقة 

الأولاد على آبائهم، وحثّ الآباء على إكرام أولادهم بهذه النفقة، ورتبّ على 

ذلك الأجر والثواب، فقد حرص أيضًا على حفظ أمن الأسرة من أن تطالها 

المالية  الأمور  بسبب  والحسد،  الكره  رياح  بها  وتعبث  الضغينة،  أحقاد 

التي يسببها عطاء الآباء لبعض أولادهم دون بعضهم الآخر، ولو كان على 

سبيل الصدقة أو الهبة أو المنحة. ولذلك جاء النهي عن هذا واضحًا جليًّا في 



- 437 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

نصوص الأحاديث الشريفة، ومنها: 

- عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما، أنّ أباه أتى به رسول الله صلى الله عليه وسلم، 

فقال: »إني نحلت ابني هذا غلامًا كان لي؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »أكل ولدك 

نحلته مثل هذا؟«، فقال: لا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »فارجعه«)))، وفي لفظ: 

فانطلق بي إلى النبي صلى الله عليه وسلم ليشهده على صدقتي، فقال: »أفعلت هذا بولدك 

كلهم؟«، قال: لا، قال: »اتقوا الله واعدلوا بين أولادكم« فرجع فردّ عطيتّه ))).

أن  »أيسرك  قال:  ثم  غيري«،  هذا  على  »فأشهد  قال:  لمسلم  رواية  وفي 

يكونوا لك في البر سواء؟« قال: بلى، قال: »فلا إذن«.

الأسرة  أمن  تحقيق  إلى  تهدف  كلها  فقهية،  أحكام  الأمر  بهذ  ويتعلق 

واستقرارها، باستقرار النفوس فيها، ومنها:

المسألة الأولى: حكم التسوية بين الأولاد في العطية: 

اختلف الفقهاء في حكم التسوية بين الأولاد بالهبات والعطايا على قولين:

الحنابلة،  قول  هو  و  واجب:  بالعطية  الأولاد  بين  التسوية  الأول:  القول 

بأمور  لذلك  واستدلوا  الحنفية:  من  يوسف  أبي  وقول  المالكية،  وبعض 

مستنبطة من روايات حديث النعمان بن بشير، ومنها ))):

بالعطاء بين  التسوية  الهبة عندما علم بعدم  بإيقاف  صلى الله عليه وسلم  النبي  أمرُ  	-1

أولاد بشير.

البخاري، ك الهبة، باب الهبة للولد رقم 2586، / 204/. 	(((

البخاري، ك الهبة، باب الهبة للولد رقم 2587، / 204/ ، مسلم، المنهاج للنووي، ك الهبات،  	(((

باب كراهة تفضيل بعض الأولاد في الهبة /1235/ )رقم 1623( .

الكاساني، بدائع الصنائع، 6/ 198، المرداوي، الإنصاف 63/17، ابن قدامة، المغني 262/6. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 438 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

ربط بين عدم التسوية والتقوى، فقال: اتقوا الله واعدلوا بين أولادكم.  	-2

تسميته عدم العدل بالجور، فقال في رواية: »لا أشهد على جور« والجور  	-3

حرام.

قو له صلى الله عليه وسلم: »أشهد على هذا غيري » ليس للإذن بل للزجر، كما تدل عليه  	-4

ألفاظ الحديث، ولو لم يفهم بشير [ هذا المعنى، لبادر إلى إشهاد 

غير النبي صلى الله عليه وسلم، ولم يردّ العطية .

وقالوا: وأما إذا كان على سبيل الحاجة، فلا بأس به .

قال في الإنصاف: »فأما إن خصّ بعضهم لمعنى يقتضيه تخصيصه من 

ف  َ أو صَر بالعلم،  أو لاشتغاله  أو كثرة عائلة،  أو عمى،  أو زمانة،  حاجة، 

الله تعالى بما  عطيته عن بعض ولده لفسقه، أو بدعته، أو لكونه يعصي 
يأخذه، فقد روي عن أحمد ما يدل على جواز ذلك«)))

القول الثاني: التسوية بين الأولاد بالعطية سنة: وهو قول الجمهور من 

الحنفية والمالكية والشافعية: واستدلوا لذلك بأمور مستنبطة من روايات 

حديث النعمان بن بشير أيضًا ، ومنها ))):

صلى الله عليه وسلم: »أشهد على هذا غيري« فلو كان حرامًا ما قال له ذلك)))،  قوله  	-1

ويحمل امتناع النبي صلى الله عليه وسلم على الشهادة على وجه التنزيه))).

المرداوي، الإنصاف 66/17 . 	(((

الكاساني، بدائع الصنائع 198/6، ابن رشد )الجد(، البيان والتحصيل 13/ 371، الماوردي،  	(((

الحاوي الكبير 545/7.

النووي، المنهاج / 1236 . 	(((

ابن الملقن، الإعلام بفوائد عمدة الأحكام 193/4 . 	(((



- 439 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وأما قوله: لا أشهد على جور، فهو محمول على أنّ المعنى اللغوي للجور  	-2

هو الميل عن الاستواء و الاعتدال، سواء أكان حرامًا أم مكروهًا، فيتأول 
هنا على المكروه جمعًا بين الأدلة .)))

والذي يترجح لي، والله أعلم: أن القول بالوجوب هو الأرجح عند عدم 

وجود حاجة للتفضيل، كما ذكر أصحاب القول الأول، أما إذا وجدت الحاجة 

فلا مانع، والله أعلم.

المسألة الثانية: هل وجوب المساواة بالعطية يشمل الذكور و الإناث؟

الحنفية والمالكية والشافعية))) )القائلون أصًال  - ذهب الجمهور من 

الذكور والإناث لقوله  أن المساواة بالعطية تشمل  التسوية سنة(، إلى  بأن 

صلى الله عليه وسلم: »أفعلت هذا بولدك كلهم؟«، ولم يفرق بين الذكر والأنثى.

أن  العدل  أن  إلى   :) أصًال بالوجوب  )القائلون  الحنابلة  ذهب  بينما   -

يعطي الأولاد بحسب أنصبتهم بالميراث.

جلية،  واضحة  فهي  بالعطية:  الأولاد  بين  المفاضلة  من  الحكمة  وأما   

وهي: ما يؤديه هذا التفاضل من المفاسد العظيمة وتفكك الأسرة وقطيعة 

الرحم)))، إضافة إلى محبة الوالد أن يكون بر أولاده له على السواء، فكذلك 

ينبغي أن تكون عطيته لهم، وكلا الأمرين يهدفان إلى تحقيق الأمن الأسري 

الذي لا يقوم دون بر الأولاد بأبيهم، ولا مع وجود ضغائن وأحقاد تزرع في 

نفوس بعض الأولاد على بعضهم الآخر، والله أعلم.

النووي، المنهاج /1236، ابن الملقن، الإعلام بفوائد عمدة الأحكام 193/4. 	(((

ابن عابدين، رد المحتار 501/8، عتر، نور الدين 194/3. 	(((

عتر، د نور الدين، إعلام الأنام 194/3. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 440 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

المطلب الثاني: النهي عن التبني وتغيير النسب:

إنّ مصدر النسب في الإسلام هو: ولادة أو نكاح، ولا يعترف الإسلام بأي 

رابطة نسب تخرج عن هذين الأمرين، ومن ثم فقد حرّم التبني تحريمًا قاطعًا 

بقوله -تعالى-: ثنڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ   چڇ ڇ ڇ ڇ 

ڑ  ڑ  ژژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڌڎ  ڌ  ڍ  ڍ 
ڳ  ڳ   ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک   کک 
ۀہثم  ۀ  ڻ  ڻ   ڻ  ڻ  ں  ں  ڱڱ  ڱ  ڱ 
]الأحزاب 4-5[، وتبين الآية بصريح العبارة أنّ المتبنى ليس ابناً صلبياً، ولا 

حقيقيًّا، بل هو دعيّ فقط، وعليه فالتبني لا ينشئ عن علاقة دم أو قرابة، 

أو مصاهرة أو رضاع، هذه العلاقات التي تبنى عليها أحكام شرعية عديدة 

في الإسلام، منشؤها جميعًا عقد النكاح الصحيح، وحفظ النسب هو أحد 

أهدافها، بل نجد العكس من ذلك، فالتبني وتغيير النسب يؤديان إلى إحداث 

خلل في هذه العلاقات، ويؤديان إلى اضطراب فيما ينتج عن هذه العلاقات 

والاختلاط  والخلوة  النظر  وحل  النكاح،  تحريم  منها:  شرعية  أحكام  من 

والميراث، ومن ثم دخول عنصر غريب بين أفراد الأسرة بشكل غير صحيح 

الأسرة  بأفراد  ويختلط  أصحابه،  مع  الميراث  ويتقاسم  العورات،  فيكشف 

بشكل غير مباح، وكل هذا سيؤدي إلى تزعزع كيان الأسرة، وانهدام العديد 

من قيمها، بل وربما نشر الضغينة بين أفرادها، وخاصة عندما يدخل بين 

الورثة عنصر غريب فيقاسمهم حقهم الخالص، ولعل في هذا بيان لبعض 

الحكم من تحريم هذا التبني ومنعه في الإسلام.



- 441 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وقد اتفقت كلمة الفقهاء على تحريم التبني)))، ونسخه في الإسلام بعد 

أن كان مباحًا، قال الشيخ محمد علي السايس: »الأدعياء جمع دعي، وهو 

الذي يدعى ابناً وليس بابن، وقد كان التبني عادة فاشية في الجاهلية وصدر 

الإسلام، يتبنى الرجل ولد غيره، فتجري عليه أحكام البنوة كلها، وقد تبنى 

رسول الله صلى الله عليه وسلم زيد بن حارثة، وتبنى حذيفة سالًما مولاه، وتبنى الخطاب 

»أبو عمر [« »عامر بن أبي ربيعة، وكثير من العرب تبنى ولد غيره، 

فجاء القرآن الكريم بإبطال هذا العمل وإلغائه«))).

والحكم ذاته يشمل من يغير نسبه، وذلك بانتساب الشخص إلى غير أبيه، 

وهو يعلم أنه ليس بأبيه، وعدّ العلماء ذلك من الكبائر، لورود النهي الشديد 

صلى الله عليه وسلم قال:  [ أنّ النبي  عن ذلك)))، ومنها حديث سعد بن أبي وقاص 

»من ادّعى أباً في الإسلام غير أبيه، يعلم أنه غير أبيه فالجنة عليه حرام«))).

وفي حديث آخر، عن أبي ذر [، أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول: »ليس 

من رجل ادعى لغير أبيه وهو يعلمه، إلا كفر بالله، ومن ادعى قومًا ليس 

فيهم نسب فليتبوأ مقعده من النار «))). 

الدواني  الفواكه  الأزهري،   ،103/2 الحقائق  تبيين  الزيلعي،   ،200/4 المبسوط  السرخسي،  	(((

16/2، العمراني، البيان في مذهب الإمام الشافعي 147/11، ابن عثيمين، الشرح الممتع على 

زاد المستقنع 121/12.

السايس، الشيخ محمد علي، تفسير آيات الأحكام 7/2. 	(((

المرجع السابق الموضع نفسه. 	(((

مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان حال إيمان من رغب عن أبيه وهو يعلم، رقم 219، / 691/ . 	(((

البخاري، كتاب المناقب، باب .. رقم 3508 / 286 /، ومسلم، كتاب الإيمان، باب بيان حال من  	(((

قال لأخيه المسلم يا كافر، رقم 217، / 691/ .



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 442 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

في  جلية  واضحة  النسب  وتغيير  التبني  تحريم  من  الحكمة  وتظهر 

معارضة تغيير النسب لمقصد الشريعة في حفظ العرض والنسب أساسه، 

ومن ثم حفظ أمن الأسرة واستقرارها، وعدم دخول العبث إلى أهم جوانبها 

وقواعدها وهو النسب.

المطلب الثالث: النهي عن العقوق:

إنّ حقوق الوالدين على الأبناء من أعظم الحقوق و أشدها تأكيدًا في البيان 

الإلهي بعد حق الله سبحانه وتعالى، وقد جاء هذا البيان مشيدًا بحقهما في 

ثنڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ    -تعالى-:  قوله  ومنها:  الآيات،  من  العديد 

ہ  ہ  ہ  ۀ   ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ      ںں  ڱ 
ہ  ھ ھ ھ ھ ے ے  ۓثم ]الإسراء: 23[.

وحنانهما  وجدهما  وبتعبهما  وأساسها،  الأسرة  عماد  هما  والوالدان 

قامت قائمة الأسرة، واستوت على سوقها، ولهذا فهما صمام الأمان لاستقرار 

الأسرة واستمرار المودة والمحبة بين ربوعها، ولأجل هذا شدد الإسلام على 

البر والإحسان إليهما، و نهى عن عقوقهما والإساءة إليهما، بأي شكل من 

أشكال الإساءة، حتى بالكلمة الدالة على التضجر والتأفف، وهي كلمة »أف« 

كما ورد في الآية السابقة، كما نهى عن سبهما وشتهما، فقال صلى الله عليه وسلم: »إنّ من 

الكبائر شتم الرجل والديه، قالوا: يا رسول الله وهل يشتم الرجل والديه؟ 

قال: نعم، يسب الرجل أبا الرجل فيسب أباه، ويسبّ أمه فيسبّ أمه«))). 

مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها، رقم 146، ينظر شرح النووي على صحيح  	(((

مسلم /187/.



- 443 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

جاء في إعلام الأنام مبيناً ما يستنبط من الحديث: فرضية الاحتياط في 

بر الوالدين، واجتناب كل ما يؤدي إلى تأذيهما، ولو بطريق غير مباشر، فقد 

عدّ صلى الله عليه وسلم من الكبائر التسبب في شتم الوالدين أو أحدهما، فما بالك بالسبِّ 

المباشر؟ وفي قوله: »يسب أبا الرجل فيسب أباه »دليل على إثبات قاعدة سدّ 
الذرائع، فكل فعل يؤدي إلى محرم فهو محرم، كما في هذا الحديث«)))

بل عدّ الإسلام عقوقهما من الكبائر، جاء في الحديث عن أنس بن مالك 

[ عن النبي صلى الله عليه وسلم في الكبائر قال: »الشرك بالله، وعقوق الوالدين، وقتل 
النفس، وقول الزور«))).

الله: العقوق  أبو عمرو بن الصلاح رحمه  النووي: »وقال الشيخ  قال 

المحرم: كل فعل يتأذى به الوالد أو نحوه تأذياً ليس بالهين، مع كونه ليس 

من الأفعال الواجبة«))).

المبحث الرابع
السلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري العام

ارتكابها داخل الأسرة، وإن  هناك سلوكيات وأفعال نهى الإسلام عن 

لم ترتبط بأمن أفرادها المباشر، لكنها ارتكابها سيؤدي إلى الإخلال بالأمن 

العام للأسرة، إما من خلال الإخلال بالأدب العام فيها أو الإخلال بالاستقرار 

النفسي لأفرادها.

عتر، د نور الدين، إعلام الأنام 4/ 496. 	(((

مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها، رقم 144، ينظر شرح النووي على صحيح  	(((

مسلم /184/.

النووي، المنهاج / 187/. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 444 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

المطلب الأول: النهي عن العنف الأسري:

التنشئة  عناصر  أهم  من  عنصًرا   – ذكره  سبق  كما   – الأسرة  تعُدُّ 

الاجتماعية على الإطلاق، فكل شخص في هذا الكون لا بدّ أن ينتمي إلى أسرة 

تشعره بالأمن، وتغمره بالعطف والحنان، وغالباً ما تكون الأسرة هي الملاذ 

الآمن والأخير لكل إنسان، إلا أنّ هذه الوظيفة قد تختل في بعض الأحيان، 

وتتحول الأسرة إلى مصدر إزعاج وتهديد لأحد أفرادها فيشعر بعدم الأمن، 

وربما يصل الأمر إلى اللجوء للعنف بكل أشكاله )))، هذا العنف الذي نبذه 

الإسلام بكل صوره وأشكاله داخل الأسرة وخارجها، إلا أننا في هذا البحث 

نركز على العنف الأسري تحديدًا .

أوًال – تعريف العنف الأسري:

- العنف لغة: ورد تعريف العنف في لسان العرب بأنه قلة الرفق، بل هو ضده، 

وأعنف الشيء أخذه بالعنف، والتعنيف هو التقريع واللوم، والعنف هو استخدام 

الضغط أو القوة استخدامًا غير مشروع من شأنه التأثير على إرادة فرد ما .

- العنف الأسري اصطلاحًا:

الحديثة، وقد تعدد تعريفه  العنف الأسري من المصطلحات  مصطلح 

عند المعاصرين، ولكنها جميعًا تدور حول معانٍ متقاربة، ولعلً من أفضل 

هذه التعاريف:

 العنف الأسري: تصرف مقصود يلحق الأذى أو الضرر المادي أو المعنوي 

بأحد أفراد الأسرة ويكون صادرًا من قبل عضو آخر في نفس الأسرة))) .

الجبرين، د.جبرين علي، العنف الأسري خلال مراحل الحياة، /17/. 	(((

الجبرين، د.جبرين علي، العنف الأسري خلال مراحل الحياة، /17/.  	(((



- 445 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

تحت  العنف  ليندرج  توفرها  من  بدّ  لا  التي  الشروط  التعريف  ويبين 

مسمى العنف الأسري، وهي:

1- إلحاق الأذى أو الضرر بأحد أفراد الأسرة . 	

2- الضرر قد يكون ماديًّا، وقد يكون معنويًّا. 	

3- أن يصدر من أحد أفراد الأسرة . 	

4- أن يقع على أحد أفراد الأسرة . 	

5- التعمد أو القصد . 	

ثانياً: أنواع العنف الأسري: 

تتعدد أنواع العنف الأسري، وأهمها))): 

العنف الجسدي: وهو السلوكات التي تتصف بإساءة المعاملة الجسدية،  	.1

مثل اللكم، والعض، أو الحرق، أو أية طريقة أخرى تؤذي الجسد.

العنف النفسي أو الانفعالي  	.2

الإهمال: ويشمل: الإهمال الجسدي، والتربوي، والعاطفي . 	.3

العنف الجنسي  	.4

ثالثاً: دوافع العنف الأسري:

إنّ الدوافع التي يندفع الإنسان بمقتضاها نحو العنف الأسري يمكن 

تقسيمها إلى))):

النفسية  بالوحدة  وعلاقته  الأبناء  نحو  الموجه  الأسري  العنف  عربي،  عزت  محمد  كاتبي،  	(((

/75/،بحث منشور في مجلة جامعة دمشق، مجلد 28، العدد )1(، 2012 م.

المرجع السابق، بتصرف / 78/ . 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 446 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

والتي  للشخص،  النفسية  الذاتية  الدوافع  بها  والمراد  الذاتية:  الدوافع  	.1

أثرت  نتيجة ظروف خارجية  العنف الأسري، وقد تكون  تقوده نحو 

بالشخص فشكلت عنده دوافع للعنف داخل الأسرة. 

تقوده  قد  للأب  المتدهورة  الاقتصادية  فالحالة  الاقتصادية:  الدوافع  	.2

لاستخدام العنف داخل الأسرة .

أفراد  اعتادها  التي  والتقاليد  بالعادات  وتتمثل  الاجتماعية:  الدوافع  	.3

طريق  عن  الأسرة  بقيادة  رجولته  إثبات  ضرورة  ومنها  ما،  مجتمع 

العنف.

رابعًا: موقف الشريعة الإسلامية من العنف الأسري:

سنتّ الشريعة الإسلامية الأحكام التي تضمن أمن وسلامة أفراد الأسرة 

كاملة، ومن ثم منعت من العنف الأسري، الذي يقُوّض أمن أفرادها من أولاد 

وزوجة، فجاءت الأحكام الإسلامية لتأمر بالرفق في التعامل معهم، وتنبذ 

عنها  نهت  التي  الأحكام  البحث على  والشدة، وسنعرج في  العنف  أساليب 

الشريعة، حفاظًا على أمنها لما تحمله من عنف، دون الوقوف عند الأحكام 

التي أمرت بها – تمشياً مع غاية البحث – 

1-منع العنف الأسري مع الأبناء:

هذه  بمسؤولية  وألقت  الأبناء،  بحماية  الآباء  الإسلامية  الشريعة  أمرت 

الدنيوية  بالعقوبات  التعدي عليهم، وتوعدت  الحماية عليهم، ومنعت من 

الأبناء جميع مراحل  العنف مع  التعدي. ويشمل منع  والأخروية على هذا 

حياة الأبناء.



- 447 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أ- ففي مرحلة الاجتنان: تحرّم الشريعة الإسلامية الاعتداء على حق حياة 

الجنين، فتمنع من الإجهاض وتضع أحكامًا خاصة بالإجهاض، اتفق الفقهاء 

في بعضها، واختلفوا في بعضها الآخر، ويمكن تلخيص هذا الحكم بما يلي: 

1-حكم إجهاض الجنين قبل نفخ الروح فيه: 

وفق  فيه،  الروح  نفخ  قبل  الجنين  إجهاض  حكم  في  الفقهاء  اختلف 

الأقوال التالية:

القول الأول: يجوز إجهاض الجنين في جميع مراحل تكوينه ) النطفة، 

والعلقة، والمضغة، وحتى طور العظام وكسوتها لحمًا ( ما دام لم تنفخ فيه 

الروح، وهو قول عند الحنفية، وقول الشافعية في المعتمد، وقول ابن عقيل 
من الحنابلة )))

 أدلة أصحاب هذا القول: استدل أصحاب هذا القول بما يلي: 

له  العزل؛يجوز  للرجل  قالوا: كما يجوز  العزل))): حيث  القياس على  	.1

الإسقاط، واستدلوا بحديث ابن عباس [: »خلق ابن آدم من سبع، 

ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ   ڳ  ڳ  ثنگ  -تعالى-:  قوله  تلا  ثم 

ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ثم -إلى قوله تعالى-:  ثنۇ ۇ ۆ 
ۆ ثم ]المؤمنون: 12-14[. وسئل عن العزل؟ فقرأ هذه الآية، ثم قال: 
ابن عابدين، رد المحتار على الدر المختار 176/3، مطلب في حكم إسقاط الحمل، القليوبي،  	(((

وينظر:   ،130/4 الطالبين  إعانة  حاشية  شطا،  ابن  الدمياطي،   ،160/4 القليوبي  حاشية 

البجيرمي، حاشية البجيرمي على الخطيب 28/10، والرملي، نهاية المحتاج 464/29، المرداوي، 

الإنصاف، 274/1 .

العزل هو: منع مني الذكر من الوصول إلى رحم الأنثى، معجم لغة الفقهاء 311/1، وينظر:  	(((

ابن حجر، فتح الباري 156/1 .



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 448 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

فهل يخلق أحد تجري فيه هذه الصفة، وفي رواية: وهل تموت نفس 

حتى تمر على هذا الخلق؟«))).

وروي عن رفاعة بن رافع قال: »جلس إليّ عمر، وعلي، والزبير، وسعد، 

في نفر من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فذكروا العزل، فقالوا: لا بأس به. فقال 

رجل: إنهم يزعمون أنها الموؤدة الصغرى؟ فقال علي: لا تكون موؤدة حتى 

تمرّ على التارات السبع: تكون من سلالة من طين، ثم تكون نطفة، ثم تكون 

علقة، ثم تكون مضغة، ثم تكون عظامًا، ثم تكون لحمًا، ثم تكون خلقًا 

آخر. فقال عمر [: صدقت، أطال الله بقاءك«))) .

قال ابن حجر: »وينتزع من حكم العزل حكم معالجة إسقاط النطفة 

قبل نفخ الروح، فمن قال بالمنع؛ففي هذه أولى، ومن قال بالجواز؛فيمكن 

أن يلحق به«))).

استدلوا: بأن الجنين قبل الأربعة الأشهر لم تنفخ فيه الروح، بدليل حديث  	.2

ابن مسعود الصحيح السابق، وما دام لم تحله الروح، فهو ليس بآدمي، 

ومن ثم لا حرمة له، ولا تثبت له أحكام الآدمي، فيجوز إسقاطه))).

إنّ كل ما لم تحله الروح لا يبعث يوم القيامة، ومن لا يبعث يوم القيامة  	.5

لا اعتبار لوجوده، ومن ثم فلا حرمة في إسقاطه))).

ابن رجب، جامع العلوم والحكم 5/1 .  	(((

المرجع السابق 5/6، وقال: رواه الدارقطني في المؤتلف والمختلف، وينظر: المرداوي، الإنصاف  	(((

. 68/10

العسقلاني، ابن حجر، فتح الباري 310/9 . 	(((

ابن عابدين، رد المحتار على الدر المختار 302/1 . 	(((

ابن مفلح، الفروع 369/1، كشاف القناع 103/2 . 	(((



- 449 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

القول الثاني: يجوز الإجهاض فيما قبل الأربعين يومًا من بداية الحمل 

الحنفية،  قول  وهو  عداها،  فيما  ويحرم  الأمشاج(  النطفة  مرحلة  في  )أي 

الراجح  في  الحنابلة  وقول  والشافعية،  مرجوح،  قول  في  المالكية  وبعض 

عندهم، ورجحه من المعاصرين د. مصطفى الزرقاء))).

أدلة أصحاب هذا القول: استدل أصحاب هذا القول بالأدلة التالية:

رواية الإمام أحمد لحديث عبدالله بن مسعود [، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم  	.1

قال: »إنّ النطفة تكون في الرحم أربعين يومًا على حالها لا تتغير، فإذا 

مضت الأربعون صارت علقة، ثمّ مضغة كذلك«))). ووجه الاستدلال: أنّ 

هذا الحديث يدل على أنّ النطفة تبقى في الرحم ماء، ولا تنعقد وتصور، 

وما لا ينعقد يجوز إسقاطه ))) .

رواية للإمام مسلم لهذا الحديث بلفظ: »إذا مرّ بالنطفة ثنتان وأربعون  	.2

إليها ملكًا، فصورها، وخلق سمعها وبصرها وجلدها  الله  ليلة، بعث 

ولحمها وعظامها، ثم قال: يا رب ! أذكر أم أنثى؟ فيقضي ربك ما شاء، 

ويكتب الملك .....« ))) .

الكاساني، بدائع الصنائع 115/17، وينظر: الموصلي، الاختيار لتعليل المختار 179/4، ابن  	(((

نجيم، البحر الر ائق 356/2،، السرخسي، المبسوط 45/6، الحطاب، مواهب الجليل 134/5، 

الخرشي، شرح الخرشي على خليل 90/11، الرملي، نهاية المحتاج 442/8، ابن مفلح، الفروع 

369/1 .، وينظر: البهوتي، كشاف القناع 103/2، الزرقاء، مصطفى، الإجهاض في الشرع 

الإسلامي /277-280/، الجريدة الحقوقية عدد: 26، 1939 م .

[، وقال السيوطي في جامع  الله بن مسعود  أحمد، المسند 407/7، رقم: 3372، مسند عبد  	(((

الأحاديث: قال الهيثمي: رواه أحمد وأبو عبيدة لم يسمع من أبيه، وعلي بن زيد سيء الحفظ 380/8 

العيسى، د. سليمان، إسقاط الحمل وآثاره في الفقه الإسلامي /163/ . 	(((

مسلم، كتاب القدر، باب: كيفية خلق الآدمي في بطن أمه، 102/13 . 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 450 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

وفي هذا الحديث دليل على: أنّ بداية التخليق والتصوير للجنين تكون 

في أول الأربعين الثانية، وهذا يدل على أنه قبل هذه المدة ليس بشيء، فيجوز 

إسقاطه))). ولهذا ذهب أصحاب هذا القول إلى أنّ الأحكام المتعلقة بالحمل 

العلقة،  المدة، وعليه: فالعدة لا تنقضي بإسقاط  إلا بعد هذه  لا ترتبط به 

والغرة لا تجب بذلك أيضًا))) .

القول الثالث: يحرم الإجهاض في جميع مراحل الجنين، منذ لحظة العلوق، 

وهو قول بعض الحنفية، والمشهور من مذهب المالكية، وهو قول الغزالي من 

الشافعية، وبعض العلماء المعاصرين كالدكتور وهبة الزحيلي))) -رحمه الله -

أدلة أصحاب هذا القول:

حديث ابن مسعود المتفق عليه المتقدم، والذي فيه: »إنّ أحدكم يجمع  	.1

خلقه في بطن أمه أربعين يومًا، ثم يكون علقة مثل ذلك......« الحديث))).

ووجه الدلالة: أنّ الحديث فيه دلالة صريحة على أنّ الله سبحانه وتعالى 

يجمع خلق الجنين في بطن أمه، وهو نطفة جمعًا خفيًّا، وما دام الله جمع 

خلقه، فلا يجوز التعدي عليه وإسقاطه))) .

العيسى، د. سليمان، إسقاط الحمل وآثاره في الفقه الإسلامي /164/ . 	(((

النووي، روضة الطالبين 376/8، الحصيني، تقي الدين أبو بكر بن محمد الحصيني الدمشقي،  	(((

كفاية الأخيار 434/1 .

الشاملة،  العزل، طبعة  المختار 242/10، مطلب في حكم  الدر  المحتار على  رد  عابدين،  ابن  	(((

الدردير، أحمد بن محمد، الشرح الكبير 267/2 . وينظر: ابن جزي، القوانين الفقهية /160/، 

ابن عليش، محمد بن أحمد، فتح العلي المالك 29/3-30، الغزالي، محمد بن محمد، أبو حامد، 

إحياء علوم الدين 56/2، الزحيلي، أ.د. وهبة، الفقه الإسلامي وأدلته 557-556/3.

متفق عليه، وقد سبق تخريجه . 	(((

العيسى، د. سليمان، إسقاط الحمل وآثاره في الفقه الإسلامي /170/ . 	(((



- 451 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

حديث مالك بن الحويرث، وفيه: أنّ الله تعالى إذا أراد خلق عبد، فجامع الرجل  	.2

المرأة؛ طار ماؤه في كل عرق وعضو منها، فإذا كان يوم السابع جمعه الله 

ثم. ڃ ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  تعالى، ثمّ أحضره في كل عرق له دون آدم: ثنڄ 

وقد سبق وجه دلالة الحديث، وأنّ بدء مراحل الخلق والتكوين يكون في  	.3

النطفة في أوائل الحمل، وعليه فلا يجوز إسقاطه))).

رواه  ما  ومنها:  الجنين«،  »دية  الغرّة  بوجوب  جاءت  التي  الأحاديث  	.4

البخاري، ومسلم في صحيحيهما، عن أبي هريرة [: »أنّ امرأتين 

من هذيل رمت إحداهما الأخرى، فطرحت جنينها، فقضى رسول الله 

صلى الله عليه وسلم فيها بغرة: عبد أو أمة«))).

الجنين، والجنين - كما تقدم -: اسم  الغرة في  وفيه دليل على وجوب 

للحمل ما دام في البطن، ووجوب الغرة على ما في البطن: بسبب الاعتداء، 

فيه  بالغرة  صلى الله عليه وسلم  النبي  وقضاء  محرمًا،  الإسقاط  فيكون  محرم،  والاعتداء 

تضمين لهذا الاعتداء، وفي ذلك دليل على تحريم الإسقاط بجميع مراحله))). 

لكائن  قتل  الإسقاط  إذ  القتل،  في  الوأد؛لاشتراكهما  يشبه  الإسقاط  إنّ  	.5

موجود تهيأّ ليكون إنساناً، والوأد محرم، فيكون الإسقاط محرمًا ))).

قياس حرمة الاعتداء على الجنين في بداية تخلقه، على حرمة الاعتداء على  	.6

الذي هو  بيض الصيد للمحرم بالحج، فلمّا كان المتعرض للبيض – 

المرجع السابق /171/ . 	(((

صحيح البخاري 48/18، رقم: 5317 ، صحيح مسلم 38/9، رقم: 3183 . 	(((

العيسى، د. سليمان، إسقاط الحمل وآثاره في الفقه الإسلامي /172/ . 	(((

القرطبي 7/ 132 تابع سورة الأنعام . 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 452 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

أصل الصيد - مؤاخذاً عليه، فكذلك الجنين منذ بداية تخلقه لا يجوز 

التعرض له؛لأنه أصل الإنسان، وهو مستعد للحياة قبل إنزاله))).

2-حكم الإجهاض بعد نفخ الروح فيه:

أجمع أئمة المسلمين وفقهاؤهم على: تحريم الإجهاض إذا دخل الجنين 

مئة  فيه، وبلوغه  الروح  التخلق ونفخ  اكتمال  بعد  أي:  الإنسانية،  المرحلة 

وعشرين يومًا، وأنّ ذلك يعد جريمة قتل، وجناية على حي متكامل الخلق .

جاء في القوانين الفقهية: »وإذا قبض الرحم المني لم يجز التعرض له، وأشد 

من ذلك إذا تخلق، وأشدّ من ذلك إذا نفخ فيه الروح، فإنه قتل نفس، إجماعًا«))).

الروح، فما بعده إلى  أما في حالة نفخ  وفي نهاية المحتاج: »وقد يقال: 

الوضع: فلا شك في التحريم »))) .

الترجيح:

والذي أراه في المسألة: أن مدار الخلاف هو مسألة: هل إسقاط الجنين 

قبل نفخ الروح فيه إزهاق للحياة أم لا؟ لأنّ الشرع إنما اعتبر الجناية مقابل 

قتل نفس وإزهاق روح، يقول تعالى: .ثن  ئۈ ئې ئې ئې    ئى 

ئى ئى     یی ثم ]الأنعام: 151[. وهذا غير متحقق في حالة الإجهاض قبل نفخ 

الروح فيه، لكنّ هذا لا يعني جواز – أو: حلّ - الاعتداء على الحمل - وهو 

في مرحلة ما قبل نفخ الروح فيه - دون مبرر أو سبب ... فإذا وجد السبب 

ابن عابدين، رد المحتار 176/3 . 	(((

ابن جزي، القوانين الفقهية /141/ . وينظر: داماد أفندي، البحر الرائق 229/1، ابن عابدين، رد  	(((

المحتار 602/1 و378/5، الدسوقي، حاشية الدسوقي 267/2، عليش، فتح العلي المالك 399/1 .  

نهاية المحتاج 416/8 و442، وينظر: المرداوي، الإنصاف 186/1 . 	(((



- 453 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أو المبرر، فقد ارتفعت الحرمة . ولعلّ التفصيل في هذا الحكم يكون كالتالي: 

أما بالنسبة لما قبل مرحلة المضغة – أي: ما قبل الأربعين يومًا -: فالراجح  	.1

جواز الإسقاط، إذا كانت هناك حاجة تدعو إلى ذلك الإسقاط، ولا نقول 

هنا ضرورة، بل يكفي وجود عذر يتولد منه حاجة لدى الزوجين إلى 

التخلص من الحمل: كأن يكون هناك خشية من حدوث مشقة بتربية 

أو  الدراسة،  إتمام  إلى  حاجتها  أو   ، مثًال المرأة  وظيفة  بسبب  الأولاد، 

بعد  لبنها  بانقطاع  حاشيته:  في  عابدين  ابن  لذلك  مثلّ  وقد  سفرها. 

ظهور الحمل، وليس لأبي الجنين ما يستأجر به الظئر، ويخاف هلاكه.

ويؤكد ذلك عدم ارتباط الإسقاط في هذه المرحلة بأيّ من الأحكام الشرعية، 

فلا تنقضي العدّة بإسقاط الجنين في هذه المرحلة، كما لا تجب به الغرّة.

الحمل،  بداية  من  يومًا  الأربعين  بعد  فيما  الجنين  بالنسبة لإسقاط  وأما  	.2

وقبل نفخ الروح: فلا بدّ أن ترتقي الحاجة، وتكون أشدّ وأقسى لحصول 

تنزل  »الحاجة  بقاعـدة:  عمًال  وذلك  الجنين،  من  والتخلص  الإجهاض 

أن  يمكن  التي  هنا  والحاجة  أوخاصة«))).  كانت  عامة  الضرورة،  منزلة 

شديدين،  وحرجًا  ضيقًا  يسبب  مما  تكون  بها،  الإجهاض  بجواز  نقول 

فتدعونا هذه الحاجة إلى الأخذ بالرخص، وتنزيلها منزلة الضرورة، وذلك 

كما في حالة ثبوت تشوه في الجنين يسبب له ولأهله حرجًا بعد ولادته، أو 

كما لو كان الحمل يسبب ضررًا غالباً على الأم بإثبات الأطباء، أو كما لو 

كان الحمل بسبب الاغتصاب – وهو موضوع البحث، وسيأتي التفصيل -.

الزرقاء، أحمد ابن الشيخ محمد الزرقا، شرح القواعد الفقهية /209/ . 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 454 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

وأما بالنسبة لإجهاض الجنين بعد الأربعة الأشهر، حيث تكون الروح  	.3

قد نفخت فيه: فلا مجال للحديث عن الإجهاض لأي سبب من الأسباب، 

لأنه وبلا شك يعدّ إزهاقًا للروح، وقتًال لنفس بشرية .

2- في مرحلة الطفولة: 

حرّمت الشريعة الإسلامية قتل الأطفال وإيذاءهم خشية العسر وضيق،  	-

العيش فقال تعالى: ثنچ چ  چ چ ڇڇ ڇ ڇ ڍڍ 

ڌ ڌ ڎ  ڎ ڈثم ]الإسراء: 31[.
ومنعت تلك العادة الجاهلية التي كانت تقوم على وأد البنات بعد الولادة،  	-

فقال تعالى: ثنڤ  ڦ  ڦ ڦ ڦ ڄ ڄثم ]التكوير: 9-8[.

كما نهت عن الجفاء العاطفي مع الأولاد داخل الأسرة، لأنّ ذلك يتعارض  	-

مع الأمن العاطفي، الذي يطلب من الآباء والأمهات تأمينه لأطفالهم، لما 

له من أثر في تحقيق أمن الأسرة، ولهذا نجده صلى الله عليه وسلم يربط بين قبلة الأبناء 

والرحمة، فعن أبي هريرة [ قال: قبّل رسول الله صلى الله عليه وسلم الحسن [، 

فقال الأقرع بن حابس: يارسول الله إنّ لي عشرة من الولد لم أقبل واحدًا 

منهم قط، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: »من لا يرحم لا يرُحم«))).

للصلاة  وأذن بضربه  العاشرة،  قبل سن  الأطفال  الإسلام ضرب  منع  	-

وقد  وتأديبه،  تعليمه  بقصد  ومابعدها،  العاشرة  في  مبرح  غير  ضرباً 

بحث فقهاؤنا في مسألة ضرب الأطفال تأديباً لهم وزجرًا بحثاً موسعًا، 

وبينوا حكم ذلك بالتفصيل، وفرقوا بين حكم ضربه قبل سن العاشرة، 

البخاري، كتاب الأدب، باب رحمة الولد وتقبيله، رقم 5994، / 508/ .  	(((



- 455 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وحكمه بعد سن العاشرة، ووضعوا ضوابط لهذا الضرب.

حكم ضرب الأطفال بقصد التأديب:

الأفراد،  على  بدنية  عقوبات  وجود  ضرورة  الغراء  الشريعة  تنكر  لا 

مع  المتناسبة  البدنية  العقوبات  من  كثيرة  ألوان  الإسلام  في  ولذلك وجدت 

الجرم كالقتل قصاصًا، والرجم والجلد، والقطع . وبالطبع لا تصل العقوبة 

المقررة بالنسبة للصبيان إلى حد القتل، أو القطع، أو الجلد، لأنهم لا يزالون 

قاصرين غير مكلفين، إلا أنّ هذا لا يعني إلغاء العقوبة الضرورية عنهم حال 

ارتكابهم خطأً، أو أثناء العملية التربوية الموجهة إليهم ))).

وقد ورد الأمر بضربهم صريحًا في حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم القائل: » مروا 

أولادكم بالصلاة، وهم أبناء سبع، واضربوهم عليها وهم أبناء عشر، وفرقوا 

الفقهاء  الذي اعتمد عليه  بينهم في المضاجع«))). فهذا الحديث هو الأصل 

أنّ لهذا الضرب ضوابط  في الأمر بضرب الصبيان تأديباً لهم وتعليمًا، إلاّ 

وقيودًا ذكرها الفقهاء، وهي: 

عدم ضرب الطفل قبل سن العاشرة ))): حيث لم يسمح النبي صلى الله عليه وسلم بالضرب  	.1

على الصلاة التي هي عماد الدين، وركنه الأساسي قبل هذه السن، فمن باب 

أولى أن لا يضرب الصبي قبل هذه السن على أي من الأخطاء السلوكية أو 

التعليمية التي يرتكبها، لأنها مهما بلغت من الأهمية فلن تحاذي أهمية 

الحافي، د باسل، فقه الطفولة »أحكام النفس« دراسة مقارنة / 492/ . 	(((

أبو داود، كتاب الصلاة، باب متى يؤمر الغلام بالصلاة، ح ) 495 ( 187/1. 	(((

الآداب  مفلح،  ابن   ،459/2 المدخل  الحاج،  ابن   ،189/3 عابدين  ابن  حاشية  عابدين،  ابن  	(((

الشرعية 506/1.



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 456 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

الصلاة))). أما قبل العاشرة فطريقة العقوبة في عملية التأديب، إنما تتمثل 

بالتأديب المعنوي، ثم التأديب الجسدي الخفيف كشد الأذن))).

أن لا يكون الضرب مبرحًا: قال العز بن عبدالسلام: »إذا كان الصبي لا  	.2

يصلحه إلا الضرب المبرح، فهل يجوز ضربه تحصيًال لمصلحة تأديبه؟ 

قلنا: لا يجوز ذلك، بل لا يجوز أن يضربه ضرباً غير مبرح، لأنّ الضرب 

التأديب،  إلى مصلحة  لكونه وسيلة  وإنما جاز  يبُرِّح مفسدة،  لا  الذي 

فإذا لم يحصل التأديب به سقط الضرب الخفيف، كما يسقط الضرب 

الشديد، لأنّ الوسائل تسقط بسقوط المقاصد«))).

الوهن المضر))): فلا يجوز  أو  المشنع،  التأثير  إلى  الضرب  أن لا يؤدي  	.3

للمربي أن يضربه ضرباً يؤدي إلى كسر عضو أو إتلافه، ولا أن يضربه 

في مكان خَطِر كالرأس والبطن والرقبة، وحدد بعضهم مكان الضرب 

بالإليتين والرجلين والأفخاذ وأسافل القدمين))).

كما منع الفقهاء من الضرب على الوجه لحديث أبي هريرة [ عن  	

النبي صلى الله عليه وسلم: »إذا قاتل أحدكم فليجتنب الوجه«))).

قال النووي: »قال العلماء هذا تصريح بالنهي عن ضرب الوجه، لأنه لطيف  	

سويد / محمد نور، منهج التربية النبوية للطفل /366/. 	(((

الحافي، د باسل، فقه الطفولة /496/ . 	(((

العز بن عبد السلام، قواعد الأحكام في مصالح الأنام 121/1. 	(((

الحافي، د باسل، فقه الطفولة /496/ . 	(((

الدسوقي، حاشية الدسوقي 186/1 . 	(((

العبد فليجتنب الوجه، رقم 2559، / 201/ .مسلم،  العتق، باب إذا ضرب  البخاري، كتاب  	(((

كتاب البر والصلة، باب النهي عن ضرب الوجه، رقم 6651، / 1134/ . ولفظه عند مسلم: 

»إذا قاتل أحدكم أخاه فليجتنب الوجه«.



- 457 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

يجمع المحاسن، وأعضاؤه نفيسة لطيفة، وأكثر الإدراك بها، فقد يبطلها 

ضرب الوجه، وقد ينقصها، وقد يشوه الوجه، والشين فيه فاحش، لأنه بارز 

ظاهر لا يمكن ستره، ومتى ضربه لا يسلم من شين غالباً، ويدخل في النهي 
إذا ضرب زوجته، أو ولده، أو عبده ضرب تأديب فليجتنب الوجه«)))

الالتزام بصفة أداة الضرب الشرعية: بحيث تكون دون الأداة التي تقام  	.4

تأديباً،  فيقام  الطفل  أما ضرب  عقوبة،  تقام  الحدود  لأن  الحدود،  بها 

وقد حدد بعض العلماء وسيلة الضرب بأحد شيئين: العصا غير الغليظة 

حتى لا تكسر العظم، ولا الرقيقة حتى لا تؤلم الجسد، أو الدرة اللينة))).

أن يكون الضرب بقصد التأديب لا التشفي والانتقام. 	.5

أن لا يضرب وهو غضبان.  	.6

بعد  الضرب  المؤدب  يوقع  بحيث  للتأديب:  وسيلة  الضرب  يتعين  أن  	.7

استنفاد فرص التأديب الأخرى من حرمان، وتهديد، وتعنيف ... فإذا 

لم تجد لجأ إلى الضرب غير المبرح.

2- منع العنف الأسري مع الزوجة:

شـدد  ولهـذا  ا،  وأمًّ وبنتاً،  زوجةً  المرأة  كرامة  على  الإســلام  حرص 

رسول الله صلى الله عليه وسلم على حماية الزوجة، وحسن معاملتها في بيت زوجها، فأمر 

أن تكون العلاقة بين الزوجين علاقة مودة ورحمة، وليست علاقة استبداد 

وظلم، قال صلى الله عليه وسلم مبيناً هذا المعنى: »خيركم خيركم لأهله، وأنا خيركم لأهلي«))). 

النووي، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج /186/. 	(((

حجازي، عبد الرحمن، المذهب التربوي عند ابن سحنون /81/ . 	(((

الترمذي، كتاب المناقب، باب فضل أزواج النبي صلى الله عليه وسلم، رقم 3895، /2050. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 458 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

كما نهى عن الإساءة إليها وإهانتها وسوء معاملتها، ومن الأحاديث التي 

جاءت بهذا النهي قوله صلى الله عليه وسلم: » لا يجلد أحدكم امرأته جلد العبد، ثم يجامعها 

في آخر اليوم«))).

الحكم الشرعي لضرب المرأة في الإسلام:

عن جابر [ عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال في حجة الوداع: ) ... اتَّقُوا اللَّهَ 

اللَّهِ،  بِكَلِمَةِ  فُرُوجَهُنَّ  وَاسْتحَْلَلْتمُْ  اللَّهِ،  بِأمََانِ  أخََذتْمُُوهُنَّ  فَإِنَّكُمْ  النِّسَاءِ،  في 

بوُهُنَّ  ِ َْنئ فُرُشَكُمْ أحََدًا تكَْرَهُونهَُ، فَإِنْ فَعَلْنَ ذلك فَاْرض وَلَكُمْ عَلَيهِْنَّ أنَْ َال يوُطِ

ِّحٍ، وَلَهُنَّ عَلَيكُْمْ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتهُُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ...()))  باً غير مُبَر ْ ضَر

وبيان شروط ضرب الزوج المباح لزوجته فيما يلي: 

أن يكون الضرب لنشوز المرأة، لا تعسفًا وامتهاناً لها، أو لمجرد إظهار  	-1

قوته و غلبته عليها، لأن الله ذكر ذلك بقوله: ثن ٹ ٹ ڤ 

ڄ  ڦ  ڦڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ 
ڄ ڄ ڄ ڃثم. ]النساء: 34[.

والنشوز هو: خروج المرأة عن الطاعة الواجبة للزوج))). 	

أن يتدرج بأساليب الوعظ الواردة في الآية السابقة، فيبدأ أوًال بالوعظ  	-2

والنصح لها، فإن لم تطعه ينتقل إلى الهجر في المضجع، فيترك فراشها 

ليلة أو ليلتين أو أكثر إن اقتضى الحال ذلك، فإن لم تنفع معها تلك 

الوسائل انتقل إلى الضرب غير المبرح.

البخاري، كتاب النكاح، باب ما يكره من ضرب النساء، رقم 5204، / 450/. 	(((

مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي صلى الله عليه وسلم رقم 2950، / 881/ . 	(((

النسفي، عبد الله بن أحمد، تفسير النسفي »مدارك التنزيل« /226/. 	(((



- 459 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المعاملة  التي تقتضي  امرأة طبيعتها  لكل  أنّ  إلى  الإشارة هنا   وتجدر 

بطريقة من الطرق الثلاثة سابقة الذكر، فبعض النساء تردعها الكلمة أكثر 

من غيرها من الوسائل، ومنهن من يردعها الهجر في المضجع دون غيره، 

الوسائل  استنفاد  بعد  الزوج  رأى  فإن  بالضرب،  إلا  ترتدع  لا  ومنهن من 

الثلاثة السابقة أن الزوجة لا ترتدع إلا بالضرب انتقل إليه، مع اتفاق الفقهاء 

على أن المرأة لو ارتدعت بالوعظ حرم على الزوج ما بعد الوعظ من الهجران 

والضرب)))، فإن لم يكن من الضرب بد فوفق شروطه الشرعية، وهي:

أ- أن يضربها ضرباً غير مبّرح، ولا مدمٍ ولا شائن، فلا يخدش لحمًا ولا 

يكسر عظمًا، فإن الخالق عندما أباح الضرب أباحه بقصد التأديب، واشترط 

به ألا يكون مبرحًا، والضرب المبرح هو: ما يعظم ألمه عرفًا، أو ما يخشى منه 

تلف نفس أو عضو، أو ما يورث شيناً فاحشًا )))، ويمكن الوصول إلى هذه 

الغاية بأدنى ما يقال عنه ضرب، حتى إنّ بعض العلماء أشار إلى أن يكون 

الضرب بعصا السواك، ولا يضربها بسوط ولا عصا ويراعي التخفيف على 

أبلغ الوجوه)))، وذكر المالكية والشافعية أن المرأة إن لم تنزجر بالضرب غير 

المبرح لم يجز لزوجها تعزيرها لا بالضرب المبرح ولا غيره، وقال في مواهب 

الجليل: »فإن غلب على ظنه أنها لا تترك النشوز إلا بضرب مخوف لم يجز 
(((» تعزيرها أصًال

)))	 السايس، الشيخ محمد علي، تفسير آيات الأحكام 102/1.

الموسوعة الكويتية 40/ 298. 	(((

السايس، الشيخ محمد علي، تفسير آيات الأحكام 101/2. 	(((

الحطاب، محمد بن محمد، مواهب الجليل لشرح مختصر خليل 227/5. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 460 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

من  يقترب  فلا  المضروب،  نفسيةّ  تؤثر في  التي  المواضع  يمس  ألا  ب- 

الضرب  من  المقصود  لأنّ  الَمخُوفة،  والأماكن  المحاسن  مجمع  لأنه  الوجه، 

َْنئ فُرُشَكُمْ أحََدًا  التأّديب لا الإتلاف، لقوله صلى الله عليه وسلم: ) ... وَلَكُمْ عَلَيهِْنَّ أنَْ َال يوُطِ

ِّحٍ، وَلَهُنَّ عَلَيكُْمْ رِزْقُهُنَّ  باً غير مُبَر ْ بوُهُنَّ ضَر ِ تكَْرَهُونهَُ فَإِنْ فَعَلْنَ ذلك فَاْرض
وَكِسْوَتهُُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ... ()))

ما حق زوجة  الله،  يارسول  قلت:  قال:   ] القشيري  وعن معاوية 

ولا  اكتسيت،  إذا  وتكسوها  طعمت،  إذا  تطعمها  أن  قال:  عليه،  أحدنا 

الوصول  ويمكن  البيت«)))،  في  إلا  تهجر  ولا  تقبح،  ولا  الوجه  تضرب 

إذا  يجوز  إنما  لزوجته  الرجل  ضرب  حكم  أن  إلى  بيانه  سبق  مما 

الذكر. السابقة  بالشروط  مقيدًّا  الجواز  ويكون  لذلك،  الحاجة   دعت 

العنف الأسري منهي عنه في الشريعة الإسلامية على  أن  ومما سبق يتبين 

كافة أصعدة التعامل مع أفراد الأسرة بنين كانوا أو بنات، أو زوجات.

المطلب الثاني: النهي عن الخلوة بالأجنبية والحمو:

 جاء الإسلام لحفظ الضروريات الخمس، ومنها حفظ النسل، فصان 

العرض وحماه بمنع اختلاط الأنساب، ومنع الفاحشة المؤدية إلى ذلك، فقال 

سبحانه: ثنژ ژ ڑڑ ک    ک ک ک  گثم ]الإسراء: 32[.

كما حرم كل وسيلة موصلة إلى الزنا، باعتبار أن المقاصد لا يتوصل إليها 

إلا بأسباب ووسائل تفضي إليها، ومن ثم تأخذ حكمها، فوسائل المحرمات 

أخرجه مسلم، وقد سبق . 	(((

أبو داود، سنن أبي داود، كتاب النكاح، باب في حق المرأة على زوجها، رقم 2142، / 1380/.  	(((

قال أبو داود: »ولا تقبح: أن تقول قبحك الله«.



- 461 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والمعاصي يكون حكمها في المنع والكراهية بحسب إفضائها إلى غاياتها، فكل 

ما هو محرم تحرم الطرق والوسائل المفضية إليه، ومن هذه الوسائل التي 

ا لباب الزنا ما ثبت عنه صلى الله عليه وسلم، من تحريم الخلوة بالأجنبية، ومن في  منعت سدًّ

ا لذريعة ما يخشى منه من الوقوع في الفتنة، وحسمًا لمادة وسائل  حكمها سدًّ

بالمرأة  والخلوة  الاختلاط  إليه  يؤدي  ما  يخفى  لا  كما   . لها  ودفعًا  الفساد 

الأجنبية من تأثير سلبي على حفظ الأمن الأسري وزعزعة ثباته من حيث 

إفضائه إلى الوقوع بالفاحشة وتهديد استقرار الأسرة، ولهذا منعه الإسلام، 

وشدد في حرمته، وأكد على منعه في الأقارب من غير المحرمية.

تعريف الخلوة: الخلوة لغة: يقال خلا المكان والشيء إذا لم يكن فيه أحد، 

ويقال: خلا الرجل إذا وقع في موضع لا يزاحم فيه، كما يقال: أخل بأمرك 

أي تفرد به وتفرغ له، وخلا الرجل بصاحبه وإليه ومعه، والخلوة الاجتماع 

معه في خلـوة قال الله سبحـانه وتعالى: ثنۅ ۉ ۉ ېثم ]البقرة: 

14[، ويقول الرجل للرجل: أخل معي حتى أكلمك، أي كن معي خالي، وخلا 

به وإليه ومعه: سأله أن يجتمع به في خلوة))). 

والخلوة الصحيحة في الفقه: غَلق الرجل الباب على منكوحته بلا مانع 

وطء«))).

أو هي: ألا يوجد المانع للوطء بالمنكوحة أيّ مانع كان: حسيًّا أو شرعيًّا 

أو طبيعياً))) ويدخل في ذلك حكم البيوت كل مكان فيه مانع لدخول الغير.

ابن منظور، لسان العرب، مادة خلا 238/4، الفيروز آبادي، القاموس المحيط 1655/2.  	(((

الجرجاني، التعريفات، مادة: خلوة /164/. 	(((

عبد المنعم، د محمود، معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية 52/2. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 462 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

المراد بالمرأة الأجنبية:

يحرم  من  والمحرم  محرمًا،  ولا  زوجة  ليست  من  هي  الأجنبية:  المرأة 

نكاحها على التأبيد، إما لقرابة أو رضاعة أو مصاهرة)))، ولذلك نرى العلماء 

جعلوا زوجة الأخ في حكم الأجنبية، وكذا بنات العم، وبنات الخال، فلا يحل 

إذا دخل مع غيره من  إلا  الدخول عليهن،  أو  الخلوة بهن،  لأي مما مضى 

المحارم من غير خلوة ولا ريبة.

حكم الخلوة بالمرأة الأجنبية:

اتفق جميع الفقهاء على حرمة خلو الرجل بمرأة ليست له زوجة، ولا 

ذات رحم محرم، وهذه الحرمة على الإطلاق، سواء أمنت الفتنة أم لم تؤمن، 

وسواء وجدت العدالة أو لم توجد، ونقل النووي الإجماع على ذلك))).

وقد تعددت الأدلة المثبتة لحرمة الخلو بالمرأة الأجنبية، ومنها:

1- ما ورد عن جابر [ عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »من كان يؤمن بالله 

واليوم الآخر فلا يخلون بامرأة ليس لها محرم فإن ثالثهما الشيطان«)))، 

في هذا الحديث بيان أن من مقتضى الإيمان عدم الخلوة بالأجنبية، وقد بين 

صلى الله عليه وسلم أن ذلك مدعاة لدخول الشيطان بينهما وإغرائهما للوقوع بالحرام، مما 
يدل على حرمة الخلوة بالمرأة الأجنبية.

2- عن جابر [ قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »ألا لا يبتن رجل عند 

الموسوعة الفقهية 266/19. 	(((

النووي، شرح صحيح مسلم /1626، الموسوعة الفقهية 266/19. 	(((

مسند أحمد، ينظر الألباني، إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل 215/6. 	(((



- 463 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

امرأة ثيب، إلا أن يكون ناكحًا أو ذا محرم«)))، ففي هذا الحديث نهى عن 

المبيت عند امرأة أجنبية، والمبيت يقتضي الخلوة مما يدل على حرمة الخلوة 

بالأجنبية.

3- عن عقبة بن عامر[، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: »إياكم والدخول 

على النساء، فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله أفرأيت الحمو قال: الحمو 

الموت«))).

ففي هذا الحديث نهي عن الدخول عن النساء، والدخول يعني الخلوة 

بهن، والنهي يقتضي التحريم، ومما يدل على حرمة الخلوة بالمرأة الأجنبية،، 

أي  بالموت،  بوصفه  وأراد  أحماء،  على  ويجمع  الزوج،  قريب  هو  والحمو 

فليمت ولا يفعل، وقد شدد على الحمو، لأن الخوف من الأقارب أكثر فتنة، 

لتمكنهم من الوصول إلى المرأة والخلوة بها من غير نكير عليهم، بخلاف 

غيرهم، وعادة الناس المساهلة فيه وتخلي الأخ بامرأة أخيه، وهذا هو الموت))).

المطلب الثالث: النهي عن كشف العورات في البيوت: 

منذ أن خلق الله تعالى آدم وحواء عليهما السلام، وأسكنهما الجنة، وجه 

الخطاب إلى آدم باعتباره رب الأسرة والقائم على أمورها، فقال سبحانه: 

ثنڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ کثم ]طه: 118[.

ولما وسوس إبليس لهما، وأكلا من الشجرة، مخالفين وصية الله تعالى 

لهما، انكشفت سوآتهما، وانزاحت عنهما ثيابهما، وبدت عورتاهما، فجعلا 

مسلم، شرح النووي 2/ 1086، رقم 715. 	(((

مسلم، كتاب السلام، باب تحريم الخلوة بالأجنبية، رقم 5673، / 1064/. 	(((

النووي، شرح صحيح مسلم /1626/. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 464 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

الفطرة  إليه  تدعو  الذي  للستر  طلباً  الشجر،  أوراق  من  عليهما  يضعان 

السليمة والمروءة المتأصلة. قال تعالى في سورة الأعراف الآية 22: ثن   ئې 

ئى  ئم  ئح  ئج  ی   ی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئېئې 
ئيبج بح بخ بم بى  بي تج تح تخ تم     تى     تي ثج 
البشرية،  الفطرة  أمر مذموم في  العورة  انكشاف  فإن  ثم. وهكذا  ثم     ثى 

ومرفوض من الطبع السليم.

والقبح،  النقص  وهو  العور،  من  بأنها:  اللغة  في  العورة  عرفوا  وقد   

وسميت بذلك لاستقباح ظهورها طبعًا وذوقًا))). 

أما في الشرع فالعورة هي: ما يجب ستره، ويحرم النظر إليه))).

 وقد أولى الإسلام موضوع اللباس وستر العورة اهتمامه البالغ وعنايته 

المؤكدة، وهو بهذا يعطي أسمى الأمثلة وأروعها في الرقي الذوقي الإنساني، 

وأسلوب التعامل الاجتماعي القويم، ويلاحظ هذا في مخاطبة القرآن الكريم 

ستر  مجال  في  الأدنى  الحيوانات  عن  تميزهم  التي  الآدمية  بلفظ  للناس 

الأجسام واتخاذ الملابس))). قال الله تعالى في الآية 26 من سورة الأعراف: 

ثنڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ  چ چ چچ ثم.
كما شددت السنة النبوية على اتخاذ اللباس، ونهت عن كشف العورات 

أو النظر إليها، ومنها:

ينظر: الكفوي، الكليات، مادة عورة . 	(((

الزحيلي، د وهبة، الفقه الإسلامي وأدلته 633/1. 	(((

http://fuqaha.is� أبو غدة، أ.د. حسن، حرمة انكشاف العورات في الإسلام، الملتقى الفقهي 	(((

. lammessage.com



- 465 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

- روى مسلم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: »لا ينظر الرجل إلى عورة 

الرجل، ولا تنظر المرأة إلى عورة المرأة«))). 

- وحث أيضًا على حفظ الجسم، وعدم كشفه في محيط الأسرة أمام الإخوة 

والأبناء، ونحوهم ممن يتوجب الاحتشام أمامهم وستر العورة عنهم، فقد روى 

ابن ماجه عن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده [ قال: قلت: يا رسول الله، 

عوراتنا ما نأتي منها وما نذر؟ قال: احفظ عورتك إلا من زوجتك، ثم قال 

بهز: قلت: الرجل يكون خالياً؟ قال: الله أحق أن يستحيا منه«))).

هذا وإن في حرص الإسلام على اتخاذ الإنسان اللباس، والبعد عن التعري أو 

كشف ما لا يحل دعوة إلى خلق الحياء، وهو قيمة إنسانية اجتماعية، تدل على 

مروءة صاحبها، وتقديره للناس وإكرامهم بالظهور أمامهم في صورة حسنة 

وهيئة كريمة، تغاير ظهور المخلوقات الأخرى مكشوفة بعضها أمام بعض. 

فضًال عما في هذا الحرص الإسلامي من حماية للفضيلة الخلقية، وصيانة 
للأعراض، وكف للمفاسد والشهوات البهيمية، ومنع للجرائم والآثام)))

إليه،  النظر  يحرم  وما  العورة  تحديد  موضوع  في  العلماء  تكلم  وقد 

فذكروا أنه لا ينبغي للرجل أن ينظر من الرجل الآخر ما بين السرة والركبة. 

وكذا لا يجوز للمرأة أن تنظر من المرأة الأخرى ما بين السرة والركبة))).

الترمذي، كتاب الأدب، باب كراهية مباشرة الرجل الرجل، والمرأة المرأة، رقم 2793، /1932/. 	(((

الترمذي، كتاب الأدب، باب ماجاء في حفظ العورة، رقم 2769، /1930/. 	(((

أبو غدة، أ. د . حسن، حرمة انكشاف العورات في الإسلام، الملتقى الفقهي. 	(((

الأحوذي، تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي، كتاب الأدب 63/3. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 466 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

أما بالنسبة إلى نظر الرجل إلى محارمه كأمه وأخته وابنته، فينبغي عليه 

أن يصون بصره من النظر إلى المواطن المثيرة للشهوة، وهي غير الأعضاء 

التي تظهرها المرأة عادة عند الخدمة في البيت وتدبير شؤون المنزل، نظرأ 

وأسفل  واليدين  الصدر  وأعلى  كالرأس  وذلك  العمل،  وقت  إليها  للحاجة 

الركبتين))). 

وقد اتفق العلماء على حرمة النظر إلى المرأة، وإن كانت مستورة بثيابها 

الشرعية، إذا كان الباعث على هذا النظر الشهوة والتلذذ، وذلك درءًا للفتنة 

ومنعًا من الفساد، ورعاية لحق الله تعالى. 

قال في تحفة الأحوذي: »وأما المحارم فالصحيح أنه يباح نظر بعضهم 

إلى بعض لما فوق السّرة وتحت الركبة، وجميع ما ذكرنا من التحريم حيث 

لا حاجة من الجواز حيث لا شهوة«))).

الفضل بن  قال: كان  الله عنهما  ابن عباس رضي  الشيخان عن  روى 

من  امرأة  فجاءته  الدابة-  راكباً خلفه على  –أي  صلى الله عليه وسلم  النبي  رديف  عباس 

خثعم تستفتيه، فجعل الفضل ينظر إليها وتنظر إليه، وجعل النبي صلى الله عليه وسلم 

يصرف وجه الفضل إلى الشق الآخر –أي الطرف الذي ليس فيه المرأة- فقال 

العباس: يا رسول الله لم لويت عنق ابن عمك؟ قال: رأيت شابا وشابة، فلم 

آمن الشيطان عليهما«))).

النووي، شرح صحيح مسلم /395/. 	(((

الأحوذي، تحفة الأحوذي، شرح صحيح الترمذي، كتاب الأدب 63/3. 	(((

البخاري، كتاب جزاء الصيد، باب حج المرأة عن الرجل رقم 1855،/145/. 	(((



- 467 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وينبغي على الآباء والأمهات أن يأمروا أولادهم من البنين والبنات بعد 

سن التمييز بالتزام التستر والاحتشام، وعدم إظهار الفخذين، تعويدًا لهم 

على آداب الإسلام، وحثاً لهم على مكارم الأخلاق، وصيانة لهم عن التكشف.

البنت حدًا صارت فيه  المراهقة، وبلغت  الطفل من سن  إذا اقترب  أما 

تسترعي أنظار الرجال؛ لامتلاء جسمها وحسن هيئتها، فينبغي على الآباء 

عورة  في  آنفًا  تقدم  ما  بحسب  والحشمة،  بالتستر  يلزموهم  أن  والأمهات 

الرجل البالغ والمرأة البالغة.

مع  وأحكامه  الإسلام  تعاليم  انسجام  مدى  سبق  مما  يتضح  وهكذا 

السلوك السوي والفطرة البشرية في موضوع اتخاذ اللباس وستر العورة، 

وأن الإسلام حريص على نشر الفضيلة ومنع الرذيلة، وتعويد الأفراد كبارًا 

وصغارًا على أمهات الفضائل من خلال الالتزام باللباس المحتشم، الذي ميز 

الله به الإنسان عن المخلوقات الأدنى))).

المطلب الرابع: النهي عن البخل في النفقة: 

يعدُّ الحديث عن النفقة من المسائل المهمة في استقرار الأسرة، فالكثير 

من المشكلات التي تهدد أمن الأسر يكون سببها ماديًّا، إما ببخل ربّ الأسرة 

بالإنفاق، أو بسبب عدم قدرته على الإنفاق .

أجمع  بل  زوجته،  على  النفقة  الزوج  على  أوجب  الله  أنّ  المعلوم  ومن 

الفقهاء على وجوب هذه النفقة لثبوت ذلك بالأدلة من القرآن والسنة ))):

أبو غدة، حرمة انكشاف العورات في الإسلام، الملتقى الفقهي. 	(((

ابن المنذر، الإجماع مع شرحه المسمى الإبداع بشرح الإجماع /23/. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 468 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

ھ  ھ   ھ  ھ  ثنہ  تعالى:  فقوله  القرآن،  من  أما 

ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ۆ   ۆ  ۇ      ۇ   ڭ  ڭ ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ےے 
ئە  ئائە  ئا  ى  ى  ې  ې  ې   ې  ۉۉ  ۅ  ۅ  ۋ 
ئىی  ئى  ئى  ئې   ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇئۇ   ئو  ئو 
ی  ی ی ئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ  بم بىبي 
تج تح تخ تم تى تي  ثج ثم ثم ]البقرة، 233[. فقد حدد الله سبحانه 
وتعالى في هذه الآية الكريمة أن على المولود له وهو الأب أن ينفق على الوالدات 

من خلال رزقهن وكسوتهن بالمعروف))).

كما ورد في السنة أحاديث شريفة كثيرة حول موضوع النفقة ، منها 

قوله صلى الله عليه وسلم: )اتقوا الله في النساء، فإنكم أخذتموهن بأمان الله، واستحللتم 

فروجهن بكلمة الله.....، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف())).

وأن  زوجته،  عل  الإنفاق  الزوج  على  يجب  أنه  لجهة  واضح  فالحديث 

يكون ذلك بالمعروف، وأن يتقي الله سبحانه وتعالى في ذلك.

 ،] أبيه معاوية بن حيدة  و منها، ما رواه حكيم بن معاوية عن 

قال: قلت يارسول الله، ما حق زوج أحدنا عليه؟ قال: »تطُعمها إذا أكلت، 

وتكسوها إذا اكتسيت، ولا تضرب الوجه، ولا تقُبَّح، ولا تهجر إلا في البيت«))).

النفقة، وجعلها جزءًا من  الله من حقوق المرأة على زوجها  فقد جعل 

فرض المعاشرة بالمعروف .

السايس، الشيخ علي، تفسير آيات الأحكام 157/1. 	(((

مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي صلى الله عليه وسلم، رقم 2950 /880/. 	(((

أبو داود، وابن ماجه، وقد سبق تخريجه . 	(((



- 469 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

كما يجب على الأبوين الإنفاق على أولادهم في حالة عجز الأولاد عن النفقة 

على أنفسهم، إما لكونهم صغارًا، أو لكونهم فقراء، لا يقدرون على الإنفاق 

والديهم في  الإنفاق على  الأولاد  يجب على  كذلك  كاف،  بشكل  أنفسهم  على 

حالة عجزهما عن الإنفاق على أنفسهما أيضًا، فقد قال الله سبحانه وتعالى 

چ  چ  چ  چ    ڃ  ڃ  ڃ  ثنڃ  الكريم:  كتابه  في 

ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ  ڌ ڎثم ]لقمان: 14[. ومعنى 

التوصية بالوالدين الإحسان إليهما وتأدية حقهما، ومنها النفقة عليهما في 

حالة عجزهما عن الإنفاق على أنفسهما، والوصية هنا ليست إرشادًا الى أمر 

مستحب، بل هي حكم بوجوب ذلك، ونقل العلماء الإجماع على ذلك))).

الـخاتمة والنتائج: 

الأسـرة،  لبناء  متكامـًال  نظـامًا  وتعالى  سـبحانه  المشـرّع  رسـم 

هذا  تمثلّ  وقد  فيها،  والترابط  الودّ  ويحفظ  واستقرارها،  أمنها  يضمن 

النظام بأحكام أوجبها، وأخرى نهى عنها وحرمها وقاية وحماية للأسرة، 

فهي صمام الأمان الذي يحفظ استقرارها، ويدفع عنها الشر والسوء قبل 

وقوعه، وقد بحثت الباحثة هذا الجانب من الأحكام، وتوصلت لنتائج يمكن 

تلخيصها بما يلي:

الأحكام  مجموعة  الأسري:  للأمن  المعززة  الوقائية  بالسلوكيات  المراد  	.1

والسلوكيات التي نهى المشرع عنها لأجل حماية الأسرة، وحفظ أمنها 

من أخطار التمزق والخوف ووقاية لها من الانهيار . 

ابن المنذر، الإجماع مع شرحه المسمى الإبداع بشرح الإجماع /232/. 	(((



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 470 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

مبادئ  ثلاثة  على  الأسري  للأمن  المعززة  الوقائية  السلوكيات  تقوم  	.2

رئيسة، هي: مبدأ سد الذريعة، ومقاصد الشريعة، وقاعدة هل النهي 

يفيد التحريم أم الكراهة.

أسـس  عـلى  تقـوم  لا  التي  الفاسـدة،  الأنكحـة  الإسـلام  حـرّم  	.3

استقرار  في  المشرع  مقصد  من  تخالفه  لما  الزوجية  للحياة  صحيحة 

الحياة الأسرية.

أفرادها، وزعزعة الاستقرار  التشاحن بين  انتشار  وقاية للأسـرة من  	.4

فراش  أسرار  إفشاء  منها:  أمور،  عدّة  عن  الإسلام  نهى  فقد  فيها، 

الزوجية، وإسكان الضرتين في بيت واحد، وتعسف الزوج في استعمال 

أن تأذن في بيت زوجها لمن يكره، كما نهى عن  المرأة  الطلاق، ونهى 

عقوق الوالدين.

ومنعًا من إثارة البغضاء والشحناء بين الأولاد، نهى عن إدخال عنصر  	.5

غريب بينهم بالتبني، كما نهى عن التفاضل بينهم في العطايا .

العنف الأسري مرفوض في الإسلام، سواء على صعيد الزوجة أو الأولاد،  	.6

وبكافة أنواعه الجسدي والنفسي والجنسي.

نهى الإسلام عن كل ما يخُل بالأدب العام للأسرة، لما يسببه ذلك من  	.7

إخلال بأمنها، ومن ذلك نهيه عن كشف العورات في البيوت، وعن الخلوة 

بالأجنبية، وعن البخل في الإنفاق.



- 471 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

مراجع البحث
11 جامع - شرح  الأحوذي  تحفة  المباركفوري،  الرحمن  عبد  بن  محمد  الأحوذي، 

الترمذي، دار الكتب العلمية، بلا رقم ولا تاريخ.

22 الأزهري، الشيخ أحمد بن غنيم النفراوي، الفواكه الدواني شرح رسالة أبي زيد -

القيرواني، مطبعة البابي الحلبي، القاهرة، ط1374/3ه-1955م.

33 الإسلامي، - الفقه  في  الحق  استعمال  في  الزوج  تعسف  يونس،  إيمان  الأسطل، 

رسالة ماجستير في الفقه المقارن 1434ه-2013 الجامعة الإسلامية، غزة .

44 الأسنوي، جمال الدين، نهاية السول على منهاج الوصول للبيضاوي، مطبعة -

محمد علي صبيح وأولاده، بلا رقم ولا تاريخ .

55 الأشقر، د.أسامة عمر سليمان، مستجدات فقهية في قضايا الزواج والطلاق ، -

ط1431/3هـ-2010م، دار النفائس، الأردن .

66 القرآن، تحقيق صفوان عدنان داوودي، - ألفاظ  الراغب، مفردات  الأصفهاني، 

دار القلم، دمشق ط1433/5ه-2011م .

77 السبيل، - منار  أحاديث  تخريج  في  الغليل  إرواء  الدين،  ناصر  محمد  الألباني، 

إشراف زهير الشاويش، المكتب الإسلامي بيروت، ط1405/2ه-1985م.

88 الآمدي، سيف الدين أبو الحسن، علي بن أبي علي، الإحكام في أصول الأحكام، -

العربي،  الكتاب  دار  وط  ط1431/1ه-2010م.  لبنان،  العصرية،  المكتبة 

بيروت ط2/ 1406ه-1986م.

99 البجيرمي، سليمان بن محمد، حاشية البجيرمي على الخطيب )موسوعة الشاملة(.-

1010 البغا، أ. د مصطفى، أصول الفقه الإسلامي، دار المصطفى، ط1425/1ه -2004م.

1111 البهوتي، منصور بن يونس، شرح منتهى الإرادات، تحقيق الدكتور عبدالله بن 

عبدالمحسن التركي، ط1426/2هـ-2005م، مؤسسة الرسالة، بيروت.

1212 البهوتي، منصور بن يونس، الروض المربع شرح زاد المستقنع، تعليق الشيخ 

محمد بن صالح العثيمين، مؤسسة الرسالة، ط1436/2ه-2015م. وطبعة 

المكتبة العصرية، بيروت ط1419/2ه-1998م.



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 472 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

1313 ابن تيمية، مجموع فتاوى ابن تيمية، جمع وترتيب عبدالرحمن بن محمد بن 

قاسم، طبع وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف، السعودية 1425ه-2004م.

1414 الجبرين، د.جبرين علي، العنف الأسري خلال مراحل الحياة، مؤسسة الملك خالد 

الخيرية، ط1426/1هـ- 2005م.

1515 الجرجاني، علي بن محمد الشريف، التعريفات، تحقيق د.محمد عبد الرحمن 

المرعشلي، دار النفائس، ط1428/2هـ-2007م. 

1616 الجزري، مجد الدين، أبو السعادات المبارك، النهاية في غريب الحديث والأثر، 

تحقيق رضوان مامو، مؤسسة الرسالة ناشرون، ط1432/1ه-2011م.

1717 ابن جزي، محمد بن أحمد، القوانين الفقهية، تحقيق محمد أمين الضناوي، دار 

الكتب العلمية، بيروت، ط: 1/ 1418 ه- 1998 م .

1818 ابن جزي، محمد بن أحمد، تقريب الوصول إلى علم الأصول، تحقيق محمد المختار 

ابن الشيخ محمد أمين الشنقيطي، المدينة المنورة، ط1423/2ه-2002م.

1919 الجصاص، أحمد بن علي الرازي، أحكام القرآن، تحقيق أحمد الصادق قحماوي، 

دار إحياء التراث العربي، بيروت 1412هـ - 1922م.

2020 الجوهري، إسماعيل بن حماد، معجم الصحاح، تحقيق خليل مأمون شيحا، 

دار المعرفة، بيروت، ط1426/1ه-2005م.

2121 المدخل إلى تنمية الأعمال، دار  المالكي،  العبدري  الحاج، محمد بن محمد  ابن 

الكتب العلمية، بيروت، ط1/ 1415هـ - 1995م .

2222 ابن الحاجب، جمال الدين عثمان بن عمرو، مختصر ابن الحاجب، تحقيق محمد 

ط1406/1ه- مكة،  القرى،  أم  جامعة  في  العلمي  البحث  مركز  بقا،  مظهر 

1986م.

2323 الحافي، د باسل، فقه الطفولة »أحكام النفس« دراسة مقارنة، دار النوادر،دمشق، 

ط1/ 1429ه- 2008م .

2424 الرسالة،  مؤسسة  سحنون،  ابن  عند  التربوي  المذهب  عبدالرحمن،  حجازي، 

بيروت، ط1/ 1406ه- 1986م .



- 473 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

2525 ابن حجر، الحافظ أبو الفضل أحمد بن علي، المشهور بالعسقلاني، فتح الباري 

شرح صحيح البخاري، بيت الأفكار الدولية، الأردن 2006م .

2626 الحصيني، تقي الدين أبو بكر بن محمد، كفاية الأخيار، دار الخير، دمشق 1994م. 

2727 الحطاب، شمس الدين محمد بن محمد بن عبدالرحمن، مواهب الجليل لشرح 

مختصر خليل، تحقيق زكريا عميرات، دار عالم الكتب 1423 ه – 2003م. 

وطبعة دار الحديث، القاهرة 1431ه-2010م.

2828 الخرشي، محمد بن عبدالله، شرح مختصر خليل، موقع الإسلام، )الموسوعة الشاملة(.

2929 خلافّ، عبدالوهاب، علم أصول الفقه، مكتبة دار التراث، مصر، بلا رقم ولا تاريخ.

3030 الرسالة،  مؤسـسـة  الفقه،  أصول  في  الــوافي  الكافي  مصطفى،  د  أ.  الخن، 

ط1421/1ه -2000م.

3131 داماد أفندي، عبد الرحمن بن محمد، مجمع الأنهر شرح ملتقى الأبحر، موقع 

الإسلام، الموسوعة الشاملة . 

3232 الدريني، د محمد فتحي، نظرية التعسف في استعمال الحق في الفقه الإسلامي، 

ط1419/2هـ - 1998م، دار البشير، عمان .

3333 الكبير،  الشرح  على  الدسوقي  حاشية  عرفة،  بن  أحمد  بن  محمد  الدسوقي، 

ط1417/1هـ -1996م، دار الكتب العلمية، بيروت .

3434 ألفاظ فتح  الطالبين على حل  إعانة  أبو بكر محمد شطا، حاشية  الدمياطي، 

المعين، دار الفكر، بيروت، بلا رقم ولا تاريخ .

3535 ابن رجب، زين الدين أبو الفرج، عبد الرحمن بن شهاب الدين، جامع العلوم 

والحكم، تحقيق د. ماهر ياسين الفحل )الموسوعة الشاملة(.

3636 والشرح  والتحصيل  البيان  أحمد،  بن  محمد  الوليد  أبو  القاضي  رشد،  ابن 

والتوجيه والتعليل لمسائل العتبية في فقه الإمام مالك، تحقيق محمد عثمان، دار 

الكتب العلمية، بيروت، ط2011/1م.

3737 نهاية  الصغير،  بالشافعي  الشهير  العباس بن شهاب،  أبي  بن  الرملي، محمد 

المحتاج إلى شرح المنهاج، دار الفكر، بيروت، 1402 – 1984م.



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 474 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

3838 الزحيلي، أ. د. وهبة، الفقه الإسلامي وأدلته، دار الفكر، دمشق، ط: 31/ 1990م.

3939 الزحيلي، أ. د. وهبة، الوجيز في أصول الفقه، دار الفكر، دمشق،ط1419/1ه-

1999م.

4040 الجريدة   ،/280-277/ الإسلامي  الشرع  في  الإجهاض  مصطفى،  الزرقاء، 

الحقوقية عدد: 26، 1939 م .

4141 القلم،  دار  الفقهية،  القواعد  شرح  الزرقا،  محمد  الشيخ  ابن  أحمد  الزرقاء، 

دمشق، 1428 - 2007 م .

4242 الدين  لتاج  الجوامع  المسامع بجمع  الدين بن بهادر، تشنيف  بهاء  الزركشي، 

السبكي، تحقيق د عبد الله ربيع ود سيد عبد العزيز، مؤسسة قرطبة، مصر، 

ط2006/2م.

4343 الزركشي، بهاء الدين بن بهادر، البحر المحيط في أصول الفقه، تحقيق الشيخ 

عبد القادر العاني، مراجعة د سليمان الأشقر، ود عبدالستار أبو غدة، وزارة 

الأوقاف، الكويت، ط1/ بلا تاريخ ولا رقم.

4444 أبو زهرة، الشيخ محمد، أصول الفقه، دار الفكر العربي، القاهرة، بلا رقم ولا 

تاريخ.

4545  - 1405ه  المكرمة،  مكة  الفيصلية،  المكتبة  الفقه،  أصول  النور،  أبو  زهير، 

1985م 

4646 الدقائق،  كنز  شرح  الحقائق  تبيين  علي،  بن  عثمان  الدين  فخر  الزيلعي، 

ط2010/2م دار الكتب العلمية، بيروت .

4747 السايس، الشيخ محمد علي، تفسير آيات الأحكام، دار الكتب العلمية، بيروت، 

بلا رقم ولا تاريخ .

4848 الفكر،  المبسوط،دار  سهل،  أبي  بن  محمد  بكر  أبو  الدين  شمس  السرخسي، 

بيروت، ط: 1/ 1421 ه – 2000 م

4949 السكارنة، د بلال خلف، أخلاقيات العمل، دار المسيرة للنشر والتوزيع، عمان، 

ط1432/2ه-2011م.



- 475 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

5050 سويد، محمد نور، منهج التربية النبوية للطفل، دمشق، ط5/ 1416ه – 1995م.

5151 عبدالله  تحقيق  الشريعة،  أصول  في  الموافقات  موسى،  بن  إبراهيم  الشاطبي، 

دراز، ومحمد دراز، وعبدالسلام عبدالشافي، دار الكتب العلمية، بيروت بلا رقم 

ولا تاريخ، دار المعرفة، بيروت، ط1415/1 ه – 1994م .

5252 الشوكاني محمد بن علي، نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار، خرج أحاديثه خليل 

مأمون شيحا، ط1423/1هـ - 2002م، دار المعرفة، بيروت .

5353 الشوكاني محمد بن علي، إرشاد الفحول إلى تحقيق علم الأصول، تحقيق أبي مصعب 

محمد سعيد البدري، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ط1414/4ه-1993م.

5454 الشيرازي، المهذب مع المجموع للنووي، مكتبة الإرشاد، جدة، بلا رقم ولا تاريخ، 

وطبعة دار الفكر بيروت، تحقيق محمود مطرجي، ط1417/2ه-1996م.

5555 ابن عاشور، محمد الطاهر، مقاصد الشريعة الإسلامية، تحقيق محمد طاهر 

الميساوي، ط1998/1م، دار البصائر للإنتاج العلمي .

5656 ابن عابدين، محمد أمين، رد المحتار على الدر المختار، تحقيق الشيخ عادل أحمد 

عبد الموجود، والشيخ علي محمد معوض، ط1424/2هـ -2002م، دار الكتب 

العلمية، بيروت، وطبعة المطبعة العلمية، دمشق، ط1407/3ه-1987م.

5757 ابن عبد السلام، العز، قواعد الأحكام في مصالح الأنام، تحقيق الشيخ عبدالغني 

الدقر، دار الطباع، دمشق،ط1/ 1414ه- 1992م .

5858 الفضيلة،  دار  الفقهية،  والألفاظ  المصطلحات  معجم  محمود،  د  المنعم،  عبد 

القاهرة، بلا رقم ولا تاريخ.

5959 عتر، أ.د نور الدين، إعلام الأنام شرح بلوغ المرام من أحاديث الأحكام للحافظ 

ابن حجر العسقلاني، دار الفرفور، ط1419/9ه-1998م.

6060 ابن عليش / محمد بن أحمد، فتح العلي المالك في الفتوى على مذهب الإمام مالك، 

تحقيق: علي بن نايف الشحود ) الموسوعة الشاملة ( .

6161 العمراني، يحيى بن أبي الخير سالم، البيان في مذهب الإمام الشافعي، اعتنى به 

قاسم محمد النوري، دار المنهاج بلا رقم ولا تاريخ .



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 476 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

6262 العيسى، د. سليمان بن فهد، إسقاط الحمل وآثاره في الفقه الإسلامي، ط 1/ 

1432 ه – 2011 م .

6363 البخاري،  القاري شرح صحيح  أحمد، عمدة  بن  الدين، محمود  بدر  العيني، 

المكتبة الوقفية، القاهرة، بلا رقم ولا تاريخ.

6464 العيني، بدر الدين، محمود بن أحمد، البناية شرح الهداية، تحقيق أيمن صالح 

شعبان، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1433/2ه-2012م.

6565 أبو غدة، أ. د حسن، وآخرون، الإسلام وبناء المجتمع، مكتبة الرشد، الرياض، 

ط1427/2هـ - 2006م.

6666 الفقهي  الملتقى  الإسلام،  في  العورات  انكشاف  حرمة  حسن،  أ.د.  غدة،  أبو 

. http://fuqaha.islammessage.com

6767 الغزالي، محمد بن محمد، أبو حامد، إحياء علوم الدين، دار المعرفة، بيروت، بلا 

رقم ولا تاريخ .

6868 فاضل، أكرم بن حمدين، الإبداع شرح الإجماع لابن المنذر، دار الفاروق، مصر، 

المنصورة، ط1434/1هـ-2013م .

6969 الإسلام،  في  والخلقي  الاجتماعي  النظام  أحمد،  محمد  ود  أحمد،  د  فؤاد، 

ط1424/1ه-2003م.

7070 الفكر،  دار  المحيط،  القاموس  يعقوب،  بن  محمد  الدين  آبادي،مجد  الفيروز 

بيروت، بلا رقم ولا تاريخ . 

7171 الفيومي، أحمد بن محمد بن علي المقري، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، 

مطبعة التقدم العلمية، مصر، ط1322/1هـ .

7272 ابن قدامة، الشيخ موفق الدين، المغني مع الشرح الكبير، دار الكتب العلمية، 

بيروت، بلا رقم ولا تاريخ .

7373 القرطبي، محمد بن أحمد بن أبي بكر الأنصاري الخزرجي،تفسير آيات الأحكام 

دار عالم الكتب، الرياض، ط: 1423 ه - 2003م .

7474 كاتبي، محمد عزت عربي، العنف الأسري الموجه نحو الأبناء وعلاقته بالوحدة 

النفسية، بحث منشور في مجلة جامعة دمشق، مجلد 28، العدد )1(، 2012م.



- 477 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

7575 الكاساني، علاء الدين أبي بكر بن مسعود، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، 

دار المعرفة، بيروت، ط1420/1ه-2000م.

7676 المصطلحات  معجم  الكليات،  الحسيني،  موسى  بن  أيوب  البقاء  أبو  الكفوي، 

مؤسسة  المصري،  محمد  درويش،  عدنان  د.  تحقيق:  اللغوية،  والفروق 

الرسالة،ط: 2/ 1423 هـ - 2011م .

7777 عبد  د.أحمد  وتحقيق  دراسة  التبصرة،  محمد،  بن  علي  الحسن  أبو  اللخمي، 

الكريم نجيب، إصدار وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، دار ابن حزم، 

بيروت، ط1433/1هـ - 2012م.

7878 العلمية،  الكتب  دار  الشافعي،  الفقه  في  الحاوي  محمد،  بن  علي  الماوردي، 

بيروت،ط1، 1414هـ-1994م .

7979 ولا  رقم  بلا  العربية،  مصر  جمهورية  العربية،  اللغة  مجمع  الوجيز،  المعجم 

تاريخ، طبع بالهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية .

8080 لندوة  مقدمة  عمل  ورقة  المجتمع،  أمن  في  الأسرة  دور  إدريس حامد،  محمد، 

المجتمع والأمن في دورته الثالثة، كلية الملك فهد الأمنية، الرياض 1425 ه.

8181 المرداوي، علاء الدين، أبو الحسن، علي بن سليمان، الإنصاف في معرفة الراجح 

من الخلاف على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 

ط: 1/ 1419ه.

8282 المرغيناني، برهان الدين، علي بن أبي بكر، الهداية شرح بداية المبتدي، صححه 

الشيخ طلال يوسف، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بلا رقم ولا تاريخ .

8383 ابن مفلح، محمد بن مفلح بن محمد، شمس الدين، الفروع )الموسوعة الشاملة(.

8484 ابن مفلح، شمس الدين محمد بن مفلح الحنبلي، الآداب الشرعية والمنح المرعية، 

دار العلم للجميع، بيروت 1972 م، بلا رقم .

8585 ابن المنذر، الإجماع مع شرحه المسمى الإبداع بشرح الإجماع، أكرم بن حمد بن 

فاضل، دار الفاروق، مصر، ط1434/1ه-2013م.

8686 ابن منظور، جمال الدين بن محمد بن مكرم الإفريقي المصري، لسان العرب، 

تحقيق أحمد فارس، دار صادر، بيروت، ط1/ 1300هـ.



  فقه الأحكام والسلوكيات الوقائية المعززة للأمن الأسري 

- 478 -

الدكتورة/ حنان فتال يبرودي 

8787 ابن الملقن، محمد بن علي بن أحمد، الإعلام بفوائد عمدة الأحكام، دار الكتب 

العلمية، بيروت، ط1428/1ه-2007م.

8888 الكويتية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، مطبعة ذات  الفقهية  الموسوعة 

السلاسل، الكويت، ط: 2/ 1404ه - 1983م .

8989 الموصلي، عبدالله بن محمود بن مودود الحنفي، الاختيار لتعليل المختار، تحقيق: عبد 

اللطيف محمد عبدالرحمن، دار الكتب العلمية، بيروت، ط: 3/ 1426ه - 2005م 

9090 الدقائق  كنز  شـرح  الـرائق  البحــر  إبراهيم،  بن  الدين  زين  نجيم،  ابن 

)الموسوعة الشاملة(.

9191 النسفي، عبدالله بن أحمد النسفي، مدارك التنزيل وحقائق التأويل، دار المعرفة، 

بيروت، ط1429/2ه-2008م.

9292 الرياض،  الرشد،  الفقه، مكتبة  المهذّب في علم أصول  الكريم،  أ.د عبد  النملة، 

ط1434/7ه-2013م .

9393 المكتب  المفتين،  الطالبين وعمدة  أبو زكريا، روضة  النووي، يحيى بن شرف، 

الإسلامي، بيروت 1405 ه .

9494 النووي، يحيى بن شرف، أبو زكريا، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، 

دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط: 2/ 1392ه .

9595 الهيتمي، ابن حجر شهاب الدين أحمد بن محمد بن علي، تحفة المحتاج بشرح 

المنهاج، ط2011/4م، دار الكتب العلمية، بيروت.

9696 الهيتمي، ابن حجر شهاب الدين أحمد بن محمد بن علي، الزواجر عن اقتراف 

الكبائر، دار الكتب العلمية، بلا رقم ولا تاريخ.



تفسير سورة الماعون
دراسة تحليلية في الأحكام والمسائل

الدكتورة/ مطيعة العنزي

الأسـتاذ المســاعد بجامعـة تبوك



  تفسير سورة الماعون

- 480 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

مقدمة

رَ بِكِتاَبِهِ الْقُلوُبَ، وأنزله في أوجز لفظ، وأبلغ أسلوب،  الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي نوََّ

غَتهُُ الْبلَُغَاءَ، وَأعَْجَزَتْ حِكْمَتهُُ الْحُكَمَاءَ، وَأبَكَْمَتْ فصاحتهُ الخطباء،  فَأعَْيتَْ بلََا

والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه أجمعين. 

أما بعد:

فإن القرآن الكريم معجزةُ الله الخالدة، وحجته الباقية، فهو كتاب نورٍ 

وهداية، وكتاب علمٍ وعمل، »هو حبل الله المتين، وهو الذِّكْرُ الحكيم، وهو 

الصراط المستقيم، هو الذي لا تزَِيغُ به الأهواء، ولا تلتبس به الألسنة، ولا 

يشبع منه العلماء، ولا يخَْلَقُ على كثرة الرَّد، ولا تنقضي عجائبه«))). 

قِيمَ  للفرد على  للنفوس، وتربيةً  للقلوب، وتزكيةً  إحياءً  الله  أنزله  وقد 

والصلاح،  الخير  طريق  إلى  للمجتمعات  وإرشادًا  والحرية،  والعدل  الحق 

حتى ينَعَْمَ الناس بالسعادة والأمن، ويسَُودَ الأرضَ العدالةُ والرخاءُ. 

وإنَّ خير العلوم ما اتصل بخدمة كتاب الله، فهو أجََلُّ العلوم على الإطلاق، 

في  والتفكُّر  كتابه،  بتدبُّر  الله  أمََرَ  وقد  الله،  إلى  وأحبها  وأوجبها  وأفضلها 

معانيه، والاهتداء بآياته؛ لأنه عصمة لكل مسلم، وبه نجاته وفلاحه، وسعادته 

في الدنيا والآخرة.

فالقرآن كنز عظيم، وهو دستور الأمة، وهو حبل الله المتين، ونوره المبين، 

جزء من حديث أخرجه الترمذي في كتاب فضائل القرآن الكريم، باب ما جاء في فضل القرآن،  	(((

)172/5ح 2906( عن علي [، وقال: هذا حديث لا نعرفه من هذا الوجه، وإسناده مجهول، 

فه الألباني. وفي الحارث مقال، وضعَّ



- 481 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والصراط المستقيم، من قال به صدق، ومن حكم به عدل، ومن عمل به أجر، 

ومن دعا إليه هدي إلى صراط مستقيم، وحتى يتحقق ذلك، وتجني الأمة ثمار 

الأخذ به، كان ضروريًّا الوقوف على المبادىء والقيم والأحكام والوصايا المتضمنة 

بالقرآن، وتفعيلها في حياة الأفراد والأسر والمجتمعات، ولما كانت كل سورة من 

منها صون  والغرض  بليغة،  القرآن تحتوي على وصايا عظمى وحكم  سور 

والأخطار،  الشرور  من  والمجتمع  الأسرة  حماية  ثم  ومن  الخطأ،  عن  الإنسان 

فالقرآن له منهج واضح وسنن في التربية في سائر ميادين الحياة، ولا شك أن 

دراسة سُوَر القرآن من الناحية التحليلية، وإدراك ما اشتملت عليه من قضايا 

وموضوعات متعددة، بأسلوب يتَّضِح فيه تناسُب الألفاظ والمعاني، وتناسُق 

الموضوعات، لهو خير سبيل للتعرف على منهج القرآن واستجلاء مقاصده .

وتأتي سورة الماعون ذات الآيات السبع تعالج مشكلات دينية واجتماعية 

وأخلاقية واقتصادية، فهي تواجه كل هذه المشكلات، وتذم الواقعين فيها، 

ترصد  فهي  أخلاق،  من  ذمه  ما  إلى ضد  الإلماح  أو  بالإشارة  وتقدم حلولا 

المشكلة الدينية من خلال من يكذب بالدين، سواء بجحوده والكفر به عمومًا 

أو بادعاء الانتماء إليه كذباً وزورًا، كما أنها ترصد المشكلة الأخلاقية المتمثلة 

في البخل وقسوة القلب والجحود، والمشكلة الاجتماعية من خلال ضياع حق 

من  الاقتصادية  المشكلة  ترصد  دونه،كما  بالثروة  الغني  الفقير،واستثئار 

اقتصادية كبيرة  مما يعطل طاقة  المجتمع،  خلال ضياع شرائح كبيرة في 

كما  وأمنها،  لمجتمعها  عظيمًا  ونفعًا  كبيراً  خيراً  تقدم  أن  لها  يمكن  كان 

تقدم السورة حلوًال لهذه الأمراض من خلال الحث على ضد ما ذمته من 



  تفسير سورة الماعون

- 482 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

هذه الأخلاق، فهي تحض على التئام أفراد المجتمع، وتدعو إلى التعاون بين 

الأغنياء والفقراء، وإصلاح علاقة الفرد بربه،وبمجتمعه،كما وضعت السورة 

اليد على مكمن الأدواء والأمراض، وهو الرياء الذي يدمر المجتمعات، ويقتل 

الدين، ونبهت السورة إلى داء آخر هو الشح والبخل، الذي ما وجد في مجتمع 

إلا أهلكه، فما قام مجتمع أبدًا على بخل وإقلال، لذلك رأينا الحاجة ماسة 

لدراستها وتقديمها للمسلمين، لعلهم يقفون على كنز من كنوز القرآن بين 

أيديهم وهم عنه غافلون، وقد اخترت هذا المنهج الرائع في بحثي في سورة 

الماعون، حيث -بعد عون الله- أقوم بإبراز الموضوعات مسترشدةً بأقوال 

ين القدامى والْمُحْدَثِين. المفسِّر

أسباب اختيار الموضوع:- 

إضافة دراسة جديدة للمكتبة الإسلامية، يستفيد منها طلاب العلم. 	.1

إبراز مقاصد وأهداف السورة الكريمة، فالقرآن كتاب هداية وإرشاد  	.2

للبشرية جميعًا.

الإسهام في خدمة كتاب الله سبحانه وتعالى. 	.3

فيه ورصدها، وملاحظة  نعيش  الذي  المجتمع  عند مشكلات  الوقوف  	.4

تغلغلها في جنبات المجتمع.

وضع اليد على مكمن الأدواء والأمراض، وهو الرياء الذي يدمر المجتمعات،  	.5

ويقتل الدين.

التي  والاقتصادية،  والأخلاقية  والاجتماعية  الدينية  المشكلات  رصد  	.6

عرضتها السورة الكريمة. 



- 483 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الحلول  إبراز  ومحاولة  المعاصر،  المسلمين  بواقع  الآيات  مقاصد  ربط  	.7

المناسبة. 

اهمية الموضوع:-

تعلُّقه بأشرف الكتب وأعظمها، وهو القرآن الكريم.  	.1

تقديم حلول للمشكلات التى ذكرت في السورة،فهي تحض على التئام  	.2

أفراد المجتمع، بيان المقاصد والأهداف التي ترمي إليها الآيات.

إصلاح علاقة الفرد بمجتمعه وكذلك إصلاح علاقته بربه تبارك وتعالى. 	.3

تعظيم الفائدة في إظهار هدايات السورة، واستخراج مقاصدها ومراميها. 	.4

 الدراسات السابقه التي وقفت عليها

المثال لا الحصر: جامع البيان  التحليلة وأشهرها على سبيل  التفاسير  	-1

عن تفسير آي القرآن للإمام محمد بن جرير الطبري، وتفسير  الجامع  

الطاهر بن  محمد  للإمام  التحرير والتنوير  للقرطبي،  لأحكام القرآن 

عاشور، في ظلال القرآن، للأستاذ سيد قطب، وتفسير الشيخ الشعراوي.

التفاسير الموضوعية ومن أهمها: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن  	-2

للشيخ الشنقيطي، نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم للشيخ 

محمد الغزالي،مباحث في التفسير الموضوعي مصطفى مسلم.

سورة  من  المستنبطة  التربوية  المضامين  ومنها،  الجامعية،  الرسائل  	-3

الماعون، وتطبيقاتها التربوية في الأسرة، جابر القحطاني، تفسير سورة 

الماعون لأبي زيد، أحمد محمد، رسالة دكتوراه، مقدمة لكلية أصول 

الدين جامعة الأزهر.



  تفسير سورة الماعون

- 484 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

أهداف البحث:- 

1- الكشف عن الغاية النبيلة من الجمع الإلهي لعدة آيات بعينها في سورة 

واحدة، بحيث تؤلِّف وحدة واحدة متجانسة.

الدراسة  خلال  من  وذلك  الكريم،  القرآن  في  الإعجازي  الجانب  بيان   -2

التحليلية لأهداف ومقاصد آيات السورة الكريمة محل الدراسة.

3- التعرُّف على حقيقة الدين الإسلامي من خلال ما تقَُرِّرُه هذه السورة 

الكريمة.

4- تقريب آيات سورة الماعون للأفهام، وتبسيط معاني آياتها، واستنباط 

ما فيها من عظات وعبر.

منهجية الباحث:-

سيكون منهجي -بإذن الله تعالى- في هذا البحث هو المنهج التحليلي 

الاستقرائي، تحليلي لألفاظ السورة، مع ذكر مناسبات الآيات، وبلاغة الألفاظ 

الآيات، كما جاءت في المصحف  الالتزام بترتيب  الواردة فيها، مع  القرآنية 

الشريف، وموضوعي للقضايا التي تعرضها السورة.

وقد جاءت هذه الدراسة في مقدمة وفصلين وخاتمة.

المقدمة: وقد اشتملت على أسباب اختيار الموضوع، وأهميته، ومنهج البحث 

فيه.

 الفصل الأول: مقدمات حول السورة الكريمة، ومداخل لها، وفيه مبحثان، 

المبحث الأول:، التعريف بالسورة.:



- 485 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المطلب الأول: أسماء السورة.

المطلب الثاني: ترتيب السورة وعدد آياتها وكلماتها وحروفها .

المطلب الثالث: مكان نزول السورة.

المبحث الثاني: مناسبة السورة لسابقتها ولاحقتها.

المطلب الأول: مناسبة السورة لما قبلها.

المطلب الثاني:مناسبة السورة لما بعدها.

المطلب الثالث: القول في أسباب النزول المتعلقة بالسورة.

الفصل الثاني:- التفسير التحليلي والموضوعي للسورة، وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول: تفسير قوله: ثن ٹ ٹ ٹ ٹ ثم .

المبحث الثاني: ثن ڤ ڤ  ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ 

ڄ ثم .
چ  ڃ ڃ  ڃ  ثنڃ  -تعالى-:  قوله  تفسير  الثالث:  المبحث 

چ چ چثم .
ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ثنڇ  تعالى:  قوله  تفسير  الرابع:  المبحث 

ڌ ثم .
 أهم المسائل والأحكام الفقهية في سورة الماعون.

 خاتمة: واشتملت على أهم النتائج والتوصيات، ثم ثبت بالمصادر والمراجع.



  تفسير سورة الماعون

- 486 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

الفصل الأول
مقدمات حول السورة الكريمة، ومداخل لها

المبحث الأول: التعريف بالسورة:

أعماق  تخاطب  فهي  وتركيبها،  بنائها  في  عظيمة  السورة سورة  هذه 

لأجل  والتضحية  العطاء  في  التفاني  حب  فيه  لتحُْيِيَ  والوجدان؛  القلب 

الضعفاء، فقد وضعت لنا أسس الإيمان ومقوماته، التي تثُبَِّتُ القلب على 

الهدى واليقين بالله تعالى.

المطلب الأول: أسماء السورة وفضلها:- 

ورة في كثيٍر من المصاحف وكتب التَّفْسِير بعدة أسماء،  يتَْ هذه السُّ سُمِّ

مما يدل على عِظَم فضلها وعُلوُِّ مكانتها وعظيم شرفها، فتعدُّد الأسماء دليلٌ 

التمييز«:  أمرٍ من الأمور، وفي »بصائر ذوي  ى وكماله في  على شرف المسمَّ

ى، أو كماله في أمرٍ من الأمور،  »اعلم أن كثرة الأسماء تدل على شرف المسمَّ

أما ترى أن كثرة أسماء الأسد دَلَّت على كماله وقوته، وكثرة أسماء القيامة 

دَلَّت على كمال شدتها وصعوبتها، وكذلك كثرة أسماء الله تعالى دَلَّتْ على 

رُتبْتَِهِ وسُمُوِّ  عُلوُِّ  دَلَّت على  صلى الله عليه وسلم  النبي  كمال جلال عظمته، وكثرة أسماء 

درجته، وكذلك كثرة أسماء القرآن الكريم دَلَّت على شرفه وفضيلته، فالقرآن 

بيانٌ لِلْغَيِّ والرشاد بما يذكره الله سبحانه من البيِّنات والدلائل الواضحات 

والبراهين القاطعات«))).

يعقوب  بن  محمد  طاهر  أبو  الدين  مجد  العزيز،  الكتاب  لطائف  في  التمييز  ذوي  بصائر  	(((

الفيروزآبادي )المتوفى: 817هـ(، ت/ محمد علي النجار، ط/ المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، 



- 487 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

: سورة الماعون:- أولًا

والمطبوعة، وهكذا  المخطوطة  المصاحف  غالب  المذكور في  الاسم   وهو 

يتَ به؛ لوقوع لفظ »الماعون« في خاتمتها  ين، وقد سُمِّ أكثرُ المفسِّر اهَا  سَمَّ

هذه  اختصت  وقد   ،]  7 ]الماعون:  ثم  ڌ  ڍ  ثن  -تعالى-:  قوله  في 

السورة بهذا اللفظ، فلم يقع في سورة أخرى من القرآن)))، وهذه تسمية 

للسورة بأغرب ما فيها.

ثانياً: أسماؤها الاجتهادية:-

يتَ في بعض التفاسير )سورة أرأيت(، وكذلك في مصحف من مصاحف  سُمِّ 	.1

البخاري)))، صحيح  في  عنونها  وكذلك  الخامس،  القرن  في  القيروان 

لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، 1996م، )88/1(.

انظر: تفسير غريب القرآن، أبو محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري )المتوفى: 276هـ(،  	(((

ت/ أحمد صقر، ط/ دار الكتب العلمية، )لعلها مصورة عن الطبعة المصرية(، 1398 هـ - 

1978م، ص540، انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن، أبو محمد الحسين بن مسعود بن 

محمد بن الفراء البغوي الشافعي )المتوفى: 510هـ(، ت/ عبد الرزاق المهدي، ط1/ دار إحياء 

التراث العربي –بيروت، 1420 هـ، 8 /551، انظر: التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن محمد 

بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي )المتوفى: 1393هـ(، ط/ الدار التونسية للنشر – تونس، 

1984 هـ، 563/30.

انظر: صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي، تحقيق: محمد زهير  	(((

بن ناصر الناصر. ط1/ دار طوق النجاة )مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم محمد فؤاد 

عبد الباقي(، 1422هـ، 177/6، انظر: جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير بن يزيد 

بن كثير بن غالب الآملي أبو جعفر الطبري )المتوفى: 310هـ(، ت/ أحمد محمد شاكر، ط1/ 

مؤسسة الرسالة، 1420 هـ - 2000 م، )24 /629(، انظر: جمال القراء وكمال الإقراء، علي 

بن محمد بن عبدالصمد الهمداني المصري الشافعي، أبو الحسن، علم الدين السخاوي )المتوفى: 

بيروت،   – دمشق   - للتراث  المأمون  دار  ط1/  وآخرون،  العطيَّة،  مروان  د.  ت/  643هـ(، 

1997م،38/1، انظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل 

العسقلاني الشافعي، ط/ دار المعرفة - بيروت، 1379هـ 730/8، انظر: زاد المسير في علم 

التفسير، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي )المتوفى: 597هـ(، ط 



  تفسير سورة الماعون

- 488 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

للسورة  تسمية  وهذه  الذي()))،  أرأيت  بـ)سورة  عطية  ابن  وعنونها  	 

بمطلعها، وهو مطرد عند المفسرين .

تسمى )سورة الدين( في عدد من المصاحف)))، وذكره بعض المفسرين))). 	.2

تسمى )سورة التكذيب())). 	.3

ورة الَّتي يذُكَْر فيها الماعون))).  السُّ 	.4

1/ دار الكتاب العربي – بيروت، 1422 هـ 495/4، والدر المنثور، عبد الرحمن بن أبي بكر،=

جلال الدين السيوطي )المتوفى: 911هـ(، ط/ دار الفكر – بيروت، )641/8(، وأحكام القرآن،  	=

التراث  إحياء  دار  )المتوفى: 370هـ(، ط/  الحنفي  الجصاص  الرازي  بكر  أبو  علي  بن  أحمد 

العربي – بيروت، 1405هـ )375/5(، التحرير والتنوير، )563/30(.

المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام  	(((

بن عطية الأندلسي المحاربي )المتوفى: 542هـ(، ت/ عبد السلام عبد الشافي محمد، ط1/ دار 

الكتب العلمية – بيروت، 1422 هـ )527/5(. 

مصحف مخطوط في جامعة الإمام برقم )8043(، ورقم )1868(. 	(((

القادر أحمد عطا،  الدين السيوطي، ت/ عبد  تناسق الدرر في تناسب السور، الحافظ جلال  	(((

ط1/ دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1989م- 1406هـ، )ص102(، انظر: فتح القدير، 

محمد بن علي بن محمد بن عبدالله الشوكاني اليمني )المتوفى: 1250هـ(، ط1/ دار ابن كثير، 

دار الكلم الطيب - دمشق، بيروت، 1414 هـ )611/5(، انظر: روح المعاني في تفسير القرآن 

العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين محمود بن عبدالله الحسيني الآلوسي )المتوفى: 1270هـ(، 

ط1/ دار الكتب العلمية – بيروت، 1415 هـ )474/15(، انظر: جمال القراء وكمال الإقراء، 

علي بن محمد بن عبد الصمد الهمداني المصري الشافعي، أبو الحسن، علم الدين السخاوي 

1997م،   - هـ   1418 بيروت،   – دمشق   - للتراث  المأمون  دار   / ط1  643هـ(،  )المتوفى: 

)ص317(.

انظر: عِناَيةُ القَاضِى وكِفَايةُ الرَّاضِى عََىل تفْسيِر البيَضَاوي، شهاب الدين أحمد بن محمد بن  	(((

نوفمبر   14 بيروت،   – صادر  دار  ط/  1069هـ(،  )المتوفى:  الحنفي  المصري  الخفاجي  عمر 

2010 م، )400/8(، انظر: التحرير والتنوير )563/30(، انظر: نظم الدرر في تناسب الآيات 

والسور، للبقاعى ط/ دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، )276/22(.

تفسير القرآن العظيم )ابن كثير(، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم  	(((

الدمشقي )المتوفى: 774هـ(، ت/ محمد حسين شمس الدين، ط/ دار الكتب العلمية، منشورات 

محمد علي بيضون – بيروت، الطبعة الأولى، 1419 هـ )467/8(.



- 489 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وقال البقاعي في نظم الدرر: تسمى )سورة اليتيم()))، فهذه ستة أسماء. 	.5

ثالثاً: فضل السورة:-

من  عدد  أورد  ولكن  صحيح،  حديث  الماعون  سورة  فضل  في  يرَد  لم 

سُورَةَ  قَرَأَ  »مَنْ  صلى الله عليه وسلم:  الله  بن كعب، عن رسول  أبُيَِّ  عن  المفسرين حديثاً 

ياً«))). ثنٹثم غَفَرَ اللَّهُ لَهُ إنِْ كَانَ لِلزَّكَاةِ مُؤَدِّ

المطلب الثاني: ترتيب السورة وعدد آياتها وكلماتها وحروفها:- 

إن ترتيب الآيات والسور في القرآن الكريم توقيفي عن رسول الله، فقد 

صلى الله عليه وسلم،  الله  تِلْوَ الأخرى على رسول  بالآيات  لُ  يتَنَزََّ السلام  كان جبريل عليه 

ويرشده إلى موضعها، فيأمر النبيُّ صلى الله عليه وسلم كَتبَةََ الوحي بكتابتها في موضعها، 

فيقول: ضَعُوا هذه الآيات في سورة كذا في موضع كذا، ولذا يكون ترتيب 

انظر: فتح القدير، محمد بن علي بن محمد بن عبدالله الشوكاني اليمني )المتوفى: 1250هـ(،  	(((

ط1/ دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، دمشق، بيروت، 1414 هـ، )5/ 611(، انظر: نظم الدرر 

للبقاعي )276/22(، التحرير والتنوير )563/30(.

الكشف والبيان، أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، أبو إسحاق )المتوفى: 427هـ(، ت/ الإمام  	(((

أبي محمد بن عاشور، ط 1/ دار إحياء التراث العربي، بيروت – لبنان، 1422 هـ، 2002 م 

)304/10(، وذكره الواحدي في الوسيط في تفسير القرآن المجيد، علي بن أحمد بن محمد بن علي 

الواحدي، النيسابوري، الشافعي )المتوفى: 468هـ(، ط1/ دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، 

القاسم محمود  أبو  التنزيل،  غوامض  الكشاف عن حقائق   ،)558/4( م  هـ، 1994   1415

بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله )المتوفى: 538هـ(، ط/ دار الكتاب العربي – بيروت، 

الثالثة، 1407 هـ )136/2(، والحديث موضوع، انظر: الموضوعات، جمال الدين عبد الرحمن 

بن علي بن محمد الجوزي )المتوفى: 597هـ(، ط1/ المكتبة السلفية بالمدينة المنورة )239/1(، 

وتنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة، نور الدين، علي بن محمد بن علي بن 

عبد الرحمن ابن عراق الكناني )المتوفى: 963هـ(، ط1/ دار الكتب العلمية – بيروت، 1399 هـ 

)285/1(، الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة، المعروف بالموضوعات الكبرى، نور الدين علي 

بن محمد بن سلطان المشهور بالملا علي القالي، ط2/ المكتب الإسلامي، 1986م )ص 453(.



  تفسير سورة الماعون

- 490 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

آيات القرآن الكريم وسُوَرِه كما في المصحف المتداوَل بين أيدينا توقيفًا لا 

مِرَاء في ذلك))).

نزلت سورة الماعون بعد سورة التكاثرُ، ونزلت بعدها سورة الكافرون))).

ور بناءً على  قالَ ابن عَاشُورٍ: »وعَُدَّت السابعةَ عشرة في عداد نزول السُّ

أنَّها مكِّيَّة، نزلت بعد سورة التكاثرُ وقبل سورة الكافرون«))).

وترتيب سورة الماعون في المصحف )107(، وموقعها بين قريش والكوثر.

 عدد آياتها: هذه السورة من قِصَار سور القرآن الكريم، وعدد آياتها 

سبع آيات))).

وقيل:ست آيات))). 

واختلافها في آية: ثنڇثم ]الآية: 6[ عدها الكوفي والبصري، فهي 

فيهما سبع آيات، وست فيما سواها))).

انظر: الإتقان في علوم القرآن، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي )المتوفى: 911هـ(، ت/  	(((

محمد أبو الفضل إبراهيم، ط/ الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1394هـ/ 1974 م، )١/ 216(.

انظر: الكشاف، للزمخشري )803/4(، التسهيل لعلوم التنزيل، أبو القاسم، محمد بن أحمد بن محمد  	(((

بن عبدالله، ابن جزي الكلبي الغرناطي )المتوفى: 741هـ(، ت/ الدكتور عبدالله الخالدي، ط1/ شركة 

دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت، 1416 هـ )516/2(، والتحرير والتنوير )563/30(.

انظر: التحرير والتنوير )563/30(. 	(((

الأعلى  المجلس  ط1/  الفيروزآبادي،  العزيز،  الكتاب  لطائف  في  التمييز  ذوي  بصائر  انظر:  	(((

للشئون الإسلامية، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة 1996م، )546/1(، انظر: تفسير 

حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن، محمد الأمين بن عبدالله الأرمي العلوي الهرري 

الشافعي، ط1/ دار طوق النجاة، بيروت، لبنان، 1421 هـ، 2001 م )361/32(.

انظر: روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين محمود بن عبدالله  	(((

الحسيني الآلوسي )المتوفى: 1270هـ(، ط/ دار الكتب العلمية – بيروت، 1415 هـ )474/15(، 

والتحرير والتنوير لابن عاشور، )563/30(.

انظر: جمال القراء:229/1وروح المعاني للآلوسي )474/15(. 	(((



- 491 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وأما عدد كلماتها فقد بلغت خمسًا وعشرين كلمة، وعدد حروفها بلغ 

مائةً وخمسةً وعشرين حرفًا))).

المطلب الثالث: مكان نزول السورة:- 

ون -رحمهم الله تعالى- في مكان نزول هذه السورة على  اختلف المفسِّر

ثلاثة أقوال:-

الصحابة  من  الجمهور  قول  وهذا  مكة،  في  نزلت  إنها  الأول:  القول 

والتابعين ومَن بعدهم، فهي 

الزبير،  وابن  عباس،  ابن  القول:  هذا  روى  وقد  الأكثر،  قول  في  مكية 

وعطاء))).

 القول الثاني: إنها نزلت في المدينة، وهو قول قتادة وآخرين))).

القول الثالث: إنها مكية مدنية، حيث نزل نصفها الأول في مكة في العاصِ 

بن وائل، والنصف الثاني في المدينة في عبدالله بن أبُيٍَّ ابن سلول المنافق))).

والراجح: القول الأول الذي عليه جمهور العلماء وأكثر أصحاب كتب 

التفسير.

)المتوفى:  البقاعي  بكر  أبي  بن  بن علي  الرباط  بن حسن  بن عمر  إبراهيم  الدرر،  نظم  انظر:  	(((

885هـ(، ط/ دار الكتاب الإسلامي، القاهرة )284/22(.

انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن  	(((

تمام بن عطية الأندلسي المحاربي )المتوفى: 542هـ(، ط1/ دار الكتب العلمية – بيروت، 1422 هـ، 

)695/30(، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل )439/6(، فتح القدير للشوكاني )673/5(.

2006م،   ،1427 بيروت،  حزم،  ابن  دار  ط/  الأندلسي،  الفَرَس  لابن  القرآن،  أحكام  انظر:  	(((

)626/3(، الدر المنشور للسيوطي )682/6(.

انظر: الناسخ والمنسوخ، أبو القاسم هبة الله بن سلامة، ت: 410هـ، ط2/ مطبعة مصطفى  	(((

الحلبي، 1967م، ص ٣٣3.



  تفسير سورة الماعون

- 492 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

المبحث الثاني: مناسبة السورة:

المبطلب الأول: مناسبة))) السورة لما قبلها:- 

ترتبط سورة الماعون بسورة قريش من وجوه ثلاثة))): 

1 -	 ذمََّ اللَّهُ في السورة السابقة -سورةِ قريش- الجاحدين لنعمة اللَّهِ الذين 

ثنٺ ٺ  ٺ ٺثم ]قريش: 4[، وذمََّ في هذه السورة مَن لم 

يحَُضَّ على طعام المسكين.

أمََرَ اللَّهُ في السورة المتقدِّمة بعبادته وحدَه وتوحيده: ثنپ ڀ  	- 2

عن صلاتهم ساهون،  هم  الذين  السورة  هذه  في  وذمََّ  ڀثم،  ڀ 
وينهون عن الصلاة.

ذلك  مع  وهم  قريش،  على  نِعَمَهُ  الأولى  السورة  في  -تعالى-  اللَّهُ  د  عدَّ 	- 3

بتهديدهم  هنا  وأتَبْعََهُ  الآخرة،  في  الجزاء  ويجحدون  البعث،  ينكرون 

وتخويفهم من عذابه لإنكار الدِّين، أي الجزاء الأخروي.

المطلب الثاني: مناسبة السورة لما بعدها))).

هناك علاقة وترابط بين سورة الماعون وسورة الكوثر؛ حيث إن سورة 

طاهر  أبو  الدين  مجد  المحيط،  القاموس  انظر:  والمماثلَة.  المشاكلة  اللغة:  في  تعني  المناسبة،  	(((

محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، ط8/ مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت – 

لبنان، 1426 هـ، 2005 م، ص 176. وأما في الاصطلاح فهي: الرابطة بين شيئين بأي وجهٍ 

الله. مباحث في التفسير الموضوعي، مصطفى مسلم، ط4/ دار القلم،  من الوجوه وفي كتاب 

1426هـ، 2005م، )ص 58(.

العربي،  التراث  إحياء  دار  ط/  الشافعي،  العجيلي  عمر  بن  سليمان  الشيخ  الإلهية،  الفتوحات  	(((

بيروت، لبنان، )592/4(، وانظر: لطائف من سورة الماعون، مجلة منار الإسلام، أبو ظبي، العدد 

الخامس، السنة الحادية والعشرون، جمادى الأولى، ١٤١٦ هـ، ٢٧ سبتمبر ١٩٩٥م، ص ٧.

تناسق الدرر في تناسب السور، مرجع سابق، )277/22(. 	(((



- 493 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

دَ اللّهُ الذين لا يقيمون الصلاة،  الماعون فيها ذمٌَّ مِن الله تعالى للمنافقين، وتوَعََّ

ولا يؤدُّون الزكاة؛ لأنهم مُكَذِّبوُنَ بالدين، -غير مؤمنين بالبعث والحساب 

في  الشديد  والعذاب  والهلاك،  بالويل  هؤلاء  سبحانه  اللَّهُ  دَ  توَعََّ ـ  والجزاء 

نار جهنم، وفي مقابل هذا جاءت سورة الكوثر تزَُفُّ إلى سيد المؤمنين باللَّه 

الكبير من ربه، ومن هذا  الفضلَ  الجزيل، وذلك  العطاءَ  واليوم الآخر هذا 

العطاء وذلك الفضل ينال كلُّ مؤمنٍ ومؤمنة نصيبهَ من فضل اللّه وعطائه 

على قدر ما عمل. 

المطلب الثالث: القول فـي أسباب النزول المتعلقة بالسورة: 

ون   سبب نزول سورة الماعون، فقد قيل: إنها خاصة، واختلف المفسِّر

فيمن نزلت فيه هذه السورة على عدة أقوال، وهي:

قال مقاتل: نزلت في العاصِ بن وائل السهمي))).

، ومقاتل بن حيان، وابن كيسان: في الوليد بن المغيرة))). دِّيُّ قال السُّ

قال الضحاك: نزلت في عمرو بن عائذ المخزومي))).

وقال عطاء عن ابن عباس: في رجل من المنافقين))).

البغوي  الفراء  أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن  القرآن،  التنزيل في تفسير  معالم  	(((

الشافعي، )المتوفى: 510هـ(، ت/ عبد الرزاق المهدي، ط1/ دار إحياء التراث العربي –بيروت، 

1420 هـ، )549/8(.

فتح القدير، محمد بن علي بن محمد بن عبدالله الشوكاني اليمني )المتوفى: 1250هـ(، ط1/  	(((

دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، دمشق، بيروت، 1414 هـ، )611/5(.

سابق  مرجع  للجمل،  الخفية،  للدقائق  الجلالين  بتوضيح  الإلهية  الفتوحات  	(((

.)592/4(
معالم التنزيل للبغوي، )8/ 549(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 494 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

وقال ابن جريج: نزلت في أبي سفيان))).

الثاني  ونصفها  وائل،  بن  العاصِ  في  بمكة  الأول  نصفها  نزل  وقيل: 

بالمدينة في عبدالله بن أبُيٍَّ ابنِ سلول))).

وقيل: إن السورة عامة، وإنها لم تنزل في شأن أحد بعينه، ولكنها نزلت 

فيمن كان هذا حاله.

الفصل الثاني
التفسير التحليلي للسورة:  تعريف التفسير 

1- التفسير لغةً))): 

(، وهي تدل على ظهور الشيء وبيانه، ومنه  َ - مأخوذ من مادة )فَسَر

الكشف عن المعنى الغامض، هذا هو التفسير في اللغة.

فتح القدير للشوكاني )611/5(. 	(((

فتح البيان في مقاصد القرآن، أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله  	(((

الحسيني البخاري القِنَّوجي )المتوفى: 1307هـ(، ط/ الَمكتبة العصريَّة للطباَعة والشر، صَيدَا – 

بيَروت، 1412 هـ، 1992م، )401/15(. 

)المتوفى: 711هـ(، ط/ دار  الإفريقي  الرويفعي  الأنصاري  العرب، محمد بن منظور  انظر: لسان  	(((

الرزاق  عبد  بن  محمد  بن  محمد  القاموس،  جواهر  من  العروس  تاج   ،)55/5( بيروت،   – صادر 

الزَّبِيدِي )المتوفى: 1205هـ(، ط/ دار الهداية )323/13  الحسيني، أبو الفيض، الملقب بمرتضى، 

)المتوفى:  الفارابي  الجوهري  إسماعيل بن حماد  أبو نصر  العربية،  اللغة وصحاح  تاج  الصحاح   ،)

‍ـ، 1987م، )781/2(، القاموس المحيط، مجد  393هـ(، ط4/ دار العلم للملايين – بيروت 1407 ه

الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت 

– لبنان، الطبعة الثامنة، 1426 هـ، 2005 م، )1/ 456(، وأساس البلاغة، أبو القاسم محمود بن 

عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله )المتوفى: 538هـ(، ط1/ دار الكتب العلمية، بيروت – =لبنان، 

1419 هـ، 1998م، )22/2(، المفردات في غريب القرآن، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف 

بالراغب الأصفهاني، )المتوفى: 502هـ(، ط1/ دار القلم، الدار الشامية، دمشق بيروت، 1412 هـ، 

ص 636، وبصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، الفيروزآبادي، 224/3، 192/4.



- 495 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

2- التفسير اصطلاحًا))):

وأما في الاصطلاح فله عدة تعاريف، من أهمها وأوضحها هذا التعريف، 

وهو: توضيح معنى الآية، وشأنها، وقصتها، والسبب الذي نزلت فيه، بلفظ 

يدَُلُّ عليه دلالةً ظاهرة.

المبحث الأول: تفسير قوله -تعالى-: ثن ٹ ٹ ٹ ٹثم ]الماعون: 1[

 المطلب الأول: دراسة معاني الكلمات:- 

في هذه الآية تصويرٌ بليغ لمشاهد تجذب البصر والسمع والفؤاد، حيال 

تعارِض طبيعة  لِمَا صدر عنهم من سلوكيات،  وفَضْحٌ  الحق،  أنكروا  مَن 

النفس الإيمانية، أو الصفات الإنسانية، التي تسُْتمََدُّ من الفطرة الطبيعية، 

فالاستفهام هنا يدل على تهويل لِمَا يتَّصفون به من سلوكيات مريضة بحب 

بٍ من حال تلك النفس التي اعتادت على منطق الإتيان  الدنيا ومَلَذَّاتِهَا، وتعََجُّ

بما هو ضد الحق.

ثن ٹثم أي: الرؤية، ولها عدة معانٍ:- 

التعريفات، علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني )المتوفى: 816هـ(، ط/ مؤسسة  	(((

الرسالة – بيروت، بدون سنة نشر، ص63، والتوقيف على مهمات التعاريف، زين الدين محمد 

المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري 

)المتوفى: 1031هـ(، ط1/ عالم الكتب، 38 عبد الخالق ثروت، القاهرة، 1410هـ، 1990م، 

ص260، تفسير البحر المحيط، 121/1، الإتقان في علوم القرآن، السيوطي، 450/4 والكليات 

معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي، أبو البقاء 

 – الرسالة  مؤسسة  ط/  المصري،  محمد  درويش،  عدنان  ت/  1094هـ(،  )المتوفى:  الحنفي 

علوم  في  والبرهان  أبو حيان، 121/1،  المحيط،  البحر  وتفسير   ،) بدون، )ص 260  بيروت، 

القرآن، أبو عبدالله بدر الدين محمد بن عبدالله بن بهادر الزركشي )المتوفى: 794هـ(، ط1/ 

دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابى الحلبي وشركاه، )13/1(.



  تفسير سورة الماعون

- 496 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

ة. الأول: النظر بالعين التي هي الحاسَّ

الثاني: بالوهم والتخيُّل، نحو: أرى أن زيدًا منطلق.

الثالث: بالتفكُّر، نحو: ثن ک   ک ک ک گثم ]الأنفال: 48[.

ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ثن  -تعالى-:  قوله  ذلك  وعلى  بالعقل،  أي:  بالقلب،  الرابع: 

ڎثم ]النجم: 11[.
العلم  وبمعنى  واحد،  مفعول  إلى  يعَُدَّى  بالعين  الرؤية   : الزَّبِيدِيُّ قال 

يتعدَّى إلى مفعولين، يقال: رأى زيدًا عالِمًا، وقال الراغب: )رأى( إذا عُدِّيَ إلى 

مفعولين اقتضى معنى العلم، وإذا عُدِّيَ بـ)إلى( اقتضى معنى النظر المؤدِّي 

إلى الاعتبار))).

 ،]23-22 ]القيامة:  ٺ﴾  ٺ  ڀ      ڀ   ڀ    ڀ    پ  ثن  -تعالى-:  وقوله 

مفعول  إلى  تتَعََدَّى  بالعَْني  الرُّؤيةَ  منظور:  ابن  قال  وكذلك  بالعين،  رؤية 

العِلْم تتعدَّى إلى مفعولين، يقال: رأىَ زيدًا عالِمًا)))، وأكَّد  واحد، وبمعنى 

ذلك ابنُ هشام، حيث قال: لأن )رأى( البصرية وسائر أفعال الحواسِّ إنما 

تتعدى لواحد بلا خلاف))).

انظر: تاج العروس من جواهر القاموس، محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني، أبو الفيض،  	(((

الهداية،  الزَّبِيدي )المتوفى: 1205هـ(، ت/ مجموعة من المحققين، ط/ دار  ب بمرتضى،  الملقَّ

.)8394 /1(

انظر: لسان العرب، )14/ 291(. 	(((

كتاب العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري )المتوفى:  	(((

170هـ(، ت/ د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، ط/ دار ومكتبة الهلال، )5/ 65(، 

وانظر: المفردات في غريب القرآن، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني 

)المتوفى: 502هـ(، ت/ صفوان عدنان الداودي، ط/ دار القلم، الدار الشامية، دمشق بيروت، 

1412 هـ )375/1(، وروح المعاني للآلوسي )475/15(، وفتح القدير للشوكاني )499/4(.



- 497 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ونشاهدهم،  نرََاهُم  أناس  لأنهم  بصرية؛  رؤية  تكون  قد  هنا  والرؤية 

وربما تكون علمية، ولكنها على كل حال تتعلَّق بأمرٍ محسوس))).

والكذب هو خداع للنفس، وتزيين لها بالأوهام والضلالات التي ستؤدي 

ق غايته الدنيوية الدنيئة،  بصاحبها للخسران، فهو يكذب من أجل أن يحقِّ

فيخُْفِي الحق ولا يسانده، يدَّعي عكسه ومخالفته، فهذا من أسوأ الأخلاق 

الدنيا، ولعل هذا  الحياة  الإنسان في  بها  يتَّصف  أن  التي يمكن  الإنسانية، 

ما ورد في قوله: ثن ٹ ٹ ثم، فالكذب نقيض الصدق، والكذب بالآية: 

الْجَحْد والإنكار)))، والتكذيب بالتشديد هو الجحود والإنكار.

قوله -تعالى-: ثن ٹثم 

والدين في اللغة: الجزاء والمكافأة، ودِنتْهُُ بفعله دَينْاً: جَزَيتْهُ، ويوم الدين: 

تجَُازَى بفعلك  تجَُازِي  أي: كما  تدَُان،  تدَِين  كَما  الجـزاء، ومما قيل:  يوم 

وبحسب ما عملت، وقيل: كما تفْعل يفْعـلُ بك. والدين: الحساب))).

واصطلاحًا: الدين: ما شرعه الله لعباده من أحكام، سواء ما يتصل منها 

بالعقيدة أو الأخلاق أو الأحكام العملية))).

قال الآلوسي: »والرؤية بمعنى المعرفة المتعدية لواحد، وقال الحوفي: يجوز أن تكون بصرية،  	(((

نِْي، وحينئذ  أخَِْرب ز بذلك عن الإخبار، فيكون المراد بـ)أرأيت(:  وعلى الوجهين يجوز أن يتجوَّ

ا  تكون متعدية لاثنين؛ أولهما الموصول، وثانيهما محذوف تقديره: مَن هو، أو: أليس مستحقًّ

ز بها إَّال بصرية، فيه نظر، وكذا إطلاق القول بأن  للعذاب. والقول بأنه لا تكون الرؤية المتجوَّ

ز، فلا يرجح كونها علمية قراءة  كاف الخطاب لا تلحق البصرية؛ إذ لا مانع من ذلك بعد التجوُّ

عبدالله: »أرأيتك« بكاف الخطاب المزيدة لتأكيد التاء«، روح المعاني )474/15(.

انظر لسان العرب )704/1(، والمفردات للراغب )704(. 	(((

انظر: لسان العرب )13/ 169(، وانظر: مفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني )323/1(. 	(((

انظر: الموسوعة الفقهية )16/1(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 498 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

ومن أقوال السلف في لفظ الدين: - 

الذي  قال:  ثن ٹ ٹ ٹ ٹثم،  قوله:  في  عباس،  ابن  عن  	.1

يكَُذِّبُ بحكم الله -عز وجل-، والحساب به))).

عن ابن جُرَيجٍْ: ثن ٹ ٹثم، قال: بالحساب))). 	.2

المطلب الثاني: بيان ما أورده العلماء من إعراب الآية الكريمة:

مفعولين،  إلى  يتعدَّى  وهو  نِْي،  أخَِْرب بمعنى:  وفاعل،  فعل  ٹثم:  ثن 
 . بِيِّ والهمزة فيه للاستفهام التعجُّ

ثن ٹ ثم: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به 
نِْي، والمفعول الثاني محذوف تقديره: مَن  أول لـ ثن ٹثم، بمعنى: أخَِْرب

ا للعذاب؟))). هو، أو: أوََ لَيسَْ مُسْتحَِقًّ

الظاهرة،  الضمة  رفعه  وعلامة  مرفوع،  مضارع  فعل  ٹثم:  ثن 
والفاعل ضمير مستتر تقديره: هو، وجملة الصلة لا محل لها من الإعراب))).

قوله -تعالى-: ثن ٹثم: الباء حرف جر مبني على الكسر، لا محل 

له من الإعراب، والدين: اسم مجرور بالباء وعلامة جَرهِ الكسرة الظاهرة.

انظر: جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي أبو جعفر  	(((

الطبري )المتوفى: 310هـ(، المحقق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، 1420 

هـ، 2000 م، )630/24(.

انظر: جامع البيان، الطبري )630/24(. 	(((

انظر: الكشاف للزمخشري )804/4(، وروح المعاني للآلوسي )475/15(. 	(((

دمشق،  الفارابي،  ودار  المنير  دار  وآخرون، ط1/  الدعاس  عبيد  أحمد  القرآن،  إعراب  انظر:  	(((

1425 هـ )471/3(.



- 499 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المطلب الثالث: بيان ما أورده العلماء من أوجه البلاغة في الآية:

قُ تنبيهًا للسامع أو القارئ، وتشويقًا  افتتاح السورة بالاستفهام يحَُقِّ 	.1

ب من  لمعرفة المستفَهم عنه وصفاته، فضلًا عما في الاستفهام من تعجُّ

ب  حال المستفهَم عنه، زيادةً في التنبيه والتشويق، وقد صِيغَ هذا التعجُّ

ق؛ لأن الاستفهام عن رؤية مَن ثبتت له صلة الموصول،  في نظَْمٍ مُشَوِّ

بالاستفهام،  المقصود  لمعرفة  شتى،  مذاهب  السامع  بذهن  يذَهَْبُ 

بُ  ب، فيترقَّ فالتكذيب بالدين شائعٌ عندهم، ولذلك لا يكون مَثاَرًا للتعجُّ

تفيده  ما  أيضًا  ق  الثانية)))، وهكذا يتحقَّ الآية  لِمَا يريد، وهو  السامع 

همزة الاستفهام من تقرير وتفهيم؛ ليتذكر السامع مَن بهذه الصفة))).

زيادةُ  الرؤية  وفِعْلِ  الاستفهام،  بعد  )الذي(  الموصول  بالاسم  الإتيان  	.2

تمََكُّنٍ،  كمالَ  منه  فتتمكن  السامع،  سَمْعَ  الصلةُ  تقَْرَعَ  حتى  تشويقٍ 

والمراد بـ )الذي( الجنسُ للواحد وما فوقه، فيفيد العموم))).

في قوله: ثن ٹثم جاءت الصيغة الفعلية لإفادة تكرُّر ذلك منه ودوامِه  	.3

انظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور )564/30(، مفاتيح الغيب = التفسير الكبير/ أبو عبدالله  	(((

محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري 

الثالثة، 1420 هـ )305/32(،  )المتوفى: 606هـ(، ط/ دار إحياء التراث العربي – بيروت، 

 – العصرية  المكتبة  الهاشمي، ط/  أحمد  السيد  والبديع،  والبيان  المعاني  في  البلاغة  وجواهر 

صيدا، بيروت، )78/1(.

انظر: البحر المحيط في التفسير، أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان أثير  	(((

الدين الأندلسي )المتوفى: 745هـ(، ط/ دار الفكر – بيروت 1420 هـ )552/10(، ومحاسن 

التأويل، محمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق القاسمي )المتوفى: 1332هـ(، 

ط1/ دار الكتب العلمية – بيروت، 1418 هـ، )517/9(.

انظر: الإعجاز البياني في القرآن الكريم، لعمار ساسي، ط/ دار المعارف للإنتاج والتوزيع –  	(((

البليدة، 2003م )ص 274(، والبحر المحيط لأبي حيان )517/8(.



  تفسير سورة الماعون

- 500 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

واستمراره على التكذيب، على الرغم من وضوح الدلائل، فضلًا عن دلالة 

الفعل على التجديد والحركة، والإيحاء بأنه إرادي مِن فِعْلِ الإنسان، وقد 

أفاد التضعيفُ ثن ٹثم تأكيدًا وتكثيراً))).

الحساب،  عن  للتعبير  التعريف  صيغة  جاءت  ٹثم  ثن  قوله:  في  	.4

منفصلة  مُفَرَّقة  أجزاء  هو  فليس  والعقاب،  بالثواب  العادل  والحكم 

يؤدي الإنسان منها ما شاء ويترك ما شاء، إنما هو منهج متكامل))).

المطلب الرابع: بيان ما ورد من القراءات في الآية الكريمة:

ثن ٹ ٹ ٹ ٹثم، فالباء في قراءته صلة  قراءة عبدالله: 

دخولها في الكلام وخروجها واحد))).

وروي عن ابن مسعود: ثن ٹ ٹ ٹ ٹثم؛ بزيادة حرف 

الذي  عرفتَ  هل  معناه:  ٹثم؛  ثن  -تعالى-:  فقوله  وعليه؛  الخطاب)))، 

يكذب بالجزاء مَن هو؟ فإن لم تعرفه:فهو الذي يدَعُ اليتيم..

قال ابن خالويه: »ومن سورة )أرأيت الماعون( قوله -تعالى-: ثن ٹثم 

الأولى  وبتحقيق  الثانية،  وتليين  الأولى  وبتحقيق  الهمزتين،  بتحقيق  يقُْرَأ 

أنَّه أتى باللفظ على الأصل، والحجة  قَهُمَا  وحذف الثانية، فالحجة لمن حَقَّ

حذف  لمن  والحجة  عليها،  دليلًا  فأبقى  حذفها،  كَرِهَ  أنه  الثانية   َ لََّني لَمَنْ 

محاسن التأويل للقاسمي )517/9(، ومفاتيح الغيب للرازي )105/23(. 	(((

انظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور )564/30(، ومحاسن التأويل للقاسمي  	(((

.)552/9(
انظر: جامع البيان للطبري )630/24(. 	(((

انظر: البحر المحيط لأبي حيان )552/10(. 	(((



- 501 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الثانية أنَّه اجتزأ بهمزة الاستفهام من همزة الأصل؛ لأنها في الفعل المضارع 

ساقطة بإجماع«))).

المطلب الـخامس: الشرح العام للآية: 

الاستفهام في بداية السورة يجَْذِبُ البصر والسمع والرؤية، لحال مَن أنكروا 

ب والدهشة من حال تلك  الحق، وما يتصفون به من سلوكيات، ويدل على التعجُّ

النفس، التي اعتادت على منطق الإتيان بما هو ضد الحق، وفَضْحٌ لِمَا صدر 

الإنسانية  الصفات  أو  الإيمانية،  النفس  تعارِض طبيعة  من سلوكيات،  عنها 

التي تسُْتمََدُّ من الفطرة الطبيعية، إن هذا الدين ليس دينَ مظاهر وطقوس، 

ولا تغُْنِي فيه مظاهر العبادات والشعائر، ما لم تكن صادرةً عن إخلاص لله 

يةًَ بسبب هذا الإخلاص إلى آثارٍ في القلب تدفع إلى العمل الصالح،  وتجرُّد، مُؤَدِّ

وتتمثَّل في سلوك تصَْلحُ به حياةُ الناس في هذه الأرض وترَْقَى))). 

بهذا  علمت  هل  التعجبي:  الاستفهام  بأسلوب  السامع  تخُاطب  والآية 

الذي يجحد الحساب يوم القيامة؟ 

لتثير في نفسه – بناء على هذا الاستفهام – تساؤلات عديدة: من هو؟ ما 

صفاته؟ ما مصيره؟ فيتشوق السامع للآيات التالية.

قيل: الخطاب))) في قوله: ثن ٹثم: للنبي صلى الله عليه وآله وسلم، 

انظر: الحجة في القراءات السبع، الحسين بن أحمد بن خالويه، أبو عبدالله )المتوفى: 370هـ(،  	(((

ط4/ دار الشروق – بيروت، 1401 هـ )377/1(.

محاسن التأويل للقاسمي )553/9(. 	(((

انظر: تفسير القرآن العظيم )ابن كثير(، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري  	(((

ثم الدمشقي )المتوفى: 774هـ(، ت/ محمد حسين شمس الدين، ط 1/ دار الكتب العلمية، 

منشورات محمد علي بيضون – بيروت، 1419 هـ ) 493/8 (، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، 



  تفسير سورة الماعون

- 502 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

ه إلى كل سامع، والصحيح الأقرب أنه خطاب عام، فكل  بما أنه سامع فيتوجَّ

أحد يصلح له الخطاب.

قوله -تعالى-: ثن ٹ ٹ ٹثم أي: ينكر الجزاء والحساب. 

وقيل: المقصود: ينكر الإسلام، وقد تقََدَّم.

القلوب، وأن  الإيماني في  الوازِع  إلى عظمة  إشارة كبيرة  الآية  وفي هذه 

الإيمان بالدار الآخرة هو فَيصَْل ومَفْرِق طُرُقٍ، فذكر الدار الآخرة، والإيمان 

ثن ڭ  الله -تعالى-:  بالبعث بعد الموت، أساسٌ في كل الأعمال، ولهذا قال 

ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ   ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ 
ئۇ   ئۇ   ئو  ئو  ئە    ئە  ئا  ئا  ى   ى  ې  ې  ې  ې 
الدينا،  هذه  في  يعيش  مَن  بين  فَرْقٌ  فهناك  ]المطففين: 6-1[،  ثم    ئۆ   ئۆ  
ويعلم أنه سوف يبُعَْث وتعاد روحه، وبين مَن يرى أن هذه الدنيا هي نهاية 

المطاف، وتنتهي حساباته عند آخر لحظة يعيش فيها على ظهر هذه الأرض.

أركان  من  ركناً  يعَُدُّ  بل  واجباً فحسب،  ليس  الآخر  باليوم  الإيمان  إن 

الإيمان، ولأهمية يوم الدين في حياة المؤمن، كانت عناية القرآن به لا تقل عن 

عنايته بالإيمان بالله سبحانه وتعالى؛ فإنه إذا ذهب الإيمان بالله من قلب 

الإنسان، فلا شك أنه يفقد الإيمانَ باليوم الآخر، وهذا دليل على أن الصلة 

وثيقة بين الإيمان بالله وبين الإيمان باليوم الآخر))).

ناصر الدين أبو سعيد عبدالله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي )المتوفى: 685هـ(، ط1/ 

دار إحياء التراث العربي – بيروت، 1418 هـ، )625/2(.

رحلة إلى الدار الآخرة، لمحمود المصري، ط2/ مكتبة التقوي 2003، )ص 6(، ومحاسن التأول  	(((

للقاسمي )36/2( وعقيدة المؤمن، لأبي بكر الجزائري، ط2/ المكتبات الأزهرية، )ص 206(.



- 503 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ثمرات الإيمان بيوم الدين:-

إن الإيمان بيوم الدين له أثر عظيم على حياة الإنسان، ذلك أن الإيمان  	.1

به وبما فيه من جزاء وحساب، وثواب وعقاب، وجنة ونار ... له أشد 

الأثر في توجيه الإنسان وانضباطه والتزامه بالعمل الصالح، وتقوى الله 

-عز وجل-، وبعُْده عن معصيته)))، يقول ابن كثير: »جعل الله سبحانه 

هذا القرآن هُدًى وشفاءً ورحمةً للمحسنين، وهم الذين أحسنوا العمل 

في اتباع الشريعة، فأقاموا الصلاة المفروضة بحدودها وأوقاتها ... وآتوَُا 

يهَا، وأيَقَْنوُا بالجزاء في الدار الآخرة  الزكاة المفروضة عليهم إلى مُسْتحَِقِّ

... أولئك على بصيرة وبيَِّنةٍَ ومنهج واضح، وأولئك هم المفلحون في الدنيا 

والآخرة«))).

إن الإيمان بيوم الدين يِيل الإيمانَ بالله مباشرة؛ لأن الإيمان بالله تعالى  	.2

الكون، والإيمان باليوم  الذي صدر عنه  ق المعرفة بالمصدر الأول  يحَُقِّ

الوجود،  إليه  ينتهي  الذي  بالمصدر  المعرفة  ق  يحَُقِّ الدين(  )يوم  الآخر 

ويرسم  هدفه،  يحدِّد  أن  للإنسان  يمكن  بالمصدر  المعرفة  ضوء  وعلى 

غايته ... ومتى فَقَدَ الإنسانُ هذه المعرفة، فإن حياته سوف تبقى حياةً 

بلا هدف ولا غاية))).

إن الإيمان بيوم الدين يظُْهِرُ عَدْلَ الله سبحانه وتعالى فيما بين الخلق  	.3

الإيمان أركانه حقيقته نواقضه، د/ محمد نعيم ياسين، ط/ دار عمر بن الخطاب، الإسكندرية،  	(((

)ص 71(.

)))	 انظر: تفسير القرآن العظيم )441/3(.

العقائد الإسلامية، سيد سابق )المتوفى: 1420هـ(، ط/ دار الكتاب العربي، بيروت )ص 259(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 504 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

ثنڃ  -تعالى-:  قال  منهم،  أحدًا  يظلم  لا  تعالى  وأنه  يحاسبهم،  حين 

ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چچ  چ  ڃ   ڃ   ڃ 
ڌثم ]النساء: 40[، »فالله لا يظلم مثقال ذرة، ولا خوف من الظلم في 
جزاء المؤمن، بل هناك الفضل والزيادة، بمضاعفة الحسنات، والزيادة 

من فضل الله بلا حساب«.

ف من حب الإنسان  والإيمان بيوم الدين، وما فيه من نعيم، وعذاب، يخَُفِّ 	.4

الجهد  تستحق  لا  ومَلَذَّاتِها  بشهواتها  الدنيا  هذه  أن  فيعلم  للدنيا، 

والتعب والتنافُس فيها، وفي ذلك يقول الطبري: »أرضيتم بحظ الدنيا 

عَةِ فيها عِوَضًا من نعيم الآخرة، وما عند الله للمتقين في جناته؟ فما  والدَّ

الذي يستمتع به المتمتعون في الدنيا من عيشها ولذَّاتها في نعيم الآخرة 

هَا الله لأوليائه وأهل طاعته إلا يسير ... فاطلبوا، أيها  والكرامة التي أعََدَّ

فَ الكرامة التي عند الله لأوليائه، بطاعته  َ المؤمنون، نعيم الآخرة، وَرش

والمسارعةِ إلى الإجابة إلى أمَْرهِ في النفير لجهاد عَدُوهِ«))).

وكأن الله -سبحانه وتعالى- يقول: انظر إلى هؤلاء الذين لا يؤمنون بما 

وراء المحسوس، لا يومنون إلا بالحياة الدنيا، سوف يجازيهم الله سبحانه 

تعالى يوم العرض عليه))).

جامع البيان، )253/14(. 	(((

انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر  	(((

الجكني الشنقيطي )المتوفى: 1393هـ(، ط/ دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت – 

لبنان، 1415 هـ، 1995م، )11/8(.



- 505 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المطلب السادس: فوائد مُسْتنَبْطََة من الآية الكريمة:

إن التكذيب بيوم الدين يحمل على كل الموبقات))). 	.1

ا بالنبي صلى الله عليه وسلم فهو شامِلٌ لكل عاقل يصلح له  إن الخطاب ليس خاصًّ 	.2

الخطاب))).

تِ السورة المكذِّب بالجزاء والحساب في الآخرة، وهو عامٌّ لكل مُكَذِّب. ذمََّ 	.3

الاستفهام أحد الأساليب القرآنية في افتتاح السور، لما له من وقع مختلف  	.4

ومميز في نفس المتلقي، ومثل هذه السورة في الافتتاح بالاستفهام سورة 

الغاشية.

للتشويق أثره في لفت انتباه السامع وإقباله على ما يلقي على مسامعه  	.5

التشويق في  الكريم طريق  القرآن  من توجيهات وعظات، ولهذا سلك 

موقع  وقلبه  السامع  نفس  في  خطابه  ليقع  الكريمة،  السورة  مطلع 

الانتباه والاهتمام .

المبحث الثاني: تفسير قوله -تعالى-: ثنڤ ڤ  ڤ ڦ ڦ 

ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ثم ]الماعون:3-2[ 
المطلب الأول: مناسبة هاتين الآيتين للآية التي قبلهما))):

جاء جوابُ الاستفهام في الآية السابقة على سبيل الوصل لعطف الصفة 

المقصود من  الحكم  الصفتين في  الأولى؛ لإفادة تسبُّب مجموع  الثانية على 

انظر: أضواء البيان، للشنقيطي )12/8(. 	(((

غرائب القرآن ورغائب الفرقان، نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري  	(((

)المتوفى: 850هـ(، ط 1/ دار الكتب العلمية، بيروت، 1416 هـ )574/6(.

نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، أبو بكر البقاعي، )278/22(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 506 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

الكلام، والمعنى: عطف صفتي دع اليتيم وعدم إطعام المسكين على التكذيب 

بالدين، ففي هذه الآية ذكر صفات من صفات الذين يكذبون بالدين، فكأن 

هاتان  عليه  فترد  أحواله،  وما هي  بالدين،  المكذِّب  ما صفة  يسأل:  سائلًا 

الآيتان بأنه كذا وكذا))).

ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ثن  -تعالى-:  »قوله  البقاعي:  قال 

اليتيم  دفع  من  الصفات  هذه  أن  أي:  ڦثم،  ڤ  ڤ   ڤ 
وبعُْدِ الشفقة عليه، وعدم الحض على إطعامه،، من شأن المكذب بالحساب 

والجزاء،فعلى المؤمن أن يتنزه عنها؛ فليست من صفاته في أصلِ الإيمان؛ فإن 

دع اليتيم من الكبر الذي يهلك صاحبه وعدم الحض على إطعامه، فإنما هو 

عمل البخيل، فنهى الله عباده عن هذه الصفات، ولما كان المراد بهذا الجنس، 

وكان من المكذبين من يخفى تكذيبه، عرفهم بعلامات تنشأ من عمود الكفر 

الذي صدر به، ويتفرع منه تفضحهم، وتدل عليهم وإن اجتهدوا في الإخفاء 

وتوضحهم، فقال مسبباً عن التكذيب ما هو دال عليه: ثن ڤ ثم، أي: 

البغيض البعيد من كل خير، ثن ڤ  ڤ ثم، أي: يدفع دفعًا عنيفًا بغاية 

القسوة، ثنڦثم ويظلمه، ولا يحَُثُّ على إكرامه«))).

المطلب الثاني: دراسة معاني الكلمات

عليه  ليبني  باسمـه  الشيء  بتسـمية  دائمًا  الكريم كعادته  القرآن  يبدأ 

الإفـراد)))  بصيغـة  اليتُمِْ  وَصْفَ  القـرآن  أطلـق  فعندما  مقتضـاه؛ 

انظر: مفاتيح الغيب للرازي )552/32(، التحرير والتنوير لابن عاشور )564/30(. 	(((
الكتاب  دار  )المتوفى: 885هـ(، ط/  البقاعي  بكر  أبو  والسور،  الآيات  تناسب  في  الدرر  نظم  	(((

الإسلامي، القاهرة، )278/22(.
ثنڳ ڳ  ڳ  ڳ   ثم. 	(((



- 507 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والتثنية))) والجمع)))، وكرر لفظ اليتيم ومشتقاتها أكثر من عشرين مرة في 

الكتاب العزيز، كان المقصود من ذلك بيان أن صفة اليتم ليس فيها عيب ولا 

عار ولا تهمة، وأن فَقْدَ الآباء والأقرباء ليس سخرية من القدر أوجبت احتقارًا 

من البشر، فاليتيم شخص كامل في شخصيته، تامٌّ في إنسانيته، ومن ثم فلا 

مكان للشعور بالدونية، أو الإحساس بالنقص لدى اليتيم الذي فَقَدَ أباه.

فْعُ الشديد، وأصله أن يقال للعَاثِر: دعَْ دعَْ،  قوله -تعالى-: ثن  ڤ ثم: الدَّ

كما جاء في قوله -تعالى-: ثنئو ئو ئۇ ئۇ  ئۆ ئۆثم ]الطور: 13[، 

وقال ابن فارس: »الدال والعين أصلٌ واحد مُنقَْاسٌ مطَّرِد، وهو يدلُّ على 

حركة ودَفْع واضطراب«)))، وقيل: هو الردُّ بعنف وجفاء وقسوة))).

قوله -تعالى-: ثنڦثم: اليتيم في كتب اللغة هو: الفَرْدُ من كل شيء، 

وكلُّ شيءٍ يعَِزُّ نظَيره، يقال: بيت يتيم، وبلد يتيم، ودُرَّة يتيمة، واليتيم من 

هُ.  الناس: مَن فقَد أباه، ومن البهائم: مَنْ فَقَدَ أمَُّ

وذلك لأن الكفالة في الإنسان مَنوُطَةٌ بالأب، فكان فاقِدُ الأب يتيمًا دون 

هُ، وعلى العكس في البهائم؛ فإن الكفالة مَنوُطَةٌ بالأم، لذلك كان  مَن فَقَدَ أمَُّ

هُ يتيمًا))).  مَن فَقَدَ أمَُّ

ثنۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ثم. 	(((
}وَيسَْألَوُنكََ عَنِ الْيتَاَمَى قُلْ إصِْلَاحٌ لَهُمْ خَْريٌ وَإنِْ تخَُالِطُوهُمْ فَإِخْوَانكُُمْ{. 	(((

مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين )المتوفى: 395هـ(،  	(((

ت/ عبدالسلام محمد هارون، ط/ دار الفكر، 1399هـ، 1979م، )257/2(.

معاني القرآن وإعرابه، إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج )المتوفى: 311هـ(،  	(((

ط 1/ عالم الكتب – بيروت، 1408 هـ، 1988م، )367/5(، انظر: البحر المحيط لأبي حيان 

.)517/8(

انظر: لسان العرب لابن منظور، )٦٤٥/١٢(، تاج العروس )٩/١13(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 508 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

مجازي،  إطلاق  وهو  )يتيم(،  لفظُ  بلوغه  بعد  اليتيم  على  يطُلق  وقد 

وليس بإطلاق حقيقي، وذلك باعتبار ما كان، كما كانوا يسمون النبي صلى الله عليه وسلم 

وهو كبير: يتيم أبي طالب؛ لأنه رَبَّاهُ بعد موت أبيه، وكما في قوله -تعالى-: 

البلوغ  بعد  إلا  أموالهم  يؤُْتوَْنَ  لا  وهم   ،]2 ]النساء:  ثم  ڄڄ   ڦ  ثنڦ 
والرشد، أي: بعد زوال صفة اليتُمِْ عنهم))).

 أما في الاصطلاح: فإن اليتيم عند الفقهاء))): هو مَنْ فَقَدَ أباه ما لم يبلغ 

مٍ«))).  الْحُلمُ، فإذا بلغ الحُلمُ زال عنه اليتُمْ، قال النبي صلى الله عليه وسلم: »َال يتُمَْ بعَْدَ احْتِلَا

وقد ورد لفظ )اليتم( ومشتقاته في القرآن 23 مرة)))، منها قوله -تعالى-: 

ڦ  ڤ  ڤ  ڤ   ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ثنٹ 
ڦ ڦ ڦ ڄثم ]النساء: 8[. 

هُ على الأمر،  قوله: ثنڦثم: كلمة الحض تعني في اللغة: الْحَثّ، وحَضَّ

من  للقرب  عادةً  يرَْمُزَانِ  والضاء  الحاء  وأغراه، وحرف  بقوة  حَثَّهُ  تعني: 

الشيء والوُدِّ له، فمن الكلمات التي تشير لذلك: الحب، 

الحنية، الحنان، الحضن، والضم والضنا))).

انظر: جامع الأحكام القرطبي )34/11(، وفتح القدير للشوكاني )611/5(. 	(((

انظر: أحكام القرآن، القاضي محمد بن عبدالله أبو بكر بن العربي المعافري الإشبيلي المالكي  	(((

)المتوفى: 543هـ(، ط3/ دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، 1424 هـ، 2003 م، )8/5( 

والمغني، أبو محمد موفق الدين عبدالله بن أحمد بن محمد بن قدامة الجماعيلي المقدسي ثم 

الدمشقي الحنبلي، الشهير بابن قدامة المقدسي )المتوفى: 620هـ(، ط/ مكتبة القاهرة، )42/7(، 

حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي )574/1(.

حه. رواه أبو داود )2873( وغيره، وذكر الألباني طرقه في إرواء الغليل برقم )1244( وصحَّ 	(((

انظر:المعجم المفهرس لألفاظ القرآن )ص/٤٥٩(. 	(((

مفردات القرآن للراغب )159/1(، ولسان العرب،وانظر أحكام القرآن لابن العربي )308/1(،  	(((

والمغني لابن قدامة )413/6(، حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي )574/1(.



- 509 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والخلاصة: أن الحض يعني الْحَثَّ بقوة والتحريض بفاعلية.

وقد وردت عبارة )الحض على طعام المسكين( في ثلاثة مواضع في القرآن 

الكريم)))، وهي: 

]الحاقة:  جمثم  جح  ثي  ثى  ثم  ثج  تي  تى  تم  تخ  تح  ثنتج    -

 .]34 -33

- ثنھھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ  ڭثم 

]الفجر: 18-17[. 

- ثنڤ ڤ  ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄثم 

]الماعون: 2- 3[. 

قوله: ثنڄثم: هو اسم جامع لكل ما يؤُْكَل)))، وقد ورد ذِكْرُ هذه الكلمة 

ومشتقاتها في القرآن الكريم 48 مرة)))، ومنها قوله -تعالى-: ثنې ې  

ې ې ى ىثم ]البقرة: 259[، وقوله تعالى: ثنئۈ ئې  ئې 
وقوله   ،]37 ]يوسف:  یثم  ی  ی  ی   ئى     ئى   ئى  ئې 

-تعالى-: ثنٺ ٿ  ٿ ٿ ٿ  ٹ ٹثم ]الإنسان: 8[. 

بمعانٍ متعدِّدة، فجاءت  اللغة جاءت  المسكين في  ثنڄثم،  قوله: 

تعني  لفظ »سكن«، وهي  فلفظة »مسكين« من  الساكن،  الهادئ  بمعنى: 

الحركة،  ضد  والسكون  حَرَكَتهُُ،  ذهبت  إذا  الشيءُ؛  سَكَنَ  يقال:  الهدوء، 

تفسير البغوي، عبدالله بن أحمد بن علي الزيد، )140/8(، الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبدالله  	(((

محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، )210/20(. 

مفردات غريب القرآن للراغب )379/2(، ولسان العرب لابن منظور )363/12(. 	(((

المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، فؤاد عبد الباقي )ص 523(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 510 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

والْمَسْكَنةَ هنا بمعنى الذليل الخاضع، يقال: سكن »مسكين«: هدوء النفس 

أي:  واسْتكََانَ(  وتمََسْكَنَ  واسْتكََنَّ  )وأسكن  لفظ  أيضًا  ويأتي  وسكونها، 

، فالمسكنة هنا تأتي بمعنى الذل والضعف، وتأتي أيضًا بمعنى  خضع وذلََّ

ف الناس، والمسكين: مَن أسَْكَنتَهُْ الحاجة  السؤال والطواف على الأبواب وتكفُّ

وجَعَلَتهُْ لا يبرح مكانهَ، وهذا يضطره إلى الالتصاق بالتراب))). 

والمسكين في الاصطلاح: اختلف الفقهاء في تعريف المسكين شرعًا، كما حصل 

يَ مسكيناً،  عند علماء اللغة، فيرى الأحناف: أن المسكين هو مَن لا شيء له، وسُمِّ

ا أسَْكَنتَهُْ حاجته عن التحرُّك، فلا يقدر يبرح مكانه من شدة حاجته))). لَمَّ

وقال المالكية: المسكين الذي لا يعُْلَم به، وهو أشد حاجةً من الفقير، كما 

هو رأي الأحناف))). 

أما الشافعية فيرون أن المسكين هو: مَن له مال أو حِرْفَةٌ لا تقع منه 

موقعًا ولا تغُْنِيه، سائلًا كان أو غير سائل))).

أما الحنابلة فيرون أن المسكين هو: الذي يجد معظم كفايته))).

مفردات غريب القرآن، للراغب )214/1(، وجمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد  	(((

الأزدي )المتوفى: 321هـ(، ط 1/ دار العلم للملايين – بيروت، 1987م )856/2(.

بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، علاء الدين أبو بكر بن مسعود بن أحمد الكاساني الحنفي  	(((

)المتوفى: 587هـ(، ط2/ دار الكتب العلمية، 1406هـ، 1986م )43/2(.

القوانين الفقهية، أبو القاسم، محمد بن أحمد بن محمد بن عبدالله، ابن جزي الكلبي الغرناطي  	(((

)المتوفى: 741هـ( )ص 74(.

الأم، الشافعي أبو عبدالله محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع بن عبد المطلب بن عبد مناف  	(((

المطلبي القرشي المكي )المتوفى: 204هـ(، ط/ دار المعرفة – بيروت، 1410هـ/1990م )77/2(.

الشرح الكبير على متن المقنع، عبد الرحمن بن محمد بن أحمد بن قدامة المقدسي الجماعيلي  	(((

الحنبلي، أبو الفرج، شمس الدين )المتوفى: 682هـ(، ط/ دار الكتاب العربي للنشر والتوزيع، 

.)690/2(



- 511 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وقد ورد لفظ )المسكين( 23 مرة)))، منها قوله -تعالى-: ثنڦ ڦ 

ڄ ڄ ڄثم ]الحاقة: 34، الماعون: 3[.
وقوله -تعالى-: ثن ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې  

ېثم ]المائدة: 89[.

المطلب الثالث: بيان ما أورده العلماء من الإعراب فـي الآيتين))):

ثنڤثم، الفاء الفصيحة، لأنها جواب شرط مقدر، والتقدير إن لم 

تعرفه فذلك، وذلك مبتدأ، وثنالذيثم خبره وجملة يدع اليتيم صلة . 

ثنڤثم: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه الضمة، والفاعل ضمير 

مستتر تقديره: هو. 

والجملة  الفتحة،  نصبه  وعلامة  منصوب،  به  مفعول  ثم:  ڦ  ثن 

الفعلية ثن ڤ ڦ ثم لا محل لها من الإعراب؛ صلة الموصول.

قوله -تعالى-: ثن ڦ ثم: الواو حرف عطف مبني على الفتح، لا: حرف 

نفي مبني على السكون.

ثنڦثم: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه الضمة، والفاعل ضمير 

مستتر تقديره: هو، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها ثن ڤ ڦثم.

المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، فؤاد عبد الباقي )ص 449(. 	(((

انظر: إعراب ثلاثين سورة من القرآن الكريم، الحسين بن أحمد بن خالويه، أبو عبدالله )المتوفى:  	(((

القرآن  الكتب المصرية )1360هـ، 1941م(، )ص 204(، إعراب  370هـ( ط/ مطبعة دار 

اس أحمد بن محمد بن إسماعيل بن يونس  للدعاس )471/3(، وإعراب القرآن، أبو جعفر النَّحَّ

المرادي النحوي )المتوفى: 338هـ(، ط1/ منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، 

بيروت، 1421 هـ )186/5(، روح المعاني للآلوسي )475/15(، وفتح القدير )611/5(.



  تفسير سورة الماعون

- 512 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

ثنڄثم: حرف جر مبني على السكون.

ثن ڄثم: اسم مجرور بـ )على(، وعلامة جره الكسرة، وهو مضاف.

وثن ڄثم: مضاف إليه مجرور وعلامة جَرِّه الكسرة.

المطلب الرابع: بيان ما أورده العلماء من أوجه البلاغة فـي الآيتين الكريمتين:

ثم تفيد التكرار والدوام والاستمرارية  ثن ڤ  صيغة المضارع في قوله 

على  إصراره  ويظُْهِر  قُبحًْا،  الكافر  صورة  يزيد  مما  الإرادية،  والقصدية 

التكذيب وفِعْل القبائح، فالتشديد في ثن ڤ ثم أفاد أنه يعتاد ذلك على الدوام 

والتكثير، فلا يتناول الوعيد مَن وُجِدَ منه ذلك وندَِمَ عليه))).

والاستمرار  التجديد  لإفادة  أيضًا  بالتشديد  جاء  ثم  ڦ  ثن ڦ  قوله: 

دلالة  يقوِّي  ومما  دومًا،  ذلك  على  اعتاد  وكأنه  الحض،  عدم  في  والتكرار 

قُهُ  الاستمرار النفي بـ )لا(، التي أفادت امتداد معنى النفي امتدادًا لا تحَُقِّ

أداةُ نفيٍ غيرها))).

الله  ثم جاء بحرف )على( الذي يفيد الاستعلاء، كأن  ثن ڄ ڄ  قوله: 

وغرائزها،  شهواتها  على  الإنسانية  النفسُ  تتعالى  أن  أراد  وتعالى  سبحانه 

لتعلو فوقها، وتقوده إلى ما يريده الله سبحانه وتعالى، لا إلى ما تريد هي))). 

مفاتيح الغيب، أبو عبدالله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي، الملقب بفخر  	(((

الدين الرازي خطيب الري )المتوفى: 606هـ(، ط3/ دار إحياء التراث العربي – بيروت، 1420 

هـ )303/32(.

ابن القيم وحسه البلاغي في تفسير القرآن، عبد الفتاح لاشين، ط1/ الرائد العربي، لبنان، 1402  	(((

هـ، 1982م )ص 52(، صفوة التفاسير، محمد علي الصابوني، ط 1/ دار الصابوني للطباعة 

والنشر والتوزيع، القاهرة )610/3(.

انظر: التحرير والتنوير )565/30(. 	(((



- 513 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

قوله: ثن ڄ ڄ ثم إضافةُ الطعام إلى المسكين تدل على أحقيته 

ه))). به، فكأنه مَنعََ المسكيَن مما هو حقُّ

المطلب الخامس: بيان ما ورد من أوجه القراءات فـي هذا المقطع:-

وَتخَْفِيفِ  الِ  الدَّ بِفَتحِْ  وَقُرِئَ  يدَْفَعُ،  بِالتَّشْدِيدِ:  ثم  ثن ڤ  تعالى:  قوله 

ِ )يدَعَُ(، أيَْ يهُْمِلهُُ، وَاللَّهُ أعَْلَمُ))). الْعَْني

قوله -تعالى-: ثنڦثم، تقُْرَأ )يحََاضّ( بفتح الياء وألف بعدها الحاء))).

المطلب السادس: الشرح العام للآيتين:-

بيوم  والْمُكَذِّبَ  الله،  لِنِعَمِ  الجاحد  الكافرَ  السورةُ  ذكرت  أن  بعد 

اليتيم  دعَُّ  ومنها:  بها،  يعُرف  التي  الذميمة  الصفات  تناولت  الحساب)))، 

هُ والتسلُّطُ عليه، ولا يمد يده بإحسان على فقير  وقَهْرُهُ وظُلْمُه ومَنعُْهُ حَقَّ

َ على البذَلِْ من النفس أو المال، فويل له ولأمثاله،  أو مسكين، ولا يحَُثُّ الْغَْري

مُكَذِّباً  ا كان كافرًا  لَمَّ الرازي: »والفاء في قوله »فذلك« للسببية، أي:  وقال 

انظر: صفوة التفاسير للصابوني )610/3(. 	(((

التبيان في إعراب القرآن، أبو البقاء عبدالله بن الحسين بن عبدالله العكبري )المتوفى: 616هـ(،  	(((

ط/ عيسى البابي الحلبي وشركاه )1306/2(، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح 

المجلس الأعلى  الأوقاف،  )المتوفى: 392هـ( ط/ وزارة  الموصلي  الفتح عثمان بن جني  أبو  عنها، 

للشئون الإسلامية، 1420هـ، 1999م )374/2(، والبحر المحيط لأبي حيان )517/8(، وإعراب 

القراءات الشواذ، أبو البقاء للعكبري، ت/ محمود السيد عزوز، ط/ عالم الكتب )ص 750(.

معاني القرآن وإعرابه، إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج )المتوفى: 311هـ(،  	(((

ط1/ عالم الكتب، بيروت، 1408 هـ، 1988م )261/3(، والكشف والبيان عن تفسير القرآن، 

أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، أبو إسحاق )المتوفى: 427هـ(، ت/ الإمام أبي محمد بن 

لبنان، 1422هـ، 2002م، )204/10(،  العربي، بيروت –  التراث  إحياء  عاشور، ط1/ دار 

للعكبري )ص 750(، روح  الشواذ  القراءات  المحيط لأبي حيان )517/8(، وإعراب  والبحر 

المعاني للآلوسي )475/15(.

انظر: تفسير القرآن العظيم )468/10( 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 514 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

كان كُفْرهُ سبباً لِدعَِّ اليتيم، وإنما اقتصر عليهما على معنى أن الصادر عمن 

يكَُذِّبُ بالدين ليس إلا ذلك؛ لأنَّا نعَْلَمُ أن المكذِّب بالدين لا يقتصر على هذين، 

بل على سبيل التمثيل، كأنه تعالى ذكََرَ في كل واحد من القسمين مثاًال واحدًا، 

بِذِكْرهِ على سائر القبائح، أو لأجل أن هاتين الخصلتين، كما أنهما  تنبيهًا 

قبيحتان منكرتان بحسب الشرع، فهما أيضًا مستنكرتان بحسب المروءة 

والإنسانية«))).

وإشاحةِ  الإعراض  مع  بقوة  فْعُ  الدَّ هو  الدع  ڦثم  ثنڤ  قوله: 

عن  فُه  ْ وَرص  ، يدُعَُّ مَن  لشأن  والتحقير  والغضب  الانفعال  شدة  أو  الوجه، 

الاقتراب منه، وهذه التصرفات لا تصدر إلا من قسوة قلب؛ فاليتيم الذي ما 

زال ضعيفًا مُسْتضَْعَفًا فريسةٌ سهلة للآخرين للانقضاض عليه، والاعتداء 

هِ، والإنقاص من نصيبه، وتأتي صفة الدَّعِّ لليتيم مِن قِبلَ مَن توَََّىل  على حَقِّ

أمَْرهُ، وسيطر على أملاكه وميراثه، فعندما يلجأ ذلك اليتيم إليه طالباً بعضًا 

هِ لينفقه عليه، فيدفعه دفعًا شديدًا، فيدََّعِي عليه الجهلَ وصِغَرَ السن  مِن حَقِّ

عِياً لنفسه حقَّ الانفاق عليه، وهو في الحقيقة  وعدم الحاجة لذلك الإنفاق، مُدَّ

ٌ معه وفي حقوقه، يقول الله سبحانه و-تعالى-: ثن ڌ ڌ ڎ  مُقَِّرص

ثم  ک  ک  کک  ڑ  ڑ   ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ 
]النساء: 10[، فهذا الذي لا يؤمِن بشريعة خالقه، وما جاء فيها من حَضٍّ على 

ُ والغرور وحُبُّ الذات،  كفالة اليتيم والرحمة به، والذي دَفَعَهُ لذلك هو الكِْرب

وعدم الانتماء والإحساس بالآخرين، وحب الدنيا وطول الأمل .

انظر: مفاتيح الغيب )302/32(. 	(((



- 515 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

بواو  الآية  بدأت  ڄثم،  ڄ  ڄ  ڦ  ثنڦ  -تعالى-:  قوله 

العطف مع النفي، فهي عطف على ما سبقها من اعتقادٍ وفعلٍ، وتأتي هنا 

المنع  حب  وهي   ، وسبيلًا منهجًا  الكذب  اتَّخَذَ  مَن  لشخصية  أخرى  صفة 

للخير، والحرص الشديد على ما يملك، وعدم البذَلْ منه للمستضعَفِين وأهل 

الحاجات، فهي النفس التي لم تستطع أن تتغلَّب على شهواتها، فهي منقادة 

ارَةِ بالسوء، فنفي صفة الْحَضِّ هنا عمن أصلًا هو مُكَذِّب للدين  للنفس الأمََّ

قلب  على  والشهوات  الذات  حب  يسيطر  فعندما  النفس،  دناءة  على  يدل 

العمل، وقد  الإيمان والإقبال على  والفتور في  الضعف  له  الإنسان، فتسبِّب 

ورد في القرآن والسنة كثير من الآيات والأحاديث تحَُثُّ على البذَلِْ والعطاء، 

وفضلهما، ورعاية اليتيم والمسكين.

أشدُّ  والحضُّ  وأناة،   ٍ بِيسُْر الحث  أنَّ  إلا   ، كالْحَثِّ التحريض،   : والحضُّ

كََ  ، وَهُوَ أنَْ تطَْلبَُ غَْري لِمَا في حرف الضاد من الشدة، فالْحَضُّ إذن: الْحَثُّ

ڭ  ڭ  ثنۓ  الفجر  المعنى جاء هنا، وفي سورة  بِتأَكِْيدٍ، هذا  فِعْلًا 

ثنڦ ڦ ڄ ڄ  الحاقة:  ]الفجر: 18[، وفي سورة  ڭثم  ڭ  
ڄثم ]الحاقة: 34[، وما هذا إلا لأهمية العمل وقُبحِْ ترَْكِهِ))).

 قال الرازي: »لا يحَُضُّ نفَْسَهُ على طعام المسكين، وإضافة الطعام إلى 

المسكين تدل على أن ذلك الطعام حق المسكين، فكأنه مَنعََ المسكيَن مما هو 

هُ، وذلك يدل على نهاية بخُْلِهِ وقسوةِ قلبه وخساسة طبعه، والثاني: لا  حَقُّ

يحَُضُّ غيره على إطعام ذلك المسكين، بسبب أنه لا يعتقد في ذلك الفعل ثواباً، 

انظر: التحرير والتنوير )566/30(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 516 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

والحاصل أنه تعالى جَعَلَ عِلْمَ التكذيب بالقيامة الإقدامَ على إيذاء الضعيف، 

ومَنعْ المعروف، يعني أنه لو آمَنَ بالجزاء وأيَقَْنَ بالوعيد لَمَا صدر عنه ذلك، 

فموضع الذنب هو التكذيب بالقيامة«))).

فالمقصود بالطعام هنا الحاجة الأساسية لبقاء الإنسان واستمراره، وهي 

رَهَا لأفراده، وخاصة  من الحقوق الأساسية التي يجب على المجتمع أن يوَُفِّ

الحاجة  تلك  توفير  على  يحض  لا  الذي  ذلك  كان  فإن  والمساكين،  الفقراء 

الضرورية للمحتاج إليها من أفراد مجتمعه، حتى يسهم في حفظه، وبقاء 

توازنه، وعدم انتشار الفساد والفقر والضعف بين أبنائه، فكيف سيقدم ما 

هو أعظم وأكبر من ذلك لخدمة مجتمعه وأهله.))).

ونلاحظ أن قوله: ثنڤثم استخدم لليتيم، فهو فعل شديد، أما المسكين 

كْ: ثن ڦ ڦ ثم، فهو لم يؤُْذِ المسكين، وجاءت  فقد جاء فعلٌ يدل على الَّرت

هذه التفرقة بسبب أن اليتيم صغير السن، ولذلك يتجرَّأ عليه كثير من الناس 

ويؤُْذوُنهَ، ولا يبالون به؛ لأنه لا وَالِدَ ولا رقيب ولا مدافع، أما المسكين فقد 

بدنه،  في  قويًّا  يكون  وقد  وأسرته،  قبيلته  في  شهيراً، وشريفًا  كبيراً،  يكون 

الذي لا يجد شيئاً، والعلماء يقولون: إن  الفقير  والمسكين هنا يدخل فيها 

الفقير والمسكين إذا اجتمعا افترقَا، وإذا افترقَا اجتمعَا))).

مفاتيح الغيب، )303/32(. 	(((

انظر: محاسن التأويل، محمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق القاسمي )المتوفى:  	(((

التفاسير،  وصفوة   ،)552/9( هـ   1418 بيروت،  العلمية،  الكتب  دار  ط1/  1332هـ(، 

للصابوني )552/9(، والتحرير والتنوير )566/30(.

الرسالة،  مؤسسة  ط/1،  الخرشي،  عبدالسلام  د.  والسنة،  الكتاب  في  والمساكين  الفقراء  فقه  	(((

بيروت، دار المؤيد، السعودية، 1423 هـ/ 2002م )ص 19(.



- 517 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

إذا فقد بينت الآيات الكثير من الصفات السلبية التي صدرت ممن يكذب 

بالدين، ويدع اليتيم، ولا يحض على طعام المسكين،فهذه أفعال وسلوكيات 

الأفعال  أن  على  وتدل  والنفاق،  الكفر  على  إلا  تدل  ولا  الإيمان،  تعارض 

والسلوكيات المضادة لها بالخير هي تنجي صاحبها من الويل الموعود لكل 

من يكذب بالدين .

المطلب السابع الفوائد المستنبطة: 

تحقيق العدالة الاجتماعية، حيث يشَُارِكُ الأغنياءُ الفقراءَ أموالَهم. 	.1

التعريف باليتيم والمسكين والفرق بينهما. 	.2

أهمية الْحَضِّ على فِعْلِ الخير، وأنه من سِمَات أهل الإيمان. 	.3

فَضْل إطعام الطعام، ومَثوُبتَهُُ عند الله.  	.4

القسوة على اليتيم وسوء معاملته دليل على ضعف الإيمان، وكذا منع  	.5

مساعدة المحتاج والدعوة إليه .

الإيمان – سلوكيًّا  أهل  إلى رعاية  تحتاج  المجتمع  الضعيفة في  الفئات  	.6

وماليًّا – ليخففوا عنهم معاناة الفقر والمسكنة واليتم.

المبحث الثالث: تفسير قوله -تعالى-: ثنڃ ڃ ڃ ڃ چ چ 

چ چثم ]الماعون: 5-4[ 
المطلب الأول: مناسبة هاتين الآيتين للآيات التي قبلهما:- 

بعدما ذكََرَ الله في أول السورة تقصيرَ أولئك في حَقِّ المخلوقين من الأيتام 

أنَّهم  والفقراء والمساكين، انتقل الكلام إلى تقصيرهم في حق الخالق، وهو 



  تفسير سورة الماعون

- 518 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

ا  ها مِن الخشوع والإخلاص، ولَمَّ يضَُيِّعُون الصلاة، وإذا صَلَّوْهَا لم يؤَُدُّوا حقَّ

فَسَدَ باطنهُم وظاهرهم فَهُمْ يمنعون الخير))).

ا كان هذا حاله مع الخلائق، أتَبْعََهُ حالَه  قال صاحب نظَْم الدرر: »ولَمَّ

 ، مع الخالق إعلامًا بأن كلًّا منهما دالٌّ على خراب القلب، ومُوجِبٌ لِمَقْتِ الرَّبِّ

وأعظم الإهانة والكرب، وأن المعاصي شؤم مُهْلِك، تنفيراً عنها وتحذيرًا منها، 

كان  ا  ولَمَّ ثنڃثم،  الإهانة:  يدل على  ما  بأعظم  اً  مُعَِّرب قولهُ  عنه  فسبَّب 

الصالح  الجنس  )الذي(  بـ  المراد  وكان  والإفراد،  بالإضمار  )له(؛  الأصل 

للواحد وما فوقه، وكان مَن يستهين بالضعيف لضعفه يعُْرِض عما لا يراه 

ه لغيبته، وكان مَن أضاع الصلاة كان لِمَا سواها أضَْيعََ، وكان مَن  ولا يحُِسُّ

هَا ربما ظَنَّ النجاة، ولو كانت مباشرتهُ لها على وجه الرياء، أو غيره  َ باََرش

َ بالوصف تعميمًا وتعليقًا للحكم به، وشقه  من الأمور الْمُحْبِطَة للعمل، عََّرب

من الصلاة تحذيرًا من الغرور، وإشارةً إلى أن الذي أثَمَْرَ له تلك الخساسةَ 

هو ما تقدَّم من الجري مع الطبع الرديء، وأتى بصيغة الجمع تنبيهًا على 

أن الكثرة ليست لها عنده عزة؛ لأن إهانةَ الجمع مُسْتلَْزِمَةٌ لإهانة الأفراد من 

غير عكس، فقال: ثن ڃ ثم))).

المطلب الثاني: دراسة معاني الكلمات:

ثنڃثم: الويل هو حلولُ العذابِ والهلاك على أهل الشر))). 

انظر: مفاتيح الغيب )305/32(، والكشاف للزمخشري )1380/2(، فتح القدير للشوكاني )611/5(. 	(((

نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، أبو بكر البقاعي، )280/22(. 	(((

انظر: المفردات، للراغب )888(، لسان العرب )638/2(، معاني القرآن وإعرابه، إبراهيم بن  	(((

السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج )المتوفى: 311هـ(، ط1/ عالم الكتب – بيروت، 1408 

هـ، 1988 م )160/1(.



- 519 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

1 - ويل: حلول الشر.

2 - ويل: هلاك. 

3 - ويل: كلمة يدُْعَى بها على مَن وقع في هلاك يستحقه، قال -تعالى-: 

ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ   ڤ  ٹ  ٹ  ثنٹ 
ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄڃ   ڄ  ڄ  ڄ 

ڇثم ]البقرة: 79[.
ثن چ ثم: الصلاة في اللغة: الدعاء والاستغفار)))، وقال ابن الأثير: 

يتَْ ببعض أجزائها،  »وهي العبادة المخصوصة، وأصلها في اللغة الدعاء، فسُمِّ

يتَ العبادةُ المخصوصةُ صلاةً؛ لِمَا  وقيل: إن أصلها في اللغة التعظيم، وسُمِّ

فيها من تعظيم الرب -تعالى-.

وفي الاصطلاح: الصلاة في الشريعة عبارة عن أركان مخصوصة، وأذكار 

رَة))). معلومة بشرائط محصورة في أوقات مُقَدَّ

ثنچثم: »السين والهاء والواو، معظم الباب يدلُّ على الغفلة والسكون«))). 

هْوُ: خَطَأٌ عن غفلة، وذلك ضربان:  السَّ

أحدهما: أن لا يكون من الإنسان جوالبه ومولداته؛ كمجنون سب إنساناً. 

بَ خمرًا، ثمَُّ ظهر منه منكر، لا  ِ والثاني: أن يكون منه مولِّدَاتهُ، كمن َرش

وانظر:   )30/3( فارس  لابن  اللغة  ومقاييس   ،)379/7( منظور  لابن  العرب  لسان  انظر:  	(((

المفردات للراغب الأصفهاني )491(.

التعريفات، للجرجاني )ص 134(. 	(((

مقاييس اللغة )107/3(، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر إسماعيل بن حماد  	(((

‍ـ، 1987م،  الجوهري الفارابي )المتوفى: 393هـ(، ط4/ دار العلم للملايين – بيروت، 1407 ه

.)2386/6(



  تفسير سورة الماعون

- 520 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

ل: مَعْفُوٌّ عنه، والثاني: مأخوذٌ به، وعلى نحو الثاني  عن قصد إلى فِعْلِهِ، والأوَّ

چ  ثنچ   ،]11 ]الذاريات:  ٹثم  ٿ  ثنٿ  فقال:  تعالى،  اللَّه  ذمَّ 

چثم))).
ذِكْرٌ أو لم  مَهُ؛  تقََدَّ ومعنى السهو لدى الفقهاء هو الذهول عن الشيء 

الذهول قد يعتري  ذِكْرٌ، وهذا  بدَُّ أن يتقدَّمه  النسيان فلا  يتقدَّمه، بعكس 

المصِّيل بانصرافٍ عن الصلاة بأن يتشتَّت ويكثر عليه التفكير في أمور غير 

، ولا ما قال فيها))). صلاته، فلا يدري ما صَّىل

المطلب الثالث: بيان ما أورده العلماء من إعراب الآيتين الكريمتين))):

ثنڃ ڃثم: 

الضمة  رفعه  وعلامة  مرفوع  مبتدأ  ويل:  سببية،  الفاء  ثنڃثم: 

الظاهرة.

من  له  محل  لا  الكسر،  على  مبني  جر  حرف  اللام  ڃثم:  ثن 
الياء؛ لأنه جمع مذكر  باللام وعلامة جره  اسم مجرور  المصلين:  الإعراب، 

سالم، والجار والمجرور متعلق بمحذوف في محل رفع خبر المبتدأ. 

ثنڃ چ چ چ چثم: 

الذين: اسم موصول مبني على الفتح: في محل جر نعت )للمصلين(، هم: 

ضمير مبني في محل رفع مبتدأ.

مفردات القرآن الكريم، للراغب )ص 431(. 	(((

أحكام السجود، السهو والمسبوق والتلاوة والشكر ومواضعها، مفتاح محمد )ص 136(. 	(((

وإعراب   ،)471/3( للدعاس  القرآن  إعراب   ،)205 )ص  خالويه  لابن  القرآن،  إعراب  انظر:  	(((

القرآن للنحاس )186/5(، روح المعاني للآلوسي )475/15( وفتح القدير )613/5(.



- 521 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

عن: حرف جر مبني على السكون، لا محل له من الإعراب. 

صلاتهم: اسم مجرور بـ)عن( وعلامة جره الكسرة الظاهرة، هم: ضمير 

متصل مبني في محل جر مضاف اليه، والجار والمجرور متعلق بـ)ساهون( 

ساهون: خبر المبتدأ مرفوع وعلامة رفعه الواو؛ لأنه جَمْعُ مُذكََّر سالم.

المطلب الرابع: بيان ما أورده العلماء من أوجه البلاغة فـي هذا المقطع:

ثنڃثم: الوصل بالفاء لترتيب الوعيد على الكافرين أيضًا، وما ذكُِرَ 

من قبائحهم، وقد أفادت فاء التفريع))) دخولَ هؤلاء المصلين المنافقين في 

جملة الْمُكَذِّبِيَن في يوم الدين))).

أنَّ  بيان  إلى  للتوصيل بذلك  الضمير  وُضِعَتْ موضع  ثن ڃثم: 
لهم قبائح أخَُر غير ما ذكُِرَ)))، فابتدأ الوعيد بالهلاك بكل مَن ذكُِرَتْ صفاته، 

والمقصود بالمصلِّين هم المنافقون، وجاء على صيغة الجمع؛ لأنه على معنى 

بصيغة  وأتى  تعميمًا،  بالوصف  عََّربَ  وقد  الجنس)))،  به  المراد  إذ  الجمع، 

الجمع تنبيهًا على أنَّ الكثرة ليست لها عنده عزة؛ لأن إهانة الجميع مُسْتلَْزِمَةٌ 

لإهانة الأفراد، من غير عكس، فقال: ثنڃثم))).

ثنڃ چ چ چ چثم، ولما كان وصفهم بـثن ڃثم 

بهم  استهجاناً  ثنڃثم  الموصول  بالاسم  صِفَتِهِم  ذِكْرَ  ابتدأ  بهم  تهََكُّمًا 

»فاء التفريغ« في القرآن هي كل فاء تشير إلى »تفرع« مابعدها عن ماقبلها . 	(((

انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور )567/30(، وفتح القدير للشوكاني )612/5(. 	(((

انظر: فتح القدير للشوكاني )611/5(. 	(((

انظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور )567/30(، والكشاف )1381/2(. 	(((

انظر: نظم الدرر وتناسب السور )280/22(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 522 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

على  فِعْلٍ  من  منهم  صدر  بما  موصوًال  جاء  أنه  سيما  ولا  لهم،  وتحقيراً 

لكل  العموم  إرادة  وهو  آخر،  إيحاء  وللموصول  والتوكيد،  الثبوت  سبيل 

مَن كانت هذه صفته، وجاء ضمير الفصل ثن چ ثم  للدلالة على أن الوارد 

بعده خبرٌ مُؤَكَّد))) فضلًا عن دلالته على قَْرصِ السهو عليهم، مما استوجب 

تخصيص الويل لهم، ثن چ ثم يدل على المجاوزة، وثنچثم اسم فاعل 

عَمْدٍ للصلاة  ك عن  الثبوت)))، وهنا استعارة تهكُّمِيَّة للإعراض والَّرتْ يفيد 

ولآثارها))).

المطلب الـخامس: بيان ما ورد من القراءات فـي هذا المقطع:

 ثنچ ثم غَلَّظَ الأزرق لام ثنچ ثم)))، وهذا مطرد لورش من 

طريق الأزرق في كلمة الصلاة.

المبحث السادس: الشرح العام الآيتين:

قوله:ثنڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چثم 

الذين  المصلين  دُ  يتَوَعََّ سبحانه  والله  العذاب،  شدة  إلى  إشارة  الوَيلُْ 

والتهاوُن  عنها  الغفلة  هو  والسهو  الصلاة،  عن  السهو  بصفة  يتَّصِفُون 

يجَْحَد وجوبهَا  لم  وإن  أكبر،  كُفْرٌ  الترك  لأن  تركها؛  المراد  وليس  بشأنها، 

انظر: معاني النحو، د. فاضل صالح السامرائي، ط1/ دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع،  	(((

الأردن، 1420 هـ، 2000 م )ص 110(، والكشاف، للزمخشري )496/3(.

انظر: تفسير القرآن للشربيني )594/4(، نظم الدرر وتناسب السور )281/22(، وابن القيم  	(((

وحسه البلاغي لعبد الفتاح لاشين )ص70(.

انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور )569/30(. 	(((

إتحاف فضلاء البشر بالقراءات الأربعة عشر، أحمد بن محمد بن أحمد بن عبد الغني الدمياطيّ،  	(((

شهاب الدين الشهير بالبناء )المتوفى: 1117هـ(، ط3/ دار الكتب العلمية – لبنان، 2006م، 

1427هـ )632/2(.



- 523 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ِ العلماء، نسأل الله العافية، أما التساهُل عنها فهو التهاوُن  في أصح قَوَْيل

 ِ قَوَْيل الجماعة في أصح  أدائها في  ر عن  الله فيها؛ كالتأخُّ ببعض ما أوجب 

العلماء، وهذا فيه الوعيد المذكور.

عن مصعب بن سعد، قال: قلت لأبي: أرأيت قول الله -عز وجل-: ثنڃ 

چ چ چ چثم: أهي ترَْكُهَا؟ قال: لا، ولكن تأخيرها عن وقتها))).
كُْ لوقتها))). عن مسروق ثنڃ چ چ چ چثم، قال: الَّرت

عن ابن عباس: ثنڃ چ چ چ چثم، قال: هم المنافقون، 

يتركون الصلاة في السر، ويصلون في العلانية))).

عن مجاهد، قوله: ثن چ چ چثم، قال: لاهون))).

يصلون،  چثم:  چ  چ  چ  ثنڃ  قوله:  في  زيد،  ابن  قال 

وليست الصلاة من شأنهم))).

قال الطبري))): »وأوََْىل الأقوال في ذلك عندي بالصواب بقوله: ثنچثم: 

لاهون، يتَغََافَلوُنَ عنها، وفي اللهو عنها والتشاغُل بغيرها، تضييعها أحياناً، 

وتضييع وقتها أخرى، وإذا كان ذلك كذلك صح بذلك قولُ مَن قال: عُنِيَ 

انظر: جامع البيان، الطبري )630/24(. 	(((

جامع البيان، الطبري، )630/24(، تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، أبي محمد عبد الرحمن  	(((

بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم )المتوفى: 327هـ(، ت/ 

أسعد محمد الطيب، ط3/ مكتبة نزار مصطفى الباز، المملكة العربية السعودية، 1419 هـ 

.)346/10(

جامع البيان )632/24(، وابن أبي حاتم )3468/10(. 	(((

أخرجه الطبري في جامع البيان )630/24(، وابن أبي حاتم )3468/10(. 	(((

أخرجه الطبري في جامع البيان )630/24(، وابن أبي حاتم )3468/10(. 	(((

أخرجه الطبري في جامع البيان )630/24(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 524 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

بذلك ترَْكُ وقتها، وقول مَن قال: عُنِيَ به ترَْكُهَا لِمَا ذكرت من أن في السهو 

عنها المعاني التي ذكرت«.

كَ كفرٌ  الَّرتْ ك؛ لأن  الَّرتْ الله))): »ليس سهوهم عنها  باز رحمه  ابن  قال 

أكبر، نسأل الله العافية، ولكنه نوع من التساهُل، كتأخيرها عن أدائها في 

تِها التي يجب أن تفُْعَل، ونحو ذلك مما  لَا الجماعة، والتهاوُن في بعض مُكَمِّ

يتعلَّق بالنقص فيها، فهذا فيه الوعيد، أما إذا ترََكَهَا عمدًا فهذا يكون كافرًا 

كُفْرًا أكبر، وإن لم يجحد وجوبها في أصح قولي العلماء؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: 

ةُ، فَمَنْ ترََكَهَا فَقَدْ كَفَرَ«)))، ولقوله -عليه  لَا »الْعَهْدُ الَّذِي بيَنْنَاَ وَبيَنْهَُمُ الصَّ

ةِ«)))، فهذان  لَا كِ ترَْكُ الصَّ ْ َ الْكفْرِ وَالِّرش َ الرَّجُلِ وَبْني الصلاة والسلام-: »بْني

كُفْرِ تارك  الحديثان وما جاء في معناهما حجة قائمة، وبرهانٌ ساطع في 

الصلاة، نعوذ بالله، وإن لم يجَْحَد وجوبها، لكن إذا تساهَل فيها بأن تساهَل 

رَ عن أدائها في الجماعة، فهذا يعتبر  هَا كما يجب، أو تأَخََّ في أدائها ولم يؤَُدِّ

من السهو عنها، أما السهو فيها فهذا ليس به شيء، وليس فيه وعيد، فقد 

سَهَا النبيُّ صلى الله عليه وسلم، وسها المسلمون.

الشيء والسهو عن  السهو في  العلماء بين  قَ  فَرَّ ابن عثيمين: »كما  قال 

فإنه  الشيء؛  عن  السهو  بخلاف  بمذموم،  ليس  الشيء  في  فالسهو  الشيء، 

http://www.binbaz.org.sa/noor/260 موقع الشيخ ابن باز 	(((

بن  نوح  الحاج  ابن  الدين،  الرحمن محمد ناصر  عبد  أبو  الصغير وزياداته،  الجامع  صحيح  	(((

ح  الإسلامي، 670/2  المكتب  )المتوفى: 1420هـ(، ط/  الألباني  الأشقودري  آدم،  بن  نجاتي 

4143، وأخرجه الإمام أحمد، وأهل السنن بإسناد صحيح.

صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري )المتوفى: 261هـ(، ط/ دار  	(((

إحياء التراث العربي – بيروت، 88/1 ح 82.



- 525 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ا الساهين عن الصلاة، فقال: ثنڃ  مذموم، ولذا قال الله -عز وجل- ذامًّ

ڃ ڃ ڃ چ چ چ چثم، وذلك لأن السهو في الشيء 
ترَْكٌ له من غير قصد، والسهو عن الشيء تركٌ له مع القصد«))).

وقيل: المقصود المنافقون يراؤون الناس بصلاتهم؛ لأنهم لا يصلون رغبة 

المؤمنون، فيظنوهم  اهم  في ثواب، ولا رهبة من عقاب، وإنما يصلونها لَري

وا عنهم، أو الغفلة واللامبالاة بالصلاة حتى تفوت بالكلية، أو  منهم فيكَُفُّ

ها الرسول صلى الله عليه وسلم، ولكن ينَقِْرُهَا  يخرج وقتها، أو لا تصََُّىل الصلاة، كما صلَّا

نقَْرًا بدون خشوع، وينُجِْدُ فيها ويتُهِْم، وفي كل وادٍ من الأفكار غير المناسبة 

لها يهيم، ويسلِم منها ولا يدري ما قرأ فيها..إلى غير ذلك من قلة المبالاة بها، 

كل هذا داخل في السهو عن الصلاة ))).

وليجتهد  الله،  يدي  بين  واقفٌ  أنَّه  صلاته  حين  يعلم  أنْ  العاقل  فعلى 

بإفراغ قلبه عما سوى الله، فيلازم الخشوع والخضوع والخوف، ويتذكر 

وقوفه في موقف القيامة، لا ينفع فيه مالٌ ولا بنون إلا من أتى الله بقلب 

سليم، وليعلم أنَّ الله لا يقبل عملًا من قلب غافل لاه.

المطلب السادس: فوائد مستنبطة.: 

الوعيد الشديد للمتهاونين بالصلاة والْمُفَرِّطِيَن فيها . 	-1

الحث على أداء الصلاة في وقتها، قال -تعالى-: ثن ڻ   ۀ ۀ ہ  	-2

ہ ہ  ہ ثم ]النساء: 103[.
مجموع فتاوى ابن عثيمين، محمد بن صالح بن محمد العثيمين )المتوفى: 1421هـ(، ت/ فهد  	(((

بن ناصر بن إبراهيم السليمان، ط/ دار الوطن، دار الثريا، 1413 هـ )13/14(.

انظر: روح المعاني، للآلوسي )475/15(، والجامع لأحكام القرآن، للقرطبي )144/20(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 526 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

وهي  ومنزلتها،  ومكانتها،  فضلها  ولها  عظيم،  شأن  لها  الصلاة  أن  	-3

الفَيصَْلُ بين الإسلام والكفر.

الفرق بين السهو في الصلاة والسهو عن الصلاة. 	-4

بيََّنتَِ الآيات عقابَ المصلي الذي لم يرَْجُ لها ثواباً، وإن تركها لم يخَْشَ  	-5

على تركها عقاباً .

ره. أهمية انتماء الفرد المسلم لمجتمعه، والمساهمة في بنائه وتطوُّ 	-6

د عن الصلاة من أعظم الجرائم التي يرتكبها الإنسان في  السهو المتعمَّ 	-7

حق نفسه.

ليس كل مَن أتى بصورة العبادة مستحق لثوابها، بل لابد أن يقوم بها  	-8

على وفق الشرع حتى تقُبل منه .

مِن أشد الخسران أن يتُعب الإنسان نفسه في عبادة ظاهرية خالية من  	-9

حضور القلب وتجاوب الجوارح، وتقويم للسلوك.

ڍ  ڇ  ڇ  -تعــالى-:  ثنڇ  قولــه  تفسـير  الرابــع:  المبحـث 

ڍ ڌثم 
ُ الله تعالى مرضًا من أخطر الأمراض علي الإنسان، ألا وهو الرياء،  يبُِّني

فهو  الانسان،  قلب  يصُِيبَ  أن  الممكن  من  العُضَال  المرض  هذا  أن   ُ ويبُِّني

ه، وما يساعد الإنسانَ على الانتباه إليه،  َ يتغلغل إليه في الخفاء دون أن يبُِرص

والحرص على عدم إصابة القلب به، هو أداءُ الصلاة والعبادات الخالصة 

لله، وإلحاقُها بالأعمال الصالحة التي تقَُوِّي القلب وتشفيه من أي داء.



- 527 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

المطلب الأول: مناسبة هاتين الآيتين للآيات التي قبلها:-

بعدما ذكر الله في الآية السابقة حالهم مع الصلاة وسهوهم عنها، ذكََرَ 

ثنڇثم، ومن  السـهو، فقال:  الآيتين سـبباً من أسـباب  في هاتين 

السهو عن الصلاة الرياء فيها، كفعل المنافقين، فالواجب أن يصلي المؤمنُ 

وتعالى؛  سـبحانه  عنده  الثواب  ويريد  الكـريم،  وجهـه  يريد  وحده،  لله 

لعلمه بأن الله فرض عليه الصلوات الخمس، فيؤديها إخلاصًا لله، وتعظيمًا 

من  فرغ  أن  بعد  ثم  عقابه،  من  وحذرًا  وجل-،  -عز  لمرضاته  وطلباً  له، 

هِ من أداء الصلوات، ذكََرَ تقصيرهم في حقوق العباد، فقال:  تقصيرهم في حَقِّ

ثنڍ ڌثم))).

المطلب الثاني: دراسة معاني الكلمات: 

المجتمع  في  موجودَينِْ   ِ صِنفَْني عن  الحديث  الكريمة  السورة  نت  تضمَّ

ةٍ،  مَذمَّ محلُّ  والاثنان  بأعْمالهم،  والْمُرائِيَن  بالدِّين،  الْمُكَذِّبين  الإنساني: 

وموطن مَنقَْصة، يلزَمُ المسلمَ غير الْمُكَذِّبِ بالدِّين الابتِعادُ عنهما، ولا بدَُّ من 

، لذلك نرى  ِ ِ الْمُخَذِّلَْني ه من هذين النَّمَطَْني ِ ف المجتمعُ المسلم بأْرس أنْ يتخَفَّ

الله تعالى يحَُذِّرُ من الرياء بقوله: ثنڇثم. 

والرياء في اللغة: مصدر )رَاءَى(، ومصدره يأتي على بناء مُفَاعَلة وفِعَال، 

وهو مهموز العين؛ لأنه من الرؤية، ويجوز تخفيفها بقلبها ياء، قال ابن 

فارس: الرياء أصلٌ يدل على نظر، وإبصار بعين، أو بصيرة، فالرأي ما يراه 

انظر: مفاتيح الغيب، الرازي )305/32(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 528 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

الإنسان في الأمر، وتراءى القوم: إذا رأى بعضهم بعضًا، وهو أن يفعل شيئاً 

ليراه الناس))).

تعريف الرياء: ذكر العلماء تعريفات متقاربة للرياء قريبة من المعنى 

اللغوي، وإن اختلفت عباراتهم في ذلك، ومدار تعريفاتهم عن شيء واحد، 

وهو أن يقوم العبد بالعبادة، التي يتقرَّب بها لله لا يريد الله -عز وجل-، 

بل يريد عرضًا دنيويًّا، أو يريد بها وجه الله ووجه الناس.

ومن هذه التعريفات: 

إظهار العبادة بقصد رؤية الناس، لها فيحمدوا صاحبها))). 	.1

الفعل المقصود به رؤيةُ الخلق غفلةً عن رؤية الحق عماية عنه))). 	.2

ترَْكُ الإخلاص في العمل بملاحظة غير الله فيه))). 	.3

قَ العلماء بين الرياء والسمعة بأن الرياء يتعلَّق بحاسة البصر،  وقد فَرَّ

اتفاقها على  السابقة  التعريفات  من  السمع)))، ويلاحَظ  بحاسة  مْعَة  والسُّ

فِ العمل إلى وجهة معينـة صـرفًا فـي غيـر موضعه؛ إذ إن المرائي  ْ َرص

بحرصه على نيَلِْ رضا الناس قد ضَلَّ سبيل الوجهة المطلوبة، وهـي قَصْدُ 

انظر: معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين )المتوفى:  	(((

العرب )٢٩٦/١٤(، سبل  الفكر، 1399هـ، 1979م، )472/2(، لسان  395هـ(، ط/ دار 

السلام، محمد بن إسماعيل بن صلاح بن محمد الحسني، الكحلاني ثم الصنعاني، أبو إبراهيم، 

عز الدين، المعروف كأسلافه بالأمير )المتوفى: 1182هـ(، ط/ دار الحديث، بدون )660/2(.

العسقلاني  الفضل  أبو  حجر  بن  علي  بن  أحمد  البخاري،  الباري بشرح صحيح  فتح  انظر:  	(((

الشافعي، ط/ دار المعرفة، بيروت، 1379هـ )١١/ ٣36(. 

انظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، لأبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي )79/4(.  	(((

انظر: التعريفات، علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني )المتوفى: 816هـ(، ط/ دار  	(((

الكتب العلمية بيروت –لبنان، 1403هـ، 1983م، )ص١١3(.

انظر: فتح الباري بشرح صحيح البخاري، لابن حجر )١١/ ٣36(. 	(((



- 529 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

رضا الله – سبحانه- فكان عنده ممقوتاً مذمومًا، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: »مَنْ 

عَ اللَّهُ بِهِ، وَمَنْ يرَُائِي يرَُائِي اللَّهُ بِهِ«))). عَ سَمَّ سَمَّ

الأول خَصَّ  التعريف  أن  للرياء  تقدَّم من تعريفات  كذلك يلاحظ مما 

الرياء بما كان في العبادة فقط، في حين أفاد التعريفان الآخران عمومَ ما يقع 

ق في أعمـال الدين وأعمال الدنيا. فيه الرياء، ومعلوم أن الرياء يتحقَّ

ثنڌثم: اسمٌ جامعٌ لمنافع البيت، كالقِدْر والفأس والقصعة، ونحو 

إَّال على الإناء  صه فلا تطلقه  ة تخَُصِّ النَّاسُ إعارتهَ، والعامَّ ا تعوَّد  مِمَّ ذلك، 

)أعََانَ، يعُِين( وأصله:  الطَّعام، وقيل: هو اسم مفعول من  به  يؤُْكَل  الذي 

»مَعْوُون«، فَقُلِبتَْ فصارت عَينْهُُ مكان فائه، فصار »مَوعُْون«، ثم قُلِبتَ الواو 

ألفًا فصار »مَاعُون«، فوزنهُ معفولٌ؛ بتقديم العين على الفاء))).

الواجبة،  الزكاة  منها:  الماعون،  معنى  في  كثيرة  أقواًال  المفسرون  وذكر 

المشهور  ولكن  الحق،  إنها  وقيل:  الحاجة،  إنها  وقيل:  والانقياد،  والطاعة 

أن المراد بالماعون كلُّ ما فيه منفعة مما تسَْهُل معاونة الناس به؛ كالقِدْرِ 

والفأس والنار والدلو، وما أشبه ذلك.

قال ابن جرير: وأصل الماعون من كل شيء منفعته)))، قال أبو عبيدة 

ِّد: الماعون في الجاهلية كل ما فيه منفعة، حتى الفأس، والدلو، والقِدْر،  والْمَُرب

احَة، وكل ما فيه منفعة قليل أو كثير))). والقَدَّ

صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب الرياء والسمعة، )ح ٦٤٩٩(، )104/8(. 	(((

انظر: لسان العرب لابن منظور )410/13(، الصحاح للجوهري )2204/6(. 	(((

جامع البيان في تأويل آي القرآن، للطبري )634/24(. 	(((

معالم التنزيل، البغوي، حسين بن مسعود، مرجع سابق )552/8(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 530 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

الناس  وقال محمد بن كعب القرظي: الماعون المعروفُ كله، يتعاطاه 

فيما بينهم))).

الإبرة،  أحدها:  الماعون،  ى  مُسَمَّ في  أقوال  ستة  الجوزي  ابن  ذكر  وقد 

والماء، والنار، والفأس، وما يكون في البيت من هذا النحو، وهذا القول رواه 

أبو هريرة وابن مسعود وابن عباس رضي الله عنهم في رواية، وروى عنه 

وقال  والفأس،  والقصعة  القِدْر  ذكََرَ  حتى  كله،  المعروف  أنه  صالح  أبو 

اج: الماعون في الجاهلية: كل ما كان فيه منفعة، كالفأس والقِدْر والدلو  الزَّجَّ

احَة، ونحو ذلك أيضًا. والقَدَّ

الثاني: أنه الزكاة، قاله علي، وابن عمر، والحسن، وعكرمة، وقتادة.

الثالث: أنه الطاعة، قاله ابن عباس في رواية.

الرابع: المال، قاله سعيد بن المسيَّب والزهري.

الخامس: المعروف، قاله محمد بن كعب.

السادس: الماء، ذكره الفراء عن بعض العرب))).

المطلب الثالث: بيان ما أورده العلماء من أوجه الإعراب فـي الآيتين))): 

ثنڇ ڇ ڇثم

الذين: اسم موصول مبني في محل جر نعت )للمصلين(

انظر: فتح البيان، خان، صديق حسن، مرجع سابق )457/10(. 	(((

انظر: زاد المسير في علم التفسير، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي  	(((

)المتوفى: 597هـ(، ط1/ دار الكتاب العربي، بيروت، 1422 هـ )٤/496(.

وإعراب  للدعاس، )472/3(،  القرآن  إعراب  القرآن، لابن خالويه )ص 206(،  إعراب  انظر:  	(((

القرآن للنحاس )187/5(، روح المعاني للآلوسي )475/15(، وفتح القدير )501/4(.



- 531 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

هم: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ.

الأفعال  من  فعل  لأنه  النون؛  بثبوت  مرفوع  مضارع  فعل  يراءون: 

وجملة  فاعل،  رفع  محل  في  مبني  متصل  ضمير  الجماعة  وواو  الخمسة، 

)يراءون( في محل رفع خبر المبتدأ.

ثنڍ ڌثم 

ويمنعون: الواو حرف عطف مبني على الفتح، لا محل له من الإعراب. 

يمنعون: فعل مضارع مرفوع بثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة. 

واو الجماعة: ضمير متصل في محل رفع فاعل. 

الماعون: مفعول به منصوب وعلامة نصبه الفتحة.

المطلب الرابع: بيان ما أورده العلماء من أوجه البلاغة فـي الآيتين:

ثنڇ ڇ ثم: كَرَّرَ التعبير القرآني )الذين هم( »ولم يقتصر على مرة 

واحدة؛ لامتناع عطف الفعل على الاسم ]يعني عطف يراءون على ساهون[، 

ولم يقل: الذين هم يمنعون؛ لأنه فِعْلٌ، فحسن العطف على الفعل ]يعني 

عطف يمنعون على يراءون[«))).

ثنڇثم حذف المفعول للتعميم والإيجاز، فهم يراءون بصلاتهم 

وغيرها)))، وقد جاء الوصف بالصفة الفعلية للدلالة على التجدُّد والاستمرار 

والحركة، كما أن هناك طباقًا معنويًّا بين ثنڇثم وثنڍثم؛ إذ 

البيان، إسماعيل حقي الخلوتي البروسوي )ت 1137(، ط/ دار الفكر، بيروت  تفسير روح  	(((

.)523/10(

انظر: الكشاف للزمخشري )1381/2(، التحرير والتنوير لابن عاشور )569/30(. 	(((



  تفسير سورة الماعون

- 532 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

يقابل الشيء بضده في المعنى لا في اللفظ، حيث يظُهر ما حقه الخفاء، وهو 

إخلاص الطاعة، ويمنع ما حقه البذل، وهو الماعون، وهذا دليل على تناقُض 

داخل النفس الخبيثة، وهكذا هو المنافق))).

المطلب الخامس: بيان ما أورده العلماء من أوجه القراءات في الآيتين))):

َّى(  )رَأ وماضيه  ألف،  غير  من  بتشديد  ثنيرَُءُّونثم؛  قُرِئتَ  ثنيراءونثم 

دًا على التكثير))).  مشدَّ

المطلب السادس: الشرح العام للآيتين:-

قال -تعالى-: ثنڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌثم 

جاء بصفة أخرى في هذه الآية، فقال: ثنڇ ڇ ڇثم، يعني‏:‏ 

مَدْحَهُم، ويؤدون الأعمال الصالحة لا  الناسَ في أعمالهم، يريدون  يراءون 

الناس، كالذي يتصدق  الله، وإنما يريدون أن يمدحهم  يريدون بها وجه 

لأجل أن يمدحه الناس، أو يصلي، أو يطلب العلم، أو يؤدي أي عبادة من 

الناس  العبادات، لا رغبةً في الطاعة والثواب، وإنما يريد بذلك أن يمدحه 

ويثُنْوُا عليه، فهذا هو الرياء‏.

‏ وهذا يحُْبِط العمل، كما قال -سبحانه وتعالى-‏:‏ ‏ثنئي  بج بح بخ بم 

بى بي تج تح تخ تمتى تي ثج           ثم   ثى  ثي جح   جم حج حم خج 

انظر: معجم المصطلحات البلاغية، د. أحمد مطلوب، ط/ مطبوعات المجمع العلمي العراقي،  	(((

1407 هـ/1987م، )257/2(.

انظر: إعراب القرآن لابن خالويه )ص 207(، إعراب القرآن للدعاس )472/3(، وإعراب القرآن  	(((

للنحاس )187/5(، روح المعاني للآلوسي )475/15(، وفتح القدير )501/4(.

انظر: الحجة في القراءات السبع، الحسين بن أحمد بن خالويه، أبو عبدالله )المتوفى: 370هـ(،  	(((

ت/ المزيدي ط4/ دار الشروق – بيروت، 1401 هـ )249/2(.



- 533 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أخاف  ما  »أخَْوَفُ  يقول‏))):‏  صلى الله عليه وسلم  والنبي  [‏،  110‏‏  ]الكهف:‏  ثم  سج  خم  خح   
عليكم الشرك الأصغر«‏‏، فسُئِلَ عنه، فقال‏:‏ »‏الرياء«،‏ فالرياء مُحْبِطٌ للعمل، 

ك‏‏ والشرك، الأصغر خطر شديد. ْ وهو ِرش

والرياء من صفات المنافقين؛ لأنهم كما قال الله -تعالى-‏:‏ ‏ثن ڇ ڇ ڇ     

ڇ ڍ ڍ     ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ         ژثم‏‏‏ ]النساء‏:‏ 142‏‏‏[‏. 
 ولا تكون العبادة مقبولة عند الله سبحانه وتعالى، إلا إذا كانت خالصة 

لوجهه من ريـاء المخلوقين والتصنُّع لهم، وطَلَبِ مدحهم وحَمْدِهم، ونيَلِْ 

الحظوة والمكانة في نفوسهم، وجَعْـل هذه العبادة لله تعالى وإفراده بها. 

َ النبي صلى الله عليه وسلم فـي الحديث القدسي خطورة فساد الاعتقاد المرتبط  وقد بَّني

كِ، مَن  ْ أغَْنىَ الشركاء عن الِّرش بالرياء، وذلك في قوله: قال الله تعالى: )أنَاَ 

كَهُ(‏)))‏. ْ كَ معي فيه غيري ترََكْتهُُ وِرش َ عمل عملًا أْرش

كذلك جاء الرياء في القرآن مرتبطًا بالنفاق، ومثال ذلك قوله -تعالى-: ثنڃ 

ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ     ڇ ڍ ڍ     ڌ 
َ الله -تعالى- للمؤمنين أن  ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ         ژثم‏‏ ]النساء‏:‏ 142‏‏‏[‏‏، فَبَّني
هذه الخصلة المذمومة لا يحق أن تصدر منهم، وهي صفةٌ ألَْصَقُ ما تكون بأهل 

النفاق؛ ذلك بأنهم لا يقصدون بأعمالهم وجه الله تعالى تبعًا لفساد بواطنهم، 

وإنما يقصدون إعجاب الناس، أو اتِّقَاءَ بأسهم والتمويه عليهم.

مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبدالله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني  	(((

)المتوفى: 241هـ(، ت/ شعيب الأرناؤوط، عادل مرشد، وآخرين، ط/ مؤسسة الرسالة، 1421 

هـ، 2001 م )39/ 39 ح 23630(.

‏	صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب من أشرك في عمله غير الله، )ح ٢٩٨٥(، )2289/4(. (((



  تفسير سورة الماعون

- 534 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

كما اقترن الرياء في القرآن بانتفاء الإيمان باالله واليوم الآخر، كما في قوله 

ى  ى  ې  ې  ې   ې  ۉ  ۉ  ثنۅ  -تعالى-: 

ئې   ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا 
ئىئي  ئم  ئح  ئج   ی  ی    یی  ئى  ئى  ئى  ئې 
ثنٱ  -تعالى-:  وقـوله  ٢٦٤[‏،  ]البقرة:  بىثم  بم  بخ  بح  بج 
ڀ  ڀڀ  ڀ   پ  پ  پ   پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ 
ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ  ٿثم ]النساء: 38[‏، إذ أفادت هذه الآية اقتران 
الرياء بسوء القرين وهو الشيطــان، وفي ذلك إفادة الزجر للمؤمنين عن 

الإقدام على أفعال يشابهون فيها أهل الكفر، حين يكون المقصود من أفعالهم 

هو الرياء، وليس وجه الله تعالى، كذلك جعل الله سبحانه وتعالى آفَةَ الرياء 

أعمالهم مهما كانت في ظاهرها من  بالدين، وأن  المكذِّبين  أهم ملامح  من 

-تعالى-:  قوله  ذلك  ويؤيد  بها،  مُعَذَّبوُنَ  عليهم  مردودة  فإنها  الطاعات، 

ثنڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌثم)))‏.

أنواع الرياء))):

 قسم العلماء الرياء إلى قسمين رئيسين: 

الأول: يطلقون عليه الرياء المحض، أو الرياء الخالص، أو رياء الإخلاص، 

التوحيد، عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ، ت/ محمد حامد  ‏	 انظر: فتح المجيد شرح كتاب  (((

الفقي، ط7/ السنة المحمدية، القاهرة، مصر، 1377هـ/1957م )ص٣٧٩(، تفسير السعدي 

)ص١٨٩(، تفسير ابن كثير )٥٥٤/٤(، التحرير والتنوير لابن عاشور )30/ 568(، تفسير 

الكشاف للزمخشري )٤/ ٦٣٨(، تفسير أضواء البيان للشنقيطي )٩/ ٥٤٥(.

‏	 انظر: جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم، زين الدين عبد الرحمن  (((

بن أحمد بن رجب بن الحسن، السَلامي، البغدادي، ثم الدمشقي، الحنبلي )المتوفى: 795هـ(، 

ط7/ مؤسسة الرسالة، بيروت )ص79(.



- 535 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أي خالص للخلق، وهو أن يعمل المرءُ العمل لا يريد به وجه الله تعالى البتة، 

الرياء يكون رياءً محضًا لا يكاد يصدر من مؤمن  الناس فقط، فهذا  بل 

أو  الحج،  أو  الواجبة،  الصدقة  في  وقد يصدر  والصيام،  الصلاة  في فرض 

غيرها من الأعمال الظاهرة التي يتعدَّى نفعُها، فإن الإخلاص فيها عزيز، 

ق  فهذا النوع من الرياء كفرٌ ونفاق، وهو مُحْبِطٌ للأعمال مُبطِْلٌ لها، ويتحقَّ

فيه قوله:  ثنڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ     ڇ 

ڍ ڍ     ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ         ژثم‏‏ ]النساء‏:‏ 142‏‏‏[.
العبدُ  يريد  أن  وهو:  الشرك،  رياء  فهو  الرياء،  من  الثاني  القسم  أما 

بعبادته الناسَ ورب الناس، فإن شارك الرياءُ العملَ من أصله فالعمل باطل 

حابط، وأما إن كان أصل العمل لله، ثم طرأت عليه نية الرياء، فلا يخلو من 

أحد حالين:

الحال الأولى: أن يكون حدوث الرياء على العمل خاطرًا ثم يدفعه، فهذا 

لا يضره.

بغير خلاف فلا يحبط العمل؛ لكون الرياء مجرَّد خاطر باَدَرَ إلى دفعه.

والحال الثانية: أن يطرأ الرياء على العمل فيسترسل معه، ولم يدفعه بعد 

حدوثه، بل استمر الرياء في العمل، فهذا حكمه يختلف حسب نوع العمل 

والعبادة التي وقع فيها الرياء، فإن كان العمل من الأعمال التي يرتبط آخرها 

بأولها كالصلاة والصيام والحج، ففي بطلانه وحبوطه خلاف بين علماء 

السلف، قد حكاه الإمام أحمد وابن جرير الطبري، ورجحا أن عمله لا يبطل 

بذلك، وأنه يجازى بنيته الأولى، وهو مروي عن الحسن البصري وغيره. 



  تفسير سورة الماعون

- 536 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

بأوله  آخره  يرتبط  عمل  إنما هو في  الاختلاف  هذا  أن  ابن جرير  وذكر 

كالصلاة والصيام والحج، فأما ما لا ارتباط فيه كالقراءة والذكر وإنفاق المال 

ونشر العلم، فإنه ينقطع بنية الرياء الطارئة عليه ويحتاج إلى تجديد نية.

لا  به  للحاجة  ماعوناً  مؤمنٌ  استعارهم  فإذا  ڌثم،  ثنڍ 

يعُِيروُنَ، ويعتذرون بمعاذير باطلة، فلا يعُِيروُنَ فأسًا ولا منجلًا ولا قِدْرًا، 

ولا أيَّةَ آنية أو ماعون؛ لأنهم يبُغِْضُونَ المؤمنين، ولا يريدون أن ينفعوهم 

بشيء، فيحَْرِمُونهَم من إعارة شيء، ينتفعون به ويردونه عليهم. 

ومَنعُْ الماعون ينقسم إلى قسمين:

القسم الأول: قسم يأثم به الإنسان.

والقسم الثاني: قسم لا يأثم به، لكن يفوته الخير.

فما وجب بذَلْهُُ فإن الإنسان يأثم بمنعه، وما لا يجب بذَلْهُُ لا يأثم بمنعه، 

لكن يفوته الخير، مثال ذلك: إنسان جاءه رجل مضطر يقول: أعَْطِنِي ماء 

، فبذَلُْ الإناء له في هذه الحالة واجب يأثم بتركه  أشربه، فإن لم أشرب مِتُّ

الإنسان، حتى إن بعض العلماء يقول: لو مات هذا الإنسان فإنه يضمنه 

بالدية؛ لأنه هو سبب موته، ويجب عليه ما طلبه))).

المطلب السابع: الفوائد المستنبطةمن الآيتين:

التنديد والوعيد للذين يتهاونون بالصلاة، ولا يبالون في أي وقت صَلَّوْهَا،  	.1

وهو من علامات النفاق، والعياذ بالله. 

أثر عمل القلب في قبول العبادة أو ردّها . 	.2

‏	 تفسير القرآن الكريم جزء عم، لابن عثيمين، ط/ دار الثريا )ص 333(. (((



- 537 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

لِمَا المسلمون في حاجة إليه  مَنعُْ الماعون من صفات المنافقين، والمانع  	.3

ليس منهم؛ لحديث »مَنْ لم يهتم بأمور المسلمين فليس منهم«، فكيف 

بالذي يمنعهم ما هو فضلٌ عنده وهم في حاجة إليه.

الصدق والإخلاص من المنازل العالية التي جعل القرآن ثمن بلوغهـا  	.4

ه وحسن الالتجاء وتمام الإنابة والتسليم. هـو صـدق التوجُّ

العباد،  أعمال  سائر  أساسه  على  قامت  وعِمَاد،  أصل  القرآن  في  النية  	.5

وترتَّب عليـه قبولها عند االله تعالى، فثبت في القرآن أجرُ أعمالٍ لم تكن 

ظاهرة، فـي حـين حَبِطَتْ أعمال عظيمة عند فساد باعثها.

الحث على فِعْلِ المعروف وبذَلِْ الأموال الخفيفة، كعارية الإناء، والدلو،  	.6

والكتاب، ونحو ذلك؛ لأن الله ذمََّ مَنْ لم يفعل ذلك.

الحثُّ على رعاية الفقراء والمحاويج، والمساكين والأرامل، ومَن وقعوا في  	.7

نكبة، ونحو ذلك.

. فَهْمُ الدين الإسلامي فهمًا متكاملًا 	.8

الدِّين المعاملة، فمن يمنع الناس ماعوناً يحتاجون إليه فإيمانه ناقص،  	.9

وإن كانت هذه عادته فليبحث عن قلبه .

أهم المسائل والأحكام الفقهية فـي سورة الماعون

اشتملت السورة الكريمة - بالإضافة إلى ما سبق – على مسائل وأحكام 

الآية  تحت  ذكرها  وسيأتي  التفصيل،  بعض  مع  لها  إبرازًا  ههنا  جُمعت 

المتعلقة بها كالتالي:



  تفسير سورة الماعون

- 538 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

تِهِمْ سَاهُونَ﴾  : قوله -تعالى-: ﴿ فَوَيلٌْ لِلْمُصَلِّيَن * الَّذِينَ هُمْ عَنْ صََال • أولًا

فويل: أي عذاب لهم، قال بعض المفسرين: هم الذين يؤخرون الصلاة 

عن وقتها، فلا يصلونها إلا بعد خروج الوقت))). 

 روى أبو يعلى في مسنده من حديث مصعب بن سعد عن أبيه سعد بن 

أبي وقاص قال: قلت لأبي: يا أبتاه أرأيت قوله - تبارك وتعالى -: ثنڃ 

چ چ چ چثم ]الماعون: 5[ أينا لا يسهو؟ أينا لا يحدث نفسه؟! 
قال: ليس ذاك، إنما إضاعة الوقت يلهو حتى يضيع الوقت))).

ےے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ثنہ  -تعالى-:  قال   

ۓ ۓ ڭثم ]مريم: 59[.
عباس،  ابن  عن  ذلك  ورد  وقد  يصلونها،  فلا  يتركونها  آخرون:  وقال 

ا، ويصلونها علانية))). وقال: هم المنافقون الذين يتركون الصلاة سرًّ

 قال ابن كثير - رحمه الله -:

أي يؤخرون الصلاة إلى آخر الوقت دائمًا أو غالباً، وإما يقصرون عن 

فيها  الخشوع  وإما عن  به،  المأمور  الوجه  بأركانها وشروطها على  أدائها 

والتدبر لمعانيها، فاللفظ يشمل ذلك كله، وكل من اتصف بشيء من ذلك له 

قسط من هذه الآية، ومن اتصف بجميع ذلك فقد تم له نصيبه منها، وكمل 

انظر: أحكام القرآن 431/4 - علي بن محمد بن علي المعروف بالكيا الهراسي الشافعي )المتوفى:  	(((

504هـ( - المحقق: موسى محمد علي وعزة عبد عطية - ط دار الكتب العلمية – الثانية/ 1405ه.

مسند أبي يعلى )336/1( برقم )٧٠٠(، وقال المنذري في كتابه الترغيب والترهيب )441/1(  	(((

إسناده حسن. 

الجامع لأحكام القرآن للقرطبي 212/20 .  	(((



- 539 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

النفاق العملي، كما في صحيح مسلم من حديث أنس بن مالك: أن النبي  صلى الله عليه وسلم  

قال: »تلك صلاة المنافق، يجلس يرقب الشمس، حتى إذا كانت بين قرني 

 .(((» الشيطان، قام فنقرها أربعًا، لا يذكر الله فيها إلا قليلًا

وقال الجصاص في كتابه أحكام القرآن:

ثنڃ چ چ چ چثم

»قال أبو العالية: هو الذي لا يدري أعلى شفع انصرف أو على وتر. قال 

أبو بكر يشهد لهذا التأويل ما حدثنا محمد بن بكر قال حدثنا أبو داود قال 

حدثنا أحمد بن حنبل قال حدثنا عبد الرحمن بن مهدي عن سفيان عن أبي 

مالك الأشجعي عن أبي حازم عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه سلم 

قال: )لا غرار في الصلاة ولا تسليم( .

روى  ما  ونظيره  فيها،  شاك  وهو  غرار  على  منها  ينصرف  لا  أنه  ومعناه: 

أبو سعيد أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: )من شك في صلاته فلم يدر أثلاثاً صلى أم أربعًا، 

فليصل ركعة أخرى، وإن كان قد تمت صلاته، فالركعة والسجدتان له نافلة())). 

أما المسلم الطائع لله ولرسوله فيحرص على أداء الصلاة في وقتها، قال 

-تعالى-: ثنڻ   ۀ ۀ ہ ہ ہ  ہثم ]النساء: 103[.

وروى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث عبدالله بن مسعود  [ 

قال: سألت النبي صلى الله عليه وسلم أي العمل أحب إلى الله؟ قال: )الصلاة على وقتها())).

انظر: تفسير ابن كثير 493/8، والحديث في صحيح مسلم برقم )622( . 	(((

أحكام القرآن 375/5 - أحمد بن علي أبو بكر الرازي الجصاص الحنفي )المتوفى: 370هـ( -  	(((

المحقق: محمد صادق القمحاوي - ط دار إحياء التراث العربي / 1405 هـ . 	

البخاري 112/1 كتاب مواقيت الصلاة – باب فضل الصلاة لوقتها – رقم )527(، ومسلم  	(((

90/1 كتاب الإيمان - باب كون الإيمان بالله تعالى أفضل الأعمال - رقم )85( .



  تفسير سورة الماعون

- 540 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

وهذا، وإجمال ما يمكن أن يقال في هذه الآية ثلاث مسائل، فصلها ابن 

العربي، فقال:

»المسألة الأولى: النسيان هو الترك، وقد يكون بقصد، وقد يكون بغير 

قصد؛ فإن كان بقصد فاسمه العمد، وإن كان بغير قصد فاسمه السهو، ولا 

يتعلق به تكليف، وهي:

الخطاب  الساهي محال؛ لأن من لا يعقل  الثانية: فإن تكليف  المسألة 

كيف يخاطب؟ فإن قال: فكيف ذم من لا يعقل الذم؛ أو كلف من لا يصح 

منه التكليف؟ قلنا: إنما ذلك على وجهين: أحدهما أن يعقد نيته على تركها، 

فيتعلق به الذم إذا جاء الوقت. وإن كان حينئذ غافلًا أو لمن يكون الترك لها 

عادته، فهذا يتعلق به الذم دائمًا، ولا يدخل فيه من يسهو في صلاته، وهي:

سها  وقد  تكليف.  فلا  محال  السهو  عن  السلامة  لأن  الثالثة:  المسألة 

النبي صلى الله عليه وسلم في صلاته، والصحابة، وكل من لا يسهو في صلاته فذلك رجل لا 

يتدبرها ولا يعقل قراءتها، وإنما همه في إعدادها، وهذا رجل يأكل القشور 

ويرمي اللب، وما كان النبي صلى الله عليه وسلم يسهو في صلاته إلا لفكرته في أعظم منها، 

اللهم إلا أنه قد يسهو في صلاته من يقبل على وسواس الشيطان إذا قال له: 

اذكر كذا ]لما لم يكن يذكره[ حتى يضل الرجل أن يدري كم صلى«))).

أي لا أحسنوا عبادة ربهم  ثنڇ ڇ ڇثم  ثانياً: قوله -تعالى-:   •

بإخلاص العبادة له، ولا أحسنوا إلى خلقه، حتى ولا بإعارة ما ينتفع به، 

أحكام القرآن 453/4 وما بعدها بتصرف يسير - القاضي محمد بن عبدالله أبو بكر بن العربي  	(((

المعافري الإشبيلي المالكي )المتوفى: 543هـ( - تحقيق: محمد عبد القادر عطا - ط دار الكتب 

العلمية، - الثالثة/ 1424 هـ .



- 541 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ويستعان به مع بقاء عينه ورجوعه إليهم كالإناء، والدلو، والفأس، فهؤلاء؛ 

لمنع الزكاة وأنواع القربات أولى))).  

 وحقيقة الرياء طلب ما في الدنيا بالعبادات، وأصله طلب المنزلة في قلوب 

الناس؛ فأولها: تحسين السمت؛ ويريد بذلك الجاه والثناء. 

الزهد في  ليأخذ بذلك هيئة  القصار والخشنة،  بالثياب  الرياء  ثانيهما: 

الدنيا. 

ثالثهما: الرياء بالقول بإظهار التسخط على أهل الدنيا، وإظهار الوعظ 

والتأسف على ما يفوت من الخير والطاعة. 

لأجل  الصلاة  بتحسين  أو  والصدقة،  الصلاة  بإظهار  الرياء  رابعهما: 

رؤية الناس، وذلك يطول؛ وهذا دليله))).

العمل،  في  الإخلاص  على  فيحرص  القرآن،  بأخلاق  المتخلق  المسلم  أما 

ثن ٺ  الرياء والسمعة، قال -تعالى- عن عباده المؤمنين:  ويحذر من 

ڦ   ڦ   ڦ   ڦ  ڤ  ڤ  ڤ   ڤ  ٹ  ٹ  ٹ   ٹ  ٿ   ٿ  ٿ  ٿ  
ڄ ثم ]الإنسان: 8- 9[.

»مَنْ  قال:  صلى الله عليه وسلم  النبي  أن  البخاري ومسلم من حديث جندب:   وروى 

عَ اللَّهُ بِهِ، وَمَنْ يرَُائِي يرَُائِي اللَّهُ بِهِ«))). عَ سَمَّ سَمَّ

تفسير ابن كثير 495/8 .  	(((

انظر: أحكام القرآن لابن العربي 454/4 . 	(((

ومسلم  له،  واللفظ   )٦٤٩٩( برقم  والسمعة  الرياء  باب   – الرقاق  كتاب   104/8 البخاري  	(((

2289/4 كتاب الزهد والرقائق – باب من اشرك في علمه غير الله برقم )٢٩٨٧(.



  تفسير سورة الماعون

- 542 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

• ثالثاً: قوله -تعالى-: ثنڍ ڌثم 

قال أكثر المفسرين: الماعون هو اسم لما يتعاوزه الناس بينهم من الدلو، 

والفأس، والقدر، ولا يمنع عادة كالماء والملح. وقيل: هو الزكاة، أي يمنعون 

زكاة أموالهم. وقال الفراء: سمعت بعض العرب يقول: الماعون الماء.

وقيل: هو المستغل من منافع الأموال، مأخوذ من المعن وهو القليل.

الله  فسمى  القليل،  الشيء  والمعن  قلة،  من  الماعون  أصل  قطرب:  قال 

الصدقة والزكاة، ونحو ذلك من المعروف ماعوناً لأنه قليل من كثير))).

وهذه الآية الكريمة فيها ثلاث مسائل بينها ابن العربي، فقال:

»المسألة الأولى في تحقيق الكلمة: الماعون: مفعول من أعان يعين، والعون 

هو الإمداد بالقوة والآلة والأسباب الميسرة للأمر .

المسألة الثانية في أقوال العلماء فيه، وذلك ستة أقوال: الأول: قال مالك: 

هي الزكاة، والمراد بها المنافق يمنعها. وقد روى أبو بكر بن عبد العزيز عن 

ثن  ڃ ڃ ڃ ڃ  الله -تعالى-:  أن قول  بلغني  مالك، قال: 

چ چ چ چ  ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ثم
يندم  لم  فاتته  وإن  رياء،  بل  لله،  لا  صلى  صلى  إذا  المنافق  إن  قال: 

عليها؛ ويمنعون الماعون: الزكاة التي فرض الله عليهم، قال زيد بن أسلم: 

لو خففت لهم الصلاة كما خففت لهم الزكاة ما صلوها. الثاني: قال ابن 

انظر تفسير الطبري )30/ 203(، والدر المنثور للسيوطي )6/ 401(، وأحكام القرآن للكيا الهراسي  	(((

)4 / 431(، ونيل المرام من تفسير آيات الأحكام )1 / 467( - أبو الطيب محمد صديق خان بن 

حسن بن علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي )المتوفى: 1307هـ( - تحقيق: محمد حسن 

إسماعيل وأحمد فريد المزيدي - ط دار الكتب العلمية .



- 543 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

شهاب: الماعون المال. الثالث: قال ابن عباس: هو ما يتعاطاه الناس بينهم. 

والكلأ.  الماء  هو  الخامس:  ذلك.  وأشباه  والفأس  والدلو  القدر  هو  الرابع: 

السادس: هو الماء وحده.

المسألة الثالثة لما بينا أن الماعون من العون، كان كل ما ذكره العلماء في 

تفسيره عوناً، وأعظمه الزكاة إلى المحلاب، وعلى قدر الماعون والحاجة إليه 

يكون الذم في منعه، إلا أن الذم إنما هو على منع الواجب، والعارية ليست 

بواجبة على التفصيل؛ بل إنها واجبة على الجملة. والله أعلم؛ لأن الويل لا 

يكون إلا لمن منع الواجب، فاعلموه وتحققوه))).

والمسلم الحق هو الذي يحرص على فعل المعروف، وبذل الأموال الخفيفة، 

كعارية الإناء، والدلو، والكتاب، والفأس، ونحو ذلك؛ لأن الله ذم من لم يفعل 

ذلك في سورة الماعون.

 وروى البخاري في صحيحه من حديث عبدالله بن عمرو: أن النبي صلى الله عليه وسلم 

قال: » أرَْبعَُونَ خَصْلَةً أعَْلاهَُنَّ مَنِيحَةُ العَنزِْ، مَا مِنْ عَامِلٍ يعَْمَلُ بِخَصْلَةٍ مِنهَْا 

رَجَاءَ ثوََابِهَا، وَتصَْدِيقَ مَوعُْودِهَا، إَّال أدَْخَلَهُ اللَّهُ بِهَا الجَنَّة«))). 

أحكام القرآن لابن العربي )4 / 456( . 	(((

البخاري 166/2 كتاب الهبة – باب فضل المنيحة برقم )٢٦٣١(]ش )خصلة( صفة. )منيحة  	(((

العنز( أنثى العنز تعطى لينتفع بلبنها ثم ترد. )تصديق موعودها( مصدقًا بما وعد الله تعالى 

عليها من الأجر. )تشميت العاطس( أن يقول له: يرحمك الله ونحوه، وأصل الشماتة أن يفرح 

بالمصيبة تنزل بغيره، فكأنه يدعو له بدفع المصيبة. )نبلغ خمس عشرة( حسب اجتهاده ومبلغ 

علمه، ولم يذكرها ] مع القطع بعلمه بها، لحكمة الله ورسوله أعلم بها، ولعلها الاجتهاد 

بأعمال البر عامة، وحتى لا يقتصر الناس عليها[.



  تفسير سورة الماعون

- 544 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

الـخاتمة:
أوُلِيى  زادُ  ق معانيه  الكدر، وتذوُّ القرآن صفوٌ لا يعرف  العيش في ربوع 

بنعمته  تتم  الذي  الله  فالحمد  يعتبر،  لمن  عبرة  بأخباره  والانتفـاع  النظـر، 

الصالحات، وله الحمد أنْ وفقني لإنهاء هذا العمل، فإن أحسنت فمن الله وحده، 

وإن أسأت فمن نفسي والشيطان، ومهما بذلتُ من جهد فسأقُِرُّ بالتقصير.

، تصلح لكل زمان ومكان لإقامة حياة  وفي القرآن الكريم دروس وعَِرب

الإنسان، وتجعله يؤدي دور الخلافة على أكمل وجه، وأحسن حال، في غير 

إفراط ممجوج، أو تفريط مُخِلّ، فالاستقامة الكاملة منبعها الكتاب الحكيم، 

ة دستورها الكتاب المبين، وإن هذ الدين ليس دين مظاهر  والسعادة الحقَّ

وطقوس، ولا تغني فيه مظاهر العبادات والشعائر، ما لم تكن صادرةً عن 

يةَ بسبب هذا الإخلاص إلى آثار في القلب تدفع إلى  إخلاص لله وتجرُّد، مؤدِّ

العمل الصالح، وتتمثل في سلوك تصلح به حياة الناس في هذه الأرض وترقى.

لَت الدراسة إلى النتائج التالية:-  هذا وقد توصَّ

العقدية  أهمية عظيمة، فهي تركِّز على الأسس  لها  الماعون  إن سورة  	.1

التي جاءت بها جميع الديانات السماوية، وأن الدين الإسلامي أعطى 

مفهومًا شاملًا وواسعًا عن اليوم الآخر، وهو يوم الدين، فالتصديق به 

فاته، ويسيطر عليها، مع الابتعاد عن  يجعل العبد المؤمن يضبط تصرُّ

هوى النفس وملذَّاتها.

اشتملت السورة على ذمَِّ المكذِّب بالجزاء والحساب في الآخرة، واللفظ  	.2

عامٌّ لا يقتصر على مَن كان سبب نزول الآية.



- 545 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ي عند الفرد الأخلاق الفاضلة والسلوك القويم،  أن سورة الماعون تنُمَِّ 	.3

وتجعله حريصًا على القيام بالأعمال الحسنة في حياته اليومية، ويبتعد 

عن الأعمال السيئة.

أن هذه السورة ركَّزت بصورة أساسية على تقرير حقيقة المكذِّب بيوم  	.4

الجزاء  يوم  ذلك  على  المترتِّبة  والنتائج  عليه،  الدالَّة  والعلامات  الدين، 

والحساب.

أن السورة اشتملت على تقرير عقيدة البعث والجزاء. 	.5

أن سورة اشتملت على التنديد بالذين يأكلون أموال اليتامى، ويدفعونهم  	.6

عن حقوقهم استصغارًا لهم واحتقارًا.

وطرده  اليتيم  زَجْرُ  وقبائحه:  الأخروي  بالجزاء  المكذِّب  صفات  من  	.7

ودفعه عن حقه، وظلمُه وقهره، وتركُ الخير، وعدم الحث أو عدم الأمر 

بالجزاء، وليس  بخله وتكذيبه  أجل  والمسكين، من  الفقير  إطعام  على 

ا حتى يتناول مَن تركه عجزًا، ولكنهم كانوا يبخلون مع الغنى،  الذَّمُّ عامًّ

ويعتذرون لأنفسهم.

التهديد العظيم لمن فعل ثلاثة أمور؛ أحدها: السهو عن الصلاة، وثانيها:  	.8

فعل المراءاة، وثالثها: مَنعُْ الماعون.

للعقيدة المنحرفة أثرها على سلوك صاحبها الذي لا يخشى الله في ضعفاء  	.9

الناس، وفي طليعتهم اليتامى والمساكين .

باطنها، وتصُلح هي من  إلى  يتغلغل  أن  العبادة دون  أدَّى ظاهر  10.	مَن 

ظاهره وباطنه حُرِم من ثوابها .



  تفسير سورة الماعون

- 546 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

التوصيات: 
ضرورة تشجيع البحوث التي تتناول سور وآيات القرآن الكريم بالبحث  	.1

يعَُمَّ خيرها وينتفع  المسلمين حتى  والعمل على نشرها بين  والتحليل، 

الجميع بثمرتها.

غَرْسُ التصديق بيوم الدين في النفوس، وأهمية الإيمان باليوم الآخر،  	.2

التصرفات  ضبط  يتم  حتى  ونار،  وجنة  وحساب  جزاء  من  به  وما 

والسيطرة على النفس، فتبعد عن كل الأمور التي تؤدِّي إلى هلاكها في 

الدنيا والآخرة.

مقصورًا  يكون  أن  ينبغي  ولا  والفقير،  والمسكين  اليتيم  إلى  الإحسان  	.3

الحروب،  إلى مسـاعدة ضحـايا  ما يحتاج  بل كل  الحالات،  على هذه 

والمجاعات غيرها.

وهي  ومنزلتها،  ومكانتها،  فضلها  ولها  عظيم،  شأن  لها  الصلاة  أن  	.4

الفَيصَْلُ بين الإسلام والكفر.

الحث على التعاون المجتمعي والعمل المشترك. 	.5

ثبت بالمصادر والمراجع: 
11 الرائد - ط1/  لاشين،  الفتاح  عبد  القرآن،  تفسير  في  البلاغي  وحسه  القيم  ابن 

العربي، لبنان ـ 1402 هـ 1982م .

22 السيوطي - الدين  جلال  بكر،  أبي  بن  الرحمن  عبد  القرآن،  علوم  في  الإتقان 

العامة  المصرية  الهيئة  ط/  إبراهيم،  الفضل  أبو  محمد  911هـ(،  )المتوفى: 

للكتاب، 1394هـ/ 1974م.



- 547 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

33 )المتوفى: - الحنفي  الجصاص  الرازي  بكر  أبو  علي  بن  أحمد  القرآن،  أحكام 

370هـ(، ط/ دار إحياء التراث العربي – بيروت 1405هـ.

44 أحكام القرآن، القاضي محمد بن عبدالله أبو بكر بن العربي المعافري الأشبيلي المالكي، -

)المتوفى: 543هـ(، ط3/ دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، 1424 هـ - 2003م.

55 أحكام القرآن، لابن الفَرَس الأندلسي، ط/ دار ابن حزم، بيروت، 1427- 2006م.-

66 الله - الزمخشري جار  أحمد  بن  بن عمرو  القاسم محمود  أبو  البلاغة،  أساس 

لبنان، 1419 هـ -  العلمية، بيروت –  الكتب  )المتوفى: 538هـ(، ط 1/ دار 

1998م.

77 الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة، المعروف بالموضوعات الكبرى، نور الدين -

علي ابن محمد بن سلطان المشهور بالملا علي القاري، ط2/ المكتب الإسلامي، 

1986م.

88 أضواء البيان، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الشنقيطي، ط/ -

دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت – لبنان، 1415 هـ - 1995م.

99 للإنتاج - المعارف  دار  ط/  ساسي،  لعمار  الكريم،  القرآن  في  البياني  الإعجاز 

والتوزيع – البليدة، 2003م.

1010 السيد عزوز، ط/  للعكبري، ت/ محمود  البقاء  أبو  الشواذ،  القراءات  إعراب 

عالم الكتب.

1111 إعراب القرآن، أحمد عبيد الدعاس وآخرون، ط 1/ دار المنير ودار الفارابي- 

دمشق، 1425 هـ.

1212 إعراب ثلاثين سورة من القرآن الكريم، الحسين بن أحمد بن خالويه، أبو عبدالله 

)المتوفى: 370هـ( ط/ مطبعة دار الكتب المصرية )1360هـ -1941م(.

1313 الأم، الشافعي؛ أبو عبدالله محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع 

ابن عبدالمطلب بن عبد مناف المطلبي القرشي المكي )المتوفى: 204هـ(، ط/ دار 

المعرفة – بيروت، 1990/1410م. 



  تفسير سورة الماعون

- 548 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

1414 أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ناصر الدين البيضاوي )المتوفى: 685هـ(، ط/ 

العربي – بيروت، 1418هـ.

1515 بن  عمر  دار  ط/  ياسين،  نعيم  محمد  د/  نواقضه،  حقيقته  أركانه  الإيمان 

الخطاب، الإسكندرية.

1616 البحر المحيط في التفسير، أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن 

حيان أثير الدين الأندلسي )المتوفى: 745هـ(، ط/ دار الفكر – بيروت 1420هـ.

1717 الدين، أبو بكر بن مسعود بن أحمد  بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، علاء 

الكاساني الحنفي )المتوفى: 587هـ(، ط2 / دار الكتب العلمية، 1406هـ - 

1986م.

1818 البرهان في تناسب سور القرآن، أحمد بن إبراهيم بن الزبير الثقفي الغرناطي، 

أبو جعفر )المتوفى: 708هـ(، ت/ محمد شعباني، ط/ وزارة الأوقاف والشؤون 

الإسلامية ـ المغرب، 1410 هـ - 1990 م.

1919 بهادر  بن  عبدالله  بن  الدين محمد  بدر  عبدالله  أبو  القرآن،  علوم  البرهان في 

الزركشي )المتوفى: 794هـ(، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة: الأولى، 

1376 هـ - 1957م، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابى الحلبي وشركاه.

2020 تاج العروس من جواهر القاموس، محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسينى - 

مجموعة من المحققين، ط/ دار الهداية.

2121 العكبري  الحسين بن عبدالله  البقاء عبدالله بن  أبو  القرآن،  إعراب  التبيان في 

)المتوفى: 616هـ(، ط/ عيسى البابي الحلبي وشركاه.

2222 عاشور  بن  الطاهر  محمد  بن  محمد  بن  الطاهر  محمد  والتنوير،  التحرير 

التونسي )المتوفى: 1393هـ(، ط/ الدار التونسية للنشر – تونس، 1984 هـ.

2323 التسهيل لعلوم التنزيل، أبو القاسم، محمد بن أحمد بن محمد بن عبدالله، ابن 

جزي الكلبي الغرناطي )المتوفى: 741هـ(، ت: الدكتور عبدالله الخالدي، ط1/ 

شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم – بيروت، 1416 هـ.



- 549 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

2424 التعريفات، علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني )المتوفى: 816هـ(، 

ط/ مؤسسة الرسالة – بيروت، بدون سنة نشر.

2525 بالراغب  المعروف  بن محمد  الحسين  القاسم  أبو  الأصفهاني،  الراغب  تفسير 

الأصفهاني )المتوفى: 502هـ(، جزء 1: المقدمة وتفسير الفاتحة والبقرة، تحقيق 

ودراسة: د. محمد عبد العزيز بسيوني، الناشر: كلية الآداب - جامعة طنطا، 

الطبعة الأولى، 1420 هـ - 1999م.

2626 تفسير القرآن الحكيم )تفسير المنار( لمحمد رشيد، ط/ الهيئة المصرية العامة 

للكتاب، 1990م.

2727 تفسير القرآن العظيم )ابن كثير(، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي 

البصري ثم الدمشقي )المتوفى: 774هـ(، ت/ محمد حسين شمس الدين، ط/ 

الأولى،  الطبعة:  بيروت،   – بيضون  علي  محمد  منشورات  العلمية،  الكتب  دار 

1419 هـ.

2828 تفسير القرآن الكريم، لابن القيم، تحقيق: مكتب الدراسات والبحوث العربية 

والإسلامية، بإشراف الشيخ إبراهيم رمضان، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط1/ 

1410هـ.

2929 تفسير المراغي، أحمد بن مصطفى المراغي )المتوفى: 1371هـ(، ط1/ شركة 

مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده بمصر، 1365 هـ - 1946م.

3030 تفسير ابن عثيمين، ط1/ دار الثريا للنشر، 2004م – 1425هـ.

3131 تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة، نور الدين علي بن محمد 

بن علي بن عبد الرحمن بن عراق الكناني )المتوفى: 963هـ(، ط1/ دار الكتب 

العلمية – بيروت، 1399 هـ. 

3232 جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي 

مؤسسة  شاكر،  محمد  أحمد  المحقق:  310هـ(،  )المتوفى:  الطبري  جعفر  أبو 

الرسالة، الطبعة الأولى، 1420 هـ - 2000م.



  تفسير سورة الماعون

- 550 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

3333 الدين  زين  الكلم،  جوامع  من  حديثاً  خمسين  شرح  في  والحكم  العلوم  جامع 

عبد الرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن، السلامي، البغدادي، ثم الدمشقي، 

الحنبلي )المتوفى: 795هـ(، ط7/ مؤسسة الرسالة- بيروت.

3434 الجامع لأحكام القرآن = تفسير القرطبي، أبو عبدالله محمد القرطبي )المتوفى: 

671هـ(، ط/ الثانية، 1384هـ - 1964 م، دار الكتب المصرية – القاهرة.

3535 الهمداني المصري  الإقراء، علي بن محمد بن عبد الصمد  القراء وكمال  جمال 

الشافعي، أبو الحسن، علم الدين السخاوي )المتوفى: 643هـ(، ت / د. مروان 

العطيَّة، وآخرون، ط1/ دار المأمون للتراث - دمشق – بيروت، 1997م.

3636 جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، السيد أحمد الهاشمي، ط/ المكتبة 

العصرية – صيدا بيروت.

3737 رحلة إلى الدار الآخرة، لمحمود المصري، ط2/ مكتبة التقوي، 2003م.

3838 الدين محمود  المثاني، شهاب  والسبع  العظيم  القرآن  تفسير  المعاني في  روح 

بن عبدالله الحسيني الآلوسي )المتوفى: 1270هـ(، ط/ دار الكتب العلمية – 

بيروت، 1415 هـ.

3939 زاد المسير في علم التفسير، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد 

الجوزي )المتوفى: 597هـ(، ط 1/ دار الكتاب العربي – بيروت، 1422 هـ.

4040 زهرة التفاسير، محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد، المعروف بأبي زهرة 

)المتوفى: 1394هـ(، ط/ دار الفكر العربي.

4141 السراج المنير، شمس الدين محمد بن أحمد الخطيب الشربيني الشافعي )المتوفى: 

977هـ(، مطبعة بولاق )الأميرية( – القاهرة 1285 هـ.

4242 سنن أبي داود، أبو داود سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن 

جِسْتاني )المتوفى: 275هـ(، المحقق: محمد محيي الدين عبد  عمرو الأزدي السِّ

الحميد، الناشر: المكتبة العصرية، صيدا – بيروت.

4343 الترمذي،  الضحاك،  بن  بن موسى  سَوْرة  بن  بن عيسى  الترمذي، محمد  سنن 



- 551 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

أبو عيسى )المتوفى: 279هـ(، تحقيق وتعليق: أحمد محمد شاكر )جـ 1، 2(، 

الأزهر  في  المدرس  وإبراهيم عطوة عوض   ،)3 )جـ  الباقي  عبد  فؤاد  ومحمد 

الشريف )جـ 4، 5(، الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي – 

مصر، الطبعة الثانية، 1395 هـ - 1975م.

4444 الشرح الكبير على متن المقنع، عبد الرحمن بن محمد بن أحمد ابن قدامة المقدسي 

الجماعيلي الحنبلي، أبو الفرج، شمس الدين )المتوفى: 682هـ(، ط/ دار الكتاب 

العربي للنشر والتوزيع.

4545 صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي، تحقيق: 

محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة )مصورة عن السلطانية بإضافة 

ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي(، الطبعة الأولى، 1422هـ.

4646 صحيح مسلم: المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله 

ـ صلى الله عليه وسلم ـ مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري )المتوفى: 261هـ(، 

المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي، ط/ دار إحياء التراث العربي – بيروت – بدون 

تاريخ طبعة.

4747 والنشر  للطباعة  الصابوني  دار  الصابوني-  علي  محمد  التفاسير،  صفوة 

والتوزيع، القاهرة، الطبعة الأولى، 1417 هـ - 1997م.

4848 العقائد الإسلامية، سيد سابق )المتوفى: 1420هـ( ط/ دار الكتاب العربي – بيروت.

4949 عقيدة المؤمن، لأبي بكر الجزائري، ط2/ المكتبات الأزهرية.

5050 القمي  حسين  بن  محمد  بن  الحسن  الدين  نظام  الفرقان،  ورغائب  القرآن  غرائب 

النيسابوري )المتوفى: 850هـ( ط/ دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة الأولى، 1416هـ.

5151 )المتوفى:  اليمني  الشوكاني  عبدالله  بن  بن محمد  بن علي  القدير، محمد  فتح 

1250هـ(، ط1/ دار ابن كثير، دار الكلم الطيب - دمشق، بيروت - 1414هـ.

5252 فتح المجيد شرح كتاب التوحيد، عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ، ت: محمد 

حامد الفقي ط7/ السنة المحمدية، القاهرة، مصر، 1377هـ/1957م.



  تفسير سورة الماعون

- 552 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

5353 الفتوحات الإلهية، الشيخ سليمان بن عمر العجيلي الشافعي، ط/ دار إحياء 

التراث العربي، بيروت، لبنان.

5454  ،1/ ط  الخرشي،  السلام  عبد  د.  والسنة،  الكتاب  في  والمساكين  الفقراء  فقه 

مؤسسة الرسالة، بيروت، دار المؤيد، السعودية، 1423 هـ / 2002م.

5555 الفيروزآبادي،  يعقوب  بن  محمد  طاهر  أبو  الدين  مجد  المحيط،  القاموس 

الثامنة،  مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت – لبنان، الطبعة 

1426 هـ - 2005 م.

5656 القاموس المحيط، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، ط8/ 

 - هـ   1426 لبنان،   – بيروت  والتوزيع،  والنشر  للطباعة  الرسالة  مؤسسة 

2005م.

5757 القوانين الفقهية، أبو القاسم، محمد بن أحمد بن محمد بن عبدالله، ابن جزي 

الكلبي الغرناطي )المتوفى: 741هـ(.

5858 كتاب العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي 

البصري )المتوفى: 170هـ(، ت/ د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، ط/ 

دار ومكتبة الهلال.

5959 الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، 

بيروت،   – العربي  الكتاب  دار  ط/  538هـ(،  )المتوفى:  الله  جار  الزمخشري 

الطبعة الثالثة، 1407 هـ.

6060 )المتوفى:  إسحاق  أبو  الثعلبي،  إبراهيم  بن  محمد  بن  أحمد  والبيان،  الكشف 

427هـ(، ت: الإمام أبي محمد بن عاشور، ط 1/ دار إحياء التراث العربي، 

بيروت – لبنان، 1422هـ - 2002م.

6161 الحسيني  موسى  بن  أيوب  اللغوية،  والفروق  المصطلحات  في  معجم  الكليات 

القريمي الكفوي، أبو البقاء الحنفي )المتوفى: 1094هـ(، ت/ عدنان درويش 

- محمد المصري، ط/ مؤسسة الرسالة – بيروت، بدون.



- 553 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

6262 لسان العرب، محمد بن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي )المتوفى: 711هـ( 

ط/ دار صادر – بيروت.

6363 مباحث في التفسير الموضوعي، مصطفى مسلم، ط4/ دار القلم، 1426هـ - 

2005م.

6464 ط3/  1420هـ(،  )المتوفى:  القطان  خليل  بن  مناع  القرآن،  علوم  في  مباحث 

مكتبة المعارف للنشر والتوزيع 1421هـ- 2000م .

6565 محاسن التأويل، محمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق القاسمي 

)المتوفى: 1332هـ(، ط1/ دار الكتب العلميه – بيروت - 1418 هـ .

6666 المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، أبو الفتح عثمان بن 

جني الموصلي )المتوفى: 392هـ(، ط/ وزارة الأوقاف، المجلس الأعلى للشئون 

الإسلامية، 1420هـ- 1999م.

6767 المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد 

دار  )المتوفى: 542هـ(، ط1/  المحاربي  الأندلسي  بن عطية  تمام  بن  الرحمن 

الكتب العلمية – بيروت - 1422 هـ.

6868 مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبدالله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال 

بن أسد الشيباني )المتوفى: 241هـ(، المحقق: شعيب الأرناؤوط، عادل مرشد، 

وآخرون، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، 1421 هـ - 2001م. 

6969 الزجاج  إسحاق  أبو  سهل،  بن  السري  بن  إبراهيم  وإعرابه،  القرآن  معاني 

)المتوفى: 311هـ(، ط 1/ عالم الكتب – بيروت، 1408 هـ - 1988 م.

7070 معاني النحو، د. فاضل صالح السامرائي، ط1/ دار الفكر للطباعة والنشر 

والتوزيع - الأردن، 1420 هـ - 2000م.

7171 مصطفى  )إبراهيم  ت:  بالقاهرة،  العربية  اللغة  مجمع   - الوسيط  المعجم 

وزملاؤه(، ط/ الناشر: دار الدعوة.



  تفسير سورة الماعون

- 554 -

الدكتورة/ مطيعة العنزي 

7272 معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، ط/ دار 

الفكر، 1399هـ - 1979م.

7373 المغني، أبو محمد موفق الدين عبدالله بن أحمد بن محمد بن قدامة الجماعيلي 

المقدسي ثم الدمشقي الحنبلي، الشهير بابن قدامة المقدسي )المتوفى: 620هـ(، 

ط/ مكتبة القاهرة.

7474 بن  الحسن  بن  بن عمر  عبدالله محمد  أبو  الكبير،  التفسير   = الغيب  مفاتيح 

)المتوفى:  الري  خطيب  الرازي  الدين  بفخر  الملقب  الرازي  التيمي  الحسين 

606هـ(، ط/ دار إحياء التراث العربي – بيروت، الطبعة الثالثة، 1420 هـ.

7575 بالراغب  المعروف  محمد  بن  الحسين  القاسم  أبو  القرآن،  غريب  فى  المفردات 

دار   / ط  الداودي،  عدنان  صفوان  تحقيق/  502هـ(،  )المتوفى:  الأصفهانى 

القلم، الدار الشامية - دمشق بيروت، الطبعة الأولى، 1412 هـ.

7676 )المتوفى:  الجوزي  محمد  بن  علي  بن  الرحمن  عبد  الدين  جمال  الموضوعات، 

597هـ(، ط1/ المكتبة السلفية بالمدينة المنورة.

7777 الناسخ والمنسوخ، أبو القاسم هبة الله بن سلامة، )ت: 410هـ(، ط2/ مطبعة 

مصطفى الحلبي، 1967م.

7878 الإسلامي،  الكتاب  دار  ط/  للبقاعى،  والسور،  الآيات  تناسب  في  الدرر  نظم 

القاهرة.



فتاوي الفقهاء)*(

تختار المجلة في كل عدد من أعدادها بعضًا من فتاوى السلف، للدلالة على حيوية الفقه  	)*(
الإسلامي، ودوره الرائد في معالجة القضايا والمشكلات المعاصرة.

التعريف الفقهي للسفيه والرشيد.  	
علي حيدر

القضاء في ميراث الولد المستلحق. 	
الإمام مالك بن أنس   			            			 

المراد بتحريم الرضاع بعض المرضعين دون بعض. 	
			           أبو الـحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي 

من  لغير  تزويجها  يجز  لم  فاســدًا،  تزويجًا  المرأة  تزوجت  إذا  	
جها حتى يطلقها أو يفسخ نكاحها. تزوَّ

موفق الدين أبو محمد عبدالله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي 



- 556 -

  فـتاوى الفقهـاء

التعريف الفقهي للسفيه والرشيد 

            علي حيدر 

في  ويبذر  موضعـه،  غير  في  مالـه  يصـرف  الذي  هـو  السـفيه 

يزالـون  لا  والذين  بالإسـراف،  ويتلفهـا  أموالـه،  ويضيع  مصـروفاته، 

تجارتهـم  طـريق  يعـرفوا  ولم  وإعطائهـم،  أخذهـم  في  يغفلـون 

وتمتعهـم بحسـب بلاهتهم وخلو قلوبهـم، يعدون أيضًا من السـفهاء. 

السـفيه مأخوذ من السفه، والسفه لغة خفة العقـل، والسـفيه هـو من 

كان في عقله خفـة، أما شـرعًا فهو الذي يصـرف مالـه في غير مـوضعـه، 

ويضيع  مصروفاته،  في  ويبذر  والعقل،  الشرع  يقتضيه  لما  خلافًا  يعـني 

أمواله، ويتلفها بالإسراف.

والفرق بين الإسراف والتبذير، هو أن التبذير صرف الشيء في غير محله 

اللائق. أما الإسراف فهو صرف الشيء في محله اللائق زيادة عن اللازم. )رد 

الحق، وجهل  التبذير هو تجاوز موضع  الفرائض(. فعلى ذلك  المحتار في 

في  وجهل  الكمية  في  تجاوز  فهو  الإسراف  أما  الحقوق:  ومواقع  بمواضع 

مقادير الحقوق.

فالتبذير والإسـراف اللذان ينشآن عن السـفه يكونان أحياناً في أمور 

أهل  بيته  يجمع في  أو  والمغنين،  للعازفين  ماله  يعطي  أن من  فكما  الشر، 

عليهم،  الإنفاق  في  يسـرف  أو  ويسـقيهم،  فيطعمهم  والفسق،  الشـرب 

أو من يفتح باب الجـوائز والصلات أو يشتري الطيور الطائرة بأثمـان 

باهظة أو من يلقي أمـواله في النهر والبحـر أو يحرقهـا بالنار، وكذلك يعد 



- 557 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

سـفيها من أسرف في نفقة؛ إذ إن الذي لا يكون له غرض في تصرفاته، وكان 

يعد غرضًا فهو سـفيه  به بصـورة جعلته لا  أنه تصـرف  إلا  له غرض 

كالغبن في التجارة من غير محمدة، وإن يكن الأصل في التصرفات أن تكون 

مبنية على المسامحة، كما أن البر والإحسان مشروعان، إلا أن الإسراف فيهما 

حرام كالإسراف في المأكولات والمشروبات؛ قال الله -تعالى-: ثنئې ئې 

ئى  ئى ئىثم ]الفرقان: 67[ أي: لم يتجاوزوا حد الكرم ثنی یثم 
ويكـون  البخيل  أي:  الشـحيح،  تضييق  يضيقـوا  لم  أي:   ،]67 ]الفرقان: 

الإسـراف في الأمـور الخيرية أيضًا كبناء المسـاجد أو صرف جميع أمواله 

على الأمور الخيرية، مـع عـدم اقتداره متبعًا الهـوى وتاركًا مـا يدل على 

الحجى، أما إذا صرف شـخص ماله على المعاصي كشـرب الخمر والزنا، 

)رد   )963( المادة  انظر  المادة،  هذه  في  المبين  بالمعنى  سـفيها  يعد  فلا 

المحتار، أبو السـعود، الهندية في الباب الثاني(، ويعد أيضًا بمنزلة السـفيه 

الذين لا يزالون يغفلون في أخذهم وإعطائهم، ولم يعرفوا طـريق تجارتهم 

في  الوارد  بالمعنى  يعدون سـفهاء  لا  أنه  مع  بلاهتهم،  بحسـب  وتمتعهم 

كما  الإمامين  عند  كهـذا  وبسـيط  أبله  على  الحجر  ويمكن  الأولى،  الفقرة 

ذهبت إليه المادة )958(، ويطلق على كل من الأبله والبسـيط مغفل، وليس 

المغفل فاسدًا، وإنما هـو مـن كان سـليم القلـب لا يقدر على التصـرفات 

الرابحـة مع كونه يخدع فيهـا )رد المحتار منلا مسـكين، الهندية في الباب 

فيه  توجد  لم  من  وهو  التغفيل،  من  مفعول  اسم  أيضًا  والمغفل  الثاني(، 

فطانة )الطحطاوي(.



- 558 -

  فـتاوى الفقهـاء

والرشيد هو الذي يتقيد بمحافظة ماله ويتوقى السرف والتبذير

ويتوقى  ماله،  بمحافظة  يتقيد  الذي  أي:  ماله  في  المصلح  هو  الرشيد 

السرف والتبذير والصرف في غير مواضعه ويجتنبه، وهذا يعد رشيدًا ما 

دام على تلك الحال، سواء أكان فاسقًا طارئاً أو أصليًّا أم غير فاسق، يعني: 

أن مجرد الفسق ليس مانعًا للرشيد وموجباً للسفيه، وعليه إنما يتحرى عن 

الرشد في المال، وليس في المال والدين معًا، وقد فسر الرشد بالإصلاح في قوله 

ئوثم  ئە  ثن  وأبصرتم  عرفتم  أي:  ]النساء: 6[،  ئەثم  ئا  ثن  -تعالى-: 

]النساء: 6[، فالرشيد من يكون مصلحًا في ماله فقط )التنوير())).

القضاء في ميراث الولد المستلحق 

الإمام مالك بن أنس 

قال مالك: الأمر المجتمع  عليه عندنا في الرجل يهلك وله بنون. فيقول 

أحدهم: قد أقر أبي أن فلاناً ابنه: أن ذلك النسب لا يثبت بشهادة إنسان 

واحد، ولا يجوز إقرار الذي أقر إلا على نفسه في حصته من مال أبيه، يعطى 

الذي شهد له قدر ما يصيبه من المال الذي بيده.

قال: وتفسير ذلك، أن يهلك الرجل ، ويترك ابنين له. ويترك ست مئة 

دينار. فيأخذ كل واحد منهما ثلاث مئة دينار. ثم يشهد أحدهما بأن أباه 

الهالك أقر أن فلاناً ابنه. فيكون على الذي شهد للذي استلحق مئة دينار.

وذلك نصف ميراث المستلحق. لو لحق ولو أقر له الآخر أخذ المئة الأخرى، 

فاستكمل حقه وثبت نسبه.

دررالحكام شرح مجلة الأحكام  ج 2 ص 586 -587. 	 (((



- 559 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وينكر  أو على زوجها.  أبيها  بالدين على  تقر  المرأة  بمنزلة  أيضًا  وهو 

ذلك الورثة. فعليها أن تدفع إلى الذي أقرت له بالدين قدر الذي يصيبها من 

ذلك الدين. لو ثبت على الورثة كلهم. إن كانت امرأة ورثت الثمن، دفعت إلى 

الغريم ثمن دينه. وإن كانت ابنة ورثت النصف، دفعت إلى الغريم نصف 

دينه. على حساب هذا يدفع إليه من أقر له من النساء.

  قال مالك: فإن شهد رجل على مثل ما شهدت به المرأة: أن لفلان على 

الغريم حقه  وأعطي  مع شهادة شاهده.  الدين  أحلف صاحب  ديناً.  أبيه 

كله، وليس هذا بمنزلة المرأة، لأن الرجل تجوز شهادته. ويكون على صاحب 

الدين، مع شهادة شاهده أن يحلف. ويأخذ حقه كله. فإن لم يحلف أخذ 

من ميراث الذي أقر له، قدر ما يصيبه من ذلك الدين. لأنه أقر بحقه. وأنكر 

الورثة. وجاز عليه إقراره))).

المراد بتحريم الرضاع بعض المرضعين دون بعض 

أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي

قال الشافعي رحمه الله تعالى: »وكذلك أبان أن المراد بتحريم الرضاع 

بعض المرضعين دون بعض، واحتج فيما قال النبي صلى الله عليه وسلم لسهلة بنت سهيل 

لما قالت له: كنا نرى سالًما ولدًا، وكان يدخل عليَّ وأنا فضل، وليس لنا إلا 

بيت واحد، فماذا تأمرني؟ فقال عليه السلام فيما بلغنا »أرضعيه خمس 

رضعات، فيحرم بلبنها« ففعلت، فكانت تراه ابناً من الرضاعة))).

موطأ الإمام مالك رواية يحيى بن يحيي الليثي ص 526- 527. 	 (((

مختصر المزني ص 227 وتتمة الفصل: »فأخذت بذلك عائشة رضي الله عنها فيمن أحبت أن = 	(((



- 560 -

  فـتاوى الفقهـاء

قال الماوردي: وذهب أكثر الفقهاء إلى أن رضاع الكبير لا يحرم، وقالت 

عائشة: رضاع الكبير يحرم كرضاع الصغير، وبه قال من الفقهاء الأوزاعي، 

ويشبه أن يكون قول أهل الظاهر، احتجاجًا بقول النبي صلى الله عليه وسلم لسهلة بنت 

كبيراً،  سالم  وكان  عليك«،  بهن  يحرم  رضعات  خمس  »أرضعيه  سهيل: 

وكانت عائشة رضي الله تعالى عنها إذا أحبت أن يدخل عليها من الرجال 

أحد، أمرت أختها أم كلثوم أو غيرها من بنات إخوتها وبنات أخواتها أن 

وسائر  سلمة،  أم  وخالفتها  محرما،  بهن  يصير  رضعات  خمس  ترضعه 

أزواج النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك قلن ما نرى رضاع الكبير إلا رخصة في سالم وحده.

والدليل على أن رضاع الكبير لا يحرم قول الله -تعالى-: ثن  ھ ےے 

ۓ ۓ ڭ ڭ ڭثم ]البقرة: 233[، فجعل تمام الرضاع في الشرع مقدرًا 
بحولين، فاقتضى أن يكون حكمه في الشرع بعد الحولين مخالفًا لحكمه في 

الحولين، وحكمه في الشرع هو التحريم.

وروى ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: لا رضاع بعد الحولين نفياً لتحريمه 

لا لجوازه.

يدخل عليها من الرجال وأبى سائر أزواج النبي صلى الله عليه وسلم أن يدخل عليهن بتلك الرضاعة أحد من  	=

الناس، وقلن: ما نرى الذي أمر به صلى الله عليه وسلم إلا رخصة في سالم وحده، وروى الشافعي رحمه الله: أن 

ا،  أم سلمة قالت في الحديث: هو لسالم خاصة )قال الشافعي( رحمه الله تعالى، فإذا كان خاصًّ

ۓ  ےے  ھ  ثن   ثناؤه-:  -جل  الله  قول  ذلك  على  والدليل  العام،  من  مخرج  فالخاص 

ۓ ڭ ڭ ڭثم، فجعل الحولين غاية وما جعل له غاية فالحكم بعد مضي الغاية خلاف 
الحكم قبل الغاية كقوله -تعالى-: )والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء(، فإذا مضت الأقراء 

فحكمهن بعد مضيها خلاف حكمهن فيها )قال المزني(، وفي ذلك دلالة عندي على نفي الولد لأكثر 

من سنتين بتأقيت حمله وفصاله ثلاثين شهرًا، كما نفى توقيت حولين الرضاع لأكثر من الحولين 

)قال الشافعي( رحمه الله تعالى: وكان عمر [ لا يرى رضاع الكبير يحرم وابن مسعود وابن 

عمر رضي الله عنهما، وقال أبو هريرة [: لا يحرم من الرضاع إلا ما فتق الأمعاء«.



- 561 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: لا رضاع بعد فطام، يعني لا تحرم رضاع 

بعد انقضاء زمانه.

وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: الرضاعة من المجاعة، وما سد الجوعة 

والكبير لا يسد الرضاع جوعته فلم يثبت له فيه حكم.

العظم.  وأنشز  اللحم،  أنبت  ما  »الرضاع  قال:  أنه  صلى الله عليه وسلم  النبي  عن  وروي 

وروى: الرضاعة ما فتقت الأمعاء وأنبت اللحم، وهذا لا يكون إلا في الصغير، وقد 

مضى الجواب عن حديث سالم في اختصاصه بالرضاع في الكبير دون الصغير.

فإذا ثبت أن تحريم الرضاع مختص بالصغير دون الكبير، فقد اختلف 

الفقهاء في حد تحريمه على أربعة مذاهب:

أحدها: وهو مذهب الشافعي: أنه محدد بحولين، فإن وجد بعد الحولين 

بيوم لم يحرم، وهو قول أبي يوسف ومحمد.

والمذهب الثاني: ما قاله مالك في إحدى رواياته: إنه يحرم بعد الحولين 

بشهر، فجعل زمانه محددًا بخمسة وعشرين شهرًا.

والمذهب الثالث: ما قاله أبو حنيفة إنه يحرم بعد الحولين بستة أشهر، 

فجعل زمانه محددًا بثلاثين شهرًا.

والمذهب الرابع: ما قاله زفر بن الهذيل أنه يحرم إلى ثلاثة أحوال محددة 

بستة وثلاثين شهرًا، استدلاًال بعموم قول الله -تعالى-: ثنک 

ک کثم ]النساء: 23[، ويقول النبي صلى الله عليه وسلم: »الرضاعة من المجاعة«، 
ولأنها من يعتد فيها بالرضاع فوجب أن يثبت فيها التحريم كالحولين.



- 562 -

  فـتاوى الفقهـاء

ودليلنا قوله -تعالى-: ثن  ھ ےے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭثم ]البقرة: 233[، 

وما حد في الشرع إلى غاية كان ما عداها بخلافها كالأقراء، وهذه دلالة الشافعي.

صلى الله عليه وسلم »لا رضاع بعد فصال«. والفصال في  النبي  وروى ابن عباس أن 

الحولين لقول الله تعالى: ثنڀ ڀ ٺ ٺثم ]الأحقاف: 15[، وقد 

ثبت أن أقل الحمل ستة أشهر، فدل على أن الباقي هو الفصال، ولأنه حول لا 

يثبت حكم الرضاع في آخره، فوجب أن لا يثبت حكمه في أوله كالحول الرابع 

طردًا، والثاني عكسًا، ولأن الحد إذا علق بالحول ولم يبلغ به الكمال قطع 

على التمام كالحول في الزكاة.

فأما الاستدلال بعموم الآية والخبر فمخصوص بما ذكرناه.

باللبن،  فيه  يتغذى  السابع  بالشهر  الحولين ففاسد  وأما قياسهم على 

ولا يقع به التحريم، ثم المعنى في الحولين: أنه لما وقع التحريم بالرضاع في 

آخره، وقع بالرضاع في أوله، وخالف الثالث))).

إذا تزوجت المرأة تزويجًا فاسدًا، لم يجز تزويجها لغير من تزوَّجها حتى 

يطلقها أو يفسخ نكاحها. 

موفق الدين أبو محمد عبدالله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي 

وإذا تزوجت المرأة تزويجًا فاسدًا، لم يجز تزويجها، لغير من تزوجها 

حتى يطلقها أو يفسخ نكاحها. وإذا امتنع من طلاقها، فسخ الحاكم نكاحه. 

نص عليه أحمد. وقال الشافعي: لا حاجة إلى فسخ ولا طلاق؛ لأنه نكاح غير 

الحاوي الكبير ج14 ص 428-425. 	 (((



- 563 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

منعقد، أشبه النكاح في العدة. ولنا، أنه نكاح يسوغ فيه الاجتهاد، فاحتيج 

في التفريق فيه إلى إيقاع فرقة، كالصحيح المختلف فيه، ولأن تزويجها من 

غير تفريق يفضي إلى تسليط زوجين عليها، كل واحد منهما يعتقد أن نكاحه 

الصحيح، ونكاح الآخر الفاسد، ويفارق النكاح الباطل من هذين الوجهين.

يجز  ولم  أيضًا،  الثاني  يصح  لم  التفريق،  قبل  بآخر  زوجت  وإذا 

تزويجها الثالث حتى يطلق الأولان أو يفسخ نكاحهما، ومتى فرق بينهما 

قبل الدخول، فلا مهر لها؛ لأنه عقد فاسد لم يتصل به قبض، فلم يجب به 

عوض كالبيع الفاسد، وإن كان التفريق بعد الدخول، فلها المهر؛ بدليل قوله 

- عليه السلام-: »فلها المهر بما استحل من فرجها« . وإن تكرر الوطء فالمهر 

واحد؛ للحديث، ولأنه إصابة في عقد فاسد، أشبه الإصابة في عقد صحيح.

فصل: والواجب لها مهر مثلها، أومأ إليه أحمد؛ فإنه قال في العبد يتزوج 

بغير إذن سيده: يعطي شيئاً.

قال القاضي: يعني مهر المثل. وهو ظاهر قول الخرقي؛ لقوله: »وإذا 

زوج الوليان فالنكاح للأول منهما، فإن دخل بها الثاني فلها مهر مثلها«. 

وهذا مذهب الشافعي. والمنصوص عن أحمد أن لها المسمى؛ لأن في بعض 

ألفاظ حديث عائشة: »ولها الذي أعطاها بما أصاب منها«. قال القاضي: 

حدثناه أبو بكر البرقاني، وأبو محمد الخلال، بإسناديهما. وقال أبو حنيفة: 

الواجب الأقل من المسمى أو مهر المثل؛ لأنها إن رضيت بدون مهر مثلها 

فليس لها أكثر منه، كالعقد الصحيح، وإن كان المسمى أكثر لم يجب الزائد؛ 

بما استحل من  المهر  صلى الله عليه وسلم: »فلها  النبي  لأنه بغير عقد صحيح ولنا، قول 



- 564 -

  فـتاوى الفقهـاء

فرجها«. فجعل لها المهر المميز بالإصابة، والإصابة إنما توجب مهر المثل، 

ولأن العقد ليس بموجب، بدليل الخبر، وأنه لو طلقها قبل مسها لم يكن 

موجباً  الوطء  وبقي  كعدمه،  وجوده  كان  موجباً  يكن  لم  وإذا  شيء،  لها 

بمفرده، فأوجب مهر المثل، كوطء الشبهة، ولأن التسمية لو فسدت لوجب 

مهر المثل، فإذا فسد العقد من أصله كان أولى. وقول أبي حنيفة إنها رضيت 

بدون صداقها. إنما يصح إذا كان العقد هو الموجب، وقد بينا أنه إنما يجب 

، كوطء الشبهة. بالإصابة، فيجب مهر المثل كامًال

فصل: ولا يجب لها بالخلوة شيء. في قول أكثر أهل العلم؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم 

جعل لها المهر بما استحل من فرجها. يعني أصاب. ولم يصبها. والمنصوص 

عن أحمد أن المهر يستقر بالخلوة، قياسًا على العقد الصحيح، وبناء على أن 

الواجب المسمى بالعقد، وقد ذكرنا ذلك))).

المغني لابن قدامة ج 9ص 303-351. 	 (((



مســائل في الفقه)*(

525 ** الفساد في الأرض في معناه الشامل.

526 ** حكم من يفتي دون أن يكون له علم فيما يفتي فيه.

527 ** حكم تشبه أحد الـجنسين بالآخر.

528 ** تحديد بدايات الشهور ونهاياتها.

529 ** الـجهر بالقراءة وقت الصلاة خارج المسجد.

530 ** شرط الولاية في النكاح وحكم نسب الولد في حال فقد هذا الشرط.

الدكتور/ عبدالرحمن بن حسن النفيسة

هذه المسـائل ترد من الإخـوة القراء، ويجيب عنها رئيس تحـرير المجلة معالي الدكتور/  	)*(
.)www.alfiqhia.com( عبدالرحمن بن حسن النفيسة، وتنشـر في موقع المجلة على الشبكة



- 566 -

  مســــائل في الفقه

525- الفساد في الأرض في معناه الشامل 
سؤال من ع . محمد حول معنى الفساد في الأرض، وما يشمله هذا المعنى 

والوسائل لمقاومته 

الفساد في اللغة: من فسد الشي بمعنى عطب ، وفسد اللحم انتن، وفسد 

والاضطراب  والعطب  التلف  والفساد   . والحكمة  الصواب  جاوز  الرجل 

والخلل))). وفي الاصطلاح عرَّف الفقهاء الفساد بأنه: مخالفة الفعل المشروع، 

ويكاد هذا التعريف مشابهًا لمعناه اللغوي))). 

والحديث عن الفساد في الأرض، وما قيل فيه مما يصعب جمعه وذكر 

تفاصيله؛ ففي كتاب الله الكريم آيات كثيرة عن تحريمه والتوعد بالعقاب 

عليه، وسنتوقف عند ثلاث منها: الأولى: قول الله -تعالى-: ثنک گ گ  

گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ  ڱ ں   ں ڻ 
رسالة  حاربوا  الذين  المنافقون  بهم  والمراد   ]12 ]البقرة:  ثم  ڻ  ڻ    ڻ 
رسول الله صلى الله عليه وسلم عن طريق الخداع والكذب، وظهورهم العلني أنهم مسلمون 

ومخلصون لهذه الرسالة، وأن هدفهم ابتغاء الاصلاح، بينما هم يحاربونها 

في بواطنهم وبين زعمائهم، فكذبهم الله وبيّن أنهم هم المفسدون، ولكنهم 

لا يشعرون بفسادهم -إما بسبب ما ران على قلوبهم من الكفر، وإما لأنهم 

جهلة لا يشعرون بأن الله يعلم سرائرهم .

المعجم الوسيط مادة )فسد(. 	(((

التلويح على التوضيح 2 / 132، ودرر الحكام 1/ 93 م 108، والأحكام للآمدي 1/ 67 - 68،  	(((

وكشف الأسرار 1/ 258.



- 567 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

والفساد بسبب النفاق ليس حالة طارئة على الرسالة النبوية، بل هو 

حالة تاريخية مستمرة إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، ولكن هذا الفساد 

يتكيف حسب الحال والزمان والمكان الذي يوجد فيه المنافقون، فإذا كان 

هؤلاء في عهد الرسالة يتخافتون فيما بينهم، فيزعمون أنهم يفعلون ما فيه 

التالية  القرون  المسلمين في  التي حاصرت  التاريخية  فالفرق  الأمة،  صلاح 

للرسالة، كانت تجهر بفسادها وتحليلها للمحرمات وتحريمها للمحللات، 

كالحرورية   عامة:  الخوارج  وفرق  السبئية  فرقة  في  أصحابها  تجسد  وقد 

والمحكمة والنواصب والأزارقة والنجدات، وغيرهم من فرق الخوارج، التي 

ابتليت بها الأمة. وهؤلاء لا يختلفون عن الفرق التالية لهم، ومنها في هذا 

العصر: البابية والبهائية والقاديانية، ومن يسمون أهل القرآن، ومن هم على 

شاكلتهم من الفرق الباطنية، التي تطفو على السطح ما بين وقت وآخر، 

وتنشر الفساد في الأرض، ومع خطر الفرق في ماضيها إلا أن الفرق المعاصرة 

في  الإنسان  بين  الاتصال  ووسائل  التقنية  تطور  بسبب  منها  خطرًا  أشد 

هذا الزمان، إلى جانب القوى المعادية المساندة لها في إطار الصراع الأممي 

المعاصر. 

بعجب،  ليس  أمرًا  الفرق في ماضيها وحاضرها  كان وجود هذه  وإذا 

بحكم ما يطرأ على مسيرة الإنسان من خلل عقدي أو فكري أو نفسي ، أو 

بحكم الصراع الأممي، الذي تتضارب فيه المصالح بأخطارها ، إذا كان هذا 

ليس بعجب فإن العجب، ألا تستطيع الأمة مقاومة هذه الفرق، إلا بعد أن 

يشتد خطرها، ثم يصعب على الأجيال درءها، فتكون هذه الأجيال فريسة 



- 568 -

  مســــائل في الفقه

لها، كما حدث قديمًا في بعض أطراف بلاد المسلمين، والأندلس مثال شاهد 

على ذلك.

الآية الثانية: قول الله -عز وجل-: ثن ک ک ک ک گ  

گ ثم ]الأعراف:85[ إن الأصل الذي لا مراء فيه أن الله جعل الأرض 
صالحة لحياة عباده، ليقيموا فيها شعائره، مما هو مبين في رسالات الأنبياء 

والمرسلين؛ فالإفساد في الأرض يشمل في عمومه أمرين: الأول: ما هو متعلق 

بحق الله في وجوب توحيده وطاعته واتباع أوامره ، واجتناب نواهيه، كما 

وردت على لسان أنبيائه ورسله، وخاتمهم رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم؛ فمن كفر 

بما أمر الله به أو دعا إلى غير طاعته فقد أفسد في الأرض، فأصبح ممن قال 

ڭ  ڭ  ۓ  ۓ   ے   ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ثنہ  فيهم: 

ڭ ڭ ۇ ۇۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋثم ]الرعد: 25[. الأمر 
الثاني: ما يتعلق بحق العباد في وجوب حفظ دمائهم وأموالهم وأعراضهم 

وعقولهم؛ فكل من تعرض لشيء من هذه الحقوق دون سبب مشروع يعد 

أو  نفسه  كقتله  ذاته  به  يتعلق  الفساد  هذا  كان  سواء  الأرض،  في  مفسدًا 

إفساده لماله، أو عقله، أو كان هذا الفساد يتعلق بغيره كسرقة ماله أو قطع 

الطريق عليه.

الفساد، ففي  أمثلة كثيرة من هذا  الله –  الفقهاء – رحمهم  وقد ذكر 

مذهب الإمام أبي حنيفه: أنه يحرم على المسلم الإفساد لما اكتسبه والسرف 

والمخيلة فيه، لقول الله -عز وجل-: ثن ئى ی ی ی ی ثم ]القصص: 

77[، ومن اشتد جوعه حتى عجز عن طلب القوت، ففرض على كل من علم 



- 569 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

به أن يطعمه، أو يدل عليه من يطعمه، صوناً له عن الهلاك، فإن امتنعوا 

عن ذلك اشتركوا في الإثم، لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: أيما رجل مات ضياعًا بين 

أقوام أغنياء، فقد برئت منهم ذمة الله وذمة رسوله())).

وفي مذهب الإمام مالك يعد أخذ المال من الفساد في الأرض، وإنما يجتهد 

، ويؤخذ بحضرة ذلك قبل أن يطول  الإمام في الذي يخيف ولا يقتل ولا يأخذ ماًال

زمانه))). وكذا يعد قطع الدنانير من الفساد في الأرض، وفي هذا قال محمد بن 

رشد : الدنانير التي قطعها من الفساد في الأرض، هي تلك القائمة التي تجوز 

ذلك من  فكان  الناس،  بها  ناقصة غش  فإذا قطعت فردت  بغير وزن،  عددًا 

الفساد، وهذا في تفسير قول الله -عز وجل- : ثنۀ ۀ ہ 

ہ ہ   ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭڭثم ]هود: 87[، 
إنهم أرادوا بذلك قطع الدنانير والدراهم، لأنه نهاهم عن ذلك، وقيل: إنهم أرادوا 

بذلك تراضيهم فيما بينهم بالربا الذي كان نهاهم عنه))).

الطريق  قطع  الأرض  في  الفساد  من  أن  الشافعي:  الإمام  مذهب  وفي 

مجاهرة، لقول الله -عز وجل-: ثنچ  چ چ ڇ ڇ ڇ 

ڇ ڍ ڍ  ڌ ڌ ڎثم ]المائدة: 33[ الآية .فهذه الآية قد نزلت 
إخبارًا من الله تعالى بحكم من حارب الله ورسوله، ويسعى في الأرض فسادًا 

من المسلمين وغيرهم ))). 

)))	 الاختيار لتعليل المختار لابن مودود الموصلي ج4 ص175 وأحكام القرآن للجصاص ج4 ص 56-54.

المدونة الكبرى للإمام مالك رواية الإمام سحنون ج4 ص 552 مع مقدمات ابن رشد.  	(((

البيان والتحصيل في المسائل المستخرجة لأبي الوليد بن رشد ج6 ص 475-474. 	(((

)))	 الحاوي الكبير للماوردي ج17 ص 236-235 .



- 570 -

  مســــائل في الفقه

وفي مذهب الإمام أحمد المراد بتحريم الفساد في الأرض بعد إصلاحها: 

الأمر للعباد ألا يفسدوا فيها بالمعاصي والدعاء إلى غير طاعة الله، بعد إصلاح 

الله إياها، فإن عبادة غير الله والدعوة إلى غيره والشرك به هو أعظم فساد في 

الأرض، بل فساد الأرض، في الحقيقة إنما هو الشرك به، ومخالفة أمره))). 

والأمثلة في هذا مما يصعب حصره . 

ئى  ئم  ئح    ئج  ی  ثنی  وجل-:  -عز  الله  قول  الثالثة:  الآية 

ئي بج بح  بخ بم بى  بي تج تحثم ]الروم: 41[ قيل: 
إن الفساد هنا بمعنى القحط وقلة النبات وذهاب البركة))). وقال ابن عباس 

رضي الله عنهما: المراد به نقصان البركة بأعمال العباد كي يتوبوا)))، وهذه 

الآية مناطة بما قبلها من آيات أخبر فيها عز وجل: أن الناس إذا ذاقوا رحمة 

أيديهم قنطوا، وهم  من ربهم فرحوا بها، وإذا أصابتهم سيئة بما قدمت 

أيضًا لم يروا أنه يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر، وأن الذي يتعامل بالربا 

لكي يربو ماله لن يربو عند الله، وأن ما يؤتيه العبد من صدقة يريد بها 

وجه الله، يضاعف له ما عمله، وأن الله هو الذي خلق الخلق، ويرزقهم ثم 

يميتهم، ثم يحييهم، وأنه ليس من أصنام المشركين من يفعل من شيء من 

هذا، ولهذا فهو الذي يسبح له كل شيء، فتعالى وتنزه عما يفعله المشركون.

البر والبحر، بما  الفساد في  البائدة ظهر  أفعال هؤلاء من الأمم  وبسبب 

والأموال،  الأنفس  من  البركة  ونزع  النبات،  وفساد  القحط  من  ذلك  يعنيه 

فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج15ص 24 وبدائع الفوائد لابن القيم ج 2ص16. 	(((

الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ج14 ص40. 	(((

المرجع السابق نفسه . 	(((



- 571 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

تلك  على  كانوا  فلما  به،  الله  أمرهم  ما  اتبعوا  أنهم  لو  ليكون  هذا  كان  وما 

الحال من الفساد أذاقهم بعض ما استحقوه من العذاب، بسبب فسادهم، 

وكان هذا الاستحقاق نذيرًا لهم، بأن يرجعوا إلى ما أمرهم به ربهم )الروم: 

36،37،39،40،41(. وفي هذا رحمة لهم من استحقاق كامل العذاب، المتمثل 

لقوم نوح وهود  بالصيحة والرجفة، كما حدث  الغرق والخسف والأخذ  في 

وصالح ولوط وشعيب، وغيرهم من الأمم البائدة. وهذا الاستحقاق من العذاب 

عام في كل زمان ومكان، لكل من كان على مثل ما كان عليه أقوام الأمم البائدة.

قلت: والمعنى الشامل للفساد في الأرض مبين في كتب التفسير والحديث  

والفقه أما معناه جوابا عن السؤال فيمكن إيجازه في خمس مسائل: 

المسألة الأولى: ما يتعلق -كما ذكر- بحق الله عز وجل على عباده، فيما 

أمرهم به من توحيده وطاعته، وعدم الشرك به، وما أوجبه عليهم من اتباع 

صلى الله عليه وسلم،  وآخرهم وخاتمهم رسوله محمد  بها رسله،  التي جاءتهم  الأحكام، 

ومنها وجوب إقامة العدل وتحريم الظلم والبغي والفسوق والطغيان، مما 

ا  هو معلوم لهم من هذه الكتب ومن الرسل مباشرة؛ فمن جحد أو أنكر حقًّ

من هذه الحقوق أو حكمًا من هذه الأحكام تكذيباً أو استهزاء أو تشكيكًا 

ا من حقوق أنبياء الله ورسله كإنكار  يعد مفسدًا في الأرض. وكل من أنكر حقًّ

رسالاتهم، أو الاستهزاء بهم، أو التنقص منهم يعد مفسدًا في الأرض. 

المسألة الثانية: ما يتعلق بحق رسول الله صلى الله عليه وسلم على أمته، وذلك فيما جاءهم 

به من البينات، وما يجب عليهم من طاعته في قوله أو فعله أو تقريره . ومن هذه 

الحقوق التمسك بسنته والسير على هديه وحماية رسالته والدفاع عنها والتبشير 



- 572 -

  مســــائل في الفقه

بها وإبلاغها، فمن خالف ما أمر به أو نهى عنه أو تعرض لسنته، أو شكك 

فيها، أو استهزأ بها، أو تعرض لزوجاته أمهات المؤمنين، أو تعرض لصحابته 

بتكذيبهم أو الاستهزاء بهم أو التنقص منهم يعد مفسدًا في الأرض.

المسألة الثالثة: ما يتعلق بواجب العبد تجاه نفسه، ذلكم أنها ليست ملكًا 

له، وإنما هي ملك لله عز وجل وبنيانه في الأرض، فمن تعرض لها بقتل أو 

جرح أو ظلم، أو ألقى بها إلى التهلكة، يعد مفسدًا في الأرض، والأصل فيه 

قول الله -عز وجل-: ثن  ۀ ہ ہ ہہثم ]البقرة: 195[ وقوله: ثنڃ 

چ چچ  چ ڇ ڇ ڇ ڇثم ]النساء: 29[ ومن الفساد في الأرض 
الزنا  المال، والعلو، والكبر، وارتكاب  إنفاق  العبد في  الشرك بالله وإسراف 

ثنۓ ڭ  ڭ ڭ  -تعالى-:  الله  قول  والفواحش. وشاهده 

ثنئې ئې ئى  ئى ئى ی  قوله:  إلى  ]الفرقان: 63[  ۇثم  ڭ  ۇ  
ی ی ی ئج ئحٱ ٻ  ٻ ٻ ٻ پ  پ پ 
پ ڀ ڀ   ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ 

ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦثم ]الفرقان:68-67[.
الواجب يقتضي  العبد تجاه غيره، وهذا  يتعلق بواجب  ما   : الرابعة    المسألة 

ا من حقوقه،  مسالمته له، فلا يعتدي أو يتعدى عليه، ولا يظلمه، ولا يبخسه حقًّ

سواء كان مناط هذه الحقوق النفس أو المال أو العرض أو العقل، فالطبيب الذي 

النساء،  التي تغوى  المرأة  الأرض، ومثله  يعد مفسدًا في  الأجنة دون حق  يسقط 

والتاجر الذي يبيع للناس أطعمة فاسدة، وهكذا كل من ولي أمرًا من أمور العباد، 

وأفسد فيه يعد مفسدًا في الأرض، والأمثلة أكثر من أن تحصى، والأصل في مسالمة 



- 573 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

العبد لغيره من جنسه، قول الله عز وجل: ثنې ې ىثم ]البقرة: 83[ 

وقوله -عز ذكره-: ثنڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌثم ]الإسراء: 53[ وقول رسول 

يبع  تدابروا، ولا  تباغضوا، ولا  تناجشوا، ولا  صلى الله عليه وسلم: )لا تحاسدوا، ولا  الله محمد 

بعضكم على بيع بعض، وكونوا عباد الله إخواناً، المسلم أخو المسلم، لا يظلمه ولا 

يخذله، ولا يحقره، التقوى ها هنا ويشير إلى صدره ثلاث مرات، بحسب امرئ من 

الشر أن يحقر أخاه المسلم، كل المسلم على المسلم حرام: دمه، وماله، وعرضه())). 

ومسالمة العبد لا تنحصر في جنسه بل في جنس غيره من المخلوقات الأخرى. والأصل 

فيه قصة المرأة التي دخلت النار في هرة حبستها ولم تطعمها ولم تتركها))).

المسألة الخامسة : ما يتعلق بواجب العبد تجاه المكان الذي يعيش فيه، 

وهو الأرض وهذه قد جعلها الله صالحة لخلقه أماناً وملاذاً لهم، تقيهم من 

البرد والحر والكواسر من الحيوانات، وقد ذكر الله مكانتها في آيات كثيرة 

في قوله -عز وجل-: ثنې ى ى ئا ئا ئە ئە ئوثم ]البقرة: 

168[، وقوله -عز ذكره-: ثنڱ ڱ ڱثم ]الرحمن: 10[، وقوله 

ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ   ٹ  ٿ  ثنٿ  اسمه:  تقدس 

ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ثنڱ  وقوله:   ،]15 ]الملك:  ڦثم 
 ،]33-30 ]النازعات:  ثم  ھ ہ  ہ ہ  ہ    ۀ  ۀ   ڻ 
أو  العبث،  الأرض يقتضي صيانتها من  الله في  الذي وضعه  الفضل  وهذا 

أخرجه المسلم في كتاب البر والصلة والآداب باب تحريم ظلم المسلم، وخذله، واحتقاره ودمه،  	(((

وعرضه، وماله برقم )2564(.

وكامل الحديث : عن ابن عمر رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: )دخلت امرأة النار في هرة  	(((

ربطتها، فلم تطعمها، ولم تدعها تأكل من خشاش الأرض( أخرجه البخاري في كتاب بدء الخلق  

باب: خمس من الدواب فواسق، يقتلن في الحرم برقم )3318(



- 574 -

  مســــائل في الفقه

تلويثها بالملوثات، أو إفساد مكنوناتها، سواء في البر أو البحر أو في الهواء، 

مما هو واقع في هذا الزمان، فهذا كله من الفساد في الأرض.

قلت: هذا هو الفساد في الأرض في إيجازه.

أما السؤال عن الوسائل لمقاومة الفساد، فمن العسير تحديد هذه الوسائل، 

ولكنها ترتبط بمدى وعى الإنسان، وقدرته على مقاومة هذا الفساد. فالشعوب 

التي استطاعت تطوير التربية العلمية والعملية لإنسانها، استطاعت مقاومة 

الفساد، فتعلم إنسانها كيف يفعل في حياته طوعًا أو كرهًا، وفي الحياة المعاصرة 

وقائع محسوسة ومشهودة عن أفعال الإنسان في صلاحه أو فساده.

526- حكم من يفتي دون أن يكون له علم فيما يفتي فيه 
أن  العلم، ويفتي من يستفتيه، دون  سؤال من س.ر عن شخص يدعي 

يكون له علم معلوم.

الماضي  ففي  الحاضر؛  مشكلة  هي  كما  الماضي،  مشكلة  الفتيا  مسألة 

كانت معاناة الأمة من الفرق التي كانت تفتي، وتحرّف الكلم عن مواضعه، 

كما فعلت فرق الخوارج ما فعلت، فأوَّلت القرآن الكريم والأحاديث فضلت، 

وأضلت، حتى توالت الفتن التي ما تزال الأمة تعيش آثارها. أما في الحاضر 

فالأمر لا يختلف عن الماضي، فبحكم واقع الاتصال ونوازل الحياة وحاجة 

الناس إلى معرفة ما يواجهونه كثر المفتون حتى صاروا البسطاء يفتون في 

قضايا شائكة، وهم مع حسن نيتهم لا يدركون أخطار الفتوى، التي قال 

عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم: أجرؤكم على الفتيا أجرؤكم على النار))). 

أخرجه الدارمي في سننه ج1ص 258برقم :)159(. 	(((



- 575 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

السلف  أئمة  فيه  أفاض  مما  وأخطارها،  وآثارها  الفتيا  عن  والكلام 

والخلف من العلماء، وأفادوا فيه بما يغني. ويمكن إيجاز حال المفتين في 

أمرين: الأول: الفتيا المبنية على الهوى والمخالفة، لما ورد في كتاب الله وسنة 

رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، وإجماع الأمة، فهذه الفتيا محرمة وباطلة ويجب منع 

صاحبها والحجر عليه ... ))).

آيات  ففيه  الكتاب،  أما   ، والإجماع  والسنة  الكتاب  التحريم  في  والأصل 

ئې     ثنئې  السلام-:  -عليه  داود  لنبيه  وجل  عز  الله  قول  منها  كثيرة، 

ئى ئى ئى ی   ی ی ی ئج ئح ئم ئى ئي بج بح 
]ص:  ثم  جح  ثي  ثى  ثم  ثج  تي  تى  تم  تخ  تح  تج  بي  بى  بخبم 

26[  ومنها قوله عز ذكره لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: ثنڳ ڳ ڳ ڱ ڱ 

ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻثم ]الجاثية: 18[ وقوله تقدست 
ڀ  ڀ   ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ   ٻ  ٱ  ثن   : أسماؤه 

ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹٹ ٹ  ٹ ثم ]الجاثية:23[.
اليهود،  ارتكبت  ما  ترتكبوا  )لا  صلى الله عليه وسلم:  الله  رسول  فقول  السنة،  أما 

فتستحلوا محارم الله بأدنى الحيل ))). وقوله عليه الصلاة والسلام: )ما بال 

أقوام يلعبون بحدود الله، ويستهزؤون بآياته: طلقتك. راجعتك( ))).

حاشية رد المحتار على الدر المختار لابن عابدين ج5ص93 والمجموع للنووي ج1ص41 وإعلام  	(((

الموقعين لابن القيم ج4ص217.

إبطال الحيل لابن بطة ج1ص46 وعون المعبود شرح سنن أبي داود، ومعه حاشية ابن القيم:  	(((

تهذيب سنن أبي داود وإيضاح علله ومشكلاته ج9ص244.

أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ج7ص528 برقم )14898( وذكره ابن بطة في إبطال الحيل  	(((

ج1 ص 40 و41.



- 576 -

  مســــائل في الفقه

الأمر الثاني: الفتيا من قبل الجاهل الذي لا يعرف الأحكام الشرعية، التي 

جاءت في كتاب الله، وفي سنة رسوله محمد صلى الله عليه وسلم وأقوال العلماء، فهذا يأثم 

إثمًا عظيمًا، ولا يعذر في جهله وفي هذا قال الإمام الشافعي – رحمه الله- لا 

يحل لأحد أن يفتي في دين الله، إلا رجًال عارفًا بكتاب الله: ناسخه ومنسوخه، 

ومحكمه ومتشابهه، وتأويله وتنزيله، ومكيه ومدنيه، وما أريد به، ويكون 

بعد ذلك بصيراً بحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبالناسخ والمنسوخ، ويعرف من 

الحديث مثل ما عرف من القرآن، ويكون بصيراً باللغة، بصيراً بالشعر، وما 

يحتاج إليه من السنة والقرآن، ويستعمل هذا مع الإنصاف، ويكون بعد هذا 

مشرفًا على اختلاف أهل الأمصار وتكون له قريحة بعد هذا فإذا كان هكذا فله 

أن يتكلم ويفتي في الحلال والحرام، وإذا لم يكن هكذا فليس له أن يفتي))). 

وقال الإمام ابن القيم – رحمه الله – ولما كان التبليغ عن الله سبحانه يعتمد 

العلم بما يبلغ، والصدق فيه، لم تصلح مرتبة التبليغ بالرواية والفتيا، إلا لمن 

اتصف بالعلم والصدق، فيكون عالًما بما يبلغ، صادقًا فيه))).

والفتيا من صاحب الهوى أو من الجاهل مما يفتن الناس، ويضرهم 

في دينهم ودنياهم، لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: )إن الله لا يقبض العلم انتزاعًا 

ينتزعه من العباد، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يبُقِْ عالًما 

، فسئلوا فأفتوا بغير علم، فضلوا وأضلوا())).  اتخذ الناس رؤوسًا جهاًال

لهذا يلزم ولي الأمر – أي ولي أمر- منع من يفتي بهواه، أو يفتي وهو 

نقله ابن القيم عن الخطيب البغدادي في إعلام الموقعين عن رب العالمين ج 1ص10.  	(((

إعلام الموقعين عن رب العالمين ج 1ص10. 	(((

أخرجه البخاري في كتاب العلم باب: كيف يقبض العلم؟ برقم )100(. 	(((



- 577 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

جاهل بما يفتي فيه، لأن في استمرارهما فتنة للناس، وخطرًا عليهم في دينهم 

ودنياهم . والأصل في مسؤولية ولي الأمر قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: )كلكم راع، 

وكلكم مسئول عن رعيته، الإمام راع ومسئول عن رعيته.... الحديث ())). 

كما تترتب مسؤوليته بحكم ولايته العامة، التي توجب عليه حفظ الناس في 

دينهم وفي أنفسهم وأموالهم وأعراضهم وعقولهم.

527- حكم تشبه أحد الـجنسين بالآخر 
الجنسين  أحد  تشبه  عن  الجزائر  من  القبائلي  النعابي  ع  الأخ  من  سؤال 

بالآخر والحكم فيه .

التشبه والتشبيه في اللغة : الدلالة على مشاركة أمرٍ لآخر في معنى، فالأمر 

الأول هو المشبه، والثاني هو المشبه به، وذلك المعنى هو وجه التشبيه، ولا 

بد فيه من آلة التشبيه، وغرضه، والمشبه، وفي اصطلاح علماء البيان: هو 

الدلالة على اشتراك شيئين في وصف من أوصاف الشيء في نفسه، كالشجاعة 

في الأسد، والنور في الشمس))).

منذ  معلومة  بالرجال  النساء  وتشبه  بالنساء،  الرجال  تشبه  وظاهرة 

القدم، ولكنها قد تختلف شكًال ومضموناً في زمان أو مكان دون آخر ، ولعل 

التجميل  الزمان، بحكم ما طرأ فيه من وسائل  هذه الظاهرة أشد في هذا 

والمحترفين له، إلى جانب انتشار وسائل التواصل بين الإنسان، وما فيها من 

الإغراء والتقليد، ناهيك عن الأمور الأخرى، التي قد تستهوي بعض الشباب 

أخرجه البخاري في كتاب الجمعة باب الجمعة في القرى والمدن برقم )893(. 	(((

)))	 المعجم الوسيط مادة ) أشبه وشبّه ( والتعريفات للجرجاني ص 58.



- 578 -

  مســــائل في الفقه

من الجنسين، فيرون فيها حسناً ما ليس بالحسن. والأصل فيه التحريم، 

المتشبهين  صلى الله عليه وسلم لعن  الله  : رسول  أن  الله عنهما  ابن عباس رضي  لما رواه 

من الرجال بالنساء، والمتشبهات من النساء بالرجال))). وقد ذكر الإمام ابن 

حجر – رحمه الله – في شرح هذا الحديث ما قاله الإمام الطبري – رحمه 

الله – بأن المعنى لا يجوز للرجال التشبه بالنساء في اللباس والزينة، التي 

تختص بالنساء ولا العكس، ثم قال الإمام ابن حجر: وكذا في الكلام والمشي، 

فأما هيئة اللباس فتختلف باختلاف عادة كل بلد، فرب قوم لا يفترق زي 

نسائهم من رجالهم في اللبس، لكن يمتاز النساء بالاحتجاب والاستتار وأما 

ذم التشبه بالكلام، فمختص بمن تعمد ذلك ، وأما من كان ذلك من أصل 

خلقته، فإنما يؤمر بتكلف تركه، والإدمان على ذلك بالتدريج، فإن لم يفعل 

وتمادى دخله الذم، وهو هنا التشبه))). وعامة الفقهاء على أن تشبه أحد 

الجنسين بالآخر محرم))).

قلت: وما نراه في هذا الزمان أن تشبه الرجال بالنساء يظهر في تقليد 

الرجال للنساء في لبس الزينة الخاصة بالنساء: كالأصباغ في الوجه واليدين، 

ولبس القلائد والثياب والأسورة النسائية، وتقليدهن في الأصوات والحركات، 

أن  كما   . الرجال  النساء دون  به  مما يختص  ذلك  والكلام، ونحو  والمشي 

تشبه النساء بالرجال يظهر في تقليد الرجال في اللباس والمظهر والوشم على 

أخرجه البخاري في كتاب اللباس، باب المتشبهون بالنساء والمتشبهات بالرجال برقم )5885(. 	(((

فتح الباري شرح صحيح البخاري ج 10 ص 346-345 . 	(((

الزواجر عن اقتراف الكبائر لابن حجر الهيتمي ج1 144 ونهاية المحتاج 2ص 362 وروضة  	(((

الطالبين للنووي ج2ص263 وكشاف القناع للبهوتي ج1ص283 وإعلام الموقعين لابن القيم 

ج4ص 402 وكتاب الكبائر للذهبي ص 134.



- 579 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

اليدين والكفين وتقليد الرجال في رفع أصواتهم والعزوف عن الزواج منهم 

ونحو ذلك مما هو من صفات الرجال دون النساء .

التشبه،  هذا  إليه  يؤدي  قد  ما  بالآخر،  الجنسين  أحد  تشبه  في  والأخطر 

الزواج  هذا  لأصحاب  أصبح  حيث  المثل،  زواج  بـ  يعرف  مما  إليه  ويؤول 

حقوق ودور في عدد من المجتمعات، فتستثمر أصواتهم في الانتخابات، وتفتح 

لهم النوادي، وتعلن أفعالهم في الإعلام، مما يؤذن بعقاب الله، كما فعل بقوم 

لوط على جريمتهم، التي تقشعر منها الأبدان، وتشمئز منها النفوس ، وتنفر 

منها الطباع – بما فيها طباع الحيوانات- ويمقتها كل ذي عقل، فاستحقوا 

الله عاليها سافلها وأمطر  الذي تمثل في قلب بلدهم، فجعل  العقاب،  بذلك 

ثن  ٱ ٻ ٻ ٻ  قال  -عز وجل-:  عليهم حجارة من سجيل، كما 

ٻپ پ پ  پ ڀ ڀ ڀثم ]هود: 82[.
لا  يفعله  ومن  بالنص،  محرم  بالأخر  الجنسين  أحد  تشبه  في  فالحكم 

خلاق له.

528- تحديد بدايات الشهور ونهاياتها 
سؤال من الأخ ع ... البداح من المملكة العربية السعودية، وأيضًا الأخ محمد 

ونهاياتها  الشهور  بدايات  تحديد  عن  الهاشمية  الأردنية  المملكة  من  العمر 

وكيف يتم إثبات هذه البداية وهذه النهاية ؟

الحمد لله رب العاملين، والصلاة والسلام على نبيه ورسوله الأمين محمد 

وعلى آله وصحابته، ومن اتبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد: 



- 580 -

  مســــائل في الفقه

فإن بدايات الشهور ونهاياتها تعرف بالأهلة. كما تعرف بهذه الأهلة 

مسيرة العباد في أزمانهم وأمكنتهم ومختلف عباداتهم كصومهم وحجهم 

ثنھ ے  ے ۓۓ ڭ ڭ ڭ  الله -عز وجل-:  قال  هذا  وفي 

بن جبل  قال معاذ  لما  الآية  نزلت هذه  ]البقرة: 189[ وقد  ڭ ۇثم 
السؤال  علينا  يكثرون  اليهود  إن  الله  رسول  يا  صلى الله عليه وسلم:  الله  لرسول   ]
عن الأهلة، فما بال الهلال يبدو دقيقًا، ثم يزيد حتى يستوي ويستدير، ثم 

ينقص حتى يعود كما كان؟! فأنزل الله هذه الآية، وفيها الحكمة عن بدو 

للعباد في أمرين مهمين من حياتهم،  الهلال وتناقصه، ليكون ذلك معيناً 

أولهما ما يتعلق بدنياهم وحاجاتهم فيها من البيوع، ومختلف المعاملات، 

وثانيهما ما يتعلق بأمورهم الدينية، كالصوم والفطر والحج وغير ذلك.

فاقتضى هذا حكمًا أن بداية أي شهر من السنة تثبت بإهلال الهلال، 

كما تثبت نهايته بغياب هذا الهلال .وهذا الإثبات يتم برؤية العين المجردة، 

لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم في شهر رمضان: )صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته، 

فإن غم عليكم فأكملوا عدة شعبان ثلاثين())). وهذا الإهلال يثبت في الصوم 

الله عنهما  قال: جاء أعرابي  بشاهد واحد، لما روي عن ابن عباس رضي 

إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: أبصرت الهلال الليلة، فقال: »أتشهد أن لا إله إلا الله، 

الناس أن  الله؟« قال: نعم، قال: »قم يا بلال فأذن في  وأن محمدًا رسول 

يصوموا غدًا()))، ولما روى ابن عمر رضي الله عنهما )أن الناس تراؤا الهلال 

أخرجه البخاري في كتاب الصوم، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: إذا رأيتم الهلال فصوموا، وإذا رأيتموه  	(((

فأفطروا، برقم )1909(.

برقم  الهلال  الشهادة على رؤية  ما جاء في  باب  الصوم،  ابن ماجه في سننه في كتاب  أخرجه  	(((



- 581 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

فأخبرت رسول الله صلى الله عليه وسلم أني رأيته فأمر الناس بالصيام()))، هذا في دخول 

شهر رمضان: أما في خروجه أي في نهاية الشهر، وما يعقبه من الفطر، فلا 

يكون إلا بشاهدين عدلين، لما رواه الحارث بن حاطب [ قال: عهد إلينا 

رسول الله صلى الله عليه وسلم أن ننسك للرؤية، فإن لم نره وشهدا شاهدا عدل، نسكنا 

بشهادتهما())) وهكذا في بدايات الشهور ونهاياتها سائر السنة. 

في  أساس  الشرعية  الرؤية  أن  في  العلماء،  جمهور  بين  خلاف  لا  وهنا 

ذي  وشهر  رمضان  شهر  ذلك  في  بما  ونهاياتها،  الشهور  بدايات  تحديد 

الحجة، ولكن هناك من يقول بأن الرؤية قد لا تتيسر بسبب ما يحجبها من 

الغيوم أو الأمطار أو الأتربة أو الدخان الكثيف أو نحو ذلك من النوازل، 

)فإن  بقوله:  صلى الله عليه وسلم  الله  إليه رسول  أشار  ما  وهو  العين،  عن  يحجبها  مما 

الفلكية،  العلمية، وما أفرزته من المراصد  التقنية  غم عليكم(، ومع تطور 

أصبح من المهم الاستعانة بها في بيان بداية الشهر ونهايته، لأن الراصد يرى 

الهلال بالعين من خلال المرصد ولا يعلم خلاف جوهري حول الاستعانة 

بهذه الوسيلة العلمية، إنما الخلاف قد انصب، ولا يزال ينصب على تحديد 

فقد  جديدًا  ليس  الخلاف  وهذا  بـ)الحساب(،  ونهاياتها  الشهور  بدايات 

ذهب مطرف بن عبدالله بن الشخير))) منذ أواخر القرن الأول وابن قتيبة 

)1652( والحاكم في المستدرك ج1 ص 586 برقم )1543(.

)))	 أخرجه الدارمي في سننه ج2 ص1052 برقم )1733(.

أخرجه أبوداود في سننه في كتاب الصوم، باب شهادة رجلين على رؤية هلال شوال برقم )2338(. 	(((

مطرف بن عبدالله بن الشخير الحرشّي العامري، أبو عبد الله: زاهد من كبار التابعين. 	(((

له كلمات في الحكمة مأثورة، وأخبار. ثقة  فيما رواه من الحديث. ولد في حياة النبي صلى الله عليه وسلم. ثم كانت 

إقامته ووفاته في البصرة. حلية الأولياء ج 2ص 198 والأعلام للزركلي ج7ص250.



- 582 -

  مســــائل في الفقه

من اللغويين))) إلى القول بتقدير المنازل، واعتبار حسابها في صوم رمضان، 

حتى إنه لو كان صحوا لرؤي لقوله عليه الصلاة والسلام : ) فإن غم عليكم 

فاقدروا له ()))،  أي استدلوا عليه بمنازله، وقدروا تمام الشهر بحسابه .

وقد تداول عدد من أئمة المذاهب الأربعة هذه المسألة؛ ففي مذهب الإمام 

أبي حنيفة ذهب القاضي عبد الجبار))) ومحمد بن مقاتل الرازي))) وغيرهم 

المذهب  الإمام مالك ذهب عدد من علماء  القول بالحساب))). وفي مذهب  إلى 

الإمام  القرافي)))، وذكر  الحساب واعتباره قطعي، ومنهم  باعتماد  القول  إلى 

القرطبي: أن الداودي قيل له في معنى قوله )فاقدروا له(، أي قدروا المنازل قال: 

عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوََريّ، أبو محمد: من أئمة الأدب، ومن المصنفين المكثرين. ولد  	(((

ببغداد وسكن الكوفة. ثم ولي قضاء الدينور مدة، فنسب إليها. وتوفي ببغداد. من كتبه »تأويل 

 . الكاتب و المعارف وكتاب المعاني وعيون الأخبار والشعر والشعراء  مختلف الحديث وأدب 

وفيات الأعيان ج1ص 251 ولسان الميزان ج3ص 357.

سبق تخريجه  	(((

عبدالجبار بن أحمد بن عبدالجبار الهمذاني الاسد ابادي، أبو الحسين: قاض، أصولي. 	(((

كان شيخ المعتزلة في عصره. وهم يلقبونه قاضي القضاة، ولا يطلقون هذا اللقب على غيره.

المطاعن( و)الأمالي(  القرآن عن  )تنزيه  منها:  له تصانيف كثيرة،  فيها.  بالريّ، ومات  القضاء  ولي 

و)المجموع في المحيط بالتكليف(. لسان الميزان ج3ص386 وتاريخ بغداد ج11ص 113.

محمد بن مقاتل الرازي لا المروزي، حدث عن وكيع وطبقته تكلم فيه ولم يترك انتهى، روى عنه  	(((

محمد بن جرير الطبري وغيره، وسمع منه البخاري، ولم يحدث عنه، فروى الخليلي في الإرشاد 

من طريق بهثة بن سليم، قال سمعت البخاري يقول: حدثنا محمد بن مقاتل فقيل له الرازي، 

فقال: لأن أخر من السماء إلى الأرض أحب إليَّ من أن أروي عن محمد بن مقاتل وأظن ذلك 

من قبل الرأي و توفي سنة ثمان وأربعين ومئتين، ـ وقيل: في التي بعدها ـ من الحادية عشرة، 

ضعيف.. لسان الميزان ج5ص388ومعجم شيوخ الطبري جص591.

حاشية رد المحتار لابن عابدين ج2 ص 387. 	(((

أحمد بن إدريس بن عبدالرحمن، أبو العباس، شهاب الدين الصنهاجي القرافي: من علماء المالكية،  	(((

نسبته إلى قبيلة صنهاجة )من برابرة المغرب(، وإلى القرافة )المحلة المجاورة لقبر الإمام الشافعيّ( 

بالقاهرة. وهو مصري المولد والمنشأ والوفاة. له مصنفات جليلة في الفقه والأصول، منها )أنوار 

البروق في أنواء الفروق( الديباج المذهب ص62 - 67 وشجرة النور الذكية ص 188.



- 583 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

وهذا لا نعلم أحدًا قال به إلا بعض أصحاب الإمام الشافعي، أنه يعتبر في ذلك 

بقول المنجمين، وأن الإجماع حجة عليهم ))). وأكثر من قال باعتماد الحساب 

عدد من أصحاب المذهب الشافعي، ومنهم القفال))) وابن دقيق العيد))) وفي 

فتاوى السبكي)))، قال: بأن الخلاف فيما إذا دل الحساب على إمكان رؤية 

الهلال، ولم ير فأحد الوجهين أن السبب إمكان الرؤية ، والثاني: وهو الأصح 

أن السبب نفس الرؤية، أو إكمال العدة، وعلى كلا الوجهين ليس ما دل عليه 

الحساب محكومًا عليه بالبطلان، وقد يكون في نفسه، بحيث تنتهي مقدماته 

إلى القطع، وقد لا تنتهي إلى ذلك بحسب مراتب بعده عن الشمس وقربه.

ثم ذكر صورة أخرى هي أن يدل الحساب على عدم إمكانية رؤيته، ويدرك 

ذلك بمقدمات قطعية، ويكون في غاية القرب من الشمس، ففي هذه الحالة لا 

جامع الأحكام الفقهية من تفسير القرطبي ج 1ص340. 	(((
محمد بن علي بن إسماعيل الشاشي، القفال، أبو بكر: من أكابر علماء عصره بالفقه والحديث واللغة  	(((
والأدب. من أهل ما وراء النهر. وهو أول من صنف الجدل الحسن من الفقهاء. وعنه انتشر مذهب 
والعراق  خراسان  إلى  رحل  سيحون(  نهر  )وراء  الشاش  في  ووفاته  مولده  بلاده.  في  )الشافعيّ( 
الشافعيّ( وفيات  الشريعة( و)شرح رسالة  الفقه( و)محاسن  والحجاز والشام. من كتبه )أصول 

الأعيان ج1ص 458 وتهذيب الأسماء واللغات ج2ص282 وطبقات السبكي ج2ص 176.

محمد بن علي بن وهب بن مطيع، أبو الفتح، تقيّ الدين القشيري، المعروف كأبيه وجده بابن  	(((

دقيق العيد: قاض، من أكابر العلماء بالأصول، مجتهد. أصل أبيه من منفلوط )بمصر( انتقل إلى 

قوص، فنشأ بقوص، وتعلم بدمشق والإسكندرية ثم بالقاهرة. وولي قضاء الديار المصريةسنة 

695 هـ فاستمر الى أن توفي )بالقاهرة( . له تصانيف، منها )إحكام الأحكام( الدرر الكامنة 

ج4ص91 ومفتاح السعادة ج2ص 219 وفوات الوفيات ج2ص 244.

    	 						     بكْي تقَِيّ الدِّين السُّ 	(((

علي بن عبد الكافي بن علي بن تمام السبكي الأنصاري الخزرجي، أبو الحسن، تقيّ الدين: شيخ  	

الإسلام في عصره، وأحد الحفاظ المفسرين المناظرين. وهو والد التاج السبكي صاحب الطبقات. 

ولد في سبك )من أعمال المنوفية بمصر( وانتقل إلى القاهرة ثم إلى الشام. وولي قضاء الشام سنة 

739 هـ واعتل فعاد إلى القاهرة، فتوفي فيها، من كتبه الدر النظيم في التفسير، لم يكمله، ومجموعة 

فتاوى وغيرها من الكتب . طبقات الشافعية ج6ص 146 – 226 والأعلام للزركلي ج4ص302.



- 584 -

  مســــائل في الفقه

ا، لأنه يستحيل فلو أخبرنا به مخبر واحد أو أكثر، ممن  يمكن فرض رؤيتنا له حسًّ

يحتمل خبره الكذب أو الغلط، فالذي يتجه قبول هذا الخبر، وحمله على الكذب أو 

الغلط، ولو شهد به شاهدان لم تقبل شهادتهما، لأن الحساب قطعي، والشهادة 

والخبر ظنيان، والظن لا يعارض القطع، فضًال عن أن يقدم عليه .....))) 

وقد عارض هذا القول جمهور العلماء، ففي مذهب الإمام أبي حنيفة: 

، وفي هذا قال ابن عابدين »إنه  أنه لا عبرة بقول المؤقتين، ولو كانوا عدوًال

لا عبرة لقولهم في وجوب الصوم على الناس، ولا يعتبر قولهم بالإجماع، ولا 

يجوز للمنجّم أن يعمل بحساب نفسه، وأشار إلى ما ورد بأنه لا يلزم بقول 

، وذكر أن  المؤقتين: إنه أي الهلال يكون في السماء ليلة كذا وإن كانوا عدوًال

ما قاله السبكي من الاعتماد على قول الحساب، قد رده متأخرو أهل مذهبه، 

منهم ابن حجر والرملي في شرحي المنهاج. وفي فتاوى الشهاب للرملي، سئل 

الشهر،  من  الثلاثين  ليلة  الهلال  رؤية  بينّة  لو شهدت  السبكي:  قول  عن 

وقال الحساب بعدم إمكان الرؤية تلك الليلة عمل بقول أهل الحساب، لأن 

بأن  فأجاب  أم لا؟  قاله  بما  يعمل  فهل  والشهادة ظنية،  الحساب قطعي 

المعمول به ما شهدت به البينة، لأن الشارع نزلها منزلة اليقين، وما قاله  

بالبينة  العمل  في  وليس  المتأخرين،  من  عليه جماعة  رده  مردود  السبكي 

مخالفة لصلاته عليه الصلاة والسلام، ووجه ما قلناه: إن الشارع لم يعتمد 

الحساب، بل ألغاه بالكلية بقوله عليه الصلاة والسلام : »نحن أمة لا نكتب 

ولا نحسب، الشهر هكذا وهكذا، واختتم بالقول بأن مجد الأئمة الترجماني 

فتاوى السبكي ج1ص 207. 	(((



- 585 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ذكر أن أصحاب الإمام أبي حنيفة إلا النادر والشافعي أنه لا اعتماد على قول 

من قال بالحساب«))).  

وفي مذهب الإمام أحمد: شدد شيخ الإسلام ابن تيمية الإنكار على من 

من  الثالثة  المئة  بعد  الحادثين(  بـ)المتفقهة  وسماهم:  بالحساب،  يقول 

رؤية هلال  في  العمل  أن  الإسلام  دين  من  بالاضطرار  العلم  وأن  الهجرة، 

الصوم أو الحج، وغير ذلك من الأحكام المعلقة بالصلاة بخبر الحاسب، أن 

يرى أو لا يرى لا يجوز، وأن النصوص المستفيضة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك 

، ولا  كثيرة، وأن المسلمين قد أجمعوا عليه، ولا يعرف فيه خلاف قديم أصًال

خلاف حديث، إلا من بعض المتأخرين من المتفقهة الحادثين ؛ فما زعموه 

أنه إذا غم الهلال جاز للحاسب أن يعمل في حق نفسه بالحساب، فإن كان 

الحساب دل على الرؤية صام، وإلا فلا، وهذا القول وإن كان مقيدًا بالاغمام 

ا بالحساب فهو شاذ مسبوق بالإجماع على خلافه، وقال – رحمه  ومختصًّ

الله- فأما اتباع ذلك في الصحو أو تعليق عموم الحكم العام به، فما قاله 

مسلم. و أشار إلى أن هذا القول قد يقارب قول ممن يقول من الإسماعيلية 

بالعدد دون الهلال، وبعضهم يروي عن جعفر الصادق جدوًال يعمل عليه، 

وهذه الأقوال خارجة عن دين الإسلام))).

قلت: ولا مراء في أن الرؤية الشرعية في بدايات الشهور ونهاياتها، وخاصة 

شهري رمضان وذي الحجة هي الأصل، لثبوت الحكم فيها ولا خلاف فيه ولا 

)))	 حاشية رد المحتار لابن عابدين على الدر المختار شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي 

حنيفة النعمان ج2 ص 388-387 . 

مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج 25 ص 132-135 والمغني لابن قدامة ج4ص328 وما بعدها. 	(((



- 586 -

  مســــائل في الفقه

خلاف أيضًا بأن على المسلمين أن يجتهدوا في الأخذ بهذه الوسيلة، عند صومهم 

وفطرهم وحجهم، وسائر أحكامهم فيما يحتاجونه من معرفة بداية شهورهم 

ونهايتها في الإيلاء والعدة، ونحو ذلك من الأحكام المبنية على التوقيت، ومن 

المعلوم أن دين الإسلام لما بدأ في المدينة وأطرافها وما حولها كانت الرؤية في 

تحديد بدايات ونهايات الشهور سهلة. وبعد انتشار دين الإسلام في الأرض 

مصداقًا لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : )لا يبقى على الأرض بيت مدر ولا وبر إلا 

أدخله الله الإسلام بعز عزيز، أو بذل ذليل())) بعد هذا الانتشار قد لا تكون 

الرؤية المجردة ممكنة حسبما تتعرض له أماكن المسلمين من الصحو والغيم، 

وهو ما أشار إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله: )فإن غم عليكم(. ناهيك بأن أقليات 

من المسلمين تسكن في أقصى الشرق والغرب، وفي القطبين، فإذا كانت هذه 

الأقليات أو بعضها قريبة من بلاد المسلمين، ولم يكن ثمة اختلاف في المطالع 

فسوف يكون للمسلم هناك معرفة وقت صومه وفطره وحجه. أما إذا كان 

المسلم في مكان بعيد كالقطبين، أو أقاصي الصين، أو اليابان، ولا يستطيع أن 

يحقق الرؤية في صومه وفطره، فلا مناص له حينئذ من وسيلة أخرى، تعينه 

على أداء عبادته، فالحساب ربما هو الوسيلة الممكنة له، والاعتماد على هذا 

الحساب لا يسقط بأي حال حكم الرؤية، بل هو باق إلى يوم القيامة .

ع على عباده  وقد علمنا بالأصل من دين الإسلام أن الله عز وجل قد وسَّ

في أداء شعائرهم، فلم يكلفهم ما لا يطيقون، والآيات في كتاب الله وسنة 

رسوله محمد صلى الله عليه وسلم كثيرة، ففي الكتاب قوله تعالى: ثنۇ ۇ ۆ ۆ 

أخرجه ابن حبان في صحيحه ج15ص92 برقم )6699(. 	(((



- 587 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ے   ھ  ھ   ھ   ثنھ  ۈ ۈثم ]البقرة: 286[، وقوله عز ذكره : 
ثم ]الحج: 78[، وقوله تقدس اسمه : ثنہ ہ ہ ھثم ]التغابن:  ۓ ے 
16[، وأما في السنة فقول رسوله محمد صلى الله عليه وسلم: )يسروا ولا تعسروا، وبشروا 

ولا تنفروا، فإني بعثت مبشرا لا منفرا())). وقوله عليه الصلاة والسلام : )لا 

تشددوا على أنفسكم فيشدد عليكم، فإن قومًا شددوا على أنفسهم، فشدد 

الله عليهم، فتلك بقاياهم في الصوامع والديار()))، وقوله: )إن أعظم المسلمين 

جرمًا، من سأل عن شيء لم يحرم، فحرم من أجل مسألته())).

التابعين  من  وأعلام  أئمة  الهلال  غم  حال  بالحساب  قالوا  والذين 

وتابعيهم، ولاشك أنهم قد اجتهدوا فيما قالوا: إما لأنهم علموا ما حدث من 

نوازل لبعض المسلمين في الأطراف، التي يقيمون فيها، أو لأنهم استشرفوا  

المستقبل، فقالوا بجواز ما قد يحدث للمسلمين من نوازل في مسيرة حياتهم، 

وما قد تحتاجه هذه المسيرة من أحكام .

وأما القول بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: نحن أمة أمية لا نكتب ولا نحسب، 

فإن هذا كان وصفًا لظرف زمني هو حال وصف العرب قبل الإسلام، كما 

ثنٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ  عنه:  الله عز وجل  قال 

ڄثم  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ   ڤ    ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ 

]الجمعة: 2[، وهذا الوصف لا يدل على تحريم الحساب والكتابة، لأن الله عز 

أخرجه البخاري في كتاب العلم باب ما كان النبي صلى الله عليه وسلم يتخولهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا  	(((

برقم )69(. 

أخرجه أبو داود في سننه في كتاب الأدب، باب في الحسد برقم )4904(. 	(((

أخرجه البخاري في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب ما يكره من كثرة السؤال وتكلف ما لا  	(((

يعنيه برقم )7289(.



- 588 -

  مســــائل في الفقه

وجل جعل الليل والنهار آيتين من آياته العظام، فطمس آية الليل، وجعل 

آية النهار مبصرة، ليعلم عباده حساب السنين، كما قال عز ذكره: ثنڌ 

ڌ ڎ ڎڈ ڈ    ژ ژ ڑ  ڑ  ک ک ک ک 
ڱثم  ڱ  ڱ  ڳ  ڳڳ  ڳ  گ   گ  گ   گ 
]الإسراء: 12[، وقد أمر رسوله وأمر المؤمنين بأن يكتبوا ديونهم ومعاملاتهم في 

قوله تقدس اسمه: ثنٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ  

ڀڀ ثم ]البقرة: 282[.
خلاصة القول: إن تحديد بدايات الشهور ونهاياتها بما فيها، وأهمها في 

حياة المسلمين شهر رمضان وذي الحجة، يكون بالرؤية الشرعية المباشرة، 

أي برؤية العين. فإن لم يتيسر ذلك فتكون الرؤية من خلال المراصد الفلكية، 

فإن لم تتيسر إحدى هاتين الوسيلتين، فيلجأ حينئذ إلى اعتماد الحساب في 

تحديد بدايات الشهور ونهاياتها.

529- الـجهر بالقراءة وقت الصلاة خارج المسجد 
سؤال عن: حكم الجهر بالقراءة خارج المساجد وقت الصلاة.

صوته  ويرفع  بالقراءة  يجهر  فالذي  البلوى،  به  عمت  مما  هذا  لعل 

خارج المسجد يرى في ذلك فضًال كبيراً، فليس أفضل من أن يستمع من هم 

حول المسجد إلى القرآن، ناهيك بما في ذلك من تنبيه الغافلين عن الصلاة، 

وموعظة النساء في بيوتهن، وترغيب الصبيان في الذهاب إلى المساجد. ولا 

شك أن في الجهر بالقراءة فضًال كبيراً فقد روى البخاري عن أبي سلمة بن 

عبدالرحمن، عن أبي هريرة [ عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: )ما أذن الله لشيء 



- 589 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

ما أذن لنبي حسن الصوت بالقرآن يجهر به())). ولكن هذا الجهر ليس على 

إطلاقه فقد روى عقبة بن عامر الجهني [ أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: )الجاهر 

أن  كما  بالصدقة())).  كالمسر  بالقرآن  والمسر  بالصدقة،  كالجاهر  بالقرآن 

الجهر بالقراءة مقيد بعدم إيذاء الغير، ففي حديث أبي سلمة عن أبي سعيد 

رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم اعتكف في المسجد، فسمعهم يجهرون 

بالقراءة، فكشف الستر وقال: )ألا إن كلكم مناج ربه، فلا يؤذين بعضكم 

بعضًا، ولا يرفع بعضكم في القراءة أو قال في الصلاة())). وينبني على هذا 

عدم جواز الجهر بالقراءة إذا كان في هذا الجهر إيذاء للآخرين. وآراء العلماء 

عبدالعزيز    بن  عمر  عن  روي  فقد  الحديث،  هذا  على  مبنية  هذا  في 

أنه كان يخرج آخر الليل وكان حسن الصوت يصلى فقرأ، فقال سعيد بن 

المسيب: يا برد اطرد هذا القارئ عني فقد آذاني. فسكت برد فقال: يا ويحك 

يا برد اطرد هذا القارئ عني فقد آذاني. فقال برد: إن المسجد ليس لنا، إنما 

هو للناس، فسمع ذلك عمر فأخذ نعليه ثم تنحى))).

وقد نقل الإمام النووي – رحمه الله – في المجموع عن العلماء: أن محل 

رفع الصوت بقراءة القرآن إذا لم يخف رياء، ولم يتأذ به أحد، وإلا فالإسرار 

بها أفضل ، ويقاس على هذا من يجهر بالذكر أو القراءة بحضرة من يطالع 

أخرجه البخاري في كتاب التوحيد، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: »الماهر بالقرآن مع الكرام البررة« برقم  	(((

.)7544(

أخرجه أبوداود في سننه في كتاب الصلاة، باب في رفع الصوت بالقراءة في صلاة الليل برقم )1333(. 	(((

نفس المرجع، وينظر التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، لابن عبدالبر النمري ج3 ص  	(((

.135-133

البيان والتحصيل لأبي الوليد بن رشد القرطبي ج1ص466. 	(((



- 590 -

  مســــائل في الفقه

أو يدرس أو يصنف ))). ولما كان رفع الصوت بالقراءة مما يكون فيه أذى 

فلا يجوز لقارئ الجهر بها بين نيام أو مصلين أو تالين لها جهرًا. ونقل 

صاحب الفروع في المذهب الحنبلي عن حنبل قوله: إن كثيراً من أقوال وأفعال 

يخرج مخرج الطاعات عند العامة، وهي مآثم عند العلماء، مثل القراءة في 

الأسواق، ويصيح فيها أهل الأسواق بالنداء والبيع، فلا أهل السوق يمكنهم 

الاستماع، وذلك امتهان))). 

أصواتهم  يرفعون  الذين  هؤلاء  أن  شك  ولا  كثير،  من  قليل  هذا  قلت: 

الذين  أن  النية، كما  بالتأكيد حسنو  بالقراءة يبتغون الأجر والمثوبة، فهم 

يدركون مدى  لا  قد  ولكنهم  الأجر،  يبتغون  ربهم  لكلام  الاستماع  يحبون 

الضرر الذي يسببونه لمريض أقعده المرض عن حضور صلاة الجماعة، أو 

أو على  قاعدان،  أو مسنة يصليان، وهما  أو مسن  بيتها،  تتهجد في  امرأة 

جنبيهما، كما قد لا يدرك هؤلاء ما يسببه رفع أصواتهم من ضرر لأطفال 

نيام مستغرقين في نومهم.

الإيذاء   بعدم  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  أمر  مراعاة  المسألة  هذه  في  والواجب 

بالقراءة، فهو الرؤوف بأمته، والأسوة الحسنة لها، لقول الله -عز وجل: 

 ]128 ]التوبة:  ۆثم  ۆ  ۇ    ۇ  ثنڭ 

وقوله عز ذكره: ثنئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ  ئې ئې ئې ئى ئى 

ئى یثم ]الأحزاب: 21[.

المجموع شرح المهذب ج 2ص166. 	(((

كتاب الفروع لابن مفلح ج1 ص 55 وكشاف القناع عن متن الإقناع للبهوتي ج1 ص 431 . 	(((



- 591 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

530- شرط الولاية في النكاح وحكم نسب الولد في حال فقد هذا الشرط.
سؤال من الأخ ع ... فارح عن امرأة تزوجت بدون ولي، وأنجبت من زوجها 

أولادًا فهل يلحق نسب هؤلاء الأولاد بأبيهم أم لا ؟

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبيه ورسوله الأمين محمد 

و آله وصحابته، ومن اتبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد :

هذا  في  والسبب  السلف،  فيه  اختلف  مما  النكاح  في  الولاية  شرط  فإن 

الاختلاف: أنه -كما قيل- لم يأت نص من الكتاب أو السنة في وجوب هذا 

الشرط أو عدمه وأن كل ما جاء فيه يعد من باب )الاحتمال( وفي هذا الاختلاف 

قولان:  القول الأول: الوجوب ومن قال به احتج بقول الله -عز وجل-: ثنڌ 

ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ  ڑثم ]البقرة:232[، 
وقد نزلت هذه الآية في أخت معقل بن يسار، فقد طلقها زوجها، وتركها إلى 

أن انتهت عدتها، ثم ندم على طلاقها، فخطبها فرضيت بزواجها منه، فأبى 

أخوها معقل، وقال: وجهي من وجهك أن تزوجنيه. فنزلت هذه الآية، فدعاه 

رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال له: )إن كنت مؤمناً فلا تمنع أختك من زوجها، فقال 

معقل: آمنت بالله، فزوجها منه ())).

وعلى هذا القول فإن هذا توجيه لولي المرأة، فلولم يكن له حق في الولاية 

على موليته، لما نهُِيَ عن عضلها، كما هو حال معقل بن يسار وأخته. كما 

احتج أصحاب هذا القول بما روته أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: أن 

أخرجه البخاري في كتاب التفسير، باب )وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فلا تعضلوهن أن  	(((

ينكحن أزواجهن( برقم )4529(.



- 592 -

  مســــائل في الفقه

: )أيما امرأة نكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل،  صلى الله عليه وسلم قال  الله  رسول 

بما استحل من  المهر  فلها  بها  باطل، فإن دخل  باطل، فنكاحها  فنكاحها 

أيضًا  احتجوا  له())). كما  فالسلطان ولي من لا ولي  اشتجروا  فإن  فرجها، 

بحديث أبي موسى [ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )لا نكاح إلا بولي())).

والقائلون بالوجوب من الصحابة ابن عباس وابن عمر وأبو هريرة وأم 

المؤمنين عائشة وعمران بن الحصين وأنس بن مالك رضي الله عنهم))). كما 

قال به عدد من التابعين ومنهم عمر بن عبدالعزيز وسعيد بن المسيب وابن 

أبي ليلى والثوري وقال به أيضًا عدد من الأئمة.

ففي مذهب الإمام مالك وجوب هذا الشرط في رواية عن الإمام، وقيل: إنه 

يرى أن الشرط سنة، وليس بفرض مع التفريق بين المرأة الشريفة وغيرها))). 

وفي مذهب الإمام الشافعي وجوب شرط الولاية في نكاح المرأة، فلا يصح العقد 

عليها إلا به، ولا يجوز لها أن تعقد على نفسها، ولو أذن لها وليها، وسواء 

كانت كبيرة أم صغيرة أو بكرًا أم ثيباً))). بمثل هذا في مذهب الإمام أحمد، فلا 

نكاح إلا بولي وشاهدين من المسلمين، فلا تملك المرأة  إذا تزويج نفسها، ولا 

غيرها، ولا توكيل غيرها في تزويجها، فإن فعلت لم يصح نكاحها))). 

أخرجه الترمذي في كتاب النكاح، باب ما جاء لا نكاح إلا بولي برقم )1102(. 	(((

ٍّ برقم )1880( وأبو داود في كتاب النكاح  أخرجه ابن ماجه في كتاب النكاح، باَبُ َال نِكَاحَ إَّال بِوَِيل 	(((

باب في الولي برقم )2085(.

المغني لابن قدامة ج9ص345. 	(((

بداية المجتهد ونهاية المقتصد لابن رشد القرطبي ج2ص8. 	(((

الحاوي الكبير ج11 ص 57. 	(((

المغني لابن قدامة ج9ص345. 	(((



- 593 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

القول الثاني: عدم وجوب شرط الولاية في النكاح، وهو مذهب الإمام أبي 

حنيفة وزفر والزهري والشعبي وآخرين، واحتجوا بقول الله تعالى: ثنژ ڑ  

ڑثم ]البقرة:232[، وقوله عز ذكره: ثنئم ئى  ئي بجبحثم ]البقرة:230[، 
وقوله تقدس اسمه ثنٿ ٿ ٿ ٿ ٹثم ]البقرة:234[ وهذا يفيد 

رفع الاعتراض عنهن. كما احتجوا بأحاديث، منها حديث ابن عباس رضي الله 

عنهما الذي سبق ذكره أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال )الأيم أحق بنفسها( وكذا حديث 

عائشة: أن فتاة دخلت عليها، فقالت: إن أبي ونعم الأب زوجني ابن أخيه، ليرفع 

بي خسيسته، وأنا كارهة، قالت: اجلسي حتى يأتي رسول الله صلى الله عليه وسلم، فجاء عليه 

الصلاة والسلام  فأخبرته، »فأرسل إلى أبيها فدعاه، فجعل الأمر إليها، فقالت: 

يا رسول الله، قد أجزت ما صنع أبي، ولكن أردت أن أعلم أن للنساء من الأمر 

شيء))). كما احتجوا بأن المرأة تملك حق التصرف في مالها، فما دام هذا يجوز 

لها فيجوز لها أن تنفرد بالعقد على نفسها، إلا إذا تزوجت من غير كفء))).

قلت : لقد دل الاختلاف على أن وجوب شرط الولاية مما يحتمل، وأن عدم 

هذا الشرط مما يحتمل أيضًا، فإذا عقد ولي المرأة عليها، فهذا مما يحتمل 

صوابه، للتأويل المذكور للآيات والأحاديث، وإن تزوجت المرأة بدون ولي، أي 

انفردت بالعقد على نفسها، فهذا أيضًا مما يحتمل صوابه للتأويل المذكور 

للآيات والأحاديث المشار إليها. والراجح في هذه المسألة -والله أعلم- وجوب 

شرط الولي ولعله الأصوب للمرأة المسلمة في هذا الزمان الذي تعقدت فيه 

القضايا وكثر فيه الإشكال في مجال الأسرة.

)))	 أخرجه النسائي في كتاب النكاح باب البكر يزوجها أبوها وهي كارهة برقم )3269(.

الهداية شرح البداية للمرغيناني ج1ص196. 	(((



- 594 -

  مســــائل في الفقه

أما ما ورد في السؤال عن نسب الولد في حال انفراد أمه بالعقد على نفسها، 

فالحكم فيه أن يلحق نسبه بالزوج لأن وطأه لها مما يحتمل صوابه، وقد جاء 

في المغني لابن قدامة على مذهب الإمام أحمد : إن من اعتقد حله )الزواج بدون 

ولي( ليس عليه إثم ولا أدب، لأنه من مسائل الفروع المختلف فيها، ومن اعتقد 

حرمته أثم وأدب، وإن أتت منه بولد لحقه نسبه في الحالين))). ولما سئل شيخ 

الإسلام ابن تيمية - رحمه الله- عن هذه المسألة قال: إن المسلمين متفقون على 

أن كل نكاح اعتقد الزوج أنه نكاح سائغ إذا وطىء فيه، فإنه يلحقه فيه ولده، 

ويتوارثان باتفاق المسلمين، وإن كان ذلك النكاح باطلًا في نفس الأمر))).

فيه  اختلف  مما  عدمه  أو  النكاح  في  الولاية  شرط  إن  القول:  وخلاصة 

السلف، ولكل منهم – رحمهم الله – حجته، واستدلاله في الوجوب أو عدمه،  

فمن قال بالوجوب فصوابه محتمل، ومن قال بعدم الوجوب فيحتمل أيضًا 

ولعله  الشرط  هذا  أعلم- وجوب  -والله  المسألة  هذه  في  والراجح:  صوابه. 

الأصوب للمرأة المسلمة في هذا الزمان، الذي تعقدت فيه القضايا في مجال 

الأسرة. أما نسب الولد فيلحق بنسب الزوج الواطىئ، ويتوارث معه. 

والله أعلم .

المغني لابن قدامة ج9 ص 354 . 	(((

مجموع الفتاوى ج 24 ص 13. 	(((



وثـائق في الفقه

 تكفير  المسلم: أسبابه، وآثاره، وعلاجه––

وقف الأسهم والصكوك والحقوق المعنوية والمنافع ––

التورق: حقيقته، أنواعه ) الفقهي المعروف والمصرفي المنظم (––

الجراحة التجميلية وأحكامها––

حقوق الارتفاق وتطبيقاته المعاصرة في الأملاك المشتركة––

––TIME SHARING عقد التملك الزمني

حقوق وواجبات المرأة المسلمة––

تحديد سن البلوغ وأثره في التكليف––

المقاصد الشرعية ودورها في استنباط الأحكام––



- 596 -

  وثـائــق في الفقــه

مقدمـة:

تنص المادة الثالثة من نظام )مجلة البحوث الفقهية المعاصرة( على أن 

والندوات  الإسلامي  الفقه  مؤتمرات  مع  وتعاون  اتصال  على  المجلة  تكون 

التي تعقد لبحث القضايا المعاصرة.

الفقه  مجمع  عن  الصادرة  التالية  القرارات  المجلة  تنشر  لهذا  تنفيذاً 

الإسلامي الدولي المنبثق عن منظمة التعاون الإسلامي: 

 تكفير  المسلم: أسبابه، وآثاره، وعلاجه

التعاون  منظمة  عن  المنبثق  الدولي  الإسلامي  الفقه  مجمع  مجلس  إن 

الفترة  الكويت، خلال  الثانية والعشرين بدولة  الإسلامي،المنعقد في دورته 

من: 2-5 جمادى الآخرة 1436هـ، الموافق: 22-25 مارس 2015م.

وبعد اطلاعه على البحوث المقدمة إلى المجمع بخصوص موضوع التكفير 

وأسبابه وآثاره وعلاجه، وبعد استماعه إلى الحوار والمناقشات التي دارت 

حول هذا الموضوع، وبالنظر إلى تفاقم ظاهرة الجرأة على تكفير المسلمين 

والتسرع في إطلاق حكم الردة على الأفراد والمجتمعات والدول والحكومات 

دون مراعاة لأصول الشريعة ومقاصدها وقواعدها.

والتدمير  القتل  من  الجرأة  هذه  على  المترتبة  الآثار  لخطورة  ونظرًا 

والتشريد.

الأمة  كيان  تحفظ  تدابير،  من  الشريعة  في  ورد  ما  استعراض  وبعد 

وتحمي المجتمعات الإسلامية والأفراد من أخطار التكفير، قد قرر ما يأتي:



- 597 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

التأكيد على قرار المجمع رقم: 125)17/1( الصادرفي الدورة السابعة  	: أولًا

والفقهية  العقدية  والمذاهب  الواحدة  والأمة  الإسلام  بشأن  عشرة، 

تؤمن  المسلمين  من  فئة  أي  تكفير  عدم جواز  والمتضمن  والتربوية، 

بالله سبحانه وتعالى وبرسوله r، وأركان الأيمان وأركان الإسلام، ولا 

تنكر معلومًا من الدين بالضرورة.

الدينية  الحرية  المجمع رقم: 175)19/1( بشأن  قرار  التأكيد على  ثانياً:	

بأن  الحكم  والمتضمن  وضوابطها،  أبعادها  الإسلامية:  الشريعة  في 

تولي  مع  المعتبرين  العلم  أهل  إلى  مردها  التكفير  أو  بالردة  الفتوى 

القضاء النظر والحكم في ذلك وفق ما اشترطه الفقهاء مع النظر في 

درء الحكم بالردة فيما يمكن أن يكون شبهة، ويحذر من خطورة 

المحاولات التي تتجه إلى نسبة التكفير إلى طائفة من طوائف المسلمين 

وإلصاقه بها، كما يحذر من خطورة تكفيرالصحابة وأمهات المؤمنين 

رضي الله عنهم أجمعين أو التقليل من مكانتهم وتقديرهم.

ويوصي بما يأتي:

إليها  دعا  التي  السابقة  التوصيات  تنفيذ  المجمع  أمانة  تستكمل  أن 

المجمع، المتضمنة عقد ندوات ولقاءات تبحث في الموضوعات الآتية:

• مسألة الولاء والبراء.	

• حديث الفرقة الناجية، وما بنُي عليه من نتائج.	

• التكفير لعدم التطبيق الشامل لأحكام الشريعة الإسلامية.	



- 598 -

  وثـائــق في الفقــه

ويوصي المجمع:

11 وأهل . المنحرف  الفكر  أصحاب  ادعاءات  من  ويحذرهم  الأمة  شباب 

الغلو، ويوجههم للعلم الصحيح النافع، وفق منهج وسطي ويقتدى 

وتابعيهم  والتابعين  الصحابة  من  الأمة  هذه  سلف  عن  جاء  بما 

بإحسان.

22 علماء الأمة ودعاتها للتواصل مع الشباب والقيام بمسؤولية الدعوة، .

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وفق المنهج الوسطي.

33 مع . للتواصل  العقبات  وتذليل  الوسائل  بتوفير  والدول  الحكومات 

وقادة  الأمة  علماء  قبل  من  الصحيحة  الوجهة  وتوجيههم  الشباب 

الفكر والرأي فيها.

44 الإفادة من التجارب الناجحة في بعض الدول في محاورة أصحاب الفكر .

الضال، ومن ذلك تجربة: »المناصحة« في المملكة العربية السعودية.

الإثبات بالقرائن والأمارات )المستجدات(

التعاون  منظمة  عن  المنبثق  الدولي  الإسلامي  الفقه  مجمع  مجلس  إن 

الإسلامي في دورته العشرين المنعقدة في وهران )الجمهورية الجزائريــة 

القعدة  ذي  من   2 إلى  من 26 شوال  الفترة  الشعبية( خلال  الديمقراطية 

1433هـ، الموافق 13-18 سبتمبر )أيلول( 2012م.

الإثبات  موضوع  بخصوص  المجمع  إلى  الواردة  البحوث  على  اطلاعه  بعد 

بالقرائن والأمارات )المستجدات(،  وبعد استماعه إلى المناقشات التي دارت حوله.



- 599 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

قرر ما يأتي:

: تعريف القرينة  أولًا

أمر ظاهر يسُتفاد منه في استنباط أمر مجهول.

ثانيًا: أنواع القرائن: 

إن للقرينة مفهومًا واسعًا يستوعب أنواعًا متعددة باعتبارات مختلفة، 

وقد استجدت قرائن كثيرة تبعًا لتطور الحياة العلمية كالبصمة بأنواعها 

المختلفة، والتصوير، والتسجيل الصوتي، والتوقيع الإلكتروني، والرسائل 

الإلكترونية ونحوها.

ثالثًا: العمل بالقرائن: 

الأصل أن لا يقُضى إلا بحجة شرعية تبين الحق من إقرار، أو شهادة، 

أو يمين، فإن لم يوجد شيء من ذلك جاز العمل بالقرائن القطعية ؛ نصية 

كانت أو قضائية، وعلى ذلك:

رابعًا:

11 الحقوق . إثبات  في  المستجدة  القطعية  القرائن  على  الاعتماد  يجوز 

المالية والجرائم المختلفة ما عدا الحدود والقصاص.

22 ما . عليها  يرد  لم  ما  العقود  إثبات  في  القرائن  على  الاعتماد  يجوز 

يبطلها. 

33 يستأنس بالقرائن غير القطعية لإثبات الحقوق ونحوها إذا وجدت .

دلائل أخرى يطمئن إليها القضاء.



- 600 -

  وثـائــق في الفقــه

وقف الأسهم والصكوك والحقوق المعنوية والمنافع 

المؤتمر  منظمة  عن  المنبثق  الدولي  الإسلامي  الفقه  مجمع  مجلس  إن 

الإسلامي المنعقد في دورته التاسعة عشرة في إمارة الشارقة ) دولة الإمارات 

العربية المتحدة ( من 1 إلى 5 جمادى الأولى 1430هـ، الموافق 26 – 30 

نيسان )إبريل( 2009م،

الأسهم  وقف  بخصوص  المجمع  إلى  الواردة  البحوث  على  اطلاعه  بعد 

التي  المناقشات  إلى  استماعه  وبعد  والمنافع،  المعنوية  والحقوق  والصكوك 

دارت حوله، 

قرر ما يأتي:

الوقف من أوسع أبواب الفقه التي تقوم على الاجتهاد وهو تصرف  	: أولًا

مصالح  تحقيق  مبتغاه  الشرع،  بمقاصد  مرتبط  المعنى  معقول 

الوقف للواقف والموقوف عليهم. 

وقف الأسهم والصكوك والحقوق المعنوية والمنافع ووحدات الصناديق  ثانياً:	

الاستثمارية: 

(((1 إن النصوص الشرعية الواردة في الوقف مطلقة يندرج فيها المؤبد 

والعقار  والنقود،  والمنافع  والأعيان  والمشاع،  والمفرز  والمؤقت، 

والمنقول، لأنه من قبيل التبرع وهو موسع ومرغب فيه. 

(((2 والصكوك،  شرعا،  تملكها  المباح  الشركات  أســـهم  وقف  يجوز 

أموال  لأنها  الاستثمارية،  والوحدات  والمنافع،  المعنوية،  والحقوق 

معتبرة شرعًا.  



- 601 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

(((3 وغيرها  والمنافع  والحقوق  والصكوك  الأسهم  وقف  على  تترتب 

أحكام من أهمها: 

)أ(	 في  عوائدها  واستعمال  بقاؤها  الوقفية  الأسهم  في  الأصل 

المالية فليس  أغراض الوقف وليس المتاجرة بها في السوق 

الواقف  أو بشرط  راجحة  لمصلحة  إلا  فيها  التصرف  للناظر 

فهي تخضع للأحكام الشرعية المعروفة للاستبدال.

)ب لو صفيت الشركة أو سددت قيمة الصكوك فيجوز استبدالها 	(

بشرط  أخرى  وصكوك  أسهم  أو  كعقارات  أخرى  بأصول 

الواقف أو بالمصلحة الراجحة للوقف. 

)ت(	 إذا كان الوقف مؤقتاً بإرادة الواقف يصُفى حسب شرطه. 

)ث أو 	( أو صكوك  أسهمٍ  الموقوف في شراء  النقدي  المال  استثُمر  إذا 

غيرها فإن تلك الأسهم والصكوك لا تكون وقفًا بعينها مكان النقد، 

ما لم ينص الواقف على ذلك، ويجوز بيعها للاستثمار الأكثر فائدة 

لمصلحة الوقف، ويكون أصل المبلغ النقدي هو الموقوف المحبَّس.

)ج يجوز وقف المنافع والخدمات والنقود نحو خدمات المستشفيات 	(

والجامعات والمعاهد العلمية وخدمات الهاتف والكهرباء ومنافع 

الدور والجسور والطرق.  

)ح العين 	( مالك  لمدة محددة على تصرف  المنفعة  يؤثر وقف  لا 

على  المحافظة  المباحة شريطة  التصرفات  كل  له  إذ  بملكه، 

حق الوقف في المنفعة.



- 602 -

  وثـائــق في الفقــه

)خ القانوني 	( الأجل  بانتهاء  المعنوية  الحقـوق  وقف  ينقضي 

المقرر لها. 

)د(	 بانقضائها.  ينتهي  مدة  للوقف  تكون  أن  بالتوقيت  يقصد 

ويجوز التوقيت بإرادة الوقف في كل أنواع الموقوفات. 

)ذ يمكن لمن حاز أمواًال مشبوهة أو محرَّمة لا يعرف أصحابها 	(

البرِّ  أوجه  على  بوقفها  خبثها  من  ويتخلَّص  ته  ذمَّ يبرئ  أن 

المساجد  بناء  نحو  من  التعبُّد،  به  يقصد  ما  غير  في  العامة 

البنوك  أسهم  تملك  حرمة  مراعاة  مع  المصاحف،  طباعة  أو 

التقليدية )الربوية( وشركات التأمين التقليدية.

)ر(	 يجوز لمن حاز أمواًال لها عائد محرم أن يقف رأس ماله منها 

والعائد يكون أرصادًا له حكم الأوقاف الخيرية ؛ لأنّ مصرف 

هذه العوائد والأموال إلى الفقراء والمساكين ووجوه البرّ العامة 

عند عدم التمكن من ردّها لأصحابها. وعلى متولي الوقف أن 

يعمل بأسرع وقت على أن يستبدل بهذه الأموال ما هو حلال 

شرعًا ولو خالف بذلك شرط الواقف إذ لا عبرة بشرط الواقف 

إذا تعارض مع نص الشارع.

ويوصي بما يلي: 

((( إلى 1 الإسلامية  البلدان  في  التشريعية  والمجالس  الحكومات  دعوة 

تعديل قوانين ونظم الأوقاف فيها بما يتفق مع قرارات مجمع الفقه 

الإسلامي الدولي.  



- 603 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

(((2 دعوة وزارات التعليم والجامعات في البلدان الإسلامية إلى تخصيص 

مقرّرات دراسيةّ تعنى بدراسة الوقف دراسة علميةّ موضوعيةّ. 

(((3 دراسة المجمع موضوع إدارة الوقف وأسُسها وتنظيمها وضوابطها 

ومعايير اختيار واستمرار الإدارة في موقعها في دورات قادمة، وأن 

ونهضة  نجاح  أساس  باعتباره  خاصة  عناية  الموضوع  هذا  يولى 

الأوقاف واستثماراتها. 

التورق: حقيقته، أنواعه ) الفقهي المعروف والمصرفي المنظم (

المؤتمر  منظمة  عن  المنبثق  الدولي  الإسلامي  الفقه  مجمع  مجلس  إن 

الإسلامي المنعقد في دورته التاسعة عشرة في إمارة الشارقة ) دولة الإمارات 

العربية المتحدة ( من 1 إلى 5 جمادى الأولى 1430هـ، الموافق 26 – 30 

نيسان ) إبريل ( 2009م،

بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع التورق: 

الفقهي المعروف والمصرفي المنظم (، وبعد استماعه إلى  أنواعه )  حقيقته، 

المناقشات التي دارت حوله، 

وبعد الاطلاع على قرارات المجمع الفقهي الإسلامي التابع لرابطة العالم 

الإسلامي بمكة المكرمة بهذا الخصوص،

قرر ما يلي:

: أنواع التورق وأحكامها: أولًا

(((1 التورق في اصطلاح الفقهاء: هو شراء شخص )المستورق( سلعة 



- 604 -

  وثـائــق في الفقــه

بثمن مؤجل من أجل أن يبيعها نقدًا بثمن أقل غالباً إلى غير من 

اشترُيت منه بقصد الحصول على النقد. وهذا التورق جائز شرعًا، 

شرط أن يكون مستوفياً لشروط البيع المقررة شرعًا.

(((2 المستورق  شراء  هو  المعاصر:  الاصطلاح  في  المنظم  التورق 

الدولية أو ما شابهها بثمن مؤجل  سلعة من الأسواق المحلية أو 

يتولى البائع )المموّل( ترتيب بيعها، إما بنفسه أو بتوكيل غيره أو 

بتواطؤ المستورق مع البائع على ذلك، وذلك بثمن حال أقل غالباً.

(((3 كون  مع  نفسها  المنظم  التورق  صورة  هو  العكسي:  التورق 

المستورق هو المؤسسة والممول هو العميل.

ثانياً:  لا يجوز التورقان ) المنظم و العكسي ( وذلك لأن فيهما تواطؤًا بين 

الممول والمستورق، صراحة أو ضمناً أو عرفًا، تحايًال لتحصيل النقد 

الحاضر بأكثر منه في الذمة، وهو ربا. 

ويوصي بما يلي:

صيغ  باستخدام  الإسلامية  المالية  والمؤسسات  المصارف  على  التأكيد 

المحرمة  الصيغ  وتجنب  أعمالها،  جميع  في  المشروعة  والتمويل  الاستثمار 

والمشبوهة التزامًا بالضوابط الشرعية، بما يحقق مقاصد الشريعة الغراء، 

ويجلي فضيلة الاقتصاد الإسلامي للعالم الذي يعاني من التقلبات والكوارث 

الاقتصادية المرة تلو الأخرى.

تشجيع القرض الحسن لتجنيب المحتاجين للجوء للتورق. وإنشاء المؤسسات 

المالية الإسلامية صناديق للقرض الحسن.



- 605 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الصكوك الإسلامية ) التوريق ( وتطبيقاتها المعاصرة وتداولها

المؤتمر  منظمة  عن  المنبثق  الدولي  الإسلامي  الفقه  مجمع  مجلس  إن 

الإسلامي المنعقد في دورته التاسعة عشرة في إمارة الشارقة ) دولة الإمارات 

العربية المتحدة ( من 1 إلى 5 جمادى الأولى 1430هـ، الموافق 26 – 30 

نيسان )إبريل( 2009م،

بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع الصكوك 

إلى  المعاصرة وتداولها، وبعد استماعه  التوريق ( وتطبيقاتها   ( الإسلامية 

المناقشات التي دارت حوله، 

قرر ما يأتي:

: المقصود بالتوريق، والتصكيك: أولًا

 التوريق التقليدي تحويل الديون إلى أوراق مالية )سندات( متساوية 

ذمة  في  لحاملها  بفائدة  ديناً  تمثل  السندات  وهذه  للتداول،  قابلة  القيمة 

مصدرها، ولا يجوز إصدار هذه السندات ولا تداولها شرعًا.

التصكيك )التوريق الإسـلامي( فهو إصدار وثائق أو شـهادات  أمـا 

مالية متساوية القيمة تمثل حصصًا شائعة في ملكية موجودات )أعيان أو 

قائمة  والديون(  والنقود  والمنافع  الأعيان  من  أو خليط  أو حقـوق  منافع 

فعـًال أو سـيتم إنشـاؤها من حصيلة الاكتتاب، وتصدر وفق عقد شــرعي 

وتأخذ أحكامه.



- 606 -

  وثـائــق في الفقــه

ثانيًا: خصائص الصكوك:

(((1 يمثل الصك حصة شائعة في ملكية حقيقية.

(((2 يصدر الصك على أساس عقد شرعي، ويأخذ أحكامه.

(((3 انتفاء ضمان المدير )المضارب أو الوكيل أو الشريك المدير (.

(((4 أن تشترك الصكوك في استحقاق الربح بالنسبة المحددة وتحمّل 

التي يمثلها الصك، ويمنع حصول صاحبه  الخسارة بقدر الحصة 

على نسبة محددة مسبقًا من قيمته الاسمية أو على مبلغ مقطوع.

(((5 تحمل مخاطر الاستثمار كاملة.

(((6 تحمل الأعباء والتبعات المترتبة على ملكية الموجودات الممثلة في 

الصك، سواء كانت الأعباء مصاريف استثمارية أو هبوطًا في القيمة، 

أو مصروفات الصيانة، أو اشتراكات التأمين.

ثالثًا: أحكام الصكوك:

(((1 لا يجوز أن يتعهد مدير الصكوك بإقراض حملة الصكوك، أو بالتبرع عند 

نقص الربح الفعلي عن الربح المتوقع، وله – بعد ظهور نتيجة الاستثمار 

– أن يتبرع بالفرق، أو أن يقرضه، وما يصير  عرفًا يعتبر كالتعهد. 

(((2 مدير الصكوك أمين لا يضمن قيمة الصك إلا بالتعدي أو التقصير 

أو مخالفة شروط المضاربة أو المشاركة أو الوكالة في الاستثمار. 

(((3 لا يجوز إطفاء الصكوك بقيمتها الاسمية بل يكون الاطفاء بقيمتها 

السوقية، أو بالقيمة التي يتفق عليها عند الإطفاء. 



- 607 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

(((4 بالضوابط  الالتزام  للتداول  قابليتها  من حيث  الصكوك  في  يراعى 

رقم:  الدولي  الإسلامي  الفقه  مجمع  قرار  في  عليها  المنصوص 

30)4/3( التالية: 

)أ(	 إذا كانت مكونات الصكوك لا تزال نقودًا فتطبق أحكام الصرف. 

)ب بيع 	( في  الحال  هو  كما  ديوناً  لتصبح  الموجودات  انقلبت  إذا 

المرابحة فيطبق على تداول الصكوك أحكام الدين، من حيث 

المنع إلا بالمثل على سبيل الحوالة. 

)ت(	 إذا صار مال القراض موجودات مختلطة من النقود والديون 

وفقًا  المقارضة  صكوك  تداول  يجوز  فإنه  والمنافع  والأعيان 

للسعر المتراضى عليه، على أن يكون الغالب في هذه الحالة 

الغالب نقودًا أو ديوناً فتراعى في  إذا كان  أما  أعياناً ومنافع. 

التداول الأحكام الشرعية التي ستبينها لائحة تفسيرية توضع 

وتعرض على المجمع في الدورة القادمة.

الجهة  سجلات  في  أصولياً  التداول  تسجيل  يتعين  الأحوال  جميع  وفي 

المصدرة.

الديون  لتصكيك  أو حيلة  ذريعة  بالجواز  القول  يتخذ  أن  لا يجوز  رابعًا: 

وتداولهـا كأن يتحـول نشـاط  الصندوق إلى المتاجـرة بالديون التي 

حيلة  الصندوق  في  الســلع  من  شيء  ويجعل  السـلع،  عن  نشـأت 

للتداول.



- 608 -

  وثـائــق في الفقــه

خامسًا: التطبيقات المعاصرة للصكوك:

انطلاقًا من أن الشريعة الإسلامية قادرة على استيعاب المستجدات، ومنها 

الحل لكل ما يطرأ والحكم على كل ما يستجد، وانطلاقًا من أن الصكوك 

الإسلامية تعتبر ابتكارًا لأداة تمويلية شرعية تستوعب القدرات الاقتصادية 

الكبيرة، فقد تعددت مجالات تطبيق الصكوك ومنها استخدامها أداة فاعلة 

من أدوات السياسة النقدية، أو في تمويل موارد البنوك الإسلامية أو استثمار 

فائض سيولتها، وفي إعمار الممتلكات الوقفية، وتمويل المشروعات الحكومية، 

وإمكانية استخدام هذه الصكوك في الخصخصة المؤقتة شريطة أن يكون 

عائد هذه الصكوك جميعها ناشئاً عن موجودات دارة للدخل.

يوصي المجمع بما يلي:  

(((1 ضرورة التزام المصارف الإسلامية بالبحث عن حلول تلبي الحاجات 

الاقتصادية وتلتزم بالأحكام الشرعية. 

(((2 المقومات  أحد  هو  التصكيك  لعملية  القانوني  الإطار  إن  حيث 

الأساسية التي تؤدي دورًا حيوياً في نجاح عمليات التصكيك فإن 

مما يحقق ذلك الدور قيام السلطات التشريعية في الدول الأعضاء 

بإيجاد الإطار القانوني المناسب والبيئة القانونية الملائمة والحاكمة 

لعملية التصكيك من خلال إصدار تشريعات قانونية ترعى عمليات 

التصكيك بمختلف جوانبها وتحقق الكفاءة الاقتصادية والمصداقية 

الشرعية بشكل عملي.   



- 609 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الجراحة التجميلية وأحكامها

المؤتمر  منظمة  عن  المنبثق  الدولي  الإسلامي  الفقه  مجمع  مجلس  إن 

الإسلامي المنعقد في دورته الثامنة عشرة في بوتراجايا )ماليزيا( من 24 إلى 

29 جمادى الآخرة 1428هـ، الموافق 9 – 14 تموز )يوليو( 2007م،

موضوع:  بخصوص  المجمع  إلى  الواردة  البحوث  على  الاطلاع  بعد 

الجراحة التجميلية وأحكامها، وبعد استماعه إلى المناقشات المستفيضة التي 

دارت حوله،

قرر ما يأتي:

أولا: تعريف جراحة التجميل:

جراحة التجميل هي تلك الجراحة التي تعنى بتحسين )وتعديل شكل( 

جزء أو أجزاء من الجسم البشري الظاهرة، أو إعادة وظيفته إذا طرأ عليه 

خلل مؤثر.

ثانياً: الضوابط والشروط العامة لإجراء عمليات جراحة التجميل:

(((1 أن تحقق الجراحة مصلحة معتبرة شرعا، كإعادة الوظيفة وإصلاح 

العيب وإعادة الخلقة إلى أصلها.

(((2 أن لا يترتب على الجراحة ضرر يربو على المصلحة المرتجاة من 

الجراحة، ويقرر هذا الأمر أهل الاختصاص الثقات.

(((3 أن يقوم بالعمل طبيب )طبيبة( مختص مؤهل؛ وإلا ترتبت مسؤوليته 

عليه )حسب قرار المجمع رقم 142  )8 / 15(.



- 610 -

  وثـائــق في الفقــه

(((4 أن يكون العمل الجراحي بإذن المريض )طالب الجراحة(.

(((5 أن يلتزم الطبيب )المختص( بالتبصير الواعي )لمن سيجري العملية( 

بالأخطار والمضاعفات المتوقعة والمحتملة من جراء تلك العملية.

(((6 أن لا يكون هناك طريق آخر للعلاج أقل تأثيرا ومساسا بالجسم من 

الجراحة.

(((7 قوله  مثل  وذلك  الشرعية  للنصوص  مخالفة  عليها  يترتب  لا  أن 

الواشمات  الله  »لعن   :] مسعود  بن  الله  عبد  حديث  في   

للحسـن  والمتفلجات  والمتنمصات  والنامصات  والمستوشمات 

المغيرات خلق الله. ]رواه البخاري[، وحديث ابن عباس [: »لعنت 

الواصلة والمستوصلة والنامصة والمتنمصة والواشمة والمستوشمة 

من غير داء«. ]رواه أبو داود[ ولنهيه ] عن تشبه النساء بالرجال 

والرجال بالنساء. وكذلك نصوص النهي عن التشبه بالأقوام الأخرى، 

أو أهل الفجور والمعاصي.

(((8 أن تراعى فيها قواعد التداوي من حيث الالتزام بعدم الخلوة وأحكام 

كشف العورات وغيرها، إلا لضرورة أو حاجة داعية.

ثالثًا: الأحكام الشرعية:

(((1 التي  والحاجية  الضرورية  التجميلية  الجراحة  إجراء   يجوز شرعا 

يقصد منها:

)أ(	 إعادة شكل أعضاء الجسـم إلى الحالة التي خلق الإنسان عليها، 

لقوله سبحانه: ثنڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺثم ]التين: 4[.



- 611 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

)ب(	 إعادة  الوظيفة المعهودة لأعضاء الجسم ,

)ج(	 إصلاح العيوب الخلقية مثل: الشفة المشقوقة )الأرنبية( واعوجاج 

الأنف الشديد والوحمات، والزائد من الأصابع والأسنان، والتصاق 

الأصابع إذا أدى وجودها إلى أذى مادي أو معنوي مؤثر.

)د(	 إصلاح العيوب الطارئة )المكتسبة( من آثار الحروق والحوادث 

والأمراض وغيرها، مثل: زراعة الجلد وترقيعه، وإعادة تشكيل 

الثدي كلياً حالة استئصاله، أو جزئياً إذا كان حجمه من الكبر 

أو الصغر بحيث يؤدي إلى حالة مرضية، وزراعة الشعر حالة 

سقوطه خاصة للمرأة.

)ه )قرار 	( عضوياً.  أو  نفسياً  أذى  للشخص  تسبب  دمامة  إزالة 

المجمع 26)4/1((  ـ

(((2 لا يجوز إجراء جراحة التجميل التحسينية التي لا تدخل في العلاج 

للهوى  تبعا  السوية  الإنسان  خلقة  تغيير  منها  ويقصد  الطبي 

والرغبات بالتقليد للآخرين، مثل عمليات تغيير شكل الوجه للظهور 

بمظهر معين، أو بقصد التدليس وتضليل العدالة وتغيير شكل الأنف 

وتكبير أو تصغير الشفاه وتغيير شكل العينين وتكبير الوجنات.

(((3 ومنها  المعتمدة  العلمية  بالوسائل  )التنحيف(  الوزن  تقليل  يجوز 

الجراحة )شفط الدهون(، إذا كان الوزن يشكل حالة مرضية ولم 

تكن هناك وسيلة غير الجراحة بشرط أمن الضرر.

(((4 لا يجوز إزالة التجاعيد بالجراحة أو الحقن ما لم تكن حالة مرضية 

شريطة أمن الضرر.



- 612 -

  وثـائــق في الفقــه

(((5 البكارة الذي تمزق بسبب حادث أو اغتصاب أو  يجوز رتق غشاء 

إكراه، ولا يجوز شرعًا رتق الغشاء المتمزق بسبب ارتكاب الفاحشة، 

سدًا لذريعة الفساد والتدليس. والأولى أن يتولى ذلك الطبيبات.

(((6 على الطبيب المختص أن يلتزم بالقواعد الشرعية في أعماله الطبية، 

وأن ينصح لطالبي جراحة التجميل )فالدين النصيحة(.

ويوصي بما يأتي:

(((1 الله  على المستشفيات والعيادات الخاصة والأطباء الالتزام بتقوى 

تعالى، وعدم إجراء ما يحرم من هذه الجراحات.

(((2 على الأطباء والجراحين التفقه في أحكام الممارسة الطبية خاصة 

الكسب  لمجرد  لإجرائها  ينساقوا  وألا  التجميل،  بجراحة  يتعلق  ما 

المادي، دون التحقق من حكمها الشرعي، وأن لا يلجأوا إلى شيء 

من الدعايات التسويقية المخالفة للحقائق.

حقوق الارتفاق وتطبيقاته المعاصرة في الأملاك المشتركة

المؤتمر  منظمة  عن  المنبثق  الدولي  الإسلامي  الفقه  مجمع  مجلس  إن 

الإسلامي المنعقد في دورته الثامنة عشرة في بوتراجايا ) ماليزيا ( من 24 

إلى 29 جمادى الآخرة 1428هـ، الموافق 9 – 14 تموز ) يوليو ( 2007م،

بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع حقوق 

إلى  استماعه  وبعد  المشتركة،  الأملاك  في  المعاصرة  وتطبيقاته  الارتفاق 

المناقشات التي دارت حوله، 



- 613 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

قرر ما يأتي:

: تعريف حقوق الارتفاق: أولًا

حقوق الارتفاق كل ما ثبت لعقار ما على عقار آخر من الأمور المنتفع 

بها، مما يقبل الاشتراك.

ثانيًا: أنواع حقوق الارتفاق:

الارتفاقات متعددة، ومتجددة، ومما ذكره الفقهاء قديما:

(((1 أو  الزرع والحيوانات،  بالماء لسقيا  الانتفاع  الشرب: هو نوبة  حق 

لإجراء الماء من عقار إلى آخر.

(((2 حق المسيل: هو إسالة الماء الفائض عن الحاجة، أو غير الصالح، من 

الأرض المرتفعة إلى الأرض المرتفق بها، أو مرورًا بها إلى مصرف عام.

(((3 حق المرور: هو ما يثبت لأرض من حق، في المرور إليها على أرض 

أخرى مجاورة لها.

(((4 الذي يتكون  البناء  الجزء الأعلى من  العلو: هو حق  أو  التعلي  حق 

من بناءين، أو من أبنية متعددة مترادفة فوق بعضها، في أن يعلو 

ويستقر على البناء الأسفل منه، والمملوك لغيره.

ثالثًا: تنشأ حقوق الارتفاق بالأسباب التالية:

(((1 إذن المالك، في الأموال الخاصة، إما بطريق المعاوضة، أو التبرع.

(((2 الضرورة.

(((3 إحياء الموات.

(((4 الجوار والأملاك المشتركة.



- 614 -

  وثـائــق في الفقــه

(((5 يمكن أن تحدث أسبابُ تنشئ حقوق ارتفاق حديثة، تكون معتبرة 

شرعًا، ما لم تخالف نصوص الشريعة وقواعدها العامة، مثل تمديد 

أسلاك الكهرباء وأقنية وأنابيب الصرف الصحي.

رابعًا: الأحكام:

(((1 وفي  الحل،  المنافع  في  الأصل  أن  الارتفاق  لحقوق  الكلية  القاعدة 

المضار التحريم.

أما المياه الخاصة المحرزة، فلا تستحق إلا عند الضرورة، وبثمن المثل.

(((2 حق الارتفاق بالشرب أو  بالإجراء وبالمسيل ثابت للعقار والمزارع 

ونحوها، بما يقتضيه جريان العرف والعادة.

ومن ذلك: الارتفاق بإجراء الأنابيب بغرض تشغيل المصانع والمعامل أو 

الصرف الصحي،  مقيدًا ذلك كله بعدم الإضرار.

(((3 حق التعلي ثابت لصاحبه وله التصرف فيه بعوض وبدونه بحسب 

ما تقتضيه الأحكام المنظمة له.

خامسًا: الارتفاقات المعاصرة:

مما استقر العرف المعاصر على جعله من حقوق الارتفاق  إمرار وسائل 

والصرف  والغاز،  والماء،  والكهرباء،  الاتصال،  كوسائل  العامة،  الخدمات 

الصحي، والتكييف المركزي.

سادسًا: أحكام الارتفاقات المعاصرة:

مواقف السيارات إذا كانت مواقف خاصة كالبنايات والأسواق والمحال 

التجارية تتبع العين التي أبُيح الوقوف من أجلها.



- 615 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

TIME SHARING عقد التملك الزمني

المؤتمر  منظمة  عن  المنبثق  الدولي  الإسلامي  الفقه  مجمع  مجلس  إن 

الإسلامي المنعقد في دورته الثامنة عشرة في بوتراجايا )ماليزيا( من 24 إلى 

29 جمادى الآخرة 1428هـ، الموافق 9 – 14 تموز )يوليو( 2007م،

المجمع بخصوص موضوع عقد  إلى  الواردة  البحوث  بعد اطلاعه على 

التملك الزمني TIME SHARING، وبعد اســتماعه إلى المناقشات التي 

دارت حوله. 

قرر ما يلي:

: تعريف التملك الزمني المشترك: أولًا

هو عقد على تملك حصص شائعة،  إما على سبيل الشراء لعين معلومة 

على الشيوع، أو على سبيل الاستئجار لمنافع عين معلومة لمدد متعاقبة، أو 

الاستئجار لمنافع عين معلومة لفترة ما بحيث يتم الانتفاع بالعين المملوكة 

أو المنفعة المستأجرة بالمهايأة الزمانية، أو المهايآة المكانية، مع تطبيق خيار 

التعيين في بعض الحالات لاختصاص كل منهم بفترة زمنية محددة.

ثانيًا: أنواع التملك الزمني المشترك:

ينقسم التملك الزمني المشترك إلى:

)أ(	 تملك تام )للعين والمنفعة( بشراء حصة شائعة بعقد البيع للانتفاع 

المشترك في مدد متعاقبة.

)ب(	 المنفعة  من  شائعة  حصة  باستئجار  فقط(  )للمنفعة  ناقص  تملك 

بعقد الإجارة للانتفاع المشترك في مدد متعاقبة.



- 616 -

  وثـائــق في الفقــه

ثالثًا: الحكم الشرعي لمبدأ )التملك الزمني المشترك(:

)أ(	 يجوز شرعًا شراء حصة مشاعة في عين و استئجار حصة مشاعة 

في منفعة محددة لمدة مع الاتفاق بين الملاك للعين أو المنفعة على 

استخدامهما بطريقة المهايأة )قسمة المنافع( زمنياً أو مكانياً سواء 

اتفق على المهايأة بين الملاك مباشرة أو من خلال الجهة الموكول 

إليها إدارة الملكية المشتركة، ولا بأس بتداول الحصة المشاعة بيعًا 

فيما  الشرعية  التصرفات  من  ذلك  وغير  ورهناً،  وإرثاً  وهبةً  وشراءً 

يملكه المتصرف لانتفاء المانع الشرعي.

يشُترط لتطبيق المبدأ المشـــار إليه اســتيفاء المتطلبات الشرعية )ب(	

للعقد، بيعا كان أو إجارة.

يجب في حالة الإجارة أن يلتزم المؤجر بتكاليف الصيانة الأساسية )ت(	

التشغيلية والدورية فيجوز  الصيانة  أما  الانتفاع،  التي يتوقف عليها 

اشتراطها على المستأجر، وإذا قام بها المؤجر فلا يتحمل المستأجر 

إلا تكلفة المثل، أو ما يتفق عليه الطرفان.

الملكية،  أعباء  من  باعتبارها  المالك  فيتحملها  البيع  حالة  في  أما  	

وذلك بنسبة حصته الزمانية والمكانية في الملكية المشتركة.

لا مانع من التبادل للحصص في التملك الزمني المشترك بين مالكي )ث(	

العين أو المنفعة على الشيوع، سواء تم التبادل مباشرة بين الملاك، 

أو عن طريق الشركات المتخصصة بالتبادل.



- 617 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

حقوق وواجبات المرأة المسلمة

المؤتمر  منظمة  عن  المنبثق  الدولي  الإسلامي  الفقه  مجمع  مجلس  إن 

الإسلامي المنعقد في دورته الثامنة عشرة في بوتراجايا )ماليزيا( من 24 إلى 

29 جمادى الآخرة 1428هـ، الموافق 9 – 14 تموز )يوليو( 2007م،

بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع حقوق 

وواجبات المرأة المسلمة، وبعد استماعه إلى المناقشات التي دارت حوله، 

واستحضاره أن الإسلام وضع المرأة موضعها الصحيح وجعلها أساسًا 

لتكوين الأسرة، وفسح لها المجال للعمل، وهيأ لها المكان للعطاء، وأتاح لها 

الفرصة للمشاركة والإبداع، وعُني بها عناية خاصة وشملها في توجيهاته 

برعاية حانية ووفاها حقوقها كاملة، وأوصى بها أما وأختا وبنتاً وزوجة. 

وسوى بين الرجل والمرأة في استحقاق التكريم الإلهي، وفي شؤون العقيدة 

وفرائض العبادات، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وفي العمل الصالح، 

المالية. ووضع لذلك  التعليم، وفي التصرفات  وفي المسؤولية والجزاء، وحق 

ضوابط شرعية معتبرة، وأن الأصل العام أن خطاب التكليف شامل للرجال 

والنساء، إلا ما خص به أحدهما،

قرر ما يلي:

أساس  على  والمنقولات  العقارات  من  شاءت  ما  تملك  أن  للمرأة  	: أوًال

ضوابط الملكية الشرعية. 

ثانياً: عمل المرأة يخضع لضوابط شرعية، وتشُجع على العمل في المجالات 

التي تتفوق فيها نظرًا لطبيعتها الخاصة حيث تقدم إنتاجية عالية، 



- 618 -

  وثـائــق في الفقــه

مثل: التربية والتعليم وطب النساء والأطفال والعمل الاجتماعي.

ثالثاً: للمرأة المسلمة الإسهام في الأنشطة الاجتماعية والثقافية والتربوية 

التي لا تتعارض مع أحكام ومبادئ الشريعة، وفقًا لضوابطها المقررة.

رابعًا: يؤكد المجمع على قراراته السابقة بشأن المرأة رقم 114 )12/8(،  

.)17/8( 159

ويوصي المجمع بما يأتي:

(((1 ويكون  المرأة،  لشؤون  متخصصة  عالمية  إسلامية  هيئة  إنشاء 

المتعلقة  المؤتمرات  ورصد  المرأة  قضايا  متابعة  اختصاصها  من 

بشؤون المرأة والمشاركة فيها.

(((2 التعاون مع المؤسسات الدولية لحماية الأسرة والمرأة والطفل من 

الأخطار والتيارات التي تهددها.

(((3 الدولية  الاتفاقيات  بنود  على  للتحفظ  الأعضاء  الدول  جميع  دعوة 

التي تشتمل على مخالفات شرعية.

(((4 يوصي المجمع بإجراء المزيد من البحث والدراسة في شأن الحقوق 

السياسية والقضاء والولايات العامة للمرأة.

تحديد سن البلوغ وأثره في التكليف

المؤتمر  منظمة  عن  المنبثق  الدولي  الإسلامي  الفقه  مجمع  مجلس  إن 

الإسلامي المنعقد في دورته الثامنة عشرة في بوتراجايا )ماليزيا( من 24 إلى 

29 جمادى الآخرة 1428هـ، الموافق 9 – 14 تموز )يوليو( 2007م،



- 619 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع تحديد 

سن البلوغ وأثره في التكليف، وبعد استماعه إلى المناقشات التي دارت حوله، 

وبعد استحضار أن العقل مناط التكليف، وأن الصغير لا يكلف شرعًا 

إلا إذا بلغ مرحلة تدل على توافر العقل وتمام الإدراك، وأن هناك أمارات 

بدنية تدل على ذلك، وأن اللجوء إلى تحديد سنّ معينة في حالة عدم معرفة 

الدالة عليه متوافق مع قواعد الشريعة  البدنية  الطبيعي بالأمارات  البلوغ 

ومقاصدها، وأن الشريعة جاءت بالاحتياط في الحدود بدرئها بالشبهات،

قرر ما يلي:

وتعتبر تصرفات  البلوغ سبع سنوات  لمرحلة  السابق  التمييز  سن  	: أوًال

إلى:  المالية تنقسم  المميز فإن تصرفاته  أما  يبلغها باطلة.  لم  من 

تصرفات نافعة نفعًا محضًا فتقع صحيحة نافذة، وتصرفات دائرة 

بين النفع والضرر فتقع موقوفة على الإجازة ممن يملكها، وتصرفات 

ضارة ضررًا محضًا فلا يعتد بها.

ثانياً:	 نظرًا لكون البلوغ مرتبطًا بنمو الجسم ووصوله إلى مرحلة معينة 

بالأمارات  الطبيعي  البلوغ  يعتبر  فإنه  الإدراك  تمام  بها  يحصل 

الدالة عليه، أو بالبلوغ بالسن بتمام )خمس عشرة سنة( في مسائل 

التكاليف بالعبادات. أما في التصرفات المالية والجنائية فلولي الأمر 

تحديد سن مناسبة للبلوغ حسبما تقتضيه المصلحة طبقًا للظروف 

المكانية والبيئية.

البالغ وتكون  العقوبة بالحد أو القصاص على غير  إيقاع  لا يجوز  ثالثاً:	



- 620 -

  وثـائــق في الفقــه

يتناسب  بما  الأمر،  ولي  إلى  المفوض  والتأديب  بالتعزير  عقوبته 

والمرحلة العمرية التي وصل إليها غير البالغ.

رابعًا:	لا تسقط عن غير البالغ التبعات المالية من ضمان المتلفات وتحمل 

الديات حسب ما هو مقرر شرعًا.

المقاصد الشرعية ودورها في استنباط الأحكام

المؤتمر  منظمة  عن  المنبثق  الدولي  الإسلامي  الفقه  مجمع  مجلس  إن 

الإسلامي المنعقد في دورته الثامنة عشرة في بوتراجايا ) ماليزيا ( من 24 

إلى 29 جمادى الآخرة 1428هـ، الموافق 9 – 14 تموز ) يوليو ( 2007م،

بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع المقاصد 

التي  المناقشات  إلى  استماعه  الأحكام، وبعد  استنباط  الشرعية ودورها في 

دارت حوله، 

قرر ما يأتي:

مقاصد الشريعة هي المعاني والحكم العامة والغايات التي قصد الشارع  	: أولًا

إلى تحقيقها من تشريع الأحكام جلباً لمصالح العباد في الدنيا والآخرة.

يؤدي اعتبار المقاصد في الاجتهاد، وظائف عدة، منها: ثانياً:	

(((1 النظر الشمولي لنصوص الشريعة وأحكامها.

(((2 في  مراعاتها  ينبغي  التي  المرجحات  من  الشريعة  مقاصد  اعتبار 

اختلاف الفقهاء.

(((3 التبصر بمآلات أفعال المكلفين وتطبيق الأحكام الشرعية عليها.



- 621 -

العدد مئة وأربعة  عشر 1440هـ  السنة الواحدة والثلاثون   مجلة البحوث الفقهية المعاصرة

الأساسي  الإطار  المختلفة  بمراتبها  الشرعية  المقاصد  اعتبار  ثالثاً:	

والمناسب لحقوق الإنسان.

رابعًا: أهمية استحضار المقاصد الشـــرعية في الاجتهاد.

الشرعية  النصوص  دلالة  يعطل  لا  للمقاصد  الصحيح  الإعمال  خامسًا: 

والإجماعات الصحيحة.

النواحي  في  الشريعة  لمقاصد  المختلفة  الأبعاد  دراسة  أهمية  سادسًا: 

الاجتماعية والاقتصادية والتربوية والسياسية وغيرها.

أثر اسـتحضار المقاصد الشرعية في الفهم السديد للخطاب الشرعي. سابعًا:	

على  الشرعية  الأحكام  تنزيل  في  الشريعة  مقاصد  إعمال  أهمية  ثامناً: 

الواقعات والنوازل للمعاملات المالية المعاصرة وغيرها لتحقيق التميز 

في الصيغ والمنتجات الإسلامية واستقلالها عن الصيغ التقليدية.

ويوصي:

((( أجل 1 من  الأبحاث  من  المزيد  استكتاب  إلى  المجمع  أمانة  دعوة 

التعريف بمقاصد الشريعة وجهود العلماء والباحثين فيها.

(((2 دعوة المؤسسات والمراكز العلمية إلى تدريس مقاصد الشريعة في 

مناهجها التعليمية.

والله أعلم



- 622 -

  وفـيات الأعـيان

وفـيات الأعـيان

دمعة حرَّى وإيمان بقضاء الله وقدره، وحكمته وتدبيره، وتصرفه في خلقه.

 1440 عام  من  المبارك  رمضان  شهر  من  والعشرين  الثامن  اليوم  في   

للهجرة النبوية توفيت الأخت الأستاذة الدكتورة/ عزيزة بنت مطلق بن محمد 

الشهري.  كما توفي معها أبناؤها الثلاثة  الدكتور/ عبدالله،  والشيخ عاصم، 

والمهندس محمد، وذلك أثر حريق مؤلم حدث لهم في سكنهم في مكة المكرمة .

الفقه وأصوله في جامعة الملك عبدالعزيز، وقد  والأخت عزيزة أستاذة 

شاركت في بحوث مجلة البحوث الفقهية المعاصرة وكانت أحرص ما تكون 

رسوله  وسنة  الله  شريعة  خدمة  منها  تبتغي  متميزة  بحوثها  جعل   على 

محمد صلى الله عليه وسلم.

التعازي والمواساة إلى  أبلغ  الحادث تبعث  آلمها هذا  التي  وأسرة المجلة 

وإلى  الشهري،  عبدالله  بن  عبدالرحمن  الأخ  زوجها  وإلى  الكريمة  أسرتها 

زملائها وزميلاتها، وطلابها وطالباتها.

ونسأل الله -عز وجل- أن يتقبلها وأبناءها ويشملهم برحمته وواسع 

مغفرته، وينزلهم منازل الشهداء، ويجزيها خير الجزاء على خدمتها لفقه 

شريعة الله وأصوله.

إنه ولي ذلك والقادر عليه. 

إنا لله وإنا إليه راجعون.


