



# المعجم العربي بين الوضع اللُّغوي وخلافه

معجم الصِّحَاح للجوهري أنموذجًا



وفاء بنت سليمان الجهني

الرسائل الجامعية



## المعجم العربي بين الوضع اللُّغوي وخلافه معجم الصِّحَاح للجوهري أنموذجًا

(أصل هذا العمل رسالة دكتوراة بكلية اللغة العربية وآدابها، في جامعة أم القرى، عام ١٤٤٣هـ/٢٠٢٦م)

> تأليف وفاء بنت سليمان الجهنى



#### المعجم العربى بين الوضع اللُّغوي وخلافه

الطبعة الأولى ١٤٤٦هـ ٢٠٢٥م

nashr@ksaa.gov.sa : البريد الإلكتروني

ح/ مجمع الملك سلمان العالمي للغة العربية ، ١٤٦ هـ الجهني ، وفاء المعجم اللغوي بين الوضع وخلافه ./
وفاء الجهني . – الرياض ، ١٤٢ هـ

٣٣٢ ص ١٧٠ × ٢٤ سم . - (الرسائل الجامعية ؛ ١٩)

رقم الإيداع : ١٦٦٥/١٦٤٥ ردمك: ٢-٢٧-٥٢٥٨-٣٠٣-٩٧٨

لا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب، أو نقله في أي شكل أو وسيلة، سواء أكانت الكترونية أم يدوية، بما في ذلك جميع أنواع تصوير المستندات بالنسخ، أو التسجيل أو التخزين، أو أنظمة الاسترجاع، دون إذن خطي من المجمع بذلك.

الآراء الواردة في هذا الكتاب تمثِّلُ رأى المؤلفة، ولا تعكسُ - بالضرورة - رأى المجمع.

هذه الطبعة إهداء من المجمع، ولا يُسمح بنشرها ورقيًّا، أو تداولها تجاريًّا.





## محتويات الكتاب

| الصفحة | الموضوع                                            |
|--------|----------------------------------------------------|
| ٧      | مقدّمة المجمع                                      |
| 11     | مقدّمة                                             |
| 17     | التمهيد                                            |
| 19     | العلاقة بين علوم العربية من حيث التكامل والاستغناء |
| 07     | مقاصد التأليف المعجمي في العربية                   |
| ٣١     | النظرية المعجمية العربية؛ الإيجابيات والسلبيات     |
| ٣٧     | دور الأصوليين في التفريق بين المعاني               |
| ٤٥     | الفصل الأول : أسس النظريّة اللُغـويّة العربيّة     |
| ٤٧     | المبحث الأول: ثنائية (الوضع والاستعمال)            |
| ٦١     | المبحث الثاني: ثنائية (الـدال والمـدلـول)          |
| ٧٩     | المبحث الثالث: النص والمفهوم                       |
| 1.9    | المبحث الرابع: مقاصد منشئ الكلام                   |
| ٧٧/    | المبحث الخامس: أنواع المعاني وتكثيف المعنى         |

| لصفحة | الموضوع                                                              |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| 109   | المبحث السادس:المعنى المعجمي والمعنى النحوي                          |
| 140   | الفصل الثاني : أسس الوضع والاستعمال من خلال المادة                   |
|       | المعجمية                                                             |
| ١٨٧   | المبحث الأول: الخروج عن المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر              |
| ۲۰۳   | المبحث الثاني: الخروج عن المعنى الوضعي إلى معنى آخر متأخر            |
| 719   | المبحث الثالث: الخروج عن المعنى الوضعي إلى المجاز                    |
| ۲۳٥   | المبحث الرابع: الخروج عن المعنى الوضعي إلى اللازم والملزوم           |
| ٢٤٩   | المبحث الخامس: الخروج عن المعنى الوضعي بالتوسع الدلالي               |
| 777   | المبحث السادس: الخروج عن المعنى الوضعي بالتغليب                      |
| 777   | المبحث السابع: الخروج عن المعنى الوضعي بالتعبير عن الشيء وإرادة غيره |
| ٣٠٣   | الخاتمـة                                                             |
| ٣٠٣   | أولًا: النتائج                                                       |
| ٣٠٥   | ثانيًا: التوصيات                                                     |
| ٣٠٧   | المصادر والمراجع                                                     |
| 770   | نبذة عن المؤلف                                                       |





### مقدّمة المجمع

ينشط مجمع الملك سلمان العالمي للغة العربية في مساراتِ عملٍ متنوعة، ويتولى مهام متنوعة تتصل بنشر اللغة العربية، ودعمها، وتعزيز مكانتها، والمحافظة على سلامتها نطقًا وكتابة، والنظر في فصاحتها، وأصولها، وأساليبها، وأقيستها، ومفرداتها، وقواعدها، وتيسير تعلُّمها في داخل المملكة العربية السعودية وخارجها؛ لتواكب المتغيرات في جميع المجالات، ويتمثل طموح المجمع في أن يصبح جهة تميز عليا في خدمة اللغة العربية، منطلقًا من قلب العالم العربي والإسلامي، ومن مهد العروبة الأول، وأن يصبح رائدًا ومرجعية عالمية في مجال اللغة العربية وتطبيقاتها المتنوعة.

وضمنِ توجيهاتِ سموّ وزير الثقافة، ورئيس مجلس الأمناء، الأمير/ بدربن عبد الله بن فرحان آل سعود - حفظه الله - في دعم أعمال المجمع، وإستراتيجيته، وبرامجه (العلمية، والثقافية، والبحثية)، أطلق المجمع مشروع (المسار البحثيّ العالميّ المتخصّص)؛ لتلبية الحاجات العلميّة، ومواجهة المشكلات اللّغوية، وسدّ الفجوات المتعلّقة بالبحث والنشر العلميّ، وفتح الآفاق العلميّة والمعرفيّة المتنوعة، واستكمال مسارات النشر اللغوية المتخصّصة.

ويهدفُ المشروع إلى تعزيز دور المجمع، وإيصال رسالتِه؛ بتغطيةِ مساحاتٍ متنوعةٍ من التخصّصات، والفنونِ المتعلقة باللغة العربية، وإثراءِ المحتوى العلميّ ذي العلاقةِ بمجالاتِ اهتمام المجمع، ودعم الإنتاج العلميّ المتميزوتشجيعه، وفتح

المجال أمام الباحثين والمختصين، وتوثيق صلتهم بالمجمع؛ وذلك بإشراكهم في أعمال هذا المشروع.

ويضمُ المشروع مجالاتِ بحثيّة متنوعة، ويغطي الموضوعات التي تعزّز موقع العربية ضمن اللغات الحضارية العالمية، ومن أبرزها: (دراساتُ التراث اللغوي العربي وتحقيقه، والدراساتُ حول المعجم، وقضايا المصطلح، وقضايا الهويّة اللّغوية، ومكانة العربيّة وتعزيزها، واللسانياتُ التطبيقية، والتخطيطُ اللغوي، والسياسةُ اللغوية، واللسانياتُ الحاسوبية، والترجمةُ، والتعريبُ، وتعليمُ اللغة العربية للناطقين بها وبغيرها، والدراساتُ البينيّة).

وقد بدأً المشروعُ باستقبال الدراساتِ النوعيّة الجادّة، وتواصلَ مع: (المختصّين، والمباحثين، والمؤسساتِ العلميّة داخل المملكةِ العربيّةِ السعوديةِ وخارجَها)، ودعاهم إلى المشاركة في المشروع، واتخذَ الإجراءات المتصلة بتحكيم الأعمال، والنّظر في جدّيتها وأصالتها ومدى إضافتها للمكتبةِ العربيّة، واستنادها إلى المعايير المتعارف عليها في (البحث، والمنهج، والتوثيق) قبل طباعتها ونشرها.

ويتناول هذا الكتاب (المعجم العربي بين الوضع اللغوي وخلافه) تطور الدلالة في اللغة العربية، مركّزًا على قضية خروج الكلمات عن معانيها الوضعية إلى معان استعمالية التي جديدة. ويتخذ معجم «الصحاح» للجوهري أنموذجًا؛ لدراسة المعاني الاستعمالية التي وقف عليها المعجم، وتتبّع الآليات التي انتقلت بها الألفاظ من دلالاتها الأصلية إلى استخدامات مختلفة. كما يتطرق إلى دور السّياق، والتغيرات النحوية، والمجاز في تشكيل المعاني الجديدة.

ويجتهدُ المجمعُ في انتقاء الكتب التي يكون في نشرها إضافة معرفية نوعية، ويأمل أن يكون هذا الكتابُ مفتاحًا لمشروعات علمية وعملية، ويحقّق إثراءً معرفيًا لافتًا.



ويشكر المجمعُ مؤلّفَة الكتاب، سعادة الدكتورة وفاء بنت سليمان الجهني؛ لما تفضّلت به من عمل علميّ جاد، ويدعو الباحثينَ إلى التواصل مع مشروعات المجمع، ومنها: (مسار البحوث والنشر العلميّ)؛ للمشاركة فيه، وإثرائه.

الأمين العام للمجمع أ.د. عبد الله بن صالح الوشمي



#### مقدّمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد، سيد الأولين والآخرين، وعلى آله وصحبه، ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين. وبعد:

إن مِن أعظم نعم الله على الإنسان نعمة اللغة، وقد أشار القرآن الكريم إلى هذه النعمة، بقوله تعالى: ﴿ الرَّمْنُ الْ عَلَمَ الْقُرْءَانَ اللهُ خَلَقَ الْإِنسَانَ اللهُ عَلَمُهُ الْبَيَانَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُهُ الْبَيَانَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُهُ اللهُ ال

فقد خلق الله سبحانه وتعالى الإنسان وكرّمه وميّره عن بقية المخلوقات بالعقل، وعلّمه الكلام الذي يعبّربه عما يجول في خاطره من مشاعر وأفكار؛ فالإنسان في التصور الإسلامي كائن مكلّف، استخلفه الله لتعميرا لأرض، وزوده بكل الإمكانيات التي تساعده على القيام بهذه المهمة وسهلها له، فمنحه العقل ليميزبه بين الخيروالشر، ومنحه قبل ذلك القدرة والاستطاعة؛ ليتمكن من تنفيذ أوامر الله، واجتناب نواهيه، فالعقل بدون القدرة والاستطاعة لا فاعلية له؛ لأنه يحتاج القدرة على الفعل لكي يتوصل للمعرفة، وقدرة العقل على الفعل ليست إلا قدرته على الاستدلال والانتقال من مستوى المعرفة البديهية إلى مستويات معرفية أعقد، عن طريق القياس والنظر في الأدلة، والنظر في الأدلة، والنظر في الأدلة، والنظر في الأدلة، والنظر في الأدلة فعل ُذهني لا يتحقق إلا بالاستطاعة والقدرة، وهذا ما يعبّر عنه الجاحظ، بقوله: «إن الفرق الذي بين الإنسان والبهيمة، والإنسان والسّبُع والحشرة، والذي صيّرالإنسان الى استحقاق قول الله تعالى: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ مَا فِي السّبُونَ وَمَا فِي الْدُرَضِ جَمِعًا مِنَهُ ﴾ [الجائية: ١٣]، ليس

هوالصورة، وأنه خلق من نطفة، وأن أباه خلق من تراب، ولا أنه يمشي على رجليه، ويتناول حوائجه بيديه؛ لأن هذه الخصال كلها مجموعة في البُله والمجانين، والأطفال والمنقوصين، والفرق الذي هوالفرق إنما هوالاستطاعة والتمكين. وفي وجود الاستطاعة وجود العقل والمعرفة. وليس يوجب وجودهما وجود الاستطاعة »(۱). وبما أن الاستطاعة والتمكين شرطان للمعرفة، فإن اللغة هي أداة إيصال المعرفة، «فحاجة الغائب موصولة بحاجة الشاهد، لاحتياج الأدنى إلى معرفة الأقصى، واحتياج الأقصى إلى معرفة الأدنى، معانٍ متضمّنة، وأسباب متّصلة، وحبال منعقدة. وجعل حاجتنا إلى معرفة أخبار من كان قبلنا، كحاجة من كان قبلنا إلى أخبار من كان قبلهم، وحاجة من يكون بعدنا إلى أخبارنا»(۱).

ولذلك لم يجعل الله البيان صنفًا واحدًا، «وجعل آلة البيان التي بها يتعارفون معانيهم، والتّرجمان الذي إليه يرجعون عند اختلافهم في أربعة أشياء، هي: اللفظ، والخطّ، والإشارة، والعَقْد»(٣).

ومن هنا نرى أن اللغة ارتبطت بالإنسان حتى أصبحت من أهم آلات البيان، وتحددت وظيفتها بالبيان والإخبار، فكان مفهومها أنها: «أصوات يعبِّربها كل قوم عن أغراضهم »(٤) فكانت حاجة الإنسان للغة من أجل التواصل والتعبير عما في نفسه وحاجاته.

فمن بين لغات العالم، جعل الله سبحانه وتعالى اللغة العربية لغة كتابه المطهر (القرآن الكريم)، فكان هذا سببًا من أسباب ثبات اللغة العربية، والحفاظ على قيمتها،

<sup>(</sup>١) الجاحظ، عمروبن بحربن محبوب الكناني بالولاء، الليثي، أبو عثمان، (المتوفى: ٥٥٥هـ)، الحيوان، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤٤٢هـ، ٧ج، ٢٨٦/٥-٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ١/ ٣٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ١/٣٦.

<sup>(</sup>٤) ابن جنى، الخصائص، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي (المتوفى: ٣٩٢هـ)، ط٤، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٣ج، ٣٤/١.

فهي لغة التواصل بين أفراد المجتمع العربي، وكما أن المجتمع يتطور ويتقدم، فكذلك حال اللغة فهي في تطور وتقدم مستمر، فاللغة العربية تواكب كل جديد وتستوعب كل معنى وكلمة، سواء كانت دخيلة أو مولَّدة أو معربة، وكان نزول القرآن باللغة العربية من أهم أسباب اهتمام الأصوليين بتغيّر المعاني لتغيّر الألفاظ عن طريق الاستعمال، «فإن الأصوليين دَقَّقُوا في فَهْم أشياء من كلام العرب لم يصل إليها النحاة ولا اللغويون، فإن كلام العرب متسع جدًّا، والنظر فيه متشعب، فكُتُب اللغة تَضْبط الألفاظ ومعانيها الظاهرة، دون المعاني الدقيقة التي تحتاج إلى نظر الأصولي، واستقراء زائدٍ على استقراء اللغوي » (۱٬۰)، والمناطقة أيضًا، اهتموا بالمعاني وتغيرها بالاستعمال، ما جعلني أهتم بذكر آرائهم في المعاني وتقسيماتهم للمعنى حسب ما ورد في الدراسة، فهذا ابن سينا يقول: «ما يجب على المنطقي أن يعرف من حال اللفظ هو أن يعرف حاله من جهة الدلالة على المعاني المفردة والمؤلفة؛ ليتوصل بذلك إلى حال المعاني أنفسها من حيث يتألف عنها شيء يفيد علمًا بمجهول، فهذا هو من صناعة المنطقيين »(٬۰).

فكان تطور اللغة في معناها بتغير المعنى من مكان إلى مكان آخر، ومن شخص إلى آخر، ومن شخص إلى آخر، ومن استعمال إلى استعمال آخر، جديرًا بالدراسة، ومهمًا في جعل اللغة تتقدم وتستوعب معاني جديدة عليها، فالمعاجم وعاء فكر الأمة العربية، فقد أودع العرب فيها جميع ما يتعلق بألفاظ لغتهم، ولا يستطيع أي إنسان معرفة معاني الألفاظ دون الرجوع إلى المعاجم، فالمعجم هو الدليل الذي يهدي السائل في معاني ألفاظ اللغة.

<sup>(</sup>۱) السبكي، شيخ الإسلام علي بن عبد الكافي السبكي (المتوفى: ٥٧٦هـ) وولده تاج الدين عبد الوهاب بن علي السبكي (المتوفى: ٧٧١هـ)، الإبهاج في شرح المنهاج (شرح على منهاج الوصول إلى علم الأصول) للقاضي البيضاوي المتوفى سنة ٥٨٥هـ)، دراسة وتحقيق: الدكتور أحمد جمال الزمزمي – الدكتور نور الدين عبد الجبار صغيري، ط١، دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث، ١٤٠٤هـ/ ٢٠٠٤م، ٧ج، ١٨٥٠.

<sup>(</sup>٢) ابن سينا، الشفاء، المنطق، العبارة، تحقيق: محمود الخضيري، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، 19۷٠م، ص ٥.

ولكن هذا المعجم الذي هو حافظ وشامل لألفاظ اللغة لم يستوعب كل هذه المعاني الجديدة المستحدثة بالاستعمال، فهويهتم بالمعنى الأساسي (الوضعي) للكلمة، ولا يهمه المعنى الاستعمالي، فهويتضح من خلال السياق والقرينة التي تَرِد فيه.

فقد عَنى المعجميون بإيضاح المعاني، وتناوُلِ الكلمة بالشرح، وبيان أوجه معانيها المتعددة، ولكنهم رغم ذلك لم يستطيعوا حصر جميع المعاني التي تَرِد فيها الكلمة؛ فالكلمة يتغير معناها حسب السياق الذي ترد فيه، فتأتي في سياقات بمعانٍ لم ترد في المعجم، فالمعجم العربي لا يهتم بالاستعمالات، وإنما يهتم بالحقائق اللُغوية (الوضع)، لكنه قد يَلُمُ بالاستعمال أحيانًا، ولكنه ليس من منهج أصحاب المعاجم الإحاطة بالاستعمال.().

فالمعنى يتغيّربالاستعمال حسب قصد المتكلم، وما يريد إيصاله من معنى للمتلقي، وحسب السياق والدلائل والقرائن الواردة فيه، فالمعنى الوضعي هو: المعنى الأصلي الأساسي للكلمة، أما المعنى الاستعمالي فهو: ما كان مخالفًا لهذا المعنى الوضعي الأساسي للكلمة، وبذلك نرى أن المعنى الوضعي يختلف عن المعنى الاستعمالي، «فاللغة هي ترتيب المفردات ترتيبًا منتظمًا ذا معنى، فقبل أن يرد اللفظ إلى فضاء الجملة يمتلك معنى أساسيًا ناشئًا من الوضع، ولكنه بدخوله إلى فضائها يجوز أن يضاف له معنى جمعيًا يرتكز على النسيج والمعنى العام المستفاد من مجموع الجملة» (٢٠).

من هنا رأيت أن يكون هذا الإشكال في إلمام المعجم واستيعابه لِما جدً واستُحْدِث من معانٍ بالخروج عن المعنى الوضعي إلى خلافه عن طريق الاستعمال، ميدانًا لدراسي، لأقف على المعاني الاستعمالية التي وقف عليها المعجم، وطريقة إيراده لها، وكيف خرج

<sup>(</sup>۱) العايد، الأستاذ الدكتور/سليمان بن إبراهيم، «محاضرات الاتجاهات المعجمية»، مرحلة الدراسة التمهيدية للدكتوراه، بتاريخ ۱۶٤۰/۳/۱۳هـ.

<sup>(</sup>٢) روشن، محمد باقر سعيدي، منطق الخطاب القرآني دراسات في لغة القرآن، ترجمة: رضا شمس الدين، ط١، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت، ٢٠١٦م، ص ٢٥٤.

المعنى عن صورته الوضعية إلى صورٍ استعمالية أُخرى؟ وما الصور التي خرج بها عن المعنى الوضعي إلى معانٍ أخرى؟

وقد ارتأيت أن يكون معجم (الصحاح للجوهري) مجالًا تطبيقيًا لهذه الدراسة، فنحن نعلم أنه جمع ما صح من اللغة، مع الخروج إلى غيره من المعاجم العربية.

وإني أسأل الله تعالى أن يكتب لهذا العمل القبول وأن ينفع به.

المؤلفة

## التمهيد

- العلاقة بين علوم العربية من حيث التكامل والاستغناء.
  - مقاصد التأليف المعجمي في العربية.
  - النظرية المعجمية العربية: الإيجابيات والسلبيات.
    - ♦ دور الأصوليين في التفريق بين المعاني.



.. اللُّغوي وخلافه

#### العلاقة بين علوم العربية من حيث التكامل والاستغناء:

اللغة العربية كلمة تتكون من مفردتين، ولكنها تحوي أكثر من علم، فتشمل: اللغة، والنحو، والصرف، والبلاغة، والأدب والنقد، والعروض، فجميع هذه العلوم تجتمع تحت السم واحد هو: اللغة العربية، ومهما حاولنا الفصل بينها باستقلال كل علم عن الآخر سنجد أنّ جميعها تعود وترتبط وتتكامل مع بعضها البعض، حتى إننا لنجد العالِم الواحد يختص في أكثر من علم، فهذا الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت ٧٠ه)، نبغ في العروض، وكتب في المعاجم، وابتكر طريقة التقاليب الصوتية، وله باع في النحو، ولم يختص بعلم واحد من علوم العربية بل في أكثر من فرع منها، فاللغة العربية يُكمل كلُّ فرع منها الآخر ولا يمكن الاستغناء بفرع عن غيره، فالنحويلازمه الصرف، والبلاغة يلازمها الأدب والشعر، واللغة تشمل جميع هذه الفروع، فلا يمكن فهم معني كلمة أو ووزن صرفي يحددان معناها، لكي يتضح المراد منها، فجميع فروع اللغة يتكامل بعضها مع بعض من أجل إبراز المعني المراد من الكلمة، وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على مع بعض من أجل إبراز المعني المراد من الكلمة، وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على الأخرى بل جميعها تقوم وتنهض وتتطور بترابطها وتكاملها مع بعضها البعض، وهذا الغذما على غائن عليها الغذما على على غائن القروع ما كان عليه علماؤنا القدماء.

ومن هنا نرى أن كلمة علوم العربية أطلقت على عدة علوم حصرها أبو البركات الأنباري في ثمانية علوم، قال: «علوم الأدب ثمانية: النحو، واللغة، والتصريف، والعروض، والقوافي، وصنعة الشعر، وأخبار العرب وأنسابهم، وألحقنا بالعلوم الثمانية علمين وضعناهما وهما علم الجدل في النحو وعلم أصول النحو»(١).

<sup>(</sup>۱) أبو البركات الأنباري، كمال الدين عبد الرحمن بن محمد، (۷۷هـ)، نزهة الألباء في طبقات الأدباء، تحقيق: د. إبراهيم السامرائي، ط٣، مكتبة المنار، الأردن، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م، ص ٧٦.

وورد في حاشية الصبان أنه: «أُطلقت علوم العربية عند القدماء على اثني عشر علما: اللغة، والصرف، والاشتقاق، والنحو، والمعاني، والبيان، والعروض، والقافية، وقرض الشعر، والخط، وإنشاء الخُطب والرسائل، والمحاضرات، ومنه التواريخ وجعلوا البديع ذيلًا لا قسمًا برأسه»(۱).

وفي العصر الحديث نادى الكثير بضرورة تقسيم علوم اللغة العربية ، فيقول إبراهيم رفيدة: «هذا التقسيم قد طرأ عليه كثير من التغيير بتطور هذه العلوم وأقسام البحث فيها ، واليوم تقوم على فرعين أساسيين هما:

علوم اللغة: متن اللغة، فقه اللغة، النحو، الصرف، العروض، والقافية، وما يحتاج اليه من دراسات مساعدة.

وعلوم الأدب: علوم البلاغة، والأدب تاريخًا ونصوصًا، والنقد الأدبي، والأدب المقارن، وما يحتاج إليه من دراسات مساعدة». وهذي كلها علوم للغة العربية، وهي مترابطة يحتاج لدراستها المتخصص، وإن كان الضروري منها أربعة: «النحو، والصرف، وعلوم البلاغة، والأدب العربي»(٬٬)، وأرى أن علوم اللغة أهمها؛ لأنها تحوي المفردات ومعانيها المختلفة التي تقوم عليها كل العلوم السابقة، من نحو وصرف وبلاغة وأدب، ولم يذكرها إبراهيم رفيدة ضمن تعداده للضروري من علوم اللغة العربية.

وها نحن أولاء من بعد افتراق العلوم، وتعدد التخصصات في العلم الواحد عدنا لما كان عليه القدماء من ضرورة النظر لعلوم العربية كأنها وحدة واحدة، من خلال نظرة شاملة متكاملة مترابطة تجمع أطرافها، ويكمل بعضها بعضًا. فلكى تفهم جملة لابد

<sup>(</sup>١) الصبان، أبو العرفان محمد بن علي الصبان (ت ١٠٠٦هـ)، حاشية الصبان على شرح الأشموني لألفيـة ابن مالـك، ط١، دار الكتب العلميـة، بيروت، ١٤١٧هـ/١٩٩٧م، ٣ج، ١٤/١.

<sup>(</sup>۲) رفیدة، د. إبراهیم عبدالله ، النحووکتب التفسیر ، الدار الجماهیریة للنشر والتوزیع ، ط۳، ۱۳۹۹هـ / ۱۹۹۰م، ص۵۰.

من تصحيحها لغويًا، ونحويًا، وصرفيًا، وبلاغيًا. فلا بد من تكامل جميع العلوم العربية معًا من أجل تحقيق الفهم السليم، فلن نستطيع النظر في النصوص ونقدها دون المقاربة بين هذه العلوم والتبحر فيها.

«إن النظريات الحديثة في قراءة النصوص الأدبية أعادت الاعتبار لهذا التكامل، فعلم النص يتناول النص ككل شامل من البنية اللغوية، ولا يغفل العوامل الخارجية كالمتلقي والسياق وعلاقة النص بنصوص أخرى، وهو ما يعرف بالتناص، وبذلك يلتقي مع النقاد المتقدمين من أمثال عبد القاهر الجرجاني والسكاكي ذوي الثقافة الشمولية الذين كانوا يسبرون أغوار النص من كل النواحي »(١).

«إن الاهتمام بالتكامل المعرفي كان نتيجة طبيعية لشيوع مقولة اتساع العلوم وضرورة التخصص التي استُثمِرت في غيروجهها المستحق، فعلى مستوى التكامل بين علوم اللغة والأدب مثلا أصبح العروضي لا يهمه في النص إلا الوزن والضرورة، والناقد لا يلتفت إلا إلى الرؤية والإيديولوجية، واللغوي لا يهتم بغير معيار الصحة والصواب، بل ظهرت فجوة كبيرة في القدرة على التواصل بين من يتخصصون في العلوم الإنسانية، ومن يتخصصون في العلوم الطبيعية والتطبيقية »(٢).

ومن مظاهر هذا التكامل المعرفي بين علوم العربية، علاقة المعجم بالعلوم العربية الأخرى إذ يرى أ.د. سليمان العايد أنها: «علاقة تكاملية لا يهدف المعجم فيها أن يحل محل العلوم الأخرى، وإنما يهدف المعجم لأن يتكامل مع العلوم الأخرى، ولهذا يستعين في المعاني الصرفية بعلم الصرف، وفي المعاني الاستعمالية بعلوم البلاغة وعلوم أخرى، ويستعين في المعاني النحوية بعلم النحو، وهكذا، فهذه العلاقة علاقة تكاملية، ويخطئ

<sup>(</sup>۱) الإدريسي، د. ربيعة العمراني، «التكامل المعرفي بين علوم العربية: النحو، والصرف، الإملاء، البلاغة، أصول النحو»، دراسات وأبحاث، شبكة ضياء، نشره؟ يونيو https://diae.net/15427، 7۰۱٤/

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

كثيرمن الناس حين يظنون أنّ نظامًا واحدا يمكن أن يُستغنى به عن باقي الأنظمة اللغوية الأخرى »(١).

#### ومن أمثلة مظاهر هذا التكامل بين علوم اللغة العربية ما يلى:

- علاقة التكامل بين علم النحو وعلم الصرف: فقد قال ابن جني: «إن التصريف وسيطة بين النحو واللغة يتجاذبانه، والاشتقاق أقعد في اللغة من التصريف. كما أن التصريف أقرب إلى النحو من الاشتقاق، يدلك على ذلك أنك لا تكاد تجد كتابا في النحو إلا والتصريف في آخره، والاشتقاق إنما يمربك في كتب النحو منه ألفاظ مشردة لا يكاد يعقد لها باب. فالتصريف إنما هو لمعرفة أنفس الكلم الثابتة، والنحو إنما هو لمعرفة أحواله المتنقلة، ألا ترى أنك إذا قلت: «قام بكرٌ، ورأيت بكرًا، ومررت ببكر» فإنك إنما خالفت بين حركات حروف الإعراب لاختلاف العامل، ولم تعرض لباقي الكلمة، وإذا كان ذلك كذلك فقد كان من الواجب على من أراد معرفة النحو أن يبدأ بمعرفة التصريف؛ لأن معرفة ذات الشيء الثابتة ينبغي أن يكون أصلًا لمعرفة حاله المتنقلة»(٢).

فهذا يدل على مدى الترابط وعدم الاستغناء لعلم عن العلم الآخر وأنها جميعها يكمل بعضها بعضا.

- العلاقة بين النحو والمعنى: فنحن نعلم أنه لا يمكن إعراب نص دون فهم معانيه، فقد قال محمد الخضر حسين: «صرح كثير من النحاة بأن علم النحو يبحث عن أحوال الألفاظ من حيث دلالتها على المعاني التركيبية، أي: المعاني التي تُستفاد من إسناد بعض الكلم إلى بعض، وقال أبو إسحاق الشاطبي في

<sup>(</sup>۱) العايد، الأستاذ الدكتور: سليمان بن إبراهيم، «سلسلة محاضرات: كتب صنعت التاريخ: تهذيب اللغة»، مركز التأصيل للدراسات والبحوث، ٢٠١٩/٢/٢٤م. /٢٠١٩م. /www.youtube.com watch?v=GD74qfWR3Wg

 <sup>(</sup>٢) ابن جني، أبو الفتح عثمان الموصلي (المتوفى: ٣٩٢هـ)، المنصف، شرح كتاب التصريف لأبي عثمان المازني، ط١، دار إحياء الـتراث القديم، ١٣٧٣هـ/ ١٩٥٤م، ٤/١.

شرح الخلاصة: «النحوفي الاصطلاح: علم بالأحوال والأشكال التي بها تدل ألفاظ العرب على المعاني التركيبية، أي: المعاني التي تستفاد بالأشكال مما يعرض في آخر طرفي اللفظ ووسطه من الآثار والتغييرات التي تدل بها ألفاظ العرب على المعاني»(١).

ومما يدل على أهمية اللغة العربية وأهمية العلوم بجميع فروعها متكاملة دون الاستغناء عن أحدها في معرفة القرآن وعلوم الدين، ما جاء به ابن فارس في كتابه «الصاحبي» حيث قال في باب القول في حاجة أهل الفقه والفُتيا إلى معرفة اللغة العربية: «إن العلم بلغة العرب واجب على كل متعلق من العلم بالقرآن والسنة والفتيا بسبب، حتى لا غناء بأحد منهم عنه، وذلك أن القرآن نازل بلغة العرب، ورسول الله عَلِي عربي، فمن أراد معرفة ما في كتاب الله جل وعز، وما في سنة رسول الله عَلِي من كل كلمة غريبة أو نظم عجيب، لم يجد من العلم باللغة بُدًا»(٢). فهذا يدل على مدى أهمية الإلمام بعلوم العربية كافة لفهم الكلام، وللمساعدة في فهم القرآن لتدبر معانيه، واستنباط الأحكام.

العلاقة بين النحو والبلاغة: وخير من أوضح العلاقة بينهما هو عبد القاهر الجرجاني حيث قال: «اعلم أنْ ليسَ «النظمُ» إلا أن تضع كلامكَ الوضعَ الذي يَقتضيهِ «علمُ النحو»، وتعملَ على قوانينهِ وأصولِه، وتعرفَ مناهجَه التي نُهجتْ فلا تزيغَ عنها، وتحفَظَ الرُّسومَ التي رُسمتْ لك، فلا تُخِلَّ بشيءٍ منها. هذا هو السَّبيل، فلستَ بواجدٍ شيئًا يَرجِعُ صوابهُ إنْ كان صوابًا وخَطؤهُ إن كان خطأ إلى «النَّظْم»، ويَدخلُ تحت هذا الاسم، إلا وهو معنىً من معاني النحوقد أصيب به موضِعُه، ووُضِعَ في حقه أو عُومِلَ بخلافِ هذه المعاملة، فأزيلَ عن

 <sup>(</sup>١) حسين، محمد الخضر، دراسات في العربية وتاريخها، ط٢، الناشر: المكتب الإسلامي، ومكتبة دار
 الفتح، دمشق، ١٣٨٠هـ/١٩٦٠م، ص ١٨٢-١٨٣.

<sup>(</sup>٢) ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن زكريا، الصاحبي، تحقيق: أحمد صقر، (د. ط)، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، ص٥٠.

موضعه، واستُعمِل في غيرِما ينبغي له، فلا ترى كلاما قد وُصف بصحّةِ نظمٍ أو فسادِه، أو وُصف بمرّيةٍ وفضلٍ فيه، إلا وأنت تجدُ مرجعَ تلك الصحّةِ وذلك الفسادِ وتلكَ المزيةِ وذلك الفضلِ، إلى معاني النّحو وأحكامه، ووَجَدْتَه يَدْخل في أصلِ من أصولهِ، ويتّصلُ ببابٍ من أبوابه »(١).

ومما نُودِيَ به في ديباجة الملتقى الوطني الأول في الجزائر بعنوان (التكامل المعرفي بين علوم اللغة والأدب) قولهم: «في زمننا الحاضر قد شاعت مقولة اتساع العلوم وضرورة التخصص؛ فاستثمرها المتخصصون في اللغة العربية وآدابها في غيروجهها المستحق، فبالغوا في الاختباء وراءها لإخفاء التهاون في تحصيل الضروري من علوم العربية، وتحقيق الغاية من المعرفة اللغوية، ونتج عن ذلك أوضاع دالة على اختلال التصور والقصور عن الواجب، كأن يتصدى الباحث الأدبي لمهمة النقد، وهو محروم من أدوات النقد الضرورية من علم باللغة في نحوها وصرفها وفقهها ومعجمها ودلالتها وبلاغتها، وأن يتجرأ كثيرمن الباحثين على وضع المصطلح النقدي وترجمته وهم جاهلون باللغة العربية وفقهها وأصولها، وأن يستغرق اللغوي في بحوث تخصصية مثقلة بالجفاف، ثم يعجز عن كتابة نص بليغ وعن تذوق عمل أدبى وتحليله وإدراك سرجماله. إنّ واقعًا يرى فيه بعض المتخصصين في اللغة العربية وآدابها أنْ لاحقّ للغوي أن يخوض في شؤون الأدب، ولا حقّ للأدبي أن يخوض في شؤون اللغة، ويسمح فيه كثير منهم لنفسه أن يجهل من علوم اللغة ما لا يصح النظر في الأدب إلابه، ومن ضروري العلم بفن الأدب ما لم توضع علوم اللغة إلاله، هو واقع مأزوم لابد من معالجته، وإنّ الهدف الذي يسعى هذا الملتقى العلمي لتحقيقه هو الإسهام في التنبيه على خطرهذا التفريق بين الأدب وعلوم اللغة، وفي تحريك الهمم لبداية إصلاح الخلل، وإعادة الأمور إلى نصابها. وندعو الباحثين إلى الإسهام في معالجة هذه القضية »(٢).

<sup>(</sup>۱) الجرجاني، الإمام عبد القاهر بن عبد الرحمن (ت ٤٧١هـ)، دلائل الإعجاز في علم المعاني، تحقيق: د. عبد الحميد هنداوي، ط۱، دار الكتب العلمية، ببروت، ١٩٢٢هـ/٢٠٠١م، ص ٦٠-٦٠.

<sup>(</sup>٢) سعودي، نواري، مخبر معجم المصطلحات اللغوية والبلاغية في التراث العربي، جامعة فرحات عباس، سطيف الجزائر، شبكة ضياء، الملتقى الوطني الأول: (التكامل المعرفي بين علوم اللغة والأدب)، مايو /٢٠١م، https://diae.net/2848/

فنرى أنهم لا يشجعون فكرة استقلال علوم اللغة العربية بعضها عن بعض، وبينوا أن من نادى في زمننا الحاضر بضرورة التفرقة بين علوم العربية، كان نتيجته ضعف قدرة الباحثين في إنشاء النصوص وفهمها، فمن هذا المنطلق بدأ الباحثون في التصدي لهذه التفرقة؛ لما كان لها من ضرر على العلم وضرر أكبر على الأجيال القادمة من الباحثين، فنادوا بضرورة التكامل بين علوم اللغة العربية وعدم التفرقة بينها، وهذا ما نتطلع له جميعًا.

### مقاصد التأليف المعجمي في العربية:

عند الكتابة أو التأليف لابد أن يكون هناك هدف أساسي لدى الكاتب دفعه للكتابة في موضوع ما، ولو كان هذا الكاتب يكتب لنفسه فلابد من أن يكون عنده مقصد أو أكثر من الكتابة.

وبقدر وضوح وتحديد هذا المقصد لدى الكاتب تكون كتابته وإيصاله لهدفه ومقصده أفضل وأسرع للمتلقي.

فالتأليف ليس ظاهرة قديمة إنما هو ظاهرة مستمرة على مرالعصور فهو ضروري في كل الثقافات المنتشرة حول العالم وليس الثقافة العربية فقط، فهو ظاهرة اتصال واستجابة لحاجات علمية وتعليمية وثقافية واجتماعية، فمن أجل ذلك أصبحت له أصول وصنعة في التأليف العربي منذ القدم.

واليوم يؤلف من كان عالمًا ذا فكر ونضج، فمن هنا كان لابد من الحذر من التأليف الخالي من الابداع وإضافة الجديد والمفيد في العلوم المختلفة. كما جاء في كتاب (حلية طالب العلم) حيث قال مؤلفه: «فلابد من الحذر من الاشتغال بالتصنيف قبل استكمال أدواته، واكتمال أهليتك، والنضوج على يد أشياخك، فالاشتغال في التأليف

النافع لمن تعددت معارفه، وتمرس به بحثًا ومراجعة ومطالعة فهو من أفضل ما يقوم به النبلاء من الفضلاء» (١).

وقد تنوعت مقاصد المؤلفين وطرق المصنفين والدارسين من المتقدمين والمتأخرين للدراسات والبحوث العلمية الشرعية والعربية بعلومها وفنونها في مقاصد التأليف وفائدته وغايته وأسئلته، ومن ثم الولوج إلى تحديد مفاهيم ما احتوت عليه مصنفاتهم من دراسة، كتعريف للدراسة وتحديد للشكل والمضمون بانتظام ووضوح، وما تفردت به هذه الدراسة عن غيرها في موضوعها وعرضها (٢).

«فمصطلح مقاصد المؤلفين أو التأليف استخدمه عدد من العلماء في التراث الإسلامي، ويبدو أيضًا أن هذا المصطلح كان معروفًا قديمًا، فقد أشار ابن خلدون إلى أن أرسطو ذكر المقاصد السبعة، وعقب عليها، وأن التعقيب الذي وضعه ابن خلدون هو في المعنى نفسه الذي وضعه أرسطو» (٣).

وبهذا نرى أن من أقدم العلوم التي توسعت في التأليف منذ القدم حتى يومنا هذا علوم اللغة العربية، فقد أخذت حظًا وافرًا من الدراسة والتأليف، وكان من أهم العلوم التي تفرعت منها التأليف في المعاجم التي تشرح المفردات، فقد تنوعت منذ القدم، وهي رغم تنوعها وتعددها لم تكن جميعها ذات غاية واحدة، بل تنوعت غايتها ومقاصد تأليفها، وخيرما يبرهن على هذا التنوع في مقاصد تأليف المعاجم هو اختلافها في الترتيب وطريقة العرض، والمادة والشرح والصياغة للمادة، والتنوع في شرح المادة وعرضها.

<sup>(</sup>۱) ينظر: أبوزيد، بكربن عبد الله، المجموعة العلمية (التعالم، حلية طالب العلم، آداب طالب الحديث، الرقابة على التراث، تغريب الألقاب العلمية)، دار العاصمة للنشر والتوزيع، الرياض، ط١، ١٤٦٦هـ، ص ١٩٩٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجنباز، عمير، «لمحات في مقاصد التأليف الدراسات والبحوث العلمية وأسئلتها»، ١٤٣٥هـ/ ٢٠١٤م، موقع الألوكة، https://www.alukah.net/sharia/0/72242/#\_ftn1

<sup>(</sup>٣) ملكاوي، بقلم: فتحي حسن، «مقاصد المؤلفين»، مرجع سابق، ص ١٥٢.

وقد كتب محمود الزين كتابا بعنوان «مقاصد التأليف في المعجم العربي»، فبين فيه مقاصد التأليف، فيه مقاصد التأليف، وأشهر الكتب في كل مقصد من مقاصد التأليف، وقد اختصرتها بما يلي (۱):

المقصد الأول: ما كان غرضهم من التأليف المعجمي جمع المادة وشرحها.

فالمعاجم مرتبة على حسب الحروف، سواء بدأت بالحرف الأول أو الحرف الأخير، جميعها خدمت اللغة العربية، وشرحت مفرداتها بحيث لا يفوتها من الكلمات إلا الأقل النادر، وتنوعت من حيث السعة، ما بين موسّع بمجلدات، وما كان موجزًا بمجلد واحد، وأقدمها معجم «العين» للخليل بن أحمد الفراهيدي (ت ١٧٥هـ)، وأشهرها «القاموس المحيط» لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي (ت ٨١٧هـ).

المقصد الثاني: ما كان قصدهم من التأليف المعجمي بيان وحصر المعاني والموضوعات.

فالمعاجم المرتبة حسب الحروف هي الأشهر، ولكن ليست وحدها الأقدم، فقد عاصرها نوع آخرهو (معاجم المعاني)، وهي التي رتبت ألفاظها حسب المعاني والموضوعات، ولم تكن شامله كما في «العين»، فهي تتناول موضوعًا معينًا في كل كتاب مثل: كتاب الخيل، وكتاب الإبل، وخلق الإنسان، والنبات، وغيرها.

مثل: كتاب «المخصص» لابن سيده، يذكر في مقدمته مقصده من تأليفه فيقول: «أردْت أَن أعدل بِهِ كتابا أَضَعهُ مُبَوَّبًا حِين رَأَيْت ذَلِك أجدى على الفصيح المدره، والبليغ المُفَوَّه والخَطيب المصقع والشاعر المجيد المدقع، فَإِنَّهُ إِذَا كَانَت للمسمى أَسمَاء كَثِيرَة، وللموصوف أَوْصَاف عديدة، تنقى الْخَطِيب والشاعر مِنْهَا مَا شاءا واتَسعا فِيمَا يحتاجان إِلَيْهِ من سجع أَوقافية »(٢)، فنرى أنه جعل التصنيف

<sup>(</sup>١) الزين، د. محمود أحمد، مقاصد التأليف في المعجم العربي، ط١، دائرة الشؤون الإسلامية والعمل الخيري، دبي، ١٤٣٧هـ/٢٠١٥م، ص١٠-وما بعدها.

 <sup>(</sup>۲) ابن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل (ت: ٤٥٨هـ)، المحقق: خليل إبراهيم جفال، ط١، دار إحياء
 التراث العربي، بيروت، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م، ٥ج، ١/ ٣٨

حسب المعاني لينتقي المبدع ما يناسب الوزن أو القافية، أو الفن الذي يريده من كلمات تجتمع تحت هذا المعنى، فهذا النوع من المعاجم يظهر الفروق بين المتقاربات، والتطابق بين المشتركات والتضاد بين المتفرقات.

المقصد الثالث: ما كان قصدهم من التأليف المعجمي إيضاح أصل الكلمة، وبيان وجوه الاشتقاق فيها.

فينطلق الشرح في هذه المعاجم من الأصل المعنوي واللفظ المعبرعنه، وبيان وجه الاشتقاق لكل كلمة ذات وزن معين ومعنى معين، وكيف أخذ من ذلك الأصل.

وهذا النوع من المعاجم يفيد في معرفة المعنى الأصلي الذي تفرعت منه المعاني، والفروق والقرب والبعد بين معاني الألفاظ المشتقة من هذا الجذر المعين، وخير ما يمثل هذا المقصد معجم ابن فارس (ت ٣٩٥هـ) «مقاييس اللغة».

المقصد الرابع: المعاجم التي كان الغرض من تأليفها توضيح المجازات والكنايات، بشرح الألفاظ المستعملة بالخروج عن معناها الوضعي بالمجاز والكناية، وقد خص بالتأليف فيه الزمخشري في كتابه (أساس البلاغة) شرح فيه قدرًا كبيرًا من الاستعمالات المجازية، فأزال ما فيها من غموض وأبان ما فيها من بلاغة.

فلا تَقِلُ أهمية هذا النوع من المعجمات عن التي تكشف عن المعاني الحقيقية الوضعية؛ لأن الاستعمال المجازي يجعل للفظ معنى آخر، وإن كان بين معنييه علاقة وثيقة تجعل المعنى المجازي.

المقصد الخامس: المعاجم التي كان القصد من تأليفها بيان المعاني الاصطلاحية.

فمع تقدم الزمن ظهرت معاجم خاصة ببيان المعاني الاصطلاحية، وقد تأخر ظهورها أو ظهورها لأن اصطلاحات العلوم تنشأ معها، وهناك جملة من العلوم تأخر ظهورها أو استقلالها في مؤلفات خاصة، كما ظهر علم البلاغة مستقلًا بعد أن كان مختلطًا بعلم النحو والأدب وعموم العلوم العربية.

ومنها كتاب « التعريفات » للسيد الشريف الجرجاني، ثم كتاب «التوقيف على مهمات التعاريف » للمناوي عبد الرؤوف علي بن زبن العابدين، ثم كتاب «كشاف اصطلاحات الفنون » للعلامة محمد بن على التهانوي، وهو أوسع هذه الكتب.

وأهمية هذا النوع من المعجمات تشبه أهمية معجمات المجاز؛ لأن الاستعمال الاصطلاحي: هونقل للفظ من معناه اللغوي إلى المعنى الاصطلاحي مع وجود علاقة بين المعنيين في الغالب، وربما لم تكن بينهما علاقة معنوية، كلفظ «النحو»، معناه في أصل اللغة: الجهة، ثم جُعل عَلَمًا على العلم المعروف بهذا الاسم.

وأهمية هذا النوع من المعاجم أن يطلع القارئ على المعنى الاصطلاحي، وتنوع استعمالاته في معانٍ اصطلاحية متعددة.

المقصد السادس: معاجم ذات أغراض خاصة.

فما سبق من المعاجم المراد منه خدمة الكلام العربي عامة ، أما المعاجم الخاصة فهي تخدم علمًا معينًا ، أو كتابًا معينًا ، أو جانبًا من الاستعمالات اللُّغوية المعينة ، وأهم أنواع هذه المعجمات أربعة ، هي:

#### ١- المعاجم التي صنفت لخدمة مفردات القرآن.

فائدته: حل إشكالات خاصة في استعمال بعض الكلمات لا سيما إذا كان استعمالها في مكانها ملتبس المعنى، منها: كتاب «تفسير غريب القرآن العظيم» لأبي عبد الله محمد بن أبي بكر الرازي صاحب «مختار الصحاح».

#### ٢- معاجم مفردات الحديث النبوي الشريف.

فائدتها: بيان المعنى في سياق معين أيضًا، من أقدمها «غريب الحديث» لأبي عبيد القاسم بن سلام.

#### ٣- معاجم الأمثال.

يحتاج لهذا النوع من المعاجم لمعرفة حقيقة المثل وأصله ومعناه في سياقات الاستعمال، ومن أشهرها «مجمع الأمثال» للميداني.

#### ٤- معاجم المعرّب والمولّد والدخيل.

الهدف من هذه المعاجم هو التمييزبين اللفظ العربي الأصيل وغيره وصيانة اللسان من المولد والدخيل حفاظًا على الكلام الفصيح، منها كتاب أبي منصور الجواليقي «المعرب من الكلام الأعجميّ على حروف المعجم»، وكتاب «المولد في العربية» للدكتور حلمي خليل.

وغيرها من المعجمات التي تساعد المتعلم على معرفة المفردات في كتاب خاص، مثل: كتب الأضداد «الأضداد في كلام العرب» لأبي الطيب الحلبي، وكتاب «ما اتفق لفظه واختلف معناه» لابن الشجري، وكتاب «أسماء بقايا الأشياء على نسق حروف المعجم» لأبي هلال العسكري.

وقد لخص سليمان العايد هذه المقاصد من التأليف المعجمي في العربية بقوله: (فالمعاجم تختلف بحسب مقاصد وأغراض مصنفيها، فهناك مؤلفون قصدوا إلى الإحاطة باللغة، وحصرها، وحفظ ما أمكن من ألفاظها ومعانيها، وهناك آخرون قصدوا إلى الاقتصار على الصحيح الفصيح مع استبعاد ما خالفه، كما أن هناك غيرهم ممن قصد إلى الكتابة في موضوعات معجمية خاصة، كالمعاجم المختصة، والمعاجم الموضوعية، ومعاجم الأبنية، ومعاجم الألفاظ من حيث دلالتها فروقًا وترادفًا وتضادًا، كما عالجت بعض المؤلفات المعجمية الحفاظ على سلامة اللغة، من خلال التأليف في لحن الخاصة أو العامة، وهناك المعاجم المدرسية وغيرها) (۱).

٣.

<sup>(</sup>۱) العايد،أ.د.سليمانبن إبراهيم، مقالات في اللغة العربية، ط١، مكتبة الرشد، الرياض، ١٤٣١هـ/٢٠١٠م، ٢٧١/١

فيتبين لنا مدى اختلاف مقاصد التأليف المعجمي بين المعجميين، فكل مؤلف يكتب لغرض معين إما خاص بفئة معينه، أو عام يستعمله الجميع، فبحسب ما يقصد الكاتب من تأليف معجمه يتضح لنا الفئة المستفيدة منه كما رأينا، فكانت هذه أبرز مقاصد المؤلفين المعجميين.

#### النظرية المعجمية العربية: الإيجابيات والسلبيات:

«المعجم هو كتاب يضم مفردات اللغة مقرونة بشرحها وتفسير معانيها وتكون مرتبة ترتيبًا خاصًا، وهو المضمار الذي تتمثل فيه علاقة اللفظ بالمعنى، وهو المرجع للناشئ والمتعلم والباحث، وتنوع المعاجم لأي أمة وتجددها واستعمالها بين الأفراد دليل على حيوية هذه الأمة وحيوية لغتها» (١).

فصناعة المعجم بدأت منذ القدم، فالعرب انبثقت عندهم فكرة المعجم الشامل منذ وقت مبكر لا يتجاوز القرن الثاني الهجري حينما ألف الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت٥٧٥هـ) معجمه الشهير «العين»، ثم تتابعت المعاجم في القرون الثلاثة التالية، وتنوعت بشكل لا تكاد تعرفه اللغات الأخرى، ورتبت إما بحسب الألفاظ أو بحسب المعاني، ورتبت معاجم الألفاظ إما بحسب الترتيب الصوتي، أو ترتيب الألفاء، أو بحسب الأبنية (الأوزان)، ورتبت المعاجم الألفائية بحسب الأوائل أوائل أوالأواخر من حروف الكلمات (٢٠).

ومع تتابع المعاجم العربية، واستمرارها حتى العصر الحديث لا تكاد تجد تشابهًا بينها فكل معجم تميز بما يحتويه، فلا عجب من أن ينبهر الغربيون بتفوق العرب في مجال المعجم، ومع ذلك نجد أن المعجم العربي تقدم عالميًّا وتأخر عربيًّا، وتجمد العمل المعجمي العربي، ولم يعد يلبي حاجات المستهلكين المتنوعة والمتفاوتة (٣).

<sup>(</sup>۱) حسكور، د. ناديا، «المعجم العربي بين الواقع والطموح»، مجلة مجمع اللغة العربية، دمشق، العدد ٨٧، الجزء ٣، ص٦٥٥.

<sup>(</sup>٢) مثلما رأينا في «مقاصد التأليف المعجمي في العربية » سابقًا، ص١٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: عمر، أ. د. أحمد مختار، صناعة المعجم الحديث، ط٢، عالم الكتب، القاهرة، ٢٠٠٩م، ص ٢٦-٢٧.

فعلى الرغم من الجهود المبذولة في العصر الحديث في مجال تطوير المعاجم العربية، وجعلها تواكب متطلبات العصر الحديث، ومحاولة ابتعادهم عن العيوب التي وقعت فيها المعاجم القديمة، فلم تصل لما احتوته المعاجم القديمة من مادة وابتكار في الترتيب، وغيرها من مميزات وإيجابيات لهذه المعاجم، فالمعجم العربي بصفة عامة تميزعن معاجم اللغات الأخرى بكثيرمن الإيجابيات من أبرزها كما أوردها أ.د. سليمان العايد ما يلى (۱):

- أن موضوع المعجم العربي هو المفردات المستقلة بمعناها والألفاظ، فمن هنا كان
   همه حصر جذور اللغة وحفظها، فهو لا يدعي بذلك حصر لغة العرب، فلغة
   العرب لا يحيط بها إلا نبى.
- هدف النظرية المعجمية تسهيل الوصول إلى الكلمة داخل المادة، وهذا أهم شيء يقوم به المعجم، وذلك لخدمة القارئ ليصل إلى الألفاظ، وتحديد معانيها، وهذا أهم ما تطمح إليه المعجمية العربية، ولهذا أسس المعجم العربي على الجذور.
- أن المعجم العربي لا يهتم بالصرف القياسي، وإنما يعنى بتقييد التصريف
   الخارج عن القواعد وهو ما يصطلح عليه بالأبنية الخارجة عن القياس، ولا
   يعنى المعجم بالقياس فهو مهمة الصرفي.
- يهتم المعجم بتقييد ضبط ما يحتاج إلى ضبط فهذا من أعمال المعجم ورسالته، فيضبطه بالنص أو بالشكل.
- المعجم لا يدعي بأنه يأتي بكل معنى استعمالي للكلمة، وإنما يشرح معاني الألفاظ الوضعية فقط، وقد يورد أحيانًا المعاني الاستعمالية، مثل ما سنراها في معجم الصحاح بالفصل الثاني من الدراسة.

 <sup>(</sup>۱) العايد، الأستاذ الدكتور: سليمان بن إبراهيم، «سلسلة محاضرات: كتب صنعت التاريخ: تهذيب
 اللغة»، مركز التأصيل للدراسات والبحوث، ٢٠١٩/٢/٢٤م،

https://www.youtube.com/watch?v=GD74qfWR3Wg

- دلالة الألفاظ في المعجم أربعة: تباين، ترادف، اشتراك لفظى، تضاد.
- ميزة المعجم العربي أنه مفتوح الأبواب أمام كل لفظ بخلاف الأنظمة الأخرى، فالنظام النحوي والصوتي والصرفي جميعها أنظمة مغلقة، لكن النظام المعجمي يمكن أن يدخل فيه ألفاظ جديدة، فميزة المعجم العربي أن اللفظة إذا أخذت الجنسية العربية تبقى فيه، سواء استعملت أم لم تستعمل، بخلاف المعاجم في اللغات الأخرى فإنهم في كل خمسين سنة أو أكثر أو أقل يحذفون من المعجم أشياء كثيرة بخلاف المعجم العربي الذي لايزال يحتفظ بالألفاظ التي استعملها القدماء، وهجر استعمالها المتأخّرون.
- اغلب المعاجم القديمة كانت معيارية تشترط الصحة اللغوية، وأشهرها معجم الصحاح موطن الدراسة، كما يتضح من مقدمته، ومعجم مجمل اللغة لابن فارس، كما يتضح من خاتمته، بلحتى الآن يمكن لعلمائنا أن يتواضعوا ويصطلحوا ويدخلوا على اللغة ألفاظًا جديدةً، كما لهم أن يختاروا من ألفاظ العامة ومستعملي اللغة ما يرون أن المعجم بحاجة إليه، ولهم أن يدخلوا فيها معاني جديدة، فالمعجم العربي يستقبل كل هذا بخلاف الأنظمة الأخرى.
- ومع ذلك نرى أن علاقة المعجم بالأنظمة الأخرى علاقة تكاملية، فلا يهدف لأن يحل محل الأنظمة الأخرى، وإنما يهدف لأن يتكامل مع هذه الأنظمة فهو يستعين في المعاني الصرفية بعلم الصرف، وفي المعاني الاستعمالية بعلوم البلاغة وغيرها، وبالمعاني النحوية بعلم النحو فهى علاقة تكاملية مع بقية الأنظمة (۱).

فهذه من أبرز ايجابيات المعجم العربي، أما عند الحديث عن أهم سلبيات المعاجم العربية فنورد منها ما يلى:

- «لعل أول ما يؤخذ على معجماتنا العربية التصحيف، فالكتابة العربية لا تبين نطق الحروف التي ترسمها، وتحتاج إلى إشارات مضافة لإبانة ذلك، فالألفاظ

<sup>(</sup>١) وهذا يؤيده ما ذكرته سابقًا، في «العلاقة بين علوم اللغة العربية بين التكامل والاستغناء»

بغيرهذه الإشارات من الممكن أن تقرأ على عدة أوجه، ومن الممكن ألّا تقع هذه الإشارات في موقعها الصحيح بسبب إهمال الكاتب أو تعبه فتسبب الخطأ، وهذا التصحيف لم يسلم منه لُغوي، فقد وقع فيه القدماء والمحدثون أيضًا »(١).

- ومن أكبر المآخذ على المعاجم «عدم ترتيب المواد ترتيبًا داخليًا، ففيها خلط الأسماء بالأفعال والمجرد بالمزيد والثلاثي بالرباعي والمشتقات بعضها ببعض، ففي كتاب الصحاح للجوهري ذكر في مادة (عرض) المعارضة التي بمعنى المجانبة بثلاثة وثلاثين سطرًا»(٢)، فكان لابد من قراءة المادة كاملة للكشف عن الكلمة التي يريدها.
- «يواجه الباحث في المعجمات العربية عدم التزام المؤلف بالمنهج الذي اختطه لنفسه، ومن ذلك ما جاء في مقدمة لجنة (المعجم الوسيط) من أنه قد أهمل الألفاظ الحوشية التي هجرها الاستعمال، ولم تعد هناك حاجة لها أو لقلة الفائدة منها، كبعض أسماء الإبل وصفاتها، ومع ذلك ورد في المعجم كلمات مثل: الهصاهص، بمعنى القوي من الناس أو الأسود، والهوالع: الناقة السريعة الشديدة»(۳).
- «ومن عيوب المعجمات اختلافها في عدد الحروف الهجائية وترتيبها، فعند بعضهم ومنهم الخليل تسعة وعشرون حرفًا، وعند بعضهم ثمانية وعشرون، وكانت حجة من يعدها تسعة وعشرين أن الألف إحدى حروف العلة، فهي إذن حرف، وحجة من يعدها ثمانية وعشرين أن الألف لا يفرد لها باب في اللغة؛ لأنها لا تكون إلا زائدة أو مقلوبة فلا تُقرعلها أفعال كسائر الحروف »(1)،

 <sup>(</sup>١) ينظر: النعيمي، م.د. زينب الحاج مد يج جبارة، «رؤية نقدية في المعجم العربي»، جامعة واسط، كلية الآداب، ص٧٥.

 <sup>(</sup>٢) النعيمي، م.د. زينب الحاج مديج جبارة، «رؤية نقدية في المعجم العربي»، جامعة واسط، كلية الآداب، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص٧٧.

فترتيب الحروف مختلف بحسب الطريقة التي أعد بها صاحب المعجم كتابه، فالترتيب الصوتي عند الخليل يعتمد على أقصى الحروف مخرجًا، «فالبحث عن كلمة «لعب» يكون بحسب ترتيب الخليل للحروف فتكون «علب» فالعين قبل اللام، واللام قبل الباء، فيبحث عنها في باب العين.

#### أما ترتيب الحروف في كتاب العين فكما يلي(١):

(ع ح هـ خ غ – ق ك – ج ش ض – ص س ز – ط د ت – ظ ذ ث – ر ل ن – ف ب م – و اى)، وهـذا الترتيب يصعّب البحث عن الكلمات المرادة.

- ومن عيوب المعاجم أنهم يبتدئون المادة باسم الفاعل أو المفعول أو الصفة المشبهة أو اسم المكان والآلة أو المُعرب عوضًا عن الابتداء بالفعل أو المصدر ('')، كما في الصحاح عند شرحه لمادة (جزر)، إذ يقول: «الجَزورُ من الإبل يَقَعُ على الذكر والأنتى... ثم قبل نهاية شرح المادة بقليل يقول: «وجزرتُ الجزور أجزرُها» بالضم، واجتزرتُها: «إذا نحرتها وجلدتها»، كقوله في أول مادة (زنفلج) (الزنفيلجة)، بكسر الزاي والفاء وفتح اللام شبيهة بالكنف، وهو معرب، وأصله بالفارسية «زينْ بيلَه »('')، فقدم اللفظ المعرب على العربي، وهذا القصور عام تشترك فيه أغلب المعاجم العربية.
- من عيوب المعاجم شرح الكلمات شرحًا معيبًا، كغموض العبارة، وتعريف اللفظ الغامض بلفظ غامض، كقول الفارابي في كتابه معجم ديوان الأدب(٥):

<sup>(</sup>۱) الخليل، أبو عبد الرحمـن بن أحمـد بن عمـرو بن تميـم الفراهيـدي البصـري (المتـوفى: ۱۷۵هــ)، كتـاب العـين، المحقـق: دمهـدي المخـزومي، دإبراهيـم السـامرائي، الناشـر: دارومكتبـة الهـلال، (د. ط)، ۲۹/۱،

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، مادة: (زنفلج).

<sup>(</sup>٤) الجوهري، أبونصر إسماعيل بن حماد الجوهري (٣٩٨هـ)، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، راجعه: د. محمد محمد تامر، وآخرون، دار الحديث، القاهرة، ٢٠٠٩م/١٤٣٠هـ، مادة: (ج زر).

<sup>(</sup>٥) الفارابي، أبو إبراهيم إسحاق بن إبراهيم بن الحسين (ت ٣٥٠هـ)، معجم ديوان الأدب، تحقيق: دكتور أحمد مختار عمر، مراجعة: دكتور إبراهيم أنيس، مؤسسة دار الشعب للصحافة والطباعة والنشر، القاهرة، ١٨٤/٤هـ / ٢٠٠٣م، ١٨٤/٤.

«النَّوُورُ: النَّيْلَجُ»، ولم يشرح المراد منه، وبيَّنه الجوهري بقوله (۱): «والنَوورُ: النَيْلَجُ، وهو دُخان الشَحم يعالج به الوشم حتَّى يخضر».

- «أن المعاجم، على الرغم من رغبة مؤلفيها في جمع اللغة، قاصرة ليس فيها إلى اليوم ما هو جامع للغة بالمعنى الدقيق، فالمعاجم الأولى عذرها واضح، وهو قلة المراجع بين أيديها وحداثة عهد التأليف بها، أما المعاجم الأخرى الحديثة فاقتصرت على عدد معين من المراجع لم تتجاوزه، فلسان العرب اقتصر على مراجعه الخمسة، والقاموس له مرجعه، وكان أمامهم مراجع أخرى كثيرة، ولكنهم أبعدوها»(<sup>7)</sup>.
- الخلط بين المهجور والمستعمل، وغياب كثير من المستحدث (""، بحكم تطور الزمن هجرت بعض الألفاظ واستحدث بعضها الآخر، فكلمة «ورش» في الصحاح تعني: «الوارش؛ الداخل على القوم وهم يأكلون ولم يُدْعَ...الوَرِشَةُ من السحاح تعني: «الوارش؛ الى الجَرْي وصاحبُها يكُفُها»، نرى أن هذه الكلمة استحدثت، وأصبحت تطلق على الورشة وهي مكان إصلاح السيارات أو الآلات، فورد هذا في المعاجم الحديثة: «وَرْشَة: ج وَرَشَات ووَرْشَات وورش: مكان مُعَدّ لصناعة الأشياء أو إصلاحها يدويًا»، وَرْشة إصلاح السيارات/ مكان مُعَدّ لصناعة الأشياء أو إصلاحها يدويًا»، وَرْشة إصلاح السَيارات/ عبدادة وِرَش المعهد الفَيِّ الصِّناعيّ»، وجماعة من النَّاس يشتغلون في عمل معيّن، وَرْشَة تعليم اللُّغات الأجنبيّة»، وَرْشة عَمَل: حلقة دراسيّة أو سلسلة من الاجتماعات المجموعة صغيرة من النَّاس تؤكِّد على التَّفاعل والتَّعاون» (أ).

فمن خلال ذكرنا لأهم ما في المعاجم من إيجابيات وسلبيات، أرى أن هذه المعاجم تعد كنزلغتنا، فهي التي حفظت لنا اللغة في تلك الحقبة الزمنية القديمة، وتميزت بتنوع وغزارة مادتها اللُغوية التي حفظت لنا حضارتنا وأدبنا ولغتنا، وهي اللبنة الأساس

<sup>(</sup>١) الجوهري، الصحاح، مادة: (ن ور).

<sup>(</sup>٢) نصار، د. حسين، المعجم العربي نشأته وتطوره، دار مصر للطباعة، ١٩٨٨م/١٩٨٨هـ، ٢٠٥/٢.

<sup>(</sup>٣) عمر، أ.د. أحمد مختار، معجم اللغة العربية المعاصرة، ط١، عالم الكتب، القاهرة، ١٤٢٩هـ/٢٠٠٨م، ٩/١.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ٣/٥٢٥٠.

لظهورالفكرالمعجمي، فلم أرعلى حد علمي حتى وقتنا هذا أي تطور مختلف عما ابتكره القدماء في ترتيب وحصر الكلمات سوى تغيرات يسيرة لا تزيد على تلافي بعض العيوب.

# دور الأصوليين في التفريق بين المعانى:

اهتم الأصوليون في التفريق بين المعاني؛ لأن هذه المعاني هي مقدمتهم في الاستدلال على الأحكام الشرعية من النصوص، فموضوع الدرس الأصولي هو تحصيل المعنى واستمداده من النص؛ ليستنبطوا به الأحكام الشرعية.

«إن هذه الشريعة المباركة عربية، فالقرآن نزل بلسان العرب على الجملة، فطلبُ فهمه إنما يكون من هذا الطريق خاصة؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرَّء نَا عَرَبِيًّا لَعَلَّمُ فهمه إنما يكون من هذا الطريق خاصة؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرَّء نَا عَرَبِيًّا لَعَلَّمُ مُ يَعِيْمُ مُينِ ﴾ [الشعراء: ١٩٥]، وقال تعالى: ﴿ لِلسّانِ عَرَقِي مُبِينٍ ﴾ [الشعراء: ١٩٥]، وقال تعالى: ﴿ لِلسّانُ عَرَبِكُ مُبِينٌ ﴾ [النحل: ١٠٣].

وغيرها من الآيات التي تدل على أنه عربي وبلسان العرب، فمن أراد تفهمه فمن جهة لسان العرب يُفهم، ولا سبيل إلى تطلب فهمه من غيرهذه الجهة »(١).

فكان منطلق الصلة بين المباحث الأصولية واللغة والدلالة والمعجم والسياق، جريان الخطاب الشرعي على لغة العرب في التخاطب، والتواصل فعلم أصول الفقه يتجه نحو البيان والتفسير، فكان هذا من أبرز أسباب اشتغال الأصوليين بالتفريق بين المعانى لاستخراج الأحكام الشرعية من النصوص الدينية.

فمن أهم ما يُمكِّن الأصولي من التفقه في دينه والوصول إلى الأحكام الصحيحة هو التوغل في اللغة العربية، فلا بدأن يكون عالمًا بها وبطرق فهم معانيها واستنباطها.

<sup>(</sup>۱) الشاطبي، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي (المتوفى: ۷۹۰هـ)، الموافقات، تحقيق: مشهور حسن آل سلمان، ط۱، دار ابن عفان، المملكة العربية السعودية، ۱۵۷۷هـ/۱۹۹۷م، ۲ج، ۱۰۱/۲-۰۰۰.

«فأصول الفقه متوقفة على معرفة اللغة العربية لورود الكتاب والسنة بها، اللذين هما أصول الفقه وأدلته، فمن لا يعرف اللغة العربية لا يمكنه استخراج الأحكام من الكتاب والسنة »(۱). وقد أورد ابن فارس في كتابه «الصاحبي» بابًا بعنوان: «القول في حاجة أهل الفقه والفتيا إلى معرفة اللغة العربية »، فقال: «إن العلم بلغة العرب واجب على كل متعلق من العلم بالقرآن والسنة والفتيا بسبب، حتى لا غناء بأحد منهم عنه »(۱).

إذن فالإقبال على اللغة العربية والتمكن منها وتعلمها، يعد من الديانة فهي أداة العلم ومفتاح التفقُّه في الدين (٣). قال ابن حزم: «فرض على كل فقيه أن يكون عالمًا بلسان العرب؛ ليفهم عن الله تعالى وعن النبي عَنِي ، ويكون عالمًا بالنحوالذي هو ترتيب العرب لكلامهم الذي به نزل القرآن، وبه تفهم معاني الكلام التي يعبر عنها باختلاف الحركات، وبناء الألفاظ فمن جهل اللغة وهي الألفاظ الواقعة على المسميات، وجهل النحوالذي هو علم اختلاف الحركات الواقعة لاختلاف المعاني، فلم يعرف اللسان الذي به خاطبنا الله تعالى ونبينا عَن ، ومن لم يعرف ذلك اللسان لم يحل له الفتيا فيه لأنه يفتي بما لا يدري وقد نهاه الله تعالى عن ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السّان الذي السّاد على الله الله تعالى الله عن ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السّاد الله تعالى عن ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السّاد الله تعالى عن ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ الله الله تعالى عن ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْهُ الله الله تعالى عن ذلك السراء : ٣١) (١)

«وانطلاقا من هذا المبدأ العام الذي ينص على أن علم أصول الفقه يعد من أبرز العلوم التي اشتغلت على المعنى في النص في جميع مستوياته، من أجل فهم النص

<sup>(</sup>۱) نجم الدين، سليمان بن عبد القوي بن الكريم الطوفي الصرصري (المتوفى: ۷۱٦هـ)، شرح مختصر الروضة، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط١، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٧هـ-١٩٨٧م، ٣ج، ٢٥٨/١.

<sup>(</sup>٢) ابن فارس، الصاحبي، مرجع سابق، ص٥٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الثعالبي، عبد الملك بن محمد بن إسماعيل أبو منصور الثعالبي (المتوفى: ٢٩٩هـ)، فقه اللغة وسر العربية، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، ط١، إحياء التراث العربي، ٢٤٢٨هـ/٢٠٠٢م، ص١٥.

<sup>(</sup>٤) ابن حزم الأندلسي، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري (١٤) ابن حزم الأندلسي، أبو محمد علي بن أحمد محمد شاكر، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ٨ج، ٥/٦٠٠.

واستيعاب مضامينه والوقوف على معانيه، وإدراك مقاصده ومراميه، قاموا باستحضار الكثير من المباحث اللغوية والدلالية التي تشتغل على المعنى؛ لأن التلقي السليم للمعنى المحمول في النص الشرعي يتأسس على ضوء القواعد والكليات والأصول المستمدة من اللغة العربية ومن طبيعتها في الأداء، وقوانينها في التخاطب »(۱).

فكان أول ما اعتنى به الأصوليون للوصول إلى المعاني هو اللفظ، فيعد مبحث اللفظ من أهم البحوث التي أسست المحاور الكبرى لعلم أصول الفقه؛ لأنه بواسطة اللفظ يتحقق التفاهم ويتيسر التواصل، فإدراك معاني اللفظ هو الذي يؤدي إلى فهم النص الشرعي وضبط معانيه اللغوية والشرعية، والإحاطة به وبمضمونه وتمييز حقيقته من مجازه وواضح ألفاظه من خفيها (٢).

وقد أشارابن خلدون إلى هذا التوسع اللغوي عند الأصوليين، فقال: «يتعين النظر في دلالة الألفاظ، فاستفادة المعاني على الإطلاق من تراكيب الكلام يتوقف على معرفة الدلالات الوضعية مفردة ومركبة، فهناك استفادات أخرى خاصة من تراكيب الكلام، وهي استفادة الأحكام الشرعية بين المعاني من أدلتها الخاصة من تراكيب الكلام وهو الفقه، فلا يكفي فيه معرفة الدلالات الوضعية على الإطلاق بل لا بد من معرفة أمور أخرى تتوقف عليها تلك الدلالات الخاصة، وبها تستفاد الأحكام بحسب ما أصًل أهل الشرع والعلم، مثل أن اللغة لا تثبت قياسًا والمشترك لا يراد به معنياه معًا، والواو لا تقتضي الترتيب، والعام إذا خرجت أفراد الخاص منه هل يبقى حجة فيما عداها، والأمر هل هو للوجوب أو الندب، وللفور أو التراخي، والنهي هل يقتضي الفساد أو الصحة، والمطلق هل يحمل على المقيد، والنص على العلة كاف في التعدي أم لا؟ وأمثال هذه فكانت كلها من قواعد هذا الفن، ولكونها من مباحث الدلالة كانت لغوية» (٣).

<sup>(</sup>۱) بنعمر، د. محمد، «صناعة المعنى في الدرس الأصولي »، مركز نماء للبحوث والدراسات، https://nama-center.com/Articles/Details/41060

<sup>(</sup>٢) ينظر: بنعمر، د. محمــد، «الدرس اللغوي عند الأصوليين »، مركز نماء للبحوث والدراسات، https://nama-center.com/Articles/Details/355

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون، مقدمة ابن خلدون، مرجع سابق، ٢٠٠٠/.

#### فالأصوليون عندهم تقسيم عام للفظ على النحو التالي $^{(\prime)}$ :

- اللفظ باعتبار المعنى الذي وضع له، ويشمل العام والخاص والمشترك.
  - اللفظ باعتبار المعنى الذي استعمل فيه حقيقة أو مجازًا.
- اللفظ باعتبار وضوح معناه وخفائه الظاهر، والنص والمفسر والمحكم.

#### أما اللفظ باعتبار دلالته على المراد منه عند الأصوليين فهو على أربعة أقسام (٢٠):

- عبارة اللفظ.
- إشارة اللفظ.
- دلالة اللفظ.
- اقتضاء اللفظ.

«فعبارة النص» أو اللفظ هي: «دلالة اللفظ على المعنى أو الحكم المقصود من سوقه أو تشريعه أصالة أو تبعًا»(").

و «إشارة النص» هي: «دلالة اللفظ على معنى أو حكم غير مقصود لا أصالة ولا تبعًا، لكنه لازم ذاتى متأخر للمعنى الذي سيق النص من أجله »(١٠).

ومن الأمثلة على عبارة النص والإشارة ما يلى:

قوله تعالى: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُرُ إِن طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَقْرِضُواْ لَهُنَّ فَرِيضَةً ﴾ [البقرة:٢٣٦]

<sup>(</sup>١) بنعمر، د. محمد، «الدرس اللغوي عند الأصوليين »، مرجع سابق.

<sup>(</sup>٢) السريري، مولود، منهج الأصوليين في بحث الدلالة اللفظية الوضعية، مرجع سابق، ص٧٦-٨٥.

<sup>(</sup>٣) الدريني، د. فتحي، المناهج الأصولية في الاجتهاد بالرأي في التشريع الإسلامي، ط٣، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٣٤هـ/٢٠١٩، ص٢٢١.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص٥٢٥.

يدل بعبارة النص مطابقة على أن طلاق الزوج لزوجته قبل الدخول، وقبل أن يفرض أويقدر لها مهرًا في عقد النكاح، هو طلاق مشروع لا جناح فيه ولا إثم على الزوج، وهو معنى مقصود من سوق الآية.

ويدل بإشارة النص على أن عقد النكاح يصح بدون ذكر المهر أصلًا؛ إذ لا يصح الطلاق إلا بناء على زواج صحيح قائم، وهذا المعنى لازم ذاتي عقلي للمعنى الأول، ومتأخر عنه وليس مقصودًا للمشرع من سوق الآية؛ لأنها سيقت لتقرير الحكم السابق »(١).

ثم إن المعنى اللازم المتأخر الذي دل عليه النص إشاريًا، ثابت بالنص من هذه الجهة فالنص حجة عليه، فمن هنا نرى أن الفرق بين عبارة النص، وإشارته منحصر في قصد المشرع للمعنى الذي ساق النص من أجله أصالة أو تبعًا فيكون عبارة، وعدم قصده أصلًا فيكون إشارة (٢).

أما «دلالة اللفظ» أو النص: ف»هي اللفظ الدال على أن حكم المنطوق به ثابت لسكوت عنه علة ذلك الحكم بمجرد العلم باللغة »(٣).

مثالها: قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَقُل لَمُ كَمَا أُنِّ وَلا نَهُرُهُما وَقُل لَهُ مَا قَوْلاً كَرِيمًا ﴾ [الإسراء: ٢٣]، فهويدل على أنه يحرم على الأولاد قول أف للوالدين، ولكن كل عارف باللغة العربية يدرك أن هذا التحريم يوجب تحريم ما هو أكبر من إيذاء بالقول أو الفعل كالضرب والقتل، فهي دلالات مسكوت عنها لم يتناولها النص باللفظ.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجع السابق: ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) السريري، مولود، منهج الأصوليين في بحث الدلالة اللفظية الوضعية، مرجع سابق، ص٧٩، وينظر: الأسعدي، للشيخ محمد عبيد الله، الموجز في أصول الفقه، ط١، دار السلام، القاهرة، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م، ص ١٦٢.

أما «دلالة الاقتضاء»: فـ «هي دلالة اللفظ على معنى خارج عن منطوق الكلام، يتوقف عليه صدقه أو صحته الشرعية أو العقلية »(١).

#### وبذلك تقتضى هذه الدلالة ثلاثة أمورهى:

#### ١- ما يتوقف عليه صدق الكلام(٢٠).

ومثاله: حديث الرسول على: «رفع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه».

فهذا الحديث بظاهر عبارته يدل على أن الخطأ والنسيان وما أكره عليه لا يقع في الأمة، وهذا المعنى الظاهر لا يطابق الواقع، فالأمة ليست معصومة من الخطأ والنسيان، وما يقع إكراهًا، لكن الرسول عَنِي هو المعصوم لا يقول إلا حقًا، فتعين أن يقدر معنى زائد على المعنى الذي دل عليه النص بعبارته، وهو الإثم أو الحكم، فكأنه قال رُفع عن أمتى إثم أو حكم الخطأ، والنسيان...».

#### ٦- ما يتوقف عليه صحة الكلام عقلًا (٣).

ومثاله: قوله تعالى: ﴿ وَسْكَلِ ٱلْفَرْيَةَ ﴾ [يوسف: ٨٢]، فعبارة الآية تدل على توجيه السؤال إلى القرية، وهذا يستحيل عقلًا، فكيف توجه سؤالًا لأرض وأبنية قرية، كيف ستجيب؟ فاستلزم هذا معنى مقدّرًا مقدمًا تستقيم به العبارة عقلًا، وهو «أهل»، أي: واسأل أهل القربة.

<sup>(</sup>١) السريري، مولود، منهج الأصوليين في بحث الدلالة اللفظية الوضعية، مرجع سابق، ص ٧٩، وينظر: الأسعدي، للشيخ محمد عبيد الله، الموجز في أصول الفقه، مرجع سابق، ص ١٦٤، وينظر: الدريني، د. فتحي، المناهج الأصولية في الاجتهاد بالرأي في التشريع الإسلامي، مرجع سابق، ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السريري، مولود، منهج الأصوليين في بحث الدلالة اللفظية الوضعية، مرجع سابق، ص ٧٩-٨، وينظر: الأسعدي، للشيخ محمد عبيد الله، الموجز في أصول الفقه، مرجع سابق، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السريري، مولود، منهج الأصوليين في بحث الدلالة اللفظية الوضعية، مرجع سابق، ص ٨٠٠، وينظر: الأسعدي، للشيخ محمد عبيد الله، الموجز في أصول الفقه، مرجع سابق، ص ١٦٥-١٦٦.

#### - ما يتوقف عليه صحة الكلام شرعًا $^{(1)}$ .

«ومثاله: قوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ [النساء: ١٦]، فهذا الخبربمعنى الأمروهو يقتضي الملك فيما يحرر، لأن الحر لا يتصور تحريره، كذلك لا يجوز ولا يتصور تحرير ما لا يملكه المرء فلا بد من تقدير الملك، وزيادته إرادة ليصح هذا الأمر فالتقدير: «فتحرير رقبة مملوكة».

وهنا نرى أنهم قيدوا اللازم بالمتأخر، احترازًا من اللازم المتقدم الذي يجب تقديره في الكلام، ليصدق عقلًا أويصح شرعًا، وهو ما يسمى بالمقتضى، والدلالة عليه تسمى بدلالة الاقتضاء».

«وهناك مصطلحان خالصان في نسبتهما للأصوليين، وهما: المنطوق، والمفهوم، فلم يوجد لهما ذكر في المعاجم اللغوية بمعناهما الاصطلاحي، لأن المنطوق في اللغة هو اللفظ، وفي الأصول هو المعنى، فالمنطوق عند الأصوليين هو: أن يحمل لفظ الجملة معنى مطابقًا لظاهر نصها المنطوق به، أما المفهوم فهو: ما يتحمل معنى آخر ملازمًا لذلك المعنى، كدلالة قوله تعالى: ﴿فَلاَ نَقُل لَمُّمَا أُنِّ وَلاَ نَهُرُهُما ﴾ [الإسراء: ٣٣]، على حرمة التأفف بالمطابقة، وعلى حرمة ما هو أشد منه كالضرب والشتم بالالتزام، ويسمون هذا المعنى المُستلزم «مفهوم الموافقة» أو دلالة النص، وقد يكون «المفهوم مخالفًا» لحكم المنطوق به، مثاله: «إنْ سلّم زيد فأكرمه»، هنا حكم المنطوق «وجوب إكرام زيد إذا سلم»، وحكم المفهوم «إذا لم يسلم فلا تكرمه»، أي لا يجب إكرامه» ().

<sup>(</sup>١) ينظر: الأسعدي، للشيخ محمد عبيد الله، الموجز في أصول الفقه، مرجع سابق، ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) الحسناوي، فضاء ذياب غليم، الأبعاد التداولية عند الأصوليين، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، ط١، بيروت، ٢٠١٦م، ص١٨٢-١٨٣.

وبذلك يكون الأصوليون قد صنفوا المفهوم إلى قسمين رئيسين هما: مفهوم الموافقة (۱)، ومفهوم المخالفة (۲)، وهو تصنيف متفق عليه عندهم (۳).

«فالاهتمام بالدلالات بجميع فروعها وأقسامها جعلت علماء الأصول يهتمون بالسياق وقرائنه، فذكروا أن الألفاظ المفردة والتراكيب تتعرض بسبب السياقات المختلفة إلى ألوان من التغيّر الدلالي »(ئ)، «وكذلك حرص الأصوليون على بيان مقصد المتكلم وتحديد مرماه؛ لذلك أفردوا أبوابًا في بحوثهم تناولوا فيها قصد المشرع، وقصد المكلف مما يوحي بأهمية هذا الجانب في استنباط الحكم الشرعي، فقوله تعالى: ﴿أَعْمَلُواْ مَاشِئَتُمُ ﴾ [فصلت: ٤]، هو للأمر في ظاهره، إلا أنه يقصد به المبالغة في التهديد والخزي، وتلك هي الدلالة الثانية »(٥).

فخلاصة القول إن قواعد الأصول لا يتوصل بها إلى المعنى الظاهر من القول كقواعد النحو، بل هي مناهج يُتوصل بها لدلالات التشريع ومفاهيمه؛ لأنهم أمام كلام مليء بمعان مقدسة لا يتضمنها الكلام العادي الذي قد يُغتفر الجهل في بيان مدلوله، ولكنه كلام يحتاج إلى بحث عميق ونظر دقيق؛ فتميّز الجانب اللغوي عند الأصوليين بالاستقلال عن اللغويين في تفسير الألفاظ، وقد ظهر هذا في الأسس التي اعتمدوا عليها، ومِن أَذْنِهم لمعانى الألفاظ بوسائل انفردوا بها عمن سواهم (١٠).

<sup>(</sup>١) «هو كون الحكم المدلول عليه التزاما موافقا للحكم في المنطوق من حيث السلب والإيجاب». ينظر: المرجع السابق: ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) «هو ما كان الحكم فيه مخالفًا في النسخ للحكم الموجود في المنطوق». ينظر: المرجع السابق: ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص١٨٧، سيأتي الحديث عنها في الفصل الأول، المبحث الثالث، النص والمفهوم.

<sup>(</sup>٤) النجار، أ.د. نادية رمضان، القرائن بين اللغويين والأصوليين، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٣٦هـ-٢٠١٥م، ص٣٨٢.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق: ص ٤٠٧.

<sup>(</sup>٦) ينظر: السريري، مولود، منهج الأصوليين في بحث الدلالة اللفظية الوضعية، مرجع سابق، ص ١٩٨.

# الفصل الأول

# أسس النظريّة اللُغويّة العربيّة

- ♦ المبحث الأول: الوضع والاستعمال
  - ♦ المبحث الثاني: الدال والمدلول
  - ♦ المبحث الثالث: النص والمفهوم
- ♦ المبحث الرابع: مقاصد مُنشئ الكلام
- ♦ المبحث الخامس: أنواع المعاني، وتكثيف المعنى
- ♦ المبحث السادس: المعنى المعجمي والمعنى النحوي



المعجم العربي بين الوضع اللُّغوى وخلافه

# المبحث الأول ثنائية (الـوضع والاسـتعمال)

- تعريف الوضع.
- طرق الوضع.
- أقسام الوضع.
- تعريف الاستعمال.
  - أركان الاستعمال.
- الفرق بين الوضع والاستعمال.
- طرق الخروج عن المعنى الوضعي إلى المعنى الاستعمالي.
  - موقف العلماء من الوضع والاستعمال.
  - موقف المعجم من الوضع والاستعمال.

المعاني في اللغة العربية كثيرة ومتشعبة، ولكن ليست جميع الألفاظ بالمعنى نفسه في مخيلة كل متكلم في اللغة الواحدة، فمعاني الألفاظ تتغير حسب استعمال متكلمي اللغة وقصدهم منها، ولكن كل كلمة لها معنى أصلي، وإذا تغيرهذا المعنى الأصلي للفظ يكون معنى آخر غيرأصلي إنما هو بحسب استعمال المتكلمين بها، فمن هنا يتبين لنا أن المعاني في اللغة العربية ذات شقين بمعنى أنها ثنائية، وهذه الثنائية تتمثل في الوضع والاستعمال.

فما مفهوم الوضع؟ وما طرقه؟ وما أقسامه؟ وما مفهوم الاستعمال؟ وما الفرق بينه وبين الوضع؟ وما طرق الخروج عن المعنى الوضعي إلى المعنى الاستعمالي؟ وما موقف العلماء من الوضع والاستعمال؟

## تعريف الوضع:

حد الوضع: "الوضع عبارة عن تخصيص الشيء بالشيء بحيث إذا أُطلِق الأوَّلُ فُهِم منه الثاني "(۱).

وعرَّفه الشريف الجرجاني بقوله: "الوضع: في اللغة جعل اللفظ بإزاء المعنى، وفي الاصطلاح: تخصيص شيء بشيء متى أطلق، أو أُجِسّ الشيء الأول، فُهم منه الشيء الثاني "(٢).

<sup>(</sup>١) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين (المتوفى: ٩١١هـ)، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، تحقيق: فؤاد على منصور، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١٨هـ/١٩٩٨م، ٣٤/١.

<sup>(</sup>٢) الشريف الجرجاني، علي بن محمد بن علي الزين (المتوفى: ٢١٨هـ)، كتاب التعريفات، ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر، ط١، دار الكتب العلمية بيروت -لبنان، ١٤٠٣هـ / ١٩٨٣م، ص ٢٥٠٣.



#### هناك طريقتان يتم بهما الوضع، هما:

- ١- الوضع التعييني: ويتم هذا النوع عن طريق التعيين والتخصيص، أي تخصيص اللفظ للمعنى، وهذا النوع يشمل كل الألفاظ في اللغة العربية التي وضعت لمعان معينة، وهذا النوع من الوضع في اللغة يطلق عليه (الأصل)(١).
- الوضع التعينُي: "وهوليس وضعًا بالمعنى المعروف بالوضع، ولكنه نوع من تحول الألفاظ، ونقلها من معنى إلى معنى آخر فيُهجر المعنى الأصلي، ويتعين المعنى الجديد للفظ بسبب كثرة الاستعمال، وغالبًا ما يقع في الألفاظ المنقولة عن معانيها إلى معانٍ أخرى تستقر عليها "(٢).

## أقسام الوضع:

ينقسم الوضع باعتبار الموضوع (الدال)، والموضوع له (المدلول) قسمين (٣):

- ١- الوضع الشخصي (الجزئي): وهو "تعيين اللفظ بخصوصه وبعينه للمعنى، كما يقال هذا اللفظ موضوع لكذا"(٤)، وينقسم هذا النوع من الوضع إلى:
- (۱) ينظر: الحربي، أ.د. عبد الرزاق أحمد محمود، علم الوضع، ط؟، ديوان الوقف السني، العراق، ١٠٥٣م/١٣٤هـ، ص ١٣١، وينظر: المظفر، الشيخ محمد رضا، أصول الفقه، ط؟، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٩٥م/١٤١٠هـ، ١٠٠١م.
- (٢) الحربي، علم الوضع، مرجع سابق، ص١٣١، وينظر: المظفر، أصول الفقه، مرجع سابق، ١٠/١، وهذا ما سنتعرف عليه خلال هذه الدراسة في الفصل الثاني، المبحث الأول: الخروج عن المعنى الوضعي إلى معنى وضعى متأخر.
- (٣) ينظر: خلف، أ. عبد الرحمن، خلاصة علم الوضع، ط١، دار الظاهرية، الكويت، ٢٠١٨م / ١٤٣٩هـ، ص ٢١، وينظر: المحربي، علم الوضع، مرجع سابق، ص ١٢٧ ١٣٠، وينظر: المظفر، أصول الفقه، مرجع سابق، ١٢٠٠٠.
- (٤) التهانوي، محمد بن علي ابن القاضي محمد حامد بن محمّد صابر الفاروقي الحنفي (المتوفى: بعد ١١٥٨هـ)، موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، د. علي دحروج، ط١، مكتبة لبنان ناشرون بيروت، ١٩٩٦م، ١٧٩٦/٢.

- موضوع بالوضع الخاص لموضوع له خاص، مثل: الأعلام الشخصية
   الموضوعة، كمحمد وعلى وجعفر(۱).
- موضوع بالوضع العام لموضوع له خاص، مثل: اسم الإشارة "هذا"، فالواضع تصور لفظ "هذا" بخصوصه للمفرد المذكر، ومثله الضمائر(").
- موضوع بالوضع العام والموضوع له عام، مثل: "رجل"، موضوع للفرد الذكر البالغ(").
- موضوع خاص والموضوع له عام، "وهذا النوع مستحيل وجوده؛ لأنه لا يوجد تصور خاص يقتضي تصور العام معه، فهذا يستحيل فه ويؤدي لمساواة الجزء بالكل"(١٠).
- الوضع النوعي (الكلي): هو "تعيين اللفظ لا بخصوصه وبعينه للمعنى، بل في ضمن القاعدة الكلية"(٥). ومثاله: "كلمة "الضرب"، لم توضع بخصوصه وبعينه للمعنى، وإنما تصور الواضع ذاتًا قامت بالضرب، واستخلص من الحالة وضعًا عامًا هو الذي يُطلق عليه الوضع النوعي"(١).

ووضح هذا التفتازاني بقوله: "إنَّ الْوَضْعَ النَّوْعِيَّ قَدْ يَكُونُ بِثُبُوتِ قَاعِدَةٍ دَالَّةٍ عَلَى أَنَّ كُلَّ لَفْظٍ يَكُونُ بِثَبُوتِ قَاعِدَةٍ دَالَّةٍ عَلَى مَعْىً مَخْصُوصٍ يُفْهَمُ أَنَّ كُلَّ لَفْظٍ يَكُونُ بِكَيْفِيَّةٍ كَذَا فَهُوَ مُتَعَيِّنُ لِلدَّلَالَةِ بِنَفْسِهِ عَلَى مَعْىً مَخْصُوصٍ يُفْهَمُ مِنْ عُنْ فَهُ مَ فَعُلُومَ يُفْهَمُ مِنْ مَدْلُولِ مَا أُلْحِقَ اللَّهُ إِنَّا لَكُمْ مِنْ مَدْلُولِ مَا أُلْحِقَ بَآخِرِهِ هَذِهِ الْعَلَامَةُ ، وَكُلُّ اسْمٍ غُيِّرَالَى وَنُ مَكْسُورَةٌ فَهُ وَلِفَرْدَيْنِ مِنْ مَدْلُولِ مَا أُلْحِقَ بَآخِرِهِ هَذِهِ الْعَلَامَةُ ، وَكُلُّ اسْمٍ غُيِّرَالَى وَنْ مَدْلُولِ مَا أُلْحِقَ بَآخِرِهِ هَذِهِ الْعَلَامَةُ ، وَكُلُّ السْمٍ غُيِّرًالَى

<sup>(</sup>١) ينظر: المظفر، أصول الفقه، مرجع سابق، ١١/١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ١١/١.

<sup>(</sup>٣) خلف، خلاصة علم الوضع، مرجع سابق، ص ١٨.

<sup>(</sup>٤) الحربي، علم الوضع، مرجع سابق، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٥) التهانوي، موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، مرجع سابق، ١٧٩٦/٢.

<sup>(</sup>٦) الحربي، علم الوضع، مرجع سابق، ص ١٣٠.

نَحْوِرِجَالٍ وَمُسْلِمِينَ وَمُسْلِمَاتٍ فَهُ وَلِجَمْعٍ مِنْ مُسَمَّيَاتِ ذَلِكَ الِاسْمِ، وَكُلُّ جَمْعٍ عُرَفَ بِاللَّامِ فَهُ وَلِجَمِيعِ تِلْكَ الْمُسَمَّيَاتِ إِلَى غَيْرِذَلِكَ، وَمِثْلُ هَذَا مِنْ بَابِ الْحَقِيقَةِ بِمَنْزِلَةِ بِاللَّامِ فَهُ وَلِجَمِيعِ تِلْكَ الْمُسَمَّيَاتِ إِلَى غَيْرِذَلِكَ، وَمِثْلُ هَذَا الْقَبِيلِ، كَالْمُثَنَّ الْمَجْمُ وَعِ الْمُوضُوعَاتِ الشَّخْصِيَّةِ بِأَعْيَانِهَا، بَلْ أَكْثَرُ الْحَقَائِقِ مِنْ هَذَا الْقَبِيلِ، كَالْمُثَنَّ الْمَجْمُ وَعِ الْمُوضُوعَاتِ الشَّخُوبِ الْمُنْسَوبِ وَعَامَةِ الْأَفْعَالِ وَالْمُشْتَقَاتِ، وَالْمُرَكِّبَاتِ "(۱). فنرى أنه وضح أن الله ظ حضمن هيئة محددة ضمن قاعدة عامة يحدد معنى عامًا تشترك فيه الألفاظ بزيادة الألف والياء مع النون على الاسم - يكون مثنى.

ومما نسب إلى الوضع النوعي المجاز، وفيه قال: (محمد تقي الحكيم) "ومما فُرِّع على الوضع رأي الجمهور في أن المجاز موضوع بالوضع التأويلي النوعي، وأن صحته متوقفة على نقل النوع من دون حاجة إلى نقل الآحاد، وبيَّن ذلك بأنه يكون بنص العرب نصًا كليًا على جواز إطلاق الاسم الحقيقي على كل ما كان بينه وبينه علاقة، منصوص عليها من قبلهم، وبيَّن أن العلائق التي ادَّعى أنها منصوصة عند القدماء أوصلها القدامي إلى خمس وعشرين علاقة "(٢).

#### ثم عرض لهذه العلائق، منها("):

- تسمية الشيء باسم سببه نحو: رعينا الغيث.
- تسمية الشيء باسم آلته كإطلاق اللسان على الذكر الحسن.

وذهب (مولود السريري) إلى أن الوضع النوعي هو: "الوضع المجازي، كوضع الأسد للرجل الشجاع"(ئ)، فجعل الوضع النوعي خاصًا بالمجاز، وما جاء من الوضع النوعي على القاعدة الكلية هو بمنزلة الوضع الشخصي، ثم ذكر كلام التفتازاني السابق.

<sup>(</sup>۱) التفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر (المتوفى: ۷۹۳هـ)، شرح التلويح على التوضيح، مكتبة صبيح، (د. ط)، مصر، ۷۹/۱.

<sup>(</sup>٢) نقلاً عن: الحكيم، محمد تقي، الوضع، مطبعة العاني، بغداد، ص ٢٢-٣٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص ٢٢-٢٣

<sup>(</sup>٤) السريري، منهج الأصوليين، مرجع سابق، ص١٠.

وعند عبد الرزاق الحربي أورد الوضع النوعي وخصّه بأنه ضمن القاعدة الكلية، ولم يذكر أنه فرع منه المجاز(').

ومن خلال ما سبق أرى أن المجاز من الاستعمال، ولا يمت للوضع الشخصي ولا النوعي بصلة، ومما يؤكد ذلك قول السّيّد السّند في حاشية شرح المطالع في بحث الدلالة: "إنّه مشترك بين معنيين، أحدهما تعيين اللفظ للدلالة على المعنى، وعلى هذا ففي المجاز وضع نوعي قطعًا؛ إذ لا بدّ من العلاقة المعتبرة نوعها عند الوضع. وأمّا الوضع الشخصي فربّما يثبت في بعض، والثاني تعيين اللفظ للدلالة على المعنى بنفسه، أي ليدلّ بنفسه لا بقرينة تنضم إليه، وعلى هذا فلا وضع في المجاز أصلا لا شخصيا ولا نوعيا؛ لأنّ الواضع لم يعيّن اللفظ للمعنى المجازي بنفسه، بل بالقرينة الشخصية أو النوعية، فاستعماله فيه بالمناسبة لا بالوضع، بخلاف تعيين المشتقّات كاسم الفاعل ونظائره فهو وضع قطعًا؛ لد لالتها على معانيها بأنفسها، لكنه وضع نوعي أي بضابطة كلية كأن يقال كلّ صيغة فاعل كذا فهو لكذا "(٬٠).

ويؤيد هذا الكلام ما ذكر الهداد في حاشية الكافية من أنّه "لا نعني بالوضع الجزئي سوى وضع اللفظ بشخصه لمعنى، كالمضمرات والمبهمات، فإنّها وضعت بأشخاصها للإطلاق على المعيّن، أيّ معيّن كان، بخلاف ذي اللام فإنّه غير موضوع بشخصه. فنحو الرجل لم يوضع هكذا بشخصه وإنّما وضعت قاعدة كلّية تطلق عليه وعلى أمثاله، وهي أنّ ما دخله اللام فهو معرفة فكان وضعه كلّيا لا جزئيا"(٣).

فهنا نرى أن السيد السند نفى أن يكون المجاز هو المقصود بالوضع النوعي، وأرى أن رأيه صوابُ؛ فلا يدخل المجاز من ضمن أقسام الوضع، بل يدخل تحت الاستعمال ولا علاقة له بالوضع، فالمجاز يوضحه السياق والقرينة، أما الوضع فلا يحتاج لهما.

<sup>(</sup>١) الحربي، علم الوضع، مرجع سابق، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) التهانوي، موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، مرجع سابق، ١٧٩٥/٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ١٧٩٦/٢.

فالفرق الأساسي بين الوضع الشخصي والوضع النوعي، هو أن الأول يُعرف بأنه إفراد لفظ لمعنى معين، أما الآخر فيطلق على صوغ قاعدة نحوية عامة (١٠).

#### تعريف الاستعمال:

ورد في المعجم المفصل أن: "الاستعمال هو دوران الكلمة أو التركيب على الألسن، ومنه قولهم "شاذٌ قياسًا لا استعمالًا"(٢).

وعرفه الحاج صالح بقوله: "أما الاستعمال فهو كيفية إجراء الناطقين لهذا الوضع في واقع الخطاب"(٣).

فيتبين من كلام الحاج صالح أن الألفاظ يتغير معناها بحسب استعمال المتكلم لها وسياق استعمالها، فمستخدم اللفظ يسوقه في جملة معينة فيخرج منها بصور ومعان جديدة لاحصر لها، غير معنى اللفظ الوضعي المعروف.

وقد كان شعار فلاسفة التحليل مقولة: "المعنى هو الاستعمال"، وهو يقابل الدال اللغوي: وهو أن الكلمة الواحدة تدل على أكثر من معنى، وهذه المشكلة حلها عن طريق التحليل الفلسفي الصحيح، الذي يلتزم بوصف الاستعمالات العادية للعبارات اللغوية بدلًا من مناقشتها مجردة من الظروف والمقامات الفاصلة بين المعانى (1).

- أركان الاستعمال: إن الاستعمال اللغوي يعتمد على ركنين أساسيين هما: الاقتصاد والبيان:

<sup>(</sup>١) ينظر: علي، محمد محمد يونس، علم التخاطب الإسلامي، ط١، دار المدار الإسلامي، ٢٠٠٦م، ص ٥٢.

<sup>(</sup>٢) يعقوب، عاصي، د.إيميل بديع، ود. ميشال، المعجم المفصل في اللغة والأدب، ط١، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٧م، ٢ج، ١٩٨١.

<sup>(</sup>٣) الحاج صالح، عبد الرحمن، «مدخل إلى علم اللسان الحديث: أثر اللسانيات في النهوض بمستوى مدرسي اللغة العربية »، مجلة اللسانيات، المجلد ٤، العدد ١، ص ٣٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الطائي، د. نعمة دهش فرحان، «التأصيل بين فلسفة الوضع والاستعمال اللغوي»، كلية التربية ابن رشد، جامعة بغداد، ٢٠١٣م/ ١٤٣٤هـ، ص ٥.

- فالاقتصاد يكون في المجهود العضلى والذاكري الذي يحتاج له المرسل.
- والبيان هوالذي يحتاج له المستقبل، وهذا يعني أن كليهما المرسل والمستقبل مستعمل للغة، يقوم باستعمال الكلام إمّا بقصد توصيل رسالة واضحة، وإما باختزاله، مما يجعلهما يقعان في الغموض، وهذا يعوق عملية إرسال المعلومة المرادة (١).

# الفرق بين الوضع والاستعمال:

من خلال ما ذكرته سابقًا من تعاريف للوضع والاستعمال، يتضح في أن الوضع يسبق الاستعمال، فالوضع والاستعمال معًا يدلان على الدلالة المتعلقة بالمفردة، وهذا يندرج تحت علم اللغة، وهذا العلم له علاقة بعلم التصريف والقياس والنحو، ومن هنا تظهر مدى علاقة الوضع بعلم النحو، فقد قال السيوطي: "الفرق بين علم النحو وبين علم اللغة أن علم النحو موضوعه أمور كلية، وموضوع علم اللغة أشياء جزئية، وقد اشتركا معًا في الوضع، وقال الزَّركشيُّ في البحر المحيط: لا خِلافَ أن المفرداتِ موضوعة كُوضع لفظ (إنسان) للحيوان الناطق، وكوَضْع (قام) لحدوث القيام في زمن مخصوص، وكوَضْع لعل ً للترجِّى ونحوها "(۱).

وعليه فالوضع خاص باللغة، فتوضع المفردات، ثم تطبق عليها القواعد النحوية من حدوث الزمان والمكان وغيرها، وهي تساعد المتكلمين على استعمال اللغة.

ومن ثّم يأتي الاستعمال وهو كيفية إجراء الناطقين لهذا الوضع في واقع الخطاب، فالمتكلم يختار ما يحتاج إليه من الدوال للتعبير عن مقاصده المختلفة، فهو يستعمل

<sup>(</sup>١) ينظر: الحاج صالح، عبد الرحمن، «مدخل إلى علم اللسان الحديث: أثر اللسانيات في النهوض بمستوى مدرسي اللغة العربية»، مرجع سابق، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٢) السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، مرجع سابق، ٧٧/١.

اللغة بحسب ما تقتضيه أحوال الخطاب؛ لأن اللفظ والمعنى في الوضع يختلفان عنه في الاستعمال، فيميزبين ما هو راجع للقياس، وما هو راجع للاستعمال(١٠).

فالوضع اللغوي هو الأصل، أما الاستعمال اللغوي فهو الفرع، قال ابن فارس: "فالقول على موضوع اللغة، وأولويتها ومنشئها، ثم على رسم العرب أي على عوائدها اللغوية في مخاطبتها من الافتنان، أي: من التنوع وتشعب استعمالاتها تحقيقًا ومجازًا"().

فنرى أن الاستعمال يقوم أساسًا على الوضع ولكنه يختلف عنه، ومن هنا ظهر المجاز؛ لأنه يجوز الوضع لتلبية غرض المتكلم وحاجته، وقد درس العلماء قديمًا أسباب هذا الاختلاف في حديثهم عن أسباب المجاز من المبالغة والاتساع والتوكيد، ولكن في حال عدل المتكلم عن الدلالة الحرفية للغة، عليه أن ينصب قرينة على عدوله، وأن تكون هناك مناسبة بين الدلالتين الوضعية والمعنى المراد(").

# طرق الخروج عن المعنى الوضعي إلى المعنى الاستعمالى:

يتم الخروج عن المعنى الوضعي إلى معنى استعمالي بأساليب عديدة، ذكرها عبد الرزاق الحربي، وهي (النقل، والتطور الصوتي، والخطأ واللحن)، وما يهمنا هو الخروج بالنقل وهو أنواع، هي:

1- النقل البلاغي: يقصد به الاستعمال المجازي والاستعاري للكلمة، فالشاعر والكاتب يستعملان الكلمة بمعان مختلفة عن طريق اعتمادهما على هذين الأسلوبين البلاغيين، مما يسهم في إخراج الكلمات عن معناها الوضعي إلى

<sup>(</sup>۱) ينظر: الحاج صالح، عبد الرحمن، «مدخل إلى علم اللسان الحديث: أثر اللسانيات في النهوض بمستوى مدرسي اللغة العربية »، مرجع سابق، ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) ابن فارس، الصاحبي، مرجع سابق، ص ٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: على، محمد محمد يونس، علم التخاطب الإسلامي، مرجع سابق، ص ٦٣.

معانٍ أخرى استعمالية عن طريق المجاز والكناية، وربما تشتهر هذه المجازات فتصبح بمنزلة المعنى الأصلي للكلمة (۱)، فكان لهذا النوع من النقل الأثر البالغ في خروج الكثير من المعاني الوضعية إلى معانٍ استعمالية عديدة حسب قصد المتكلم (۱).

النقل العرفي: "فالإسم العرفي هُو مَا انتقل عَن بَابه بعرف الإسْتِعْمَال وغلبته عَلَيْهِ لَا من جِهَة الشَّرْع "(")، فيخرج اللفظ من معناه الأصلي بسبب كثرة استعمال الناس له، فيصبح معروفًا لهذا المعنى، فيسمى حينها حقيقة عرفية، وبيَّنه ابن الأثير بقوله: "وهو أنه وضع في أصل اللغة لمعنى فجعلته العامة دالًا على غيره "(؛)، "فَيَتَغَيُرًا لاِسْمُ الْمُفْرَدُ بِعُرْفِ الاِسْتِعْمَالِ عَمَّا كَانَ عَلَيْهِ فِي الْأَصْلِ، إمَّا بِالتَّعْمِيمِ وَإِمَّا بِالتَّحْصِيصِ وَإِمَّا بِالتَّحْوِيلِ؛ كَلَفْظِ الدَّابَةِ وَالْغَائِطِ وَالرَّأْسِ "(ه)، "فالغائط" بعرف الاستعمال للخارج من الدبر بعد أن كان في الأصل للمكان المطمئن "(").

<sup>(</sup>١) ينظر: أنيس، د. إبراهيم، دلالة الألفاظ، ط٦، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٨٦م، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الحربي، علم الوضع، مرجع سابق، ص ١٣٦، وهذا النوع من خروج المعنى الوضعي سنتعرف عليه في الفصل الثاني، في المبحث الثالث، والرابع، والسابع.

<sup>(</sup>٣) المعتزلي، محمد بن علي الطيب أبو الحسين البَصْري (المتوفى: ٣٦٤هـ)، المعتمد في أصول الفقه، تحقيق: خليل الميس، ط١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤٠٣هـ، ٢١/١.

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير، ضياء الدين نصر الله بن محمد (المتوفى: ٦٣٧هـ)، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق: أحمد الحوفي، وبدوي طبانة، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة -القاهرة، ١٩٧/١.

<sup>(</sup>٥) ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم الحراني (المتوفى: ٧٢٨هـ)، مجموع الفتاوى، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، ٢١٦هـ/ ١٩٩٥م، ٢٠/١٥٩٥.

<sup>(</sup>٦) التهانوي، موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، مرجع سابق، ١١٤٥/٢، سنتعرف عليه في الفصل الثاني، المبحث الخامس: الخروج عن المعنى الوضعي بالتوسع الدلالي.

٣- النقل الشرعي: "فالِاسْم الشَّرْعِيّ هُوَمَا اسْتُفِيدَ بِالشَّرْعِ وَضعه للمعنى "(')، فالنقل الشرعي خرجت فيه الألفاظ عن معناها الوضعي إلى معنى آخر استعمالي شرعى، مثل: كلمة كافر، ومنافق، وصلاة، وزكاة، وغيرها(').

فهذه هي طرق النقل والخروج عن المعنى الوضعي إلى معنى آخر، وقد جاء في "المعجم المفصل في اللغة والأدب" أن الوضع اللغوي هو: "ابتكار كلمات وعبارات جديدة لم تكن موجودة من قبل، وذلك عن طريق الاقتباس، والاشتقاق والتوليد والتعريب والنحت" (")، ويدخل في ذلك الارتجال، والنقل أيضًا.

#### موقف العلماء من الوضع والاستعمال:

ذكر الحاج صالح: "أن النحاة العرب استطاعوا أن يميزوا بين كل ما هو راجع إلى الوضع، أي: ما يخص اللفظ الموضوع للدلالة على معنى، وهذا المعنى المدلول عليه باللفظ وحده، ومن ثم ما يخص بنية هذا اللفظ بقطع النظر عما يؤديه في واقع الخطاب، ومن جهة أخرى ما هو راجع إلى استعمال هذا اللفظ، أي إلى تأديته للمعاني المقصودة بالفعل وهي الأغراض "(ئ)، هذا فيما يخص الوضع، أما مصطلح الاستعمال بحسب منظور النحاة القدامي فقد ربطه الحاج صالح بمنطق الدلالة عمومًا الذي مجاله البلاغة، فيقول: "وبنظرهم إلى الاستعمال تمكنوا من دراسة دلالات الألفاظ والتراكيب بحسب السياق، لكن بمراعاة المعاني الوضعية، ثم ينظر الباحث في تحولها حسب ما يقتضيه العقل في ذاته، كدلالة المعنى أو حال الخطاب، يأتي دور المنطق الدلالي ومنطق التبليغ، وهو ما يسميه علماؤنا بالبلاغة أو البيان في أقدم أساميها "(ه).

<sup>(</sup>١) المعتزلي، المعتمد في أصول الفقه، مرجع سابق، ١٨/١.

<sup>(</sup>٢) وهذا النوع من الخروج عن المعنى الوضعي سنتعرف عليه في الفصل الثاني، المبحث الثاني: الخروج عن المعنى الوضعي لمعنى وضعي آخر متأخر.

<sup>(</sup>٣) يعقوب، وعاصي، المعجم المفصل في اللغة والأدب، مرجع سابق، ١٣١١/٢.

<sup>(</sup>٤) الحاج صالح، عبد الرحمن، بحوث ودراسات في اللسانيات العربية، موفم للنشر، الجزائر، ٢٠١٢، ٢٦/٣.

<sup>(</sup>٥) المرجع سابق،١٦٢/١.

وهذا عبد القاهر الجرجاني في حديثه عن علاقة الوضع بالاستعمال يقول: "إن الألفاظ المفردة التي هي أوضاع اللغة لم توضع لتُعرف معانيها في أنفسها، ولكن لأن يُضم بعضها إلى بعض، فيعرف فيما بينها من فوائد، وهذا علم شريف وأصل عظيم" (۱).

وقد كان للأصوليين جهد كبير في هذا المضمار، فمنذ بداية علم أصول الفقه دخل الأصوليون في مسألة النقاش بين الفلاسفة وعلماء اللغة حول إشكالية الوضع التي شغلت الأذهان قديمًا وحديثًا، فهذان المصطلحان (الوضع والاستعمال) شهيران عند الأصوليين، وأقدم من بحث في هذا الجانب هم فلاسفة الإغريق: الفيلسوف اليوناني سقراط ثم تلميذه أرسطو، واختلف رأي كل واحد منهما عن الآخر، فانتقل خلافهما للفلسفات الأخرى حتى دخل في الفلسفة الإسلامية، وأقدم من تعامل معها من المسلمين متكلمة المعتزلة، وعلى رأسهم عبّاد بن سليمان الصيمري، ثم انتقلت إلى الدراسات اللغوية العربية، وأخذ البحث فيها يكبرحتى قام الأصوليون بالتفريق بين الوضع والاستعمال والدلالات المتولدة منها، فهم يرون أن المعنى الناشئ عن الوضع هو المعنى الحقيقي، فهو دراسة للعلامة اللغوية (الألفاظ) خارج سياق الاستعمال، ففهم المعنى الحقيقي الذي وضع له اللفظ هو الأساس لفهم المعنى المراد عندما يخلو الكلام من قرائن لفظية أو موقفية، فيُحمل على المعنى الوضعي الحقيقي ".

أما الاستعمال عند الأصوليين فهو في رتبة متأخرة عن الوضع فهو استخدام للعلامة اللغوية (الألفاظ في سياق ما لتحقيق غرض ما)، معنى ذلك أنه بمجرد استخدام اللفظ بمعنى ما، لا يعني ذلك أنه معناه الحقيقي؛ لاحتمال كونه معنى مجازيًّا يُفهم عن طريق القرائن والسياق (٣).

<sup>(</sup>١) الجرجاني، عبد القاهر، دلائل الإعجاز في علم المعاني، مرجع سابق، ص ٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الحسناوي، فضاء ذياب غليم، الأبعاد التداولية عند الأصوليين، مرجع سابق، ص ١٣١-١٣٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجع السابق: ص ١٣٣.

فالوضع اللغوي: هو دلالة الألفاظ على المعاني في حالتها المفردة، بغض النظر عن السياق التخاطبي الذي تستخدم فيه هذه المفردات، في حين أن الاستعمال اللغوي: يعني دلالة اللفظ والجملة على المعنى ضمن سياق معين، هذا السياق الذي له دور كبير في تحديد المعنى الذي يقصده المتكلم، وتحديد علاقته بالمعنى الأصلى، ومدى تجاوزه له، هذا تفريق الأصوليين بين الوضع والاستعمال، وهو نظير لتقسيم دي سوسيربين اللغة والكلام، فاللغة تنسب لعالَم الوضع، والكلام ينسب لعالَم الاستعمال(١).

فمن خلال ذلك يظهر لى أن ثنائية الوضع والاستعمال مترسخة عند الأصوليين، فقد اهتموا بها؛ لأن أصول الفقه مهمّته في استخراج الأحكام الشرعية، فكان لزامًا عليهم الاهتمام بالألفاظ وما يكون منها من معان في السياقات المختلفة.

## موقف المعجم من الوضع والاستعمال:

فكما عرفنا أن الوضع هو ما يضعه أهل اللغة ويصطلحون عليه، والاستعمال ما يقع في استعما لات الناس، وهنا يكون المعجم العربي غيرمُلزَم بحصر جميع الاستعما لات؛ لأن الاستعمالات فوق إدراك المعجميين؛ لأنه يَجِدُّ للناس كثير من قضايا الاستعمال لا يمكن أن يحيط بها المعجم، والذي يمكن أن يحيط به المعجم أو يحيط بأكثره هو الوضع، وهذه الميزة لا توجد في اللغات الأخرى(٢).

فالمعجم العربي يطمح إلى حصر الأوضاع لا حصر الاستعمالات، فالمستعمل له أن يستعمل اللغة كيف شاء بعلاقات تربط بين الاستعمال والوضع، وقرائن مانعة من إرادة المعنى الوضعيّ، فله أن يتصرف فيها وأن يخلع عليها معانى لم تخطر ببال المعجمي

<sup>(</sup>١) الطائي، د. نعمة دهش فرحان، «التأصيل التداولي بين فلسفة الوضع والاستعمال اللغوي»، مرجع

<sup>(</sup>٢) العايد، الأستاذ الدكتور: سليمان بن إبراهيم، كتب صنعت التاريخ: تهذيب اللغة، مرجع سابق، الرابط: https://www.youtube.com/watch?v=GD74gfWR3Wg.

الذي يجب عليه أن يتسع صدره لهذا الأمر، فلا يضع قيودًا تقف دون الإبداع وتسلب المستعمِل حقّ ه (۱).

فالمعجم يحيط بأكبر قدر من المعاني اللغوية الوضعية بحسب ما تسمح به الظروف والحاجة، فهويشرح معاني الألفاظ الوضعية فقط، فنجد "ضرب": معناه كذا، ولكن لا نجد في المعجم العربي تفسير الأسد -من قولك: رأيت أسدًا يخطب -بالرجل الشجاع، فهذا عمل أهل البلاغة؛ فليس من مقاصد المعجم حصر هذه الاستعمالات كما بينا ذلك سابقًا(٬٬)، فالاستعمالات منطقة حرة لمستعمل اللغة والمبدع فيها؛ ولهذا لا نحصره، وليس هذا حكرًا على العرب، فكل من جاء واستعمل اللغة العربية له أن يستعملها في أي شيء يخطر بباله، فالاستعمال لا يقف عند حد (٬٬).

فالوضع اللغوي قاسم مشترك بين أفراد الجماعة اللغوية، فيجب عليهم الالتزام بقواعده العامة حتى يتحقق التعاون اللغوي بين أفراد هذه الجماعة، ولا يحدث الخلط الذي يضيع المعنى.

مما سبق يتضح لنا أن الوضع والاستعمال لا يمكن لعالِم اللغة العربية الاستغناء عنهما؛ فهما الأصل والفرع للغة، وبهما يتم الكلام، ويتضح المعنى، وهما نقطة وصل قوية بين علوم اللغة العربية، من نحو ولغة وصرف وبلاغة.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التمهيد: مقاصد التأليف المعجمي في العربية، ص١٧.

<sup>(</sup>٣) العايد، الأستاذ الدكتور: سليمان بن إبراهيم، كتب صنعت التاريخ: تهذيب اللغة، مرجع سابق.

# المعجم العربي بين الوضع التُغوي وخلافه

# المبحث الثاني ثنائية (الـدال والمــدلــول)

- مفهوم الدال والمدلول
- موقف العلماء من ثنائية الدال والمدلول
- موقف المعجم من ثنائية الدال والمدلول

تعدّ اللغة مكوِّنًا أساسيًّا لهوية الإنسان، ووظيفتها الأساسيّة هي التواصل، فهذه الهوية متمثلة في الأصوات سواء كانت مكتوبة أو ملفوظة، فالعلاقة بين اللفظ ومعناه تتمثل بالتصور الخاص بوعي الجماعة الكامن في اللغة، وهذا يقوم على الأساس الفلسفي لدى هذه الجماعة في العلاقة بين هذا اللفظ والمعنى الخاص به، فمحاولة الربط بين لفظ ومعناه أو كما أطلق عليها ثنائية الدال والمدلول ليست آلية أو حتمية، بل هي علاقة تمر بمتغيرات كثيرة عبر الزمان والمكان الإنسانيين، فهي علاقة تبدأ وتنتهي في عقل الإنسان وقلبه، ومنه يتم الاختيار بين عدد لا حصر له من الدوال للإخبار عن مدلول متشابك مع عدد لا حصر له من المدلولات، وهذا الاختيار يعني: استبعاد وتهميش معنى وتأكيد معنى آخر، فهي عملية تتطلب قدرًا من التحيز لدالً على حساب دال آخر، وتحيز لجانب من المدلول على حساب مدلول آخر، فمن هنا يتضح لنا أن الدال حوه والمرة أو العلامة اللغوية – يمثله المدلول وهو المعنى.

وهذا المدلول لا ينطبق مع الدال تمام المطابقة، فهو ينقل وجهة نظر الجماعة التي أطلقت هذه العلامة اللغوية على هذا المعنى، فهناك اختلاف بين الدوال والمدلولات من مكان إلى آخر ومن جماعة إلى أخرى، فكلمة: بطيخ، تطلّق في المجتمع المصري السمًا لفاكهة معينة في فصل الصيف، ونفس الفاكهة يطلق عليها في مجتمع آخر كالسعودية السم: حبحب أوجح. وهكذا... وغيرها من الدوال التي ربطتها الجماعة بمدلول معين حسب اتفاق الجماعة على هذا المدلول لهذا الدال، وهذا يدل على أن بعض الكلمات والجمل تأخذ طابعًا عرفيًا في بعض المجتمعات.

فما مفهوم الدال؟ وما هو المدلول؟ وما موقف العلماء من هذه الثنائية؟ وما هي طبيعة العلاقة بين الدال والمدلول؟

## مفهوم الدال والمدلول:

كما نعلم أن اللغة هي الوسيلة التي يعبربها الإنسان عما يجول في ذهنه، ومن هنا عرّفها ابن جنى بقوله: "اللغة هي أصوات يعبربها كل قوم عن أغراضهم"(١).

وتتكون هذه الأصوات التي يتحدث بها الإنسان من الدال والمدلول، فالدال وتتكون هذه الأصوات التي يتحدث بها الإنسان من الدال والمدلول، فالدال هو: الصورة اللفظية لأي كلمة، سواء كانت منطوقة أو مكتوبه، وهو عند دي سوسير: "سلسلة الأصوات أو الصورة الصوتية التي تحدثها في دماغ المستمع، وتستدعي صورة ذهنية أو مفهومًا "()، فالدال يتكون من مجموعة من الأصوات (الصامتة، والصائتة).

أما المدلول فهو: "هذه الصورة الذهنية ، التي تستدعيها سلسلة الأصوات في ذهن المستمع" (٣) ، فهو صورة عقلية تتمثل في ذهن المتلقي ، توضع بجوار دال معين . فعلى سبيل المثال :

كلمة "كتاب"، فما إن ننطق بهذا اللفظ أو نسمعه، إلا وتتمثل في الذهن صورة مفترضة للكتاب بغض النظر عن نوعه أو شكله ولونه أو قيمته، ولو قمنا بتغيير أحد حروف هذا اللفظ، فوضعنا بدل التاء باء، فنقول: "كباب"، فسوف تتغير صورته الراسخة في الذهن، وتتحول من مجال دلالي إلى مجال دلالي آخر.

فالعلاقة بين المصطلحين علاقة قوية جدًا، فلا يمكن الفصل بينهما؛ لأنهما كما يقول دي سوسيروجهان لعملة واحدة، فلا ينفك أحدهما عن الآخر أبدًا.

<sup>(</sup>١) ابن جني، الخصائص، أبو الفتح عثمان، ط٤، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ٣٤/١.

<sup>(</sup>٢) القاسم، وأبوزيد، مدخل إلى السيميوطيقا، إشراف: سيزا، ونصر حامد، ط١، دار إلياس العصرية، القاهرة، ٢ج، ١٩/١.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ١٩/١.

ومن هنا تتضح لنا أهمية الأصوات المحملة بالمعاني، وهي التي تهم اللغويين في دراسة الأصوات، فالصوت لا يعد كيانًا لغويًا إلا إذا عبرعن معنى، فيكون دالًا لمدلول، فالأصوات إذا لم تعبر عن معانٍ أصبحت ضوضاء لا نفع منها(۱).

## موقف العلماء من ثنائية الدال والمدلول:

وتُعَدُّ قضية الدال والمدلول من أهم القضايا الدلالية التي شغلت تفكير الكثير من العلماء والباحثين في اللغة قديمًا وحديثًا، فاللغة الإنسانية مجموعة من العلاقات تربط كل دال بمدلوله، وعلم الدلالة يقوم على أساس تحديد هذه العلاقة التي تربط بين الدال والمدلول، ومن ذلك ما قام به الفلاسفة اليونان في بحوثهم ومناقشاتهم، "فقد تكلم أرسطو عن الفرق بين الصوت والمعنى، وذكر أن المعنى متطابق مع التصور الموجود في العقل المفكر، وقد ميزبين ثلاثة أشياء: الأصوات، والتصورات، والأشياء في العالم الخارجي "(٢).

وكان أكثر من اهتم بهذا الموضوع وطوره إلى نظرية ثنائية هو العالم السويسري دي سوسير، فالعلامة اللغوية أو الدليل اللغوي عنده ذو وجهين: الدال والمدلول، ولم يكن الربط بين الدال والمدلول بجديد، فهو مبني على ما قاله (٢) الرواقيون (١) الذين صاغوا ثنائية الصيغة والمعنى، مميِّزين بين الدال والمدلول في اللغة، ولكن رغم هذا الربط والتمييز الذي توصلوا له بين اللفظ والمعنى كانت نصوصهم صعبة التفسير (٥)،

<sup>(</sup>۱) ينظر: الصويان، سعد العبد الله، «النظرية اللغوية عند فردينان دي سوسير»، مجلة الدراسات اللغوية، المجلد: ٣، العدد: ٢، ٢٠٠١م، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) عمر، أ.د. أحمد مختار، علم الدلالة، ط٧، عالم الكتب، القاهرة، ٢٠٠٩م/ ١٤٣٠هـ، ص١٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: القاسم، وأبو زيد، مدخل إلى السيميوطيقا، مرجع سابق، ١٥/١.

<sup>(</sup>٤) الرواقيون: هم أصحاب المدرسة الرواقية التي ظهرت في أثينا بعد أرسطو، وهي أكثر المدارس أهمية في تاريخ علم اللغة، أسسها زينون حوالي (٣٠٠ق.م)، وهم مجموعة من اللغويين عملوا في المجالات اللغوية والفلسفية التي عمل بها أرسطو، وقد أحرز علم اللغة تقدمًا واضحًا في ظل هذه المدرسة فكانت لهم أفكارهم الخاصة، ومناهجهم. (ينظر: روبنز، ر. هـ. موجز تاريخ علم اللغة في الغرب، ترجمة: د. أحمد عوض، عالم المعرفة، الكويت، ١٩٩٧م، ص٣٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: روبنز، ر. هـ. موجز تاريخ علم اللغة في الغرب، مرجع سابق، ص٣٧.

"فالمدلول لديهم لم يكن صورة ذهنية بشكل كامل، بل كان شيئًا ما في ذهن المتكلم والمستمع يقابل نطقًا معينًا في اللغة "(١).

ومن هنا نرى أنّ العلامة اللغوية (الدال والمدلول) كما قال دي سوسير، فيما ذكرناه سابقًا في مفهوم الدال والمدلول: لا تجمع بين اسم وشيء، بل بين صورة وتصور، فهو "لا يقصد بالصورة الصوتية هنا مادة الصوت نفسها كحدث فيزيائي بحت، وإنما الأثر النفسي والانطباع الذي يتولد في ذهن السامع حالما تنتقل إليه الكلمة من خلال حاسة السمع "(<sup>7)</sup>، وقد أعلن دي سوسير هذا صراحة بقوله: "إن الدليل اللغوي لا يجمع بين شيء واسم بل بين متصور وصورة أكوستيكية، وليست الصورة الأكوستيكية هي الصوت المادي أي: ذلك الأمر الفيزيائي المحض بل هي الأثر النفسي لهذا الصوت، أي الصورة التي تُصورها لنا حواسنا، وهي صورة حسية، وإن صادف أن نعتناها فقلنا: إنها (مادية)، فبالمعنى الذي ذكرناه فقط، وللمقابلة بينهما وبين الطرف الآخر في عملية الترابط، أي المتصور الذهني، وهو غالبًا ما يكون أبعد في التجريد" (<sup>7)</sup>.

فالدليل اللغوي عند دي سوسيرهو كيان نفسي ذو وجهين، فهما عنصران ملتحمان يستدعى وجود أحدهما وجود الآخر، ويمكن تمثيله في الرسم الآتي (٤٠):



<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) الصويان، سعد العبد الله، «النظرية اللغوية عند فردينان دي سوسير»، مرجع سابق، ص ١١٣.

<sup>(</sup>٣) دي سوسير، فردينان، دروس في الألسنية العامة، تعريب: صالح القرمادي، ومحمد الشاوش، محمد عجينة، الدار العربية للكتاب، ١٩٨٥م، ص١٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص١١٠-١١١.

فهويشبه الارتباط بين الدال والمدلول بسطحي الورقة، فيقول: "ويمكننا أن نشبه اللغة بورقة يمثل الفكر وجهها والصوت قفاها، فلا نستطيع أن نقطع الوجه بدون أن نقطع في نفس الوقت القفا، وكذلك الأمر بالنسبة للغة فلا نستطيع بها عزل الصوت عن اللغة ولا عزل الفكر عن الصوت، وبلوغ ذلك يقتضي منا القيام بعملية ذهنية تجريدية من شأنها أن تفضى بنا إلى طرق الموضوع من وجهة علم النفس البحت"(۱).

فهنا جعل دي سوسير دراسة اللغة دراسة علمية كنظام مستقل، وقام بالتمييزيين الدال والمدلول حرصًا منه على اللغة وعزلها عن العناصر الخارجيّة، وبذلك أخذ الدال والمدلول على يد دي سوسيرأساسًا مستقلًا، ليأتي بعده علماء اللغة يتناولونها بفهم مغايرله.

فبيرس يعرف العلامة أنها: "شيء يسند من حيثية ما، إلى علامة أخرى هي موضوعه، بصورة تجعله يربط بهذا الموضوع شيئًا ثالثًا هو التعبير عنه، وهذا بدوره يربط بهذا الموضوع شيئًا رابعًا، وهكذا إلى ما لانهاية له"(٢).

وقد وسَّع بيرس من دائرة العلامة ليصبح تقسيمها عنده ثلاثة أجزاء، في حين أنها عند دي سوسيرمكونة من جزأين فقط، هما (الدال والمدلول)، فجعلها بيرس مكونة من "الممثل: وهو الشكل الذي تتخذه الإشارة، وتأويل الإشارة: وهو المعنى الذي تحدثه الإشارة، والموجودة: وهو شيء يتخطى وجوده الإشارة التي يُرجع (المُرجَع) إليه "(").

"فالممثل شبيه بمعناه بالدال عند سوسير، والتأويل شبيه بالمدلول، وهنا يتضح لنا أن بيرس استبدل مصطلحي (الدال والمدلول بـ (الممثل والتأويل)، وأضاف مصطلحًا ثالثًا هو (الموجودة) أو (المرجع إليه)، فبذلك أصبح الفرق بينه وبين سوسيرأن تقسيمه

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص ١٧٤.

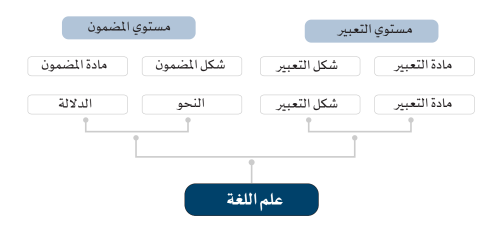
<sup>(</sup>٢) فاخوري، د. عادل، تيارات في السيمياء، ط١، دار الطليعة للطباعة والنشر، ١٩٩٠م، ص ١٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تشاندلر، دانيال، أسس السيميائية، ترجمة: د. طلال وهبه، ط١، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، ٢٠٠٨م، ص ٦٩.

ثلاثيًّ، وتقسيم سوسير ثنائيًً "(')، فيقول تشاندلر: "ليس المدلول عند سوسير مرجعًا إليه خارجيًا، إنما ممثلية عقلية مجردة "(').

وهذا ما أتبعه العالِمان (أوجدن وريتشاردز) في نظريتهما الإشارية، فهي تمثل عندهم ثلاثة عناصر مختلفة هي: (الفكرة، والرمز، والشيء الخارجي)، فالرمزيمثل المدلول، والشيء الخارجي غيرموجود عند سوسير(").

ثـم جـاء هيلمسليف بتسـمية أخـرى للـدال والمدلـول "داخـل مسـتويين همـا: مسـتوى التعبـير ومسـتوى المضمـون، فيفـرق في إطـار نموذجـه الثنـائي للعلامـات مـرة أخـرى -بمفهـوم دي سوسـيرثانيـة - بين الشـكل والمادة، وينتج عـن ذلك أربع طبقات يلحـق بـكل منهـا عِلـم"(٤):



<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص ٧٢.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص٧٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص٥٥-٥٥.

<sup>(</sup>٤) هلبش، جرهارد، تاريخ علم اللغة الحديث، ترجمة: د. سعيد حسن بحيري، ط١، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ط١، ٣٠٠٣م، ص١٠٧٠.

أما عند العرب فقد تميزوا بحضارة عظيمة، وعلم غزير تبلورت فيه العلامات على يد علماء الأصول والبلاغة والتفسير واللغة والمنطق، وكان القرآن أكبردافع لهم للدراسة لاكتشاف أساليبه وتفسير آياته؛ ونراهم استعملوا معنى العلامة بمفهوم دي سوسير، فهذا أبو هلال العسكري (ت٣٩٥هـ) يقول: "وعلامة الشيء ما يعرف به المُعْلِم له ومن شاركه في معرفته دون كل واحد، كالحجر تجعله علامة لدفين تدفنه فيكون دلالة لك دون غيرك، ولا يمكن أن يستدل به عليه "(۱). فنلاحظ هنا أنّ أبا هلال العسكري جعل العلامة مرادفة للدلالة، كما عبرسيبويه عنهما بالعلامة اللغوية.

وابن سينا (ت ٤٢٨) تحدث عن الدلالة أيضًا فقال: "معنى دلالة اللفظ أن يكون إذا ارتسم في الخيال مسموع اسم ارتسم في النفس معنى، فتعرف أن هذا المسموع لهذا المفهوم، فكلما أورده الحس على النفس التفت إلى معناه"(٢).

فنرى هنا أن ابن سينا عبرعن الدال بالمسموع، وعبرعن المدلول بالمفهوم، فهذا يدل على أنه استعمل بدل ثنائية المدال والمدلول لدي سوسير ثنائية المسموع: الصوت، والمفهوم: المعنى.

أما الرازي (ت ٢٠٦هـ) فيقول: "إن اللفظ يدل على المعنى الذهني لا الخارجي، فللألفاظ دلالات على ما في الأذهان لا على ما في الأعيان؛ لهذا السبب يقال الألفاظ تدل على ما في المعاني؛ لأن المعاني هي التي عناها العاني، وهي أمور ذهنية، والدليل على ما ذكرناه من وجهين: الأول أنّا إذا رأينا جسمًا من البعد وظنناه صخرة قلنا: إنه صخرة فإذا قربنا منه وشاهدنا حركته وظنناه طيرًا قلنا: إنه طير، وإذا ازداد القرب علمنا أنه

<sup>(</sup>۱) أبو هلال العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يجبى بن مهران العسكري (۱) أبو هلال الفروق اللغوية، تحقيق: محمد إبراهيم سليم، دار العلم والثقافة للنشر، القاهرة، ص ۷۰.

<sup>(</sup>٢) ابن سينا، الشفاء، تحقيق: محمد خضيري، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، ١٩٧٠م، ص٤.

إنسان، فاختلاف الأسماء عند اختلاف التصورات الذهنية لا الأعيان الخارجة، والثاني أن اللفظ لودل على الموجود الخارجي لكان إذا قال إنسان: العالم قديم، وقال آخر: العالم حادث، لزم كون العالم قديما حادثا معًا وهو محال"().

ونجده في موضع آخريعرف المعنى بقوله: "المعنى اسم للصورة الذهنية لاللموجودات الخارجية؛ لأن المعنى عبارة عن الشيء الذي عناه العاني وقصده القاصد، وذاك بالذات هوالأمور الذهنية، وبالعرض الأشياء الخارجية، فإذا قيل: إن القائل أراد بهذا اللفظ هذا المعنى، فالمراد أنه قصد بذكر ذلك اللفظ تعريف ذلك الأمر المتصور"().

فالرازيّ ركز على كون المعنى هو الصورة الذهنية في ذهن السامع لا الأشياء الخارجية، والألفاظ هي مجرد دلالاتٍ على هذا المعنى الذي في الصورة الذهنية، ونرى الرازيّ يستمر بدقة في تحديد العلاقة بين الدال والمدلول فيقول: "لا شك أن الكتابة دالّة على الألفاظ، ولا شك أن الألفاظ دالة على الصور الذهنية "(٣)، فالرازي تميز بتركيزه على ايضاح المعنى، وتفسير الدلالة، ومن هنا يتضح مدى الالتقاء في الفكر والمفهوم بين دي سوسير وعلماء العرب، ومدى توسع الرازيّ في التعبير عن مفهوم الدالّ والمدلول، وإيضاحه للصورة بشكلٍ أوسع وأدقً من دي سوسير.

ولكننا نجده اختار التقسيم الثلاثي للعلامة اللغوية، فجعلها ثلاثة مفاهيم (الاسم والمسمى والتسمية، فقال: "في قوله تعالى: ﴿وَإِنِي سَمَّيْتُهُا مَرْيَمَ ﴾ [آل عمران:٣٦] معناه: وإني سميتها بهذا اللفظ أي جعلت هذا اللفظ اسمًا لها، وهذا يدل على أن الاسم والمسمى والتسمية أمور ثلاثة متغايرة "(٤).

<sup>(</sup>١) فخر الدين الرازي، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي (المتوفى: ١٠٥هـ)، مفاتيح الغيب=التفسيرالكبير، ط٣، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٢٠هـ، ص ٣٧ – ٣٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص ٣٨.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) فخر الدين الرازي، مفاتيح الغيب = التفسير الكبير، ص ٢٠٤.

فجعل الدال هو الاسم، والمدلول هو المسمّى، والتسمية هي المرجع، وهذا ما اعتمده أوجدن وريتشارد في الدلالة.

ومن خلال استعراضنا لما سبق من مفاهيم للدال والمدلول يتضح لنا عدم تضاربها مع ما توصل إليه دي سوسير، فجميعها متطابقة، وإن اختلفت في التسميات والتقسيمات إلا أنها جميعها تربط الدال بالمدلول.

العلاقة بين الدال والمدلول: اعتباطية؟ أم طبيعية؟ وكيف ربط بينهما العلماء؟

إن طبيعة العلاقة بين الدال والمدلول قد شغلت علماء اللغة والفلاسفة والمفكرين، فوقفوا أمام السؤال التالي واضعين للإجابة عليه احتمالين:

ما طبيعة العلاقة بين الدال والمدلول؟ أهي علاقة طبيعية (ضرورية)؟ أم أنها علاقة اعتباطية (تلقائية)؟

فهناك من العلماء والمفكرين واللغويين من ذهب إلى أن العلاقة بينهما طبيعية، وهناك من قال إنها اعتباطية، وأقدم رأي وصل إلينا من فلاسفة اليونان هو رأي سقراط الذي نادى بالعلاقة الطبيعية بين الدال والمدلول، فنادى "باللغة المثالية التي تربط بين ألفاظها ومدلولاتها ربطًا طبيعيًّا ذاتيًّا، كتلك الألفاظ المشتقة من أصوات الطبيعة، من حفيف وخرير وزفير"، وتبعه في رأيه هذا تلميذه أفلاط ون (۱).

ومن جانب آخر ظهرت طائفة من فلاسفة اليونان تزعّمها أرسطو، تقول بأن الصلة بين الدال والمدلول اعتباطية اصطلاحية عرفية تواضع عليها الناس(٢).

وظل هذا النقاش والجدل حول عرفية وطبيعية العلاقة أو الصلة بين الدال والمدلول قائمين، حتى وصل إلى علماء العرب، فكان منهم أيضًا من قال بأن الصلة طبيعية، ومنهم من قال بأنها اعتباطية.

<sup>(</sup>١) أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق، ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجع السابق، نفسه.

"فكان أول وأقدم من تعامل مع هذا الخلاف من علماء المسلمين متكلمة المعتزلة، وعلى رأسهم عبادبن سليمان الصيمري"(١)، فروي عنه أنه "ذهب إلى أن بين اللفظ ومدلوله مناسبةً طبيعيةً حاملةً للواضع على أن يضع، قال: وإلا كان تخصيص الاسم المعين بالمسمى المعين ترجيحًا من غير مرجِّح، وكان بعض من يرى رأيه يقول: إنه يعرف مناسبة الألفاظ لمعانيها، فسئل ما مسمى (إذغاغ) وهو بالفارسية الحجر، فقال: أحد فيه يُنسًا شديدًا، وأراه الحجر "(٢)، فنلاحظ هنا أنه نادي بالعلاقة الطبيعية بين اللفظ والمعنى.

ثم بعد ذلك انتقل الخلاف من الرأي اليوناني والرأي المعتزلي إلى الدراسات اللغوية العربية، وكان أقدم من أثارها في البحث اللغوي عالم اللغة أبو الفتح عثمان بن جني في كتابه القيم (الخصائص)(٣). فقد أشار فيه إلى هذه العلاقة وناقشها في أربعة فصول حاول فيها الكشف عن هذه الصلة الخفية بين الدال والمدلول، في فصل بعنوان: (في تلاقى المعانى على اختلاف الأصول والمباني) "يربط ابن جني بين كلمتي المسك والصوَّار، فيقول: إن كلَّا منهما يجذب حاسة من يشمه، أي: إن المسك في رأيه إنما سمى كذلك لأنه يمسك بحاسة الشم ويجتذبها. ويتخذ ابن جنى دليلا على قوله من كلمة المسك بالفتح ومعناها الجلد، لأن الجلد يمسك ما تحته من جسم "(؛).

وفي باب "الاشتقاق الكبير" يتحدث ابن جني عن أن أصوات المادة الواحدة مهما كان ترتيبها وتقليبها ترجع إلى أصل ومعنى واحد يجمعها، وإن ابتعد المعنى رده بالتأويل إليه، فيقول: "من ذلك تقليب (جبر) فهي للقوة والشدة، منها: جبرت العظم والفقير إذا قويتهما وشددت منهما، والجبر: الملك لقوته وتقويته لغيره، ومنها: رجل مجرب

<sup>(</sup>١) الفضلى، الشيخ الدكتور عبد الهادي، دروس في أصول فقه الإمامية، ط١، مؤسسة أم القرى للتحقيق والنشر، ١٤٢٠هـ، ٤٣٢/١.

<sup>(</sup>٢) السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، مرجع سابق، ١٠/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفضلى، دروس في أصول فقه الإمامية، مرجع سابق، ١/٤٣٣.

<sup>(</sup>٤) ابن جني، الخصائص، مرجع سابق: ٢٠/٢، وينظر: أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق: ص٦٥.

إذا جرسته الأمور فاشتدت شكيمته، ومنه الجراب؛ لأنه يحفظ ما فيه، ومنها: الأبجر والبجرة، وهو القوي السرة"(١).

أما في "باب تصاقب الألفاظ لتصاقب المعاني" فيبين أن تقارب الحروف أو الأصوات والألفاظ ناتج لتقارب المعاني، فالهز والأز متقاربا المعنى، وهما أيضًا متقاربا اللفظ، فيقول: "من ذلك قوله تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيْطِينَ عَلَى ٱلْكُفرِينَ تَوُّزُهُمُ أَزًّا ﴾ [مريم: ٨٣].

أي: تزعجهم وتقلقهم، فهذا في معنى تهزهم هزًّا، والهمزة أخت الهاء، فتقارب اللفظان لتقارب المعنيين، وكأنهم خصوا هذا المعنى بالهمزة لأنها أقوى من الهاء، وهذا المعنى أعظم في النفوس من الهز؛ لأنك قد تهزما لا بال له كالجذع والشجرة، ونحوذلك، ومنه العسف والأسف، والعين أخت الهمزة، كما أن الأسف يعسف النفس وينال منها، والهمزة أقوى من العين، كما أن أسف النفس أغلظ من التردد بالعسف، فقد ترى تصاقب اللفظين لتصاقب المعنيين "(). فمما سبق نرى تقارب أصوات الكلمات وتشابهها فتشابهت المعانى.

وفي (باب من إمساس الألفاظ أشباه المعاني) يقول: "اعلم أن هذا موضع شريف لطيف، وقد نبه عليه الخليل وسيبويه، وتلقته الجماعة بالقبول له والاعتراف بصحته، قال الخليل: كأنهم توهموا في صوت الجندب استطالة ومدًّا، فقالوا: صَرّ، وتوهموا في صوت البازي تقطيعًا فقالوا: صَرْصَر. وقال سيبويه: في المصادر التي جاءت على الفعَلان: إنها تأتي للاضطراب والحركة، نحو: النقران والغليان والغثيان، فقابلوا بتوالي حركات المثال توالى حركات الأفعال"(").

فنراه استشهد برأي الخليل ورأي سيبويه في أن العلاقة بين اللفظ ودلالته طبيعية، فهو جعل حروف كل لفظ تدل على ما يسمى به، فمن الحركة دلّ المصدر فعَ لان على الغليان وغيره.

<sup>(</sup>١) ابن جني، الخصائص، مرجع سابق: ١٣٧/٢، وينظر: أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٢) ابن جني، الخصائص، مرجع سابق: ١٤٨/٢.

<sup>(</sup>٣) ابن جني، الخصائص، مرجع سابق: ١٥٤/٢، وينظر: أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق، ص ٦٦.

وممّن وافق ابن جنى الثعالبي، فقد أورد في كتابه "فقه اللغة وسر العربية" كثيرًا من الألفاظ التي تدل أصواتها على معانيها، كقوله: الدَّنْدَنَة وهي أن يَتَكَلَّمَ الرَّجُلُ بالكلام تَسْمَعُ نَغْمَتَهُ وَلا تَفْهَمُهُ لأنّه يُخْفِيهِ (')، الجَأْجَأَةُ: الصَّوْتُ بالإبِلِ لدُعَائِهَا إلى الشُّرْبِ وكَذَلِكَ الإهَابَةُ. الهَأْهَأَةُ: الدَعاءُ بِهَا إلى العَلَفِ (').

والسيوطي أيضًا في كتابه المزهربيّن أن باب مقابلة الألفاظ بما يشاكل أصواتها باب عظيم وواسع عند العرب، فقال: "من ذلك قولهم خضم وقضم، فالخضم: لأكل الرطب كالبطّيخ، والقضم: لأكل اليابس، فيبين أن العرب جعلوا الحروف الرقيقة للمعاني الهادئة، والحروف المفخمة للمعاني القوية (٣).

وذهب الفارابي إلى أن "الْشازِبُ: الْضَامِرُ من الْإبل وغيرها، والْشَاسبُ: أشَدُ ضَمْرًا من الْشازبُ "(٤).

وذهب ابن سينا إلى أن العلاقة بين الدال والمدلول في اللغة علاقة وضعية اصطلاحية، فقال: "دلالة ما في النفس على الأمور دلالة طبيعية لا تختلف، لاالدال ولا المدلول عليه، كما في الدلالة بين اللفظ والأثر النفسيّ، فإنّ المدلول عليه ولوكان غير مختلف فإن الدال مختلف "(٥)، فالمعاني في النفوس واحدة، ولكن المختلف هوالدال الذي يدل على المعنى المراد من قوم إلى آخرين، ومن لغة إلى أخرى.

وعلى الرغم من كل هذه الأقوال للعلماء اليونان والمسلمين والمعتزلة، فقد وجد من ناصر أرسطو ونادى بموقفه من هذه العلاقة. مثل دي سوسيرالذي نادى مرة أخرى

<sup>(</sup>١) الثعالبي، فقه اللغة وسر العربية، مرجع سابق، ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، مرجع سابق،١/٦٤.

<sup>(</sup>٤) الفارابي، معجم ديوان الأدب، مرجع سابق، ١/٣٤٥.

<sup>(</sup>٥) ابن سينا، الشفاء، مرجع سابق: ص٥.

بالعلاقة الاعتباطية بين الدال والمدلول وأنكر العلاقة الطبيعية، فأكد ما ذهب إليه أرسطو قبله فقال: "إن الرابط الذي يجمع بين الدال والمدلول رابط اعتباطي، وضرب مثالًا بكلمة أخت، فقال: إن المتصور الذهني لا تربطه أي علاقة داخلية بتتابع الأصوات التالية: الهمزة والضمة والخاء والتاء والتنوين الذي يقوم له دالًا، ومن الممكن أن تمثله أي مجموعة أخرى من الأصوات، ويؤكد ذلك ما يوجد بين اللغات من فوارق بين تسمية الأشياء واختلاف اللغات نفسها"(۱).

"فالعلاقة بين الدال والمدلول لا تقوم على المسابهة والمناسبة، وإلا لما تعددت الألسنة، بل تقوم هذه العلاقة على الاعتباطية، فالدوال لا توجي بمدلولاتها بشكل تلقائي وطبيعي، فلذلك لا وجود لرابط طبيعي في الواقع بين الدال والمدلول"(٢).

"ولا يعني مبدأ الاعتباطية أن أي فرد يستطيع اختيار أي دال لمدلول ما، فالعلاقة بين الدال ومدلوله ليست موضع خيار فردي، فلو كانت كذلك لأصبح التواصل غير ممكن، فبعد أن تصبح الإشارة قائمة عند الجماعة اللسانية لا يمكن للفرد أن يبدل أي تدبل عليها"(٣).

وهذا ستيفن أولمان يقول: من الواضح أنه ليست هناك علاقة طبيعية بين الصيغة والمعنى؛ لأن المرء يعجز عن إدراك هذه العلاقة، ولن يفسر تنوع الأسماء الموضوعة لهذا الشيء نفسه، وتباينها في لغات مختلفة، فالتفاحة يعبر عنها بالكلمة apple في اللغة الإنجليزية، و bomma في المورنسية، و marzana في الإسبانية، و mar في الرومانية، و aima في الهنغارية (٤).

<sup>(</sup>١) دي سوسير، دروس في الألسنية العامة، مرجع سابق: ص١١١–١١٢.

<sup>(</sup>٢) مبارك، د. حنون، دروس في السيميائيات، ط١، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ١٩٨٧م، ٣٧ – ٣٧.

<sup>(</sup>٣) تشاندلر، أسس السيميائية، مرجع سابق، ص٦٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: أولمان، ستيفن، دور الكلمة في اللغة، ترجمة: د. كمال محمد بشر، مكتبة الشباب، ص٣٦-٢٦.

فه و يقول: إن العلاقة اعتباطية اصطلاحية وإلا لما اختلفت معاني الدلالات عند اللغات الأخرى، وهو ما ذهب إليه دي سوسير بتمثيله بكلمة "أخت"، وأولمان بتمثيله بكلمة "تفاحة".

وقال عبد القاهر الجرجاني: "فلو أن واضع اللغة كان قد قال "ربض" مكان "ضرب" لما كان في ذلك ما يؤدِّي إلى فساد"(١). فنراه هنا يتناول اعتباطية العلاقة بين الدال والمدلول ويؤكدها.

ونراه يقول في موضع آخر ما يؤكد الاعتباطية: "أنه لوعمد عامد إلى ألفاظ فجمعها من غيرأن يراعي فيها معنى، ويؤلف منها كلاما لم ترعاقلًا يعتد السهولة فيها فضيلة؛ لأن الألفاظ لا تراد لأنفسها وإنما تراد لتُجعل أدلة على المعاني، فإذا عدمت الذي له تراد أواختل أمرها فيه لم يُعتد بالأوصاف التي تكون في أنفسها عليها، وكانت السهولة وغيرها فيها واحدًا"().

فه و هنا يؤكد أن الترابط بين العلامة ومدلولها هو الذي يعطي للعلامة قيمتها، فإن اختل هذا الترابط لأيِّ سبب كان فقدت العلامة قيمتها نهائيًّا.

وكان الرازي يميل للاعتباطية فيقول: "دلالة الألفاظ على مدلولاتها ليست ذاتية حقيقية"(٣). وعرض بعدها لما قدمناه من أمثلة ابن جني وعباد وغيرها القائلة بأن العلاقة طبيعية، ويقول أيضًا: "الكلمة هي اللفظة المفردة الدالة بالاصطلاح على معنى"(٤).

وأما المعاصرون فهذا محمد سعد في كتابه (في علم الدلالة) يرى أن العلاقة بين الدال والمدلول اعتباطية فيقول: "إن الرمز الموضوع لمسمًّى ما، لا يوجد بينه وبين مسمًاه أيّ علاقة طبيعية، بمعنى: أن الكلمة لا تدل بلفظها على معناها، هذا هو الأصل "(٥).

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص٤١٣.

<sup>(</sup>٣) فخر الدين الرازي، مفاتيح الغيب = التفسير الكبير، ٣٦/١.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ١/٣٦

<sup>(</sup>٥) محمد، د. محمد سعد، في علم الدلالة، ط٢، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ص١٤-١٥.

وهذا إبراهيم أنيس أيضًا يرى أنها علاقة مكتسبة اصطلاحية، وبيَّن أن من يربط بعلاقة طبيعية بين الصوت والمدلول ما هو إلا خيال وغموض وسحر من بعض الشعراء والأدباء، لا علاقة له بأهل اللغة (۱).

وكذا تمام حسان يرى أنها علاقة اعتباطية فيقول: "هناك حقيقة كثيرًا ما دعت إلى أن تمنع الاعتراف باللغة باعتبارها نظامًا عرفيًا من العلامات، وغررت بالعقل العام، فجعلته ينسب إليها أُسس غريزية ليست لها"(٢). ثم نراه يمثل أن الإنسان قد ينطق بأصوات تدل على معناها تحت التأثير العاطفى كالفرح والألم.

ومن جانب آخر ذهب محمد المبارك لمناصرة ابن جني بجعل العلاقة بين الدال والمدلول طبيعية، فنراه يقول في كتابه (فقه اللغة وخصائص العربية): "إن في اللغة العربية خصيصة تبهر الناظرين وهي تقابل الأصوات والمعاني في تركيب الألفاظ، وأثر الحروف في تقوية المعنى أو إضعافه، والانسجام بين أصوات الحروف التي تتركب منها الألفاظ ودلالاتها"(")، ويقول أيضًا: "إن للحرف الواحد في اللغة العربية قيمة تعبيرية، وإن الكلمة الثلاثية تعبرعن معنى هو ملتقى حروفها الثلاثة ونتيجة تمازجها وتداخلها، كأن نقول مثلًا: إن (غ رق) يحصل معناها من تلاقي معاني حروفها، فالغين تدل على غيبة الجسم في الماء، والراء تدل على التكرار والاستمرار في سقوطه، والقاف تدل على اصطدام الجسم في قعر الماء، والمعنى المجمالي الحاصل من اجتماع المعاني الجزئية للحروف هو مفهوم مادة (غرق)" (ن).

<sup>(</sup>١) ينظر: أنيس، د. إبراهيم، من أسرار اللغة، ط٣، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ص١٣٣ - ١٣٤ - ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) حسان، الدكتورتمام، مناهج البحث في اللغة، مكتبة الأنجلو المصرية، مصر، ص ٦٤ - ٦٥.

<sup>(</sup>٣) المبارك، محمد، فقه اللغة وخصائص العربية، ط٢، دار الفكر، دمشق، ١٩٦٤م، ص١٠٥.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص١٠٥.

فنراه يغالي فيما ذهب إليه ابن جني ويجعل لكل حرف معنى، فحرف الغين مثلًا جعله يدل على الخفاء والغيبة والاستتار في الكلمات التي تشتق منه، ومثل له ب: "غاب وغال غام غار غرب غرس غرف غرق غرم غلق غلف... فهو نادى بما ذهب إليه ابن جني، وعبر عنه بما سماه "القيمة التعبيرية للحرف في الألفاظ"(١).

وأخيرًا نرى أن العلماء والباحثين أرهقهم التفكير في العلاقة بين الدال والمدلول، ولماذا اختصت هذه الكلمة أو الرمز بهذا المعنى؟ لماذا لا نطلق على "الشجرة" كلمة أخرى غيرها؟ كل ذلك كان مماحيًر العلماء، كما رأينا قديما وحديثا، وليس ابن جني فقط، ومن خلال استعراض آرائهم يتضح لنا أن الأغلب لم يتقبل فكرة العلاقة الطبيعية بين الدال والمدلول، وكانت حجتهم في:

- ١- أن الكلمة الواحدة في اللغة قد تعبر عن عدة معانٍ، وهو ما سميناه بالمشترك اللفظي.
- ان المعنى الواحد قديع برعنه بعدة كلمات مختلفة الأصوات، وهوما نسميه بالترادف.
- ٣- أن الأصوات والمعاني في تطور مستمر، وقد تتغير الأصوات وتبقى المعاني، أو
   العكس فتتغير المعاني وتظل الأصوات كما هي<sup>(7)</sup>.

ولعل ما استقرلي من هذا كله ما ذهب إليه أستاذي سليمان العايد أن العلاقة بين الدال والمدلول اعتباطية (٢)؛ لأن الأشياء لا يمكنها أن تحمل أسماء ها في ذاتها، ولا يمكن للأسماء أن تكون مطابقة للأشياء الخارجية، وهذا ما خلصت له الدراسات الحديثة.

<sup>(</sup>١) ينظر: المرجع السابق: ص١٠٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أنيس، من أسرار اللغة، مرجع سابق، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٣) العايد، «كتب صنعت التاريخ: تهذيب اللغة »، مرجع سابق، الرابط: https://www.youtube.com/watch?v=GD74qfWR3Wq

### موقف المعجم من ثنائية الدال والمدلول:

جميع الكلمات في المعجم عبارة عن دوال، وما يقابلها من معانٍ هي مدلولاتها، فالمعجم قائم على ثنائية الدال والمدلول، فهويذكر الدال مجردًا دون أي زيادات ثم يذكر أمامه مدلوله الوضعي الأصلي الأول، ويبدأ بعدها بشرح معانيه المختلفة من تضاد وترادف وغيرها حسبما يسير عليه صاحب المعجم في طريقته بشرح المادة اللغوية.

ولا يُسمح بنشرها ورقيًّا، أو تداولها تجاريًّا.

# المبحث الثالث النص والمفهوم

#### مفهوم النص:

- مفهوم النص عند الغرب
- مفهوم النص عند العرب
- الشروط الواجب توافرها في النص (معايير النصية)
  - ١- السبك (الاتساق)
  - ٢- الالتحام (الانسجام)
    - ٣- التناص
    - ٤- القصدية
    - ٥- المقبولية
  - 7- الإعلامية أو الإخبارية
    - ٧- المقامية
  - أهمية معاييرالنصية في دراسة المعجم
    - المفهوم
    - أنواع المفهوم
    - أهمية المفهوم في دراسة المعجم

عند الحديث عن هذه الثنائية الحديثة لابد لنا من أن نتعرف على النص أولًا، فما مفهوم النص؟ وكيف عرف علماء الغرب وعلماء العرب النص؟ وما الشروط الواجب توافرها في النص؟ وكيف أحدد المفهوم من النص؟ وما المفهوم؟ وما أنواع المفهوم؟ وهذا ما سأتناوله فيما يأتى:

## مفهوم النص

النص من أساسيات الحياة الاجتماعية والفكرية، فهو ناقل الأفكار والخبرات والمشاعر من شخص إلى آخر ومن جيل إلى جيل، فلولا النصوص المحفوظة بالكتب لم تصلنا أفكار السابقين وحضارتهم، فتحديد مصطلح النص تعدّدت فيه الاجتهادات؛ مما يدعو الباحث إلى تأمُّل فاحص، وصولًا إلى ترجيح اجتهاد معين أو طرح اجتهاد جديد.

# أولًا: مفهوم النص عند الغرب

فكلمة النص تستخدم في اللسانيات من وجهة نظر مايكل هاليداي ورقية حسن: "للدلالة على أي مقطع لغوي مكتوبًا كان أو منطوقًا، ومهما كان طوله، على أن يشكل كلًا موحدًا، فهو وحدة دلالية لا من حيث الشكل بل من حيث المعنى "(۱)، وصوَّر "جارلسون" النص بأنه: "حوارُ جيد التكوين كل كلمة فيه وكل جملة هي رد على أخرى سابقة لها، ومثيرة لأخرى لاحقة لها، وبذلك يصبح لدينا حوار، أجزاؤه مترابطة بعضها ببعض "(۱).

وذهب "برينكر" في تحديده للنص إلى أنه: "مجموعة منظمة من القضايا أو المركبات القضوية، تترابط بعضها مع بعض، على أساس محوري موضوعي أو جملة أساس، من خلال علاقات منطقبة دلالية "(٣).

 <sup>(</sup>١) بلحوت، أ: شريفة، «طبيعة النص وعلاقته بسياق المقام من منظور مايكل هاليداي ورقية
 حسن»، مجلة الأثر، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، المجلد ١١، العدد ١٦، ص١٢١.

<sup>(</sup>٢) نقلاً عن: عبد المجيد، د. جميل، البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٨م، ص٧٠.

<sup>(</sup>٣) نقلاً عن: بحيري، د. سعيد حسن، علم لغة النص المفاهيم والاتجاهات، ط١، طبع في دارنوبار، القاهرة، ١٩٩٧م، ص ١٠٩- ١١٠.

أما "فانيرش" فيعرف النص بأنه: "تكوين حتمي يحدد بعضه بعضًا وتستلزم عناصره بعضها بعضا لفهم الكل؛ لأن النص كلُّ تترابط أجزاؤه من حيث التحديد والاستلزام، ويؤدي الفصل بين الأجزاء إلى عدم وضوح النص، ويؤدي عزل أو إسقاط عنصر من عناصره إلى عدم تحقق الفهم، ويفسر هذا بوضوح من خلال مصطلحي الوحدة الكلية والتماسك الدلالي للنص"(۱).

ويعرف "شميث" النص بأنه: "كل تكوين لغوي منطوق من خلال حدث اتصالي، محدد من جهة المضمون، ويؤدي وظيفة اتصالية يمكن إيضاحها"(٢)، فنراه ركز على الناحية الاتصالية للنص، فمن خلال مختلف التعاريف التي عرضناها يمكننا أن نستخلص، أن أصحابها أجمعوا على أن النص وحدة لغوية مهيكلة، تجمع بين عناصرها علاقات وروابط معينة، وهذا ما يجعل النص مترابطًا منسجمًا.

### ثانيًا: مفهوم النص عند العرب

أما العرب فنرى "أن علم نحو النص أو علم لغة النص قد انتقل إلى اللغة العربية عن طريق الترجمة، فالنص من المفاهيم الجديدة التي بدأت تستعمل في اللغة العربية، بمعنى يختلف عما كان عليه في التراث النقدي والبلاغي عند العرب"(٣).

ونرى أن المفهوم الدلالي لكلمة نص في العربية تطور فأصبحت تطلق على الكتاب والسنة إجمالًا بغض النظرعن وضوح المعنى وقطعيته، ثم تطورت إلى إطلاقها على كلام الفقهاء، وكل تلك الدلالات تعد ضروبًا من المجاز والتوسع (٤).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) شاهين، عبد الخالق فرحان، «أصول المعايير النصية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب»، إشراف: أ. د. عقيل عبد الزهرة مبدر، رسالة ماجستير، جامعة الكوفة، ١٤٣٣هـ/٢٠١٢م، ص٢٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الزبيدي، محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني (ت:١٢٠٥هـ)، تـاج العـروس مـن جواهـر القامـوس، تحقيـق: مجموعـة مـن المحققـبن، دار الهدايـة، ١٨٠/١٨.

وأول من كتب في تعريف النص الأصوليون، فنجد الإمام الشافعي أول من أشار إلى مفهوم النص اصطلاحًا عندما تكلم عن أوجه البيان في الفرائض المنصوصة في كتاب الله تعالى، فقال: "إن النص هوما أتى الكتاب على غاية البيان فيه فلم يحتج مع التنزيل فيه إلى غيره"(١).

وقد حدً الشريف الجرجاني في كتابه "التعريفات" النص بأنه: "ما ازداد وضوحًا على الظاهر لمعنى في المتكلم، وهو سَوق الكلام لأجل ذلك المعنى، فإذا قيل: أحسنوا إلى فلان الذي يفرح بفرجي، ويغتم بغمي، كان نصًا في بيان محبته "(٦)، وقال أيضًا: "النص ما لا يحتمل إلا معنى واحدًا، وقيل: ما لا يحتمل التأويل "(٣)، وبذلك نرى أن الجرجاني يجعل النص واضح الدلالة لا يحتمل التأويل.

وعرض عبد السلام المسدِّي مفهوم النص بقوله: "هو كيان عضوي يحدده انسجام نوعي ناتج عن علاقة التناسب القائمة بين أجزائه، ذلك أن النص إنما هو موجود نعالجه معالجة الموجودات الأخرى، هو موجود تركيبي، أي: جملة من العلاقات المكتفية بذاتها تكاد تكون مغلقة "(٤).

وحدً محمد خطابي النص أيضًا بقوله: "تُشكّل كل متتالية من الجمل نصًا شريطة أن تكون بين هذه الجمل علاقات، تتم هذه العلاقات بين عنصر وآخر، وارد في جملة سابقة أو حملة لاحقة، أو بن عنصر وبين متتالية برمتها، سابقة أو لاحقة "(٥).

<sup>(</sup>۱) الشافعي، أبو عبد الله محمد بن إدريس بن العباس القرشي المكي (ت ٢٠٤هـ)، الرسالة، ت: أحمد شاكر، ط۱، مكتبة الحلبي، مصر، ١٩٥٥هـ/١٩٤٠، ص ٣٢.

<sup>(</sup>٢) الشريف الجرجاني، كتاب التعريفات، مرجع سابق، ص٢٤١.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٤) نقلاً عن: الصبيحي، محمد الأخضر، مدخل إلى علم النص ومجالات تطبيقيه، (د. ط)، الدار العربية للعلوم ناشرون، ص ٧١.

<sup>(</sup>٥) خطابي، محمد، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، ط١، المركز الثقافي العربي، بيروت، ١٩٩١م، ص ١٣.

ويعرف سعد مصلوح النص بقوله: "أما النص فليس إلا سلسلة من الجمل كل منها يفيد السامع إفادة يحسن السكوت عليها، وهو مجرد حاصل جمع للجمل أو لنماذج الجمل الداخلة في تشكيله "(١).

ويرى محمد مفتاح "أن النص مدونة حدث كلامي ذي وظائف متعددة"(٢).

فعند النظر لمفهوم أوتعريف النص لانجد تعريفًا يتفق عليه جميع الباحثين في اتجاهات علم النص، بل نجد أن هذه التعريفات اتفقت على أن النص لا يتكون من كلمة مفردة، بل إنه حاصل تراص مجموعة من الكلمات، لإيصال كلام ذي معني، قد يكون هذا الكلام متصلًا بكلام متقدم عليه أو متأخر عنه. واتسم النص عند الإمام الشافعي والجرجاني بأنه واضح لا يحتمل تفسيرًا.

# الشروط الواجب توافرها في النص (معايير النصية)

لابدأن يشتمل النص على شروط في ترتيبه وتنسيقه وإخراجه، وإيصاله للمعلومة وتحقيق التواصل بين المتكلمين، حتى يكون نصًا كاملًا خاليًا من النقص والعيوب، وخير النصوص وأكملها نص كتاب الله القرآن الكريم.

وقد حاول العلماء ضبط النص وتحديد معايير للنصية. وكان اللغوي الأمريكي "روبرت دى بوجراند" أول علماء النص الذين حاولوا أن يحددوا معايير النصية التي تعـد مـن أهـم مؤشـرات بنـاء النـص، وقـد ضمنهـا في كتابـه "النـص والخطـاب والإجـراء" الذي نشر في عام ١٩٨٠م، وبعدها عاد ونشرها مع زميله "ولفجانج دريسلر" في كتابهما

<sup>(</sup>١) مصلوح، د. سعد، «العربية: من نحوالجملة إلى نحوالنص»، الكتاب التذكاري بقسم اللغة العربية، جامعة الكويت، إعداد: د. وديعة طه نجم، د. عبده بدوي، ١٩٩٠م، ص ٤٠٧.

<sup>(</sup>٢) مفتاح، د. محمد، تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص)، ط٣، المركز الثقافي العربي، المغرب، ١٩٩٢م، ص١٢٠.

"مدخل إلى علم لغة النص"، نشر في عام ١٩٨١م(١)، ويذكر(١): "أحمد عفيفي" أن الكثير من الباحثين ينسبها لهما معًا، ومنهم "سعد مصلوح" في بحثه "نحو آجرومية للنص الشعري"، ولكن الحق أنها "لروبرت دي بوجراند"؛ لأن كتابه سابق على كتاب علم لغة النص؛ ولأنه بدأ الحديث عن المعايير(١)، بقوله: "وأنا أقترح المعاييرالتالية لجعل النصية أساسًا مشروعًا لإيجاد النصوص واستعمالها"(١)، ثم بدأ بسرد المعايير السبعة، وهي(٥):

- ١- السبك (الاتساق)
- ٢- الالتحام (الانسجام)
  - ٣- التناص
  - ٤- القصدية
  - ٥- المقبولية
- الإعلامية أو الإخبارية
  - ٧- المقامية

<sup>(</sup>١) شاهين، عبد الخالق، أصول المعايير النصية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، مرجع سابق، ص ٥١.

<sup>(</sup>٢) أوافق الدكتور أحمد عفيفي فيما ذهب إليه من أن دي بوجراند هو أول من وضع المعايير لأنه عبر عنها بضم يرالمتكلم المفرد (أنا - أقترح).

<sup>(</sup>٣) ينظر: عفيفي، د. أحمد، نحوالنص اتجاه جديد في الدرس النحوي، ط١، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ٢٠٠١م، حاشية ص ٧٥.

<sup>(</sup>٤) بوجراند، روبرت دي، النص والخطاب والإجراء، ترجمة: د. تمام حسان، ط٢، عالم الكتب، القاهرة، ٨٤٢هـ-٢٠٠٧م، ص ١٠٣٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المرجع السابق، ص ١٠٣–١٠٥.

- ويقسم "سعد مصلوح" هذه المعاييرالسبعة إلى ثلاثة إصناف، هي (١):
- صنف يتصل بالنص في ذاته، ويشمل معياري السبك (الاتساق)،
   والحبك (الانسجام).
  - صنف يتصل بمنتج النص ومتلقيه، ويشمل معيارَي القصد والقبول.
- صنف يتصل بالسياق المادي والثقافي المحيط بالنص، وتندرج ضمنه معايير: الإعلام والمقامية والتناص.

إليك التعريف بهذه المعايير بدءًا بمعيار:

#### الاتساق:

عند الاطلاع على العديد من المراجع التي تحدثت عن هذا المعيار، يلاحَظ أنها اختلفت في تحديد مسمى هذا المصطلح، فقد انقسم اللسانيون في صياغته إلى عدة مصطلحات، وممن وقع عليه نظري منهم ما يلى:

- السبك: ورد عند سعد مصلوح<sup>(7)</sup>، وتمام حسان<sup>(۳)</sup>، وجميل عبد المجيد<sup>(1)</sup>،
   وحسام أحمد فرح<sup>(6)</sup>، وأحمد عفيفي<sup>(7)</sup>، وغيرهم.
  - الاتساق: محمد خطابي (<sup>v)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مصلوح، د، سعد، «نحو آجرومیة للنص الشعري»، مجلة فصول، مصر، المجلد: ۱۰، العدد: ۱–۲، العدد: ۱–۲، العدد: ۱–۲، العدد: ۱–۲، العدد: ۱–۲، العدد: ۱۰۰ مصلوح، حـث منشور، ص ۱۵۶.

<sup>(</sup>٢) مصلوح، د، سعد، «نحو آجرومية للنص الشعري»، مرجع سابق، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) بوجراند، النص والخطاب والإجراء، مرجع سابق، ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: عبد المجيد، البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، مرجع سابق، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٥) فرج، د. حسام أحمد، نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري، تقديم: د. سليمان العطار، د. محمود فهمي حجازي، ط١، مكتبة الآداب، القاهرة، ١٤٣٨هـ/٢٠٠٧م، ص ٧٨.

<sup>(</sup>٦) عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، مرجع سابق، ص ٩٠.

<sup>(</sup>٧) خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع سابق، ص ١١.

- الربط: سعيد بحيري $^{(1)}$ ، وأحمد عفيفي $^{(7)}$ ، وعزة شبل $^{(7)}$ .
  - التضام: أحمد عفيفي<sup>(٤)</sup>، وتمام حسان<sup>(٥)</sup>.

والذي أراه -من خلال هذا البحث - هو استخدام مصطلح الاتساق، فقد وقع اختياري عليه؛ لأنه مناسب من جهة نظرية مكونات النص، كما أن سليمان العايد قد استخدمه أيضًا في محاضرته التي ألقاها عن بعد بعنوان "موقع النحوفي دراسة الكلام"، وكما جاء في قوله تعالى: ﴿وَٱلْفَمَرِ إِذَا اَشَّقَ ﴿ الانشقاق: ١٨ ]، فقد ورد لفظ الاتساق في القرآن الكريم (١٠).

ويعرف ه دي بوجراند بقوله: "السبك وهويترتب على إجراءات تبدو بها العناصر السطحية على صورة وقائع يؤدي السابق منها إلى اللاحق، بحيث يتحقق لها الترابط الرصفى، وبحيث يمكن استعادة هذا الترابط"(٧).

فنعرف الاتساق بأنه هو: التماسك والترابط الشكلي بين الأجزاء المشكّلة للنص مما يجعله وحدة واحدة متكاملة، فالاتساق مفهوم دلالي نحوي يهتم بالشكل النحوي للجمل والعبارات، وبما يتعلق بها من حذف وإضافة وتكرار وإحالة، ويهتم بالعلاقات القائمة داخل النص.

وقد تنوعت أدوات الاتساق النصي بين الباحثين، وجميعها تهدف إلى تحقيق الترابط بين العناصر المشكِّلة للنص، حتى يصبح النص وحدة متكاملة، ومن أمثلة هذه الأدوات ما يلى (^):

<sup>(</sup>١) بحيري، علم لغة النص المفاهيم والاتجاهات، مرجع سابق، ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، مرجع سابق، ص ٩٠.

<sup>(</sup>٣) محمد، د. عزة شبل، علم لغة النص النظرية والتطبيق، تقديم: د. سليمان العطار، ط؟، مكتبة الأداب، القاهرة، ١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م، ص ٩٩.

<sup>(</sup>٤) عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، مرجع سابق، ص ٩٠.

<sup>(</sup>٥) بوجراند، النص والخطاب والإجراء، مرجع سابق، ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٦) العايد، أ. د سليمان، «مواقع النحو في الكلام»، عمادة التعليم الإلكتروني والتعليم عن بعد، جامعة أم القرى، ١٤٤٢هـ، الرابط: https://www.youtube.com/watch?v=TBSdwMP7LTk

<sup>(</sup>٧) بوجراند، النص والخطاب والإجراء، مرجع سابق، ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٨) نقلاً عن: خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع سابق، ص ١٦-٢٥.

#### ١- الإحالة:

فالروابط الإحالية من العناصر المهمة في جودة الاتساق وتحقيق الترابط النصي، وتكون عن طريق الضمائر، والأسماء الموصولة، وأسماء الإشارة، والعطف وغيرها، وهي نوعان (١):

أ- الإحالة المقامية: وهي إحالة إلى خارج النص، وفيها يحيل عنصر في النص الى شيء خارج النص، وينظر إليها في إطار السياق الخاص بالنص، ومثالها: قوله تعالى: ﴿ وَسَّعَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْكِةِ ﴾ [الأعراف:١٦٣]، وقوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا عِلَمُهَا عِندَرَقٍ ﴾ [الأعراف:١٨٧] فنرى أن الخطاب بالضمير موجّه للرسول محمد على وهذه إحالة خارجية؛ لأنه لم يذكر صراحة بالنص (٢).

#### ب- الإحالة النصية: وهي إحالة إلى داخل النص، وتنقسم إلى (٣):

- إحالة قبلية: وهي التي يشير فيها العنصر المحيل إلى عنصر متقدم عليه، ومن أمثلتها: قوله تعالى: ﴿بَل رَّفَعُهُ اللهُ إِلَيْهِ ﴾ [النساء: ١٥٨] فهنا الضمير عائد على إحالة داخلية متقدمة سابقة تعود على نبي الله عيسى ١٤٠٠).
- إحالة بعدية: وهي التي يشير العنصر المحيل فيها إلى عنصر لاحق له. ومن أمثلتها: قوله تعالى: ﴿وَٱلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَحِشَةَ مِن نِسَآيِكُمُ ﴾ [النساء:١٥] فنرى نون النسوة في "يأتين "تحيل إلى "نسائكم"، فهذا يبين أن الضميرنون النسوة يعود على نسائكم وهي لاحقة له (٥).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص ١٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: نوفل، د. يسري، المعايير النصية في السور القرآنية، ط١، دار النابغة للنشر والتوزيع، الإسكندرية، ١٤٣٦هـ/٢٠١٤م، ص ٥٥-٥٨.

<sup>(</sup>٣) خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع سابق، ص ١٧.

<sup>(</sup>٤) نوفل، المعايير النصية في السور القرآنية، مرجع سابق، ص ٤٨

<sup>(</sup>٥) ينظر: المرجع السابق، ص ٥١.

#### ٢- الاستبدال:

يعتبر الاستبدال من وسائل الاتساق، ويوظَّف في المستوى النحوي والمعجمي، وهو تعويض عنصر أو كلمة في النص بكلمة أخرى، وهو عملية تتم داخل النص (١٠).

أما عن العلاقة بين الاستبدال والإحالة، فالعلاقة بين عنصري الإحالة المُحِيل والمُحَال إليه هي علاقة تطابق، والعلاقة بين عنصري الاستبدال المُستبدَل والمُستبدَل والمُستبدَل به هي علاقة تقابل تقتضي إعادة التحديد والاستبعاد(٢).

### أنواع الاستبدال(٣):

#### ينقسم الاستبدال إلى ثلاثة أنواع، هي:

- ۱- استبدال اسمي: باستخدام عناصر: آخر، آخرون، نفس، ومثاله: سيارتي قديمة
   يجب أن أشتري أخرى جديدة، فكلمة أخرى بدل سيارة.
- استبدال فعلي: يمثله استخدام الفعل (يفعل)، ومثاله: هل تعتقد أنه يذكر
   هذا؟ أعتقد أن الجميع يفعل. باستخدام الفعل "يفعل" بدل الفعل "يذكر".
- ٣- استبدال قولي: باستخدام: ذلك، لا، مثاله: قوله تعالى: ﴿ قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبَغُ قَارُتَدًا عَلَى َ اللهِ مَا الله عَلَى َ عَلَى َ اللهِ اللهِ عَلَى َ اللهِ اللهِ عَلَى َ اللهِ اللهِ عَلَى َ عَلَى َ اللهِ ال

#### ٣- الحذف:

يُعَدّ الحذف من أهم وسائل الاتساق، ويعتمد القارئ في فهمه على جملة سابقة، ويحدد هاليداي ورقية حسن تعريف الحذف بأنه: "علاقة داخل النص وفي معظم

<sup>(</sup>١) ينظر: خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع سابق، ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص ٢١.

<sup>(</sup>٣) خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع سابق، ص ٢٠، وينظر: عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، مرجع سابق، ص ١٢٣

<sup>(</sup>٤) عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، مرجع سابق، ص ١٢٤.

الأمثلة يوجد العنصر المفترض في النص السابق، وهذا يعني أن الحذف عادة علاقة قبلية "(۱) أما عن العلاقة بين الاستبدال والحذف، فهي علاقة تضمين، فالاستبدال يتضمن الحذف، بمعنى أن الحذف يمكن تفسيره باعتباره شكلًا من أشكال الاستبدال، حين يكون الاستبدال بالصفر(۲).

### وينقسم الحذف إلى (٣):

- ١- حذف اسمي: وهو حذف اسم داخل المجموعة الاسمية، مثل: أيّ قبعة سترتدي؟ هذه هي الأفضل، حذفت قبعة.
- ٦- حذف فعلي: ويتم داخل المجموعة الفعلية، مثل: هل كنت تسبح؟ نعم.
   والتقدير: نعم كنت أسبح.
- ٣- حذف داخل شبه الجملة، مثل: كم ثمنه؟ خمسة جنيهات. والتقدير: ثمنه خمسة جنيهات.

#### ٤- الوصل:

يُعَدُّ الوصل من وسائل الاتساق، والمقصود به بحسب هاليداي ورقية حسن: "تحديد الطريقة التي يترابط بها اللاحق مع السابق، بشكل منظم "(٤)، فالنص يحتاج إلى عناصر رابطة متنوعة تصل بين أجزائه، فهي تربط سابقًا بلاحق، وأشهر أدوات الوصل أو الربط حروف العطف، وصور هذا الربط هي:

١- مطلق الجمع: يربط بين صورتين أو أكثر من صور المعلومات بالجمع بينهما،
 ويمكن استعمال "الواو" في هذا النوع.

<sup>(</sup>١) نقلاً عن: خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع سابق، ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص ٢١

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص ٢٢، وينظر: عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، مرجع سابق، ص ١٢٦-١٢٦.

<sup>(</sup>٤) خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع السابق، ص ٢٢-٣٦.

- التخيير: يربط بين صورتين متماثلتين من حيث المحتوى، ويقع الاختيار على
   محتوى واحد، وتستعمل معه الأداة "أو".
- ٣- الاستدراك: ويضم صورتين من صور المعلومات، بينهما علاقة تعارض،
   ويمكن استعمال الأدوات "لكن" و"بل".
- **1- التفريغ**: وهو علاقة بين صورتين بينهما حالة تدرج، وتحقق إحداهما يتوقف على تحقق الأخرى، ويستعمل أدوات منها: "لأن، ما دام، من حيث، لهذا"(۱).

فنلاحظ أن أنواع الوصل هذه تؤدي وظائف متماثلة، ولكن معانيها داخل النص مختلفة.

### الاتساق المعجمي:

هـوالمظهر الثاني من مظاهر الاتساق، وهـوالعلاقـة الجامعـة بين كلمتين أوأكثر داخل المتتابعات النصيـة، وينقسـم الاتساق المعجـمي حسـب هاليـداي ورقيـة إلى نوعـين همـا(٢): التكرار، والتضـام.

#### ١- التكرار:

من العناصر المهمة في الاتساق المعجمي، وقد عرَّفه صبحي الفقي: بقوله: "نستطيع أن نذكر تعريفًا للتكرار يضمن وظيفته النصية، بالقول بأن التكرار هو إعادة ذكر لفظ أو عبارة، أو جملة، أو فقرة، وذلك باللفظ نفسه، أو بالترادف، وذلك لتحقيق أغراض كثيرة، أهمها: تحقيق التماسك النصي بين عناصر النص المتباعدة"(").

<sup>(</sup>١) بوجراند، النص والخطاب والإجراء، مرجع سابق، ص ٣٤٦-٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) نقلاً عن: خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع سابق، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) الفقى، د. صبحي إبراهيم، علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، ط١، دار قباء للطباعة والنشر، القاهرة، ١٤٣١هـ/٢٠٠٠م، ٢ج، ٢٠٠٢.

### وأنواع التكرار عند هاليداي ورقية حسن تتمثل في أربع درجات هي $^{(1)}$ :

- ١- إعادة عنصر معجمي، مثل: شرعت في الصعود إلى القمة، الصعود سهل للغاية.
- ٢- الترادف أو شبه الترادف، مثل: شرعت في الصعود إلى القمة، التسلق سهل للغاية.
  - ٣- الاسم الشامل، مثل: شرعت في الصعود إلى القمة، العمل سهل للغاية.
  - الكلمات العامة، مثل: شرعت في الصعود إلى القمة، الشيء سهل للغاية.

ومن هنا يتضح لنا أهمية التكرار، فهو يعزز القدرة على فهم النص والاستمرارية. وكما يقول صبحي الفقي: "فالتكرار-زيادة عن كونه يؤدي وظائف دلالية معينة - فإنه يؤدي كذلك إلى تحقيق التماسك النصي، وذلك عن طريق امتداد عنصر من بداية النص حتى آخره، وهذا العنصر قد يكون كلمة، أو عبارة أو جملة أو فقرة، وهذا الامتداد يربط بين عناصر هذا النص، مع مساعدة عوامل التماسك النصى الأخرى"().

#### ٢ - التضام:

يقصد به التضام المعجمي، وذكره جميل عبد المجيد باسم "المصاحبة المعجمية"(")، وورد باسم "التلازم اللفظي"(ئ)، "وهو وجود علاقة بين كلمتين تنتميان إلى مجموعة معينة يتعرف عليها القارئ من خلال السياق، مثل: ولد وبنت، الشمال والجنوب"، ويعرفه هاليداي ورقية حسن بأنه "توارد زوج من الكلمات بالفعل أو بالقوة نظرًا لارتباطهما بحكم هذه العلاقة أو تلك"(٥).

<sup>(</sup>١) نقلاً عن: خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع سابق، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الفقي، علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، مرجع سابق، ٢/٢٠.

<sup>(</sup>٣) عبد المجيد، البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، مرجع سابق، ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٤) بلحوت، «طبيعة النص وعلاقته بسياق المقام من منظور مايكل هاليداي ورقية حسن»، مرجع سابق، ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٥) نقلاً عن: خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع سابق، ص٥٥.

### ويبرز التضام في شكل علاقات متنوعة ، وهي $^{(1)}$ :

- ۱- التضاد بجميع درجاته، سواء كان بين الكلمتين تضاد كامل، مثل: ولد/بنت، أو تخالف أو تناقض، مثل: أحب/أكره، أو كان بينهما تعاكس، مثل: أمر/أطاع.
  - ٢- الدخول في سلسلة مرتبة، مثل: السبت، الأحد، الإثنين، محرم، صفر، ربيع.
    - ٣- علاقة الكل بالجزء، مثل: الصندوق والغطاء، المنزل والباب والحجرة.
      - علاقة الجزء بالجزء، مثل: الفم والذقن، والأنف والعين.
    - ٥- الاندراج في قسم عام، مثل: طاولة، كرسى، حيث تشملهما كلمة أثاث.
  - ٣- التلازم الذكري، مثل: المرض والطبيب، النكتة والضحكة، الملك والسلطة.

فكل هذه العلاقات لها دورها في التماسك النصي، يقول: د. جميل عبد المجيد: "وهذه المصاحبات المعجمية سوف تحدث قوة سابكة، حين تبرز في جمل متجاورة"(٢).

### الانسجام:

والانسجام مرتبط بمعيار الاتساق، فكما أن الاتساق يهتم بالترابط الشكلي للألفاظ فإن الانسجام يهتم بالترابط المعنوي بين أجزاء النص، فهما مكملان لبعضهما لا يمكن إنشاء النص بدون أحدهما (٣).

<sup>(</sup>۱) نقلاً عن: عبد المجيد، البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، مرجع سابق، ص ١٠٨، وينظر: خطابى، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع سابق، ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) نقلاً عن: عبد المجيد، البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، مرجع سابق، ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) «يمكن التمييزبين الاتساق والانسجام، فالأول يرتبط بالروابط اللغوية التركيبية الظاهرة، مثل: الضمائر، أسماء الإشارة، وحروف العطف، والتكرار، والأسماء الموصولة، في حين، يستند الانسجام إلى مجموعة من العمليات الضمنية الخفية التي تسعف المتلقي في قراءة النص وبناء انسجامه، مثل: التغريض، والمشابهة، والأطر، والسيناريوهات، والمدونات، والتأويل، والخطاطات، والمعرفة الخلفية، ومن هنا كان الانسجام أعم من الاتساق»، حمداوي، د. جميل، محاضرات في لسانيات النص، شبكة الألوكة، ص ٧٦.

ونرى هنا أن الباحثين كما اختلفوا في ترجمة مصطلح الاتساق، اختلفوا أيضًا في ترجمة مصطلح الانسجام، ومما وقع عليه نظري منهم. ما يلى:

- ١- الحبك: سعد مصلوح (١)، جميل عبد المجيد (٢)، حسام أحمد فرج (٣)، أحمد عفيفي (٤).
  - **٦-** الانسجام: محمد خطابي<sup>(٥)</sup>، أحمد عفيفي<sup>(١)</sup>.
  - -7 التماسك: سعيد بحيري $^{(\vee)}$ ، عزة شبل  $^{(\wedge)}$ ، أحمد عفيفى $^{(\circ)}$ .
    - **٤** الالتحام: تمام حسان (۱۰۰).

وقد وقع اختياري على مصطلح الانسجام، لاختيار أستاذي له، ولمعناه المعجمي الذي يلتقى مع معناه الاصطلاحي، فالانسجام هو:

"العلاقات التي تربط معاني الأقوال في الخطاب أو معاني الجمل في النص، وتعتمد هذه العلاقات على مراعاة المتلقي والسياق "(١٠٠). فالانسجام يختص بالترابط بين عناصر النص من ناحية المعنى، فهو متطلب "لإيجاد الترابط المفهومي "(١٠٠).

ويعرف سعد مصلوح بأنه: "إذا كان معيار السبك متخصصًا برصد الاستمرارية المتحققة في ظاهر النص فإن معيار الحبك يختص بالاستمرارية المتحققة بعالَم النص،

<sup>(</sup>١) مصلوح، نحو آجرومية النص الشعري، مرجع سابق، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) عبد المجيد، البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، مرجع سابق، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٣) فرج، نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري، مرجع سابق، ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٤) عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، مرجع سابق، ص ٩٠.

<sup>(</sup>٥) خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع سابق، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٦) عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، مرجع سابق، ص ٩٠.

<sup>(</sup>٧) البحيري، علم لغة النص المفاهيم والإجراءات، مرجع سابق، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٨) محمد، علم لغة النص النظرية والتطبيق، مرجع سابق، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٩) عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، مرجع سابق، ص ٩.

<sup>(</sup>١٠) بوجراند، النص والخطاب والإجراء، مرجع سابق، ص ١٠٣.

<sup>(</sup>١١) الفقي، علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، مرجع سابق، ص ٩٤.

<sup>(</sup>١٢) بوجراند، النص والخطاب والإجراء، مرجع سابق، ص ١٠٣.

ونعني بها الاستمرارية الدلالية التي تتجلى بمنظومة المفاهيم، والعلاقات الرابطة بين هذه المفاهيم"(١).

فنراه يفرق بين الاتساق الذي جعله يهتم بالترابط الشكلي، والانسجام الذي جعله يهتم بالترابط المعنوي، ويقوم الانسجام على عدة علاقات دلالية تعمل مجتمعة مع بعضها على تحقيق التكامل النصى(٢)، من أهمها(٣):

- 1- السببية (٤): وهي التي تربط بين حدثين أحدهما ناتج عن الآخر، ومثاله: "سقط جاك؛ فتحطم رأسه"، فحدث السقوط سبَّبَ حدث التحطيم.
- 7- التقابلية (٥): وهي تربط بين حدثين أو موقفين أو طرفين متقابلين، وتتميزهذه العلاقة بتعبيرات رابطة، مثل: مع ذلك، ولكن، ومع أن، وعلى النقيض، وغير ذلك، مثال: "كانت المعوقات في رحلة المحادثات واضحة، ولكن في الدقيقة الأخيرة توصل كارترإلى نص في مجال الدبلوماسية الرئاسية".
- ٣- المقارنة (٢): وهي تقارن بين حدثين أو موقفين أو طرفين، وتعبيرات هذه العلاقة:
   أفضل، وك، ومثل، مثالها: "هو أكثر قوة من خالد".

<sup>(</sup>١) مصلوح، نحو آجرومية النص الشعري، مرجع سابق، ص ١٥٤، سيأتي ذكر المفهوم بعد الانتهاء من معايير النصية في هذا المبحث.

<sup>(</sup>٢) العلاقات بين المعاني في النصوص كثيرة ومتنوعة، فهي التي تؤدي لانسجام النص، وليس من الضروري وجودها جميعا في نص واحد، ومنها أيضًا: علاقة التفسير، علاقة الحوار، الإضراب، الشرط، الإنكار، الاحتراس، المقابلة، والتذييل، والإسناد إلى متقدم، والتخصيص، والارتباط الافتراضي، وعلاقة التطابق بين الإجابة والسؤال، وعلاقة ما وراء اللغة، وغيرها، ينظر: خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، مرجع سابق، ص ٣٢-٧٥، وينظر: عبد المجيد، البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، مرجع سابق، ص ٢٤-٢٥،

<sup>(</sup>٣) نقلاً عن: عبد المجيد، البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، مرجع سابق، ص ١٤١-١٤٨.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق: ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق: نفسه.

3- الإجمال والتفصيل (۱): وتعني إيراد معنى على سبيل الإجمال ثم تفصيله وتفسيره أو تخصيصه، وهذه العلاقات من أهم مكونات التماسك النصي، وعليها يعتمد الكثير من العلوم، ومثالها: "كان أبوه بخيلًا جدًّا، فما كان لينفق عشرة قروش لشراء بيبسي"، فالعبارة الثانية تفصل وتفسر العبارة الأولى "كان أبوه بخيلًا".

#### التناص:

عرّفه دي بوجراند بقوله: "العلاقات بين نص ما ونصوص أخرى مرتبطة به، وقعت في حدود تجربة سابقة سواء بواسطة أو بغيرواسطة "(٬٬). ويعرّف حسام فرج بقوله: "ويكاد يتفق أغلب الباحثين على أن التناص يعني استحضار نص ما لنص آخر، ويعني كذلك تلك العناصر الموجودة في نص ما وتربطه بنصوص أخرى، والنصوص بذلك تتشكل من نصوص أخرى، وتنبني كذلك من مضامينها "(٬٬).

فعلاقة التناص: هي علاقة تربط بين النصوص المختلفة سابقة ولاحقة، فهو يؤكد مدى الترابط بين هذه النصوص.

### أنواع التناص:

التناص المباشر<sup>(3)</sup>: وهو أخذ مقطع من نص سابق ووضعه في نص آخر جديد بحيث يتناسب مع الموقف فيه، فهو نقل التعبير من غير تغيير، وهذا هو التناص البسيط.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) بوجراند، النص والخطاب والإجراء، مرجع سابق، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) فرج، نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري، مرجع سابق، ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٤) نقلاً عن: محمد، علم لغة النص النظرية والتطبيق، مرجع سابق، ص ٧٩.

7- التناص غير المباشر(۱): وهويفهم من النص ويستنبط منه، فهويرجع لتناص الأفكار، أو المقروء الثقافي، أو الذاكرة التاريخية، التي تستحضر التناص بمعناه لا بحرفيته أو لغته، وهو أكثر ما يكون عند الشعراء باستحضار الصور الفنية وغيرها.

#### القصدية)؛

وهي تعني "قصد منتج النص من أية تشكيلة لغوية ينتجها؛ لأن تكون قصدًا مسبوكًا<sup>(٣)</sup> محبوكًا<sup>(١)</sup>، وفي معنى أوسع تشير القصدية إلى جميع الطرق التي يتخذها منتجو النصوص من أجل متابعة مقاصدهم وتحقيقها "(٥).

وعرَّفه دي بوجراند بقوله: "يتضمن موقف منشئ النص من كون صورة ما من صور اللغة قُصد بها أن تكون نصًا يتمتع بالسبك والالتحام، وهذا النص وسيلة للوصول لغاية بعينها"(١).

فكاتب النص دفعه لإنتاجه هدف وغاية أو فكرة أو رأي يريد تحقيقه وإيصاله للمتلقى، فكانت هذه الغاية أو القصد سبب إنتاجه لهذا النص.

#### المقبولية:

وهذا المعيار يختص بمتلقي النص أي: القارئ، ومدى قبوله للنص وفهمه لما يريد الكاتب إيصاله له، وهو يعتمد على مدى خبرات هذا المتلقي الشخصية والاجتماعية والثقافية.

<sup>(</sup>١) ينظر: المرجع السابق: ص٨٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفصل الأول، المبحث الرابع: مقاصد المنشئ، تكلمت فيه عن القصد بتوسع.

<sup>(</sup>٣) الاتساق، ينظر: ص ٧٦.

<sup>(</sup>٤) الانسجام، ينظر: ص ٨٣.

<sup>(</sup>٥) نقلاً عن: محمد، علم لغة النص النظرية والتطبيق، مرجع سابق، ص ٢٨.

<sup>(</sup>٦) بوجراند، النص والخطاب والإجراء، مرجع سابق، ص ١٠٣.

فهي كما يقول دي بوجراند: "تتضمن موقف مستقبل النص إزاء كونه صورة ما من صور اللغة ينبغي لها أن تكون مقبولة من حيث هي نص ذو سبك والتحام "(')." فالمتلقي هوالذي يحكم على مدى مقبولية النص وسلامته من حيث اللغة ، والتركيب، والدلالة ، والوظيفة ، أي: يتثبت من سلامة بناء النص من حيث الروابط التركيبية والعمليات الضمنية ، بمعنى يتأكد من سلامة النص وابتعاده عن التفكك والهشاشة والهلهلة النصية ، ومن الشروط الأساسية لقبول النص اتسامه بالاتساق من جهة ، وتوفره على النصية الانسجام من جهة ثانية ، فالنصوص السليمة والمقبولة هي التي تراعي أفق القارئ ، وتستجيب لرغباته القرائية والفنية والجمالية والشعورية ، واللاشعورية ، علاوة على ذلك ، لابد أن يتميز النص بالترابط وتسلسل الأحداث وتشابكها بطريقة متدرجة وسببية ، وإلا يكون مفتقدًا لعنصر التسلسل مما قد يسبب في غموض إرساليته ، وعدم قدرة المتلقي على فهمها واستيعابها" ('). فالمتلقي يعدّ عنصرًا مهمًا من عناصر النص ؛ لأنه هو الذي يوجه له الخطاب بشكل مباشر، وهو الذي يقوّمه .

### الإعلامية أو الإخبارية:

من المعايير النصية المهمة، وقد عرفها دي بوجراند بأنها: "العامل المؤثر بالنسبة لعدم الجزم في الحكم على الوقائع النصية، أو الوقائع في عالم نصي في مقابلة البدائل الممكنة، فالإعلامية تكون عالية الدرجة عند كثرة البدائل، وعند الاختيار الفعلي لبديل من خارج الاحتمال، ومع ذلك نجد لكل نص إعلامية صغرى على الأقل، تقوم وقائعها في مقابل عدم التوقع "(٣).

فكل نص لابد أن يشتمل على ما يجذب القارئ لمتابعة قراءته، ويكون ذلك عن طريق مدى التوقع في مقابل غير المتوقع، وينبغي ألا يتوغل الكاتب في التعقيد حتى لا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) حمداوي، محاضرات في لسانيات النص، مرجع سابق، ص ١٦١.

<sup>(</sup>٣) بوجراند، النص والخطاب والإجراء، مرجع سابق، ص ١٠٥.

يمل المتلقي، ولا أن يكون سطحيًا في مستوى التوقع أيضًا. "فكلما كان هناك ابتعاد عن التوقع، وكثرة المعتاد والمألوف زادت الكفاءة الإعلامية، وهي بذلك نسبية تختلف باختلاف المتلقي، وعمليات استقباله للنص "(۱). والإعلامية تعتمد على الجدة في إيصال الأخبار، وتوقع الأحداث، وتسلسلها مما يجذب المتلقي لمتابعة النص.

#### المقامية:

وهي من المعايير المهمّة جدًّا، فهي التي تُسهِم في إيصال المعنى والقصد المراد وتميزه عن غيره من المعاني والمقاصد المختلفة، وهي ما يعرف بمفهوم "السياق"، فالمقام يتعلق بالسياق الثقافي والاجتماعي للنص، فهو يلائم مقامًا معينًا لغرض ما، فهو كما يقول عنه أهل البلاغة: "لكل مقام مقال"، حيث يقوم علم المعاني لديهم على: مطابقة الكلام لمقتضى الحال.

وتعتبرالمقامية من أهم عناصرالنص التي تستخدم لإيصال فكرة النص، وأهم وسائل ترابط النص، وانسجامه هو السياق الذي يرد فيه فهو الذي يوضح المقصود منه، وغرض كاتبه. ويعرفها دي بوجراند بأنها: "رعاية الموقف(")، تتضمن العوامل التي تجعل النص مرتبطًا بموقف سائد يمكن استرجاعه، ويأتي النص في صورة عمل يمكن له أن يراقب الموقف وأن يغيره"(").

ويرى هاليداي ورقية: "أن مصطلح السياق والنص متلازمان؛ لأنهما مظهران لعملية واحدة، فكل نص يوجد معه نص آخر مصاحب له هو السياق، وتشمل فكرة ما "يصاحب النص" كل العوامل اللغوية وغير اللغوية في البيئة العامة التي نظهر فيها النص".

<sup>(</sup>١) محمد، علم لغة النص النظرية والتطبيق، مرجع سابق، ص ٦٨.

<sup>(</sup>۲) عبرعن معيار المقامية بـ «رعاية الموقف».

<sup>(</sup>٣) بوجراند، النص والخطاب والإجراء، مرجع سابق، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٤) نقلاً عن: محمد، علم لغة النص النظرية والتطبيق، مرجع سابق، ص ٨.

وقد ذكر تمام حسان: أن المقصود بالسياق التوالي، فنظر إليه من ناحيتين: أولهما توالي العناصر التي يتحقق بها السياق الكلامي، وهنا يسمى السياق ب"سياق النص"، والثانية توالي الأحداث التي هي عناصر الموقف الذي جرى فيه الكلام، وعندها يسمى السياق بـ"سياق الموقف"().

ومن خلال ما ذكره العلماء من مفهوم للمقامية يظهر لي أنها: ما يشتمل عليه النص من مفاهيم تتشكل عن طريق السياق الذي ترد فيه، وما يصاحب هذا السياق من عوامل خارجية تؤثر في نوع النص وطريقة إيصاله، فعندما تخاطب أطفالًا يختلف النص والسياق والأداء، عن موقفك عندما توجه الخطاب لأعضاء لجنة وأساتذة كبار، فالموقف يختلف، وبالتالي يختلف سياق النص.

### أنواع السياق:

قسم العلماء السياق إلى أنواع كثيرة، ولكن ما اتُّفِق عليه نوعان، هما(١٠):

- سياق مقامي (٣): ويُسمى بالسياق الخارجي وغير اللّغوي، وهو: يبين الخلفية الثقافية للمشاركين في الحوار، ويظهر خلال هذا السياق الانتماء الجغرافي والانتماء الاجتماعي والمستوى التعليمي لكل من المتكلم والمخاطب.
- سياق مقالي<sup>(1)</sup>: ويسمى بالسياق اللُّغوي والخطابي والسياق الداخلي، فهويبين ترابط النص مع نصوص أخرى من حيث لفظه، ومعناه أو نمطه، وما يسبقه أو يليه من نصوص، وما يقوم بينها من علاقات ترابط مختلفة.

<sup>(</sup>۱) ينظر: حسان، د. تمام، اجتهادات لغوية، ط١، عالم الكتب، القاهرة، ١٤٢٨هـ/٢٠٠٧م، ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: خليل، د. حلمي، الكلمة دراسة لغوية معجمية، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، ١٩٩٨م، ص ١٦١.

<sup>(</sup>٣) وهوما عبرعنه د. تمام حسان «بسياق الموقف»، ينظر: حسان، اجتهادات لغوية، مرجع سابق، ص ٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) وهو ما عبر عنه تمام حسان «بسياق النص»، ينظر: حسان، اجتهادات لغوية، مرجع سابق، ص ٢٣٨.

وبذلك نكون أكملنا بشيء من الاختصار والإيجاز معايير النصية السبعة التي لا بدأن يعتمد عليها أي نص أو خطاب حتى يحقق مراده ويصل للمتلقي بطريقة سليمة ومقبولة وخالية من العيوب، وخيرما يمثل النص الكامل المعجز هو القرآن الكريم كلام الله سبحانه وتعالى، "فهذه المعايير تعد سمات للنص الكامل، وإذا فقد النص سمة من هذه السمات يمكن أن نطلق عليه نصًا ناقصًا، ولذلك يمكن أن تكون شروطًا لا بد من توافرها بالنص حتى يكون نصًا كاملًا"(۱).

# أهمية معايير النصية في دراسة المعجم:

تتمثل أهمية هذه المعايير السبعة في دراسة المعجم العربي فيما يلي:

فالاتساق المعجمي من مظاهر الاتساق ويرد في اهتمام المعجم بذكر المترادفات في الكلمات، في ورد الكلمة وما يرادفها من مفردات أخرى، ويهتم أحيانًا بذكر المتلازمات اللفظية، وهو ما يعرف بالتضام في الاتساق المعجمي.

ويتمثل معيار الانسجام في ذكر المعجم للعديد من الأمثلة التي توضح معاني المفردات واستعمالاتها المختلفة، من خروج معناها إلى معانٍ أخرى، وغيرها مما سنتناوله في هذا الدراسة.

أما معيار التناص فهو مهمّ في دراسة المعجم، فالمعجم يورد نصًا ترد فيه الكلمة، ويورد النصوص القرآنية أو الشعرية أو أقوال العرب أو الأمثال وغيرها من الأمثلة التي وردت فيها الكلمة نفسها، وقد تكون هذه النصوص سابقة أو لاحقة لبعضها.

أما معيار القصدية فهو مهم جدًا، وقد أفردت له المبحث التالي؛ لأنه أساس الخطاب، فهو يحدد المعنى المقصود المراد من كل نص مذكور، وهو أساس بناء المعاجم فكل معجم له مقصد معين من بنائه، وهذا ما تحدثنا عنه في التمهيد "مقاصد التأليف المعجمي في العربية".

<sup>(</sup>١) نوفل، المعايير النصية في السور القرآنية، مرجع سابق، ص ٢٥.

ومعيار المقبولية يتمثل في فهم المتلقي لهذه المعاجم العربية ومقاصد مؤلفيها، ومدى قبول القارئ وفهمه لهذه المعاجم، ومنه هذه الدراسة التي تهتم ببيان طريقة المعجميين في سرد وترتيب المعاني في المعجم العربي، وكيفية إخراجهم لها عن معانيها الوضعية إلى معانٍ استعمالية أخرى، فنتبين مدى قبولنا كقراء لطرق المعجميين في بيان المعاني وتفسيرها.

أما معيار الإعلامية فأراه يتمثل في إعلام المتلقي بالمعاني الوضعية لكل دال "كلمة"، وما يمكن أن يتخيره من معانٍ أخرى لنفس الكلمة حسب قصده من استعمالها.

والمقامية تتمثل في دراسة المعجم للكلمة، وعرضه للأمثلة التي وردت بها في سياقات مختلفة من القرآن الكريم والسنة والشعر والأقوال والأمثال التي توضح أهمية السياق، وما تلعبه المقامية من دور كبير في إخراج الكلمة من معناها الوضعي إلى معنى آخر، وتحديد المعنى المراد والمقصود من النص، ويعتبرهذا المعيار شاملًا لكافة معايير النصية التي تهدف جميعها لاتساق وانسجام النص من أجل توصيل وإعلام المتلقي بالمعنى المقصود من الخطاب أو الكلام المقروء أو الموجه له، وهذا ما سنتعرف عليه أيضًا في المبحث القادم "فناء المعنى المعجمي بالمعنى النحوي".

### المفهوم:

هو وسيلة الباحث والكاتب لإيصال أفكاره وتصوراته المختلفة للمتلقي، وقد حظيت دراسة دلالة الألفاظ باهتمام بالغ من قبل اللغويين والأصوليين، وذلك لما تحمل من مفاهيم ومعانٍ خاصة تستنبط من الألفاظ، منها ما هو صريح مباشر، ومنها ما هو خفي يستنبط بالفهم. ولأهمية المفهوم من الألفاظ قام العلماء بدراسته، وقد تبحّر فيه الأصوليون لاستنتاج الأحكام وفهم نصوص الشريعة، فهو غير المنطوق الذي تدل عليه ألفاظه صراحة، فدلالة المفهوم تعددت عند العلماء، وقد عرفه المناطقة بقولهم: "المفهوم والمعنى متحدان بالذات، فإن كلًا منهما هو الصورة الحاصلة في العقل

عنده، وهما مختلفان باعتبار القصد والحصول، فمن حيث إن الصورة مقصودة بالقصد سميت معنى، ومن حيث إنها حاصلة في العقل سميت مفهومًا".(١).

وعرَّف الآمدي المفهوم بقوله: "ما فُهم من اللفظ في غير محل النطق والمنطوق وإن كان مفهومًا من اللفظ، غيرأنه لما كان مفهومًا من دلالة اللفظ نطقًا خُصَّ باسم المنطوق "(٢).

فنرى أن الآمدي فرق بين المفهوم والمنطوق، فالمفهوم ما يخفى في اللفظ ويفهم بالذهن، والمنطوق ما دل عليه صريح اللفظ من معنى. وهو: "المعنى المستفاد من اللفظ من حيث النطق به "(٦)، "فدلالة المطابقة: وهي دلالة اللفظ على تمام ما وضع له، ودلالة التضمن وهي: دلالة اللفظ على جزء من معناه، تعتبر من باب المنطوق، أما الدلالة الالتزامية، وهي دلالة اللفظ على لازم معناه، وتشمل: دلالة الإيماء والإشارة والاقتضاء ودلالة التنبيه، فقد ذهب العلماء على أنها من باب المفهوم "(٤).

وعرَّف أبو البقاء في الكليات المفهوم بقوله: "المفهوم هو الصورة الذهنية سواء وضع بإزائها اللفظ أولا، والمعنى هو الصورة الذهنية بحيث وضع بإزائها اللفظ "(٥).

وعرفه إمام الحرمين بقوله: "وهوما يستفاد من اللفظ وهو مسكوت عنه لا ذكر له على قضية التصريح"(١).

<sup>(</sup>۱) عثمان، د. رياض، المصطلح النحوي وأصل الدلالة، تقديم: أ.د. حسن حمزة، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠١٠م، ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) الآمدي، أبو الحسن سيد الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم الثعلبي (المتوفى: ٦٣١هـ)، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، المكتب الإسلامي، بيروت، ٤ج، ٣٦٦٣.

<sup>(</sup>٣) الحمد، عبد القادر شيبة، إمتاع العقول بروضة الأصول، ط٣، فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية، الرياض، ١٤٣٥هـ- ٢٠١٤م، ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص ١٠٩-١١٠.

<sup>(</sup>٥) عثمان، المصطلح النحوي وأصل الدلالة، مرجع سابق، ص ١٧٣-١٧٤.

<sup>(</sup>٦) إمام الحرمين، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني، أبو المعالي (المتوفى: ٨٧٨هـ)، البرهان في أصول الفقه، تحقيق: صلاح محمد عويضة، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨هـ/١٩٩٧م، ٢ج، ١٦٥/١.

فنرى أن المفهوم عند المناطقة هوما حصل في العقل، وجعلوه متحدًا مع المعنى وأعمق في الوصول للعقل، وجعله أبو البقاء أعم من المعنى بأنه يشمل ما فُهم من المنطوق، والمسكوت عنه أي غير المنطوق.

فنقول إن المفهوم هو: "ما دلّ عليه اللفظ في محل السكوت بحيث يُؤخذ الحكم عن طريق دلالة اللفظ، وليس من عباراته ونطقه "(').

ومما سبق نعرف المفهوم بأنه: ما يستنتجه المتلقي في نفسه من خلال الألفاظ ومعانيها المحتملة، والسياقات، وأمور أخرى من معنى لم يذكر صراحة (٦).

# أنواع المفهوم:

قسم الأصوليون المفهوم إلى صنفين رئيسين هما:

1- مفهوم الموافقة: وهو كون الحكم المدلول عليه موافقًا للحكم في المنطوق، وعرَّفه الآمدي بقوله: "ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت موافقًا لمدلوله في محل النطق ويسمى أيضًا فحوى الخطاب، ولحن الخطاب "(") وعرَّفه الغزالي: بأنه "فهم غير المنطوق به من المنطوق بدلالة سياق الكلام ومقصوده"(؛).

وينقسم مفهوم الموافقة إلى قسمين (٥):

<sup>(</sup>۱) محمد، د. سامح عبد السلام، «المفهوم (مفهوم الموافقة والمخالفة في الفقه)»، موقع الألوكة الشرعية، ٢٠١٤م/١٤٣٦هـ.

<sup>(</sup>٢) خيرمثال عليه ما سنتناوله خلال هذه الدراسة في الفصل الثاني.

<sup>(</sup>٣) الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، مرجع سابق، ٦٦/٣.

<sup>(</sup>٤) الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد الطوسي (المتوفى: ٥٠٥هـ)، المستصفى، تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٣هـ/١٩٩٣م، ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>ه) المرجع السابق: ٦٧/٣، وينظر: إمام الحرمين، البرهان في أصول الفقه، ١٦٥/١-١٦٦، وينظر: الحسناوي، الأبعاد التداولية عند الأصوليين، مرجع سابق، ص١٨٦-١٨٨.

- فحوى الخطاب: ويسمى "قياس الأولوية "وعرَّفهُ التلمساني بقوله: "أن يعلم أن المسكوت عنه أولى بالحكم من المنطوق به، ويسمى فحوى الخطاب "(۱)، فهو ما يكون المسكوت عنه أقوى في الحكم من المنطوق به، مثاله بالتنبيه للأدنى بما هو أعلى، قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَقُلُ لَمُّكَا أُنِ ﴾ [الإسراء: ٢٣] فدل منطوقها على حرمة إبراز التضجر بقوله: "أف "للأبوين وهو أقل ما يؤذيهما، تنبيهًا إلى حرمة إيذائهما بما هو أعلى من ذلك، ومثلوا للتنبيه بالأعلى إلى الأدنى، بقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنَطارِ يُورِّمِ وَلِيكَ ﴾ [آل عمران: ٧٠] فمن يؤدي الأعلى وهو القنطار من باب أولى يؤدى الأدنى(١).
- لحن الخطاب: وهو ما كان الحكم فيه مساويًا للمنطوق، ومثلوا له بقوله تعالى: 

  ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَأْكُونَ أَمُولَ اللَّيَتَكَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُونَ سَعِيرًا ﴾

  [النساء:١٠] فإن منطوقها تحريم أكل مال اليتيم ظلمًا، ومفهومها تحريم إتلاف مال اليتيم يساوي إتلافه.
- المسكوت عنه مخالف التلمساني بقوله: "وهوأن يُشعر المنطوق بأن حكم المسكوت عنه مخالف لحكمه، وهوالمسمى بدليل الخطاب"(")، وعرَّفه الآمدي بقوله: "ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت مخالفًا لمدلوله في محل النطق، ويسمى دليل الخطاب"(٤) وعرَّفه الغزالي بأنه: "الاستدلال بتخصيص الشيء بالذكر على نفى الحُكم عمًا عداه"(٥). وعرفهُ إمام الحرمين بقوله: "ما

<sup>(</sup>۱) التلمساني، أبو عبد الله محمد بن أحمد الحسني (المتوفى: ۷۷۱)، مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، تحقيق: محمد علي فركوس، ط۱، المكتبة المكية - مكة المكرمة - مؤسسة الريان، بيروت، ۱۵۹۸هـ/ ۱۹۹۸م، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص ٥٥٣.

<sup>(</sup>٣) التلمساني، مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، مرجع سابق، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، ٣٠٨٣.

<sup>(</sup>٥) الغزالي، المستصفى، مرجع سابق، ص ٢٦٥.

- يدل من جهة كونه مخصصًا بالذكر على أن المسكوت عنه مخالف للمخصص بالذكر"(۱)، وهو أنواع(۲):
- مفهوم الوصف: نعتًا كان أوحالًا أوظرفًا أوعددًا، مثال النعت، قوله تعالى: هُمَاءَكُرُ فَاسِقُ بِنَبٍ فَتَبَيّنُوا ﴾ [الحجرات:٦] فمفهومه أنه لا يجب التبين في خبرغير الفاسق، فالواحد العدل يجب قبول خبره.
- ومثال الحال قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُبَشِرُوهُ نَ وَأَنتُمْ عَكِمَوُنَ فِي ٱلْمَسَاحِدِ ﴾ [البقرة:١٨٧]
   فمفهوم المخالفة حل المباشرة في غير الاعتكاف.
- ومثال الظرف قوله تعالى: ﴿ فَا ذَكُرُوا اللّهَ عِندَ ٱلْمَشْعِرِ ٱلْحَرَامِ ﴾ [البقرة:١٩٨]
   فمفهوم المخالفة أن الذكر عند غيره ليس محصلًا للمطلوب.
- ومثال العدد قوله تعالى: ﴿فَأَجْلِدُوهُمْ ثُمَنِينَ جَلْدَةً ﴾ [النور:٤] فالمفهوم المخالف أنه لا
   يزيد ولا ينقص.
- مفهوم الشرط: ومثاله: قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنَّ أُولَاتٍ حَمْلِ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ ﴾ [الطلاق: ٦]
   فالمفهوم المخالف أن غير أولات الحمل لا يجب الإنفاق عليهن.
- مفهوم الغاية: نحو قوله تعالى: ﴿ فَلا تَعِلُ لَهُ مِن بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠]
   فالمفهوم المخالف أنها إذا نكحته تحل للأول بشرطه.
- مفهوم الحصر: مثاله قوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ آلِلَهُ كُمُ ٱللَّهُ ﴾ [طه: ٩٨] أي: فغيره ليس بإله.
- مفهوم اللقب: والمراد باللقب: كل اسم جامد سواء كان اسم جنس، أو اسم عين، نحو قولك: جاء زيد، فالمفهوم المخالف يدل على أن غير زيد لم يجئ.

<sup>(</sup>١) إمام الحرمين، البرهان في أصول الفقه، مرجع سابق، ١٦٦٨.

<sup>(</sup>٢) الحمد، إمتاع العقول بروضة الأصول، مرجع سابق، ص١١٢، وجعلها الآمدي عشرة أنواع، ينظر: الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، مرجع سابق، ٣٠/٧.

واختلف العلماء من حنفية ومعتزلة وشافعية بين من قبل بمفهوم المخالفة ومن أنكره، وهذا ليس محور حديثنا؛ لأن ما يهمنا هو الناحية الدلالية وفهم المراد والمقصود من الخطاب.

من هنا يتضح لنا مدى دقة البحث الأصولي في دلالة الألفاظ للوصول إلى أحكام قطعية أوظنية، ومدى تبحر اللغة وعمقها في الفصل بين المفاهيم المختلفة، "فدلالة المفهوم" أقرب إلى "الاستلزام الحواري" (١٠) المعمم؛ لأنه كما عرفنا سابقًا لا يرتبط بسياق خاصً، بل يتولد من استعمال جملة ما بسمات معجمية وتركيبية خاصة، وهذا هوما يميزمفهوم المخالفة عن غيره، وهذا يجعلنا نستبعد أن يكون مفهوم المخالفة داخلًا تحت مفهوم الاستلزام الحواري المخصص؛ لأنه من أبرز سمات المخالفة داخلًا تحت مفهوم الاستلزام الحواري المخصص؛ لأنه من أبرز سمات في حصوله؛ بل هووليد السياقات الخاصة التي ينتج فيها الخطاب؛ لذلك يكون للجملة الواحدة استلزامات متعددة بتعدُّد السياق الذي ترد فيه وتنوعه، فالمفهوم يحصل من خصوصية في تركيب الجملة نفسها "(١٠).

<sup>(</sup>١) الاستلزام الحواري، هو: المعاني التي تؤدى من دون أن يصرح بها في الخطاب، وهي ظاهرة لغوية تعرف بد «الفعل الكلامي غير المباشر»، مثل: هل بإمكانك أن تزورني الليلة؟ عندي امتحان غدًا، علم الدلالة يرى أن الجملة الأولى استفهامية، والجملة الثانية: الجواب وهي إخبار من قبل المخاطب بأن لديه امتحانًا غدًا، كيف خرجت الجملة الأولى من الاستفهام إلى الطلب الالتماسي؟ وكيف كان الإخبار في الجملة الثانية يعني الرفض لذلك الطلب، فلم يقصد المعنى الحرفي في الجملتين، فظهرت «نظرية غرايس» وهي قسمان:

القسم الأول: يتناول المعنى بأنواعه وقد فرق بين معنى الجملة ومعنى الكلام، فمعنى الجملة: هو المعنى الحرفي الوضعي أما معنى المتكلم: فهو مساولفكرة التواصل القصدي، أي المعنى المقصود للمتكلم، وهو المعنى المستلزم لجملة ما مقاميًا، فبسبب المقام تعطى الجملة معنى غير معناها الحرفي.

القسم الثاني: تفسيره لظاهرة التلويح أو الاستلزام الحواري وفق مبدأ التعاون وهو: «جعل إسهامك الحواري حين تدلي به مناسبًا للاتجاه والغاية المتوخاة من المحاورة التي تشارك بها». ينظر: الحسناوي، الأبعاد التداولية عند الأصوليين، مرجع سابق، ص٧٠-٧١.

<sup>(</sup>٢) الحسناوي، الأبعاد التداولية عند الأصوليين، مرجع سابق، ص١٩٠-١٩١.

فيتضح لنا مدى أهمية المفهوم لأنه هو المقصود بالكلام، ومدى الدور الذي يلعبه السياق في إيصال المعنى المراد سواء كان مفهومًا أو منطوقًا به، وهذا التحليل عند علماء الأصول يدل على مدى ارتباط اللغة بعلوم الدين وعلم الدلالة الذي يعتبرمن أهم العلوم في خدمة العربية والقرآن الكريم، فهذا ما جعل علم المعنى يهتم به علماء الشريعة واللغة وتصب حوله الدراسات، ويفسر المعنى حتى تُستنبط الأحكام الشرعية الصحيحة.

# أهمية المفهوم في دراسة المعجم

كما نعرف المعجم يورد الدوال (المفردات، والمدلولات الخاصة بكل كلمة)، وهذا المعنى الذي يورده المعجم هو المعنى الوضعي الأصلي للكلمة، ويعتبرهو معناها الذي يحدد المفهوم منها عند النطق بها فهو يعتبر: المعنى الوضعي المنطوق المتعارف عليه لدي الجميع، ويورد أحيانًا كلمات بمعناها المنطوق المعروف الأصلي، ثم يورد أمثلة يخرج فيها المعنى الوضعي لهذه الدوال (الكلمات) إلى معنى استعمالي آخر، ربما يذكره المعجم صراحة أو يسكت عنه ولا يذكره ويفهم من فحوى الخطاب في المثال المذكور، فيفهم من خلاله المعنى المراد، ويكون هو المفهوم الذي دل عليه اللفظ، ولكنه مسكوت عنه وغير مصرح به يُفهم من خلال سياق الخطاب، وهذا سيتضح لنا خلال هذه الدراسة في خروج المعنى الوضعي بالتعبير عن الشيء وإرادة غيره، وبالمجاز.

## ولا يُسمح بنشرها ورقيًّا، أو تداولها تجاريًّا.

# المبحث الرابع مقاصد منشئ الكلام

- مفهوم القصد
- علاقة القصد بالتداولية
  - أهمية القصد
- دورالقصد في دراسة علماء الأصول
- أقسام القصد في الشريعة الإسلامية
  - أنواع المقاصد في الخطاب

تعدّ اللغة وسيلة التعبيرعن الأفكار والمشاعر والموضوعات وغيرها، فهدفها الرئيسي هو عملية التواصل بين البشر، فالإنسان يستعملها دائمًا حتى عندما يتحدث مع نفسه (باطنيًا) يستخدم اللغة، فاللغة والتفكير وجهان لعملة واحدة.

الإنسان يستخدم اللغة لإيصال ما يفكربه في ذهنه للآخرين، وعليه بذلك إيصال هذا الفكرعن طريق اللغة بطريقة صحيحة واضحة المقصد والغرض للمتلقي، حتى يفهم ما يقصده المرسل من كلامه، وما يفكربه في ذهنه الباطن، حتى لا يُساء فهمه من قبل المتلقى.

فأساس الكلام وإيصال المعلومة للمتلقي هو وضوح مقصد وغرض المرسل أو منشئ الكلام لمتلقيه، وعليه فالمقاصد مهمة وهي أساس تكوين الكلام وطريقة إنشائه، ولا بد أن يكون المتكلم على دراية تامة بما يريد إيصاله للمتلقي، ومن هنا علينا أن نتعرف على ما يلى:

مفهوم القصد ما هو؟ وما علاقته بالتداولية؟ ما أهميته؟ وما دوره في دراسة علماء الأصول؟ وما أقسام القصد؟ وما أنواع المقاصد في الخطاب؟

#### مفهوم القصد:

نعرف القصد بأنه: "الغاية التواصلية التي يريد المتكلم تحقيقها من الخطاب، وقصده منه، وعليه تكون مراعاة الغرض من الكلام"().

وقد عرفه (جون دوبوا) بقوله: "هو تبادل كلامي بين متكلم محدث لملفوظ موجه إلى متكلم آخر، وهذا المخاطب يلتمس الاستماع إليهِ جوابًا ظاهرًا أو باطنًا، وهذا حسب نوع ملفوظه"(۱).

<sup>(</sup>١) صحراوي، د. مسعود، التداولية عند العلماء العرب، ط١، دار الطليعة، بيروت، ٢٠٠٥، ص ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>۲) لحمادي، فطومة، نظرية المقاصد بين الأصوليين واللسانيات التداولية، رسالة دكتوراه إشراف: د. محمد خان، جامعة محمد خيضر، بسكرة، الجزائر، ۲۰۱۱م، نقلًا عن كتاب غير مترجم، مترجم bictionnaire، محمد خان، حامعة محمد خيضر، بسكرة، الجزائر، ۲۰۱۱م، نقلًا عن كتاب غير مترجم، مترجم، في de linguistique

وقد تعددت مفاهيم القصد ومنها ما ورد عند صاحب كتاب - استراتيجيات الخطاب" بقوله: "فهو دال على أحد ثلاثة: دال على الإرادة، أو دال على معنى الخطاب، "(۱).

وكما رأينا في المبحث السابق -النص والمفهوم- أن القصدية من معايير النصية السبعة، حيث بين دي بوجراند المراد بالقصد بأنه الذي يتضمن موقف منشئ النص من أن صورة من صور الكلام قد قصد بها أن تكون نصًا، وأن هذه الصورة الكلامية وسيلة لتحقيق غاية معينة.

#### علاقة القصد بالتداولية:

ويعتبر القصد من أهم أركان الدرس التداولي، ومن أهم المعايير التي يوضع على أساسها الكلام قديمًا وحديثًا (<sup>7)</sup>. فنرى السيوطي يذكر مبدأين تداوليين هما: غرض المتكلم، ومراعاة حال السامع، من خلال قوله: "إن صناعة النحوقد تكون فيها الألفاظ مطابقة للمعاني وقد تكون مخالفة لها، إذا فهم السامع المراد، فيقع الإسناد في اللفظ إلى شيء وهو في المعنى شيء آخر إذا علم المخاطب غرض المتكلم، وكانت الفائدة في كلا الحالين واحدة "(<sup>7)</sup>.

وقد علق د. مسعود صحراوي على كلام السيوطي بقوله: "يتضح لنا أن النحاة العرب اعتمدوا على (مبدأ مراعاة غرض المتكلم من كلامه) بوصفه قرينة قوية في الدراسات اللغوية "(٤).

<sup>(</sup>۱) الشهري، عبد الهادي ظافر، استراتيجيات الخطاب: مقاربة لغوية تداولية، ط١، دار الكتاب الجديد المتحدة، ليبيا، ٢٠٠٤م، ص١٨٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: فضيلة، أ/يونسي، مفهوم المقاصد وعلاقتها بالخطاب الثوري (تناول تداولي للخطاب الشوري)، المركز الجامعي البويرة، مجلة الخطاب، نصف سنوية، جامعة مولود تيزي وزو، الجزائر،٢٠٠٦، المجلد ٥، العدد ٦، الصفحة ٣٨٦-٢٩٩، بحث منشور، ص٢٩٦

<sup>(</sup>٣) السيوطي، جلال الدين (ت ٩١١هـ)، الأشباه والنظائر في النحو، تحقيق: إبراهيم محمد عبد الله، مطبوعات مجمع اللغة العربية، دمشق، ١٤ ٧٠هـ/١٩٨٧م، ٢ج، ١٧٢/٣–١٧٣

<sup>(</sup>٤) صحراوي، التداولية عند العلماء العرب، مرجع سابق، ص ٢٠١

كما أنهم بيّنوا أهمية القصد في الكلام حين اشترطوا حصول الفائدة أو القصد في ذهن المتكلم ليتحقق الكلام ويصبح مفيدا، فعندهم كلام الساهي والنائم والمجنون مفيد إلا أنه بغيرقصد، فيقال: تكلم ساهيًا ونائمًا، ومعروف أن الساهي والنائم لم يضعا لفظهما للإفادة، ولا قصداها، ومنه أيضًا: "محاكاة بعض الطيور للإنسان"، فما يسمع من محاكاة الطيور لا فائدة منه؛ لأنه ليس كلامًا؛ فالطائر ليس ناطقًا بل هي محاكاة أصوات فقط، فلا فائدة منها (٬٬) فنراهم فرقوا بين الصناعة النحوية والقصد، فقد يعرف قصد المتكلم ولكن طريقة أداء النص وترتيبه شاذة لا يصح القياس عليها، كما في قولهم عند سيبويه: "ما جاءت حاجتك؟ أي صارت، فالشاذ من التراكيب اللغوية مما لم يأتِ على وفق الصناعة النحوية يُحكى ويخبر بما قصد فيه ولا يقاس عليه (٬٬) ومنه "ماحكاه النحاة في قول بعض العرب: خرق الثوبُ المسمار، فظهور المعنى حملهم على إعراب كلً من الفاعل والمفعول به بإعراب الآخر (٬٬)، فالقصد يدخل في تحديد نوع على إعراب كلً من الفاعل والمفعول به بإعراب الآخر (٬٬)، فالقصد يدخل في تحديد نوع التركيب في كثير من مباحث النحو، كالمبتدأ والحال والخبر والصفة وغيرها.

"ويرى "سيرل" وهو من مؤسسي النظرية التداولية، أن المقاصد ذات تكوين بيولوجي، ولها تكوين معين في ذهن المرسل، فالصوت أو العلامة المدونة لن تحقق الاتصال اللغوي ما لم تتضمن قصد منتج النص ومرسله"(؛).

فالمنهج التداولي يهتم بدراسة مقاصد المرسل -أي دراسة اللغة عند استعمالها-ويهتم بكيفية توظيف المرسل للمستويات اللغوية المختلفة في سياق معين، فيربط إنجازه اللغوي بالسياق الذي يحدث فيه، فجميع هذه العناصر من مقاصد المتكلم ومعتقداته

<sup>(</sup>۱) ينظر: الأندلسي، أبوحيان، التذييل والتكميل في شرح كتاب التسهيل، تحقيق: د. حسن هنداوي، ط۱، دار القلم، دمشق، ۱۹۹۸م/۱۹۸۸هـ، ۱۱-، ۳۵/۱ م.

<sup>(</sup>٢) ابن السراج، أبو بكر محمد بن السري بن سهل النحوي المعروف بابن السراج (المتوفى: ٣١٦هـ)، الأصول في النحو، تحقيق: عبد الحسين الفتلي، مؤسسة الرسالة، لبنان – بيروت، ٣ج، ٣٥٠/٢٥.

<sup>(</sup>٣) جمال الدين، محمد بن عبد الله، بن مالك الطائي الجياني، أبو عبد الله (المتوفى: ٦٧٢هـ)، شرح الكافية الشافية، تحقيق: عبد المنع مأحمد هريدي، ط١، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ٥٩، ١٦٢/٢،

<sup>(</sup>٤) الشهري، استراجيات الخطاب، مرجع سابق، ص١٨٣.

والوقائع الخارجية من: زمن ومكان الكلام، والعلاقة بين طرفي الخطاب، جميعها يعتمد عليها المرسل إليه المتلقي في فهم مقاصد المرسل وتأويل خطابه وكلامه، فالمنهج التداولي ساعدنا في فهم ما يعنيه الخطاب ولغة الخطاب في سياق معين (١).

وعليه، "فالقصدية ليست عملية عرضية في حياة الإنسان، فكل كلام مشدود إلى قصدية محددة المعالم بالنسبة للمتلقي أحيانًا، وغير محددة المعالم بالنسبة للمتلقي أحيانًا أخرى "(٢).

### أهمية القصد:

فدلالة القصد في أي خطاب (كلام)، إما أن تكون قصدًا مباشرًا يتضح من الخطاب مباشرة، وإما قصدًا غير مباشريستلزم قصدًا غير المعنى الذي يدل عليه ظاهر الخطاب أو الكلام، فقد يستخدم المرسل ألفاظا ما بقصد تبطين مقاصده ومعانيه، ويهدف من خلاله إلى أموريكشفها ويحددها سياق الخطاب، ومن أمثلتها اللغوية أساليب الاستفهام التي لا يقصد السائل منها أن يسأل عن مجهول، وإنما للخروج إلى مقصد آخر كالالتماس، ومنها كافة أنواع المجازمن استعارة وكناية وتعريض (٣)، فقد كان القصد مدار بحث البلاغيين، فقد كان له أثره وأهميته في تنوع النصوص، "فقد جُعل القصد من أركان البلاغة، حين سُئِل أحد البلغاء ما البلاغة؟ فقال: إصابة المعنى والقصد إلى الحجة، حتى إن إبداع وإنتاج المعاني يقوم على القصد "(٤). ويقول صاحب كتاب عيار الشعر: "إن من كان قبلنا في الجاهلية الجهلاء، وفي صدر الإسلام من الشعراء كانوا

<sup>(</sup>١) ينظر: الشهري، استراتيجيات الخطاب، مرجع سابق، «مقدمة الكتاب»، صiii

<sup>(</sup>٢) الحاج، ذهبية حمو، في قضايا الخطاب والتداولية، دار كنوز المعرفة، عمان، ٢٠١٦م، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الشهري، استراتيجيات الخطاب، مرجع سابق، «مقدمة الكتاب»، صالله، وهذا سنتعرف عليه في الفصل الثاني من خروج المعنى الوضعي لمعانٍ استعمالية أخرى، بحسب قصد المتكلم الذي يتضح بالسياق.

<sup>(</sup>٤) الأزدي، أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني (ت ٤٦٣هـ)، العمدة في محاسن الشعر وآدابه، تحقيق: محمد محبي الدين عبد الحميد، ط٥، دار الجيل، ١٤٠١هـ/١٩٨١م، ٢ج، ٢/٥١٥.

يؤسسون أشعارهم في المعاني التي ركبوها على القصد للصدق فيها مديحًا وهجاءً "(۱). فالشعر أيضًا يقوم بعد القصد والنية على أربعة أشياء: اللفظ، والوزن، والمعنى، والقافية؛ لأن من الكلام ما يكون موزونًا ومقفًى وليس بشعر؛ لأنه لم يشتمل على قصد ونية (۱).

وها هوذا عبد القاهر الجرجاني يشترط معرفة غرض المتكلم وقصده في تحديد بعض المقاصد النحوية، ولا سيما مقاصده في المسند والمسند إليه، ومن أمثلته: قول الشاعر(٣):

#### بَنُوْنَا بَنُ وا أَبِنَائِنَا وَبَنَاتُنَا بَنُوهِنَّ أَبْنَاءُالرِّجَالِ الْأَبِاعِدِ (١)

فيرى فيه عبد القاهرأنه "قدم خبرالمبتدأ وهو معرفة، وإنما دل على أنه ينوي التأخير المعنى، ولولا ذلك لكانت المعرفة إذا قدمت هي المبتدأ"(٥).

وذهب عبد القاهر في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوُّأً ﴾ [فاطر: ٢٨]، إلى أن

<sup>(</sup>١) العلوي، محمد بن أحمد بن إبراهيم طباطبا الحسني (ت ٣٢٢هـ)، عيار الشعر، تحقيق: عبد العزيز بن ناصر المانع، مكتبة الخانجي، القاهرة، ص ١٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأزدي، العمدة في محاسن الشعر، مرجع سابق، ١١٩/١.

<sup>(</sup>٣) أبو البركات الأنباري، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين: البصريين والكوفيين، عبد الرحمن بن محمد بن عبيد الله الأنصاري، كمال الدين (ت٧٧٥هـ)، ط١، المكتبة العصرية، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م، ٢ج، ٥٦/١.

<sup>(</sup>٤) فالشاهد فيه: «بنونا بنو أبنائنا» اشتملت الجملة على مبتدأ وخبر، وقد تقدم الخبروهو قوله «بنونا» على المبتدأ وهو قوله «بنو أبنائنا»، فاستساغ الشاعر تقديم الخبرعلى المبتدأ رغم أنهما جميعهما معرفة يصح الابتداء به، لوجود قرينة معنوية مرشدة إلى المبتدأ وإلى الخبر، معينة أحدهما للابتداء به والآخر للإخبار به، وذلك أنه يريد تشبيه أبناء الأبناء بالأبناء في المحبة والحنان ولا يمكن أن يتسرب إلى فهم أحد أنه يريد تشبيه الأبناء بأبناء الأبناء، فإن أصل المحبة والعطف للأبناء والغرض إثبات أن أبناء الأبناء مثلهم في هذه الخلال. ينظر: أبو البركات الأنباري، الإنصاف في مسائل الخلاف، المرجع السابق، ٥٧/١.

<sup>(</sup>٥) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ص١٤١.

تقديم اسم الله تعالى في أسلوب النفي في الآية الكريمة لغرض بيان أن الذين يخشون الله هم العلماء دون غيرهم، ولو أخر ذكر اسم الله تعالى وقدم العلماء فقال إنما يخشى العلماء الله، لصار المعنى مختلف عمّا هو عليه الآن، فمن هنا كان الواجب على كل بلاغي ونحوي قبل تحليل وفهم التراكيب العربية فهم الغرض من الكلام ومقاصد المنشئ له، وحال المتلقي، وقد عقد فصلًا سماه "اللفظ يطلق ويراد به غيرظاهره"، وبذلك نرى أن عبد القاهر "لا يريد المعنى الظاهر في حد ذاته، وإنما يجعله سُلمًا يرق به إلى المعنى غير الظاهر، بمعنى أنه لا يريد المعنى الذي يحدده الوضع اللغوي، بل المعنى الذي يقصده المتكلم"(۱).

وأرى هنا أن القصد هو الذي يحمل المعنى أو هو المعنى ذاته، فالإنسان يبحث دائمًا عن المعنى المراد من الكلام، ويسعى للوصول إليه، حتى إنّنا نرى أن اللغة دُرست في مستوياتها المختلفة من أجل تحديد المعنى، فنرى من خلال المثال التالي كيف يتجلى القصد من خلال السياق والحواربين المرسل والمتلقي (٢):

المضيفة: ماذا عملت في الدراسة يا وفاء؟

وفاء: ماشية الأمور، يا عمتي.

المضيفة: استريحي إذا أنهيتِ الثانوية.

أم وفاء: لا، ابنتي ستدخل الجامعة، بل وستتخرج وتسلم على الأمير بعد.

بنت المضيفة: الذي يريد السلام على الأمير لابدأن يكون تقديره ممتازا، على الأقل يا عمتي!

أم وفاء: وفاء تستطيع ذلك، ولم لا؟

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ٢٢١-٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الشهري، استراتيجيات الخطاب، مرجع سابق، ص١٨١.

المضيفة: يحصل على ممتاز، الذي لا يعرف المطاعم والأسواق.

أم وفاء: ماذا تقصدين بهذا الكلام؟!

فعند النظر في سياق هذا الحواريتضح لنا أن هناك معنى آخر خلف كلام المضيفة لوفاء وأمها، وماذا تقصد من عبارة يحصل على ممتاز الذي لا يعرف المطاعم والأسواق فهي لا تقصد المعنى المباشر، ولكن تقصد الاستهزاء والتهكم من وفاء وأمها، لكونها كثيرة الخروج للمطاعم، وهذا لأنها قريبتها فهي أعلم بحياتها وكيفية تصرفها.

"فإذا ما أخذنا في اعتبارنا هوية المتكلم ومقصده، والوضعية التي هو عليها، نرى أن المعنى يتعدل ويتدفق ويغتني، ومن هنا نتجاوز المعنى الحرفي إلى معنى أكثر اكتمالية، يسمح بإمكانية تحديد الحقيقة "(١).

فوضعية الكلام وإنتاجه تجعل إدراك الخطاب المراد تبليغه مختلفًا وتأويله مختلفًا، وذلك عائد إلى طرفي الخطاب من منتج ومتلقً وطبيعة العلاقة بينهما، وطبيعة الرسالة ذاتها، لأن الرسائل متعددة ومتنوعة، فمنها: الرسالة اللغوية ذات البعد النفعي العملي التي تختلف عن الرسالة الأدبية ذات البعد الجمالي التأثيري، وهناك الرسالة التشريعية أو النص الشرعي الذي جاء لتحقيق مقاصد الشارع الراجعة إلى الحفاظ على مصلحة الخلق ودفع المفسدة عنهم، فهذه المقاصد جميعها ليست خارجة عن نطاق النصوص ذاتها، بل إن النصوص جاءت لتحقيقها، فلا ينبغي أن تفهم أو تُووَّل تأويلًا بعيدًا عن تلك المقاصد والأهداف العامة؛ لأن معيارها الذي تخضع له يختلف عن المعيار أو القياس الذي تقاس به النصوص الأخرى، فإدراك المخاطبين للنص الإلهي لا يكمن في مفارقة الله تعالى المرسل للمخلوقات فحسب، ولكن بسبب طبيعة نسيجه اللغوى المعجز (\*).

<sup>(</sup>١) نقلاً عن: الشهري، استراتيجيات الخطاب، مرجع سابق، ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: رمضان، د. يحبى، القراءة في الخطاب الأصولي، ط١، عالم الكتب الحديث، إربد، عمان، ٢٠٠٧م، ص ١٤٨.

# دور القصد في دراسة علماء الأصول:

اهتم الأصوليون بالمقاصد، وذلك حتى يتوصلوا لدلالات الخطاب الشرعي من خلال مقاصد المتكلم بتتبع القرائن السياقية المحيطة بالخطاب الشرعي، ورغم اهتمامهم بالمقاصد لم نجد من الأصوليين من وضع تعريفًا للمقاصد أو حدًّا من القدامى، فنرى أبا إسحاق الشاطبي لم يحرص على تعريف المقاصد الشرعية (۱). ونجد الريسوني يقول: أما شيخ المقاصد أبو إسحاق الشاطبي فلم يحرص على إعطاء حد أو تعريف للمقاصد الشرعية، ولعله اعتبر الأمر واضحًا، ويزداد وضوحًا بما لا مزيد عليه بقراءة كتابه المخصص للمقاصد من "الموافقات"، ولعل ما زهده في تعريف المقاصد كونه كتب كتابه للعلماء، بل للراسخين في علوم الشريعة، فليس بحاجة إلى إعطائه تعريفًا لمعنى مقاصد الشريعة، خاصة وأن المصطلح مستعمل ورائج قبل الشاطبي بقرون" (۱).

فالحديث عن المقاصد مرتبط بالحديث عن المصالح لدى علماء الأصول، ومن ذلك قول الإمام الغزالي: "أما المصلحة فهي عبارة في الأصل عن جلب منفعة أو دفع مضرة، لسنا نعني به ذلك، فإن جلب المنفعة ودفع المضرة مقاصد الخلق، وصلاح الخلق في تحصيل مقاصدهم، لكنا نعني بالمصلحة المحافظة على مقصود الشرع، ومقصود الشرع من الخلق خمسة: وهو أن يحفظ عليهم دينهم ونفسهم وعقلهم ونسلهم ومالهم، فكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة، وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة ودفعها مصلحة"(").

<sup>(</sup>۱) ينظر: العبيدي، د. حمادي، الشاطبي ومقاصد الشريعة، ط۱، دار قتيبة، بيروت، ١٤١٢هـ/١٩٩٢م، ص ١١٩٠

<sup>(</sup>٢) الريسوني، أحمد، نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، ط٢، الدار العالمية للكتاب الإسلامي، ١٤١٥هـ/١٩٩٢م، ص٥.

<sup>(</sup>٣) الغزالي، المستصفى، مرجع سابق، ص١٧٤.

ونجد المتأخرين من الأصوليين اهتموا بوضع تعريف للمقاصد، فهذا الشيخ محمد الطاهربن عاشور وهو ثاني من كتب في مقاصد الشريعة بعد الشاطبي (۱۰ عرف مقاصد الشريعة فقال: هي المعاني والحكم الملحوظة للشارع في جميع أحوال التشريع أومعظمها، بحيث لا تختص ملاحظتها بالكون في نوع خاص من أحكام الشريعة، فيدخل في هذا أوصاف الشريعة وغاياتها، والمعاني التي لا يخلو التشريع عن ملاحظتها، ويدخل في هذا أيضًا معانٍ من الحكم ليست ملحوظة في سائر أنواع الأحكام، ولكنها ملحوظة في أنواع كثيرة منها (۱۰).

وعرفها الريسوني بقوله: "إن مقاصد الشريعة هي الغايات التي وضعت الشريعة لأجل تحقيقها لمصلحة العباد"(").

وعرفها عُـلال الفاسي بقوله: "المراد بمقاصد الشريعة الإسلامية: الغاية منها والأسرار التي وضعها الشارع عند كل حكم من أحكامها"(٤).

ويعرفها وهبة الزحيلي بقوله: "مقاصد الشريعة: هي المعاني والأهداف الملحوظة للشرع في جميع أحكامه أو معظمها، أو هي الغاية من الشريعة، والأسرار التي وضعها الشارع عند كل حكم من أحكامها، ومعرفتها أمر ضروريّ على الدوام ولكل الناس، للمجتهد عند استنباط الأحكام وفهم النصوص، ولغير المجتهد للتعرف على أسرار التشريع، فإذا أراد المجتهد معرفة واقعة من الوقائع احتاج إلى فهم النصوص لتطبيقها على الوقائع "(٥).

<sup>(</sup>۱) جُغيم، د. نعمان، طرق الكشف عن مقاصد الشارع، ط۱، دار النفائس، الأردن، ١٤٣٥هـ/ ٢٠١٤م، ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) التونسي، محمد الطاهر بن عاشور (ت١٣٩٣هـ)، مقاصد الشريعة الإسلامية، تحقيق: محمد الحبيب ابن الخوجة، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، ١٤٢٥هـ/٢٠٠٤م، ٣ج، ٢١/٢.

<sup>(</sup>٣) الريسوني، نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، مرجع سابق، ص٧.

<sup>(</sup>٤) الفاسي، عُلال، مقاصد الشريعة الإسلامية ومكارمها، ط٥، دار المغرب الإسلامي، ١٩٩٣م، ص٧.

<sup>(</sup>٥) الزحيلي، د. وهبة، أصول الفقه الإسلامي، ط١، دار الفكر، دمشق، ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م، ٢ج، ١٠١٧/٢.

فنلاحظ أن المقاصد علم شرعي تناوله علماء أصول الفقه، ويتبين لنا أن جميع التعريفات السابقة تدور حول معنى واحد للمقاصد، وهو كونها تهتم بالمعاني والحكم التي من أجلها شرعت الأحكام الشرعية، وفهم مقصود الشارع من النصوص ليتم تطبيقها على حياة الناس، والغاية من ورائها وهي تحقيق المصالح ودرء المفاسد.

وبذلك نرى أن الشاطبي تجاوز تعريف المقاصد لحكمة ما، وبدأ في قصد الشارع للمحافظة على المصلحة، فقال: "إن تكاليف الشريعة ترجع إلى حفظ مقاصدها في الخلق، وهذه المقاصد لا تعدو ثلاثة أقسام، أحدها: أن تكون ضرورية، والثاني: أن تكون حاجية، والثالث: أن تكون تحسينية"(١).

# أقسام المقاصد في الشريعة الإسلامية:

من خلال اطلاعي على مجموعة لا بأس بها من الكتب والدراسات التي تحدثت عن المقاصد في الشريعة وجدتها اتحدت في ذكر ما ذهب إليه شيخ المقاصد الشاطبي، وبعضهم أورد تقسيمات من حيث الأهمية وأثرها وغيرها من التقسيمات، ولكني سأختصر وأكتفي، بما يلي (٢):

المقصد العام: "هي المعاني والحكم الملحوظة للشارع في جميع أحوال التشريع أو معظمها"(")، فهي تحقق مصالح جميع الخلق في الدنيا والآخرة، عبرتطبيق أحكام الشريعة.

<sup>(</sup>۱) الشاطبي، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي (المتوفى: ۷۹۰هـ)، الموافقات، ضبطه: أبو عبيدة مشهور آل سلمان، ط۱، داربن عفان، ۱۶۱۷هـ/۱۹۹۷م، ۲۶، ۱۷/۲، وينظر: الجندي، د. سميح عبد الوهاب، أهمية المقاصد في الشريعة الإسلامية، ط۱، مؤسسة الرسالة، بيروت، ۱۶۲۹هـ/۲۰۰۹م، ص ۱۷.

<sup>(</sup>٢) ينظر: جُغيم، طرق الكشف عن مقاصد الشارع، مرجع سابق، ص٢٦، وينظر: العبيدي، الشاطبي ومقاصد الشريعة، مرجع سابق، ص١٢٠، وينظر: جمعة، أ. د علي، ترتيب المقاصد الشرعية، مفتي الديار المصرية، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، أبحاث ووقائع المؤتمر الدولي العام الثاني والعشرين، ص٤-٥.

<sup>(</sup>٣) جُغيم، طرق الكشف عن مقاصد الشارع، مرجع سابق، ص٢٦.

المقصد الخاص: فنقول هي المعاني والحكم الملحوظة للشارع في باب معين من أبواب التشريع، كباب الأسرة، أو الاقتصاد، أو السياسة، وذلك عن طريق أحكام تفصيلية شُرعت لكل مجال على حدة (١).

#### والمقاصد على ثلاث مراتب كما ذكرها الشاطبي:

- الضروريات: "هي التي لا بد منها في قيام مصالح الدين والدنيا، بحيث إذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا على استقامة، بل على فساد وتهارج وفوت حياة، وفي الآخرة فوت النجاة والنعيم، والرجوع بالخسران المبين "(٢).
- فهي مما لا يستغني الناس عنها في حياتهم وعلى رأسها ما اتفقت على حفظه
   جميع الأديان السماوية من الكليات الخمس، وهي (٣): الدين والنفس والعقل
   والنسل والمال.
- الحاجيات: وقد عرفها الشاطبي بقوله: "معناها أنها تفتقر إليها من حيث التوسعة ورفع الضيق المؤدي في الغالب إلى الحرج والمشقة، ولكنه لا يبلغ مبلغ الفساد العادي المتوقع في المصالح العامة، وهي جارية في العبادات، والعادات، والمعاملات، والجنايات"(1). كما في أحكام البيع والشراء، وإباحة الصيد لما هو حلال وغيرها.
- التحسينات: معناها: "الأخذ بما يليق من محاسن العادات، وتجنب الأحوال المدنسات التي تأنفها العقول الراجحات، ويجمع ذلك قسم مكارم الأخلاق "(٥)، فهي ما يتم بها تجميل أحوال الناس وتصرفاتهم، مثل: الاعتناء بجمال الملبس، وإعداد المأكل، وإزالة النجاسة وستر العورة، وغيرها.

<sup>(</sup>١) ينظر: المرجع السابق، ص٢٧.

<sup>(</sup>٢) الشاطبي، الموافقات، مرجع سابق، ١٧/٢-١٨.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ٢٠/٢.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ٢١/٢.

<sup>(</sup>٥) الشاطبي، الموافقات، مرجع السابق، ٢٢/٢.

فنرى أن هذه الأحكام والتشريعات تستمد من الكتاب والسنة وهما نصوص لا يصح التحريف فيها، ومنها ما جاء الكلام والحكم فيها واضحًا مباشرًا، ومنها ما جاء غير مباشر، فمن هنا جاءت حاجة الأصوليين للمقاصد، وفهمها في اللغة العربية لكونها لغة القرآن والسنة مصادر التشريع الإلهي، فهذا ما جعل الأصوليين يبحثون في اللغة العربية، فالكتاب والسنة كانت ألفاظهما مستعملة في معانيها اللغوية وجارية على قوانينها الوضعية والاستعمالية والدلالية المعروفة عندهم، وقد ذكر الإمام الشافعي ذلك فقال: "إنه لا يعلم من إيضاح جمل علم الكتابة أحد جهل سعة لسان العرب وكثرة وجوهه، وجماع معانيه وتفرقها، ومن علمه انتفت عن الشّبه التي دخلت على جهل لسانها "(۱). فقد قال الله تعالى: ﴿وَهَنْ ذَا لِسَانُ عَرَفِتٌ مُبِينُ الله النّه النّالذّ النّه النّه النّه النّا النّه النّه النّه النّه النّ

وقال الشاطبي: "إن القرآن نزل بلسان العرب، وإنه عربي، لا عجمة فيه، بمعنى أنه أنزل على لسان معهود العرب في ألفاظها الخاصة، وأساليب معانيها، أنها فيما فطرت عليه من لسانها تخاطب بالعام يراد به ظاهره، وبالعام يراد به العام في وجه والخاص في وجه، وبالعام يراد به الخاص، والظاهريراد به غير الظاهر، وكل ذلك يعرف من أول الكلام أو وسطه أو آخره، وتتكلم بالكلام ينبئ أوله عن آخره، أو آخره عن أوله، وتتكلم بالشيء يعرف بالمعنى كما يعرف بالإشارة، وتسمي الشيء الواحد بأسماء كثيرة، والأشياء الكثيرة باسم واحد"().

فاللغة عند الشاطبي هي السياق وما يدل عليه يعبرعنه بقوله (٣): "إذا ثبت أن للكلام من حيث دلالته على المعنى اعتبارين: من جهة دلالته على المعنى الأصلي، ومن جهة دلالته على المعنى التبعي الذي هو خادم للأصل، كان من الواجب أن ينظر في الوجه الذي تستفاد منه الأحكام، وهل يختص بجهة المعنى الأصلي؟ أو يعم الجهتين معًا...،

<sup>(</sup>١) الشافعي، الرسالة، مرجع سابق، ص٤٧.

<sup>(</sup>٢) الشاطبي، الموافقات، مرجع سابق، ١٠٣/٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ١٥١/٢.

فلا كلام بأن للعموم صيغًا وضعيةً، ولذلك العموم تدل عليه هذه الصيغ بحسب الوضع باعتبار نظرين، الأول: باعتبار ما تدل عليه الصيغة في أصل وضعها على الإطلاق (۱)... والثاني: بحسب المقاصد الاستعمالية التي تقضي العوائد بالقصد إليها، وإن كان الأصل الوضع على خلاف ذلك، وهذا الاعتبار استعمالي والأول قياسي (۱) وإن الفهم في عموم الاستعمال متوقف على فهم المقاصد فيه، وللشريعة بهذا النظر مقصدان: المقصد في الاستعمال العربي، والمقصد في الاستعمال الشرعي "(۳).

ونلاحظ أنه اهتم بالمعنى الحرفي والمعنى الحقيقي للأحكام، وأخذ بعين الاعتبار السياق الكلامي في الجملة.

ويرى طه عبد الرحمن أن مصطلح المقاصد كما استعمله الشاطبي، لا يقوم على دلالة واحدة، بل يقوم على ثلاثة معان، وهي:

- المقصد: بمعنى المقصود ويجمع على مقصودات، ومعناه انعقاد الدلالة وحصولها في الكلام، فالمقاصد بهذا المعنى لها تعلق أكيد باللغة، وهو ما ذهب إليه الشاطبي بأن المقصد بمعنى المقصود وهو المضمون الدلالي، وهنا القصد بمعنى "حصول فائدة".
- المقصد: جاء بمعنى القصد ويجمع على قصود، فالمقصد بمعنى القصد هو المضمون الشعوري أو الإرادي، وهنا القصد بمعنى "حصول نية".
- المقصد: بمعنى مقاصد، واختص هذا المقصد باسم الحكمة، ونحتفظ بلفظ مقاصد بصيغة الجمع؛ لإفادة هذا المدلول أوقل بإيجاز: إن المقصد بهذا المعنى هو المضمون القيمي، وهنا القصد بمعنى "حصول الغرض"(٤).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ١٨/٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ١٩/٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ٤/٥٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: عبد الرحمن، د. طه، تجديد المنهاج في تقويم التراث، ط٢، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ص٩٨.

ويقول طه عبد الرحمن: "إن الأصوليين اختصوا بتقسيمات على طرق دلالة اللفظ على المعنى، وقد اشتهر منها تقسيمان اثنان هما: التقسيم الحنفي، والتقسيم الشافعي، فالتقسيم الأول عند المسلمين يسمى ب" مبدأ القصدية"، ومقتضاه أنه لا كلام إلا مع وجود القصد، وصيغته هي "الأصل في الكلام القصد"، أما الأحناف فعرف عندهم باسم "دلالة العبارة"، وهي استلزام القول للمعنى المقصود من سياقه"().

وابن قيم الجوزية: "يجعل قاعدة الشريعة التي لا يجوز هدمها، أن المقاصد والاعتقادات معتبرة في التصرفات والعبارات كما هي معتبرة في القربات والعبادات، فالقصد والنية والاعتقاد يجعل الشيء حلالًا أو حرامًا، وصحيحًا أو فاسدًا، وطاعةً أو معصيةً "(<sup>7)</sup>. وهذا يدل على أن المقاصد تلعب دورًا مهمًا في معرفة المعنى وهي أساس الخطاب، ليس في الكلام العادي فحسب، بل في أحكام الشريعة، كما في الإرادة الباطنة للأشياء، كما في البيع والعقود، والزواج، والطلاق، وغيرها.

## أنواع المقاصد فى الخطاب:

نحن نعلم أن كل خطاب لابد أن يكون ذا فائدة ويدل على معنى دلالة معينة، فهناك معانٍ وضعية مباشرة، ومعانٍ أخرى غيرمباشرة يتم تأويلها واستنتاجها عن طريق السياق الذي ورد فيه الخطاب، فهناك من يرى أن المقاصد هي المعاني نفسها أو أن يكون "الاهتمام بالمعاني المبثوثة في الخطاب هو المقصود الأعظم بناء على أن العرب إنما كانت عنايتها بالمعاني، وإنما أصلحت الألفاظ من أجلها، وهذا الأصل معلوم عند

<sup>(</sup>١) ينظر: عبد الرحمن، د. طه، اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، ط١، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ١٩٩٨م، ص١٠٣٠.

<sup>(</sup>٢) ابن قيم الجوزية ، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين (ت ٧٥١هـ)، إعلام الموقعين عند رب العالمين ، تحقيق : محمد عبد السلام إبراهيم ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤١١هـ/١٩٩١م، ٤٠ . ٧٩/٣.

أهل العربية، فاللفظ إنما هو الوسيلة إلى تحصيل المعنى المراد، والمعنى هو المقصود"(')، فالمقاصد في الخطاب أنواع، وهي كالتالي('):

#### ١- المقاصد الظاهرة الوضعية:

وهي الأغراض المباشرة مثل: المعاني والأفكار التي تتجلى بوضوح في الخطاب، وبأسلوب مباشر يتطابق فيها المعنى الحرفي للغة مع قصد المرسل مثل: الأمر بالاجتهاد في المذاكرة، والحث على الصلاة، فأفعال الكلام السابقة يوظفها المبدع بأسلوب مباشر وصريح للدلالة على قصده الواضح والمباشر.

#### ٢- المقاصد الكامنة الإجمالية:

وهي المعاني غير المباشرة التي نستنتجها عن طريق المعاني الأولى، ويلعب السياق دورًا رئيسيًّا في تحديد القصد من الخطاب، فاللغة وحدها لا يمكنها أن تظهر المعنى الحقيقي الذي يريد المرسل إيصاله، "فالمعاني الضمنية (٣) هي جوانب مقاصدية من المعنى ولها خاصيات واضحة الملامح، وهي مستقاة جزئيًّا من المعنى المتواضع عليه أو المعنى المباشر للقول حسب استعماله في سياق محدد مشترك بين المتكلم والمخاطب "(٤).

فشكل الخطاب ليس كافيًا للدلالة على قصد المرسل في فعل لغوي معين، مما ينتج عنه علاقة ثنائية بين القصد وشكل الخطاب.

<sup>(</sup>١) الشاطبي، الموافقات، مرجع سابق، ١٣٨/٢.

<sup>(</sup>٢) فضيلة، مفهوم المقاصد وعلاقتها بالخطاب الثوري (تناول تداولي للخطاب الثوري)، مرجع سابق، ص١٠.

<sup>(</sup>٣) كما عرفها «جرايس» هي: ما يمكن أن يضمنه أو يوحي به أو يعنيه متكلم ما فوق ما يصرح به ظاهر كلامه. ينظر: براون، وويول، ج ب ج، تحليل الخطاب، ترجمة: د. محمد لطفي الزليطني، ود. منير التريكي، النشر العلمي والمطابع بجامعة الملك سعود، الرياض، ١٩٩٧م /١٤١٨هـ، ص٣٩٠.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ص١٤.

فشكل الخطاب يمكن أن يطابق قصد المرسل وألّا يطابقه؛ لأن هناك معاني مضمرة في الخطاب لا يمكن الكشف عنها إلا بواسطة التأويل، واستنادًا إلى المعرفة المستركة ومعرفة السياق الذي قد يخفى على الكثيرممن لا يشاركون هذه المعرفة. وبناء على ذلك فإن لصورة الخطاب عدة قوى إنجازية تبعًا لمقتضى السياق، لخصها علماء الأصول في قضيتين هما:

أولًا: منطوق الخطاب وهو ما يسمّيه التداوليون بالمعنى الحرفي.

ثانيًا: مفهوم الخطاب وهو ما يسمّيه التداوليون بالمعنى المستلزم.

وهذان المفهومان اهتم بهما الكثير من الدارسين في البلاغة العربية والدراسات اللسانية والتداولية المعاصرة.

فهذا عبد القاهر الجرجاني يسمي ثنائية "منطوق الخطاب/ومفهوم الخطاب"، "بالمعنى ومعنى المعنى، والمعنى في منظوره هو: ذلك المفهوم من ظاهر اللفظ، والذي نصل إليه من غير واسطة، ومعنى المعنى هو: أن تعقل من اللفظ معنى ثم يفضي بك ذلك المعنى إلى معنى آخر"().

ونرى أن تأويل المعنى يكون موجهًا إلى المرسل إليه هذا الخطاب. فالمستمع المتلقي أو المرسل إليه لا يشارك في تكوين قصدية المتكلم إلا أن يتحول إلى متكلم، أما أن يشارك في هذه القصدية وهو في حال الاستماع، فلا، فحدد "سورل" كما ذكر طه عبد الرحمن شروطًا محددة للفعل اللغوي ينتقل بها المتلقي أو المرسل إليه من المعنى الحرفي المباشر إلى المعنى الإجمالي غير المباشر، وهذه الشروط أربعة لابد أن يشتملها الفعل الكلامي حتى يكون صحيحًا، وهي: (٢)

شروط مضمون القضية: تحدد أوصاف المضمون المعبر عنه بقول مخصوص.

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن، اللسان والميزان أو التكوثر العقلى، مرجع سابق، ص٢٦٠.

- الشروط الجوهرية: وتعين هذه الشروط الغرض التواصلي من الفعل التكلمي، هذا الغرض الذي يلزم المتكلم بواجبات معينة.
- شروط الصدق: تحدد الحال الاعتقادي، الذي ينبغي أن يقوم به المتكلم المؤدي لهذا الفعل التكلمي.
- الشروط التمهيدية: وتتعلق بما يعرفه المتكلم عن قدرات واعتقادات وإرادات المستمع وعن طبيعة العلاقات القائمة بينهما، ومنه فإن الشروط التمهيدية هي التي تسهم في تحديد الأفعال الكلامية ذات القوة الحرفية وتعدد قوتها الاستلزامية.

وعليه، فالقصدية لا تنفك عن اللغة، "فهي اعتقاد المنشئ أن سلسلة الأحداث القولية التي ينتجها يمكن أن تشكل نصًا مسبوكًا، يكون أداة لتحقيق مقاصد المنشئ، كأن ينقل معرفة أو يحقق هدفًا جرى توصيفه في إطار خطة موضوعة "(۱)، وبهذا يمكن أن نصف نظرية المقاصد أو مقاصد المنشئ بأنها نظرية تركيبية تجمع بين المستويات اللغوية والسياق لاستنتاج القصد وفهمه فهي تجمع بين الكفاءة اللغوية والتداولية.

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم، د. أشرف عبد البديع، الدرس النحوي النصي في كتب إعجاز القرآن، مكتبة الأداب، القاهرة، ۲۰۰۸م، ص ۱۵۷.

# المبحث الخامس أنواع المعاني وتكثيف المعنى

- المعنى والدلالة
  - ما المعنى ؟
  - أنواع المعنى
- نظریات دراسة المعنی
- أولًا: النظرية الإشارية
- ثانيًا: النظرية التصورية
- ثالثًا: النظرية السلوكية
  - رابعًا: نظرية السياق
- خامسًا: نظرية الحقول الدلالية
  - سادسًا: النظرية التحليلية
    - تكثيف المعنى

#### المعنى والدلالة

عند حديثنا عن المعنى يتبادر لذهننا كلمة "الدلالة"، فهي كلمة تدل على المعنى كما تحدثنا عنها في المبحث الثاني الموسوم بـ "الدال والمدلول"، ولكننا هنا نتحدث عن المعنى، وكثيرًا ما أتساءل: أهناك فرقٌ بين الكلمتين؟ أم أنهما مترادفتان!؟

عندما ننظر لمن قبلنا نجد من أثار فضوله هذا السؤال أيضًا من أمثال:

"جون لاينز" حيث تكلم عن الفرق بين المعنى والدلالة، وأن بينهما علاقة عكسية، وعبر عنها بالآتى:

أن المعنى يعتمد على مجموع العلاقات القائمة بين أي تعبير وغيره من التعابير الأخرى في لغة واحدة، وهذا ما يميزبين المعنى والدلالة التي تربط التعابير بصنوف من التعابير في لغات أخرى.

أن كلًا منهما ينطبق بالتساوي على تعابير بسيطة معجميًّا والتعابير المركبة معجميًّا.

أن المعنى والدلالة مرتبطان ويعتمد كلُّ منهما على الآخر بشكل يجعل المرء غيرقادر على معرفة أحدهما عادة دون أن تكون لديه معرفة عن الآخر.

فالعلاقة العكسية بين المعنى والدلالة يمكن التعبير عنها كالتالي: كلما توسعت الدلالة، صغر المعنى والعكس صحيح، مثل: تعبير دلالة حيوان بأوسع من دلالة كلب (كل الكلاب حيوانات، ولكن ليس كل الحيوانات كلابًا، ولكن معنى حيوان أقل تحديدًا من معنى كلب)، وهذه العلاقة العكسية معروفة جيدًا بعلم المنطق بموجب الفرق القائم بين المدلول والمفهوم، فمدلول أيً مصطلح أو تعبير يمثل على وجه التقريب صنف الكيانات التي يحددها هذا المدلول، أما مفهومه فيمثل الخاصية المحددة للصنف (۱).

154

<sup>(</sup>۱) ينظر: لاينز، جون، اللغة والمعنى والسياق، ترجمة: د. عباس صادق الوهاب، ط۱، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ۱۹۸۷م، ص ۲۲–۲۵.

فعندما نتحدث عن معنى الكلمة نتحدث عن علاقتها مع الكلمات الأخرى داخل اللغة ذاتها، فثري تعني غنيًا وضد فقير، وكريم ضد بخيل، فمعنى الكلمة مرتبط بعلاقاتها مع الكلمات ذات العلاقة في اللغة الواحدة.

ومن ناحية أخرى الدلالة تعني علاقة الكلمة بالعالم الخارجي، فالكلمة تشير إلى كائن موجود في العالم الخارجي، قد يكون إنسانًا، أو حيوانًا، أو نباتًا، أو مكانًا، مثلًا، نعمان، الأسد، الشجرة، الصخرة، أوروبا، على الترتيب.

فهناك فرق بين الكلمات والموجودات، كلمة كرسي ليست كرسيًا، بل هي كلمة تشير إلى الشيء الذي ندعوه كرسيًا، كلمة باب ليست بابًا، وكلمة مدرسة ليست مدرسة، فالتعابير اللغوية جزء من اللغة، ولكن الموجودات الخارجية جزء من العالم، فالدلالة هي علاقة بين التعابير اللغوية والموجودات الخارجية (١).

ولا يفرق أحمد مختار عمر بين المعنى والدلالة؛ إذ هما عنده مترادفتان فيقول: "علم الدلالة يعرف بعضهم بأنه "دراسة المعنى" أو "العلم الذي يدرس المعنى"، وعدد أسماءه بأنه يطلق عليه في الإنجليزية "السيمانتيك"، وفي اللغة العربية علم الدلالة ويسميه بعضهم بعلم المعنى (())، ونراه يفرد الفصل الرابع في كتابه "علم الدلالة" للحديث عن أنواع الدلالة للكلمة تحت اسم "أنواع المعنى "(")، فيتضح في أنه لا يفرق بين المعنى والدلالة.

كما نجد إبراهيم أنيس في كتابه "دلالة الألفاظ" عند حديثه عن "أثر الأمية في دلالة الألفاظ"، فيقول: "إن مؤلفي هذه الكتب كانوا يختلفون في نظرتهم لدلالة الألفاظ،

<sup>(</sup>۱) ينظر: الخولي، د. محمد، علم الدلالة (علم المعنى)، دار الفلاح للنشر والتوزيع، الأردن، ٢٠٠١م، ص ٢٥-٢٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص١١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجع السابق: ص ٣٦.

فمنهم من كان يورد عدة ألفاظ للمعنى الواحد، ومنهم من حاول... أن يلتمس فروقًا... بين معانى هذه الألفاظ"(١).

وأرى أنه لا يفرق بين الدلالة والمعنى؛ إذْ ذكر دلالة الألفاظ، ثم ذكر معاني الألفاظ، فمن وجهة نظر الباحثة أنه لا فرق بين المعنى والدلالة، وأن ما حاول "لاينز" تلمسه لا يعدو كونه إمعان نظر لا يؤثر في دراسة معنى اللفظ.

#### ما المعنى؟

تحديد تعريف للمعنى هومن أهم العقبات التي واجهت اللغويين، وعرّفه ابن فارس فقال: "عَنَيْتُ بالكلام كذا" أي: قصدتُ وعَمَدْت "(٢).

وهذا الشريف الجرجاني يقول: "المعاني: هي الصورة الذهنية، من حيث إنه وضع بإزائها الألفاظ والصور الحاصلة في العقل، فمن حيث إنها تقصد باللفظ سميت: مفهومًا، ومن حيث إنه مقول في جواب (ما هو) سميت: ماهية، ومن حيث ثبوته في الخارج سميت: هوية "(").

وذكر السيوطي أنه اختُلف: هل الألفاظ موضوعة بإزاء الصور الذهنية -أي الصورة التي تصورها الواضع في ذهنه عند إرادة الوضع -أو بإزاء الماهيات الخارجية ، فذهب الشيخ أبو إسحاق الشيرازي إلى الثاني وهو المختار، وذهب الإمام فخرالدين وأتباعه إلى الأول ، واستدلوا عليه بأن اللفظ يتغير بحسب تغير الصورة في الذهن فإن من رأى شبحًا من بعيد وظنه حجرًا أطلق عليه لفظ الحجر، فإذا دنا منه وظنه شجرًا أطلق عليه لفظ الشجر، فإذا دنا وظنه فرسًا أطلق عليه اسم الفرس ، فإذا تحقق أنه إنسان أطلق عليه

<sup>(</sup>١) أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق، ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) ابن فارس، الصاحبي، مرجع سابق، ص ٣١٢.

<sup>(</sup>٣) الشريف الجرجاني، كتاب التعريفات، مرجع سابق، ص ٢٠٠.

لفظ الإنسان، فبان بهذا أن إطلاق اللفظ دائر مع المعاني الذهنية دون الخارجية؛ فدل على أن الوضع للمعنى الذهني لا الخارجي "(١).

وذهب الجاحظ إلى أن: "المعاني القائمة في صدور الناس المتصورة في أذهانهم، والمتخلجة في نفوسهم، والمتصلة بخواطرهم، والحادثة عن فكرهم، مستورة خفية، وبعيدة وحشية، ومحجوبة مكنونة، وموجودة في معنى معدومة، ويحبي تلك المعاني ذكرهم لها، وأخبارهم عنها، واستعمالهم إياها "(٢). فه ويرى أن المعاني خفية في صدور الناس تظهر بإجلائها والتعبير عنها.

ونرى محمد حسن جبل في كتابه "المعنى اللغوي"، يصوغ تعريفًا للمعنى عند متقدمي العرب فقال: "معنى اللفظ هو الصورة الذهنية لمسماه من حيث وُضِع اللفظ بإزائها"(").

ثم قام بشرح هذا التعريف فقال: "وتوضيحًا لألفاظ التعريف نذكر أن: الصورة عمومًا - لأي شيء كانت - هي الشكل الذي يحمل خطوط قسماته، وملامحه التي تميزه عن غيره.

والذهن الذي هو محل الصورة: قوة للنفس معدة لاكتساب العلوم التصويرية والتصديقية، وهذه القوة تُسمى عقلًا، ومحلها الدماغ، والمسمى هو الشيء الذي وُضع اللفظ ليسميه، أي: يدل عليه ويعبر عنه.

وعبارة "من حيث" تبين الجهة التي اعتُبرت في الصورة عند تعريف المعنى بها؛ لأن الصورة الذهنية لها حيثيات كثيرة، وهي لا تعد معنى إلا من حيث وضع اللفظ إزاءها.

<sup>(</sup>١) السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، مرجع سابق، ص ٣٦/١-٣٧.

 <sup>(</sup>٢) الجاحظ، البيان والتبيين، عمروبن بحربن محبوب الكناني بالولاء، الليثي، أبو عثمان (المتوفى:
 ٥٥٥هـ)، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ١٤٢٣هـ ٣ج، ١٨١٨.

<sup>(</sup>٣) جبل، محمد حسن (ت ١٤٣٦هـ)، المعنى اللغوي دراسة عربية مؤصلة نظريًا وتطبيقيًا، مكتبة الآداب، القاهرة، ط٢، ٢٠٠٩م، ص ٦٨.

وكلمة "إزاءها" تعني - لغويًا - حذاءها ومقابلًا لها، ولكن يقصد بها هنا أن اللفظ مقارن للصورة، أي: مقترن بها، فهويدل عليها ويستدعيها، كما أنها تستدعيه.

فالصورة الذهنية هي المعنى؛ لأنها هي التي يقصدها المتكلم عندما يريد التعبيرعن شيء في ذهنه"(۱).

فنرى أن تعريفه جاء كما عرّف الشريف الجرجاني المعاني، فيمكن صياغة تعريف للمعنى بقولنا: "هو الصورة الذهنية في عقل المتكلم والمتلقي، يُعبِّر عنها الناس بألفاظ مرتبطة بهذه الصورة في عقلهم الباطن، وثابتة على مسمياتها في الخارج "أي في الحقيقة" ومتفق عليها بين الجماعة اللغوية الواحدة".

# أنواع المعنى:

المعنى المعجمي وحده ليس كافيًا لتحديد معنى الكلمة وإن كفى في بعض الكلمات، ولكنه لا يكفي في الكثير منها، فكان لا بد من التفريق بين أنواع المعنى وملاحظتها، ورغم اختلاف العلماء في أنواع المعنى فقد حصرها أحمد مختار عمر بهذه الأنواع الخمسة، وهي (7):

١- المعنى الأساسي أو الأولي أو المركزي، وقد يسمّى المعنى التصوريّ أو المفهوميّ، أو الإدراكيّ، وهذا المعنى هو العامل الرئيسي للاتصال اللغوي بين المتكلمين، فهو المعنى الذي يتصور بالذهن فور النطق بالكلمة، فمن شروطه أن يكون المتكلمان بلغة معينة متقاسمين للمعنى الأساسي، وهذا النوع من المعنى وثيق الصلة بالمعنى المعنى المتصل بالكلمة عند ورودها مفردة عن السياق، ويمكن تمييز ملامحه عن غيره، على سبيل المثال فكلمة "أمرأة" يمكن أن

146

<sup>(</sup>۱) ينظر: جبل، محمد حسن (ت ١٤٣٦هـ)، المعنى اللغوي دراسة عربية مؤصلة نظريًا وتطبيقيًا، مرجع السابق ١٠٤-٧٠.

<sup>(</sup>١) عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص٣٦ وما بعدها.

تحدد باعتبارها تملك الملامح: + إنسان - ذكر + بالغ، فهي متميزة عن كلمة "ولد" التي تملك الملامح: + انسان + ذكر - بالغ.

المعنى الإضافي أو العرضي أو الثانوي أو التضمني، هذا النوع من المعنى زائد على المعنى الأساسي وليس له صفة الثبوت والشمول، ويتغير بتغير الزمن أو الخبرة أو الثقافة، فمثل كلمة "يهودي" تملك معنى أساسيًا هو الشخص الذي ينتمي إلى الديانة اليهودية ولها معانٍ إضافية في أذهان الناس تتمثل في الطمع والبخل والمكر والخديعة.

وكذلك كلمة "غنم" فهي تحمل معنى أساسيًّا وهو الحيوان المعروف، وتحمل معنى إضافيًّا، وهو الانقياد بلا تفكير، وكذلك كلمة "فأر" فهي تحمل دلالة إضافية فهي تدل على الجبن والخوف؛ فالمعنى الإضافي متغير بخلاف المعنى الأساسي؛ فإنّه ثابت وقد يشيع معنى إضافي لكلمة ما في بيئة ما، وفي مكان آخر لا يسمع سوى معناها الأساسي.

- ٣- المعنى الأسلوبي، وهذا النوع من المعنى يكشف عن المستوى الثقافي والاجتماعي لمستخدمي اللغة، والمنطقة الجغرافية التي ينتمون إليها، ويبين نوع اللغة المستعملة؛ أدبية، رسمية، عامية، مبتذلة، فكلمة "الأب" تبين طبقة المتكلمين بها، فهي في لغة الأرستقراطيين "داد"، والأدب الفصيح "الوالد والدي"، والعامي الراقي "بابا بابي"، والعامي المبتذل "أبويا آبا"، ومثله يقال على الكلمات التي تطلق على الزوجة في العربية الحديثة: عقيلته حرمه زوجته امرأته مرته، فكل مجموعة من هذه الكلمات تدل على مسمى واحد أو معنى واحد، ثم تنفرد كل كلمة من هذه المجموعة لتدل على ثقافة وبيئة مستعمليها.
- المعنى النفسي، هو معنى ذاتي فردي، فيعتبر معنى مقيدًا بالنسبة لمتحدث واحد
   فقط، ولا يتميز بالعمومية والتداول بين أفراد المجتمع اللغوي، ويظهر واضحًا

في أحاديث الأفراد العادية، وكتابات الأدباء وشعر الشعراء، ونمثل له بقول رابعة العدوية في مخاطبة الذات الإلهية (١٠):

أحِبُّكَ حُبَيْنِ حُبَ الهَووا فأمَا الذي هُو حُبُ الهَوا وأمَا الذي أنْتَ أهل لَهُ فلا الحَمْدُ في ذا ولا ذاكَ لي

وحُبْاً لأنَاكَ أَهْالُ لِذَاكَا فَشُغْلِي بِذِكْرِكَ عَمَّنْ سِواكا فكَشْفُكَ لِي الحُجْبَ حَتَّى أَرَاكا ولكنْ لكَ الحَمْدُ في ذا وذاكا

فالحب عندها بهذا التفصيل: حب الهوى، وحب الأهلية للحب ليس له أية إشارة في المعاجم اللغوية على تعدد أنواعها واختلافها، فالشخصية وهي شخصية المتكلم والتجربة عناصر مهمة لازمة لفهم المعنى.

وقول لسان الدين بن الخطيب(٢):

#### واصبرْ على مَضَضِ الليالي فإنها كحواملٍ سَيلِدْنَ كلَّ عَجيبِ

فع برعن الهم والحزن الذي يعتريه ويشعربه في الليل بالحوامل، فهن معروف مدى تعبهم في هذه الفترة، فنرى أن المعنى النفسي يرتبط بعلم اللغة النفسي، ويتفاءل بأنه بعد التعب والألم يأتي الفرج مثل الحامل بعد التعب يولد الطفل ويحل السرور، فلذلك المعنى النفسي يرتبط بما يشعربه الشخص ويقع في نفسه من قبول أو تشاؤم.

٥- المعنى الإيحائي: هذا النوع من المعنى الذي يتعلق بكلمات ذات مقدرة خاصة على الإيحاء نظرًا لشفافيتها. وحصر "أولمان" هذا النوع من الكلمات ودلالاتها على المعاني بذاتها إلى أنواع ثلاثة هي("):

145

<sup>(</sup>١) السعران، د. محمود، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، دار النهضة العربية، بيروت، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) ابن الخطيب، لسان الدين، ديوان الصيب والجهام والماضي والكهام، تحقيق: د. محمد الشريف قاهر، ط١، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ١٩٧٣م، ٢٨٤/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص٣٩-٤٠.

ولا يُسمح بنشرها ورقيًّا، أو تداولها تجاريًّا.

# أُولًا: التأثير الصوتي

كلمات تدلّ على المعنى من خلال تأثيرها الصوتى، فبمجرد سماعها يقع في نفس السامع إيحاء بدلالتها، مثالها: خرير الماء، صليل السيوف، مواء القطة، نباح الكلب.

وقد عقد ابن جني في الخصائص بابًا أسماه "باب إمساس الألفاظ للمعاني"، وقال: "اعلم أن هذا الموضع شريف لطيف، وقد نبه عليه الخليل وسيبويه، وتلقته الجماعة بالقبول له والاعتراف بصحته، قال الخليل: كأنهم توهموا في صوت الجندب استطالة ومدًّا، فقالوا: صر، وفي صوت البازي تقطيعًا، فقالوا: صرصر، وقال سيبويه في المصادر التي جاءت على الفعلان: إنها تأتى للاضطراب والحركة، نحو: النقزان والغثيان، فقابلوا بتوالى حركات الأمثال توالى حركات الأفعال "(١).

# ثانيًا: التأثير الصرفي

كلمات تبدل على معناها من خيلال تراكيبها الصرفية، ويتعلق بالكلمات المركبة والمنحوتـة في اللغـة العربيـة ، مثـل: (بحـتر) كلمـة تطلق علـي القصـير، وأصلهـا بـتر وحـتر، وبـتر تعنى قطع، وحترفأصلها قلل، فلما اجتمعتا ثم ركبتا دلتا معًا على القصير.

ومنه دلالة الصيغة الصرفية على المعنى، مثل دلالة فاعل على المشاركة بين طرفين كقاتل، ودلالة انفعل على المطاوعة كانكسر (١٠).

قال ابن جنى: "إن المصادر الرباعية المضعفة تأتى للتكرير، نحو: الزعزعة، والقلقلة، والصلصلة، والقعقعة، والجرجرة، والقرقرة "(٣).

<sup>(</sup>١) ابن جني، الخصائص، مرجع سابق، ٢/١٥٤.

<sup>(</sup>٢) محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٢٥-٢٦.

<sup>(</sup>٣) ابن جني، الخصائص، مرجع سابق، ٢/١٥٥.

ويقول أيضًا (١): "وجدت الفعلى في المصادر والصفات إنما تأتي للسرعة، نحو البشكى (٢)، والجمزى (٣)، والولقى "(٤).

# ثالثًا: التأثير الدلالي:

ويختص بالكلمات التي تحمل أكثر من معنى أساسي، فيترك المعنى الأكثر شيوعًا أثره الإيحائي على المعنى الآخر، وهذا التأثيريكون أكثر وضوحًا في الكلمات المكروه ذكرها، مثل الكلمات المتعلقة بالجنس وقضاء الحاجة والموت، وفي مثل هذه الحالات ينبغي استعمال التلطف في التعبير، من أمثلة ذلك: إطلاق كلمة "حامل" على الحبلى، والكنيف صار "دورة المياه"، والتواليت، والحمام.

#### نظريات دراسة المعنى:

تتابعت الدراسات اللغوية المتعلقة بالمعنى، واختلفت نظرة الباحثين في علم الدلالة إلى المعنى، فنتج عن هذا الاختلاف تعدد في اتجاهات ومناهج دراسة المعنى التي تساعد في فهم المعنى في لغة ما، وهي كالتالى(٥):

### أولًا: النظرية الإشارية:

ارتبطت هذه النظرية باللغويين "ريتشارد وأوجدن" في كتابهما "معنى المعنى" فهما يميزان بين ثلاثة عناصر للمعنى، وهي: "الفكرة أو المرجع أو المدلول، والشيء الخارجي أو المشار إليه، والرمز أو الكلمة أو الاسم". التي أوضحاها بالمثلث الآتي:

141

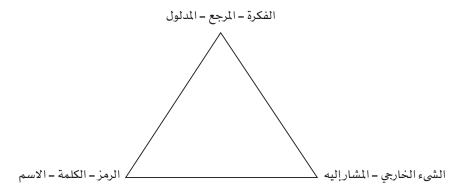
<sup>(</sup>١) المرجع السابق:١/٥٥٨.

<sup>(</sup>٢) البشكى: ناقة بشكى، أي سريعة، ابن منظور، أبو الفضل، جمال الدين محمد مكرم، ٢٠١١م، لسان العرب، ط٧، دار صادر، بيروت، مادة: (ب شك).

<sup>(</sup>٣) حمار جمزى: وثَّاب سريع المرجع السابق، مادة: (ج م ز).

<sup>(</sup>٤) ناقة ولقى: سريعة. المرجع السابق، مادة: (ول ق).

<sup>(</sup>٥) عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٥٤-٥٦.



فيتبين لنا أنه لا توجد علاقة مباشرة بين الكلمة كرمز، والشيء الخارجي الذي تعبر عنه، والكلمة عندهما تحوي جزأين هما صيغة مرتبطة بوظيفتها الرمزية، ومحتوى مرتبط بالفكرة أو المرجع.

وقد ذهب دي سوسيرإلى مثل هذا فهويرى أن الكلمة ذات طبيعة ازدواجية، هما: الصيغة (الرمز)، والمحتوى (الفكرة)، فقد شبهه بقطعة من الورق ذات وجهين، فهما مرتبطان ارتباط جانبي الورقة.

وبذلك فالنظرية الإشارية تعني أن معنى الكلمة هو إشارتها إلى شيء غير نفسها، وقد اعترض على هذه النظرية بالآتي:

- ١- أنها تدرس الظاهرة اللغوية خارج إطار اللغة.
- أنها تقوم على أساس دراسة الموجودات الخارجية المشار إليها، فلابد أن
   تكون على علم بكل شيء في عالم المتكلم، لكي تعطي تعريفًا دقيقًا للمعنى،
   وهذا محال.
- ٣- أنها لاتتضمن كلمات مثل: "لا، إلى، لكن، أو" وهي كلمات لاتشير إلى شيء، ولكن لها معنى يفهمه السامع والمتكلم.

أن معنى الشيء غيرذاته، فمعنى كلمة "برتقائة" ليس هو "البرتقائة" فالبرتقائة يمكن أن تُتعلم، ولكن المعنى لا يؤكل، والمعاني يمكن أن تُتعلم، ولكن المبرتقائة لا يمكن.

#### ثانيًا: النظرية التصورية(١٠):

تتلخص هذه النظرية في أن اللغة وسيلة لتوصيل الأفكار، ونقلها من شخص إلى آخر، بمعنى أن اللغة تعد تمثيلًا خارجيًّا (أصوات) في صورة ألفاظ لحالة داخلية في ذهن المتكلم (أفكار)، لأن الأفكار في ذهن المرء لها وجود مستقل تمامًا عن اللغة، كما أن وظيفتها مستقلة تمامًا عن اللغة.

وترجع فكرة هذه النظرية إلى اللغوي "جون لوك"، فهو وأصحاب هذه النظرية يرون أنه لولا حاجة الإنسان لنقل أفكاره إلى غيره لما كان للغة حاجة، فالمعنى عند أصحاب هذه النظرية يتمثل في الفكرة أو الصورة الذهنية، فعند النطق بكلمة القلم، فالمتكلم يشير إلى معنى في ذهنه، وفي ذهن السامع أيضًا؛ لأن كلًا منهما يملك تصورًا واحدًا عن القلم. فبذلك كان وسيلة نقل الأفكار بصورة صوتية لغوية يدركها السامع ليستدعي الصورة الذهنية لهذا المعنى الذي يريد إيصاله له المتكلم. ويتضح هذا بما يلي:

الفكرة عند المتكلم ── حسورة لغوية ── الفكرة عن السامع

وهي الفكرة نفسها عند المتكلم.

واعترض على هذه النظرية بأن هناك كلمات كثيرة غيرقابلة للتصور، بل ليس لها تصور عقلي سوى ألفاظ الكلمات نفسها: كأدوات المعاني والكلمات التجريدية، نحو: الديمقراطية، الاقتصاد، الإمبريالية، الاجتماع، والتاريخ ...الخ.

١٣٨

<sup>(</sup>١) ينظر: محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٣٢-٣٣.

## ثالثًا: النظرية السلوكية''):

مبتكرهذه النظرية هو العالم اللغوي "بلومفيلد" وأصحاب هذه النظرية يرون أن السلوك الإنساني يمكن ملاحظته مباشرة للمتكلِّم والمخاطب، فهم يصفون السلوك بأنه نوع من الاستجابات لمثيرات معينة في البيئة المحيطة، وتمثل بما يلي (٢):

وبذلك تكون الكلمة التي يتكلم بها المرء بمثابة مثير للسامع لكي يستجيب للموقف، وهذا المثير وتلك الاستجابة هي المعنى اللغوي للكلمة عند أصحاب هذه النظرية.

وخير مثال على هذه النظرية هو المثال المشهور الذي أورده "بلومفيلد" صاحب هذه النظرية، وهو المثال المعروف بـ "جاك، وجيل، والتفاحة". فيقول:

"نفترض أن جاك وجيل يسيران في طريق، وجيل تستشعر الجوع، ترى تفاحة على شجرة، فتحدث "ضجة" بحنجرتها، ولسانها، وشفتيها: فيقفز جاك من فوق السور، ويتسلق الشجرة، ويقتطف التفاحة، ويحضرها لجيل، ويضعها في يدها، فتأكل جيل التفاحة").

نلاحظ من خلال هذا المثال المثيرهو ما شعرت به جيل من جوع عندما رأت التفاحة، أما الاستجابة فهي إحضار جاك للتفاحة ووضعها في يد جيل، وهكذا نرى أن اللغة أحدثت رد فعل جاك عندما توفر مثير لجيل.

<sup>(</sup>١) يطلق عليها: المدرسة السلوكية الأمريكية ، راجع: السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، مرجع سابق، ص٠٤٣.

<sup>(</sup>٢) محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص٣٣-٣٤.

<sup>(</sup>٣) السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، مرجع سابق، ص ٣٠٥-٣٠٦.

"فيرى السلوكيون أن السلوك الإنساني يوصف أكمل وصف وأدقه عن طريق اعتبار الظواهر الفسيولوجية وغيرها من الظواهر المادية التي تصحب سلوك الأفراد، ولا تتأتى عندهم دراسة الظواهر الإنسانية دراسة علمية إلا بهذا الطريق، ولذلك ينبغي عند السلوكيين شرح مصطلحات مثل: "الإرادة" و"الشعور" و"الفكرة" و"الانفعال"، وترجمتها إلى لغة تتضمن حالة فسيولوجية أو فيزيقية، ولذلك ظهرت عندهم مصطلحات مثل: الاستجابة، الاستجابة البديلة، المثير البدلي"().

#### وقد وجهت اعتراضات لهذه النظرية منها(٬٬

- أنه إذا كان الجوع تُرجم من خلال تقلص عضلات معدتها بسبب رؤيتها للتفاحة من خلال موجات الضوء التي انعكست منها إلى عينيها، فإنّ هناك الكثير من الكلمات لا يمكن القيام بمثل هذا التحليل العلمي لها، كالحب، والكره والحسن والقبح.
- أنه عند الافتراض أن جاك كانت ردة فعله مختلفة: بأنه لم يحضر التفاحة أو قوله: إن التفاح يسبب لك عسر هضم؟ أو غيرها، ولذلك لابد من أن يكون هناك سمات مشتركة، وخاصة التي ينطق فيها كل حدث معين بمعنى معين.
- أن هذه النظرية قامت على أساس تجارب أجريت على تعلم السلوك في الحيوانات، ثم نقلت النتاج إلى البشر، وهذا من أكبر الأخطاء، فما ينطبق على الحيوانات لا ينطبق على الإنسان.

#### رابعًا: نظرية السياق(٣):

رائد هذه المدرسة هو العالم اللغوي "فيرث"، الذي تأثر بالعالم الأنثروبولوجي البولندي "مالينوفسكي"، "الذي يرى أن اللغة ليست حكما يرى التعريف التقليدي-

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص ٣٠٤-٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص٦٢-٦٥.

<sup>(</sup>٣) ويطلق عليها أيضًا: المدرسة الاجتماعية الإنجليزية، راجع: السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، مرجع سابق، ص ٣٠٩.

وسيلة من وسائل توصيل الأفكار والانفعالات أو التعبير عنها أو نقلها، وإنما هي نوع من السلوك، وضربٌ من العمل، إنها تؤدي وظائف كثيرة غير التوصيل"(١).

ويذهب "ستيفن أولمان" إلى القول: بأن "نظرية السياق، قد استعملت حديثًا في عدة معانٍ مختلفة، والمعنى الوحيد الذي يهم مشكلتنا في الحقيقة هو معناها التقليدي، أي النظم اللفظيّ للكلمة وموقعها من ذلك النظم بأوسع معاني هذه العبارة، أن السياق على هذا التفسيرينبغي أن لا يشمل الكلمات والجمل الحقيقية السابقة واللاحقة فحسب، بل القطعة كلها والكتاب كله، كما ينبغي أن يشمل -بوجه من الوجوه - كل ما يتصل بالكلمة من ظروف وملابسات، والعناصر غير اللغوية المتعلقة بالمقام الذي تنطق فيه الكلمة، لها هي الأخرى أهميتها البالغة في هذا الشأن "()).

ويرى أصحاب هذه النظرية أن معنى الكلمة لا يتحدّد إلا من خلال السياق الذي ترد فيه، فالسياق هو الذي يكسبها المعنى، فمن خلال ذلك نرى للكلمة الواحدة عدة معانٍ من خلال استعمالاتها في سياقات مختلفة، وبذلك تكون الكلمة لا تحمل معنى خاصًا بها، وإنما يتغير معناها بتغير السياق الذي ترد فيه سواء كان هذا السياق لغويًا أو غير لغويّ، فمن خلال هذا كان على أصحاب هذه النظرية دراسة السياقات التي ترد فيها الكلمة، فعلى هذا الكلمات عندهم ليس لها معانِ وإنما لها استعمالات.

والسياقات التي يتعدد المعنى على أساسها كثيرة ومتنوعة إلا أنهم قسموها كالآتي (٣):

- ١- السياق اللغوي
- ٢- السياق العاطفي
  - ٣- سياق الموقف
  - ٤- السياق الثقافي

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص٣١٠.

<sup>(</sup>٢) أولمان، دور الكلمة في اللغة، مرجع سابق، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص٦٩-٧١، وينظر: محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٠٤-١٤.

## أولًا: السياق اللغوى

وهوأن تقع الكلمة الواحدة في جمل متعددة أو سياقات مختلفة فيتغير معناها من جملة إلى أخرى، ويمكن التمثيل له بكلمة "يد" التي ترد في سياقات متنوعة، بمعنى مختلف عن الآخر في كل سياق (١):

- يد الفأس: مقبضها.
- پدالدهر:مدزمانه.
- پدالریح: سلطانها.
- پدالطائر: جناحه.
- فلان طویل الید: إذا کان سمحًا.
  - سُقط فی یده: ندم.
- يد الرجل: جماعة قومه وأنصاره.
   وبمثل كلمة "يد" يمكن التمثيل بكلمة "عين"، فيقال مثلًا (۲):
  - أعطاه ألف دينارعينًا: يعنى نقدًا.
  - أصاب أرض بني فلان عين: يعني المطر لأيام لا يقلع.
    - أرسل القائد عينًا قبل الهجوم: يعنى جاسوسًا.
      - أصابته عين: يعنى الحسد.

## ثانيًا: السياق العاطفي:

من خلال هذا السياق تتحدد درجة الانفعال من خلال القوة والضعف، أو التأكيد أو الاعتدال أو المبالغة في الشيء، فكلمة (يحب) وكلمة (يعشق) رغم اشتراكهما في أصل

<sup>(</sup>١) عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص٧٠.

<sup>(</sup>٢) محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٤١.

المعنى، وهو الحب إلا أنه يوجد تفاوت معنوي بينهما في الدرجة والإحساس العاطفي، وكذلك كلمتا "يكره ويبغض"، وكلمتا "يصفح ويعفو" وكلمتا "يرغب ويتمنى" وكلمتا "يمطر ويهطل" وكلمتا "ينكر ويجحد" وغيرها كثير، فرغم اتحاد هذه الكلمات في المعنى الأوّلي تختلف كل كلمة في درجة الانفعال والحالة العاطفية ولكل كلمة موقف سياقي خاص بها(۱).

## ثالثًا: سياق الموقف()):

ويعنى به الموقف الخارجي الذي يمكن أن تقع فيه الكلمة، مثل: استعمال كلمة "يرحم" في مقام تشميت العاطس: "يرحمك الله"، وفي مقام الترحم بعد الموت: "الله يرحمه"، فالأولى تعنى طلب الرحمة في الدنيا، والثانية تعنى طلب الرحمة في الآخرة، وقد دلّ عليه سياق الموقف.

ويتضح أيضًا السياق اللغوي حيث كان التقديم للفعل في تشميت العاطس، وتأخيره في الترحم، فالسياق اللغوى يتمثل في التقديم والتأخير.

## رابعًا: السياق الثقافي(٣):

وهويهتم بتحديد المحيط الثقافي والاجتماعي الذي يمكن أن تستخدم فيه الكلمة. فكلمة مثل: "جذر" لها معنى عند اللغوي، ومعنى عند المزارع، ومعنى عند طبيب الأسنان، ومعنى آخر عند عالم الرياضيات.

ومن حيث ثقافة المتكلمين، فكلمة مثل: "عقيلته" يطلقها المثقفون على زوجة الرجل، ويقول مَن دونهم: حرمه، تتسلسل اللفظة بحسب الجماعة إلى: زوجته،

<sup>(</sup>١) ينظر: المرجع السابق: ص٤٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٧١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٧١، وينظر: محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٤٤.

امرأته، جماعته، مراته، مرته، فعند سماعك للكلمة من شخص تعرف لهجته وثقافته ومحيطه الاجتماعي.

#### ومع هذا فقد وجهت اعتراضات على هذه النظرية، منها(١):

- أن فيرث لم يقدم نظرية شاملة للتركيب اللغوي، واكتفى فقط بتقديم نظرية للمعنى، مع أن المعنى لا بد أن يكون مركبًا من العلاقات السياقية، ومن الأصوات والنحو والمعجم.
- أن فيرث لم يحدد استعماله للمصطلح "السياق" رغم أهميته، وكان حديثه عن الموقف غيرواضح، بالغ بالثقل على فكرة السياق.

#### خامسًا: نظرية الحقول الدلالية:

إذا كان "أصحاب النظرية السياقية يحددون معاني الكلمات من خلال استعمالاتها في سياقات متعددة، فإن أصحاب نظرية الحقول الدلالية يحددون معنى الكلمة من خلال علاقتها بمجموعة من الكلمات التي ترتبط معها في دلالتها، وتجمع كلها معًا تحت لفظ عام واحد، مثال ذلك: كلمة "أحمر"، معناها يتحدد بضمها إلى مجموعة كلمات أخرى، مثل: الأصفر، والأخضر، والأزرق.... وتندرج كلها تحت حقل دلالي واحد هو كلمة "لون". فمن وجهة نظرهم الكلمة تكتسب معناها من خلال علاقتها بالكلمات داخل الحقل الدلالي الواحد"().

وقد عرفه أولمان بقوله: "هـو قطاع متكامل من المادة اللغوية يعبرعن مجال معين من الخبرة"(").

<sup>(</sup>۱) عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص٧٧-٧٤.

<sup>(</sup>٢) محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص٤٦.

<sup>(</sup>٣) نقلاً عن: عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص٧٩.

ويرى ليونز: "أن معنى الكلمة هـو محصلة علاقاتها بالكلمات الأخرى في داخل الحقل المعجمي"(١).

وهدف التحليل للحقول الدلالية هوجمع كل الكلمات التي تخص حقلًا معينًا، والكشف عن صلاتها الواحدة منها بالأخرى، وصلاتها بالمصطلح العام.

ويتفق أصحاب هذه النظرية على عدد من المبادئ التي تعد أساسًا للنظرية وهي (٢):

- ١- لا بد من حقل دلالي تنتمي له كل وحدة معجمية.
  - ٢- أنه لكل وحدة معجمية حقل دلالي واحد فقط.
  - ٣- لا يمكن أن يهمل السياق الذي ترد فيه الكلمة.
- ٤- لا يمكن أن تدرس المفردات مستقلة عن تركيبها النحوي.

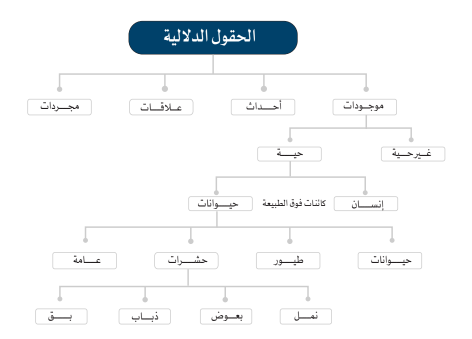
ويقوم تصنيف الحقول الدلالية على النظام التفريعي، فيبدأ اللغوي بتحديد حقول عامة، ثم يُفرَّع من كل حقل منها حقولًا أدق وأكثر خصوصية، ثم تتفرع من كل حقل منها حقولًا أدق فأدقّ، فتكون الحقول الدلالية مقسمة على النحو التالي(٣):

موجودات - أحداث - علاقات - مجردات ثم تتتابع التفريعات، ويمكن التمثيل لذلك بالمخطط التالى:

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص٨٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجع السابق، ص٨٠.

<sup>(</sup>٣) محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٤٧-٨٤.



وهكذا في سائر الحقول الدلالية، وهذا التقسيم يختلف من لغوي إلى آخر بحسب تصنيفه لمفردات اللغة، وأصحاب هذه النظرية لايقف عملهم عند تصنيف الحقول الدلالية فقط، بل يمتد لإيجاد ما بين هذه الكلمات داخل الحقل الدلالي الواحد من علاقات، وقد قاموا بحصر العلاقات المكن وجودها داخل الحقل الواحد فيما يلى (۱):

- ا- علاقة الترادف: ومن أمثلتها في الحقل الدلاني الخاص بالقرابة: ابن ونجل أُمْ
   ووالدة زوجة وعقيلة.
- ا- علاقة الاشتمال: ومن أمثلتها في الحقل الدلالي الخاص بالحيوان: حشرة ونملة
   حشرة وبعوضة حشرة وذبابة؛ لأن معنى كلمة نملة يتضمنها معنى
   كلمة حشرة (٦).

<sup>(</sup>١) عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٩٨، وينظر: محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٢) محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٤٩.

- ٣- علاقة الكل بالجزء والعكس: ومن أمثلة علاقة الجزء بالكل علاقة البيت بالحجرة، واليد بالجسم(١).
  - **1- علاقة التضاد**: ويشتمل على أنواع من التقابل وهي<sup>(۱)</sup>:
  - التضاد الحاد: مثل: ميت حي، متزوج أعزب، ذكر أنثى.
- التضاد المتدرج: وهو تضاد نسبي، مثل: قولنا "الحساء ساخن" يعني أنه ساخن بالنسبة لدرجة الحرارة المعينة للحساء، أو للسوائل ككل، أو للسوائل المقدمة مع وجبة.
- تضاد العكس: وهو علاقة أزواج من الكلمات، مثل: باع اشترى، زوج –زوجة.
- التضاد الاتجاهى: نوع ذكره ليونز مثل العلاقة بين: أعلى وأسفل، يصل ويغادر.
- ٥- علاقة التنافر: وهو مرتبط بفكرة النفي مثل التضاد، ومن أمثلته: معنى كلمة "قط"، ومعنى كلمة "كلب"، فإنه ليس بينهما تضاد، بل ينتميان لحقل دلالي واحد، ولكن كلًا منهما ينتمي لجنس مختلف عن الآخر(").

ومن الطبيعي ألا توجد جميع العلاقات في حقل واحد، ومن هنا وجب على اللغوي أن يكون على علم تام بطبيعة العلائق الضرورية لتحليل المفردات في اللغة التي يتعامل معها.

#### ولهذه النظرية أهميتها التي تتمثل فيما يلي (1):

- الكشف عن العلاقات وأوجه الشبه والاختلاف بين الكلمات التي تكون تحت حقل دلالي واحد.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص ١٠٢-١٠٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٤) عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص١١١-١١١.

- تجميع الكلمات داخل الحقل الدلالي وتوزيعها يكشف عن الفجوات المعجمية التي توجد داخل الحقل.
  - هذا التحليل يمدنا بقائمة من الكلمات لكل موضوع على حدة.
  - أنها وضعت مفردات اللغة في شكل تجميعي تركيبي ينفي عنها التسيب المزعوم.

فعلم اللغة الحديث حفل بنظرية الحقول الدلالية، وهذا لا يغيِّبُ عنا أن لغويي العرب كانوا سباقين إليها ومن كتبهم فيها: كتاب الأزمنة لقطرب ٢٠٦هـ، وكتاب الخيل للأصمعي ٢١٦هـ. والغريب المصنف، وكتاب السلاح لأبي عبيدة ٤٤٢هـ، والمخصص لابن سيده ٨٥٤هـ، وغيرها كثير.

#### سادسًا: النظرية التحليلية:

قامت على يد العالِمين جيرولد كاتيزوجيري فورد، وقد استفاد أصحاب هذه النظرية من نظريتي الحقول الدلالية والسياق، فيرى أصحاب هذا النظرية أن معنى الكلمة يتحدد من خلال ما تحمله من ملامح ومكونات تميزها عن غيرها من الكلمات، فيبدأ اللغوي تحليله للكلمة بتحديد المكون النحوي من حيث كونها فعلًا - اسمًا - صفةً - جمعًا.....، ثم يقوم بتحديد المكون الدلالي للكلمة، من حيث كونها تشير إلى جماد - إنسان - حيوان - نبات - ذكر - أنثى - فكرة...، ثم ينتقل لتحديد الميزات الخاصة بالكلمة موضع الدراسة، ويستمر في تحديد هذه الميزات حتى يحقق القدر الوافي من الوصف والشرح للكلمة بما يميزها عن غيرها من الكلمات (۱).

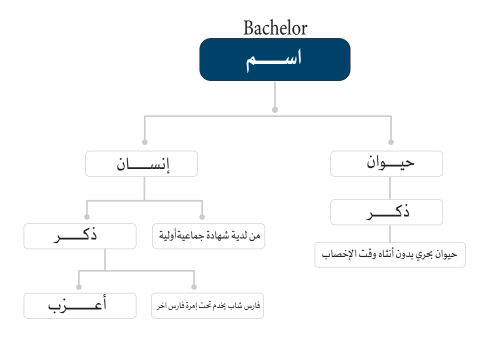
قام العالمان كاتيزوفورد بتطبيق نظريتهما في أكثر من مجال، فقاما بتحليل كلمات المشترك اللفظي وهو: اللفظ الواحد يحمل معنيين فأكثر، فقد قاما بتحديد الملامح الدلالية لكل معنى من المعاني حتى يتميز بمكونات بحيث لا تحمل معنى الكلمة الأخرى.

<sup>(</sup>١) ينظر: محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص٥١، وينظر: عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص ١١٤-١١٥.

وقد طبقا نظريتهما على كلمة bachelor التي تعطيها المعاجم المعاني الآتية:

- ١- فارس صغير تحت فارس آخر.
- ٢- حامل الشهادة الجامعية الأولى.
  - ٣- الرجل الأعزب.
- عين بدون أنثاه خلال فترة الإخصاب.

وهذا التعدد للمعاني لا يقدم نظرية، وشرحه غير مترابط، فوضحوه بالرسم التالي:



#### وقد ميزا هنا بين ما يلي:

- المحدد النحوي، وهو كلمة اسم، وقد اعتبراه عنصرًا غيرأساسي.
- المحدد الدلالي، وهو: عنصر عام مشترك ينتمي إلى حقول معجمية مختلفة،
   وهو حيوان بشر ذكر.
- الميز، وهو: عنصر خاص بمعنى معين، ويقع في آخر السلسلة، ولا يوجد في أماكن أخرى من المعجم إلا في حالة الترادف فقط.

وقد طبقت هذه النظرية أيضًا على نظرية الحقول الدلالية من خلال التمييزبين كلمات الحقل الواحد، لبيان معناها الدقيق وعلاقة كل كلمة منها بالكلمات الأخرى، وبهذا يبدأ القيام بهذا التحليل بعد الانتهاء من تحديد الحقول الدلالية داخل كل حقل، وهذا لا يعطي بعضهم الحق في القول إن النظرية التحليلية امتداد لنظرية الحقول الدلالية، بل هما نظريتان مختلفتان، فنظرية الحقول الدلالية تقبل دون تحليل الكلمات داخل الحقل الدلالي الواحد إلى عناصرها الأولية، كما أن النظرية التحليلية تحلل الكلمات دون وضعها في حقل دلالي واحد كما رأينا سابقًا في كلمة bachelor (۱).

#### الخطوات التي يجب أن تتبع لتحليل المعاني التي تندرج تحت حقل دلالي واحد، كالتالي(٢):

- ١- تحديد الكلمات التي تنتمي لحقل دلالي واحد، وتشترك في مجال دلالي خاص، ومثال ذلك: أب -أم -ابن -ابنة -أخت -أخ -عم... فكلها تحت حقل دلالي واحد هـوحقل ألفاظ القرابة.
- الدلالي الواحد، ففي حقل عديد الملامح التي تميز معنى عن غيره في الحقل الدلالي الواحد، ففي حقل ألفاظ القرابة مثلًا: الجنس الجيل الانحدار المباشر نوع القرابة.

<sup>(</sup>۱) ينظر: عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص ١١٤–١٢٣، وينظر: محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٥٢-٥٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص ١٢٠-١٢٤، وينظر: محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص٥٥-٥٨.

٣- تحديد المكونات التشخيصية لكل معنى على حدة، مثل: كلمة أب معناها ذكر من جيل سابق - وقرابته قرابة مباشرة - وهي قرابة دم، ويمكن تحديد معنى
 الزوجة بأنها أنثى - من الجيل نفسه - وهي قرابة مباشرة - من نوع المصاهرة.

ويمكن تمثيل هذا التحليل بالجدول التالى:

| زوجة | ابنة | ابن | أخت | أخ | خالة | خال | عم | أم | أب | المكونات<br>التشخيصية |
|------|------|-----|-----|----|------|-----|----|----|----|-----------------------|
| _    | -    | +   | -   | +  | _    | +   | +  | -  | +  | ذكر                   |
| +    | +    | _   | +   | ı  | +    | _   | _  | +  | _  | أنثى                  |
| +    | -    | _   | +   | +  | _    | _   | _  | _  | _  | جيل نفسه              |
| -    | _    | _   | _   | -  | +    | +   | +  | +  | +  | جيل سابق              |
| -    | +    | +   | _   | _  | _    | _   | _  | _  | _  | جيل لاحق              |
| +    | +    | +   | -   | _  | _    | _   | _  | +  | +  | قرابة مباشرة          |
| _    | _    | _   | +   | +  | +    | +   | +  | _  | _  | قرابة غيرمباشرة       |
| _    | +    | +   | +   | +  | +    | +   | +  | +  | +  | قرابة دم              |
| +    | -    | -   | -   | -  | -    | -   | -  | _  | -  | قرابة مصاهرة          |

فكما رأينا يمكننا التفريق بين ألفاظ الحقل الدلالي الواحد عن طريق النظرية التحليلية.

ومن هنا يمكننا إجمال أهم المجالات التي تستخدم فيها النظرية التحليلية، فيما يلي (١):

- بيان الحقيقة والمجاز: فمعنى الكلمة في النظرية التحليلية هو الملامح والمكونات المميزة لها، وكلما زادت الملامح للشيء قبل عدد أفراده، والعكس صحيح، ومثال ذلك: الفعيل "يقطع" يعني فعيل الكسير أو الشيء متصل مثل خيط بشيء حاد، فإذا قلنا "قطع الخيط" كان المعنى حقيقيًا، وإذا قلنا "قطع كلامه" كان مجازيًا.

<sup>(</sup>١) عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص١٢٦ وما بعدها.

- اكتساب الطفل للكلمات: فالأطفال يميلون للتعميم واستخدام الكلمات التي يعلمونها في مجالات أوسع، مثال ذلك: إطلاق الطفل كلمة "عم" على كل رجل بالغ وإن لم يكن له صلة قرابة به.
- بيان الترادف: يمكن استخدام هذه النظرية للحكم على كلمتين بالترادف، وذلك إذا أُعطيتا نفس الملامح التشخيصية أو التكوينية بغض النظرعن الاختلافات الثانوية، مثال ذلك: كلمة (أب وبابا) اللتين تملكان نفس الملامح التميزية الأساسية، وإن حملت كلمة بابا شحنة عاطفية أكبر، ودلت على علاقة شخصية حميمية.

رغم نجاح النظرية التحليلية إلا أن هناك صعوبات تعترض طريق تحديد المعنى من خلال تطبيق هذه النظرية، منها على سبيل المثال(١):

- هناك ألفاظ من مفردات اللغة لا يمكن تحديد مكوناتها الدلالية ، كالألوان والروائح والأحاسيس.
- اختلاف وجهات النظر حول تحديد المكونات نفسها، فقد يضع لغويًّ مكونًا دلاليًّا للتمييزبين كلمات الحقل الدلالي الواحد، في حين نجد لغويًّا آخر لايرى هذا المميزصالحًا للتمييزبين هذه الكلمات، كأن يحدد أحدهم اعتبار النقيض مميزًا بين كلمتين، ويأتى الآخر فلا يضعه في الاعتبار مميزًا.

وهكذا فإن النظرية التحليلية تعتبر من أشهر النظريات الحديثة في دراسة المعنى في الدراسات اللغوية الحديثة التي ظهرت في بداية القرن العشرين، بعد أن كانت دراسة المعنى المعجمي للكلمة المفردة هي المهيمنة على ساحة دراسة المعنى، ونرى أن هناك طرقًا أخرى يمكن أن نحدد المعنى من خلالها، من أشهرها (٢٠):

الشرح بالتعریف.

<sup>(</sup>١) محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص٦٢-٦٣.

<sup>(</sup>٢) عمر، صناعة المعجم الحديث، مرجع سابق، ص ١٢٠.

- الشرح بذكر سياقات الكلمة.
- الشرح بذكر المرادف والمضاد.

#### تكثيف المعنى:

عرّف مسليمان العايد بقوله: "هو تشارك الأصوات والبنية والتركيب والدلالة العامة للكلام بتكوين المعنى، فهي التي توضح الكلام أو تُفهِم المعنى المراد للمتلقّي "(١).

وعرف أحمد دعسان بقول ه: "اختزان اللفظ أو الأسلوب للدلالات المراد نقلها للمتكلم، بحيث تنزاح فيه الكلمة عن حدودها المعجمية، وينزاح التركيب عن حدوده النحوية، والأسلوب عن حدوده النمطية، مع اصطباغ هذا الاختزان بصبغة الإيجاز والقصر، وتتعاضد معه الملامح الأسلوبية التي تُقدم المعنى بالشكل المطلوب في الموقف المناسب، وبذلك ندخل في حساباتنا عنصر الموقف والسياق، إذ تتلون الدلالات وتتفاوت باختلاف الموقف، ويخرج من هذا المصطلح كل حشد بلاغي متكلف لا يسهم في تقديم الدلالة على النحو المطلوب، وكل إيجاز مخل لم يتناول الدلالات جميعًا"(١).

#### لم يذكر هذا المصطلح كثيرًا في كتب علم الدلالة، وممن ذكره:

- دكتور/محمد حسن عبد الله، قال: "التكثيف -وهو أهم أسرار المجاز- ليس اختصارًا فحسب، إنه اختصار في سبيل العمق والإطناب -إن صح التعبير- وحرية التصور، بل لقد نظر هربرت ريد إلى أنواع المجاز جميعًا على أنّها نوع من الإطناب المركز، قصد به اختصار صفات الشيء، وتشير إلى نمو في الحساسية الشعرية، ووسيلة لتنمية الذكاء، وتنمية اللغة "(").

<sup>(</sup>١) محاضرة عن بعد، بعنوان: «وقفات عند المعاني وأصول الصنعة المعجمية عند العرب»، بجامعة ديالي، العراق، بتاريخ ٢٠٢١/٤/١م.

<sup>(</sup>٢) دعسان، أحمد محمد، التكيف البلاغي في القرآن الكريم جزء عم -دراسة أسلوبية، ط١، دار المأمون للنشر والتوزيع، عمّان، الأردن، ٢٠١٦م/ ١٤٣٧هـ، ص ١٤-١٥.

<sup>(</sup>٣) عبد الله، د. محمد حسن، الصورة والبناء الشعري، دار المعارف، القاهرة، ص١٢٨.

- وقال عبد السلام المسدي: "التكثيف: مادة فصيحة في بنيتها الفعلية، كثف يكثف كثافة، وتكاثف: غلظ والتفّ فهو كثيف، وتستعمل صيغة استكثف الشيء كان كثيفًا، واستكثفت الشيء كثيفًا، وأما المطرد الحديث دون أن يكون قياسًا، فهو استعمال صيغة فَعًل وتفعًل "(۱).
- ويقول حميدي: "التكثيف الدلالي: ونعني به مجموع الإشارات والإيحاءات اللفظية التي تحيل المتلقي إلى أبعاد دلالية أوسع،أي: وجود طاقة تعبيرية كامنة في بعض الكلمات في النظم القرآني ممّا يعد في حد ذاته آلية أخرى تندرج ضمن مفهوم الإيجاز"().
- ورد في مقال بعنوان "أنظمة التكثيف في النص الشعري محمد صالح وصيد الفراشات"، حيث قال: "الآلية الجمالية التي تتصيدها في نص محمد صالح هي: التكثيف والتشطيبات الدائمة لما هو زائد، وما هو استطرادي، إن الشاعر في ديوانه لا يقف عند أداء المعاني، ولا يتوخى أن يصل لمعنى ما مكتمل، هناك دائمًا نقص ما في المعنى، يقابله فيض في الدلالة وفي الإيحاء، مغزى ذلك أن التكثيف الوالغ في التجريد وفي الإشارة وفي إيثار الجمل الموحية القصيرة المتقطعة هو الأمر الأكثر بروزًا في شعرية محمد صالح، وإذا كنا دائمًا ما نذكر قوله "التكثيف" "": "ومعنى ذلك أن التراكيب المكثفة تحمل داخلها معاني كثيرة، وهو ما ينشده النص الشعرى الراهن "(1)."

<sup>(</sup>١) المسدي، د. عبد السلام، الأسلوبية والأسلوب، ط٣، الدار العربية للكتاب، ص١٩٢.

<sup>(</sup>٢) شارف، حميدي، أساليب الإيجاز في بناء الخطاب القرآني -مقاربة أسلوبية -، إشراف: د. نور الدين زرادي، رسالة ماجستير، جامعة وهران، الجزائر، ٢٠١٤/ ٢٠١٥م، ص١٢٤.

<sup>(</sup>٣) السمطي، عبد الله (ناقد)، «أنظمة التكثيف في النص الشعري محمد صالح وصيد الفراشات»، مجلة نزوى – فصلية ثقافية، مؤسسة عُمان للصحافة والنشر والإعلان، العدد ١٨، أبريل ١٩٩٩م، ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: الهوامش ص ٢٤٤.

- كما قصره عبد السلام المرضي في الشعر فقط، فقال: "لعل أصل التكثيف الدلائي يكمن في الشعر في حد ذاته، أي: في لغته لا في المتلقي بمفرده، على أنه إذا كانت اللغة ذات وجه تركيبي وآخر استبدائي، فإن للتكثيف الدلائي أيضًا هذين الوجهين "(۱).
- عرَّفته المدونة زينب موسى، بقولها: "التكثيف الدلالي: اختزان الألفاظ للدلالات وإيجاز المعنى المراد"(٢).

نلاحظ أن محمد حسن جعل التكثيف من أهم أنواع المجاز، فهو جعل التكثيف مقتصرًا على البلاغة واختزال المعاني الكثيرة في اللفظ القليل، أمّا المسدي فقد عرف التكثيف من الناحية المعجمية فقط، وبينً صيغ استعماله، واتفق حميدي مع ما ذهب له محمد حسن من أنه من أنواع الإيجاز والاختصار في اللفظ، وتعريف أحمد دعسان جعله مقتصرًا على الإيجاز والاختصار من الناحية البلاغية، أكثر من غيرها من النواحي، وأيضًا صاحب مقال -صيد الفراشات - عبرعنه بأنه الاختزان للمعاني الكثيرة بألفاظ موحية للمعنى، وعبرعبد السلام المرضي بأن التكثيف خاص بالشعر فقط، وتبعتهم زينب موسى بالمعنى نفسه وهو الإيجاز، فلم يتطرق منهم أحد لربط التكثيف بالصيغة وغيرها، أما تعريف سليمان العايد فيظهر أن التكثيف يشترك فيه كل من الصيغة والبنية والصوت والتركيب والدلالة، فنلاحظ أنه جعل مفهوم التكثيف شاملًا، وأتّفق معه فيما ذهب إليه.

ونرى ابن جنى في باب "قوة اللفظ لقوة معناه"، يقول: "هذا فصل من العربية حسن. منه قولهم: خشن واخشوشن. فمعنى خشن دون معنى اخشوشن؛ لما فيه من تكرير العين وزيادة الواو، ومنه قول عمر الخشوشنوا وتمعددوا: أي: اصلبوا وتناهوا في

<sup>(</sup>١) المرضي، عبد السلام، «آليات التكثيف الدلالي في الدراسات الأسلوبية»، مجلة الكلمة –أدبية (١) http://www.alkalimah.net/Articles/Read/20669: فكرية شهرية –،العدد ١٤٩، سبتمبر ٢٠١٩م، الرابط

<sup>(</sup>۲) موسى، زینب، «التکثیف الدلالي»، مدونة ملهم -منصة عربیة الکترونیة -، ۲۰ أیلول ۲۰۲۰م، الرابط: https://molhem.com/@zainmolhem.com

الخشنة. وكذلك قولهم: أعشب المكان، فإذا أرادوا كثرة العشب فيه قالوا: اعشوشب. ومثله حلا واحلولى، وخلق واخلولق، وغدن واغدودن، ومثله باب فعل وافتعل، نحو قدر واقتدر. فاقتدر أقوى معنى من قولهم: قدر. كذلك قال أبو العباس وهو محض القياس، قال الله سبحانه: ﴿ أَخَدَ عَرْبِرُ مُقَلَدِرٍ ﴾ [القمر: ٢٢] فمقتدر هنا أوفق من قادر؛ من حيث كان الموضع لتفخيم الأمر وشدة الأخذ "(١).

فه ويستدل على أن تغير الصيغة للكلمة يقوي المعنى وهذا من التكثيف الدلالي، فأصول الكلمات في اللغة العربية غالبًا ما تكون من ثلاثة أصوات ساكنة، على سبيل المثال: كلمة قتل، تتألف من ثلاثة أصوات ساكنة هي ق ت ل وهذه الأصوات تدل على تضمنها للمعنى العام لهذا الأصل وهو القتل فقط لا أكثر.

أما ما عدا المعنى العام فيشار إليه بأصوات المد الطويلة والقصيرة التي تلحق بالأصوات الأصل أو ببعضها، ونوع الكلمة: اسم، فعل، حرف، اسم فاعل أو اسم مفعول، متعدية أو لازمة، مفردة أو مثناة أو مجموعة، وزمنها: حدث معناها في الماضي، أو في الحال، أو الاستقبال، ووظيفتها في الجملة: فاعل، أو مفعول، أو حال، أو تمييز... كلها تؤثر في المعنى وتغيره وتكثف هذا المعنى عن المعنى العام للكلمة، فبضم القاف وكسر التاء وفتح اللام في: "قُتِلَ المجرم"، دلت الكلمة على حدث في زمن ماضٍ وأسند للمفعول، وبمد القاف بالألف وكسر التاء وإبقاء اللام ساكنة في "قاتِلْ من يقاتلك" تدل على معنى أمر المخاطب بإجراء القتل في صورة متبادلة مع غيره، وبفتح القاف ومد التاء بالياء وكسر اللام في "هذا دم القتيل" تدل الكلمة على شخص وقع عليه القتل ومنسوب إليه شيء آخر، وبفتح القاف وإبقاء التاء ساكنة ومد اللام بالألف في "هؤلاء قَتْلى الحرب" تدل الكلمة على عدة أفراد وقع عليه م القتل، وعند مصاحبة الأصل أصوات جديدة سابقة أو لاحقة أو متخللة له دلت فيه على معانٍ خاصة جديدة كما في زيادة الميم محركة بالفتح قبل أصوات الأصل ونون ساكنة في نهاية الكلمة مع إبقاء القاف ساكنة محركة بالفتح قبل أصوات الأصل ونون ساكنة في نهاية الكلمة مع إبقاء القاف ساكنة محركة بالفتح قبل أصوات الأصل ونون ساكنة في نهاية الكلمة مع إبقاء القاف ساكنة

<sup>(</sup>١) ابن جني، الخصائص، مرجع سابق، ٣٦٨/٣.

وفتح التاء واللام في "أصاب مَقْتَلًا" دلت الكلمة على عضو نكرة أدت إصابته للقتل، وبزيادة ياء مفتوحة قبل الأصوات الأصل وتاء مفتوحة بعد القاف ونون مفتوحة في آخر الكلمة، مع إبقاء القاف ساكنة وكسر التاء ومد اللام بالواو في "القوم يقتتلون" دلت الكلمة على فعل يحدث في الحال أو الاستقبال بين طائفتين من الذكور(١٠).

فنرى أن المعنى الأساسي للكلمة أشارت إليه أصوات الأصل الساكنة، أما أصوات المد واللواحق فنرى أنه قد يتصل بالكلمة أكثر من لاحقة واحدة للدلالة على عدة معان في الكلمة، وقد تخلو الكلمة من اللواحق وخلوها يشير إلى معنى خاص فيها، وهو المعنى العام كما ذكرنا سابقًا، فجميع أصوات المد واللواحق توجه هذا المعنى العام وتكثفه (٢).

فيتضح لنا "أن المفردة لها دلالة بحسب مكوناتها الصوتية ولها دلالة أخرى بحسب بنيتها، وهذا ما يسميه بعض المحدثين "بتكثيف الدلالة": بمعنى تأخذ لفظًا واحدًا إذا أضفت له صوتًا يعطيك معنى جديدًا، ف (قام) لها معنى، وقائم لها معنى آخر، ومقام، ويقوم؛ فالبنية تعطي كلمة جديدة، فإذا أضفتها لكلمة أخرى صارهناك معنى جديد "قام زيد، المقام الكريم" فهذا ما يسمى في المصطلح الحديث بتكثيف الدلالة بمعنى أن الدلالة مركبة "(۳).

<sup>(</sup>١) ينظر: وافي، د: على عبد الواحد، علم اللغة، نهضة مصر للطباعة والنشر، ط٩، ٢٠٠٤م، ص٢١٧-٢١٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) العايد، «كتب صنعت التاريخ (تهذيب اللغة)»، مرجع سابق، الرابط: /https://www.youtube.com watch?v=GD74qfWR3Wg

# المبحث السادس المعنى المعجمي والمعنى النحوي

- تعريف المعنى المعجمي
- تعريف المعنى النحوي
- العلماء القدامي والمعاني النحوية
- العلاقة بين المعنى المعجمى والمعنى النحوي
  - أقسام المعانى النحوية
  - خصائص المعنى المعجمى في العربية

كثيرًا ما يتوارد إلى الذهن: ما فائدة النحو والإعراب؟ وهل له دور في تكوين معنى الجملة أو الكلمة، وإذا كان له دور، ما هذا الدور الذي يلعبه النحو في إبراز المعنى بالجملة؟ وهل السياق له دور أيضًا في إبراز هذا المعنى المختص بالنحو في الجملة؟ وبعد ذلك ما فائدة المعنى المعجمي؟ وما علاقته بالمعنى النحوي والمعنى السياقي؟ وما المعنى النحوي هذا؟

كل هذه الأسئلة سنحاول الإجابة عليها فيما يلى:

## تعريف المعنى المعجمى:

بدايةً سنُعرف بمصطلحات العنوان، فالمعنى المعجمي هو: "المعنى الذي تدل عليه المفردة اللغوية حال انفرادها، وهذا المعنى يتصف بالتعدد والاحتمال، فالكلمة لا يمكن أن يتحدد معناها ما دامت خارج السياق، فإذا انتظمت الكلمة في سياق لغوي تحدد معناها ما دامت خارج السياق، فإذا انتظمت الكلمة في سياق لغوي تحدد معناها "(۱).

وعرَّفه د. تمام حسان بأنه "المعنى الذي نجد فيه العلاقة بين الرمز وهو الكلمة المفردة ومعناها، علاقة عرفية اصطلح عليها المجتمع الذي تعارف على الأنماط في النظام ومعاني المفردات في المعجم، وليس هناك من سند طبيعي أو ذهني منطقي للعلاقة بين الكلمة ومعناها، فهي علاقة اعتباطية، هكذا كانت، وآية ذلك أن ما يطلق عليه أحد المجتمعات لفظًا بعينه يطلق عليه مجتمع آخر لفظًا آخر"().

وعرَّف د. محمود فه مي حجازي المعنى المعجمي بقوله: "هو المعنى الذي يقدمه المعجم للأسماء والأفعال شرحًا لدلالتها مستفيدًا من كل ما يتاح من وسائل لتحديد المعنى "(7).

<sup>(</sup>۱) داود، د. محمد محمد، العربية وعلم اللغة الحديث، دار غريب للطباعة والنشر، القاهرة، ٢٠٠١م، ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) حسان، د. تمام، الأصول، عالم الكتب، القاهرة، ١٤٢٠هـ/٢٠٠٠م، ص ٢٩١.

<sup>(</sup>٣) حجازي، د. محمود فهمي، مدخل إلى علم اللغة، دار قباء، القاهرة، ص١٥٥.

وعليه فيكون المعنى المعجمي: هو المعنى الذي يذكره أصحاب المعاجم للكلمة، ويكون هو معناها الوضعيّ الأصلي، مع ما يصطحب معناها من احتمالات متعددة قد توردها بعض المعاجم.

# تعريف المعنى النحوي

أما المعنى النحوي فهو: "جميع ما نسميه بالمعاني النحوية هو وظائف للمباني التي يتكون منها المبنى الأكبر للسياق"(١).

يتضح لنا من التعريف السابق أن تمام حسان يطلق المعاني الوظيفية على المعاني النحوية، فهو يجعل لكل كلمة وظيفة في المعنى السياقي الذي ترد به، فالمعنى النحوي هو الذي يشكل الروابط بين عناصر الجملة وتماسكها ببعض، فأقل عنصر نحوي يؤثر في معنى الجملة، والمعنى النحوي هو الذي يحدد المعنى المعجمي المناسب في الجملة، فأي تغير في حرف أو صيغة فعل أو اسم يغير المعنى الكامل للجملة حسب التغير النحوي الذي دخل عليها، مثل عبارة: "ما رأيت خيرًا منك" مدح أم ذم؟

يعتمد الجواب على المعنى النحوي لـ(ما)، إذا كانت تعجبية فالمعنى هو المدح وخيرًا هو اسم تفضيل دلالته التعظيم، وإذا كانت نافية فالمعنى هو الذم وخيرًا اسم جنس دلالته التحقير.

#### فالمعنى النحوي أو المعنى الوظيفي كما أطلق عليه تمام حسان يعتمد على ما يلى:

١- الدلالة الصوتية: "فوضع صوت مكان آخريؤشر في المعنى، مثل التنغيم والنبر، مثل: قوله تعالى في سورة يوسف بعد فقد صواع الملك: ﴿ قَالُواْ فَمَا جَرَرُوْهُ وَإِن كُنتُمُ كَالَ الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَى

<sup>(</sup>١) حسان، د. تمام، اللغة العربية معناها ومبناها، ط٦، عالم الكتب، القاهرة، ٢٠٠٩م، ص ١٧٩.

"قالوا فما جزاؤه" بنغمة الاستفهام، وجملة "من وجد في رحله فه وجزاؤه" بنغمة التقرير سيقرب معنى الآية إلى الأذهان، ويكشف عن مضمونها"(١).

- الدلالة الصرفية: فاختلاف الصيغة الصرفية للكلمة يؤثر في المعنى النحوي للجملة، فهي تؤثر في التركيب، مثل: "قام محمد، أقام محمد محاضرة"، فالفعل اللازم اكتفى بفاعله، أما عند استخدام صيغة الفعل المتعدي تعدى لفعول، والفرق بين الفعل الللازم والمتعدي في المعنى واضح (7).
- ٣- الدلالة النحوية: وهي خاصة بموقع الكلمة في الجملة، وما يحدثه من تغيير في المعنى العام للجملة عند تغيره، مثل: الرجل يخاصم المرأة، والمرأة تخاصم الرجل. فالمعنى مختلف بين الجملتين بتغير الفاعل وموقعه في الجملة، وهو ناشئ عن تغيير المواقع في الجملة أي تغيير الوظيفة النحوية (٣).

ولا يخفى علينا الدور الكبير للدلالة النحوية في إيضاح المعنى؛ فالجملة العربية لها ترتيب خاص، لو اختل هذا الترتيب لأصبح من العسيرأن يفهم المراد منها، مثل: "لا تصدقه في وسط الصحراء فهو هل يعقل في ثوان النفط كذاب العين تفضح "(٤).

وقام الكثير من المحدثين باتهام النحو العربي بأنه لفظي يهتم بالجانب الشكلي، ولا يلتفت للمعنى، وكأنهم لم يقفوا على ما يسمى بمعاني النحوفي تراثنا العربي، وكان ممن توسع في هذه القضية من المحدثين د. تمام حسان، كما ذكرنا سابقًا، وسليمان العايد، حيث يقول: "سيد المعاني المعنى النحوي، وهو لا يقع إلا بتضام الكلم بعضها إلى بعض،

<sup>(</sup>١) عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص١٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: داود، العربية وعلم اللغة الحديث، مرجع سابق، ص ١٨٣، ومثل: كلمة «استغفر» فلا يكفي لبيان معناها وضوح معناها المعجمي فقط المرتبط بمادتها اللغوية «غ ف ر»، لا بد من أن يضم إليه معنى الصيغة وهي وزن «استفعل» التي تدل على الطلب، ينظر: عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: داود، العربية وعلم اللغة الحديث، مرجع سابق، ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٤) أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق، ص ٤٨.

أما المفردات فليست بكلام، وإنما وسيلة للتفاهم مع الناطقين بغير العربية فالكلام معهم يكون بلغة المعجم، والكلام الحقيقي هو بلغة التركيب النحوي الذي يُكون الفكر، مثل: زيد قائم، قام زيد، أما زيد كمفردة فهي لا تحمل فكرة "(). فهويرى: أن الكلمة المفردة لا قيمة لها ولا وظيفة إلا بالتركيب الذي يحمل فكرًا ومعلومة.

فاللغة يتحدث بها العاقل والمجنون، ولكن كل كلمة في التركيب السابق ندرك معناها المعجمي، ولكن هل فهمنا المقصود من الكلام، ما المعنى المراد إيصاله في الجملة السابقة؟ لا نعلم، فلا بدّ من الترتيب النحوي الذي يبني العلاقات بين الكلمات في الجملة؛ ليتضح المعنى العام المراد إيصاله من الكلام، ويستقيم السياق.

ويرى محمد حماسة عبد اللطيف بأن المعنى النحوي هو: "فهم العلاقات التي تحكم التركيب وتوجه بناءه، وهذه العلاقات هي المعاني النحوية "(٢).

ويصف سميرستيتة المعنى النحوي بقوله: "هوإحدى الوظائف المعنوية الدالة على دور الكلمة في التركيب، وذلك كأن نعرف أن كلمة جديد، مثلًا، في جملة: "الكتاب جديد" تؤدي وظيفة الإخبار عن المبتدأ بالأمر الذي نريد إخبار السامع أو القارئ عنه، وهو كون الكتاب جديدًا "(").

وأضاف "إبراهيم مصطفى" المعنى في تعريفه للنحو فقال: "هو قانون تأليف الكلام أو بيان لكل ما يجب أن تكون عليه الكلمة في الجملة والجملة مع الجمل حتى تتسق العبارة ويمكن أن تؤدي معناها"، ويكمل بقوله: "وذلك أن لكل كلمة وهي مفردة معنى

<sup>(</sup>۱) العايد، سلسلة محاضرات كتب صنعت التاريخ محاضرة تهذيب اللغة للأزهري، مرجع سابق، الرابط https://www.youtube.com/watch?v=GD74qfWR3Wg ، وينظر: العايد، أ. د. سليمان، «معاني النحو»، دار اليمامة للبحث والنشر، مجلد: ۲۶، العدد: ۱۱،۱۲، ص ۸۳۸.

<sup>(</sup>٢) عبد اللطيف، د. محمد حماسة، اللغة وبناء الشعر، مكتبة الزهراء، ط١، ١٩٩٢م، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) ستيتة، د. سميرشريف، «منهج التحليل اللغوي في النقد الأدبي »، دائرة اللغة العربية وآدابها، جامعة اليرموك، إربد، الأردن، بحث منشور، ص٢٤٢.

خاصًا تتكفل اللغة ببيانه، وللكلمات المركبة معنى، وهو صورة لما في أنفسنا، ولما نقصد أن نعبر عنه ونؤديه إلى الناس، وتأليف الكلمات في كل لغة يجري على نظام خاص بها ولا تكون العبارات مفهومة ولا محصورة لما يراد حتى تجري عليه ولا تزيغ عنه" (١).

وهو بهذا يزعم أنه حاول إحياء النحو وبعثه من جديد بروح متجددة في المعاني التي يتضمنها من خلال تضام الكلم بعضه مع بعض.

وأكد أحمد مختار عمر على "أن الوظيفة النحوية لكل كلمة داخل الجملة، ولو لم يؤد تغيير مكان الكلمات في الجملة تغيير الوظيفة النحوية إلى تغيير المعنى ما كان هناك فرق بين قولك: طارد الكلب القط، وطارد القط الكلب، كذلك قد تتفق كلمات الجمل المتشابهة، ولكن يكون الاختلاف في توزيع المعلومات القديمة الموضوع، والجديدة المحمول مثل:

الثعلبُ السريعُ البنيُّ كاد يقتنصُ الأرنبَ.

الثعلب البني الذي كاد يقتنص الأرنب كان سريعًا.

الثعلب السريع الذي كاد يقتنص الأرنب كان بنيًّا (٬٬).

فمن هنا يظهر لناأن الوظائف النحوية وترتيب الكلمات في الجملة ينشأ عنه معنى جديد للجملة الواحدة، لذلك علينا مراعاة الوظائف النحوية داخل الجملة لأنها تغير المعنى، فمعنى أي تركيب مرتبط بترتيبه ومعاني أجزائه.

ويذهب "أحمد مختار عمر" إلى أنه قد يأتي المعنى المعجمي منفردًا دون المعنى النحوي كما في الكلمات المفردة، وقد يوجد المعنى النحوي دون المعجمي كما في الجمل التي تركب من كلمات عديمة المعنى مثل: القرعب شرب البنع.

<sup>(</sup>۱) مصطفى، إبراهيم، إحياء النحو، مؤسسة هنداوي، القاهرة، ٢٠١٤م، ص١٧.

<sup>(</sup>٢) عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص١٣٠.

كما أنه قد تكون الجملة بلا معنى رغم أن مفرداتها ذات معنى، وذلك بسبب عدم ترابط معاني كلماتها في الجملة، مثل: الأفكار عديمة اللون تنام غاضية (١).

ووضح حلمي خليل المعاني النحوية بقوله: "أما المعنى النحوي فهو محصلة العلاقات القائمة بين الكلمات في الجملة، وهو ما تدل عليه الكلمات باعتبارها رموزًا للأشياء والأحداث والأفكار، كما يمثلها المتحدث باللغة، فمثلًا: كلمات مثل: كرة، ولد، ضرب، لها معنى معجمي نجده فيما بين أيدينا من المعاجم، ولكن مثل هذه الكلمات ليس لها معنى نحوي، حتى توضع في تركيب معين بطريقة معينة، حيث يكشف هذا التركيب عن طبيعة العلاقات النحوية بينها، كأن نقول: ضرب الولد الكرة، أو الولد ضرب الكرة، وهنا فقط تظهر العلاقات النحوية بين هذه الكلمات"(١).

وقد لفت المعنى النحوي انتباه علماء الغرب من المهتمين بدراسة اللغة فهذا تشومسكى ربط بين دراسة الشكل والمعنى بقوله: "ينبغى ألّا يساء فهم الملاحظات التي أبديتها في الفصل الثامن -اعتمدت على الشكل دون الدلالة- عن إمكانية وجود اعتبارات دلالية للدراسة النحوية على أنها تشير إلى دعم فكرة أن نظام القواعد يؤسس على المعنى "(").

ونرى فندريس يقول: "الكلمة لا توجد منعزلة في الذهن إطلاقًا، بل تكون جزءًا من مجموعة ذات امتداد ما نستعبر منها قيمتها "(٤).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص١٤.

<sup>(</sup>٢) خليل، الكلمة دراسة لغوية معجمية، مرجع سابق، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣) تشومسكي، نعوم، البني النحوية، ترجمة: د. يؤيل يوسف عزيز، مراجعة: مجيد الماشطة، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط١، ١٩٨٧م، ص١٢٣-١٢٤.

<sup>(</sup>٤) فندريس، ج.، اللغة، تعريب: عبد الحميد الدواخلي، ومحمد القصاص، مكتبة الأنجلو المصرية، ۱۹۵۰م، ص ۲۶۱.

#### وذكر اللغوي الأمريكي فريز أن المعنى البنيوي(١) يتناول ثلاثة أمور(١):

- ١- دلالة الأدوات، مثل: حروف الجر والعطف وغيرها.
- النحوية، مثل: الفاعلية والمفعولية وغيرها.
- ٣- دلالة نمط الجملة، مثل: جملة الشرط، والقسم، والحال وغيرها.

# ومما يدل على اهتمام اللغويين وعنايتهم بالمعاني، تقسيم "أولمان" لوحدات اللغة إلى (٣):

- ١- علم وظائف الأصوات.
- ٢- علم الكلمات: ويشمل: علم الصرف المعجمي، وعلم المعنى المعجمي.
  - ٣- علم النحو: ويشمل: علم الصرف النحوي، وعلم المعنى النحوي.

#### فقد أوجب بذلك أن يتناول الباحثون المعنى على مرحلتين (٤):

- "المرحلة الأولى: البحث في المعنى على مستوى الكلمة المفردة، وهذه المرحلة من اختصاص علم المعنى المعجمي: وهو دراسة معاني الكلمات حسب المعجمات، أما من الناحية اللفظية المحضة فيتولّاها علم الصرف المعجمي.
- المرحلة الثانية: دراسة المعنى على مستوى العبارة أو الجملة، وقد سماه "أولمان" "بعلم المعنى النحوي" ويعني به ذلك العلم الذي يتولى الكشف عن وظائف الوسائل النحوية المختلفة التي تستعملها اللغة للإفصاح عن العلاقات

<sup>(</sup>١) وفق دكتور محمود فهمي حجازي: «أن المعنى البنيوي (يقصد به المعنى النحوي) وهو الإكمال الطبيعي للمعنى المعجمي»، ينظر: حجازي، مدخل إلى علم اللغة، مرجع سابق، ص١٥٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص١٥٥–١٥٦.

<sup>(</sup>٣) بشر، د. كمال، التفكير اللغوي بين القديم والجديد، دار غريب، القاهرة، ٢٠٠٥م، ص ١٣٨، نقلاً عن كتاب مبادئ علم المعانى، لأولمان، غير مترجم.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ص ١٣٩–١٤٠.

بين الأجزاء المكونة للجملة أو العبارة، ومنها التنغيم أو موسيقى الكلام، وطرق نظم الكلام من السوابق واللواحق التي تغير المعنى الأساسي للكلمة، وكذلك الأدوات على اختلاف أنواعها، كحروف الجروحروف العطف. ومن وظائف علم النحو"بيان المعاني النحوية لأنواع الكلمة، كالأسماء والأفعال والأدوات، وبيان الدلالات التي تدل عليها أجزاء الجملة، كالفعل والفاعل والمبتدأ والخبر، أما جانبها اللفظي فهو من اختصاص "علم الصرف النحوي" وهو العلم الذي تنحصر وظيفته في بيان نوع هذه الوسائل والوحدات، والكشف عن خصائصها الميزة لها من الناحية اللفظية أو الصرفية المحضة". فأولمان وزع مباحث المعنى اللغوي على فرعين من فروع علم اللغة، هما(۱۰):

- علم المعنى المعجمي<sup>(۲)</sup>: وهو العلم الذي يعنى بدراسة الكلمات على مستوى المعجم، سواء كانت هذه المعاني معاني أساسية أو أولية أو إضافية أو ثانوية (۳).
- علم المعنى النحوي: وظيفته بيان العلاقات بين معاني الجملة، وبيان المعاني النحوية لهذه العناصر.

ونرى من خلال ما سبق أن الغرب أيضا عرفوا أن الدلالة النحوية أو التركيبية هي حاصل الجمع بين المعنى المعجمي والمعنى النحوي، والمعنى النحوي يكون عن طريق تآلُف الكلمة مع مجموعة من الكلمات بترتيب وظيفي خاص لينشأ منها معنى سليم.

## العلماء القدامى والمعانى النحوية:

أما النحاة القدامى فقد وردت المعاني النحوية عندهم، وإن لم يستخدموا هذا المصطلح ولكنهم استخدموا كلمة "المعنى" للدلالة على المعانى النحوية والمعانى المعجمية،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) وهو ما يعرف بمصطلح: «السيمانتيك»، عند أصحاب المدارس الأخرى.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المبحث الخامس: أنواع المعاني وتكثيف المعني، ص١١٣.

فهذا الزجاجي (ت ٣٣٧هـ)، يقول: "إن الأسماء لما كانت تعتورها المعاني فتكون فاعلة ومفعولة ومضافة ومضافًا إليها، ولم تكن في صورها وأبنيتها أدلة على هذه المعاني، بل كانت مشتركة، جُعلت حركات الإعراب فيها تُنبئ عن هذه المعاني "(۱). وهو بهذا يوضح أن حركات الإعراب هي التي تولد المعاني كالفاعلية والمفعولية وغيرها، فهو يقصد بكلامه المعاني النحوية.

وممن تنبه للمعنى النحوي أيضًا، ابن يعيش (ت ٢٤٣هـ)، قال: "والاسم إذا كان وحده من غيرضميمة إليه لم يستحق الإعراب، لأن الإعراب إنما يؤتى به للفرق بين المعاني، فإذا كان وحده كان كصوت تصوّت به، فإن ركبته مع غيره تركيبًا تحصل به الفائدة نحوقولك: زيد منطلق، وقام بكر، فحينئذ يستحق الإعراب"(٢). فقد بين أن التركيب يجعل للكلمة معنى آخر، وأن الكلمة مفردة لا تحمل سوى دلالتها المعجمية، فهو بذلك يشير إلى أهمية الإعراب في إيضاح المعاني النحوية.

ويقول ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ) عن أهمية الإعراب في اللغة العربية: "ولها الإعراب الندي جعله الله وشيًا لكلامها وحلية لنظامها، وفارقًا في بعض الأحوال بين الكلامين المتكافئين، والمعنيين المختلفين كالفاعل والمفعول، لا يفرق بينهما إذا تساوت حالاهما في إمكان الفعل أن يكون لكل واحد منهما إلا بالإعراب"، ثم ضرب مثالًا لذلك فقال: "لو أن قائلًا قال: هذا قاتل أخي بالإضافة، لمدل التنوين على أنه قد قتله "("). فهو يوضح أهمية حركات على أنه لم يقتله، ودل حذف التنوين على أنه قد قتله "(").

<sup>(</sup>۱) الزجاجي، أبو القاسم (ت ٣٣٧هـ)، الإيضاح في علل النحو، تحقيق: د. مازن المبارك، دار النفائس، بيروت، طه، ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م، ص٦٩.

<sup>(</sup>٢) ابن يعيش، يعيش بن علي بن يعيش ابن أبي السرايا محمد بن علي، أبو البقاء، موفق الدين الأسدي الموصلي (ت ٦٤٣هـ)، شرح المفصل للزمخشري، قدم له: د. إميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٢٧هـ/٢٠٠١م، ٦ج، ١٩٩/١.

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله الدينوري (المتوفى: ٢٧٦هـ)، تأويل مشكل القرآن، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ص ١٨.

الإعراب في إبراز المعنى المطلوب وهو ما يبين عمق إدراك القدامى للمعاني النحوية الوظيفية وأهميتها في إبراز المعنى.

وقد بين ذلك ابن جنى (ت ٣٩٢هـ) بقوله: "إن الإعراب هـ و الإبانة عن المعاني بالألفاظ، ألا ترى أنك إذا سمعت: أكرم سعيد أباه، وشكر سعيدًا أبوه، علمت برفع أحدهما ونصب الآخر الفاعل من المفعول، ولو كان الكلام شرجًا واحدًا لاستبهم"().

ونجد ابن جنى في رده على الجاحظ عندما انتقد النحاة لاستخدامهم (مِن) الجارة مع اسم التفضيل المعرف بأل، فيعرض المسألة أولًا على لسان الجاحظ إذ كتب يقول: "قال النحويون: إن أفعل الذي مؤنثه فُعلى لا يجتمع فيه الألف واللام و "مِن"، إنما هو بمن أو بالألف واللام؛ نحو قولك: الأفضل وأفضل منك، والحسن وأحسن من جعفر، ثم قال: وقد قال الأعشى:

### وَلَسْتَ بِالأَكْثَرِ مِنْهُمْ حَصَّى وَإِنَّمَا العِنْةُ لِلْكَاثِرِ (')

ويرد ابن جنى على قول الجاحظ السابق بقوله: "ورحم الله أبا عثمان، أما أنه لو علم أن (مِن) في هذا البيت ليست التي تصحب أفعل للمبالغة، نحو: أحسن منك، وأكرم منك، لضرب عن هذا القول إلى غيره مما يعلو فيه قوله، ويعدو لسداده وصحته وخصمه، وذلك أن مِن في بيت الأعشى إنما هي كالتي في قولنا: أنت من الناس حر، وهذا الفرس من الخيل الكريم، فكأنه قال: لست من بينهم بالكثير الحصى، ولست فيهم بالأكثر حصى، فاعرف ذلك "(").

وعلق عبده الراجعي على رأي ابن جنى السابق بقوله: "وهذا النص واضح الدلالة في تحديد ما يقصد بالمعانى النحوية ذلك أن الكلمة تكتسب معناها النحوي من التركيب،

<sup>(</sup>١) ابن جني، الخصائص، مرجع سابق، ص١/٦٦.

<sup>(</sup>٢) ابن جني، الخصائص، مرجع السابق: ١٨٥/١.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ١٨٥/١.

وهذا المعنى ليس معجميًا، وهذا المنهج الذي سارعليه نحاة العرب القدماء منذ سيبويه، وفي ضوئه نستطيع أن نفهم تسميتهم بعض الحروف بأنها "حروف زائدة"، فالزيادة هنا ليست زيادة معنوية أو لغوًا، وإنما هي معنى نحوي، كما نستطيع أن نفهم لماذا جعلوا الظروف كل كلمة دلت على زمان الحدث أو مكانه، أي: لا بد أن يكون الحدث واقعًا في الظرف، وعلى ذلك لا يعتبرون كلمات: أمام، داخل، ساعة، في مثل: جرى اللاعب من أمام المحطة إلى داخل الملعب في ساعة، لا يعتبرونها ظروفًا؛ لأن أمام وداخل لم يحدث فيهما الفعل، ولأنّ ساعة وإن حدث فيها الفعل فإن ثمة حرفًا يسبقها ويقتضيها معنى نعوبًا معنيًا "(۱).

وعرف الزركشي محمد بن عبد الله الإعراب بقوله: "والإعراب هو الذي يبين المعنى وهو الذي يميز المعاني، ويوقف على أغراض المتكلمين بدليل قولك: ما أحسن زيدًا، ولا تأكُلِ السمكَ وتشرب اللبنَ "(٢)، ويكمل بعد ذلك بقوله: "فالمعرب لا بد أن يفهم معنى ما يريد أن يعربه مفردًا كان أو مركبًا قبل الإعراب فإنه فرع المعنى "(٣). فيقصد بالمعنى هنا المعنى المعجمى والمعنى النحوي.

وقال ابن فارس في باب الخطاب الذي يقع به الإفهام من القائل، والفهم من السامع: "فأما الإعراب فبه تُميَّز المعاني ويُوق ف على أغراض المتكلمين، وذلك أن قائلًا لوقال: "ما أحسن زيد" غير معرب أو "ضربَ عمرْوزيد" غير معرب لم يوقف على مراده، فإذا قال: "ما أحسن زيدً" أو "ما أحسن زيدً" أبان

<sup>(</sup>١) الراجحي، د. عبده، فقه اللغة في الكتب العربية، دار النهضة العربية، بيروت، ١٣٩٢هـ/١٩٧٢م، ص١٦١-١٦٢.

<sup>(</sup>٢) الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر (المتوفى: ٧٩٤هـ)، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية مطبعة عيسى الحلبي وشركائه، ط١٠٧٦هـ/١٩٥٧م، ٤ج، ٢٠١/١.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ٣٠٢/١، وينظر: ابن هشام، عبد الله بن يوسف بن أحمد بن عبد الله ابن يوسف، أبو محمد، جمال الدين (المتوفى: ٣٦١هـ)، مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، تحقيق: د. مازن المبارك، ومحمد على حمد الله، دار الفكر، دمشق، ط٢، ١٩٨٥م، ص ٦٨٤.

بالإعراب عن المعنى الذي أراده "(۱). فهو هنا، وإن كان ناقلاً عن ابن قتيبة لكنه يبرز أهمية الإعراب في توجيه معنى الجملة، فالمعنى النحوي أهم من المعنى المعجمي؛ لأنه يميز المعنى المقصود بالكلام.

وقد ورد عند ابن هشام الأنصاري (ت ٧٦١هـ) ما يدل على المعنى النحوي فقد قال: "أن يراعى المعرب معنًى صحيحًا، ولا ينظر في صحته في الصناعة "(٢).

وقد بين أبو سعيد السيرافي (ت ٣٥٨هـ) في المناظرة التي دارت بينه وبين أبي بشر متى بن يونس حول النحو والمنطق، ومكانة البلاغة بينهما، يقول السيرافي: "معاني النحو منقسمة بين حركات اللفظ وسكناته، وبين وضع الحروف في مواضعها المقتضية لها، وبين تأليف الكلام بالتقديم والتأخير وتوخي الصواب في ذلك وتجنب الخطأ من ذلك، وإن زاغ شيء عن هذا النعت فإنه لا يخلو من أن يكون سائعًا بالاستعمال النادر والتأويل البعيد، أو مردودًا لخروجه عن عادة القوم الجارية على فطرتهم "("). فهويرى أن النحو يبحث في الحركات والسكنات وتآلف الكلام، وتكوين الجملة والعلاقات بين كلماتها لإيضاح المعنى، فالمعاني النحوية عند السيرافي قد تجاوزت الحركات الإعرابية وتمييز الصواب عن الخطأ، إلى أسرار بلاغية كالتقديم والتأخير.

وكانت فكرة المعاني النحوية من الأركان الأساسية في بناء نظرية النظم الجرجانية (1). فعبد القاهر الجرجاني يرى أن النظم هو: توخى معانى النحو فيقول: "اعلم أن ليس النظم

<sup>(</sup>۱) ابن فارس، الصاحبي، مرجع سابق، ص٣٠٩، وينظر: السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، مرجع سابق، ص ٢٥٩/١-٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، مرجع سابق، ص ٦٩٨.

<sup>(</sup>٣) أبو حيان التوحيدي، علي بن محمد بن العباس (ت ٤٠٠هـ)، الإمتاع والمؤانسة، المكتبة العصرية، بيروت، ط١، ١٤٢٤هـ، ص ٩٦-٩٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: عنبر، عبد الله نايف، «نظرية النظم عند العرب في ضوء مناهج التحليل اللساني الحديث»، إشراف: د. نهاد الموسى، رسالة دكتوراه، كلية الدراسات العليا، الجامعة الأرنية، الاالهـ ١٩٩١/م، ص٩١.

إلا أن تضع كلامك الوضع الذي يقتضيه علم النحو، وتعمل على قوانينه وأصوله، وتعرف مناهجه التي رُسِمت لك، فلا تخل بشيء منها"(۱).

"وقد ألح الجرجاني في نظريته على المواءمة بين الاستقامة النحوية والصحة الدلالية، من خلال الكشف عن فاعلية النحوفي توضيح النص وتفسيره واستخراج طاقاته من جهة، وإتاحة أكبرقدر ممكن لتفسير المبادئ الدلالية معتمدًا على القواعد النحوية الضابطة للنظام اللغوي"().

ويوضح الجرجاني هنا المعاني النحوية والبلاغية فيقول: "معلوم أن ليس النظم سوى تعليق الكلم بعضها ببعض، وجعل بعضها بسبب من بعض "("). ومما قاله الجرجاني أيضًا في الإبانة عن المعاني النحوية: "ينبغي أن ينظر إلى الكلمة قبل دخولها في التأليف، وقبل أن تصير إلى الصورة التي بها يكون الكلم إخبارًا وأمرًا ونهيًا واستخبارًا وتعجبًا، وتؤدي في الجملة معنى من المعاني التي لا سبيل إلى إفادتها إلا بضمّ كلمة إلى كلمة، ونناء لفظة على لفظة "(؛).

فعبد القاهر الجرجاني ممن كثر عندهم استخدام مصطلح "معاني النحو" صراحة، حين ربط اللغة بالفكر فقال: "في علاقة الفكر بمعاني النحو، ومما ينبغي أن يعلمه الإنسان ويجعله على ذُكرٍ، أنّه لا يتصوّر أن يتعلّق الفكر بمعاني الكلم أفرادًا ومجرّدة من معاني النّحو، فلا يقوم في وهم ولا يصحّ في عقلٍ، أن يتفكّر متفكّرٌ في معنى «فِعْلٍ» من غير أن يريد إعماله في «اسم» من غير أن يريد إعمال

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ص٦٠.

<sup>(</sup>٢) أبودنيا، أحمد محمود سعيد، الفكر اللغوي عند عبد القاهر الجرجاني، مقالات، شبكة الألوكة، الرابط: https://www.alukah.net/literature\_language/0/26217/

<sup>(</sup>٣) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ص ٧.

<sup>(</sup>٤) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع السابق: ص٣٨.

«فعل» فيه، وجعله فاعلًا له أو مفعولًا، أو يريد منه حكمًا سوى ذلك من الأحكام، مثل أن يريد جعله مبتدًا، أو خبرًا، أو صفةً أو حالًا، أو ما شاكل ذلك "(۱).

وإن أردت أن ترى ذلك عيانًا فاعمد إلى أيّ كلام شئت، وأزل أجزاءه عن مواضعها، وضعها وضعًا يمتنع معه دخول شيء من معاني النحو فيها، فقل في:

#### قضا نبكِ من ذكرى حبيب ومنزل

«من نبك قفا حبيب ذكرى منزل »، ثم انظر هل يتعلّق منك فكر بمعنى كلمة منها؟

واعلم أني لستُ أقول إن الفكر لا يتعلق بمعاني الكلم المفردة أصلًا، ولكني أقول إنه لا يتعلّق بها مجرّدةً من معاني النحو، ومنطوقًا بها على وجه لا يتأتّى معه تقدير معاني النحو وتوخّيها فيها، كالذي أريتك".

فهنا ربط عبد القاهر الجرجاني بين العملية النفسية الذهنية، والنطق الفعلي للكلام حيث يقع ترتيب الألفاظ حيث تتلاءم الدلالات المعجمية والنحوية والسياقية، فاللغة فكر، فنجده يُكثر من استخدام مصطلح "المعاني النحوية"، فيتبين لنا أنه يريد بالمعنى الحاصل من التركيب ونظم الكلمات بعضها مع بعض وإنما هو المعنى النحوي.

"ومن الإنصاف القول بأن مبادرة العلامة عبد القاهر الجرجاني -رحمه الله - وما يتصل به من بناء وترتيب وتعليق، من أكبر الجهود التي بذلتها الثقافة العربية قيمة في سبيل إيضاح المعنى الوظيفى في السياق أو التركيب"(٢).

فالمعنى النحوي مرتبط بالموقع الذي تكتسبه الكلمة في الكلام، فيترتب على هذا الموقع معناها في السياق العام للجملة، فيحدد السياق معناها المقصود، وقد خلصت إلى: أن الكلمة تكون مفردة لها أكثر من معنى محتمل في الذهن، وفي المعجم يأتي معناها الأصلى

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، مرجع سابق، ص ١٨.

الوضعي، وقد يورد صاحب المعجم بعض استعمالاتها(۱)، ثم تنتظم مع مفردات أخرى بعلاقات نحوية خاصة، ثم تنضم لسياق محدد فيتحدد منه معناها المراد والمستعمل من خلال هذا السياق.

# العلاقة بين المعنى المعجمي والمعنى النحوي:

يعد المعنى المعجمي أساسًا يقوم عليه أي تركيب لغوي، وقد تنبه النحاة لهذه العلاقة بين المعنى المعجمي والمعنى النحوي، من أمثال سيبويه (ت ١٨٠هـ) في الكتاب، إذْ وضّح أن المعنى المعجمي أساسي في التحليل اللّغوي، فدلالة أي لفظة مرتبطة بمعناها المعجمي وبوظيفتها النحوية. فالفعل "دعا" إذا كان بمعنى "سمّى" تعدى إلى مفعولين، أما إذا كان بمعنى "سمية "الدعاء" فإنه يكتفي بمفعول واحد، قال سيبويه: "هذا باب الفاعل الذي يَتعّداه فعله إلى مفعولين فإن شئت اقتصرتَ على المفعول الأول وإن شئت تعدّى إلى الثاني كما تعدى إلى الأول. وذلك قولك:... وسميته زيدًا، وكسيت زيدًا أبا عبد الله، ودعوته زيدًا إذا أردت دعوته التي تجري مجرى سميته، وإن عنيت الدعاء إلى أمر لم يجاوز مفعولًا وإحدًا "(٠).

ومما يدل على ربط النحو بالدلالة أيضًا قول السكاكي (٣): "اعلم أن علم النحو هو أن تنحو إلى معرفة التركيب فيما بين الكلم لتأدية أصل المعنى مطلقًا بمقاييس مستنبطة من استقراء كلام العرب، وقوانيين مبنيّة عليها ليُحترز بها عن الخطأ في التركيب". فقد بين أن المعنى النحوي ينتج عن التركيب والتضام بين المفردات في الجملة من حيث القوانين النحوية والدلالية.

<sup>(</sup>١) راجع الفصل الأول، المبحث الأول: الوضع والاستعمال، ص٣٩.

 <sup>(</sup>۲) سيبويه، عمروبن عثمان بن قنبرالحارثي بالولاء، أبو بشر (المتوفى: ۱۸۰هـ)، الكتاب، تحقيق: عبد
 السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط۳، ۱۶۰۸هـ/۱۹۸۸م، ۶۶، ۳۷/۱

<sup>(</sup>٣) السكاكي، يوسف بن أبي بكر بن محمد بن علي الخوارزي الحنفي أبو يعقوب (المتوفى: ٦٢٦هـ)، مفتاح العلوم، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م، ص٧٥.

وممن ربط بين المعنى المعجمي والمعنى النحوي ابن هشام، فقد أفرد الباب الخامس في كتابه "مغني اللبيب" لذكر الجهات التي يدخل الاعتراض على المعرب من جهتها، وجعل أول واجب على المعرب أن يفهم معنى ما يعربه مفردًا ومركبًا (۱). وذكر أمثلة توضح هذه العلاقة الوثيقة بين المعنى المعجمي والمعنى النحوي، ومنها أنه قد حُكي له "أن بعض مشانخ الإقراء أعرب لتلميذ له بيت المرقش الأكبر:

### لا يُبْعِدُ اللهُ التَّلَبُّ بَ وال عارات إذْ قالَ الخَمِيسُ نَعَمْ

قال: نعم حرف جواب، ثم طلبا محل الشاهد في البيت، فلم يجداه، فظهر لي حينئذ حسن لغة كنانة في نعم الجوابية، وهي نَعِمَ بكسر العين، وإنما نَعَمْ هنا، واحد الأنعام، وهو خبر المبتدأ محذوف أي، هذه نعمُ، وهو محل الشاهد"(٢).

وجعل عبد القاهر الجرجاني معيار استقامة النظم المعنى المعجمي، فلا نظم ولا تعليق بين ألفاظ لا دلالة لها، فالعلاقات بين الكلم لا تكتمل إلا بالمعاني المعجمية فهي أساسها، فلا بد من فهم معاني الكلمات التي هي شرط التضام والترتيب في الجملة التي ينشأ عنها المعنى النحوي، فيقول: "لا يتصوّر أن تعرف للفظ موضعًا من غير أن تعرف معناه، ولا أن تتوخى في الألفاظ من حيث هي ألفاظ ترتيبًا ونظمًا، وأنك تتوخى الترتيب في المعاني وتعمل الفكر هناك، فإذا تم لك ذلك أتبعتها الألفاظ وقفوت بها آثارها، وأنك إذا فرغت من ترتيب المعاني في نفسك، لم تحتج إلى أن تستأنف فكرًا في ترتيب الألفاظ، بل تجدها تترتب لك بحكم أنها خدم للمعاني، وتابعة لها، ولاحقة بها، وأن العلم بمواقع المعاني في النطق "(").

وذهب تمام حسان إلى أن وضوح المعنى الوظيفي الناشئ عن التعليق يكفي وحده دون الحاجة للمعجم أو المقام لإعراب الجملة، فوضوح المعنى الوظيفي هو الثمرة

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن هشام، مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب، مرجع سابق، ص ٦٨٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص ٦٨٤.

<sup>(</sup>٣) الجرجاني، دلائل الاعجاز، مرجع سابق، ص ٤٥.

الطبيعية لنجاح عملية التعليق. والذي يؤدي إليه هذا الفهم بالضرورة هو التسليم بأننا لو أبحنا لأنفسنا أن نتساهل قليلًا في أمر التمسك بالمعنى المعجمي فكونًا نسقًا نطقيًا من صور بنائية عربية لا معنى لها من الناحية المعجمية لأمكن لنا أن نعرب هذا النسق النطقى، وذلك نحو(۱):

#### قاص التجين شحاله بتريسه ال فاخي فلم يستف بطاسيه البرن (٢)

ثم أخذ يعربه، فهويزعم أنه حافظ على العلاقات النحوية بهذا النسق دون الحاجة للمعاني المعجمية. وأرى أن هذا كلام لا جدوى منه ولا فائدة فهو بذلك يلغي المعنى النحوي القائم على إيصال معنى واضح ومفهوم للمتلقي، فكيف أعرب "قاص" على أنها فعل ماض، ولا نعرف معناها المعجمي، وهل هي تدل على حدث وزمن أم لا، وقد رد على تمام حسان فيما ذهب إليه أحمد سليمان ياقوت مبينًا أن المعنى الوظيفي لا يدرك إلا بعد المعنى المعجمي، وطرح عددًا من الأسئلة على رأي تمام حسان، وهي:

- كيف نعرب لفظ التجين فاعلًا دون أن نعرف ما الحدث الذي أسند إليه؟
- كيف نعرب الباء في كلمة بتريسه حرف جردون أن نعرف معنى هذه الكلمة ؟
- شحاله كيف نحكم أنها كلمة واحدة ومنصوبه على المفعولية، وأن المتصل بها ضمير ويعرب مضافًا إليه ؟ وإذا قبلنا بالجار والمجرور فبأي فعل نعلقهما، دون معرفة معنيهما؟

<sup>(</sup>١) حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، مرجع سابق، ص ١٨٣.

<sup>(</sup>٢) فيعرب كالآتي: قاص: فعل ماض مبني على الفتح لا محل له من الإعراب.

التجين: فاعل مرفوع وعلامة رفعه الضمة الظاهرة على آخره.

شحال: مفعول به منصوب وعلامة نصبه الفتحة الظاهرة على آخره.

الهاء: مضاف إليه مبني على الضم في محل جر.

الباء: حرف جر مبني على الكسر لا محل له من الإعراب.

تريس: مجرور بالباء وعلامة جره الكسرة الظاهرة.

الهاء: مضاف إليه مبني على الكسر في محل جر... إلخ وهكذا، ينظر: حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، مرجع سابق، ص ١٨٣ وما بعدها.

- كيف نعرب الفاخي صفة، وتريسه موصوف دون أن نعرف معنييهما، أليست الصفة جزءًا من ماهيات الموصوف؟

وتوصل أحمد ياقوت إلى أن المعنى المعجمي أساسي لمعرفة المعنى النحوي وهو: الإعراب الذي هو الإبانة عن المعاني، فاللغة وظيفة اجتماعية غايتها الفهم والإفهام ولا يكون ذلك إلا عن طريق إدراك المعنى المعجمي الأساسي أولًا، فاللغة ليست قالبًا شكليًا يوضع به أي كلام فيستقيم الإعراب(۱).

وذهب عبد الرحمن الحاج صالح إلى أن "اللسان لا يتحدد مضمونه المادي والصوري إلا على أساس المواقع التي تقع فيها، وتتعاقب عليها عناصره، إما في درج الكلام فيما يخص الوحدات الدالة، وإما في مدارج الجهاز الصوتي فيما يخص العناصر غير الدالة، وذلك مثل: مدلولات الألفاظ؛ فإنها لا تحدد إلا بسياقاتها، لا بما تذكره القواميس من معانيها فحسب؛ لأن المعاجم تكتفي غالبًا بذكر بعض المعاني بالاعتماد على بعض السياقات، وإنما يكون المعجم أساسًا في تحديدها إذا لم يرد اللفظ في أي نص إلا في الذي يذكره هو وحده، ويكمل: "فبتلك المواقع التي يشاهدها اللغوي في الكلام المسموع يستطيع أن يعرف بالموضوعية المُطلقة أنواع الأداء وتشعبات المعاني الجزئية ثم بالنظر في كيفية تقابلها بعضها ببعض، وتعاقبها على الموضع الواحد، ودُخول هذه على تلك يستطيع أيضًا أن يكشف عن وضعها ونظامها"(٢).

ويتبين لنا من كلام عبد الرحمن صالح ما يؤدّيه السياق من دورأساسي في تحديد المعنى المراد والمقصود من المعاني المعجمية المتعددة للكلمة مفردة. "ومن ذلك أن السياق يحدد دلالة الصيغة، فقد ترد بعض الأبنية متحدة الوزن، ولكنها تختلف

<sup>(</sup>١) ينظر: ياقوت، د. أحمد سليمان، ظاهرة الإعراب في النحو العربي وتطبيقها في القرآن الكريم، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، ١٩٩٤م، ص ٨٢-٨٣.

<sup>(</sup>٢) الحاج صالح، «مدخل إلى علم اللسان الحديث: أثر اللسانيات في النهوض بمستوى مدرسي اللغة العربية »، مرجع سابق، ص ٣٩-٤٠.

في دلالتها على المعاني المرادة، والذي يحدد هذه الدلالة هو سياق الكلام، فمن ذلك أن أسماء الزمان والمكان تُصاغ من الثلاثي على زنة "مَفْعَل" بفتح العين، نحو: "مذهب، ومشرب، ومخرج، ومقتل، ومكتب"، إلا في حالتين فإنهما يكونان فيهما على زنة مفْعِل" بكسر العين، وفي ذلك كله لا نستطيع التمييزبين الزمان والمكان إلا بالسياق، والقرينة التي ينبغي المصيرُ إليها حينئذ هي التي تحدد المُراد وتُعيِّن المقصود، وهي هنا: سياق الكلام، ومنه أيضًا ما نجده في النسب إلى ما آخره ياءٌ مشددةٌ، نحو: كُرسيّ، وزنجيّ، وشافعيّ، في هذه الحالة يتحد لفظ المنسوب مع لفظ غير المنسوب، والذي يفصل بينهما إنما هو السياق "(۱).

ويتضح لنا مما سبق العلاقة القوية بين الألفاظ ومعناها المعجمي، وبين التراكيب والسياق، فلا وجود لأحدها دون وجود العناصر الأخرى؛ لأن اجتماعها يؤدي إلى التعبيرعن المقام أو الموقف الذي يراد إيصاله، فالسياق هوالذي يحدد الدلالة المقصودة من الكلمة (٢)، فقد قال علماؤنا: "لكل مقام مقال، ولكل كلمة مع صاحبتها مقام "(٣). ولم تكن أهمية السياق غائبة عن علماء اللغة والتفسير والأصوليين، فجميعهم كانوا يدركون دور السياق وأهميته في تحديد الدلالة في النصوص الشرعية واللغوية، كما ذكرنا سابقًا ما ذهب إليه عبد القاهر الجرجاني في نظرية النظم من دور تعلق الكلم بعضه ببعض وتراص الكلمات في سياق محدد في إجلاء المعاني النحوية. في "لا تكون للعلاقة النحوية ميزة في ذاتها، ولا للكلمات المختارة ميزة في ذاتها، ولا لوضع الكلمات المختارة في موضعها الصحيح ميزة في ذاتها، ما لم يكن ذلك كله في سياق

<sup>(</sup>۱) ينظر: صالح، محمد سالم، «أصول النظرية السياقية الحديثة عند علماء العربية ودور هذه النظرية في التوصل إلى المعنى »، مجلة البحوث والدراسات في الآداب والعلوم والتربية، جامعة الملك عبد العزيز، ۲۰۰۷م، المجلد: ٤، العدد: ٧، ص ٦ – ٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: العاني، مهدي حمد مصطفى، «البنية الأسلوبية في التراكيب النحوية »، إشراف: د. هدى محمد الحديث، رسالة دكتوراه، ٢٠٠٣م، ص ١٧١.

<sup>(</sup>٣) حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، مرجع سابق، ص٠٠.

ملائم "(۱). "فلا ننكر أن دلالة السياق المقتدرة تجعل الجملة ذات الهيئة التركيبية الواحدة بمفرداتها نفسها إذا قيلت بنصها في مواقف مختلفة؛ فإنه سيختلف معناها حتمًا باختلاف السياق الذي ترد فيه "(۱).

ويقول أبوإسحاق الشاطبي: "لا محيص للمتفهم من رد آخر الكلام على أوله، وأوله على آخره، وإذ ذاك يحصل مقصود الشارع في فهم المكلف، فإن فرق النظر في أجزائه، فلا يتوصل به إلى مراده، فلا يصح الاقتصار في النظر على بعض أجزاء الكلام دون بعض الافي موطن واحد، وهو النظر في فهم الظاهر بحسب اللسان العربي وما يقتضيه، لا بحسب مقصود المتكلم، فإذا صح له الظاهر على العربية، رجع إلى نفس الكلام، فعما قريب يبدوله منه المعنى المراد "("). فهو يشيراني أهمية الدلالة المعجمية، ودور الدلالة السياقية في توجيه المعنى المراد.

ومما سبق نتبين مدى الترابط بين المعنى المعجمي والمعنى النحوي والمعنى السياقي (٤) الذي يحدد المعنى المقصود من الكلام.

<sup>(</sup>۱) عبد اللطيف، د. محمد حماسة، النحو والدلالة مدخل لدراسة المعنى النحوي الدلالي، دار الشروق، القاهرة، ط۱، ۱۶۲۰هـ/۱۰۰۰م، ص ۹۸.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص ١١٣.

<sup>(</sup>٣) الشاطبي، الموافقات، مرجع سابق، ٢٦٦/٤.

<sup>(</sup>٤) المعنى السياقي هـو: معنى واضح ومحدد، وهـو معنى يستنبط من القرائن اللغوية مع مراعاة الظروف الخارجية. ومنه استخدام كلمة «عين» داخل سياق محدد فتدل على عين الماء: قال تعالى: ﴿وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ وَقُلُنَا أُصْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجِّ فَانفَجَرَتْ مِنْهُ ٱثْنَنَا عَشْرَةَ عَيْنَا فَدُ عَلِمَ كُلُ أُناسٍ مَشْرَيَهُم فَ كُلُواوَاشْرَبُوامِن رَزْقِ ٱللَّهِ وَلا تَعْمَوْا فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ البقرة: ١٠]، ينظر: داود، العربية وعلم الله قالحديث، مرجع سابق، ص ١٨٤.

#### وسائل تبيين المعاني النحوية $^{(\prime)}$ :

- ١- الحالة الإعرابية: وهي تبين المعاني الوظيفية والمعنى المراد بها، مثل: "إن زيدًا فيها قائمً" و"إن زيدًا فيها قائمًا" في الجملة الأولى الخبر "قائم" وفي الثانية "فيها" و"قائمًا" حال (7).
- 7- الرتبة (") والموقع: لابد أن تلتزم بعض الجمل الرتبة أو الموقع لكي تأمن اللبس، مثل: "يشكر يعيش "فاعل، "والفرق بين الفاعل والمبتدأ في "محمد جاء" غير "جاء محمد"، فالذي يدل على وظيفة الاسم "محمد" في الجملتين هو ترتيبه "(٤).
- ٣- التركيب النظمي: يدخل فيه وجوه الإعمال والإغلاق والتعليق، فيمكن أن نقول في حالة تأخر أفعال القلوب: "زيد قائم ظننت "، بالإلغاء، أو "زيدًا قائمًا ظننت " بالإعمال.

<sup>(</sup>۱) لي، إن سوب، «الفصائل النحوية في اللغة العربية»، إشراف: د. نهاد موسى، رسالة دكتوراه، الجامعة الأردنية، ۱۹۹۸م، ص ۱۶۳.

<sup>(</sup>۲) الکتاب، لسیبویه، مرجع سابق، ۱۳۲/۲.

<sup>(</sup>٣) الرتبة هي: ما يستحقه الكلم من موقع في التركيب من تقديم وتأخير وجوبًا أو جوازًا، والرتبة في العربية محفوظة، أي: واجبة، وغير محفوظة، أي: جائزة، وعُرفية. فالرتبة المحفوظة هي: الرتبة العربية محفوظة، أي: عليها، وهي صورة شكلية تبنى عليها صحة اللازمة التي لا يستطيع المتكلم أن يتجاوزها أو أن يخرج عليها، وهي صورة شكلية تبنى عليها صحة الكلام، مثل: أدوات الاستفهام، وأدوات الشرط.

أما الرتبة غير المحفوظة فهي متروكة لتصرف المتكلم حسب مقتضيات السياق، مثل: رتبة الخبر، ورتبة الحال. والرتبة العُرفية هي: ما جرى عليه عُرف العرب، ولا يعد الخروج عنه خطاً نحويًا، مثل: تقديم العاقل على غير العاقل، وتقديم الذكر على الأنثى. ينظر: العايد، أ. د: سليمان، «توظيف الكفاية والأداء في تدريس النحو العربي الرتبة والمطابقة نموذجًا»، بحث منشور.

<sup>(</sup>٤) الرّماني، د. ممدوح عبد الرحمن، العربية والوظائف النحوية دراسة في اتساع النظام والأساليب، دار المعرفة الجامعية، السويس، ١٩٩٦م، ص ٢٠.

- **1- المعنى المعجمى** (۱): وهو مفيد لفهم النص، مثل: "أكل كمثرى عيسى "(۲).
- ٥- الفواصل الصوتية: وهي تساعد الإعراب في فهم النص، مثل: "كل رجل/
   أكرمته/ هنا، و"كل رجل أكرمته/ هنا".

#### أقسام المعانى النحوية:

وقد أبان هذه الأقسام وشرحها سليمان العايد، حيث قال: يمكن تقسيم المعاني النحوية إلى قسمين (٣):

- 1- معانِ وظيفية: تأتي لتحقيق المعاني الإضافية، وهي غير مقصودة لذاتها وإنما تقتضيها المعاني الإضافية ليستقيم الكلام ويصح نظمه، فالمعاني الوظيفية تأتي لتحقيق السلامة والحد الأدنى من الصحة، وقد تكون لتحقيق العبارة الأعلى والكلام الفصيح، مثل: الرفع والنصب والجزم والجروالحكاية والبناء والإدغام والإمالة والضم والكسر والسكون... وغيرها.
- العاني إضافية: وهي المعاني المضافة للنحو، وإن كانت في الأصل لغوية، وهي المعاني التي يقصد إليها المتكلم، ويؤلف كلامه لتحقيقها، والإبانة عنها، مثل: الاستفهام، التعجب، التصور، الوعد، الإعلام، الإنكار، الطلب، النهي، الدعاء، الفاعلية، الاستقبال، الحال، المفعولية... وغيرها.

فالمعنى الواحد قد يكون وظيفيًا في حال، وإضافيًا في حال، وذلك باعتبارين مختلفين، مثل: التنكيرإذا قصد صارمعنى إضافيًا، مثل: جاء زيد وزيد آخر، أوجاء سيبويه وسيبويه آخر. وإذا لم يقصد فهو معنى وظيفي، مثل: "جاء رجل " و"لا رجل في الدار" و"ما من أحد عندنا" إذ القصد منه التعميم، والتنكيروسيلة أو أداة.

<sup>(</sup>١) ينظر تعريف المعنى المعجمي في بداية المبحث الحالي ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) عبد اللطيف، د. محمد حماسة، بناء الجملة العربية، دار غريب، القاهرة، ٢٠٠٣م، ص ٩٤.

<sup>(</sup>٣) العايد، «معانى النحو»، مرجع سابق، ص ٨٢٣-٨٢٨.

والذين تحدثوا عن المعاني النحوية في العصر الحاضر لم يفرقوا بين هذه المعاني هذا التفريق، وجعلوا المعاني هي الوظائف كما قال تمام حسان.

#### أغراض المعاني النحوية الوظيفية، هي(١):

- ١- تكوين المعاني الإضافية والإسهام في تكوين وتعيين المعاني العامة.
  - ٢- التسامى بتحقيق المعانى الإضافية على أعلى درجة بيانية.
- ٣- تحقيق الحد الأدنى من صحة النظام النحوي، وفق ما تقضى به أصول الصناعة النحوية.
- ٤- تحسين اللفظ في مثل: ميزان، وما كان من البنية فيه قلب أو إبدال، أو إعلال أو إدغام واجب.
- التيسيرعلى مستعمل اللغة بمجاراته على ما اعتاد لسانه، من خلال الإمالة،
   وبعض حالات الإدغام، والقلب المكاني، وترك ما يعسر نطقه.

"فالمعاني النحوية الإضافية محصورة معدودة، بخلاف المعاني اللغوية، فإنها لا تقع تحت حصر، ولا يأتي عليها العد، ثم المعاني النحوية مما يمكن إدراكها بالفطرة، وبالحس، والذوق والسياق، بخلاف المعاني اللغوية، فإنها تتطلب شيئًا من الدرس والحفظ والمعاناة، والإدراك من الحياة، وتتعذر أو تعسر الإحاطة بها أو بألفاظها؛ لأنها متحددة متوالدة "().

"والتصنيف النحوي في عمومه يراعي المعاني الوظيفية أكثر مما يراعي المعاني الإضافية، فلا ترى في غالب كتب النحو بابًا للاستفهام، وحين يتناول النحاة التأكيد يتناولونه من ناحية وظيفية، وهي تبعيّة المؤكِّد المؤكِّد في حين نجد الاستفهام حيث الحديث عن الصدارة والابتداء مفرقًا على أبواب النحو الأخرى"(").

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٨٢٩ -٨٣٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٨٣٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٨٣٤.

#### خصائص المعنى المعجمي:

ذكر محمد حسن جبل عددًا من مميزات المعنى المعجمي، وهي (١):

- أن المعنى المعجمي بتحريره في المعجم لا يمكن التعديل عليه إلا في نطاق ضيق.
- لايضاف في اللغة معنى جديد لم تذكره المعاجم، إلا بحجة صحيحة مما يحتج
   به، أو يجيزه مجمع اللغة العربية.
- تتميز المعاني المعجمية بأنها ثابتة زمنيًا، وعامة وموحدة عند أهل اللغة، وقد يتطور معنى مفردة لظروف ثقافية أو حضارية، ولكنه يظل في اللغة العربية تطورًا للمعنى القديم، فلا يتغير تغيرًا كليًا.
- كذلك تتميز المعاني المعجمية بأنها تتعدد بتعدد مفردات الجذر وعباراته (مع الاحتفاظ بقسط من المعنى مشترك يربطه بالمعنى العام للجذر).
  - كذلك تعبيرالكلمة الواحدة بصيغة واحدة عن الكثير من المعاني.
- نجد اختلافًا كثيرًا بين المعاجم في تعبيرها عن معنى الكلمة أو العبارة نفسها، اختلافًا حقيقيًا (فتكون هناك معانٍ كثيرة محتملة، ولكن المفروض ألّا يثبت منها إلا ما له شاهد صحيح أو سند موثوق)، أو اختلافًا لفظيًا (فتكون التعبيرات كلها عن شيءٍ واحد).

ومن خلال الاستعراض السابق للمعنى النحوي وكيف ظهر عند المتقدمين والمتأخرين فأرى أن المعنى النحوي يفنى معه المعنى المعجمي، وهذا ما أكد عليه سليمان العايد أيضًا؛ لأنه به تُفهم طرائق الكلم، وهو الذي يعبر عن الأفكار عن طريق إلباسها قوالبه المختلفة التي لا يمكن أن يعبر عنها بغيره من المعاني، وهو أساس الذوق في فهم النص، وإدراك مقاصده الظاهرة والخفية.

<sup>(</sup>١) جبل، المعنى اللغوي، مرجع سابق، ص ١٩٩.

# الفصل الثاني

#### أسس الوضع والاستعمال من خلال المادة المعجمية

- ♦ المبحـــث الأول: الخروج عن المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر
- ♦ المبحــث الثاني: الخروج عن المعنى الوضعى إلى معنى وضعى آخر متأخر
  - ♦ المبحث الثالث: الخروج عن المعنى الوضعي إلى المجاز
- ♦ المبحــث الرابع: الخروج عن المعنى الوضعى إلى اللازم والملزوم
- ♦ المبحث الخامس: الخروج عن المعنى الوضعى بالتوسع الدلالي
  - ♦ المبحث السادس: الخروج عن المعنى الوضعى بالتغليب
- ♦ المبحث السابع: الخروج عن المعنى الوضعى بالتعبيرعن الشيء وإرادة غيره



اللُّغوى وخلافه

# المبحث الأول الخروج عن المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر

- مفهوم الخروج عن المعنى الوضعي إلى معنى وضعى آخر
  - كيفية خروج المعنى الوضعى إلى معنى وضعى آخر
- الفرق بين المشترك اللفظى وخروج المعنى الوضعى إلى معنى وضعى آخر
  - موقف المعجم من خروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر

العلم والإنسان والمجتمع في تطور مستمر باستمرار الحياة، واللغة مستمرة باستمرار حياة الإنسان، فهي في تغير وتطور مستمر، مواكبة لما يتغير ويتطور في الحياة، فهي متجددة حتى في معانيها فقد تتغير وتخرج الألفاظ إلى معانٍ أخرى غير معانيها الوضعية، فتخرج لتدل على معانٍ جديدة، تواكب التطور الحادث في المجتمع والثقافة، وهذا ما سنتحدث عنه، وهو خروج المعنى الوضعى إلى معنى وضعى آخر.

فما مفهوم الخروج عن المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر؟ وكيف يحدث الخروج عن المعنى الموضعي إلى معنى وضعي آخر؟ وما الفرق بين المشترك اللفظي وخروج المعنى الموضعي إلى معنى وضعي آخر؟ وكيف اهتم معجم الصحاح بخاصة، والمعجم العربي بعامة بهذه الظاهرة أثناء شرحه للمفردات؟

هذا ما سنتعرف عليه فيما يلي:

# مفهــوم الخــروج عــن المــعنى الـــوضعي إلـى معــنى وضعـى آخــر:

هذا الخروج عن المعنى الوضعي للألفاظ يختلف عما سيأتي من خروج للمعنى الوضعي في المباحث القادمة، فدلالة الألفاظ فيه "تخرج من مجال إلى آخر، وهي لا تنكمش فيتضاءل المحيط الذي تتحرك فيه بعد اتساع وعموم، ولا يتحول مجالها كذلك من ضيق وخصوصية إلى تعميم وشمول لما ليس لها من قبل "(۱)، فليس هنا تعميم ولا تخصيص، وإنما هو خروج اللفظ من الدلالة على شيء في مجال ما، إلى الدلالة على شيء أخر في مجال غيره.

وهذا ما وضحه فندريس أيضًا، بقوله: "يكون الانتقال عندما يتعادل المعنيان، إذا كانا لا يختلفان من جهة العموم والخصوص"(٢)، يقصد أن الاستعمال الجديد

<sup>(</sup>۱) الداية، د. فايز، علم الدلالة العربي النظرية والتطبيق دراسة تاريخية - تأصيلية - نقدية، ط٢، دار الفكر - دمشق، سـوريا، ١٩٩٦م، ص ٣١٤.

<sup>(</sup>٢) فندريس، اللغة، مرجع سابق، ص ٢٥٦.

للكلمة لا يكون أخص ولا أعم من المعنى القديم، فالمعنيان القديم والجديد متساويان، وعلى هذا فإن خروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخريتم بصورة قصدية لغرض أدبى أو علمى غالبًا().

فاللفظ في هذا الخروج أو الانتقال للمعنى "يتخذ سبيلًا يجتاز فيه ما بين نقطة تداوله ومعناه الأول إلى نقطة أخرى يجري استعماله فيها، ولا يشترط فيه اتباع آثار المرحلة الأولى، بل يقوم احتمال تعايش الدلالتين "(٢) فكل دلالة تنطق بها جماعة ترتبط بتصور ذهني معين لدى هذه الجماعة، ففي المثال التالي:

كلمة "الإدغام": وتعنى "إدخال حَرْفٍ في حَرْفٍ"، هذا إذا ما نطق بها علماء التجويد، ولكن المعنى الوضعي الأصلي لها هو "الإِدْغامُ: إدخال اللَّجَامِ في أَفواه الدَّوابِّ. وأَدْغَمَ الفرسَ اللجامَ: أَدخله في فِيهِ "(")، فيكون هذا معناها عند مربي الخيول.

فكلا الدلالتين لها معناها عند كل جماعة تنطق به؛ فالمعنيان متعايشان دون تنافر أو طغيان لأحدهما على الآخر.

وهذا الخوارزمي في كتابه "مفاتيح العلوم" يذكر الخروج عن المعنى الوضعيّ إلى معنى وضعي آخر، فاللفظة يكون لها معنى وضعيّ، ولكن عند خروجها للدلالة على علم آخر، فإنها تلبي دلالة جديدة، يمثل لذلك بقوله: "ولفظة "الفك" فإنها عند أصحاب اللغة والفقهاء: فك الأسير، أو الرهن، أو الرقبة، أو أحد الفكين وهما اللحيان، وعند أصحاب العروض: إخراج جنس من الشعر لجنس آخر تجمعهما دائرة، وعند الكُتَّاب تصحيح اسم المرتزق في الجريدة بعد أن كان وضع عنها.

<sup>(</sup>۱) الصائح، د. حسين حامد، «التطور الدلالي في العربية في ضوء علم اللغة الحديث»، منتدى مجمع اللغة العربية على الشبكة العالمية، ۲۰۱۷م، الرابط: .http://www.m-a-arabia.com/vb/showthread php?t=21396

<sup>(</sup>٢) الداية، علم الدلالة العربي، مرجع سابق، ص ٣١٥.

<sup>(</sup>٣) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (دغم)، وينظر: ابن دريد، أبا بكر محمد بن الحسن الأزدي البصري، جمهرة اللغة، ٢٠١٠م، دار صادر، بيروت، مادة: (دغم).

ولفظة "الوتد" عند اللغويين والمفسرين: أحد أوتاد البيت أو الجبل، من قوله تعالى: ﴿وَاَلِجِبَالُ أَوْتَادًا﴾ [النبأ:٧]، وعند أصحاب العروض: ثلاثة أحرف، اثنان متحركان والثالث ساكن، وعند المنجمين: أحد الأوتاد الأربعة التي هي الطالع والغارب، ووسط السماء، ووتد الأرض "(١).

ف نرى تفطن القدماء من علماء اللغة والأصول لهذا الخروج للمعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر، فهو خروج من مجال إلى مجال آخر. لكن كيف يحدث هذا الخروج؟

### كيفية خروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر:

أفضل من وضح خروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر هو أبو نصر الفارابي في كتابه (العبارة) فقال: "الاسم المنقول: هو أن يؤخذ اسم مشهور كان منذ أول ما وضع دالًا على ذات شيء ما، فيُجعل بعد ذلك اسمًا دالًا على ذات شيء آخر، ويبقى مشتركًا بين الثاني والأول في غابر الأزمان، وذلك إنما يكون في الأشياء التي تستنبط في الصنائع التي تنشأ، فلا يتفق في شيء منها أن يكون قبل ذلك مشهورًا عند الجمهور، فلا يكون له عندهم اسم لأجل ذلك، فينقل المستنبط لها إليها أسماء الأشياء المشهورة الشبيهة بها، ويتحرى في ذلك اسم ما هو عنده أقرب شبها به "(۱). فيبين الفارابي أن الشبيهة بها، ويتحدد تلي الوضع، بمعنى أن الاسم يكون في أصل وضعه دالًا على شيء هذه الدلالة الجديدة تلي الوضع، بمعنى أن الاسم يكون في أصل وضعه دالًا على شيء معين، ثم ينتقل إلى الدلالة على مجال آخر، وفي هذا لا بد أن تراعي الجماعة المتكلمة بالدلالة الوضعية الجديدة ضرورة التواؤم بين اللفظ الذي أخرج من معناه والمعنى الذي أخرج له في بعص خصوصياته حتى لا يحدث اضطراب بينهما("). ويستمر الفارابي الذي أخرج له في بعص خصوصياته حتى لا يحدث اضطراب بينهما("). ويستمر الفارابي

<sup>(</sup>۱) الخوارزمي، محمد بن أحمد بن يوسف، أبو عبد الله، الكاتب البلخي (المتوفى: ۳۸۷هـ)، مفاتيح العلوم، تحقيق: إبراهيم الأبياري، ط٢، دار الكتاب العربي، ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) الفارابي، أبونصر، كتاب في المنطق، ت: د. محمد سليم سالم، مطبعة دار الكتب، القاهرة، ١٩٧٦م، ص ١٩–٠٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: حكيمة، إعداد: مرازي، «التغير الدلالي ومستوياته في الخطاب القرآني »، إشراف: أ. د. مذبوحي محمد، رسالة دكتوراه، جامعة جيلالي ليباس /سيدي بلعباس، الجزائر، ٢٠١٦-٢٠١٧م، ص ١٨.

في إيضاح استعمالات هذه الأسماء التي خرجت من معناها الوضعي إلى معنى وضعي آخر، والجماعات المهتمة بها، فيقول: "والأسماء المنقولة تُستخدم في العلوم وفي سائر الصنائع، وإنما تكون أسماء للأمور التي يختص بمعرفتها أهل الصنائع، ومتى استُعمل في العلوم أمور مشهورة لها أسماء مشهورة، فإنه ينبغي لأهل العلوم وسائر أهل الصنائع أن يتركوا أسماءها في صنائعهم على ما هي عليه عند الجمهور، والأسماء المنقولة كثيرًا ما تُستعمل في الصنائع التي إليها نقلت مشتركة، مثل اسم الجوهر فإنه منقول إلى العلوم النظرية، وكذلك الطبيعة وكثير غيرها من الأسماء "(۱).

ومن خلال قول الفارابي نلاحظ أن السبب الأول الذي يتسبب في خروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر هو حاجة العلوم وسائر الصنائع إلى مفردات خاصة بها، تعبربها عن مبادئها، فيحدث خروج للمعنى الوضعي الأول، "فنجد المصطلح يبدأ بمنح كلمة معينة معنى تصوريًا وتعبيريًا معينًا ثم يشيع الاستعمال بالمعنى الجديد فتصبح الكلمة مصطلحًا، لذلك نجد العلماء حينما يريدون التعريف بمصطلح يأتون بالمعنى اللغوي أولًا ثم المعنى الاصطلاحي "(۱)، وتعلن هذه العلوم الملكية لهذه المعاني الجديدة وليس للألفاظ.

فكلمة: "بحث تفيد في الأصل تحريك اليد في التراب للتفتيش عن شيء، و"اقتبس" تدل على الربط، و"الروعة، و"اقتبس" تدل على الربط، و"الروعة، والأروع، والرائع" مأخوذة من الروع وهو الفزع، و"الباب" من الكتاب مأخوذة من الباب الني ندخل منه، و"التثقيف" تدل على تقويم اعوجاج الرمح، وجميع هذه الألفاظ تدل على معانيها الأخرى المتعارف عليها دلالة مباشرة لاعن طريق المجاز، بل إن دلالتها عليها أقرب إلى الذهن من دلالتها الأصلية؛ لشيوع المعنى الجديد وانتشاره وخاصة بعد طول العهد في الاستعمال"(").

<sup>(</sup>١) الفارايي، كتاب في المنطق، مرجع سابق، ص٢٣- ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الحربي، علم الوضع، مرجع سابق، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) المبارك، فقه اللغة وخصائص العربية، مرجع سابق، ص ٢٢١.

نلاحظ من خلال هذه الأمثلة أنه على الرغم من انتقال الدلالة من مجال إلى مجال آخر إلا أنها بقيت متزامنة مع الدلالة الأصلية، فكلتا الدلالتين بقيت سائدتين على ألسنة الناس ولم تندثرا، وهذا من أهم أسباب اتساع اللغة وتجددها ونموها.

ونرى أن الأمثلة السابقة لخروج الدلالة أو ما يسمى (بانتقال الدلالة) "من المجال المحسوس إلى المجال المجرد كالبحث والعقل والوعي وغيرها، يتم بصورة تدريجية، وتظل الدلالتان سائدتين جنبًا إلى جنب زمنًا ما، خلاله قد تستعمل الدلالة المحسوسة، فلا تثير دهشة أو غرابة، وتستعمل في الوقت نفسه الدلالة المجردة فلا يدهش لها أحد، وليست إحداهما حينئذ بأحق وأولى بالأصالة من الأخرى -وهذا ما وضحناه في تعريف فندريس في بداية هذا المبحث بأن الدلالتين متساويتان - حتى يمكن أن تعد إحدى الدلالتين مما يسمى بالحقيقة، والأخرى مما يسمّى بالمجاز، إذ لا مجاز ولا حقيقة بينهما في مثل هذا الحال "(۱).

# الفـرق بيـن المشـترك اللفظـي وخـروج المعنـى الوضعي إلـى معنـى وضعـى آخر:

ربما من خلال هذا الاحتفاظ بالدلالتين متزامنتين يعتقد البعض أنَّ دخول هذا النوع من الخروج عن المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخره ومن قبيل المشترك اللفظي، وهذا ما تنبه له الفارابي، فقال (٬٬ المشترك إنما وقع الاشتراك فيه منذ أول ما وضع من غيرأن يكون أحدهما أسبق في الزمان بذلك الاسم، والمنقول هو الذي يسبق به أحدهما في الزمان، ثم لُقب به الثاني، واشترك فيه بينهما بعد ذلك ٬٬ فنراه وضح الفرق بين خروج المعنى الوضعي إلى معنى آخر أو (انتقال الدلالة إلى دلالة أخرى)، والمشترك اللفظى، فالمشترك يكون الاشتراك بين الاسمين منذ أول معنى وضعى للفظ، أما

<sup>(</sup>۱) أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق، ص ١٦٢، وينظر: المبارك، فقه اللغة وخصائص العربية، مرجع سابق، ص ٢٦١-٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) الفارابي، كتاب المنطق العبارة، مرجع سابق، ص ٢٠.

الخروج عن المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخريكون أحد المعنيين سابقًا للآخر، ثم يكتسب الاسم المعنى الوضعي الآخر بعد وقت.

### موقف المعجم من خروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعى آخر:

كما نعلم فالمعجم العربي هو الحاوي لكلمات اللغة العربية ، وهو المسؤول الأول عن شرح هذه الكلمات ، وبيان معانيها ، ولكن هل اهتم ببيان ما خرج له المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر في مجال علم آخر ، وشرحه وبين الجماعة المتكلمة به ؟

هذا ما سنحاول معرفته من خلال استعراضنا للأمثلة التالية من معجم الصحاح وهو أنموذج الدراسة، وموازنتها بما أورده أصحاب المعاجم الأخرى من خروج للمعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر:

في الصحاح وردت مادة (وصف): "وصفت الشيء وصفًا وصفة. والهاء عوض من الواو، وتواصفوا الشيء من الوصف. واتصف الشيء، أي صار مُتَواصَفا... وبيع المواصفة: أن تبيع الشيء بصفة، من غير رؤية... وأمًا النحويون فلا يريدون بالصفة هذا، لأنَّ الصفة عندهم هي النعت، والنعت هو اسم الفاعل نحو ضارب، أو المفعول نحو مضروب، أو ما يرجع إليهما من طريق المعنى، نحو: مثل وشبه وما يجرى مجرى المشتق "(۱).

فنرى أن لفظ "وصف" قد خرج عن معناه الوضعي بالدلالة على (اتصاف الشيء) إلى معنى وضعي آخر في مجال وعلم آخر للدلالة على أحد أقسام علم النحو وهو (الصفة)، وقد بين الجوهري الجماعة المتكلمة بهذه الدلالة الجديدة فقال (وأما النحويون)، وقد غدت هذه الدلالة الجديدة التي خرج إليها اللفظ هي الدلالة الغالبة التي ينصرف إليها الذهن عند سماع هذا اللفظ

<sup>(</sup>١) الجوهري، الصحاح، مادة: (وص ف).

-وبالذات بين المتعلمين - وذلك لأنه غدا علمًا على فرع من فروع العلم الذي يعنى بدراسة النحو، وبين ما خرجت له من معنى وضعي إلى معنى وضعي آخر عند الأصوليين في بيع المواصفة أو الصفة.

في العين وردت مادة (وصف): "الوصف: وصفكَ الشيءَ بِحِلْيته ونَعْته "(۱)
نرى أن الخليل ذكر المعنى الوضعي للكلمة، ولم يذكر ما خرج له هذا المعنى
الوضعي إلى معنى وضعي آخر، وقوله: "ونعته "نقول: ربما أراد الإشارة بها إلى
الصفة وهي النعت عند النحويين، ولكنه لم يصرح بذلك، فنراه عطفها على
المعنى الوضعي الأول للكلمة، فيتبين أنه أراد بها المعنى الوضعي الأول للكلمة
وهو (وصف الشيء).

- أما كتاب الجيم فلم يُورد مادة (وصف).
- في جمهرة اللغة وردت مادة (صفو): "ضد الكدر... والوصف من قولهم وصفت الشيء أصفه وصفًا: إذا نعته وأنا واصف والشيء موصوف"... ثم ينتقل لمادة (صفة)(٢): "الصفة البيت وصفة السرج"(٣).

فنرى أنه أورد مادة (وصف - وصفة)، ولكنه لم يذكر خروجها من معناها الوضعي وهو (وصف الشيء) إلى معنى وضعي آخر بالدلالة على علم أو مجال آخر.

في مقاييس اللغة وردت مادة (وصف): "الْوَاوُ وَالصَّادُ وَالْفَاءُ: أَصْلُ وَاحِدُ، هُ وَ تَعْلِيَةُ الشَّيْءِ. وَوَصَفْتُهُ أَصِفُهُ وَصْفًا. وَالصِّفَةُ: الْأَمَارَةُ اللَّازِمَةُ لِلشَّيْءِ "(٤).

<sup>(</sup>۱) الخليل، ابن أحمد الفراهيدي (ت ١٧٥هـ)، كتاب العين، ت: د. عبد الحميد هنداوي، ط١٠ دار الكتب العلمية، ببروت، ٢٠٠٣م، مادة: (وص ف).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، مادة: (ص ف هـ).

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (ص ف و).

<sup>(</sup>٤) ابن فارس، مقاييس اللغة، مرجع سابق، مادة: (وص ف).

نرى ابن فارس ذكر المعنى الوضعي فقط للمادة ولم يذكر خروجه لمعنى وضعي آخر عند النحويين.

وفي لسان العرب وردت مادة (وصف): "وَصَفَ الشيءَ لَهُ وَعَلَيْهِ وَصْفًا وصِفَةً: حَلَّه، وَالْهَاءُ عِوَضُّ مِنَ الْوَاوِ...ويَيْعُ المُوَاصَفَةِ: أَن يَبِيعَ الشَّيْءَ مِنْ غَيْرِرُؤية. وَفِي حَدِيثِ الْحَسَنِ أَنه كَرِهَ المُوَاصَفَةَ فِي الْبَيْعِ؛ قَالَ أَحمد بْنُ حَنْبَلٍ: إِذَا بَاعَ شَيْئًا عِنْدَهُ عَلَى الصَّفَةِ لَزِمَهُ النَّيْعُ؛ وَقَالَ إِسْحَاقُ كَمَا قَالَ؛ قَالَ الأَزهري: هَذَا شَيْعُ عَلَى الصَّفَةِ الْمَضْمُونَةِ بِلَا أَجل يُميَّزلَهُ، وَهُو قَوْلُ الشَّافِعِيِّ، وأَهلُ مَكَّةَ لَا بَيْعُ عَلَى الصَّفَةِ الْمَضْمُونَةِ بِلَا أَجل يُميَّزلَهُ، وَهُو قَوْلُ الشَّافِعِيِّ، وأَهلُ مَكَّةً لَا يَعْ عَلَى الصَّفَةِ الْمَضْمُونَةِ بِلَا أَجل مَعْلُومٍ...أَما النَّحْوِيُونَ فَلَيْسَ يُرِيدُونَ بِالصَّفَةِ فَي عَلْمُ السَّافِعِيِّ، وأَهلُ مَكَّة لَا عَبْرُونَ السَّلَم إِذَا لَمْ يَكُنْ إِلَى أَجل مَعْلُومٍ...أَما النَّحْوِيُونَ فَلَيْسَ يُرِيدُونَ بِالصَّفَةِ هَنَا السَّعَ فَعْدُ مُ شَلِي السَّفَةِ وَالْمَعْنَى خَوْمُ مَثْلُ وَشِبْهِ، هَلَا الشَّعْفُ وَلِ خَوْمُ مَثْرُوبٍ وَمَا يَرْجِعُ إِلَيْهِمَا مِنْ طَرِيقِ الْمَعْنَى خَوْمُ مِثْلٍ وَشِبْهٍ، وَالْمَوْصُوفُ عَلْدَهُ مُ الْفَاعِلُ خَوْمُ الْمَوْصُوفُ، فَاللَّرَيفَ مُعْلُومٍ مَثْلُ وَشِبْهِ، وَالْمَوْمُ وَلَى الصَّفَةُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَى الضَّوْمُ وَلُ الشَّيْءُ إِلَى صَفَتِهِ كَمَا لَا فَالسَّفَةُ هُ وَالْمَوْصُوفُ عِنْدَهُمْ، أَلا تَرَى أَن الظريف عَوْلُ خَوْنَ أَن يُضَافَ إِلَى نَفْسِهِ لأَن الصَّفَة هِيَ الْمَوْصُوفُ عِنْدَهُمْ، أَلا تَرَى أَن الظريف عَوْلِ خَوْرُأَن يُضَافَ إِلَى نَفْسِهِ لأَن الصَّفَة هِيَ الْمَوْصُوفُ عِنْدَهُمْ، أَلا تَرَى أَن الظريف هوالأَخ؟"(١).

فنرى ابن منظورجاء بالمعنى الوضعيّ للكلمة، ثم جاء بما خرج له المعنى لمعنى وضعيً آخر عند النحويين، ولم يكتفِ بذلك فحسب، بل إنه جاء بمثال عليه وشرحَه وبيّنه، وبيّن ما خرج له المعنى الوضعي لمعنى وضعي آخر عند الأصوليين وهو (بيع الصفة أو المواصفة) وشرحه أيضًا وهو ما بينه الجوهري أيضًا.

في القاموس المحيط وردت مادة (وصف): "وصَفَهُ يَصِفُه وصْفًا وصِفَةً: نَعَتَه، فاتَصَفَ... وأما النحاةُ فإنما يُريدون بها النَّعْتَ، وهو اسمُ الفاعِلِ والمَفْعولِ، أو ما يَرْجِعُ إليهما من طَريقِ المعنى، كمِثْلٍ وشِبْهٍ "(٢).

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (وص ف).

<sup>(</sup>٢) الفيروز آبادي، محمد بن يعقوب بن السراج، القاموس المحيط، ت: د. محمود مسعود أحمد، ط١، المكتبة العصرية، بيروت، ٢٠٠٩م، مادة: (وص ف).

فنرى الفيروز آبادي أورد ما خرج له المعنى الوضعي الأول لكلمة (وصف) لمعنى وضعي آخر بقوله: "وأما النحاة" بخروجها للدلالة على مجال وعلم آخر فتكون متى ما أطلقت عند هذه الجماعة دلت على هذا المعنى الوضعى الآخر.

فنرى في مادة (وصف) اهتمام الجوهري وابن منظور بخاصة والفيروز آبادي، بإيراد ما خرج له المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر عند النحاة وقاموا بتوضيحه وبيانه، وعند الأصوليين أيضًا، وهو بيع الوصف، أو المواصفة، وهذا جهد امتازبه أصحاب هذه المعاجم عن غيرهم من المعجميين.

- وورد في الصحاح مادة (ظرف): "الظَرْفُ: الوِعاءُ. ومنه ظُروفُ الزمان والمكان عند النحويين "(۱) ، جاء الجوهري بالمعنى الوضعي لمادة (ظرف)، ثم أتبعه مباشرة بما خرج له هذا المعنى الوضعي لمعنى وضعي آخر بقوله: "عند النحويين "فهويدل على قسم من علم النحو وهو: "ظروف الزمان والمكان"، وقد بيّنه الجوهري.
- وورد في العين مادة (ظرف): "والظَّرْف: وعاءُ كُلِّ شيءٍ، حتى الإبريق ظرف لما فيه. والصِّفاتُ نحو أَمام وقُدّام تُسَمَّى ظُرُوفًا، تقول: خَلْفَك زيدٌ، إنَّما انتصب لأنه ظَرْف لِما فيه وهو موضع لغيره"(٢).

فنرى الخليل جاء بالمعنى الوضعي لمادة (ظرف) وهو: "وعاء كل شيء"، ثم جاء بما خرج له هذا المعنى الوضعي لمعنى وضعي آخر بقوله: "والصفات نحو أمام وقدام تسمى ظروفًا" ثم مثل عليها بجملة وبين سبب نصبها، ولكنه لم يبين الجماعة التي تختص بهذه الدلالة الجديدة. فلم يصرح مثل الجوهري بقوله: "عند النحويين".

<sup>(</sup>١) الجوهري، الصحاح، مادة: (ظرف).

<sup>(</sup>٢) الخليل، العين، مادة: (ظرف).

- وورد في كتاب الجيم مادة (ظرف): "يقال: فلان عفيف الظَرْفِ، أي: الجسد"(١)
   فأورد المعنى الوضعى للكلمة، ولم يذكر أي خروج لمعناها لمعنى أو دلالة أخرى.
- ورد في جمهرة اللغة مادة (ظرف): "اسْتعْمل مِنْهَا ظَرْف كلِّ شَيْء: مَا جُعل فِيهِ،
   وَالْجمع ظُروف"(٢).
- أورد المعنى الوضعي للكلمة، ولم يورد ما خرج له هذا المعنى لمعنى وضعي آخر عند النحاة.
- وجاء في مقاييس اللغة مادة (ظرف): "الظّاءُ وَالرَّاءُ وَالْفَاءُ كَلِمَةٌ كَأَنَّهَا صَحِيحَةٌ.
   يَقُولُونَ: هَـذَا وِعَـاءُ الشَّيْءِ وَظَرْفُـهُ "("). فعـل كمـا فعـل ابـن دريـد أورد المعـنى الوضعى فقط، ولـم يـورد مـا خـرج لـه لمعـنى وضعـى آخـر عنـد النحـاة.
- أما في لسان العرب فجاء فيه في مادة (ظرف): "الظّرف: البَراعةُ وَذَكَاءُ الْقَلْـبِ... وظَرْفُ الشَّيْءِ: وِعاؤه، وَالْجَمْعُ ظُرُوف، وَمِنْهُ ظُرُوف الأَزمنة والْقَلْـبِ... وظَرْفُ الشَّيْءِ: وِعاؤه، وَالْجَمْعُ ظُرُوف، وَمِنْهُ ظُرُوف الأَزمنة والأَمكنة ... اللَّيْثُ: وَالصَّفَاتُ فِي الْـكَلَامِ الَّـتِي تَكُونُ مَوَاضِعَ لِغَيْرِهَا تُسَمَّى ظُرُوفًا مِنْ نَحْ وِأَمام وقدًام وأَشباه ذَلِكَ، تَقُولُ: خَلْفَك زَيْدٌ، إِنَّمَا انْتَصَبَ ظُرُوفًا مِنْ فَي لِمَا فِيهِ وَهُ وَمَوْضِعُ لِغَيْرِهِ، وَقَالَ غَيْرُهُ: الْخَلِيلُ يُسَمِّيهَا ظُرُوفًا، لأَنه ظَرْفُ لِمَا فِيهِ وَهُ وَمَوْضِعُ لِغَيْرِه، وقَالَ غَيْرُهُ: الْخَلِيلُ يُسَمِّيهَا الْمَعْنَ وَاحِدُ "(نُ). فنراه وَالْكِسَائِيُّ يُسَمِّيهَا المَحل المَادة، ثم أورد ما خرج له هذا المعنى لمعنى وضعي آخر بقوله: "ومنه ظروف الأمكنة والأزمنة "ثم أورد شرح العلماء لهذه الظروف وتسميتها عندهم، ولكنه لم ينص باسم الفئة المستعملة للمعنى الجديد وهم "النحاة" ونقول: ربما اكتفى بذكر أسماء العلماء.

<sup>(</sup>١) الشيباني، أبو عمرو، كتاب الجيم، ت: عبد الكريم العزباوى، مراجعة: عبد الحميد حسن، مطابع ديكو، مجمع اللغة العربية، القاهرة، ٢٠٢٥م، مادة: (ظرف).

<sup>(</sup>٢) ابن درير، جمهرة اللغة ، مادة: (رظ ف).

<sup>(</sup>٣) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (ظ رف).

<sup>(</sup>٤) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (ظرف).

وفي القاموس المحيط ورد في مادة (ظرف): "الوعاءُ، ج: ظُروفٌ "(۱) فالفيروز آبادي لم يبين أي خروج لهذا المعنى الوضعي لمادة (ظرف) لمعنى وضعي آخر في مجال آخر مثل بقية المعجميين، واكتفى بذلك.

من خلال مادة (ظرف) نلاحظ اهتمام الجوهري والخليل وابن منظور بذكر المعنى الوضعي وذكر ما خرج له هذا المعنى لمعنى وضعي آخر في مجال آخر، وتميز عنهم الجوهري بذكره للجماعة التي أخرجته وهم النحاة، وابن منظور والخليل ذكرا شرحًا له وأمثلة للمعنى الوضعي الجديد للمادة، وفاقه ابن منظور بذكر تسمياته عند العلماء، أما الشيباني وابن فارس وابن دريد والفيروز آبادي جميعهم فلم يذكروا سوى المعنى الوضعي الأصلي للمادة فقط، وأهملوا ذكر خروجه لمعنى وضعى آخر عند النحاة.

- وقد ورد في الصحاح أيضًا في مادة (نصب): "النصب: مصدر نصبت الشيء: إذا أقمته... والنَصْبُ في الإعراب: كالفتح في البناء، وهو من مواضَعاتِ النحويين. تقول منه: نصبت الحرف فانتصب "(۱). فنرى الجوهري أورد المعنى الوضعي للكلمة وهو الدلالة على: "إقامة الشيء" ثم أورد خروج هذا المعنى لمعنى وضعي آخر عند النحاة وهو: "النصب في الإعراب"، ووضح ذلك وأكد على الجماعة المتكلمة به بقوله: "وهو من مواضعات (۱) النحويين "يعني أنه من مصطلحاتهم.
- وفي معجم العين وردت مادة (نصب): "النَّصَبُ: الإعياء والتَّعَبُ... وأمر ناصِبُ
   أي مُنْصِبُ... والنَّصْبُ ضِدُ الرَّفع في الاعراب "(٤).

<sup>(</sup>١) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (ظرف).

<sup>(</sup>٢) الجوهري، الصحاح، مادة: (ن ص ب).

<sup>(</sup>٣) المواضعات: جمع مواضعة، وهي الموافقة في الأمر، أي اتفاق أهل فن على شيء يعبرون به عما يريدون. ينظر: الخوارزمي، حاشية مفاتيح العلوم، مرجع سابق، ص ٨.

<sup>(</sup>٤) الخليل، العين، مادة: (ن ص ب).

فالخليل أورد المعنى الوضعي وخروجه لمعنى وضعي آخر بقول: "والنَّصْبُ ضِدُ الرَّفع في الاعِراب"، فيدل كلامه على علم النحو، ولكنه لم يصرح بالجماعة ويحددها بالنحاة، ولكن يُعرف أن المراد بقوله هو علم النحوأي: خروج المعنى لمعنى النصب في الإعراب عند النحاة.

- وفي كتاب الجيم وردت مادة (نصب): "وقال: أنْصِب مُدْيَتِي أي: أَجْعَل لها نِصابا... والنَّنصْباءُ من المِعزى: التي قَرْناها مُنْتِصبان... وقال: وجِع فُلانُ رأْسَه، نَصاباً... ولنَّنصْباءُ من المِعنى الميهتم بإيراد ما خرج له المعنى الوضعى لمعنى وضعى آخر.
- أما في جمهرة اللغة وردت مادة (بصن): "وَالنّصب من قَوْلهم: نصب الْقَوْم السّيرنصبًا إِذَا رَفَعُوهُ. وكل شَيْء رفعته فقد نصبته "(٢). أورد المعنى الوضعي الأول ولم يورد ما خرج له من دلالة على معنى وضعي آخر عند النحاة.
- أما في مقاييس اللغة مادة (نصب): "النُّونُ وَالصَّادُ وَالْبَاءُ أَصْلُ صَحِيحٌ يَدُلُ عَلَى إِقَامَةِ شَيْءٍ وَإِهْدَافٍ فِي اسْتِوَاءٍ "("). اكتفى بذكر المعنى الوضعي ولم يذكر ما خرج له من معنى وضعى آخر عند النحاة.
- الما في لسان العرب مادة (نصب): "النَّصَبُ: الإِعْياءُ مِنَ الْعَناءِ... والنَّصْبُ، في الإِعْراب: كَالْفَتْحِ، فِي البناءِ، وَهُ وَمِنْ مُواضَعات النَّحْوِيِّينَ؛ تَقُولُ مِنْهُ: نَصَبْتُ الحرفَ، فانْتَصَبَ "(؛). أورد ابن منظور في شرحه لمادة (نصب) المعنى الوضعي، وأورد خروجه لمعنى وضعي آخر عند النحاة بقوله: "وهو من مواضعات النحويين " في الإعراب، فبين المعنى الوضعى الجديد.

<sup>(</sup>١) الشيباني، الجيم، مادة: (ن ص ب).

<sup>(</sup>٢) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (ب ص ن).

<sup>(</sup>٣) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (ن ص ب).

<sup>(</sup>٤) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (ن ص ب).

- وفي القاموس المحيط مادة (نصب): "نَصِبَ، كَفَرِحَ: أَعْيا... وهو في الإِعْرَابِ
كالفتحِ في البِناءِ، اصطِلاحُ نحوِيُّ... في القوافي: أن تَسْلَمَ القافِيةُ منَ الفَسادِ "().

نجد أن الفيروز آبادي بين أثناء شرحه لمادة (نصب) أن اللفظ قد خرجت
دلالته عن (الإعياء) إلى الدلالة على (الإعراب)، وقد أصبحت هذه الدلالة
الجديدة التي خرج إليها اللفظ هي الدلالة الغالبة التي ينصرف إليها الذهن
عند سماع هذا اللفظ، وذلك لأنه غدا عَلمًا على نوع من الإعراب في دراسة
النحو، وعبرعن ذلك بقوله: "اصطلاح نحوي"، وبين أيضًا: أنه خرجت دلالته
لعني وضعي آخر عند "أصحاب العروض" في علم القافية إلى الدلالة على
سلامة القافية من الفساد.

وبذلك نرى أن أغلب أصحاب المعاجم اتفقوا على خروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر في لفظ "نصب" في علم النحو، وهو كون النصب من علامات الإعراب، ما عدا ابن دريد وابن فارس والشيباني لم يوردوا في أثناء شرح هذا اللفظ ما يدل على خروجه لمعنى وضعى آخر واكتفوا بالمعنى الوضعى الأول.

فمن خلال الأمثلة السابقة نرى أن الجوهري -وهو صاحب معجم الصحاح الذي جعلناه أنموذجًا للدراسة - قد اهتم وبعناية في شرحه لمعاني الألفاظ ببيان ما خرج له المعنى الوضعي لمعنى وضعي آخر، وهذا واضح مما سبق، وكان يعبرعن هذا الخروج بعبارات منها: "سمعته من بعض النحويين (٢)، وهو من أوضاع النحويين (٣)، وهو من مواضعات النحويين (١)، وعند النحويين (٥)، ومعنى قول النحويين (٢) فجميع هذه

<sup>(</sup>١) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (ن ص ب)

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجوهري، الصحاح مادة: (ك تع).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجع السابق، مادة: (رفع).

<sup>(</sup>٤) ينظر المرجع السابق، مادة: (رفع)، ومادة: (خفض).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المرجع السابق، مادة: (ب هم).

<sup>(</sup>٦) ينظر: المرجع السابق، مادة: (م ك ن).

العبارات جاء بها الجوهري في أثناء شرحه للألفاظ المختلفة؛ لبيان ما خرجت له هذه الألفاظ من معنى وضعي لمعنى وضعي آخر في مجال غير مجال دلالتها الأولى، وتبين لنا موافقة ابن منظور في معجمه لسان العرب لما يرد عند الجوهري، وهذا ليس بمستغرب فهواعترف بنقله من الصحاح ويورد ذلك بالنص فيقول: "وقال الجوهري"، ويزيد عليه ما عند الآخرين كالأزهري وغيره.

فعلى المعجمي في أثناء شرحه للمادة اللغوية أن "يستوفي استعمالات الكلمة لغويًا وفنيًا - مثل ما رأينا في الأمثلة آنفة الذكر- إذا كانت الكلمة قد دخلت الاستعمال الاصطلاحي - بمعنى خرجت من معناها الوضعي إلى معنى وضعي آخر- فإذا تعددت معانيها الفنية كما في كلمة "فاعل" مثلًا، فهو في النحواسم مرفوع وفي علم الجريمة هو المجرم وفي الفلسفة هو المؤثر وهو ضد القابل، فيحسن في هذه الحالة أن يشير المعجم إلى فروع العلم التي تُستخدم فيها الكلمة استخدامًا اصطلاحيًّا قبل البدء في شرح معناها الاصطلاحي، كأن يقال مثلا: الفاعل الذي يفعل، وفي النحو الاسم المرفوع الذي يُسند إليه فعل متقدم مبنى للمعلوم، وفي الجريمة الذي يجني الجناية، وفي الفلسفة المؤثر وهو ضد القابل"().

وهذا يبين مدى حاجتنا لظهور معاجم تهتم بالمصطلحات التي أُخرجت دلالاتها الوضعية عن معناها للدلالة على دلالات وضعية في علوم أخرى.

<sup>(</sup>١) حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، مرجع سابق، ص ٣٢٩-٣٣٠.

# المبحث الثاني الخروج عن المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر متأخر

- مفهوم الخروج عن المعنى الوضعى إلى معنى وضعى آخر متأخر.
  - كيفية معرفة الدلالة الوضعية الأخرى المتأخرة.
  - أسباب خروج المعنى الوضعى إلى معنى وضعى آخر متأخر.
- علماء الأصول وخروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر متأخر.
  - المعجم وخروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر متأخر.

من أهم ما خص الله به الإنسان عن سائر المخلوقات الحية العقل والكلام (اللغة)، فاللغة باقية مع بقاء الإنسان، وكما قلنا في المبحث السابق، طالما الإنسان موجود على وجه الأرض فاللغة موجودة أيضًا، وكل ما يتقدم ويتطور به الإنسان مقابله تتغير وتتقدم وتتطور اللغة أيضًا؛ "لأنها تحيا على ألسنة المتكلمين بها وهم من الأحياء، وهي لهذا تتطور وتتغير بفعل الزمن كما يتطور الكائن الحي ويتغير، وهي تخضع لما يخضع له الكائن الحي في نشأته ونموه وتطوره، فهي ظاهرة اجتماعية، تحيا في أحضان المجتمع، وتستمد كيانها منه، ومن عاداته وتقاليده، وسلوك أفراده، كما أنها تتطور بتطور هذا المجتمع، فترق برقيه، وتنحط بانحطاطه "(۱)، فاللغة ألفاظها تزيد وتنقص، وقد يضيق البعض ذرعًا بابتكار ألفاظ جديدة كما رأينا في المبحث السابق، من إطلاق ألفاظ موضوعة لمعان على معان جديدة، ولكن في هذا المبحث سنرى الألفاظ التي خرجت موضوعة لمعان على معان جديدة، ولكن في هذا المبحث سنرى الألفاظ التي خرجت

فما مفهوم خروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر متأخر؟ وكيف نعرف الدلالة الوضعية الأخرى المتأخرة؟ وماهي أسباب هذا الخروج للمعنى الوضعي؟ وكيف اهتم معجم الصحاح بخاصة، والمعجم العربي بعامة بهذا النوع من الخروج للمعنى الوضعي إلى معنى آخر متأخر؟

هذا ما سنتعرف عليه الآن:

### مفهـوم الـخــروج عــن المعنى الــوضـعــي إلــى معــنى وضعـى آخـر متأخـر:

هو"التغيرالذي يصيب دلالات الألفاظ في لغة ما عبر عصورها المختلفة، وتبدل الحياة الإنسانية، متى توافرت الدواعي أو الأسباب التي تؤدي إلى ذلك"(٢).

<sup>(</sup>١) عبد التواب، د. رمضان، التطور اللغوي، ط٣، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤١٧هـ/١٩٩٧م، ص٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: جبل، د. عبد الكريم محمد حسن، في علم الدلالة، دار المعرفة المصرية، ١٩٩٧م، ص ٣٣.

فالخروج عن المعنى الوضعي لمعنى وضعى آخر متأخر، هو خروج لدلالة اللفظ عن معناها الوضعى الأول، لمعنى وضعى آخر، ولكن هذا المعنى الوضعى الآخر متأخر في الزمن عن الدلالة الوضعية الأولى، ويطلق عليه الباحثون "التطور الدلالي".

وهو لا يخرج هكذا فهناك ألفاظ احتفظت بدلالتها الوضعية الأولى، ولم يحدث لها تغيير عبر الزمن، وهناك العكس ألفاظ تغيرت دلالاتها إلى دلالة وضعية أخرى متأخرة، وهذا ما بينه دكتور/تمام حسان، فيرى أن التطور الاجتماعي من عصر إلى عصر أهم أسباب تغير الدلالة وخروجها عن معناها الأصلى إلى معنى آخر متأخر، عن طريق الاهتمام بدلالة معينة على حساب إهمال الدلالة الأولى لنفس اللفظ، فتغلب الدلالة الثانية على الكلمة التي كانت تدل على الدلالة الأولى، ويضرب لذلك مثالًا كلمة: "الحرية" لأنها متى أطلقت الآن، نعلم أن المقصود بها الحرية في الاختيار السياسي، بعد أن كانت دلالتها على الرقيق عندما كان يوجد تقسيم اجتماعي إلى عبد وحر $^{(1)}$ .

وكما يقول محمد المبارك: "قد تنتقل الكلمة من معنى إلى آخر أو تضيف إلى معناها معنى آخر جديدًا، دون أن تترك الأول فتتعدد بذلك المعاني التي تدل عليها...والغالب أن يحصل هذا التبدل على مرّ الأيام، وتقلبات العصور، ويسمى في هذه الحال تطورًا؛ لأنه انتقال بالكلمة من طور إلى طور"(١).

ومن الأمثلة على خروج المعنى الوضعى إلى معنى وضعى آخر متأخر:

كلمة "طعن" في العصر الجاهلي تعنى الطعن بالرمح، وفي العصر الإسلامي أصبحت تعنى الطعن في الرواية، وفي العصر الحديث الطعن في الحكم القضائي، وجميع هذه المعاني رغم تغيرها خلال الزمن مستعملة وموجودة إلى عصرنا هذا، وملازمة للكلمة ويُعبِّن أحدها سياق الكلام (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، مرجع سابق، ص٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) المبارك، فقه اللغة وخصائص العربية، مرجع سابق، ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٢٠٨.

فيبقى السياق هو المحور الذي يدور حوله المعنى المقصود والمراد من الكلام، وهو المعنى المختار مما دلت عليه الكلمة في المعجم، فهي في المعجم مجرد مفردات، وتعدد معناها فيه راجع للسياقات التي يمكن أن تدخل فيها، بحسب استعمالها في نصوص عربية حديثة وقديمة، وهذا هو سبب تعدد معناها وهي مفردة في المعجم (۱).

#### كيفية معرفة الدلالة الوضعية الأخرى المتأخرة:

يرى محمد المبارك أن: "هذه المعاني التي تتوالى على الكلمة الواحدة قد ينسخ التالي منها الأول والتالي السابق... ويندر أن تستخدم هذه الألفاظ بغير معانيها الجديدة... ولكن الحالة الغالبة أن يضاف المعنى الجديد إلى القديم فتجتمع في الكلمة الواحدة عدة معانٍ؛ ناشئة إما عن اختلاف الزمن الذي استعملت فيه، أو اختلاف بيئة القائل أو طبقته أو مهنته؛ ولذلك كان من الضروري لتحديد معنى الكلمة، معرفة العصر، أي تاريخ النص والبيئة التي ينتمي إليها "(٢).

فيصبح من الضروري لبيان معنى الكلمة وتحديده معرفة النص الذي قيلت فيه والعصر التاريخي الذي ينتمي إليه حتى نحدد معناها، هل خرج عن معناه الوضعي الأول إلى معنى وضعى آخر متأخر أم لا؟

وهذا كله الذي يخدمنا فيه سياق النص الذي ترد فيه الكلمة، وما يحمله من دلالات اجتماعية وثقافية تحدد العصر، والبيئة ومستعملي الكلمة.

فما سبب هذا التغير في الدلالة الوضعية لدلالة وضعية أخرى متأخرة؟

<sup>(</sup>١) ينظر: حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، مرجع سابق، ص ٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) المبارك، فقه اللغة وخصائص العربية، مرجع سابق، ص ٢٠٨-٢٠٩.



إن خروج المعنى للكلمة وتغيره ظاهرة شائعة في اللغة يلاحظها كل مهتم بدراسة نموها وتطورها عبر مراحلها التاريخية المختلفة، "وهذه التّغيرات تحدث في اللّغة دائما؛ لأنّها نظام للتّواصل بين النّاس مرتبطة بأحوالهم وظروفهم الثقافية والاجتماعية والعقلية، وهذه الأحوال والظروف لا تسير على وتيرة واحدة، فالأسباب هي الظروف المهيّئة للتّغير، بينما الطرق هي الوسائل والخطوط التي يسلكها التّغير"().

وسأذكر على عجالة أهم أسباب تطور وخروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر متأخر:

- ١- الأسباب الاجتماعية: تعدمن أهم أسباب الخروج عن المعنى كما ذكرنا سابقًا في لفظ -الحرية "حيث تمر المجتمعات بكثير من التّحولات الثقافية والسياسية والاقتصادية، فتؤثر هذه التّحولات في طرق استعمالها للكلمات، وهو ما يؤدي غالبًا إلى ظهور تغيرات دلالية واضحة تناسب السياق الثقافي والاجتماعي الجديد"().
- الحاجة: على اللغة مواكبة الزمن في تطوره المستمر فتعمل على تغير دلالات بعض ألفاظها من أجل مواكبة الزمن وتغيره، فتذهب لبعض الألفاظ القديمة ذات الدلالات المندثرة، فتحييها بإطلاقها على المستحدثات المختلفة، ومن هذه الألفاظ القديمة الصورة، الجديدة الدلالة ما يلي: الدبابة والبريد والتسجيل وغيرها (٣).

<sup>(</sup>١) الخماش، د. سالم، المعجم وعلم الدلالة، جامعة الملك عبد العزيز، جدة، ١٤٢٨هـ، ص٧٥.

<sup>(</sup>٢) الشـتيوي، د. محمـد علـي الجيـلاني، التغـيرالـدلالي وأثـره في فهـم النـص القـرآني، ط١، مكتبـة حسـن العصريـة، بيروت، ١٣٣٧هـ /٢٠١١م، ص٦٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق، ص ١٤٦.

- ٣- العامل اللغوي: قد يعود خروج الدلالة إلى معنى آخر إلى عامل لغوي؛ "لأنّه قد يعدث في صلب اللغة فجوات معجمية لا تجد معها اللّفظ الذي يعبرعن الدّلالة الجديدة، فيلجأ اللّغويون إلى سدّها عن طريق الاقتراض اللّغوي أو الاشتقاق، وقد يتجه المجتمع اللغوي نحو المجاز، فيتم ابتداع دلالة جديدة أو يحصل تنقل الدّلالة من حقل دلالى إلى آخر" (۱).
- 3- الاستعمال: كأن يسمع أحدهم لفظًا لأول مرة فيسيء فهمه، فتبقى في ذهنه دلالة هذا اللفظ مرتبطة بتلك الدلالة الجديدة، غيرالتي كان يقصدها المتكلم، ثم تشيع هذه الدلالة، كما في لفظ: "الأرض" في المعجم تعنى "الكوكب المعروف"، وتعنى أيضًا "الزكام"().

# علمـاء الأصــول وخــروج المعنى الــوضعي إلى معنى وضعى آخـر متأخـر:

نعلم أن دراسة خروج المعاني إلى معانٍ أخرى من أبرز ما اهتم به علماء الأصول لدراسة معاني القرآن، فعندما جاء القرآن الكريم على عرب قريش التي كانت لهجتها من أصفى اللهجات العربية، كان الخطاب القرآني أقوى من لغتهم، فأبقى الألفاظ كما هي لكنه حمّلها معاني جديدة، لم يعرفوها من قبل، مع عدم التخلي عن معانيها القديمة، بدليل مجيء القرآن بها في سياقه بمواضع تحمل فيها معناها القديم، فكأن القرآن أعطى حياة جديدة لهذه الألفاظ بحملها لمعنيين مع جواز استعمالهما في وقت واحد، فظهور الإسلام أكسب بعض الكلمات معاني وضعية جديدة غير معانيها القديمة، وقد تكون هناك صلة خفية بين المعنيين القديم والمتأخر الذي اكتسبته الكلمة بعد ظهور الإسلام.

<sup>(</sup>۱) عبد الجليل، د. منقور، علم الدلالة أصوله ومباحثه في التراث العربي، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ١٠٠٨م، ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق، ١٣٥-١٣٦.

ويبين ابن تيمية أهمية خروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر متأخر في فهم المراد من كتاب الله وسنة نبيه، فيقول: "فَإِنَّ كَثِيرًا مِنْ النَّاسِ يَنْشَأُ عَلَى اصْطِلَاحِ قَوْمِهِ وَعَادَاتِهِمْ فِي الْأَلْفَاظِ ثُمَّ يَجِدُ تِلْكَ الْأَلْفَاظَ فِي كَلَامِ اللَّهِ أَوْرَسُ ولِهِ أَوْ الصَّحَابَةِ فَيَظُنُ أَنَّ مُرَادَ اللَّهِ أَوْرَسُ ولِهِ أَوْ الصَّحَابَةِ فَيَظُنُ أَنَّ مُرَادَ اللَّهِ أَوْرَسُ ولِهِ أَوْ الصَّحَابَةِ فِيَظُنُ أَنَّ مُرَادَ اللَّهِ أَوْرَسُ ولِهِ أَوْ الصَّحَابَةِ وَيَكُونُ اللَّهِ أَوْرَسُ ولِهِ أَوْ الصَّحَابَةِ بِتِلْكَ الْأَلْفَاظِ مَا يُرِيدُهُ بِذَلِكَ أَهْلُ عَادَتِهِ وَاصْطِلَاحِهِ وَيَكُونُ مُرَادُ اللَّهِ وَرَسُ ولِهِ أَوْ الصَّحَابَةِ خِلَافَ ذَلِكَ. وَهَذَا وَاقِعُ لِطَوَائِفَ مِنْ النَّاسِ مِنْ أَهْلِ الْكَلَامِ وَالْفِقْهِ وَالنَّحُو وَالْعَامَةِ وَغَيْرِهِمْ "(۱).

وهذا ما سنبحث عنه في المعاجم العربية، لنرى هل أثبتت وبينت خروج المعنى الوضعي إلى معنى وضعي آخر متأخر بفعل ظهور الإسلام، فاكتسبت الألفاظ معاني في العصر الإسلامي غير معانيها في الجاهلية.

## المعجـم وخـروج المعنـى الوضعـي إلـى معنـى وضعـي آخـر متأخـر:

المعجم هو الوعاء الذي يجمع كل مفردات اللغة، فمن الطبيعي أن نرى، هل أورد ألفاظًا خرجت من معناها الوضعي إلى معنى وضعي آخر متأخر، بمعنى أنها حصلت على معنى جديد بمرور الزمن، هذا ما سنتعرف عليه من خلال بعض الأمثلة من معجم الصحاح بخاصة، والمعجم العربي بعامة:

- ورد في الصحاح مادة (فسق): "فَسَقَتِ الرطبة، إذا خرجت عن قشرها، وفَسَقَ الرجل يَفْسُقُ ويَفْسِقُ أيضًا، عن الأخفش، فَسْقًا وفُسوقًا أي فَجَرَ. يقال فَسَقَ عن أمر ربّه، أي خرج، قال ابن الأعرابي: لم يُسمع قط في كلام الجاهلية ولا في شعرهم فاسق. قال: وهذا عجب، وهو كلام عربي "(۱).

<sup>(</sup>۱) ابن تیمیة، مجموع الفتاوی، مرجع سابق، ص ۲٤٣.

<sup>(</sup>٢) الجوهري، الصحاح، مادة: (ف س ق).

فالجوهري جاء بالمعنى الوضعي للكلمة وهو: "فَسَقَتِ الرطبة"، ثم جاء بما خرج له لمعنى وضعي آخر متأخر بعد دخول الإسلام، وهو "الخارج عن أمر ربه"، ودل قول ابن الأعرابي: بأنه لم يُسمع فاسق في الجاهلية قط، فهو معنى وضعى متأخر.

ومنه قول محمد المبارك: "فسقت الرطبة خرجت من قشرها، انتقلت إلى معنى الخروج عن الخلق الكريم والطريق المستقيم"(١).

فنراه بيَّن خروج الكلمة عن معناها الوضعي إلى معنى وضعي آخر متأخر بعد دخول الإسلام، وأثبت تأخر المعنى الوضعي الآخر بقول ابن الأعرابي.

- وفي العين (فسق): "الفِسْقُ: الترك لأمر الله، وفَسق يفسُقُ فِسقًا وفُسُوقًا "(۱) فنرى أن الخليل جاء بالمعنى الوضعي الآخر المتأخر للكلمة وهو: "الخروج عن أمر الرب"، ولم يأتِ بمعناها الوضعي الأول قبل مجىء الإسلام، كما فعل الجوهري.
  - وفي الجيم لم ترد فيه مادة (فسق).
- وفي جمهرة اللغة (سفق): "والفِسْق أصله من قَوْلهم: انفسقتِ الرُّطَبَة، إذا خرجت من قشرها، وَمِنْه اشتقاق الْفَاسِق لانفساقه من الْخَيْر، أي انسلاخه مِنْهُ "(").

فنرى أن ابن دريد جاء بالمعنى الوضعي للكلمة بداية كما فعل الجوهري، وعبر عنه بقوله: "والفسق أصله، انفسقت الرطبة" ثم جاء بما خرج له لمعنى وضعى آخر متأخر.

<sup>(</sup>١) المبارك، فقه اللغة وخصائص العربية، مرجع سابق، ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) الخليل، العين، مادة: (ف س ق).

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (س ف ق).

وفي مقاييس اللغة (فسق): "الْفَاءُ وَالسِّينُ وَالْقَافُ كَلِمَةٌ وَاحِدَةٌ، وَهِيَ الْفِسْقُ،
 وَهُ وَالْخُرُوجُ عَنِ الطَّاعَةِ. تَقُولُ الْعَرَبُ: فَسَقَتِ الرُّطَبَةُ عَنْ قِشْرِهَا: إِذَا خَرَجَتْ،
 حَكَاهُ الْفَرَّاءُ... قَالَ ابْنُ الْأَعْرَائِيِّ: لَمْ يُسْمَعْ قَطُّ فِي كَلَامِ الْجَاهِلِيَّةِ فِي شِعْرٍ وَلَا كَلَامِ:
 فَاسْقُ. قَالَ: وَهَذَا عَجَبُ، هُوَ كَلَامُ مُ عَرَبِيُّ وَلَمْ يَأْتِ فِي شِعْرٍ جَاهِلِيًّ "(۱)

نرى ابن فارس جاء بالمعنى الوضعي الآخر المتأخر الذي خرجت له الدلالة في الكلمة، ثم بين معناها الوضعي الأول عند العرب، وحكى ما قاله ابن الأعرابي من عدم سماع هذا المعنى في الجاهلية، مما يدل على أنه معنى وضعى متأخر.

وهذا أيضًا، ما قاله في كتابه (الصاحبي) في بيانه للأسباب الإسلامية: "أن العرب... لَمْ يعرفوا في الفِسْق إلاَّ قولهم: "فَسَقَتِ الرُّطبة" إذَا خرجت من قِسرها، وجاء الشرع بأن الفِسق الإفحاش في الخروج عن طاعة الله جلّ ثناؤه"(١).

وبين أن هذا الانتقال متأخر بعد دخول الإسلام على العرب بقوله: "كانت العربُ في جاهليّتِها على إرْث من إرْث آبائِهم في لُغاتهم... فلما جاء الله تعالى بالإسلام... نقلت من اللغة ألفاظٌ من مواضع إلى مواضع أُخَر بزيادات زيدت وشرائع شُرعت وشرائط شُرطت فعفًى الآخر الأولّ "(").

وفي لسان العرب (فسق): "الفِسْق: الْعِصْيَانُ وَالـتَرْكُ لأَمر اللَّهِ عَنَّ وَجَلَّ وَالْخُرُوجُ عَنْ طَرِيقِ الْحَقِّ... وَالْعَرَبُ تَقُولُ إِذَا خَرَجَتِ الرُّطَبةُ مِنْ قِشْرِهَا: قَدْ فَسَقَت الرُّطَبةُ مِنْ قِشْرِهَا... وَقَالَ ابْنُ الأَعرابي: لَمْ يُسْمِع قَطُّ فِي كَلَامِ الْجَاهِلِيَّةِ وَلَا فِي شِعْرِهِمْ فاسِقُ، قَالَ: وَهَذَا عَجَبُ وَهُ وَ كَلَامُ عَرَبِيُّ "(۱)

<sup>(</sup>١) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (ف س ق).

<sup>(</sup>٢) ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، مرجع سابق، ص ٨٤، وينظر: السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، مرجع سابق، ٢٣٥/١.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص ٧٨، وينظر: السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، مرجع سابق، ١٣٥/١.

<sup>(</sup>٤) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (ف س ق).

فهذا ابن منظ ورجاء بالمعنى الوضعي الأول وبينه بقوله: (والعرب تقول)، وأكد بقول ابن الأعرابي كما فعل الجوهري وابن فارس، وجاء بالمعنى الوضعي المتأخر بداية؛ لأنه هو المعنى المتبادر لذهن المتكلم عند نطق الكلمة، والذي يميز ويحدد المعنى هو السياق.

وفي القاموس المحيط (فسق): "الفِسْقُ، بالكسرِ: التَّرْكُ لأَمْرِ اللهِ تعالى، والعِصْيانُ، والخُروجُ عن طَرِيقِ الحَقِّ، أو الفُجور... الرُّطَبَةُ عن قِشْرِها: خَرَجَتْ... وليس في كلامٍ جاهِليٍّ ولا شِعْرِهِم: فاسِقُ، على أنه عَرَبِيُ "(۱).

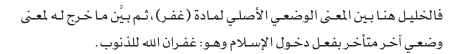
جاء بالمعنى الوضعي وما خرج له لمعنى وضعي آخر متأخر، ودلل بقول ابن الأعرابي، كما فعل قبله ابن فارس وابن منظور، ويختلف الجوهري وابن دريد عنهم، بأنهما أوردا بداية في شرحهما لمعنى الكلمة معناها الوضعي الأول قبل دخول الإسلام، ثم جاءا بالمعنى الوضعي الثاني المتأخر بعد دخول الإسلام، فتميزا عنهم بترتيبهما في شرحهما لخروج معاني المفردة بذكر المعنى الوضعي الأصلى بداية، وتلاه ذكرهما للمعنى الوضعي الآخر المتأخر.

- وقد ورد في الصحاح مادة (غفر): "الغَفْرُ: التغطية. والغَفْرُ: الغفران. وغَفَرْتُ المتاع: جعلته في الوعاء... ويقال: اسْتَغْفَرَ الله لذنبه ومن ذنبه، بمعنى، فَغَفَرَ لله ذنبه مَغْفِرةً وغَفْرًا وغُفْرانا. واغْتَفَر ذنبه مثله، فهو غَفورُ والجمع غُفُرُ"(۱) فنرى الجوهري جاء بالمعنى الوضعي الأول للكلمة (غفر) وهو: التغطية، ثم جاء بما خرج له إلى معنى وضعى آخر متأخر وهو: الغفران، بعد دخول الإسلام.
- وفي العين (غفر): "وأصل الغَفْر التَّغطية...والله الغَفُور الغَفْارُ يَغْفِرُ الذنوب
   مَغْفِرةً وغُفْرانًا وغَفْرًا "(").

<sup>(</sup>١) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (ف س ق).

<sup>(</sup>٢) الجوهري، الصحاح، مادة: (غ ف ر).

<sup>(</sup>٣) الخليل، العين، مادة: (غ ف ر).



- وفي الجيم (غفر): "والغَفْر: أن تجعل المتاع في الوعاء. تقول: اغفِرْ مَتاعَك "(۱). فنرى أن الشيباني جاء بالمعنى الوضعي الأول فقط للمادة (غفر) وهو: التغطية، ويؤكد كلامه ما قاله ابن دريد: "غفرتُ المَتاع، إذا جعلته في وعَاء، أغفِره غَفْرًا، وكل شَيْء غطّيته فقد غفرته "، ولم يذكر الشيباني ما خرج له هذا المعنى بمرور الزمن بعد دخول الإسلام (۲).
- وفي جمهرة اللغة مادة (رغف): "وغفرتُ المتاع، إذا جعلته في وعاء، أغفِره غَفْرًا. وكل شَيْء غطّيته فقد غفرته، وَمِنْه المَغْفِرة والغَفيرة والغُفْران والغَفَر.
   قَالَ الشَّاعِر: جمعَ العِقاب وأفضلَ الغَفْرِ"(")
- فابن دريد جاء بالمعنى الوضعي وجاء بما خرج له لمعنى وضعي آخر وهو التسامح، فُهم من السياق الشعري في قول الشاعر.
- وفي مقاييس اللغة (غفر): "الْغَيْنُ وَالْفَاءُ وَالرَّاءُ عُظْمُ بَابِهِ السَّتُرُ، ثُمَّ يَشِذُ عَنْهُ
   مَا يُذْكَرُ. فَالْغَفْرُ: السَّتْرُ. وَالْغُفْرَانُ وَالْغَفْرُ بِمَعْنَى. يُقَالُ: غَفَرَاللَّهُ ذَنْبَهُ م غَفْرًا
   وَمَغْفِرَةً وَغُفْرَانًا "(٤).

فجاء ابن فارس بالترتيب كما فعل الجوهري والخليل بذكر المعنى الوضعي، ثم ذكر خروجه لمعنى آخر متأخر بمرور الزمن بعد دخول الإسلام، وأن الذي يحدد المعنى المقصود هو سياق الخطاب.

<sup>(</sup>١) الشيباني، الجيم، مادة: (غ ف ر).

<sup>(</sup>٢) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (رغ ف).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، نفسه.

<sup>(</sup>٤) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة (غ ف ر).

وفي القاموس المحيط (غفر): "غفَرَهُ يَغْفِرُهُ: سَتَرَهُ، والمَتاعَ في الوعاءِ: أَدْخَلَهُ وستَرَهُ... وغَفَرا اللهُ له ذَنْبَه يَغْفِرُهُ غَفْرًا وغِفْرَةً حَسَنَةً، بالكسر، ومَغْفِرَةً وغُفُورًا وغُفُورًا وغُفْرانًا، بضمهما، وغَفِيرًا وغَفِيرًا وغَفِيرَةً: غَطًى عليه، وعَفا عنه "(۱)

جاء الفيروز آبادي بالمعنى الوضعي للكلمة ثم أردف بما خرجت له لمعنى وضعي آخر متأخر.

ومما يؤكد خروج هذا المعنى لمعنى وضعي آخر متأخر ما أورده ابن الأثير في مادة (غفر): "السَّاتِرُ لِذُنُوبِ عِبَادِهِ وَعُيُوبِهِمْ، المُتَجاوِز عَن خَطَاياهُم وَذُنُوبِهِمْ. وَأَصْلُ الغَفْر: التَّغْطِية. يُقَالُ: غَفَرَ الثَّهُ لَكَ غَفْرًا وغُفْرَانًا ومَغْفِرَة. والمَغْفِرَة: إلْبَاس اللَّهِ تَعَالَى العَفْوَ للمُذْنِين "(٢).

فنراه بين معناها الوضعي الأول قبل عصر الإسلام في الجاهلية، وبين خروجها لمعنى وضعى آخر متأخر بعد دخول الإسلام.

وأوضح أبوبكر الأنباري هذا المعنى أيضًا، في قولهم في: "اللهُمَّ اغفِرْلنا ذنوبَنا"، "قال: قال قطرب محمد بن المستنير: معناه اللهم غطّ علينا ذنوبنا. قال: وهو مأخوذ من قول العرب: قد غفرت المتاع في الوعاء أغفره غفرًا... ويقال: اغفر متاعك في الوعاء، أي: غطه فيه. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبَّكُمْ ﴾ [هود: ٩٠]، معناه: سلوا ربكم أن يغطى عليكم ذنوبكم "(").

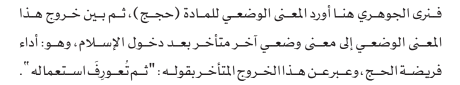
- وورد في الصحاح أيضًا مادة (حجج): "الحَجُّ: القصد، ثم تُعورِفَ استعماله في القصد إلى مكة للنُسك "(٤).

<sup>(</sup>١) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (غ ف ر).

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني الجزري (المتوفى: ٦٠٦هـ)، النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي –محمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية – بيروت، ١٣٩٩هـ /١٩٧٩م، ٣٧٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) أبو بكر الأنباري، محمد بن القاسم بن محمد بن بشار (المتوفى: ٣٢٨هـ)، الزاهر في معاني كلمات الناس، المحقق: د. حاتم صالح الضامن، ط١، مؤسسة الرسالة - بيروت، ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م، ٢ج، ١٦/١٠.

<sup>(</sup>٤) الجوهري، الصحاح، مادة: (ح ج ج).



- وفي العين مادة (حجج): "الحَجُّ: كثرة القَصْد إلى من يُعَظَّم، ويقال للرجل الكثير الحَجِّ حَجّاج "(۱)، فنرى أن الخليل ذكر المعنى الوضعي للمادة (حجج)، ولم يذكر ما خرج له هذا المعنى لمعنى آخر متأخر بعد ظهور الإسلام من حج بيت الله الحرام، كما فعل الجوهري.
- وفي الجيم مادة (حجج): "وتقول للرجل: أبلغني حُجتي... والحجيج: الذي تنقل العظام من شجته، يُقال: حججته، أحِجّه"(٢)، فنراه ذكر المعنى الوضعي بقوله: "أبلغني حجتي" أي قصدي، ولكنه لم يذكر ما خرجت له الكلمة من معناها الوضعى لمعنى وضعى آخر متأخر وهو (فريضة الحج).
- وفي جمهرة اللغة (جحح): "وأصل الْحَج الْقَصْد... وَالْحج: مصدر حج الْبَيْت يحجّ حجًا" جاء بالمعنى الوضعي وبما خرج له لمعنى وضعي آخر متأخر، وهو "حج البيت الحرام"(٣).
- وفي مقاييس اللغة (حجج): "الْحَاءُ وَالْجِيمُ أُصُولُ أَرْبِعَةٌ. فَالْأَوَّلُ الْقَصْدُ، وَكُلُ قَصْدٍ حَجُّ... ثُمَّ اخْتُصَّ بِهَذَا الله في الْقَصْدُ إِلَى الْبَيْتِ الْحَرَامِ لِلنُّسُكِ "(٤)، فنراه بين المعنى الوضعي للكلمة وهو: "القصد"، ثم جاء بما خرجت له لمعنى وضعي آخر متأخر وهو: "الحج".

<sup>(</sup>١) الخليل، العين، مادة: (حجج).

<sup>(</sup>٢) الشيباني، الجيم، مادة: (حجج).

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (ج ح ح).

<sup>(</sup>٤) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (ح ج ج).

ويثبت ابن فارس هذا الخروج للمعنى الوضعي لمعنى وضعي آخر متأخر أيضًا، في كتابه (الصاحبي): "الحَجُّ لَمْ يكن عندهم فِيهِ غيرالقصد، وسَبْرالجِراح. من ذَلِكَ قولهم:

## وأَشْهَدُ من عوفٍ حلُولًا كثيرة يَحجُ ون سِبَّ الزَّبرقان المُزْعْفَرا

ثم زادت الشريعة مَا زادته من شرائط الحج وشعائره $^{"(')}$ .

فبين صراحة أن كلمة (حج) قبل عصر الإسلام كانت بمعنى (القصد)، وبعد ظهور الإسلام خرجت لمعنى وضعي آخر متأخر، وهو (مناسك الحج وفريضته في الإسلام).

وفي لسان العرب (حجج): "الحَجُّ: القصدُ. حَجَّ إِلَيْنَا فَلانٌ أَي قَدِمَ؛ وحَجَّه يَحُجُّه حَجًّا: قَصَدَهُ... ثُمَّ تُعُورِفَ اسْتِعْمَالُهُ فِي الْقَصْدِ إِلَى مَكَةَ للنُّسُكِ والحجِّ إلى الْبَيْتِ بالأَعمال الْبَيْتِ خَاصَةً؛ تَقُولُ حَجَّ يَحُجُّ حَجًّا. والحجُّ قَصْدُ التَّوَجُه إلى الْبَيْتِ بالأَعمال الْمَشْرُوعَةِ فَرْضًا وسنَة "(٢).

أورد ما ورد عند الجوهري بالخروج من المعنى الوضعي لمعنى وضعي آخر متأخر في متأخر بقوله: "ثُمَّ تُعُورِفَ اسْتِعْمَالُهُ" بمعنى خرج لمعنى وضعي آخر متأخر في العصر الإسلامي فاختلف معناه عن العصر الجاهلي.

وفي القاموس المحيط (حجج): "الحَجُّ: القَصْدُ... وقَصْدُ مَكَّةَ لِلنُّسُكِ "(")، فنرى أن الفيروز آبادي ذكر ما خرج له المعنى الوضعي للمادة (حجج) لمعنى وضعي آخر متأخر، وهو: (قصد مكة للحج)، ولم يشرح مثل ابن منظور، فمنهجه كما

 <sup>(</sup>١) ابن فارس، الصاحبي فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، ص ٨٦، وينظر:
 السيوطى، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، ٢٣٦/١.

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (حجج).

<sup>(</sup>٣) الفيروزآبادي، القاموس المحيط، مادة: (حجج).

لاحظنا الاختصار في شرح المادة اللغوية ، والذي يوضح المعنى المراد من الكلمة ، هل هو المعنى الوضعي الأول أم المتأخر هو السياق الذي ترد فيه الكلمة ، والعصر الذي قيل فيه النص (١).

فمن خلال الأمثلة السابقة للكلمات (فسق، غفر، حج) التي خرج معناها عن المعنى الموضعي إلى معنى وضعي آخر متأخر، نرى أن الجوهري تميزمن بين علماء المعنى المذكورة بكونه بين هذا الخروج للمعنى، وذلك بذكره لمعناها الوضعي الأول ثم المعنى الوضعي الأخر المتأخر عن الأول بالزمن، وكان أوضح ما يكون في المفردات التي أضيفت لها دلالات إسلامية بعد ظهور الإسلام، ك"غفر وفسق وصلى وزكًى ونافق "وغيرها من الكلمات، ونراه عبرعن هذا الخروج بقوله: "وفي المتأخرين (أ)، أو بأنه لم يسمع في الجاهلية هذا المعنى (أ)، ثم تُعُورِفَ اسْتِعْمَالُهُ (أ)". وتبعه فيما ذهب إليه ابن منظور، وعلماء المعاجم عمومًا بينوا هذا الخروج للمعنى الوضعي لمعنى آخر متأخر بإيرادهم لمعنى الكلمة الوضعي ثم ما خرج له المعنى الوضعي لمعنى وضعي آخر متأخر بعصر دخول الإسلام، وهو مما عرضناه في هذه الكلمات من المعجم العربي.

"فالمعاني المختلفة التي تحملها الكلمات خلال العصور، وفي مختلف البيئات تبقى كامنة فيها، يظهر أحدها الاستعمال في نص معين، وتبقى المعاني الأخرى مختفية "(٥).

فالسياق هو المحدد الرئيس للمعنى المقصود من الكلمة فيه، فيتضح لنا أن خروج المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى وضعي آخريساعد في الحفاظ على ألفاظ اللغة العربية من

<sup>(</sup>١) كما أوضحنا سابقًا، في كيفية معرفة خروج الكلمة من معناها الوضعي لمعنى وضعي آخر متأخر. ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجوهري، الصحاح، مادة: (حقل)، «الَحقْلُ: الزرعُ إذا تشعّبَ ورقُه قبل أن تغلُظَ سوقه، تقول منه أَحْقَلَ الزرعُ... والحوقلة: الغرمول اللين. وفي المتأخرين من يقوله بالفاء، ويزعم أنّهُ الكَمَرةُ الضخمة، ويجعله مأخوذًا من الحَقْل، وما أظنُّه مسموعًا».

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجع السابق، مادة: (ف س ق).

<sup>(</sup>٤) وينظر: المرجع السابق: كما في مادة: (حجج).

<sup>(</sup>٥) المبارك، فقه اللغة وخصائص العربية، ص ٢١٦.

الاندثار والنسيان، ويجدد حيويتها ويضفي عليها معاني جديدة إضافة لمعانيها القديمة، وهذا ما يجعل المعجم له دور كبير في سرد معاني المفردات المتعددة دون تحديد؛ لكي يختار القارئ المعنى المناسب لفهمه لمنطوق النص (١) وغرض الكاتب منه (١)، من المعاني المعروضة في المعجم أمام المفردة، بناءً على زمن النص، وبيئته كما ذكرنا سابقًا.

ومنه قول ابن فارس عند السؤال عن معنى الصلاة: "في الصلاة اسمان لُغويُّ وشرعيُّ، ويذكر مَا كانت العرب تعرفه، ثُمَّ مَا جاءَ الإسلام بِهِ "("). وبهذا نرى أن الألفاظ الإسلامية كان لها النصيب الأكبر في خروجها عن معناها الوضعي الأول في الجاهلية إلى معنى وضعى آخر متأخر بعد ظهور الإسلام.

<sup>(</sup>١) ينظر: في الفصل الأول، المبحث الثالث المفهوم والمنطوق، ص٧٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: في الفصل الأول، المبحث الرابع مقصود أو مقاصد المنشئ، ص٩٧.

<sup>(</sup>٣) ابن فارس، الصاحبي، مرجع سابق، ص ٨٦.

# المبحث الثالث الخروج عن المعنى الوضعي إلى المجاز

- مفهوم المجاز
- مفهوم القرينة
  - أنواع القرائن
- دورالسياق في إيضاح المعاني
  - المعجم والمجاز

علم البيان كما نعرف هو فرع من فروع علم البلاغة، وهو أكثر علومها صلة بالدراسة المعجمية، فهويهتم بالنظر في العلاقة بين الكلمة ومدلولها، فالمعنى الوضعي الأول للفظ يختلف عن المعنى الاستعمالي في دراسة علم البيان، فالواضع يضع اللفظ لمعنى مطابق فتكون دلالته على هذا المعنى من باب الحقيقة، ولكن عند النظر في اللغة أوأي لغة أخرى نجد أن المجال اللفظي للغات أضيق من حقل الأفكار التي ترد على ذهن المتكلمين بها، فصورهم وأخيلتهم أكبر من أن تعبر عنها الألفاظ منفردة، ومن هنا تصبح المعاني الوضعية الحقيقية للألفاظ قاصرة عن الوفاء بمطالب التعبير اللغوي، والخيال والصور بوجه خاص، ومن هنا يصبح التعبير اللغوي بحاجة إلى خروج الألفاظ عن معناها الوضعي إلى معنى استعمالي آخر للفظ يسمى المجاز (۱).

فما مفهوم المجاز؟ وما أنواعه؟ وما مفهوم القرينة التي تمنع إيراد المعنى الوضعي؟ وما هي أنواع القرائن المانعة من إرادة المعنى الوضعي؟ وما أثر السياق في تغيير دلالة الكلمة؟ وكيف اهتم المعجم العربي بالمعنى الاستعمالي المجازي؟

هذا ما سنتعرف عليه فيما يأتى:

## مفهوم المجاز:

المجازهو: "اللفظ المستعمل في غيرما وضع له في اصطلاح التخاطب لعلاقة: مع قرينة مانعة من إرادة المعنى الوضعي، والعلاقة: هي المناسبة بين المعنى الحقيقي والمعنى المجازي، فإذا كانت العلاقة المشابَهة فالمجاز استعارة (٢)، وإلا فهو مجاز مرسل (٣)،

<sup>(</sup>١) ينظر: حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٢) وعرفها أحمد الهاشمي بقوله: «هي استعمال اللفظ في غيرما وضع له لعلاقة المشابهة بين المعنى المنقول عنه، والمعنى المستعمل فيه، مع قرينة صارفة عن إرادة المعنى الأصلي، والاستعارة ليست الاتشبيهًا مختصرًا، لكنها أبلغ منه »، وهي إما تصريحية أو مكنية ، الهاشمي ، جواهر البلاغة ، مرجع سابق ، ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص٢٥٢، وينظر: الجارم، وأمين، علي، ومصطفى، البلاغة الواضحة، ط١، مكتبة الآداب، ٢٠٠٢م/١٤٢٣هـ، ص ١٠٩.

والقرينة: هي المانعة من إرادة المعنى الحقيقي، قد تكون لفظية، وقد تكون حالية "(١). ومثاله: قوله تعالى: ﴿ وَسَّ كِل ٱلْقَرْيَةَ ﴾ [يوسف: ٨٢]، وبهذا المثال تظهر المعاني الثلاثة التي أخرجت المعنى عن الحقيقة إلى المجاز، وهي: الاتساع والتوكيد والتشبيه، فالتوسع في استعمال لفظ السؤال مع ما لا يصح في الحقيقة سؤاله، والتشبيه أنها شُبّهت بمن يصح سؤاله لِمَا كان بها، والتوكيد أنه في ظاهر اللفظ أحالَ بالسؤال على مَنْ ليس من عادته الإجابة فكأنهم ضمنوا لأبيهم أنه إن سأل الجمادات والجمال أنبأته بصحة قولهم وهذا تناهٍ في تصحيح الخبر(٢)، فنرى أن المجاز بأنواعه يخُرج الكلمة عن معناها: إما للاتساع وهذا يسهم في اتساع اللغة، أو التوكيد، أو التشبيه.

ونحن هنا لاتهمنا أنواع المجاز(٣)، لأنها غنية عن التعريف، ما يهمنا هو القرينة التي أخرجت المعنى الوضعى إلى معنى آخر استعمالي مجازي، فالمجاز لا يكون بكلمة واحدة، بل لا بدأن يكون بأكثر من كلمة لوجود القرينة، وبذلك لن يظهر المعنى المراد إلا بسياق محدد؛ ليُفهم منه المعنى المقصود من الكلام، وهذا يجعلنا بحاجة لمعرفة هذه القرائن وأنواعها، ودور السياق في إيضاح المعنى المراد من اللفظ بعد وجود القرينة.

<sup>(</sup>١) الهاشمي، أحمد إبراهيم مصطفى (ت ١٣٦٢هـ)، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، ضبط وتوثيق: د. يوسف الصميلي، المكتبة العصرية، بيروت، ص٥١، وينظر: تعريف المجاز في الشريف الجرجاني، كتاب التعريفات، مرجع سابق، ص٢٠٠. السكاكي، مفتاح العلوم، مرجع سابق، ص٣٥٩. الجرجاني، أبوبكر عبد القاهربن عبد الرحمن بن محمد الفارسي الأصل (المتوفى: ٤٧١هـ)، أسرار البلاغة، قرأه وعلق عليه: محمود محمد شاكر، مطبعة المدنى بالقاهرة، دار المدنى بجدة، ص ٤٠٨، وينظر: الشافعي، والعروسي، عبـد الرحمـن مصطفى العيـدروسي (ت ١١٩٢هـ)، أحمـد مـوسي بـن داود (ت ١٢٠٨هـ) رسالتان في الاستعارة والمجاز، تحقيق: أ. د. السيد محمد علام، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ص ۶۹\_۰۰.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، مرجع سابق، ١٨٣/١.

<sup>(</sup>٣) «أنواع المجاز» ينظر: البلاغة الواضحة ، مرجع سابق ، ص٦٧-١١٤ ، وينظر: أشهر علاقات أنواع المجاز، الهاشمي، جواهر البلاغة، مرجع سابق، ص٢٥٦-٢٥٥.

## مفهوم القرينة:

"أمريشير إلى المطلوب"(١)، أي: ما يُفهم منه المعنى المجازي غير الحقيقي.

- أنواع القرائن: القرائن مسؤولة عن أمن اللبس ووضوح المعنى، ولا تستعمل واحدة بمفردها للدلالة على المعنى، بل تتضافر جميعها لتدل على المعنى، وقد فصل د. تمام حسان في كتابه "اللغة العربية معناها ومبناها" الحديث عن القرائن، فقسمها إلى قسمن، هما(٢):
- ١- القرائن الحالية: وتعرف من المقام، "فهو الأساس الذي يبنى عليه الوجه الاجتماعي من وجوه المعنى الثلاثة (٣)، وهو الوجه الذي تتمثل فيه العلاقات والأحداث والظروف الاجتماعية التي تسود ساعة أداء المقال "(٤).
- القرائن المقالية: وهي إما قرائن لفظية أو قرائن معنوية: فالقرائن المعنوية هي: الإسناد، والتخصيص، والنسبة، والتبعية، والمخالفة. والقرائن اللفظية هي: العلامة الإعرابية، والرتبة، والصيغة، والمطابقة، والربط، والتضام، والأداة، والتنغيم<sup>(0)</sup>.

فهذه القرائن يطلق عليها "قرائن التعليق"، وهي ما يعتمد عليه المتكلم في فهم العيني المراد من النص، وجميعها تحيط بالكلمة وهو ما سماه د. تمام حسان بظاهرة

<sup>(</sup>١) الشريف الجرجاني، التعريفات، مرجع سابق، ص١٧٤.

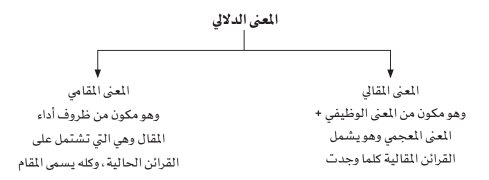
<sup>(</sup>٢) حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، مرجع سابق، ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) «دعت الحاجة المنهجية إلى تشقيق المعنى إلى ثلاثة معانٍ فرعية ، أحدها: المعنى الوظيفي، وهو وظيفة الجزء التحليلي في النظام أو في السياق على حد سواء. والثاني: المعنى المعجمي للكلمة ، وكلاهما متعدد ومحتمل خارج السياق، وواحد فقط في السياق، والثالث: المعنى الاجتماعي أو معنى المقام وهو أشمل من سابقيه ، ويتصل بهما على طريق المكامنة ؛ لأنه يشملهما ليكون بهما وبالمقام معبرًا عن معنى السياق » المرجع السابق: ص ٢٨- ٢٩.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق: ص١٩٠.

"تضافر القرائن"(۱)؛ لإيضاح المعنى الواحد، وتكون هذه القرائن في السياق(۱)، وهو ما تحدثنا عنه سابقًا، فهو المجال الطبيعي لبيان معاني الكلمات سواء وظيفية أو دلالية، وعليه فالمعنى الدلالي عند د. تمام حسان هو محصلة اجتماع المعنى المقالي: السياق اللغوي أو السياق الداخلي، والمعنى المقامي: السياق الاجتماعي أو السياق الخارجي، وهو القرائن الحالية أي: ظروف أداء المقال، وقسم السياقين إلى ما يلي(۱):



فاللفظ الواحد متعدد المعنى، ومحتمل لكل معنى، وهو خارج السياق، أما إذا اقترن بالقرائن اللفظية والمعنوية والحالية، فيصبح لا يفيد إلّا معنى واحدًا تحدده هذه القرائن من خلال السياق.

## دور السياق في إيضاح المعنى

السياق هو جوهر المعنى المقصود في أي بناء نصي أو كلامي، فهو الوسط الذي تقال فيه الكلمة والجملة فيكسبها المنطقية والقبول، فلا يمكن فهم المراد من جملة دون

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفصل الأول: المبحث الثالث: النص والمفهوم. أنواع السياق: سياق مقامي، وسياق مقالي. ص٨٩.

<sup>(</sup>٣) حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، مرجع سابق، ص٣٣٩.

مراعاة السياق الذي وردت فيه، وعد الأصوليون دلالة السياق من الأدلة التي يصرف بها المعنى الدلالي للخطاب من الحقيقة إلى المجاز(١٠).

فمثلًا عند ملاحظة استعمالات كلمة "دَمٍ" في العاميات العربية (أ): "دمه حار، دمه فار، دمه يغلي، دمه ثقيل، دمه خفيف. نرى أنها في كل سياق ترد فيه يظهر لها معنى جديد، ففي قولهم: "دمه فار، دمه يغلي "نجد المعنى الغضب والعصبية، أما في "دمه حار" فالمعنى مختلف دلت على رجل نشيط وعامل، أما في "دمه بارد" فتدل على رجل كسول وخمول يعمل ببطء"، أما في "دمه خفيف" فتدل على رجل مرح محب للضحك، فمن هنا يتضح أن معنى الكلمة لا يظهر إلا بوضعها في السياقات المختلفة؛ إذْ هي مفردة في المعجم تحتمل أكثر من معنى، والسياق هو الذي يحدّد لها معنى واحدًا فقط من هذه المعاني المحتملة؛ إذِ اللفظ يتنازعه مستويان: المستوى المعجمي، والمستوى السياقي، ودلالة الكلمة تختلف بين هذي المستويين.

فالمستوى المعجمي يكون للمعنى الوضعيّ الأوّل، ويتعامل مع اللفظ مجردًا عن عوامل السياق اللغوي، فتنتج دلالته المجردة في أصل الوضع، أي: الدلالة الأولى للكلمة التي وضعت عليها في الاستخدام الأوّل، فاللفظ في المعجم يشير إلى شيء في العالم الخارجي، وهو بذلك يختلف عنه في السياق الذي يسبغ عليه دلالات جديدة تتناسب والسياق الجديد الذي يرد فيه بمقتضياته اللغوية والاجتماعية والثقافية، ومن هنا نرى أن المعجم لايفي بالهدف إذا بحثنا عن المعنى الدقيق لدلالة اللفظ بحسب السياقات وتنوعها، فالمعنى في المعجم هو: إبراز للمعنى المشترك الذي يتفرع إلى مجموعة الدلالات الجزئية التي تختلف بعدد السياقات التي يحل فيها اللفظ".

<sup>(</sup>١) وهذا ما بينه الشافعي في باب «الصنف الذي يبين سياقه معناه» في كتابه «الرسالة» الشافعي، الرسالة، مرجع سابق، ص٦٢.

<sup>(</sup>٢) المهيوبي، موقع الدكتور عبد العزيز بن عبد الله، نظرية السياق، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الكتابات، ١٤٣٨هـ.

https://members.imamu.edu.sa/staff/aamahyoubi/writings/Pages/%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B3%D9%8A%D8%A7%D9%82.aspx

<sup>(</sup>٣) ينظر: الداية، علم الدلالة العربي، ص ٢١٧.

وهذا ما أكّده د. تمام حسان من أهمية السياق في بيان المعنى المراد، فقال: "ليس المعجم نظامًا من أنظمة اللغة فهو لا يشتمل على شبكة من العلاقات العضوية والقيم الخلافية، ولا يمكن لمحتوياته أن تقع في جدول يمثل احتباك هذه العلاقات، كما في أنظمة الأصوات والصرف والنحو، فالمعجم بحكم طابعه والغاية منه ليس إلَّا قائمة من الكلمات التي تسمَّى تجارب المجتمع أو تصفها أو تشير إليها. ومن شأن هذه الكلمات أن تحمل كل واحدة إلى جانب دلالتها بالأصالة والوضع "الحقيقة" على تجربة من تجارب المجتمع أن تدل بواسطة التحويل "المجاز" على عدد آخر من التجارب، فإذا وضعنا كلمة "المعاني" بدل "التجارب" صحّ لنا أن نقول: إن الكلمة المفردة "وهي موضوع المعجم" يمكن أن تدل على أكثرمن معنى وهي مفردة، ولكنها إذا وضعت في "مقال" يفهم في ضوء "مقام" انتفى هذا التعدد عن معناها، ولم يعد لها في السياق إلَّا معنى واحد؛ لأن الكلام وهو مجلى السياق لا بُدَّ أن يحمل من القرائن المقالية "اللفظية" والمقامية "الحالية" ما يعيِّن معنَّى واحدًا لكل كلمة. فالمعنى بدون المقام "سواء أكان وظيفيًّا أم معجميًّا" متعدد ومحتمل؛ لأن المقام هو كبرى القرائن، ولا يتعبّن المعنى إلّا بالقرينة، فعلم البيان "وهو علم دلالات المفردات"، يمكن أن يمثل الجانب النظري من "علم المعجم" فيبين كيف تخرج الكلمة عن معناها الحقيقي الوضعي إلى معانِ أخرى مجازية، ويستمد مادته من تاريخ الاستعمال في اللغة العربية "(١)، وهو أثر دلالة السياق في تغير دلالة اللفظة في المعجم العربي، وإخراجها من معناها الوضعي لمعنى استعمالي آخر عن طريق المجاز(٢)، سواء جاءت في سياق قرآني أو شعري أو نثري من كلام العرب.

<sup>(</sup>١) حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، مرجع سابق، ص ٣٩-٤٠.

<sup>(</sup>٢) من أشهر المعاجم التي اهتم أصحابها بالمجاز، وصرح بذلك وجعله أساس معجمه هو الزمخشري في معجمه «أساس البلاغة»، ونجد أنه تجربة وحيدة فريدة من نوعها، لم يتبعه أحد من المعجميين في ذلك، فقد كان يورد الكلمة ثم معناها الوضعي الأول، ثم يقول: «ومن المجاز كذا».

## المعجم والمجاز:

ومما ورد عند أصحاب المعاجم اللغوية من خروج عن المعنى الوضعي إلى المجاز:

- في الصحاح وردت مادة (هـوس): "الهَـوْسُ: الـدقُّ... الهـوس أيضا: الطوفان بالليـل... والهـوس: شـدة الأكل... ويقال: الهَـوْسُ: المـشيُ الـذي يعتمـد فيـه صاحبـه على الأرض اعتمادًا شـديدًا. ومنـه سـمِّي الأسـدُ الهَـوَّاس". جاء بمعـنى المادة. "والهَـوْسُ السـوقُ اللـيِّنُ "(۱). ثم جاء بانتقال المعـنى الوضعي لمادة هـوس لعـنى استعمالي مجازي من خلال السياق بقولـه: "يقال: هُسْتُ الإبل فهاسَتْ، أي: ترعى وتسـير". ثم وضح سبب الانتقال لعلاقة المشـابهة بين المعـنى الوضعي لهـوس الأسـد والمعـنى الاستعمالي المجازي لهوسـان الناقـة. "وإنّما شبّه هَوَسـانُ الناقـة بهَوَسـانِ الأسـد؛ لأنّها تمـشي خطـوة خُطـوةً وهـي ترعـي ".
- الما في العين، فقال: "الهوس: الطوفان بالليل، والطّلب في جَراءة". جاء بالمعنى الوضعي ثم مثل لما يخرج عنه هذا المعنى لمعنى استعمالي من خلال السياق، فقال: "[تقول]: أَسَدُ هوّاسٌ، ورجلٌ هوّاسٌ، أي: مجرب شجاع "()، فجاء بالمعنى الاستعمالي المجازي مع قرينة (رجل) مانعة من إيراد المعنى الأصلي من خلال السياق بالجملة.
  - أما في الجيم فلم أقف فيه على مادة (هـوس).
- وفي الجمهرة، قال: "والهَوْس من قَوْلهم: هاس يهوس هَوْسًا، وَهُوَ إِفْسَاد الشَّيْء وعَيْثُك فِيهِ هاس الذئبُ في الْغنم يَهوس هَوْسًا، إِذا أفسد فِيهَا "(")، نراه قصرها على معنى واحد استعمالي فقط، وهو "الإفساد" ولم يذكر المعنى الوضعي الأول للمادة.

<sup>(</sup>١) الجوهري، الصحاح، مادة: (هـوس).

<sup>(</sup>٢) الخليل، العين، مادة: (هوس).

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (س وهـ).

وفي مقاييس اللغة، قال: "اللهاءُ وَالْوَاوُ وَالسِّينُ: كَلِمَةٌ تَدُلُّ عَلَى طَوَفَانٍ وَمَجِيءٍ وَذَهَابٍ فِي مِثْلِ الْحَيْرَةِ...فَالْهَوْسُ: الطَّوَفَانُ، وَكُلُّ طَلَبٍ فِي جُرْأَةٍ هَـوْسُ. "جاء بالمعنى الوضعي ثم جاء بما يخرج عنه بالاستعمال ووضحه في سياقات مختلفة فقال: "وَبَاتَتْ [الْإِبِلُ] اللَّيْلَ تَهُوسُ: تَسْرِي، وَمِنَ الْمَحْمُولِ عَلَى هَذَا الْهَوْسِ: شِدَةُ الْأَكُلِ. يُقَالُ: أَكُولُ هَـوًاسُ "، ونراه عبرعن خروج المعنى الوضعي بقوله: "من المحمول عليه"، وقال أيضا: "وَمِنَ الْبَابِ نَاقَةٌ هُوسَةٌ: ضَعِيفَةٌ، وَهِيَ إِذَا كَانَتْ كَذَا حَارَتْ. وَمِنْهُ قَوْلُهُمْ بِهِ هَوسٌ "(')، فنراه بين ما خرج له المعنى الوضعي بالاستعمال إلى معنى آخر مجازي، وبيّنه عن طريق السياق الذي ترد فيه قرينة مانعة من إيراد المعنى الأصلي.

أما في لسان العرب: "الهوس: الطّوفان بِاللّيْلِ وَالطّلَبُ بِجُرْأَة ... وَرَجُلُ هَوَاس وَهَوَّاسَةُ: شُجَاعُ مجرّب. والهوس: الإفساد، هاسَ الذّئبُ في الْغَنَمِ هَوْسًا. والهوس: الدّقُ... والتّهوس: النّهشي الثّقيلُ في الأَرض الليّنَة، وهوسَ النّاسُ والهوسًا: وَقَعُوا فِي اخْتِلَاطٍ وَفَسَادٍ. وهوسَت النّاقة هُوسًا، فَهِي هَوِسَةُ: اشْتَدّت ضَبَعَتُها "(٢)، فنراه هنا بين ما خرج له المعنى الوضعي لمعانِ استعمالية مجازية عن طريق سياقات مختلفة بالقرينة المانعة من إيراد المعنى الوضعي في كل سياق، فتحيله للمعنى الاستعمالي الآخر.

وفي القاموس المحيط: فهو "الدَّقُّ، والكسر، والطَّوْفُ بالليلِ، وشِدَّةُ الأكلِ، والسَّوْقُ اللَّيِّنُ، والمَشْيُ الذي يَعْتَمدُ فيه صاحِبُه على الأرضِ، والإِفْسادُ، هاسَ الذئبُ في الغَنمِ، والدَّورانُ، وبالتحريك: طَرَفُ من الجُنُونِ "("). فنراه جاء بتعداد المعاني التي يخرج لها الهوس من معناه الوضعي إلى معنى آخر استعمالي مباشرة بدون ذكرها في سياق يبين معناها، سوى أنه ذكر معنى الإفساد في جملة "هاس الذئب بالغنم".

<sup>(</sup>١) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (هـوس).

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (هـوس).

<sup>(</sup>٣) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (هـوس).

- ورد في الصحاح مادة (ثغم): "الثّغامُ، بالفتح: نبتُ يكون في الجبل، يَبْيَضُ إذا يبس، ويشبه به الشيب "(۱)، وضح معنى المادة الوضعي وهو نبات يبيض إذا يبس، ثم وضح خروجه عن المعنى الوضعي إلى المجازي بالتشبيه للشيب، بدون ذكره في سياق محدد.
- أما في العين: "ثغم: الثَّغامَةُ: نبات ذوساقٍ، قال: "إن يكُ أَمْسَى الرأس كالثغام"(٢)، بينَ خروج المعنى الوضعي للكلمة لمعنى استعمالي آخر مجازي عن طريق التمثيل لها بسياق مناسب يبين تشبيه بياض شعر الرأس ببياض النبات.
- وفي كتاب الجيم وردت مادة (ثغم): "وقال: ثغمت بأكل الوحش: ضريت بها"... "وقال: التغم: الضارى من الكلاب"(") بمعنى غيرالذي جاء بالمعاجم الأخرى. ولم يذكر ما خرج له هذا المعنى لمعنى مجازي.
- أما في جمهرة اللغة: ف"الثغام: نبت واحدته ثغامة، وَله لون أبيض يشبه الشيب"(ئ)، فنراه بين المعنى الوضعي الأساسي للمادة ثم بين ما تخرج له عن معناها للمجاز بقوله: "يشبه به الشيب"، فبين المعنى الاستعمالي لها دون ذكره في سياق محدد.
- وأما في مقاييس اللغة: "الثَّاءُ وَالْغَيْنُ وَالْمِيمُ مُسْتَعْمَلُ فِي كَلِمَةٍ وَاحِدَةٍ، مُسْتَعْمَلُ فِي كَلِمَةٍ وَاحِدَةٍ، مُسْتَعْمَلُ فِي كَلِمَةٍ وَاحِدَةٍ، مُسْتَعْمَلُ فِي كَلِمَةٍ وَاحِدَةٍ، وَهِيَ الثَّغَامَةُ، وَهِيَ شَجَرَةٌ بَيْضَاءُ الثَّمَرِ وَالزَّهْرِ، يُشَبَّهُ الشَّيْبُ فِي كَلِمَةٍ وَاحِدَةٍ، وَهِيَ الثَّغَامَةُ، وَهِي شَجَرَةٌ بَيْضَاءُ الثَّمَةِ عن معناها الوضعي كما في بِهِ "(٥)، فأورد المعنى المجازي الذي تخرج له الكلمة عن معناها الوضعي كما في الصحاح وجمهرة اللغة، بدون ذكره في سياق.

<sup>(</sup>۱) الجوهري، الصحاح، مادة: (ثغم).

<sup>(</sup>٢) الخليل، العين، مادة: (ثغم).

<sup>(</sup>٣) الشيباني، الجيم، مادة: (ثغم).

<sup>(</sup>٤) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (ثغم).

<sup>(</sup>٥) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (ثغم).



### إِمَّا تَرِيْ رَأْسِي تَغَيَّر لونُه شَمَطًا، فأصبح كالثَّغامِ المُمْحِل "(')

أورد من قال بالمعنى المجازي في هذه المادة، ووضح خروج المعنى الوضعي لمعنى آخر استعمالي بالمجازعن طريق السياق الشعري.

- أما القاموس المحيط: "الثّغامُ، كسحابِ: نَبْتُ... وأَثْغَمَ الوادي: أَنْبَتَه، والرأسُ: صارَ كالثّغامَةِ بياضًا "()، أوضح خروج الكلمة عن معناها الوضعي إلى المعنى المجازي بالتمثيل له في سياق مع إيراد القرينة المانعة من إيراد المعنى الأصلي وهي كلمة "الرأس" مع بيان وجه الشبه بقوله: "بياضًا".

فنلاحظ أن جميع أصحاب المعاجم أوردوا المعنى الوضعي لمادة "ثغم"، وذكروا ما خرج له هذا المعنى الوضعي إلى المجازعن طريق تشبيه بياض هذا النبات بالشيب، فالجوهري أورد المعنى المجازي بقوله: "ويشبه به"، ووافقه بالتوضيح بالقول نفسه ابن دريد وابن فارس وابن منظور، أما الفيروز آبادي والخليل، فقد أوردا المعنى المجازي بدون ذكر لفظ التشبيه، بل بمثال يوضح انتقال المعنى الوضعي لمعنى مجازي، أما الشيباني فذكر المعنى الوضعي غير المعنى الوضعي غير المعنى الوضعي غير المعنى الوضعي في المعاجم الأخرى فقط، ولم يذكر ما خرج له من معنى مجازي.

ورد في الصحاح مادة (نعب): "نَعَبَ الغراب، أي صاح، وربَّما قالوا: نَعَبَ الديك، على الاستعارة، وقال:

وقهوةٍ صَهْباء باكَرْتُها بِجُهْمَةٍ والديكُ لم يَنْعَبِ (٣)

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (ثغم).

<sup>(</sup>٢) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (ثغم).

<sup>(</sup>٣) الجوهري، الصحاح، مادة: (نع ب).

نرى أنه أورد المعنى الوضعي وخروجه للمعنى المجازي عن طريق الاستعارة وصرح بذلك، وأورد مثالًا له، فبين ذلك من خلال السياق في جملة "نعب الديك"، فنحن نعلم أن الديك لا ينعب وإنما النعب للغراب، وبين بالسياق الشعري أيضًا، خروج الكلمة عن معناها الوضعي إلى معنى استعمالي مجازي بتشبيه صوت الديك بصوت الغراب، وحذف الغراب وجاء بشيء من لوازمه وهو النعب بالاستعارة.

- أما العين فجاء فيه: "نَعَبَ الغُرابُ... ونعبت النَّاقة وَهُوَ ضرب من السير"(۱)، نرى أنه لم يذكر ما خرجت به المادة عن معناها الوضعي إلى المجاز، بإطلاق النعب على صوت شيء آخر كما فعل الجوهري في الصحاح.
  - أما في الجيم فلم يذكر مادة نعب.
- وفي جمهرة اللغة: "نعب الْغُرَاب" (٢)، فلم يذكر المعنى المجازي واكتفى بالمعنى الموضعي فقط.
- وجاء في مقاييس اللغة: "النُّونُ وَالْعَيْنُ وَالْبَاءُ: أَصْلَانِ صَحِيحَانِ: أَحَدُهُمَا يَدُلُ عَلَى صَوْتٍ، وَالآخر عَلَى حَرَكَةٍ مِنَ الْحَرَكَاتِ. فَالْأَوَّلُ نَعَبَ الْغُرَابُ: صَوَّتَ، وَالآخر فَرَسُ مِنْعَبُ: جَوَادُ" (")، فنراه وافق ابن دريد والخليل في عدم ذكر ما يخرج له المعنى الوضعى إلى معنى مجازي في هذه المادة.
- وفي لسان العرب: "نَعَبَ الغرابُ وَغَيْرُهُ... صاحَ وصَوَّتَ، وَهُ وَصَوْتُه... وَرُبَّمَا
   قَالُوا: نَعَبَ الدِّيكُ، عَلَى الاسْتِعَارَة؛ قَالَ الشَّاعِرُ:

وقهوة صَهْباء باكَرْتُها جُهُمةٍ، والديكُ لَـمْ يَنْعَبِ

<sup>(</sup>١) الخليل، العين، مادة: (نع ب).

<sup>(</sup>٢) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (نع ب).

<sup>(</sup>٣) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (نع ب).

ونَعَبَ المُؤذّنُ كَذَلِكَ، وأَنْعَبَ الرجلُ إِذَا نَعَرَفِي الفِتَنِ "()، فنراه أورد خروج المعنى الوضعي إلى المجاز، وشرحه بالمثال، وصرح بأنه استعارة كما في الصحاح، وزاد عليه أيضًا معاني مجازية أخرى من خلال إيراده للكلمة بسياقات مختلفة، فقال: نعب المؤذن، فمن خلال إيراد الكلمة بهذا السياق يتضح أنه أراد صوت المؤذن وليس صوت الغراب، وعند إيرادها بسياق آخر وهو: وأَنْعَبَ الرجلُ، بيّن أن المراد هو صوت الرجل وليس الغراب، وبيّن أنه في حالة إذا نعر بالفتن يطلق عليه هذا الوصف، فنلاحظ أن القرينة في كل سياق بينت المعنى المقصود.

- أما القاموس المحيط<sup>(7)</sup> فجاء فيه: "نَعَبَ، الغُرابُ وغَيُره...صَوَّتَ...وكذا المُؤذِّنُ...والأَحْمَقُ المُصَوِّتُ...والنَّعْبُ: سَيْرُ البَعيرِ"، فنراه أورد المعنى المجازي بدون شرح، بل بذكر ما يخرج له من المعاني من خلال السياق، فجعله للمؤذن، ثم أورد خروجه لصوت آخر فقال: والأحمق المصوت، جعل معناه صوت الأحمق يقال له نعب، فأخرجه عن معناه الوضعي لمعنى آخر استعمالي وهو صوت الأحمق.

فنلاحظ أن ابن منظ ورأسهب في شرح الاستعارة بالأمثلة في سياقات مختلفة، اختلف على أثرها معنى المفردة، وزاد في توضيحها بما تخرج له المادة عن معناها الوضعي إلى معنى استعمالي بالمجاز بمعانٍ أخرى غيرالتي أوردها الجوهري. وتبعه في ذلك الفيروز آبادي بدون تصريح بلفظ يدل على المجاز فقط بكلمة: "وكذا"، أما الخليل وابن دريد وابن فارس، فذكروا فقط المعنى الوضعي للمادة اللغوية، ولم يوردوا في شرحها ما يخرج معناها إلى المجاز.

- أورد الجوهري في مادة (سته): "الاسْتُ: العَجُنُ... ثم يورد بيت شعر فيقول: وأما قول الشاعر:

وأَنْتَ مَكَانُك مِنْ وائِلْ مِكَانُ القُرادِ مِن اسْتِ الجَمَل

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (نع ب).

<sup>(</sup>٢) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (نع ب).

فهو مجاز؛ لأنهم لا يقولون في الكلام است الجمل، وإنما يقولون: عجز الجمل "(۱)، فنراه هنا يورد المعنى الوضعي المعجمي للمفردة، ثم خلال شرح المادة يورد مثالًا عليها من خلال سياق شعري، ثم يوضح أن المعنى فيه نقل من معناه الأصلي الوضعي لمعنى مجازي، بقوله: "وهو مجاز"، ويشرح ويوضح سبب خروج معناه للمجاز بقرينة كلمة "الجمل".

- أما الخليل فذكر المعنى الوضعي فقط دون ذكر ما يخرج له بالمجاز، فيقول: "مصدر الأُسته، وهو الضّخُم الاسْتِ"(٢).
- وابن دريد في جمهرة اللغة، يقول: "سَتهتُ الرجل أستهه إذا ضربت استه "(٣)
   فأورد المعنى الوضعي للكلمة ولم يورد ما خرج له بالمجاز.
  - أما الشيباني وابن فارس فلم يوردا هذه المادة.
- وعند ابن منظور: "الاسْتُ: مَعْرُوفَةُ". أورد المعنى الوضعي لها ثم قال: "وَقَدْ يُسْتَعَارُ ذَلِكَ لِلدَّهْرِ" وأورد مثالًا للمجاز فقال: وأَما قَوْلُ الأَخطل:

#### وأَنْتَ مَكانُك مِنْ وائِلْ مِكانُالقُرادِ مِن اسْتِ الجَمَل (٤)

فَهُوَ مَجَازُ؛ لأَنهم لَا يَقُولُونَ فِي الْكَلَامِ اسْتُ الجَمل". فنرى ابن منظور صرح بما يخرج له المعنى الوضعي للمادة بالاستعارة، وهوللدهر، وأورد مثالا يوضح المعنى من خلال السياق بالبيت الشعري الذي خرج معناه للمجاز وشرحه كما فعل الجوهري، ولا غرابة في ذلك فابن منظور صرح كما نعرف بنقله عن الجوهري.

- أما الفيروز آبادي فأورد المعنى الوضعي، ثم مثل بأمثلة له، ولكنه لم يصرح بما هو مجازبينها، فيقول: "الاسْتُ العَجُنُ، كانَ ذلك على اسْتِ الدَّهْرِ: على

<sup>(</sup>١) الجوهري، الصحاح، مادة: (ست هـ).

<sup>(</sup>٢) الخليل، العين، مادة: (س ت هـ).

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (ت س هـ).

<sup>(</sup>٤) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (س ت هـ).

وجهِهِ، وأنتُم أَضْيَقُ أَسْتَاهًا مِن أَن تَفْعَلُوهُ: كِنايَةً عن الْعَجْزِ"(۱)، نراه صرح فقط بما خرج له المعنى الوضعي بالكناية (۲) فقط، وأورد ذلك المعنى الجديد عن العجز بعدم القدرة عن طريق السياق.

فنلاحظ أن أصحاب المعاجم لم يتقيدوا بإيراد المجازات للكلمة، ولكن حسب ورودها في ذهن اللغوي وقت تدوين المادة أو حسب ما وصل إلى سمعه من أمثلة له من قول للعرب أو مثل أو بيت شعر، فهم استعانوا بالسياقات المختلفة لبيان المعاني الاستعمالية، بدليل أن أغلب المعاجم لم ترد فيها المعاني المجازية لكل الكلمات التي أوردناها، وإنما في بعضها، ويلاحظ اختلافهم في الإشارة إلى المعنى المجازي بعبارات مختلفة، فهم لم يحددوا له عبارة واحدة كما فعل الزمخشري "بل عبروا بعبارات مختلفة، منها كما وردت عند الجوهري: "يشبه به (٤)، على الاستعارة (٥)، وهو استعارة (٢)، وهو مجاز (٧)، شبهت "(٨)، وغبرها.

## في ظِللَّ أخضر يدعو هامَـهُ البومُ قد أُعْسِفُ النازِحَ المجهولَ مَعْسِفُهُ

وهو استعارةٌ، لأن الظِلَّ في الحقيقة إنَّما هو ضوء شعاع الشمس دون الشُعاع، فإذا لم يكن ضوءٌ فهو ظُلْمَةٌ وليس بِظِلً »، فنراه عبر بقوله: «وهو استعارة» عن الخروج عن المعنى الوضعي إلى المجاز. ينظر: الجوهري، الصحاح، مادة: (ظ ل ل).

(٧) ينظر، مادة: (س ت هـ) السابقة الذكر، ص٢٠٣.

(٨) كقوله في: «الْأَثْفِيَةُ للقِدْر، والمُثَفَّاةُ: المرأة التي لزوجها امرأتان سواها، شُبَّهَتْ بأَثافيً القدر»، ينظر: الجوهري، الصحاح، مادة: (ث ف ي).

<sup>(</sup>١) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (س ت هـ).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفصل الثاني: المبحث السابع: الخروج عن المعنى الوضعي بالتعبير عن الشيء وإرادة غيره. ص٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) «كأن رأسه ثغامة، وهي شجرة بيضاء الزهر والثمر كأن جماعتها هامة شيخ. وأثغم الوادي: كثر ثغامه. ومن المجاز: أثغم رأس الرجل إذا ابيض »، الزمخشري، جار الله أبو القاسم محمود بن عمر، أساس البلاغة، دار الفكر، ١٩٧٩م/١٩٩٩هـ، مادة: (ثغم). نلاحظ أنه أورد المجاز كما نعرف بطريقته في آخر شرح المادة اللغوية، ويصدره بعبارة: «ومن المجاز».

<sup>(</sup>٤) كقوله في: «الكِدْنُ بالكسر: ما توطّئ به المرأة لنفسها في الهودج من الثياب، ويشبّه به البليد يقال: ما أبين الكَدانَةَ فيه، أي الهجنة »، فنرى الجوهري عبر عن المعنى المجازي بعبارة: «يشبه به»، الصحاح، مادة: (ك دن).

<sup>(</sup>٥) ينظر، مادة: (نع ب) السابقة الذكر، ص٢٠١.

<sup>(</sup>٦) كقوله في: «ظلل: الظل معروف، قال ذو الرمة:

فنرى أن الجوهري وابن منظور أكثر المعجميين إيرادًا لما خرج عن المعنى الوضعي إلى المجاز، بالنسبة للخليل وابن دريد وابن فارس وغيرهم.

ومن خلال الأمثلة السابقة يتبين لنا: أن للسياق الأثر الكبير في تحديد معنى الكلمة، ومعه القرائن المسوقة داخل السياق، فمن خلال السياق وما يحيط بالمادة اللغوية من ألفاظ يتحدد معناها، وأرى أن أصحاب المعاجم غير ملزمين بإيراد ما يخرج عنه المعنى الوضعي إلى معان أخرى، وإن أتوا به فهو من توسعهم، فهم غير مطالبين بحصرهذه المعاني الخارجة عن المعنى الوضعي لكونها متجددة متغيرة متطورة عبر المعصور ولا يمكن حصرها.

## المبحث الرابع الخروج عن المعنى الوضعي إلى اللازم والملزوم

- أقسام الدلالة
- تعریف اللزوم
- أقسام اللزوم
- شرط الدلالة اللزومية
- موقف علماء الأصول والمناطقة وابن تيمية من اللزوم
  - المعجم واللزوم

يُعَدُّ اللزوم من أهم المؤثرات في التواصل اللغوي بين البشر، لقدرته على إيصال المعنى كاملًا، وإيضاح مقصود المتكلم للمخاطب، ومنع إيراد الفهم الخاطئ للكلام حتى لا يقع المتلقي في حيرة، ويلجأ لتأويل المعنى عند عدم فهم لوازمه، فمن خلال اللزوم يكون التواصل في أجمل صوره اللفظية والبلاغية.

فما اللزوم؟ وما أنواعه؟ وما شروط الدلالة الإلزامية؟ وهل تطرق معجم الصحاح لها؟ وكيف جاء به أصحاب المعاجم الأخرى؟

نبدأ من الدلالة كما عرفها الشريف الجرجاني في كتابه التعريفات وهي: "كون الشيء في حالة يلزم من العلم به العلم بشيء آخر، والشيء الأول هو الدال، والثاني هو المدلول"(١).

فعند سماع صوت محرك عند باب المنزل ينتقل ذهنك مباشرة إلى وجود سيارة عند الباب، فهنا أصبح صوت المحرك دالًا، والسيارة مدلولًا، فالذهن يربط بين الدوال والمدلولات (٢٠).

## أقسام الدلالة":

عندما ينتقل الذهن من شيء إلى شيء آخريكون ذلك بسبب، وهذا السبب يُعرف بالعلم بالملازمة بين الشيئين خارج الذهن، وبسبب اختلاف هذه الملازمة من كونها طبيعية أو موضوعة بوضع واضع، قسموا الدلالة إلى: عقلية، وطبيعية، ووضعية.

777

<sup>(</sup>١) الشريف الجرجاني، كتاب التعريفات، مرجع سابق: ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفصل الأول، المبحث الثاني: ثنائية الدال والمدلول. ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المظفر، الشيخ: محمد رضا، المنطق، دار التعارف، بيروت، ص ٣٣.



إذا كان بين الدال والمدلول ملازمة ذاتية في وجودهما الخارجي، كالأثر والمؤثر، مثلًا: إذا علم الإنسان أن ضوء الصباح أثر لطلوع الشمس، ورأى الضوء على الجدارينتقل ذهنه إلى طلوع الشمس، فيكون ضوء الصبح دالًا على الشمس دلالة عقلية.

#### ثانيًا: الدلالة الطبيعية

إذا كانت الملازمة بين الشيئين ملازمة طبيعية، وهذه الدلالة تختلف باختلاف أطباع الناس، فهي متغيرة من مجتمع إلى آخر، حسب الطباع التي بين الناس في المجتمع، فمثلًا: هناك مجتمع تكون كلمة (أف) للتأسف، ومجتمع آخر (للتضجر)، على حسب طباعهم، فعندما تسمع كلمة (أف) تعلم أنه متضجر، فالطباع تعلمك بما يلازم اللفظ من معنى ينتقل له الذهن عند سماعه.

## ثالثًا: الدلالة الوضعية

إذا كانت الملازمة بين الشيئين تنشأ عن طريق المواضعة والاصطلاح، فيكون وجود الأول دليلًا على وجود الثاني، كالألفاظ التي هي دليل على مقاصد النفس، والرموز الحسابية، وغيرها.

#### تنقسم الدلالة الوضعية إلى قسمين:

١- دلالة غيرلفظية: وهي ما كان الدال فيها غيرلفظي، كدلالات اللوحات على
 الأماكن والرسوم والنقوش على الكتابة، وغيرها.

<sup>(</sup>١) ينظر: المرجع السابق، ص ٣٣ وما بعدها.

7- دلالة لفظية: "وهي كون اللفظ متى أطلق أو تُخيًل فُهم منه معناه"(۱). وهي الدلالة التي اهتم بها الأصوليون؛ لأنها أساس الاستفادة من الأحكام في النظر في الخطاب الشرعي في (القرآن الكريم والسنة النبوية)، وهي الدلالة المعتبرة عند أهل المنطق أيضًا؛ لأنها هي السبيل المعتاد لإفهام المعاني وتفهمها.

أما الدلالة عند المناطقة (٢): "فهي كون الشيء بحالة إذا علمت بوجوده انتقل ذهنك إلى وجود شيء آخر"(٣).

والدلالة عند الأصوليين: كون اللفظ متى أطلق دل على شيء يفهمه السامع(١٠).

وتنقسم الدلالة الوضعية اللفظية عندهم جميعًا إلى ثلاثة أقسام، هي (٥):

- ١- دلالة المطابقة.
- ٦- دلالة التضمن.
- ٣- دلالة الالتزام.

قال القرافي: "ولها ثلاثة أنواع: دلالة المطابقة، وهي: فهم السامع من كلام المتكلم كمال المسمى، ودلالة التضمن، وهي: فهم السامع من كلام المتكلم جزء المسمى، ودلالة الالتزام، وهي: فهم السامع من كلام المتكلم لازم المسمى البين "(۱).

747

<sup>(</sup>١) الشريف الجرجاني، كتاب التعريفات، مرجع سابق، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) تعريف علم المنطق: «آلة قانونية تعصم مراعاتها الذهن عن الخطأ في الفكر»، المظفر، المنطق، مرجع سابق، ص ١٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٣٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السريري، منهج الأصوليين في بحث الدلالة اللفظية الوضعية، مرجع سابق، ص٧٢.

<sup>(</sup>٥) هذه هي الأقسام المعتبرة عند الأصوليين والمناطقة. ينظر: المرجع السابق، ص٧٧.

<sup>(</sup>٦) القرافي، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكي (المتوفى: ١٨٤هـ)، شرح تنقيح الفصول، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، شركة الطباعة الفنية المتحدة، ط١، ١٣٩٣هـ/١٩٧٣م، ص ٢٤.

فيتضح لنا مما سبق أن دلالة المطابقة هي دلالة اللفظ على كامل معناه الموضوع له ويطابقه، فهي تلزم اللفظ بمدلوله، مثل: دلالة الإنسان على تمام معناه، وهو الحيوان الناطق، ودلالة لفظ الكتاب على تمام معناه، فيدخل فيه جميع أوراقه، وغلافه.

أما دلالة التضمن، فهي تعبرعن جزء من المعنى الذي وضع له، فدلالة لفظ الإنسان تلزم عنه الحيوانية فقط أو الناطق، في حين لا تلزم الإنسانية عن لفظ حيوان.

أما دلالة الالتزام، فهي استلزام اللفظ لمعنى خارج عن المضمون الذي وضع له في الأصل، ولكنه معنى لازم لهذا المضمون سواء كان هذا اللزوم ذهنيًا كدلالة الأربعة على الزوجية، أو خارجيًا كدلالة الإنسان على الضاحك، أو ذهنيًا وخارجيًا كدلالة المخلوق على الخالق (۱).

## تعريف اللزوم:

"هـو مـا يمتنـع انفكاكـه عـن الـشيء "``). وينقسـم إلى الملـزوم وهـو الـدال ، والـلازم وهـو المدلـول .

"اللذوم إذا تُصُوربين الشيئين فإما أن يكون من الجانبين كالذي بين الأمام والخلف بحكم العقل، أوبين طول القامة وبين طول النجاد بحكم الاعتقاد، أومن جانب واحد كالذي بين العلم والحياة بحكم العقل، أوبين الأسد والجراءة بحكم الاعتقاد"("). فاللزوم هو الانتقال من معنى إلى معنى لعلاقة لازمة بينهما، فاللزوم قد

<sup>(</sup>۱) ينظر: المظفر، المنطق، مرجع سابق، ص ٣٥ – ٣٦، ودلالة المطابقة لفظية؛ لأنها تدرك بمحض اللفظ، أما دلالة التضمن والالتزام فاختلف في كونهما لفظيتين أو عقليتين، إلى ثلاثة مذاهب: الأول: أنهما عقليتان، الثاني: أنهما لفظيتان، الثالث: أن الدلالة التضمنية لفظية، كدلالة المطابقة، ودلالة الالتزام عقلية. ينظر: السريري، منهج الأصوليين في بحث الدلالة اللفظية الوضعية، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٢) الشريف الجرجاني، كتاب التعريفات، مرجع سابق، ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) السكاكي، مفتاح العلوم، مرجع سابق، ص ٣٣٠.

يكون عقليًّا، أو عرفيًّا، وهذا ما ذهب إليه أهل العربية: "وَلَا بُدَّ مِنْ اللُّزُومِ عَقْلًا أَوْ عُرْفًا"((). فاللزوم العقلي(()) يعتبره المناطقة، أما اللزوم العرفي(()) فهوما يحتاجه علماء البلاغة في الاستعارة والتشبيه والكناية.

## أقسام اللزوم:

- ١- اللزوم الذهني: "بحيث يلزم من تصور المسمى في الذهن تصوره فيه؛ فيتحقق الانتقال منه إليه، كالزوجية للاثنين"(؛).
- اللزوم الخارجي: "بحيث يلزم من تحقيق المسمى في الخارج تحقيقه فيه، ولا يلزم من ذلك انتقال الذهن، كوجود النهار لطلوع الشمس"(٥).

### أقسام اللزوم باعتبار الوضوح والخفاء(١٠):

- ۱- اللازم البيّن: وهو ما لا يحتاج في إثبات لزومه لغيره إلى دليل، وهو قسمان:
- لازم بين بالمعنى الأعم: هوالذي يكفي تصوره مع ملزومه في جزم العقل باللزوم بينهما، كالانقسام بمتساويين للأربعة؛ فإن من تصور الأربعة وتصور الانقسام بمتساويين، جزم بمجرد تصورهما بأن الأربعة منقسمة بمتساويين.

<sup>(</sup>۱) الشافعي، حسن محمد بن محمود العطار (المتوفى: ١٢٥٠هـ)، حاشية العطار على شرح الجلال المحلى على على جمع الجوامع، دار الكتب العلمية، (د. ط)، ٢ج، ١٣٨١.

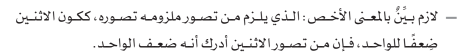
<sup>(</sup>٢) «وهو اللزوم البين بالمعنى الأخص الذي يكفي فيه تصور الملزوم فقط في جزم العقل باللزوم»، شرح الخبيصي على متن تهذيب المنطق، بدون معلومات نشر أو طبعة، ص١١.

<sup>(</sup>٣) اللزوم العرفي: «كاللزوم بين الغيث والنبت فإنه بحسب العرف لا بالعقل»، شرح الخبيصي على متن تهذيب المنطق، بدون معلومات نشر أو طبعة، ص١١.

<sup>(</sup>٤) الشريف الجرجاني، كتاب لتعريفات، مرجع سابق، ص١٩١.

<sup>(</sup>٥) الشريف الجرجاني، كتاب لتعريفات، مرجع سابق، ص ١٩١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: المرجع السابق، ص ١٩٠.



7- اللازم غير البين: و"هـ و الـ ذي يفتقـ رجـ زم الذهـ ن باللـ زوم بينهما إلى وسـ ط، كتسـ اوي الزوايـ الثلاث للقائمتـين، لا يكفي في جـ زم الذهـ ن بأن المثلث متسـ اوي الزوايـ اللقائمتـين، بـ ل يحتـ اج إلى وسـ ط، وهـ و البرهـ ان الهنـ دسي "(۱).

#### شرط الدلالة الالتزامية:

يشترط في الدلالة الالتزامية اللزوم العقلي أو اللزوم العرفي، وهذا ما ذهب له "التَّفْتَازَانِيُّ فِي مَتْنِ اللَّهْذِيبِ مَذْهَبَ أَهْلِ الْعَرَبِيَّةِ، فَقَالَ: وَلَا بُدَّ مِنْ اللُّزُومِ عَقْلًا أَوْ عُرْفًا "('')، والمناطقة اشترطوا في الدلالة الالتزامية أن يكون اللازم ذهنيًا بينًا، سواء كان لازمًا ذهنًا فقط أو ذهنيًا وخارجيًا معًا("). بمعنى أن الذهن إذا تصور معنى اللفظ ينتقل إلى لازمه مباشرة بدون وسيط بينهما.

وقال السبكي: "وَقيل: إِنَّمَا تحصل الدَّلَالَة الالتزامية إِذا كَانَ الْمَدْلُول عَلَيْهِ بِهَا لَازِمًا ذهنيًّا للمسمى، وَإِلَّا فَلَا فهم"(').

"وسر اشتراط اللزوم في الذهن أن اللفظ إذا أفاد مسماه، واستلزم مسماه لازِمه في الذهن كان حضور ذلك اللازم في الذهن والشعور به منسوبًا لذلك اللفظ، فقيل اللفظ دل عليه بالالتزام، أما إذا لم يلزم حضوره في الذهن من مجرد النطق بذلك اللفظ وحضور

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) الشافعي، حسن محمد بن محمود العطار (المتوفى: ١٢٥٠هـ)، حاشية العطار على شرح الجلال المحلي على جمع الجوامع، (د. ت)، دار الكتب العلمية، ٢ج، ٣١٣/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المظفر المنطق، مرجع سابق، ٣٦.

<sup>(</sup>٤) السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين (المتوفى: ٧٧١هـ)، رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب، تحقيق: علي محمد معوض، عادل أحمد عبد الموجود، عالم الكتب، بيروت، ط١، ١٩٩٩م – ١١٤٩هـ، ٤ج، ١/٤٥٠.

مسماه في الذهن كان حضوره في الذهن منسوبا لسبب آخر؛ إذ لابد في حضوره من سبب؛ فإفادته منسوبة لذلك السبب لا اللفظ، فلا يقال إنه فُهم من دلالة الألفاظ التي نطق بها، فلفظ السقف يدل بالمطابقة على مجموع الخشب والجريد مثلًا مطابقة، وعلى الخشب وحده تضمنًا لأنه جزء السقف، وعلى الحائط التزاما؛ لأن الحائط لازم للسقف "(١).

## فاللَّازِمَ الذِّهْنِيَّ لَهُ مَعْنَيَانٍ (١٠):

أَحَدُهُمَا: مَا يَمْتَنِعُ انْفِكَاكُ تَعَقُّلِهِ عَنْ تَعَقُّلِ الْمُسَمَّى، وَهُوَ اللَّازِمُ الْبَيِّنُ عِنْدَ الْمُطَابَقَةِ، وَهَذَا هُوَ الْمُخْتَلَفُ فِي اشْتِرَاطِهِ بَيْنَ الْمَنَاطِقَةِ وَغَيْرِهِمْ.

الثَّانِي: مَا يَلْزَمُ مِنْ حُصُولِ الْمَعْنَى الْمَوْضُ وعِ لَهُ فِي الذِّهْنِيِّ حُصُولُهُ فِيهِ، إمَّا عَلَى الْفَوْرِ أَوْبَعْدَ التَّأَمُّلِ فِي الْقَرَائِنِ، وَهَذَا مُرَادُ مَنْ قَيَّدَ بِهِ مِنْ أَهْلِ الْأُصُولِ وَالْبَيَانِ لَا الْأَوَّلُ وَإِلَّا لَخَوَرَجَتْ مَعَانِ كَثِيرَةٌ فِي الْمَجَازَاتِ وَالْكِنَايَاتِ عَنْ الْمَدْلُولَاتِ الِالْتِزَامِيَّةِ.

#### موقف علماء الأصول والمناطقة وابن تيمية من اللزوم:

أما الأصوليون فقد اختلف عندهم مفهوم اللازم الذهني عن مفهومه عند المناطقة، فهم يجعلون مفهومه شاملا يدخل فيه أنواع المجازات والكنايات وجميع المدلولات عن دلالة الالتزام، التي تدرك بعد إعمال الفكر في التأمل بالقرائن، سواء كانت هذه القرائن ذهنية أو خارجية، فتكون لفظية أو حالية؛ ليصل فيها المفكر للرزم الذهني المراد من المعنى العام (٣).

أما المناطقة فيرون أن اللازم الذهني لا يمكن انفكاكه عن الملزوم، وهو الذي يلزم من تصوره تصور ملزومه، وهذا خلاف ما ذكره الأصوليون، فالمناطقة لا يدخلون المجازات

<sup>(</sup>١) شرح تنقيح الفصول، مرجع سابق، ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الشافعي، حاشية العطار على شرح الجلال المحلي على جمع الجوامع، مرجع سابق، ١٣١٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السريري، منهج الأصوليين في بحث الدلالة اللفظية الوضعية، مرجع سابق، ص ٢٠ وما بعدها.

في التلازم، فهم لابد أن يرتبط عندهم التلازم الذهني بما لا ينفك عن الملزوم بالتعقل، وهذا هو الفرق بين اللازم الذهني عند الأصوليين والمناطقة، فالأصوليون أوسع فكرًا، فتحولها لمطلق اللزوم عقليا أو عرفيا بإدخال القرائن في اللازم الذهني؛ فهي التي تُعمل الفكرلما هو بعيد في الدلالة الإلزامية (١).

أما ابن تيمية فقد اهتم بالدلالة اللزومية لما لها من دور في بيان الأدلة فيقول: "الحقيقة المعتبرة في كل برهان ودليل في العالم هو اللزوم، فمن عرف أن هذا لازم لهذه استدل بالملزوم عن اللازم"(٢). فهو يجعل اللزوم من أقوى الحقائق في الاستدلال ويقول أيضًا: "بأي صورة ذهنية أو لفظية صُوِّر الدليل فحقيقته واحدة وأن ما يعتبر دليلًا هو كونه مستلزما للحكم لازمًا للمحكوم عليه، فهذا من جهة دلالته سواء صور بقياس شمول وتمثيل أم لم يصور كذلك، وهذا أمر يعقله القلب وإن لم يعبرعنه الإنسان ولهذا كانت أذهان بني آدم تستدل بالأدلة على المدلولات وإن لم يعبروا عن ذلك بالعبارات المبينة لما في نفوسهم، وقد يعبرون بعبارات مبينة لمعانيهم وإن لم يسلكوا اصطلاح فئة معينة من أهل الكلام أو المنطق، فالعلم بذلك اللزوم لا بدأن يكون بيِّنًا بنفسه أوبدليل آخر"(٣).

وقد مثل ابن تيمية للزوم بقوله: "وقد تكون الآية تستلزم وجود المدلول من غير عكس كآيات الخالق سبحانه وتعالى، فإنه يلزم من وجودها وجوده، ولا يلزم من وجوده وجودها، وهي كلها آيات دالة على نفسه المقدسة "(١٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: المرجع السابق، ص ٢٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية، تقى الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم الحنبلي الدمشقي (المتوفى: ٧٢٨هـ)، الرد على المنطقيين، دار المعرفة، بيروت، ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية، تقى الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم الحنبلي الدمشقي (المتوفى: ٧٢٨هـ)، الرد على المنطقيين، مرجع سابق، ص ٣٥٠.

ويتضح مما سبق مدى اهتمام ابن تيمية بالتلازم، وكونه من سمات التفكير السوي، ومنه تبنى الأفكار العقلية الجوهرية فكلها مبنية على مفهوم اللزوم.

## المعجم واللزوم:

ومما ورد في المعجم العربي من خروج للمعنى الوضعي باللازم والملزوم ما يلي:

قال الجوهري في مادة (سحت): "السُحْتُ والسُحُتُ: الحرام. وقد أَسْحَتَ الرجلُ في تجارته، إذا اكتسب السُحْتَ. وسَحَتَهُ وأَسْحَتَهُ وأَسْحَتَهُ، أي استأصلَه "(۱). قام بإيراد معنى السحت وأنه الحرام، ولم يورد ما يلزم عنه من لازم ذهني لمعنى السحت وهو "العار".

أما الخليل فقال في مادة (سحت): "سحت: السُّحْتُ: كلُّ حرامٍ قبيح الذِّكْريلزَمُ منه العارُ - نحوثمن الكلب والخمر والخنزيرِ" (٢)، فبينَ أن معنى السحت يشمل كل شيء محرم وبين أنه عند ذكره في الذهن يستلزم خروجه إلى معنى آخر لازم لمعنى الحرام وهو العار الذي يلازم صاحبه جرّاء بيعه للحرام.

أما في كتاب الجيم فلم يقف على معنى السحت.

وفي جمهرة اللغة وردت مادة (سحت) كما في الصحاح بإيراد المعنى دون ذكره لمعنى ذهنى لازم لمعناها، فقال: "[سحت] السُّحت وَهُوَ الْحَرَام "(").

وفي مقاييس اللغة نجد ابن فارس يورد اللازم الذهني للمعنى كما يلي: "الْمَالُ الشَّحْتُ: كُلُّ حَرَامٍ يَلْزَمُ آكِلَهُ الْعَالُ، وَسُمِّيَ سُحْتًا لِأَنَّهُ لَا بَقَاءَ لَهُ "(1)، فنراه أورد اللازم الشَحْتُ: كُلُّ حَرَامٍ يَلْزَمُ آكِلَهُ الْعَالُ، وصرح بذلك.

<sup>(</sup>۱) الجوهري، الصحاح، مادة:  $(m - \bar{D})$ .

<sup>(</sup>٢) الخليل، العين، مادة: (س ح ت).

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (ت ح س).

<sup>(</sup>٤) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (سحت).

نذهب للسان العرب لنرى ماذا قال في مادة (سحت): "كلُّ حَرَامٍ قَبِيحِ الذِّكر؛ وَقِيلَ: هُوَ مَا خَبُثَ مِنَ المَكاسب وحَرُم فلَزِمَ عَنْهُ العارُ"(١)، فقد وافق الخليل وابن فارس بإيراد المعنى اللازم.

وفي القاموس المحيط نجده يقول في مادة (سحت): "السُّحْتُ، بالضم، وبِضَمَّتَينِ: الحَرامُ، أوما خَبُثَ من المَكاسب فَلَزِمَ عنه العارُ"(٢)، فنراه يوافق ما ذهب له الخليل وابن فارس وابن منظور ببيان ما خرج له المعنى الوضعي لمعنى آخر باللازم والملزوم. وعند النظر في صيغة ذكرهم للزوم نجد الخليل يقول: "يلزم منه"، ووافقه بالعبارة عن اللزوم ابن فارس فقال: "يلزم"، أما ابن منظور والفيروز آبادي فاتفقا بإيراد اللزوم بعبارة واحدة فقالا: " فلزم عنه ".

قال الجوهري في مادة (غيث): "الغَيْثُ: المطر" ثم قال: "وربما سمي السحاب والنبات بذلك "(٣).

أما في العين: فقال: "الغَيْثُ: المطر" ثم قال: "والغَيْثُ: الكلاُّ يَنْبُتُ من المطرَ"(؛).

وفي كتاب الجيم: أورد في مادة (عرق): "قال سألت ابنة الخس: أي شيء أحسن أثرًا. قالت: أثر غادية على إثر سارية عهادا خالية. وقالوا: أي شيء أطيب عراقة. قالت: عراق الغيث "(٥).

أما في الجمهرة فورد في مادة (ثغي): "غيث: اسْتعْمل مِنْهَا الْغَيْث وَهُ وَ الْمَطَر. وَرُبِمَا سمى العشب غيثا"(١).

<sup>(</sup>۱) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (س ح ت).

<sup>(</sup>٢) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (س ح ت).

<sup>(</sup>٣) الجوهري، الصحاح، مادة: (غ ي ث).

<sup>(</sup>٤) الخليل، العين، مادة: (غ ي ث).

<sup>(</sup>٥) الشيباني، الجيم، مادة: (ع رق).

<sup>(</sup>٦) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (ثغي).

أما مقاييس اللغة ورد في مادة (غيث): "وَهُوَ الْحَيَا النَّازِلُ مِنَ السَّمَاءِ"(١).

أما لسان العرب فقال: "غَيْثُ: الْمَطَرُ والْكَلأُ؛ وَقِيلَ: الأَصلُ الْمَطَرُ، ثُمَّ سُمِّي مَا يَنْبُتُ بِهِ غَيْثًا "(٢).

أما في القاموس المحيط فوردت مادة (غيث): "الغَيْثُ: المَطَرُ، أو الذي يكونُ عَرْضُهُ بَريدا، والكَلاَّ ينْبُتُ بماءِ السماءِ "(").

وعند استعراض مادة (غيث) في جميع المعاجم المذكورة نرى أنهم جميعا لم يذكروا لفظًا أو مشتقا لكلمة لازمًا للمعنى الذهني اللازم لكلمة غيث، ولكنهم يوردون ما يلزم عن الغيث، وهو النبات بدون تصريح للزوم، فيقولون كما قال الخليل: "والغَيْثُ: الكلأ يَنْبُتُ من المطرَ"، فوضح اللازم عن المطرفي الذهن عند ذكره وهو الكلأ، والشيباني أيضًا أورده في غيرمادة (غيث)، وقال: عراق الغيث، يقصد به اللازم له وهو (ئ): "نباتُه في أثرِه "بينه أيضًا الفيروز آبادي، أما ابن دريد فأورد المعنى اللازم كما أورده الجوهري أن الملازم للمطرقد يسمى باسمه، أما ابن فارس فلم يورد ما يلزم الغيث واكتفى بعرض معناه فقط دون ذكر لازمه صراحة أو تعريضا، أما ابن منظور فاختلف لأنه بدأ بجعل الكلأ بمعنى الغيث مباشرة ثم عاد ووضح أن ما ينبت عنه غيث، أما الفيروز آبادي فعرض المادة بذكر ما يلزم عن الغيث وهو "الكلا دون تصريح بمعنى اللزوم.

قال الجوهري في مادة (حلا): "والحَلْيُ حلي المرأة وجمعه حُلِيُّ"، فأورد المعنى المرزم لكلمة حُلي عند ذكرها الذي يخرجها من معناها الوضعي وهو: "حلا، حلى: الحلو: نقيض المُرِّ"(٥).

<sup>(</sup>١) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (غ ي ث).

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (غ ي ث).

<sup>(</sup>٣) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (غ ي ث).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (ع رق).

<sup>(</sup>٥) الجوهري، الصحاح، مادة: (حل ۱).

أما الخليل فقال: "حلي: والحَلْيُ: كلّ حِلْيةٍ حليت به امرأة"، ثم قال: "والحلي للمرأة وما سواها"(۱)، فهنا يبين خروج مادة (حلا) من معناها الوضعي إلى معنى آخر ملازم لها وهو حلية المرأة، وجعلها تحت (مادة حلى).

وأما الشيباني فلم أقف على هذه المادة في كتابه (٬٬).

وابن دريد يقول في مادة (حلى): "الحَلْي والحُلِيّ والحِلِيّ والحَلِيّ: مَعْرُوف... والحلي: مَا لبس من ذهب أو فضّة أو جَوْهَر"(")، فنراه أورد المعنى الوضعي للمفردة، ولا لله عنه المناء.

وقال ابن فارس في مادة (حلو): "الْأَصْلُ الثَّانِيَ: الْحُلِيُّ حُلِيُّ الْمَرْأَةِ، وَهُ وَجُمْعُ حَلْيٍ "(<sup>3) (0)</sup>، فهو هنا يصرح بخروج مادة (حلو) عن معناها الوضعي وهو قوله (<sup>(1)</sup>: "وَالثَّانِي تَحْسِينُ الشَّيْءِ" إلى اللازم للفظ "حلى" وهو لفظ المرأة.

أما ابن منظور فيقول في مادة (حلا): "الليثُ: الحَلْيُ كُلُّ حِلْيةٍ حَلَيت بِهَا امرأَةً أَو سَيْفًا ونحوه، وَالْجَمْعُ حُلِيُّ"، ويورد ما أورده الجوهري أيضًا، فيورد مباشرة اللفظ الملازم لمعنى حلى الذي يخرجها من معناها الوضعي "نقيض المر" إلى المعنى الذي يلازم الذهن عند ذكرها وهو "حلى المرأة"(٧).

<sup>(</sup>١) الخليل، العين، مادة: (حلى).

<sup>(</sup>٢) أورد مادة: «حلى» بـ (احتلى) بمعنى «ما يأخذه الرجل على ابنته سوى المهر»، ينظر: كتاب الجيم، مادة: (حلى)، وهذا ليس المقصود من اللنوم عندنا، وهذا الأصل الأول للكلمة وهو: «طيب الشيء في ميل من النفس إليه»، ينظر: ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (حلو)، ونحن نريد الأصل الثاني: بمعنى حلى المرأة الملازمة لها.

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (ح ل ى).

<sup>(</sup>٤) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (ح ل و).

<sup>(</sup>٥) قال ابن فارس: «الَحْاءُ وَاللّاَمُ وَمَا بَعْدَهَا مُعْتَلُّ، ثَلاَثَةُ أُصُولٍ: فَالْأُوّلُ طِيبُ الشّيَّءِ فِي مَيْلٍ مِنَ النَّفْسِ إِلَيْهِ، وَالثَّانِي تَحْسِينُ الشَّيْءِ، وَالثَّالِثُ -وَهُوَ مَهْمُوزُ - تَنْجِيَةُ الشَّيْءِ»، ينظر: المرجع السابق، مادة: (حل و).

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق، مادة: (ح ل و).

<sup>(</sup>٧) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (حل ١).

ويقول الفيروز آبادي في مادة (حلي): "الحَلْيُ، بالفتحِ: ما يُزَيَّنُ به من مَصُوغِ المَعْدِنِيَّاتِ أو الحِجَارَةِ"، ثم يقول: "وحَلِيَتِ المرأةُ"(')، فيورد المعنى الملازم لكلمة "حلى" وهو "المرأة"، دون تصريح بالملازمة فقط من خلال شرح المادة.

وهكذا نرى من خلال الأمثلة السابقة أن المعجم العربي لم يهمل الخروج من المعنى الوضعي إلى اللازم والملزوم، ولكنه لم يصرح به كثيرًا فهو نادر جدًّا، ويُستخرج من خلال النظر في المادة وشرحها.

<sup>(</sup>١) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (حلي).

# المبحث الخامس الخروج عن المعنى الوضعي بالتوسع الدلالي

- مفهوم التوسع الدلالي
- موقف علماء اللغة والأصول من التوسع الدلالي
  - أسباب التوسع الدلالي
  - المعجم والتوسع الدلالي

اللغة كما نعرف مثل الكائن الحي، تنمو وتتطور وتتغير دلالاتها بالاتساع أو الضيق أو غيره، وقد تزيد ألفاظها أو تنقص، "فاللغة ليست هامدة أو ساكنة على الرغم من أن تقدمها قد يبدو بطيئًا في بعض الأحايين "(()) فهي تتطور وتتقدم بتطور وتغير البشرية ونهضتها، فكل عصر له ألفاظ جديدة تدخله أو تخرج منه، ولا بد أن تستوعب اللغة كل تغير بالتطور بد لالاتها ومعانيها الجديدة حتى ولو ضاقت ألفاظها عن استيعاب الكم الهائل من المعاني، فليس من المعقول تخصيص لفظ لكل دلالة ترد على ذهن الإنسان، فالدلالة متطورة متغيرة حسب تطور وتغير حال مستخد مي اللغة، فيدخلها تغير دلالي باتساع أو تضييق الدلالة حتى يستطيع اللفظ أن يدل على معانٍ أكثر من معناه القديم، فاللغة كما يراها العلماء ظاهرة اجتماعية تتأثر بما يحيط بها، فالمفردات "لا تستقر على على الاستعارة ممن يحيطون به، فالإنسان يزيد من مفرداته ولكنه ينقص منها أيضًا، ويغير في حركة دائمة من الدخول والخروج "(). وسوف أخصص هذا المبحث بما خرج ويغير في حركة دائمة من الدخول والخروج "(). وسوف أخصص هذا المبحث بما خرج المهاغي الوضعي عن طريق التوسع في دلالة الكلمة في معجم الصحاح خاصة و في المهاجم العربي عامة.

فما مفهوم التوسع الدلالي؟ وما موقف علماء اللغة والأصول منه؟ وما أسباب حدوث التوسع الدلالي؟ وكيف اهتم المعجم العربي أثناء شرحه للمفردة ببيان ما دخلها من توسع دلالي أم لا؟ وما مدى ذلك الاهتمام؟

<sup>(</sup>١) أولمان، دور الكلمة في اللغة، مرجع سابق، ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) فندريس، اللغة، ص ٢٤٦.

هذا ما سنتعرف عليه فيما يلي:

## مفهوم التوسع الدلالى:

يُعَد التوسع الدلالي أو "تعميم الدلالة" كما يعبر عنه بعض العلماء من أهم عوامل تنمية وإثراء اللغة، وبعث الحيوية فيما تُرك من ألفاظ وهُجر بسبب قلة الاستعمال.

وقد أورد كثير من العلماء تفسيرًا للتوسع الدلالي. وسأكتفي بما أورده أحمد مختار عمر، حيث قال: "توسيع المعنى يعني أن يصبح عدد ما تشير إليه الكلمة أكثر من السابق، أو يصبح مجال استعمالها أوسع من قبل "(). فهو يرى أن توسيع الدلالة هو نقل للألفاظ والأبنية من المعنى الخاص الذي كانت تدل عليه سابقًا إلى معنى عام أوسع.

ويرى إبراهيم أنيس "أن تعميم الدلالات في اللغات أقل شيوعًا من تخصيصها، وأقل أثرًا في تطور الدلالات وتغيرها"(٢). ويمثل له بـ"البأس" في أصل معناها، فقد كانت خاصة بالحرب، ثم أصبحت تطلق على كل شدة، كما أن الناس أصبحوا يطلقون كلمة "الورد" على كل زهر، وكلمة "البحر" على كل مجتمع من المياه، ويطلقون "فرعون" على كل طاغية وظالم(٣).

ويُعَدّ التوسع الدلالي أحد مستويات التغيير الدلالي (٤)، ومن أكثرها نشاطًا وأهمية؛ لأن الجماعة اللغوية تعتمد في احتواء الألفاظ لمعانٍ أكثر على الاستثمار في ألفاظها بتوسيعها لتتقبل المعاني الجديدة حتى لا تضطر لابتكار ألفاظ أخرى مستحدثة، ونحن نعلم أن هذا التغير متصل بالعلاقة بين اللفظ والمعنى (الدال والمدلول)(٥). وهنا يهمنا

<sup>(</sup>١) عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) ما يهمنا هنا هو الحديث عن التوسع الدلالي، أما التغيير الدلالي فهو مذكور في كثير من الكتب، يستطيع القارئ الرجوع له بكل سهولة، منها: عمر، علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٢٠٠ – ٢٥٠، وينظر: محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٨٢ – ١٦٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الفصل الأول، المبحث الثاني: ثنائية الدال والمدلول، ص٥٥.

التغيرالذي حدث بالمدلول أي: التغيرالذي أصاب المعنى، فهو العلاقة المتبادلة بين اللفظ والمدلول (۱)، وقد عرفنا ذلك سابقًا. فالتغير في المعنى يقع كلما وجد تغيير في هذه العلاقة الأساسية بينهما (۱)، وهذا التوسع لا يحدث اعتباطًا بل لا بد من رابط يسمح للفظ بتقبل احتواء معانٍ جديدة تدل على معناه القديم، لأنه سيؤخذ بالحسبان "أن الاستعمال اللغوي يقوم باستبقاء ملمح أو أكثر من الملامح التمييزية المكونة للفظ ويسقط ملامحه الأخرى، ثم يطلق اللفظ على كل ما توفر فيه هذا الملمح "(۳) حتى لا يتصف هذا الاستعمال الجديد بالغرابة والنفور.

"فكل المعاني في طورها الأول كانت حسية وملموسة، وبتقدم الحياة والفكر من جهة، وقلة المفردات من جهة ثانية، وجد الإنسان نفسه مضطرًا لاستعمال مفردات قديمة لمعان جديدة على طريق التجوز والتوسع "(٤).

وهكذا فإنه عند ذكر الدال فإن الذهن ينصرف لدلالته الموسعة، فالدال يكتسب دلالة التوسع من توسع التصور لدى الناطقين باللغة.

فالتوسع أو التعميم الدلالي: "هو الانتقال بدلالة الكلمة من معناها المعجمي الضيق إلى دلالة أعم وأوسع "(٥)، فكلمة (عربية) كانت قاصرة على العربية التي تدفع باليد وتجر بالخيول، اتسع معناها فصارت تشمل "السيارة" الآلية (١).

<sup>(</sup>١) ينظر: أولمان، دور الكلمة في اللغة، مرجع سابق، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجع السابق: ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) جبل، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) ستتكيفتش، العربية الفصحى الحديثة، ترجمة: د. محمد حسن عبد العزيز، دار النمر، القاهرة، 19۸٥م، ص١٩٥٧م، ص١٩٨٥م،

<sup>(</sup>٥) محمد، في علم الدلالة، مرجع سابق، ص ١٠١.

<sup>(</sup>٦) السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، مرجع سابق، ص ٢٨٥.

# موقف علماء اللغة والأصول من التوسع الدلالى:

علماء اللغة العرب من أوائل من تفطن لظاهرة التوسع الدلالي، ويظهر هذا في كتبهم، فهذا ابن فارس في كتابه "الصاحبي "يقول: "كَانَ الأصمعي يقول: أصل "الورد" إتيان الماء، ثُمَّ صاريقال ذَلِكَ لكل إلى الماء، ثُمَّ صاريقال ذَلِكَ لكل طلب، فيقال: "هو يَقْرَب كذا" أي يطلبه و "لا تَقْرب كذا"، ويقولون: "رَفَعَ عَقِيرَتَهُ" أي صوته، وأصل ذَلِكَ أن رَجُلًا عُقِرَتْ رجله فرفعها وجعل يَصيحُ بأعلى صوته فقيل بعد ذَلِكَ لكل من رفع صوته: رفع عقيرته "(۱).

وعند السيوطي في كتابة "المزهر في علوم اللغة العربية" نجده أفرد فصلًا بعنوان: "ما وضع في الأصل خاصًا ثم استعمل عامًا"(١)، ثم مثل بما عند ابن فارس وابن دريد ومنها: "والسماء: المعروفة ثم كثرحتى سمي المطرسماء، وتقول العرب: ما زِلْنا نطأُ السماء حتى أتيناكم: أي مواقع الغيث"(١).

وما سنجده في الدراسة فيما يلي خير دليل على اهتمام اللغويين العرب القدماء بالتوسع الدلالي.

أما الأصوليون فقد أدركوا ماهية التوسع الدلالي فهذا ابن قيم الجوزية يقول: "وَالشَّارِعُ يَتَصَرَّفُ فِي الْأَسْمَاءِ اللُّغُويَّةِ بِالنَّقْلِ تَارَةً وَبِالتَّعْمِيمِ الله وَنبههم وَهَكَذَا يَفْعَلُ أَهْلُ الْعُرْفِ"(٤). فهنا إشارة واضحة إلى اهتمامهم بالتوسع الدلالي وتنبههم له؛ لأهمية ذلك في تفسيرا لأحكام والنصوص الشرعية.

<sup>(</sup>١) ابن فارس، الصاحبي، مرجع سابق، ص ١١٢.

<sup>(</sup>٢) السيوطي، المزهر في علوم اللغة العربية، مرجع سابق، ص ١/٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ١/٣٣٤.

<sup>(</sup>٤) ابن القيم الجوزية، إعلام الموقعين عند رب العالمين، مرجع سابق، ١١٨/٢.

ونرى انتشار مصطلح العام والعموم عندهم وعُرف مصطلح العام عندهم بأنه: "لفظ وضع وضعًا واحدًا لكثير غير محصور مستغرق جميع ما يصلح له"(۱).

فهذا يبين أن العام عندهم غير محصور بشيء محدد وإنما يشمل كل ما يدل عليه اللفظ الموضوع له المعنى. "فالأصوليون حين تناولوا العلاقة بين الألفاظ ومعانيها من خلال العموم والخصوص لم يكونوا في الحقيقة صادرين إلا عن فطرة بيانية عربية صافية، وعن فكر إسلامي صرف نابع من معين القرآن الكريم والسنة النبوية الآتيين بلسان العرب"().

ورد في كتاب "الرسالة": "فإنما خاطب الله بكتابه العربَ بلسانها، على ما تَعْرِف مِن معانيها، وكان مما تعرف من معانيها: اتساعُ لسانها، وأنَّ فِطْرَتَه أنْ يُخاطِبَ بالشيء منه عامًا، ظاهِرًا، يُراد به العام، الظاهر، ويُسْتغنى بأوَّل هذا منه عن آخِرِه. وعامًا ظاهرًا يراد به العام، ويَدْخُلُه الخاصُ، فيُسْتَدلُ على هذا ببَعْض ما خوطِبَ به فيه؛ وعامًا ظاهرًا، يُراد به الخاص. وظاهرًا يُعْرَف في سِياقه أنَّه يُراد به غيرُظاهره. فكلُّ هذا موجود عِلْمُه في يُراد به الخاص. وظاهرًا يعْرَف في سِياقه أنَّه يُراد به غيرُظاهره. فكلُّ هذا موجود عِلْمُه في أول الكلام، أوْ وَسَطِه، أو آخِرَه" (٣). فهو يبين سعة كلام العرب وتوسعه بالمعاني أكثر من الألفاظ، فالكلمات العربية لا تكون إلا بمعانيها، فهي التي تجعلها متنوعة في السياقات المختلفة التي تغير معاني المفردة الواحدة فالسياق وقصد المتكلم والمعنى النحوي جميعها تتضافر في إخراج المعنى المقصود (٤).

وما أورده ابن الأثيريدل على اهتمامهم بالمعاني، وما كان فيها من توسع دلالي، مثل: تفسيره لمعنى العُشراء، إذ يقول: "العُشَراء - بِالضَّمِّ وَفَتْح الشِّينِ وَالْمَدِّ: الَّتِي أَتَى

 <sup>(</sup>١) سعد، د. محمود توفيق محمد، دلالة الألفاظ على المعاني عند الأصوليين، مكتبة وهبة ، القاهرة ،
 ط١، ١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م، ص ١٩٧٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) الشافعي، الرسالة، مرجع سابق، ص ٥٠.

<sup>(</sup>٤) كما رأينا في المبحث الثالث: الخروج عن المعنى الوضعي بالمجاز، وما سنراه في المبحث السابع: الخروج عن المعنى الوضعي بالتعبيرعن الشيء وإرادة غيره.

عَلَى حَمْلها عَشْرَة أَشُهُر، ثُمَّ اتُسع فِيهِ فَقِيل لكلِّ حامِل: عُشَرَاء. وأكثرُمَا يُطْلَق عَلَى الْخَيْل وَالْإِبل"(١).

وهكذا نرى أن ظاهرة التوسع الدلالي لم تكن غريبة ولا خافية عن علماء اللغة والأصول بل اهتموا بها؛ لأنها تؤثر في فهم نصوص القرآن والسنة وإثراء وتوسع اللغة وبيان قيمة ألفاظها وعدم اندثارها.

فما أسباب حدوث التوسع الدلالي؟

## أسباب التوسع الدلالى:

لكل ظاهرة لغوية أسباب، فلا يوجد ما يخرج هكذا بدون سبب، فكان لا بد من وجود أسباب لظهور التوسع الدلالي، وهي: أسباب لغوية، واجتماعية، وتاريخية حضارية، نلخصها بما يلي:

## ١- الأسباب اللغوية

وتعتبرهذه الأسباب داخلية تفرض على اللغة من داخلها، وليس من خارجها كالأسباب الاجتماعية، وقد صنفها موسى العبيدان، إلى نوعين (٢):

الأول: تقارب الصيغتين بنية ودلالة

هذا التقارب بين الصيغتين في البنية والدلالة يجعل بينهما صراعًا لغويًا أيهما تفوز بدلالة الأخرى، وغالبًا ما تفوز الكلمة الأخف في النطق؛ لكثرة استعمالها فتتسع دلالتها فتأخذ دلالة الكلمة الأخرى، مثل: كلمة "ثدي" للمرأة، وكلمة "تندوة" للرجل، فهما متقاربتان في البنية والدلالة، ولكن كلمة "ثدي" أخف من حيث البنية، فمع كثرة

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر، مرجع سابق، ٣٤٠/٣.

<sup>(</sup>۲) ينظر: العبيدان، د. موسى، التوسع الدلالي، ط۱، مكتبة الملك فهد الوطنية، ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م، ص

استخدامها على الألسن أصبحت تستعمل للرجل والمرأة، فتوسعت دلالتها واشتملت على دلالة الكلمة الأخرى المغلوبة.

الثاني: زوال الفروق الدلالية بين الكلمات المتقاربة في المعاني

البحث في الفروق الدقيقة بين المعاني المتقاربة يحتاج لجهد ذهني كثيف، والأغلب الميوم أصبح يعمم أكثرمن أن يفرق بين المعاني للكلمات المتقاربة، فالناس أصبحت تميل للتيسير في خطاباتها وكلامها ويعتمدون على الدلالات الموسعة أكثر من الخاصة؛ لإيصال مقاصدهم من الكلام، كما قال إبراهيم أنيس: "الناس في حياتهم العادية يكتفون بأقل عدد ممكن من دقة الدلالات وتحديدها، ويقنعون في فهم الدلالات بالقدر التقريبي الذي يحقق هدفهم من الكلام والتخاطب، ولا يكادون يحرصون على الدلالة الدقيقة المحددة التي تشبه المصطلح العلمي، وهم قد ينتقلون بالدلالة الخاصة إلى الدلالة العامة إيثارًا للتيسير على أنفسهم، والتماسًا لأيسر السبل في خطابهم"(۱).

ومن الألفاظ التي اختفت الفروق الدلالية بينها، وتوسع الناس في استعمالها:

"الفقير، والمسكين "لا يكاد الناس يفرقون بينهما، وقد فرق ابن قتيبة بينهما بقوله: "الفقير: الذي له البُلْغة من العيش، والمسكين: الذي لا شيء له"().

ونرى الثعالبي رد عليه هذا فقال: "قد غَلِطَ لأنَّ الِسْكِينَ هوَ الَّذِي لَهُ البلْغَةُ مِنَ الْعَيْشِ، أَمَا سَمعَ قَوْلَ الله تعالى: ﴿ أَصَّالسَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَكِكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ ﴾ [الكهف:٧٩]، وقَوْلُ الله تعالى أوْلى ما يحتج به"(٣).

<sup>(</sup>١) أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق ص١٥٥.

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة، أدب الكاتب (أو) أدب الكتّاب، أبو محمد عبد الله بن مسلم الدينوري (المتوفى: ٢٧٦هـ)، ت: محمد الدالي، مؤسسة الرسالة، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٣) الثعالبي، عبد الملك بن محمد بن إسماعيل أبو منصور الثعالبي (المتوفى: ٢٩٩هـ)، ١٤٢٢هـ/٢٠٠٠م، فقه اللغة وسر العربية، ط١، المحقق: عبد الرزاق المهدي، إحياء التراث العربي، ص٥٥.

فنرى أن الفروق الدقيقة بين المعاني للكلمات اختلف فيها حتى علماء اللغة فما بالك بعامة الناس.

## ٢- الأسباب الاجتماعية والثقافية

اللغة كما قال عنها العلماء ظاهرة اجتماعية فهي مرتبطة بالمجتمع، فكل ما يحدث في المجتمع من رقي أو انحطاط تتأثر به اللغة، والمجتمع في حركة تطور وتقدم مستمر منذ أن جاء الإسلام إلى عصرنا الحاضر، فرأينا كيف غير الإسلام بعض دلالات الكلمات التي كانت في الجاهلية، مثل: لفظ المؤمن، والمسلم، والكافر، وغيرها.

وأيضًا: ما استحدث في المجتمع من تطور ثقافي واسع في عصرنا الحاضر، استدعى إنشاء مجامع خاصة باللغة، من أجل مواكبة تطور المجتمع واحتياجه لألفاظ جديدة تواكب ما حدث من تطور علمي وثقافي واجتماعي، بابتكار جديد لألفاظ جديدة، أو لتوسّع في دلالة ألفاظ قديمة، مع وجود الشرط في التوسع، وهو وجود بعض الملامح الدلالية الني تشترك فيها الدلالة الجديدة مع الدلالة القديمة للفظ، مثل: كلمة "الأسرة" التي تدل على (۱): "الدرع الحصينة، وأهل الرجل وعشيرته، وَالَجْمَاعَة يربطها أمر مُشْتَرك". ثم توسعت دلالاتها في العصر الحديث فأصبحت تطلق على: كل "جماعة يربطها أمر مشترك"، كالأسرة التعليميّة، أي: العاملين في حقل التعليم، وأسرة التعليمية، الشاميّة، أشرة عمل: فريق عمل "(۱).

### ٣- الأسباب التاريخية والحضارية

كل مجتمع كما نعلم له عاداته وتقاليده وحضارته الخاصة به، وهذا يشمل كل المجتمعات البشرية ليس بمحصور بمجتمع معين أوبيئة أولغة معينة، فهذا يشمل

<sup>(</sup>۱) مجمع اللغة العربية ، المعجم الوسيط، قام بإخراجه: إبراهيم مصطفى، وآخرون ، المكتبة الإسلامية ، إستانبول ، تركيا، مادة: (أس رهـ).

<sup>(</sup>٢) عمر، معجم اللغة العربية المعاصرة، مرجع سابق، مادة: (أسر).

المجتمعات التي هي امتداد لمجتمعات سابقة لها، فهي تستمد كل ما فيها من حضارة وثقافة وتتأثر بها، ولكن لا تبقى على حالها بل كل مجتمع جديد تظهر فيه مصطلحات وعلوم جديدة تحتاج للتعبير عنها إلى ألفاظ جديدة ومعانٍ جديدة لم تكن موجودة في المجتمع السابق لها، كما رأينا في الأسباب الاجتماعية والثقافية، فلا يمكن مواكبة كل جديد ومستحدث في كل عصر إلا بإيجاد ما يناسبه من ألفاظ ومعانٍ جديدة، دلالتها متناسبة مع ما طرأ من مستحدثات على الحضارة، فيكون ذلك إما بابتكار ألفاظ جديدة أو بتوسيع دلالات بعض الألفاظ حينما يكون هناك تقارب بين الدلالة الأصلية القديمة والدلالة المستحدثة، من أمثلة ذلك: كلمة "السيارة" فقد كانت تعني قديما "القافلة"، ثم أطلقت في العصر الحديث على العربية الآلية التي تستخدم في نقل الناس والبضائع (۱).

## المعجم والتوسع الدلالي:

سنعرف فيما يأتي مدى اهتمام معجم الصحاح بخاصة بالتوسع الدلالي، هل أورد المادة اللغوية وشرح ما فيها من توسع أم لم يفعل؟ وهل تبعه أصحاب المعاجم الأخرى فيما ذهب إليه في الكلمات المختارة أم لا؟

ورد الخروج عن المعنى الوضعي بالتوسع الدلالي في المعجم العربي كما يلي:

- جاء في معجم الصحاح مادة (هوى): "الهواءُ ممدودُ: ما بين السماء والأرض، والجمع الأهْوِيَةُ، وكل خالٍ هواءً"(). أورد المعنى الوضعي للكلمة ثم بينً ما خرج عن المعنى الوضعي بالتوسع الدلالي في قوله: "وكل خالٍ هواء" فاستخدم لفظ: "وكل" للدلالة على توسع دلالة اللفظ من دلالة خاصة إلى دلالة عامة

<sup>(</sup>١) ينظر: مجمع اللغة العربية ، المعجم الوسيط ، مرجع سابق ، مادة : (س ا ر).

<sup>(</sup>٢) الجوهري، الصحاح، مادة: (هـوى).

تشمل كل فراغ، ثم جاء بالأمثلة التي تبين انتشار دلالة التوسع على المعنى الوضعى من خلال السياق الشعري والقرآني، فأورد قول زهير(١):

## كأنَّ الرَحْلَ منها فوق صَعْل من الظِلمان جُوْجُؤُهُ هَواءُ

شبه الناقبه بالظليم وهبو النعام، وأنها من شبدة عدوها بسبرعة كأن صدرها هبواء خال من كل شيء.

وقوله تعالى: ﴿وَأَفِّدَتُهُمْ هَوَاءٌ ﴾ [إبراهيم: ٤٣]، يقال: إنَّه لا عقول لهم، أي: أن عقولهم فارغة خالية (٢). فبين خروج الدلالة عن المعنى الوضعي للهواء بالتوسع الدلالي بالسياقات السابقة.

وجاء في العين: "هوى: الهَواءُ، ممدود: هو الجو"... ثم قال: "ويُقال للإنسان الجبان ("): إنَّه لَهَواءٌ، وقلبُه هواء، قال الله تعالى: ﴿ وَأَفِّدُ ثُهُمْ مَوَآءٌ ﴾ [إبراهيم: ٤٣]، وقال حسّان:

#### فأنْ تَ مُحَ وَّفُ نَح بُ هَ واءُ(٤) أَلا أَبْلِغُ أَبِا سُفْيانَ عَنِّي

فنراه أورد المعنى الوضعى للمادة ولم ينص على خروجها عنه بالتوسع الدلالي، ولكنه جاء بالأمثلة السياقية التي تدل على خروج المعنى الأصلى إلى معنى آخر وهو "الفراغ" دون أن يبين أنه خروج بتعميم دلالة الكلمة، فذكر: قلبه هواء، أي فارغ، وأورد السياق القرآني ثم السياق الشعري، وكلاهما يدلان على خروج المعنى الوضعي من دلالة خاصة إلى دلالة عامة بدليل انتشارها، وورودها في أكثرمن سياق متنوع.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، نفسه.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجع السابق، مادة: (هـوى).

<sup>(</sup>٣) قولهم للجبان: إنه لهواء: خالي القلب عن الجرأة، ينظر: الزمخشري، أساس البلاغة، مرجع سابق، مادة: (هوي).

<sup>(</sup>٤) الخليل، العين، مادة: (ه.وي).

وقد أورد "الطبري" اختلافهم في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَأَفْكِدَ ثُهُمْ هُوَآءٌ ﴾ [إبراهيم: ٤٣]، والتفسير الذي ارتضاه، فقال: "وأولى هذه الأقوال عندي بالصواب في تأويل ذلك قول من قال معناه: أنها خالية ليس فيها شيء من الخير، ولا تعقل شيئا، وذلك أن العرب تسمي كل أجوف خاوٍ هواء "(۱) ثم استشهد ببيت حسان السابق ذكره؛ مما يدل على استخدام العرب لمعنى الكلمة الذي خرج بالتوسع الدلالي.

وجاء في الجيم: "لقد هوى مكانا قذفا، يهوي هويًّا"(٢)، أورد المادة بمعنى السقوط، ولم يورد أي خروج لمعناها بالتوسع الدلالي.

وجاء في جمهرة اللغة: "والهواء بين السَّمَاء وَالْأَرْض، مَمْدُود، وَالْجمع أهوية"... ثم قال: "وَيُقَال: قلبه هَواء، أَي فارغ لَا شَيْء فِيهِ"("). بينَّ خروج المعنى الوضعي لمادة "هواء" بالتوسع الدلالي، ولكنه لم ينص على ذلك بلفظ دال على أن المعنى الذي خرجت له دلالة المادة متوسع دلاليًا، بل سبقه بقول: "ويقال"، كما فعل الخليل قبله، ولكن ابن دريد جاء بمثال وسياق واحد فقط.

وجاء في مقاييس اللغة: "هَـوِيَ، الْهَاءُ وَالْوَاوُ وَالْيَاءُ: أَصْلُ صَحِيحُ يَـدُلُّ عَلَى خُلُـوًّ وَسُلُّ صَحِيحٌ يَـدُلُّ عَلَى خُلُـوًّ وَسُلُّ صَحِيحٌ يَـدُلُّ عَلَى خُلُـوً وَسُلُّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَ

كأنَّ الرَّحْلَ منها فوق صَعْلِ من الظِلمانِ جُوْجُؤُهُ هَواءُ (١)

<sup>(</sup>۱) أبوجعفر الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي (المتوفى: ٣١٠هـ)، جامع البيان في تأويل القرآن، المحقق: أحمد محمد شاكر، ط۱، مؤسسة الرسالة، ١٤٢٠هـ/٢٠٠٠ م، ٤٢ج، ٧٤/١٧ - ٣٤/١٧

<sup>(</sup>٢) الشيباني، الجيم، مادة: (هـوى).

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (وهـي).

<sup>(</sup>٤) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (هـوي).

نراه بيَّن المعنى الوضعي للمادة بقوله: "أَصْلُهُ الْهَوَاءُ بَيْنَ الْأَرْضِ وَالسَّمَاءِ"، ثم وضح الدلالة التي خرج لها المعنى الوضعي بالتوسع الدلالي بقوله: "قَالُوا: وَكُلُّ خَالٍ هَوَاءً"، فنص بـ "كل" على أن المعنى عام وأن الخروج عن المعنى الأصلي كان بالتوسع في الدلالة.

وجاء في لسان العرب: "هوا: الهواء، مَمْدُودُ: الجَوُّ مَا بَيْنَ السَّمَاءِ والأَرض،
 وَالْجَمْعُ الأَهْوِيةُ، وأَهلُ الأَهْواء وَاحِدُهَا هَوَى، وكلُّ فارغٍ هَواء. والهواء: الجَبانُ
 لأَنه لَا قَلْبَ لَهُ، فكأَنه فارغُ، وَقَلْبُ هَوَاءُ: فارغُ "(').

بين بالنص تعميم الدلالة وخروجها عن المعنى الوضعي بالتوسع الدلالي بقوله: "وكل فارغ هواء"، فكل للتعميم وجمع كل فارغ تحت معنى الهواء، ثم جاء بالأمثلة السياقية وبما جاء به من سبقه من سياق شعري وقرآني يبين خروج دلالة كلمة (هوا) عن معناها الوضعى بالتوسع الدلالي ولوكان عن طريق المجاز.

وفي القاموس المحيط قال: "الهَواءُ: الجَوُّ ... ثم قال: "وكُلُّ فارِغٍ ، والجَبانُ "(') ، فنراه نص على الخروج من المعنى الوضعي للمادة بالتوسع في دلالتها بقوله: "وكل فارغ"، ثم جاء بمثال من السياق بذكر المشبه فقط بقوله: "والجبان"، فهى معطوفة على كل فارغ فيدل على أنه فارغ هواء.

فنرى خروج المعنى الوضعي لمادة (هواء) بالتوسع الدلالي بالدلالة على (كل فارغ) وقد نص على ذلك الخليل وابن فارس وابن منظ ور والفيروز آبادي، وذلك باستخدامهم لفظ "كل".

وورد في الصحاح مادة (هجرس): "الثعلب، عن أبى عمرو. ويقال: الهَجارِسُ جميع ما تعسَّسَ من السباع ما دون الثعلب وفوق اليربوع"... ثم أورد هذا البيت:

بِعَيْنَيْ قَطَامِيِّ نَمَا فَوْقَ مَرْقَبٍ غَدَا شَبِمًا يَنْقَضُّ بَيْنَ الهَجارِسِ

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (هـوا).

<sup>(</sup>٢) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (هـوي).

فنراه أورد المعنى الوضعي الأصلي للمادة ثم بين ما خرج له المعنى الوضعي بالتوسع بإطلاق المادة على كل السباع، ووضح التوسع بقوله: "جميع ما تعسس "(۱)، فبين تعميم الدلالة بالخروج عن معناها الخاص بالثعلب إلى معنى عام يشمل كل ما تعسس.

- أما في العين فجاء قوله: "هجرس: الهِجْرِسُ: من أولاد الثّعالب". لم يذكر خروجًا عن معناه الوضعي بالتوسع الدلالي، بل أورد ما خرج له المعنى بالمجاز بقوله: "ورَمَتْنى الأَيّام عن هَجارسِها، أي: شدائدها، ودواهيها"().
  - أما الجيم: فلم ترد فيه هذه المادة.
- وفي جمهرة اللغة ورد قوله: "وهجرس ولد الثعلب"(")، أورد المعنى الوضعي للمادة ولم يبين ما خرج له المعنى الوضعي بالتوسع الدلالي.
- وقال في مقاييس اللغة: "الهجرس: ولد الثعلب"(١٠)، وهذا ما ورد عند ابن فارس بدون بيان لخروج هذا المعنى الوضعى بالتوسع الدلالي.
- وجاء في لسان العرب: "هجرس: الهِجْرِسُ، بِالْكَسْرِ: وَلَدُ الثَّعْلَبِ، وعَمَّ بَعْضُهُمْ بِهِ نَوْعَ الثَّعَالِبِ "... فبيَّن تعميم دلالة المادة لنوع من الثعالب ونراه استخدم كلمة "عمَّ" للدلالة على التعميم، ثم قال: "وَقِيلَ: الهَجارِسُ جَمِيعُ مَا تَعَسَّسَ مِنَ السِّباع مَا دُونُ الثَّعْلَبِ وَفَوْقَ اليَرْبوع "(٥)، نراه أورد ما جاء عند الجوهري مِنَ السِّباع مَا دُونُ الثَّعْلَبِ وَفَوْقَ اليَرْبوع "(١٥)، نراه أورد ما جاء عند الجوهري بنفس الصياغة واستخدام لفظ: "جميع "للدلالة على خروج المعنى بالتوسع الدلالي، ثم جاء بالسياق الشعري الذي جاء به الجوهري للدلالة على خروج المعنى بالتوسع.

<sup>(</sup>١) الجوهري، الصحاح، مادة: (هجرس).

<sup>(</sup>٢) الخليل، العين، مادة: (هجرس).

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (هجرس).

<sup>(</sup>٤) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (هجرس).

<sup>(</sup>٥) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (هجرس).

وفي القاموس المحيط: "الهِجْرِسُ، بالكسر: القِرْدُ، والثَّعْلَبُ، أو ولَدُهُ...أو كلُّ ما يُعَسْعِسُ بالليل مما كان دونَ الثَّعْلَبِ وفَوْقَ اليَرْبوع"(۱).

فنراه بين ما خرج له المعنى الوضعي بالتوسع الدلالي بقوله: "كل"، كما فعل الجوهري وابن منظور باستخدامهم لفظ: "جميع" للدلالة على الخروج بالمعنى بالتوسع الدلالي، أما الفيروز آبادي فأخرج المعنى باستخدام لفظ: "كل"، ونلاحظ أن الخليل والشيباني وابن دريد وابن فارس لم يبينوا أي خروج للكلمة عن معناها الوضعى بالتوسع إلى معنى آخر.

وجاء في الصحاح أيضًا مادة (يمم): "يممته: قصدته... وتَيَمَّمْتُ الصعيدَ للصلاة، وأصله التعمُّد والتوخِّي... ثم كثر استعمالهم لهذه الكلمة حتَّ صار التَيَمُّمُ مسحَ الوجه واليدين بالتراب"(). فنراه جاء بالمعنى الوضعي للكلمة (يمَم) وهو القصد، ثم نص على دورانه على الألسنة حتى خرج من المعنى الوضعي بالتوسع الدلالي ليدل على التيمّم، وبين هذا التوسع لدلالة المادة بقوله: "ثم كثر استعمالهم لهذه الكلمة" أي: خروجها بالتوسع وكثرة الاستعمال، وجاء هذا أيضًا عند ابن الأثير فقال: "(يمّم) فِيهِ ذِكْر «التَّيَمُّمُ للصَّلاة بالتُرابِ عِنْدَ عَدَمِ الْمَاءِ» وأصْلُه فِي اللَّغَة: القَصْد. يُقَالُ: يَمَّمْتُهُ وَتَيَمَّمْتُهُ، إِذَا قَصَدْتَه. وأصلُه التَّعَمد والتَّوخِي... ثُمَّ كَثُرَ فِي الاِسْتِعْمَالِ حَتَّى صَارَ التَّيمُ م السَّما عَلَمًا لَمَسْح الوَجه واليَدَين بالتُراب").

وورد عند ابن فارس في كتابه (الصاحبي) قوله: "قولهم "التيمُّم" لَمَسْح الوجه من الصعيد، وإنما التيمِّم الطلب والقصد. يقال: تيمّمتك وتأممتك أي تعمّدتك، ومن ذَلِكَ تسميتهم السحاب "سماءً" والمطر "سماء" وتجاوزوا ذلك إلى أن سموا النبتَ سماءً "(؛). فنرى أنه أورد ما خرج له المعنى الوضعي بالتوسع في الدلالة بكثرة الاستعمال.

<sup>(</sup>١) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (هجرس).

<sup>(</sup>٢) الجوهري، الصحاح، مادة: (ي م م).

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث، مرجع سابق، ٣٠٠/٥.

<sup>(</sup>٤) ابن فارس، الصاحبي، مرجع سابق، ص ١١٠.

- وجاء في العين: "أمم: اعلم أنّ كلّ شيء يضم اليه سائر ما يليه فإن العرب تسمّي ذلك الشّيء أُمًّا... فمن ذلك: أمّ الرأس وهو: الدّماغ... وكلّ مدينة هي أُمُ ما حولَها من القُرى... وأمّ فلان أمرًا، أي: قصد، والتّيمّم: يجري مجرى التّوخيّ... فصار التّيمُ مُ في أفواه العامّة فِعلًا للمَسْحِ بالصّعيد، حتى أنّهم يقولون: تَيمً م بالتّراب، وتيمّم بالثّوب، أي: بغبار الثّوب "(۱). فنرى الخليل أورد المعنى تحت مادة (أمم) ونراه وضح ما خرج له المعنى الوضعي للمادة بالتوسع الدلالي في قول العرب، ثم جاء بالأمثلة ليوضح المعنى بالسياق، ثم وضح ما خرج له المعنى الوضعي لمادة (تيمم) بالتوسع الدلالي بقوله: "فصار التّيممُ في أفواه العامّة "لوضعي لمادة (تيمم) بالتوسع الدلالي بقوله: "فصار التّيممُ في أفواه العامّة "انها سلبت المعنى من الدلالة الأولى القصد، ووضح ما بينهما من علاقة خفية بقوله: "والتّيمّم: يجري مجرى التّوخي "، فخروج المعنى لم يتم هكذا بل كما قلنا سابقًا لا بد من رابط بين المعنى القديم والدلالة الجديدة للكلمة.
- وجاء في الجيم: "اليمامة: القصد"(). ولم يورد مادة (يمم) ولم يذكر ما خرج له هذا المعنى بالتوسع الدلالي لمعنى آخر.
- وقال في جمهرة اللغة: اليمام "ضرب من الطير...ويقال: يممت الرجل إذا قصدته"("). أورد المعنى الأساسي الوضعي للكلمة، ولم يورد أي خروج للمعنى الوضعي للمادة (اليمام) ولم يذكر مادة (يمم) ولا أي توسع دلالي للمادة.

<sup>(</sup>١) الخليل، العين، مادة: (أمم).

<sup>(</sup>٢) الشيباني، الجيم، مادة: (ى م م).

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (يَ مّ).

الْعَامَّةِ فِعْلًا لِلتَّمَسُّحِ بِالصَّعِيدِ، حَتَّى يَقُولُوا قَدْ تَيَمَّمَ فُلَانُ بِالتُّرَابِ"(). فنلاحظ إيراده للمعنى الوضعي للمادة وهو (القصد) ثم ما خرج له بالتوسع الدلالي عن طريق نقله لما قاله الخليل قبله وقد بيناه في موضعه.

- وجاء في لسان العرب: "الأَمُّ، بِالْفَتْحِ: القَصْد... ويَمَّمْتُه: قَصَدْته... ثُمَّ كَثُر استعمالُهم لِهَ ذِهِ الكلِمة حَتَّى صَارَ التَّيَمُّم اسْمًا علَما لِمَسْح الوَجْه واليَدَيْن بالتَّرُاب... وَصَارَ التَّيَمُّمُ عِنْدَ عَوامٌ النَّاسِ التَّمَسُّح بِالتُّرَاب، والأَصلُ فِيهِ القَصْد والتَّوخُيِّ "(۲). فنراه جاء بالمعنى الوضعي للكلمة ثم ذكر ما خرج له هذا المعنى بالتوسع الدلالي باستعمال عوام الناس، ونص على ذلك بقوله: "ثم كثر استعمالهم" وقوله: "وصارعند عوام الناس"، وجميعها ألفاظ تدل على تعميم الدلالة وانتشارها بين الناس.

وبهذا قال ابن قتيبة: "التيمم بالصعيد "أصله التعمُّد، يقال: تَيَمَّمتُكَ، وتأممتك وأممتك، قال الله تعالى: ﴿فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾ [النساء: ٤٣]، أي: تعمّدوا، ثم كثراس تعمالهم لهذه الكلمة حتى صار التيمم مسح الوجه واليدين بالتراب "(٣)، فنراه بينَّ ما خرج له المعنى الوضعي بالتوسع الدلالي لدلالة حديدة.

- وجاء في القاموس المحيط: "التيمم: التوخي، والتعمد...ويممه: قصده، والمريض للصلاة: مسح وجهه ويديه، فتيمم هو"(؛). نراه أورد المعنى الوضعي وما خرج له بالتوسع الدلالي لمعنى آخر، وهو (التيمم) للصلاة بالمثال فقط بدون أن ينص ولا يوضح نوع خروج المعنى لدلالة أخرى.

<sup>(</sup>١) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (أم).

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (أمم).

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة، أدب الكاتب، مرجع سابق، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٤) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (ي م م).

فنرى أن إيرادهم لخروج المعنى الوضعي لمادة (يمم) بالتوسع الدلالي كان باستخدام قولهم: "ثم كثراستعمالهم"، بمعنى أن كثرة الاستعمال عممت الدلالة، ورد هذا عند الجوهري وابن منظور، أما الخليل وابن فارس فعبروا عن التوسع الدلالي للمادة بقولهم: "فصارفي أفواه العامة"، أما ابن دريد فلم يورد توسعًا دلاليًا للمادة. وأما الشيباني فلم يورد هذه المادة. ونلاحظ من خلال المواد المدروسة أنه لم يورد أي توسع دلالي لأي مادة.

وعلى هذا فحقيقة التوسع الدلالي لا يمكن إنكارها في واقع اللغات فهي عملية مستمرة حتى عصرنا الحالي، ومنه على سبيل المثال: توسعهم في استخدام كلمة "فأرة" لتدل على المتحكم بإشارة الحاسب الآلي، وهي قديمًا تدل على الحيوان المعروف الفأر، ولكن لتقارب حركة إشارة الحاسوب وسرعتها من سرعة الفأر سميت باسمه، فهذا يعتبرتوسعًا دلاليًا خرجت فيه الدلالة عن معناها الوضعي الخاص "بالحيوان" إلى معنى آخر بالتوسع في الدلالة، فهذا دليل على استمرار ظاهرة التوسع الدلالي، وحاجة المجتمع لها للتعبير عما يجدُ من تطورات ومعان جديدة.

# المبحث السادس الخروج عن المعنى الوضعي بالتغليب

- مفهوم التغلیب
- التغليب عند العلماء
- شروط حدوث التغلیب
  - أسباب التغليب
  - المعجم والتغليب

ظاهرة التغليب من الظواهر الدلالية التي عرفها العرب منذ القدم، واستعملوها في كلامهم شعرًا ونثرًا، وكان من أوائل من ألّف في التغليب محمد بدر الدين المنشي (المتوفى: ١٠٠٨هـ)، في كتابه "رسالة المثنى والمثلث في اللغة"، وقد اطلع سليمان العايد على نسخة خطية لهذه الرسالة، ونقل مقطعًا من مقدمتها تدل على أنها ليست في المثنى، ثم قال معقبًا: "وواضح أنه لا يقصد المثنى المعروف في كتب النحو، بل يقصد في المثنى ما فيه وجهان في النطق، مثل المثلث، وهو ما فيه ثلاثة أوجه أو حركات "(۱)، وكان أغلب العلماء الآخرين التغليب منتشرة بين اللغويين والبلاغيين والنحاة والفقهاء والمفسرين، فهي ظاهرة لا يمكن نكرانها.

#### وعند الحديث عن التغليب يتبادر إلى الذهن العديد من الأسئلة منها:

ما التغليب؟ من ذكره من العلماء؟ هل دخل في كل علوم العربية؟ ما شروطه؟ وما أنواعه إن كانت له أنواع؟ وما أهم أنواعه وأشهرها استخداما؟ وهل ورد التغليب عند الجوهري؟ وكيف اهتم به أصحاب المعاجم الأخرى أيضا؟

هذا ما سنحاول الإجابة عليه خلال هذا المبحث الذي يهتم بالحديث عن خروج المعنى الوضعى إلى معنى آخر بالتغليب.

## مفهوم التغليب:

ظاهرة التغليب عرَّفها الكثير من العلماء، ويعرِّف القرطاجي التغليب بقوله: "هو أن يغلَّب الأرجح من جهة الفصاحة أو البلاغة لفظًا أو معنى"(٢).

<sup>(</sup>۱) باشا، والمنشي، ابن كمال، رسالتان في المعرب، بتحقيق: أ. د. سليمان بن إبراهيم العايد، مطبوعات معهد اللغة العربية، بجامعة أم القرى، مكة المكرمة، ١٤٠٧هـ، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) ابن حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، مرجع سابق، ص ٣٩٤.

وقال ابن الشجري: "إنهم أجروا المختلفَين مُجرى المتفقَين، بتغليب أحدهما على الآخر لخفته أو شهرته، جاء ذلك مسموعًا في أسماء صالحة، كقولهم للأب والأم: الأبوان، وللشمس والقمر: القمران "(۱).

ويعرف ه القزويني فيقول: "التغليب باب واسع يجري في فنون كثيرة، قال تعالى: ﴿ لَنُخْرِجَنَّكَ يَشُمُّنُ وَاللَّذِينَ ءَامَوُا مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَا آوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِناً ﴾ [الأعراف: ٨٨](١)، أدخل شعيبًا ده ﴿ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِناً ﴾ وقد على التغليب؛ إذ لم يكن شعيب في ملتهم أصلًا"، وقد يسمى "ترجيح أحد المعلومين على الآخر"، ويكثر التغليب في التثنية، من ذلك: "الأبوان" لللهب والأم، و"الخافقان" للمشرق والمغرب، و"العُمَران" لأبي بكر وعمر(").

### التغليب عند العلماء:

ذكر التغليب عددٌ من علماء اللغة العربية بكافة فنونها، فكما ذكرنا سابقًا أن علوم اللغة العربية تكمل بعضها بعضا<sup>(1)</sup>، وأيضًا ورد التغليب في القرآن الكريم، فاهتم به المفسرون وأصحاب علوم القرآن والفقهاء، وقد تحدثنا سابقًا عن دور الأصوليين في التفريق بين المعاني<sup>(0)</sup>، وأن هذا يساعد في فهم النصوص الشرعية، واستخراج أحكامها الفقهية وغيرها.

<sup>(</sup>۱) ابن الشجري، ضياء الدين أبو السعادات هبة الله بن علي بن حمزة، أمالي ابن الشجري، تحقيق: هبة الله بن على الحسن العلوي، ط١، مطبعة المدنى، القاهرة، ١٩٢٧هـ/١٩٩٢م، ٣ج، ١٩٨١.

<sup>(</sup>٢) خطيب دمشق، محمد بن عبد الرحمن بن عمر، أبو المعالي، جلال الدين القزويني الشافعي (١) خطيب دمشق، محمد بن عبد اللغة، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، ط٣، دار الجيل، بيروت، ٣ج، ٢٠/٢، وينظر: مطلوب، د. أحمد، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، ط٢، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ٢٠٠٧م، ص ٩٤٣.

<sup>(</sup>٣) مطلوب، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، مرجع سابق، ص٣٩٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: التمهيد، العلاقة بين علوم العربية بين التكامل والاستغناء.

<sup>(</sup>٥) ينظر: التمهيد، دور الأصوليين في التفريق بين المعاني.

فعند النحاة نجد سيبويه (المتوفى: ١٨٠هـ) يذكر في "الكتاب" بابًا لما غلبت فيه المعرفة النكرة، فيقول: "هذا باب ما غلبت فيه المعرفة النكرة، وذلك قولك: هذا نرجلان وعبد الله منطلقين..." (١)، ونراه ذكر تغليب المذكر على المؤنث في العدد المركب إذا كان المعدود مختلطًا، فقال: "وتقول: هذا حادي أحد عشر إذا كن عشر نسوةٍ معهن رجل؛ لأنَّ المذكر يغلب المؤنث"(٢)، وباب ما يكون فيه الشيء غالبًا عليه اسم (٣).

ويقول الفراء (المتوفى: ٢٠٧هـ) في قوله تعالى: ﴿ يَلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعُدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ ﴾ [الزخرف: ٣٨]: يريد: ما بين مشرق الشتاء ومشرق الصيف، ويقال: إنه أراد المشرق والمغرب، فقال المشرقين، وهو أشبه الوجهين بالصواب؛ لأن العرب قد تجمع الاسمين على تسمية أشهرهما، فيقال: قد جاءك الزهدمان، وإنما أحدهما زهدم "(١)، فنراه يورد ما يشنى بالتغليب على الشهرة ولا يصرح بلفظ التغليب.

وصرح أبو عبيدة (المتوفى: ٢٠٩هـ) في كتابه (مجازالقرآن) بتغليب المذكر على المؤنث فقال: "إذا أشركوا فعل ذَكرٍ مع فعل أنثى غلّب فعل الذّكر وذكّروهما"(٥)؛ "لأن العرب إذا أشركوا بين الآدميين والموات غلب تقدم فعل الآدميين على فعل الموات"(١)، وغيرها من المواضع التي صرح فيها بالتغليب.

<sup>(</sup>۱) سيبويه، الكتاب، مرجع سابق: ۱/۱۸.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ٣/١٦٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ١٠٠/٢.

<sup>(</sup>٤) الفراء، أبو زكريا يحبى بن زياد، معاني القرآن، تحقيق: أحمد النجاتي، محمد النجار، عبد الفتاح الشابي، ط١، دار المصرية للتأليف والترجمة، مصر، ٣٣/٣.

<sup>(</sup>٥) أبوعبيدة، معمربن المثنى البصري، مجاز القرآن، تحقيق: محمد فؤاد سـزكين، مكتبـة الخانجي، القاهـرة، ١٣٨١هـ، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق: ص١٥٠.

وأورد ابن السكيت (المتوفى: ٤٤ ٢هـ) التغليب أيضًا في كتابه (إصلاح المنطق)، فقال: "باب: الاسمين يغلب أحدهما على صاحبه؛ لشهرته أولخفته، من الناس"(١)، ثم يورد أمثله للمثنى على التغليب.

ويقول المبرد (المتوفى: ٢٨٥هـ): "وقد يجتمع الرجال مع الرجل في التثنية إذا كان مجازهما واحدًا في أكثر الأمر على لفظ أحدهما، فمن ذلك قولهم: العُمَران لأبي بكر وعمر رضى الله عنهما، ومن ذلك قولهم: الخبيبان لعبد الله ومصعب "(١)، فنراه يلمح للتغليب ولم يفرده في باب مستقل. ويقول في المقتضب: "هَذَا رَابِع أَرْبَعَة إذا كَانَ هُوَ وَثَلَاث نسْوَة لِأَنَّهُ قد دخل مَعَهُنَّ فَقلت: أَرْبَعَة بالتذكير؛ لِأَنَّهُ إذا اجْتمع مُذَكّر ومؤنث جعل الْكَلَام على التَّذْكِيرِ لِأَنَّهُ الأَصْل "(٣)، ونراه يلمح لتغليب المذكر على المؤنث عند اجتماعهما، ويقول أيضًا: "أَلاترى أَنَّك تَقول فعل أبواي وَهَذَان أَبَوَاك تَعْنى الْأَب وَالأُم وَإِنَّمَا أُخرجته مخرج قَوْلك أَب وأبة، كَمَا تَقول صَاحب وصاحبة؛ لِأَن كل جَارِ على الْفِعْل من الْأَسْمَاء فتأنيثه جَارِعلى تذكيره "(٤)، فيغلب التذكير أيضًا هنا فيما جاء مثنى على التغليب.

وأورد أبو بكر الأنباري (المتوفى: ٣٢٨هـ) في كتابه (المذكر والمؤنث) تغليب المذكر على المؤنث، فقال: "اعلم أن المذكر والمؤنث إذا اجتمعا غلب المذكر على المؤنث"(٥)، وورد في

<sup>(</sup>١) ابن السكيت، أبويوسف يعقوب بن اسحاق، إصلاح المنطق، تحقيق: محمد مرعب، ط١، دار إحياء التراث العربي، ١٤٢٣هـ/٢٠٠٢م، ٢٨١/١.

<sup>(</sup>٢) المبرد، محمد بن يزيد المبرد، أبو العباس (المتوفى: ٢٨٥هـ)، الكامل في اللغة والأدب، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط٣، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٤١٧هـ/١٩٩٧م، ٤ج، ٣٢٠٠٨.

<sup>(</sup>٣) المبرد، محمد بن يزيد، المقتضب، تحقيق: محمد عبد الخالق عضيمة، عالم الكتب، بيروت، ٤ج، 7\7\1.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ٢٦٣/٤.

<sup>(</sup>٥) أبو بكر الأنباري، محمد بن القاسم بن محمد بن بشار بن الحسن بن بيان بن سماعة بن فروة بن قَطَن بن دعامة (المتوفى: ٣٢٨ هـ)، المذكر والمؤنث، تحقيق: محمد عبد الخالق عضيمة، راجعه: د. رمضان عبد التواب، وزارة الأوقاف، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، لجنة إحياء التراث، جمهورية مصر العربية ، ١٤٠١هـ/١٩٨١م ، ٢ج ، ٢٧٨/٢.

باب ذكر عدد المذكر والمؤنث (۱)، وباب ثاني اثنين، وثانية اثنتين (۱)، وباب الجمع بين المذكر والمؤنث (۳).

وأورد أبو الطيب اللغوي (المتوفى: ٣٥١هـ) في كتابه (المثنى) المثنى على الاستعمال تثنية لازمة من كلام العرب وصنفه إلى عشرة أصناف (أ) ،أورد لفظ التغليب في أكثر من باب للمثنى على التغليب وهو: "الاثنان غلب اسم أحدهما على اسم صاحبه"، وباب "الاثنان غلب نعت أحدهما على نعت صاحبه"، و"الاثنان غلب عليهما لقب واحد منهما"، وهكذا نرى أنه أورد لفظ التغليب صراحة في مؤلفه ومثل للظاهرة (٥).

وذكرابن جنى (المتوفى: ٣٩٢هـ) في كتابه "الخصائص" التغليب في استعمال المتصل موضع المنفصل فقال: "لمّا كانوا متى قدروا على المتّصل لم يأتوا مكانه بالمنفصل غلب حكم المتصل"(١). وفي باب إمساس الألفاظ أشباه المعاني، غلب المعنى على اللفظ وإعلامًا أن قَدْرَ المعنى عندهم أعلى وأشرف من قدر اللفظ "(٧).

وذكر التغليب ابن فارس (المتوفى: ٣٩٢هـ) في كتابه "الصاحبي في فقه اللغة"، في (باب القول على لغة العرب أتوقيف، أم اصطلاح)، فقال: "إنما قال ذلك والله أعلم لأنه جمع ما يعقل وما لا يعقل فغلّب ما يعقل، وهي سُنّة من سنن العرب، أعنى "باب التغليب"(^)،

<sup>(</sup>١) ينظر: المرجع السابق: ٢/٩٧٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجع السابق: ٢/٤٥٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجع السابق: ٢٧٨/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الحلبي، أبو الطيب عبد الواحد اللغوي (المتوفى: ٣٥١هـ)، المثنى، تحقيق: عز الدين التنوخي، مكتبة مروان العطية مطبوعات المجمع العلمي العربي، دمشق، ١٣٨٠هـ/١٩٦٠م، ص٢-٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المرجع السابق: ص ٣.

<sup>(</sup>٦) ابن جني، الخصائص، مرجع سابق: ١٩٧/٢.

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق: ١٥٩/٢.

<sup>(</sup>٨) ابن فارس، الصاحبي، مرجع سابق، ص٧، وينظر: السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، مرجع سابق، ١٨/١

وذلك كقوله جل ثناؤه: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَةٍ مِّن مَّاءً فَينْهُم مَّن يَعْشِى عَلَى بَطْنِهِ - وَمِنْهُم مَّن يَعْشِى عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَّن يَعْشِى عَلَى آزَيَعٍ ﴾ [النور: ٤٥]، فقال: "منهم" تغليبًا لمن يمشي على رجلين وهم بنو آدم" (١).

وأما ابن هشام الأنصاري (المتوفي: ٢٦١هـ) فيقول في القاعدة الرابعة من كتابه (مغني اللبيب): "إنهم يغلبون على الشيء ما لغيره لتناسب بينهما أواختلاط، فلهذا قالوا: الأبوين في الأب والأم"()، وذكر بعد ذلك مسائل للتغليب، فقال: "وَمن التغليب ﴿ أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا ﴾ [الأعراف: ٨٨] بعد ﴿ لَنُخْرِجَنَكَ يَشُعَيّبُ وَاللَّينَ ءَامَنُواْ مَعَكَ مِن قَرْيَيْناً ﴾ [الأعراف: ٨٨] في الشيرة والسّلام لم يكن في ملتهم قط، بخِلَف مِن قَرْيَيْناً ﴾ [الأعراف: ٨٨] في الصّلاة والسّلام لم يكن في ملتهم قط، بخِلَاف الذين آمنُوا مَعَه، وَمثله قوله تعالى: ﴿ جَعَلَ لَكُمُ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِن اللَّنَعْمِ أَزُوبَا وَمِن اللَّنَعْمِ أَزُوبَا وَمِن اللَّنَعْمِ أَزُوبَا وَمِن اللَّنَعْمِ التواليون المناب المخاطبون يذرؤكم فِيه يبثكم ويكثركم في هذَ التَّذبير، والمنعام، فغلًا بين والأنعام، وَمعنى يذرؤكم فِيه يبثكم ويكثركم في هذَ التَدْبِير، وَهُونَ أَن جعل للنَّاس وللأنعام أَزْوَاجًا حَتَّى حصل بينهم التوالد (").

ونجد السيوطي (المتوفي: ٩١١هـ) في كتابه (المزهر في علوم اللغة) يفرد التغليب بدراسة مستقلة فيذكر في النوع الأربعين معرفة الأشباه والنظائر، ومنها (ذكر المثنى على التغليب) (٥) فنجده أفرد له أبوابًا خاصةً به، فقال: "قال ابن السكيت – باب الاسمين يغلب أحدهما على صاحبه لخفته أو لشهرته "(١)، ثم يورد أمثلة المثنى على التغليب مع الشواهد.

<sup>(</sup>١) ابن فارس، الصاحبي، مرجع سابق، ص٧.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، مرجع سابق، ص ٩٠٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ٩٠١–٩٠٢.

<sup>(</sup>٤) السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، مرجع سابق، ٢/ ١٤٩.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق: ٢/ ١٦٤.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق: ١٤٩/٢.

أما البلاغيون فكان السكاكي (المتوفى: ٢٦٦هـ) أول من تحدث عن التغليب في كتابه "مفتاح العلوم" فذكر بعض مواضع التغليب بشواهدها، فقال: "والتغليب باب واسع يجري في كل فن "(۱)، وقال تعالى: ﴿إِلَّا أَمْرَ أَتَهُۥ كَانَتَ مِن الْفَيرِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٣]، وفي موضع أخر ﴿وَكَانَتُ مِن ٱلْفَيٰزِينَ ﴾ [التحريم: ١٠] عُدت الأنثى من الذكور بحكم التغليب. وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَئِكَةِ اَسْجُدُواْ لِآوَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِلْلِسَ ﴾ [الكهف: ٥٠] عد إبليس من الملائكة بحكم التغليب كما عد الأنثى من الذكور" وغيرها من المواضع (۱).

وعرف الشريف الجرجاني (المتوفى: ٨١٦هـ) التغليب بقوله: "هو ترجيح أحد المعلومين على الآخر وإطلاقه عليهما، وقيدوا إطلاقه عليهما للاحتراز عن المساكلة"(").

أما المفسرون والفقهاء وأصحاب علوم القرآن فاهتموا بدراسة الظاهرة في القرآن الكريم، فكان الزركشي (المتوفى: ٧٩٤هـ) أول من أفرد للتغليب بابًا في كتابه (البرهان في علوم القرآن)، فأورده في النوع السادس والأربعين وذكر بداية مفهومه فقال: "التغليب وَحَقِيقَتُهُ إِعْطَاءُ الشَّيْءِ حُكْمَ غَيْرِهِ. وَقِيلَ تَرْجِيحُ أَحَدِ الْمَغْلُوبَيْنِ عَلَى الآخر أَوْ إِطْلَاقُ لَفْظَةٍ عَلَيْهِمَا إِجْرَاءً لِلْمُخْتَلِفَيْنِ مَجْرَى الْمُتَّفِقَيْنِ "(۱). ثم بدأ بتعداد أنواع التغليب مع التمثيل وهي (۵):

- ١- تَغْلِيبُ الْمُذَكَّدِ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَجُعَ الشَّمْسُ وَالْفَرَ ﴾ [القيامة: ٩] عُلِّبَ الْمُذَكَّدُ؛ لِأَنَّ الْعَالَ عَالَى الْمُذَكَّدُ؛ لِأَنَّ الْعَطْفَ امْتَنَعَ.
   الْوَاوَجَامِعَةٌ؛ لِأَنَّ لَفْظَ الفعل مقتص وَلَوْ أَرَدْتَ الْعَطْفَ امْتَنَعَ.
- ٣- تَغْلِيبُ الْمُتَكَلِّمِ عَلَى الْمُخَاطَبِ وَالْمُخَاطَبِ عَلَى الْغَائِيبِ. فَيُقَالُ: أَنَا وَزَيْدُ فَعُلِيبُ الْمُتَكَلِّمِ عَلَى الْمُخَاطَبِ وَالْمُخَاطَبِ عَلَى الْغَائِمَ وَمُ تَعَلَى الْعَالِي الْمُثَاثِعُ وَأَمُّ بَعَهَا لُون ﴾ [النمل:٥٥]

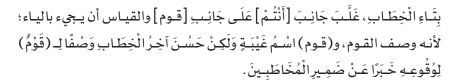
<sup>(</sup>١) السكاكي، مفتاح العلوم، مرجع سابق: ١/٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، نفسه.

<sup>(</sup>٣) الشريف الجرجاني، التعريفات، مرجع سابق: ص ٦٣.

<sup>(</sup>٤) الزركشي، البرهان في علوم القرآن، مرجع سابق، ٣٠٢/٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المرجع السابق، ٣٠٢/٣-٣١٢.



- ٣- تَغْلِيبُ الْعَاقِلِ عَلَى غَيْرِهِ. بِأَنْ يَتَقَدَّمَ لَفْظُ يَعُمُّ مَنْ يَعْقِلُ وَمَنْ لَا يَعْقِلُ فَيُطْلَقُ اللَّهُ النَّاسَ وَالْأَنْعَامَ اللَّفْظُ الْمُخْتَصُّ بِالْعَاقِلِ عَلَى الْجَمِيعِ كَمَا تَقُولُ: "خَلَقَ اللَّهُ النَّاسَ وَالْأَنْعَامَ وَلَا لَأَنْعَامَ وَرَزَقَهُمْ"، فَإِنَّ لَفْظَ [هُمْ] مُخْتَصُّ بِالْعُقَلَاءِ.
- 2- تَغْلِيبُ الْمُتَّصِفِ بِالشَّيْءِ عَلَى مَا لَمْ يَتَّصِفْ بِهِ. كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَإِن كُنتُمُ فِي رَبِّ مِنَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ [البقرة: ٣٣] قيل: غلَّب غير المرتابين على المرتابين وَاعْتُرِضَ بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَالْمُحَالَةُ كُمْ مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ٣٣]، وَهَذَا بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَالدُّعُوا شُهُكَ اَءَكُم مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ٣٣]، وَهَذَا خِطَابُ لِلْكُفَّارِ فَقَطْ قَطْعًا فَهُ مُ الْمُخَاطَبُونَ أَوَّلًا بِذَلِكَ، ثُمَّ إِنَّ كُنْتُمْ صَادِقِينَ لَا يَتَمَيَّزُ فِيهَا التَّغْلِيبُ، ثُمَّ هِيَ شَاهِدَةٌ بِأَنَّ الْمُتَكَلِّمَ مَعَهُمْ يَخُصُ.
- ٥- تَغْلِيبُ الْأَكْثَرِ عَلَى الْأَقَلِّ، بِأَنْ يُنْسَبَ إِلَى الْجَمِيعِ وَصْفُ يَخْتَصُ بِالْأَكْثَرِ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لَنُخْرِجَنَكَ يَشُعَيْبُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَآ أَوْ لَتَعُودُنَ فِي مِلْتِناً ﴾ [الأعراف: ٨٨] أَذْ خِلَ شُعَيْبُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي قَوْلِهِ: ﴿ لَتَعُودُنَ ﴾ بِحُكْمِ التَّغْلِيبِ، إِذْ لَمْ يَكُنْ فِي مِلَّتِهِمْ أَصْلًا حَتَّى يَعُودَ إلَيْها.
- ٦- تَغْلِيبُ الْجِنْسِ الْكَثِيرِ الْأَفْرَادِ عَلَى فَرْدٍ مِنْ غَيْرِ هَذَا الْجِنْسِ مَغْمُ وزُ فِيمَا بَيْنَهُمْ بِأَنْ يُطْلَقَ اسْمُ الْجِنْسِ عَلَى الْجَمِيعِ. كَقَوْلِهِ: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتَرِكَةُ كُأَهُمُ أَجْمُعُونَ ﴿ إِلَا لَكُولِهِ عَلَى الْجَمِيعِ. كَقَوْلِهِ: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتَرِكَةُ كُأَهُمُ أَجْمُعُونَ ﴿ إِلَا لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ فَلَا الْجِنِّ تَغْلِيبًا لِكَوْلِهِ جِنِّيًّا وَاحِدًا فِيمَا بَيْنَهُمْ، وَلِأَنَّ حَمْلَ الِاسْتِثْنَاءِ عَلَى الِاتِّصَالِ هُوَالْأَصْلُ.
- ٧- تَغْلِيبُ الْمَوْجُ ودِ عَلَى ما لم يوجد، كقوله: ﴿ مَا أُنِلَ إِلَكَ ﴾ [البقرة:٤] قَالَ الزَّمَخْشَ رِيُّ: فَإِنَّ الْمُ رَادَ: الْمُ نَزَّلُ كُلُهُ، وَإِنَّمَا عُبِّرَ عَنْهُ بِلَفْظِ الْمُ ضِيِّ، وَإِنْ كَانَ بَعْضُهُ مُتَرَقَّبًا تَغْلِبًا لِلْمَوْجُ ودِ عَلَى مَا لَمْ يُوجَدْ.

- ٨- تَغْلِيبُ الْإِسْلَامِ. كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَتُ ﴾ [الأحقاف: ١٩] قاله الزَّمَخْشَرِيُّ: لِأَنَّ الدَّرَجَاتُ فِي الْقِسْمَيْنِ تَغْلِيبًا.
   الدَّرَجَاتُ فِي الْقِسْمَيْنِ تَغْلِيبًا.
- ٩- تَغْلِيبُ مَا وَقَعَ بِوَجْهِ مَخْصُ وصٍ عَلَى مَا وَقَعَ بِغَيْرِهَ ذَا الْوَجْهِ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى:
   ﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّ مَتُ أَيْدِيكُمُ ﴾ [آل عمران: ١٨٢] ذكرا لأيدي لأن أكثرا لأعمال تؤدى بها.
- ١٠ تَغْلِيبُ الأشهر. كقوله تعالى: ﴿ يَلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعُدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ ﴾ [الزخرف:٣٨] أَرَادَ الْمَشْرِقَ وَالْمَغْرِبَ فَغَلَبَ الْمَشْرِقَ لِأَنَّهُ أَشْهَرُ الْجِهَتَيْنِ.

ثم حكم على التغليب بأنه يعتبر من المجاز $^{(1)}$ .

فنرى أن الزركشي عُني بالتغليب وشرحه وبين أنواعه مع التمثيل لها، فهذا يدل على مدى عناية أصحاب علوم القرآن بالعلوم اللغوية الدلالية لأهميتها في فهم التعبير القرآني وتفسير النصوص، واستخراج الأحكام الشرعية والفقهية من النص القرآني.

وقد أفرد أحد الباحثين المهتمين بأصول الفقه دراسة بعنوان (٢٠): "التغليب الفقهي "أورد فيها تعريفه فقال: "هو إعطاء الشيء حكم غيره لعلاقة بينهما "(٣)، ثم يورد بعد ذلك أركان التغليب وشروطه. ويتضح أن التغليب عندهم كما في اللغة يشمل تغليب أحد الشيئين على الآخر(٤)، وهذا يدل على أهمية التغليب ودراسته عند علماء الأصول.

أما حديثًا فلم يفرد أحد كتابًا خاصًا بالتغليب، فالمعاجم اقتصرت على إيراد مفهومه، فقد ورد في المعجم الوسيط(٥): "(التغليب) (في اللُّغَة) إيثًا رأحد اللَّفْظَينْ

<sup>(</sup>١) ينظر: الزركشي، البرهان في علوم القرآن، مرجع سابق، ٣١٢/٣.

<sup>(</sup>٢) الشهابي، عمر عبد الله، «التغليب الفقهي»، دراسة تأصيلية، بحث منشور، مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الكويت، مجلد: ٣٤، العدد: ١١٨، ٢٠١٩م، ص ٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: نفسه.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المرجع السابق: ص ٣٢١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، مادة: (غ ل ب).

على الآخر في الْأَحْكَام الْعَرَبِيَة إِذَا كَانَ بَين مدلوليهما عُلقَة أَواخْتِلَاط، كَمَا فِي الْأَبَوَيْنِ: الْمُشرق وَالْمغْرب، والعمرين: أبي بكر وَعمر"، وأورد أحمد مختار عمر التعريف نفسه لمفهوم التغليب في (معجم اللغة العربية المعاصرة) ((). فنرى أنهم لم يضيفوا جديدًا على ما قاله القدماء عن التغليب، أوردوا المفهوم نفسه ولم يفردوا مؤلفات خاصة بظاهرة التغليب.

ومن خلال الاستعراض السابق لحدود التغليب وأنواعه نستطيع أن نخرج بالمفهوم التالي للتغليب: بأنّه ما يطلق على أكثر من واحد بسبب وجود علاقة بينهما، إما لفظية أو معنوية؛ بهدف إفرادهم عن غيرهم في ميزة خاصة (أي تمييزهم عن غيرهم)، أو للاختصار في الكلام وجلب الانتباه لهم.

## شروط حدوث التغليب:

استنتج أحد الباحثين الشروط الواجب توافرها لحدوث التغليب في الكلام، وبعض هذه الشروط تفضيلية من خلال استقراء ما كُتب عن الظاهرة، وخلاصتها (٢٠):

- وجود طرفين للتغليب، الأول (المُغلّب)، والثاني (المُغلب عليه).
- لا بد من وجود علاقة ما (معنوية أولفظية) تربط بين ركني التغليب.
- عدم الوقوع في الوهم أو اللبس عند حدوث التغليب؛ لأنه عند وقوعهما لايصح التغليب، فيجوز إطلاق الوالدين على الوالد والوالدة لعدم الوقوع في الوهم، ولكن لا يجوز إطلاق لفظ (الابنان)، ونحن نريد الولد والبنت للوقوع في الوهم.
- العلم التام بطرفي التغليب، فالتغليب هو: ترجيح أحد المعلومين على الآخر، وإطلاقه عليهما.

<sup>(</sup>١) ينظر: عمر، معجم اللغة العربية المعاصرة، مرجع سابق: ١٦٣٢/٢.

<sup>(</sup>٢) عيسوي، أحمد عبد الوهاب، «ظاهرة التغليب اللغوي في القرآن الكريم وأثرها على الحكم الشرعي»، صحيفة الألسن: سلسلة في الدراسات الأدبية واللغوية، جامعة عين شمس – كلية الألسن، العدد ٢٠، ٢٠١٠م، ص ٢٤٤–٢٤٥.

- تغليب الأخف من جهة اللفظ.
- الأصل في العربية تغليب الأدنى على الأعلى.
- الأصل في العربية تغليب المذكر على المؤنث.
- الأصل في العربية تغليب العاقل على غير العاقل.
  - الأصل في العربية تغليب اللفظ على المعنى.
- الأصل في العربية تغليب ضمير المخاطب على غيره من الضمائر.

## أسباب التغليب

- مما ذكره العلماء نرى أن لتغليب اسمٍ أو صفةٍ على أخرى أسبابًا منها(١):
  - تغليب أحد الاسمين على الآخر لشرف المغلوب على الغالب.
    - تغليب أحد الاسمين على الآخر لاحتقاره وهو عكس الأول.
      - تغلیب أحد الاسمین علی الآخر لکثرة استعماله.
  - تغلیب أحد الاسمین علی الآخر لشهرته أو لخفته عند الناس.
    - تغلیب أحد الاسمین علی الآخر لعظمه.
    - تغليب أحد الاسمين على الآخر للاختصار في الكلام.

## المعجم والتغليب

ومن خلال ما سبق سأستخرج التغليب الخاص باللغة، وهو ما ورد من المثنى على التغليب في المعجم العربي، فالجوهري في معجم الصحاح أورد هذا النوع من التغليب، ومن أمثلة ذلك:

<sup>(</sup>۱) ينظر: محمد، كمال الدين عبد الحميد، «قواعد تغليب المذكر والمؤنث في القرآن الكريم: نماذج مختارة»، مجلة كلية القرآن الكريم، جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية، العدد ٧، ٢٠١٦م، ص ٣١٤ ـ ٣١٧.

- في مادة (زهر)، قال: "والأَزْهَرُ: النَيِّرُ. ويُسَمَّى القمر الأزهر، وقال ابن السكيت: الأزهران: الشمس والقمر"(۱)، فنرى الجوهري أورد المثنى على التغليب، وبين أن التغليب جاء على السم القمر؛ لأنه يسمى بالأزهر فغلبه على الشمس، وهو من قبيل تغليب المذكر على المؤنث.
- وعند النظر في معجم العين للخليل بن أحمد نجده يقول في مادة (زهر): "والأَزْهرُ:القَمَرُ"(٢)، ويكتفى بذلك ولاي وردالمشنى على التغليب منه ذااللفظ.
- ولم يورد أبو عمرو الشيباني هذا المثنى في كتابه "الجيم"، ولم أقف على مادة "زهر" في كتاب الجيم باب الزاي.
- وعند النظر في "معجم الجمهرة" نجده لم يذكر لفظ الأزهر من ضمن مادة (زهر)، فمعجم العين بيّن أن الأزهر: هو القمر، ولكن الجمهرة قال: في مادة (رزه): "وقمر زَاهِر"، ولم يورد اللفظ التغليبي.
- وفي معجم "مقاييس اللغة" نجد ابن فارس وافق الخليل في بيان معنى الأزهر، ولم يورد التغليب على المثنى منه فقال في مادة (زهر)(1): "وَالأَزْهَرُ: الْقَمَرُ".
- وفي "لسان العرب" لابن منظور نجده يورد التغليب على المثنى كما أورده الجوهري، ولا غرابة في ذلك فابن منظور استقى بعض مادته من الصحاح، فقال في مادة (زهر)(٥): "والأزْهرُ: الْقَمَرُ: والأزْهرَان الشمسُ والقمرُلنُورِهِمَا".
- أما في "القاموس المحيط" فقد تبع ما جاء في "الصحاح" و"اللسان"، فأورد التغليب على المثنى، فقال في مادة (زهر)(١): "والأزْهَرُ: القمرُ، والأزْهَرانِ: القَمَرانِ".

<sup>(</sup>١) الجوهري، الصحاح، مادة: (زهر).

<sup>(</sup>٢) الخليل، العين، مادة: (زهر).

<sup>(</sup>٣) ()ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (رزه).

<sup>(</sup>٤) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (زهـر).

<sup>(</sup>٥) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (زهر).

<sup>(</sup>٦) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (زهر).

- فنجد أن الجوهري وابن منظور والفيروز آبادي أوردوا المثنى التغليبي "الأزهران"، بينما الخليل والشيباني وابن دريد وابن فارس لم يوردوا التغليب من "الأزهر".
  - وقال الجوهري: في مادة (هيغ): "وقع فلانٌ في الأهْيَغَيْنِ، أي في الأكل والشرب"(١).
- وعند الخليل: "الأهيغ: أَرْغَد العَيْش وأَخْصب هُ"(٢)، عرَّف الكلمة، ولم يورد
   المثنى التغليبي لها.
- وأبوعمروالشيباني تبع الخليل بذكر المعنى دون إيراد المثنى التغليبي، فقال: (٣)
   "عامُ أَهْيغُ أَي مُخصِبُ ".
  - ونجد ابن دريد يقول: "وَيُقَال: تركته فِي الأَهْيَغَيْن، أَي فِي الشُّرب والنِّكاح"(٤).
    - وقال ابن فارس: "وَيَقُولُونَ: الْأَهْيَغَانِ: الْأَكْلُ وَالنِّكَاحُ"(٥).
- وابن منظ وريقول فيها: "وتَركَه فِي الأَهْيَغَينِ أَي الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ، وَقِيلَ: فِي
   الشرْبِ وَالنِّكَاح، وَقِيلَ: فِي الأَكل وَالنِّكَاح"(١).
- أما الفيروز آبادي فأورد هذا المثنى في مادة (هيغ) فقال: "والأهيغان: الخصب وحسن الحال، والأكل، والنكاح، أو الأكل والشرب"()، وأورده أيضًا في مادة (رفش)(): فقال: "وأرْفَشَ: وقَعَ في الأهْيَعَيِنْ، أي: الرَّفْشِ والقَفْشِ، وهُما الأكْلُ والنِّكاحُ".

<sup>(</sup>١) الجوهري، الصحاح، مادة: (هـيغ).

<sup>(</sup>٢) الخليل، العين، مادة: (هـيغ).

<sup>(</sup>٣) الشيباني، الجيم، مادة: (هـيغ).

<sup>(</sup>٤) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (غ هـي).

<sup>(</sup>٥) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (هـيغ).

<sup>(</sup>٦) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (هـيغ).

<sup>(</sup>٧) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (هـيغ).

<sup>(</sup>۸) المرجع السابق، مادة:  $((\dot{b})$ 

فنرى ورود المثنى على التغليب من مادة (هيغ) عند الأغلب ماعدا الخليل وأبا عمرو الشيباني، فلم يوردا هذه المادة بصيغة التغليب على المثنى، مع اختلاف المعنى بعض الشيء عند أصحاب المعاجم من حيث أنها تعني الأكل والنكاح، أو الأكل والشرب، ولكن غلبة صفة الأهيغ في الجمع بين شيئين يدلان على حسن الحال ورغد العيش.

والأمثلة كثيرة على هذا النوع من التغليب، منها: "الهجرتان، والأيبسان، والوالدان، والأعلبتان، والثقلان، والزهمدان"، وغيرها كثير مما ورد في الصحاح، ونكتفي بهذه المواد على سبيل التمثيل لا الحصر.

# المبحث السابع الخروج عن المعنى الوضعي بالتعبير عن الشيء وإرادة غيره

- السياق والكناية
  - مفهوم الكناية
- الفرق بين الكناية والمجاز
  - المعجم والكناية

تتغيرأساليب إيصال المعنى والتعبيرعنه من متكلم إلى آخر، كما رأينا في المباحث السابقة، فمنهم من يخرج عن المعنى الوضعي بالمجاز (()) أو باللازم والملزوم (())، وهي من الأساليب البلاغية المعروفة منذ القدم، وهناك أسلوب بلاغي آخري خرج به عن المعنى الوضعي إلى معنى آخر، وهو التعبير عن الشيء وإرادة غيره، وهو ما يسمى بأسلوب الكناية "، فهي من المعاني البلاغية التي تتميز بعنايتها بالمعنى بأسلوب مبالغ فيه، يعطي قوة وجما لافي آن واحد، وهذه القوة تكون بإيرادها للمعنى مع ما يتعلق به، وهذا ما يجعلها أحد أهم الأساليب البلاغية في اللغة، وبما أنها تختص بالمعنى كالمجاز فهي تدخل تحت علم البيان (())، ولا يخفى علينا مدى اهتمام العرب بعلوم البيان عامة وبالكناية خاصة، فقد "أقدموا عليها اتساعًا في الكلام واقتدارًا واختصارًا، وثقة بفهم المخاطب "(؛)، وكان أولَ من تكلم عنها أبو عبيدة (المتوفى: ٢٠٩هـ) في كتابه "مجاز القرآن"(٥).

فما مفهوم الكناية؟ وما الفرق بينها وبين المجاز الذي أوردناه سابقًا؟ وما أنواعها؟ وما دور السياق في إيضاح المعنى الكنائي؟ وكيف اهتم المعجم العربي بأسلوب الكناية؟

عرضنا في مبحث الخروج عن المعنى الوضعي إلى المجاز، أن السياق هو المكان الوحيد الذي يبين المراد من المعنى، وهو الذي يجمع الكلمة بالقرينة التي تخرجها من معناها

<sup>(</sup>١) ينظر: المبحث الثالث من هذا الفصل: الخروج عن المعنى الوضعى إلى المجاز، ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المبحث الرابع من هذا الفصل: الخروج عن المعنى الوضعي إلى اللازم والملزوم، ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) علم البيان هو: «معرفة إيراد المعنى الواحد بطرق مختلفة ، في وضوح الدلالة عليه »، وهو أحد علوم البلاغة في اللغة العربية ، ويستخدم في إيصال المعنى بطرق مختلفة مثل: استخدام فن التشبيه أو اللاستعارة أو المجاز أو الكناية ، ومثاله : معنى «كالشجاعة » يمكن تأديته بطرق مختلفة لتوضح الدلالة عليه ، فيعبر عنها من طريق التشبيه : «محمد كالأسد في الشجاعة »، وتارة عن طريق الاستعارة ، فيقال : «رأيت أسدًا يخطب القوم على المنبر» ، وتارة عن طريق الكناية ، فيقال : «زارنا أبوالحرب » فإن أبوته لها كناية عن ملازمته إياها كما يلزم الأب ابنه ، وهذا كناية عن شجاعته . وأوضح التراكيب دلالة على هذا المعنى هو الأول ، ويليه الثاني ، ثم الثالث ، وهكذا . ينظر : عوني ، حامد ، المنهاج الواضح للبلاغة ، (د. ط) ، المكتبة الأزهرية للتراث ، القاهرة ، ٢٧/١.

<sup>(</sup>٤) الثعالبي، فقه اللغة وسرالعربية، مرجع سابق، ص ٢٢٢.

 <sup>(</sup>٥) ينظر: عتيق، عبد العزيز (المتوفى: ١٣٩٦هـ)، علم البيان، (د. ط)، دار النهضة العربية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت – لبنان، ١٤٠٥هـ /١٩٨٢م، ص ٢٠٣٠.

الوضعي إلى المعنى الاستعمالي المراد، فهنا أيضًا الكناية التي تعتمد على السياق في إظهار المعنى المراد، فرأيت أن أبدأ بأهمية السياق ودوره في إيضاح المعنى الكنائي.

## السياق والكناية:

إن صور البيان المختلفة لا يمكن أن نستخرج المعنى فيها من ظاهر اللفظ وحده، ولا من الدلالة المعجمية لهذا اللفظ، بل لا بد من عمق التفكير للوصول للمعنى المقصود، وهذا ما عبر عنه الجرجاني بقوله: "الكلام على ضربين: ضرب أنت تصل منه إلى الغرض بدلالة اللفظ وحده، وضرب أخر أنت لا تصل منه إلى الغرض بدلالة اللفظ وحده، ولكن يدلّك اللفظ على معناه الذي يقتضيه موضوعه في اللغة، ثم تجد لذلك المعنى دلالة ثانية تصل بها إلى الغرض. ومدار هذا الأمر على «الكناية» و«الاستعارة» و«التمثيل» "(۱). فالجرجاني يبين أن اللفظ يدل على معناه المعجمي، وهذا المعنى الأول يدلك على معنى أو دلالة ثانية تصل من خلالها إلى المعنى المقصود.

وعليه تعتبر الكناية من أكثر الفنون البيانية بعد المجاز التي تعتمد في إظهار المعنى المراد منها على السياق، فهي أقرب للسياق الاجتماعي<sup>(7)</sup> والثقافي، وهذا ما يجعلنا نركز اهتمامنا على دور السياق في إظهار المعنى الكنائي، "وقد أدرك البلاغيون اختلاف بنية الكناية عن باقي فنون البيان، فحددوها بعلاقة اللازم والملزوم، وهذا ما جعلهم يدرجونها في نهاية أبواب علم البيان بعد التشبيه والاستعارة والمجاز "(7).

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) السياق الاجتماعي: «هو مجموعة الظروف الاجتماعية التي يمكن أخذها بعين الاعتبار لدراسة العلاقات الموجودة بين السلوك الاجتماعي والسلوك اللغوي، ونقول هو السياق المقامي أو «سياق المقام» وهو المعطيات التي يشترك فيها المرسل والمستقبل حول المقام الثقافي والنفسي، والتجارب المشتركة بينهما والمعارف الخاصة بكل منهما». نقلًا عن: بودوخة، د. مسعود، «اجتماعية الكناية بين التخييل والتأويل»، مجلة الأثر، ٢٠٠٢م، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) النوباني، د. شفيق طه، «الأبعاد الثقافية في الكناية»، مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية، العدد: ٥٠، ١٤٣٨هـ / ٢٠١٧م، ص ٢٥١.

فالكناية تختلف عن المجازفي أن قرينتها غيرواضحة، وبالتالي يجوز للمتلقي حملها على المعنى الحقيقي، وهذا التأرجح في الكناية بين حمل اللفظ على ظاهره أو حمله على المعنى المحال إليه جعل الأصوليين (١) يشترطون فيها شرطين هما:

- ان يتجاذب الكناية جانبا الحقيقة والمجاز، واستدلوا بقوله تعالى: ﴿ أَوْ لَا مَسْنُمُ الْسَاءَ : ﴿ أَوْ لَا مَسْنُمُ الْسَاءَ : ٤٣] حيث يجوز حمله على الحقيقة والمجاز ('').
- ا- لابد من وجود وصف جامع بينها وبين الصريح (")؛ لئلا يلحق بالكناية ما ليس منها، فعند وجود هذا الوصف تكون الكناية صحيحة، وتأويلها سليم، كاللمس والجماع، فإن الجماع اسم موضوع حقيقي واللمس كناية عنه، وبينهما الوصف الجامع؛ إذ الجماع لمس وزيادة، فكان دالًا عليه بالوضع المجازي، فهو كناية لتوفر الشرطين. ولكن تأويل الثياب بالقلب في قوله تعالى: ﴿وَثِيَابُكُ فَطَفِرُ ﴾ [المدثر:٤] غيرسليم؛ لعدم الوصف الجامع بين الثياب والقلب(٤).

فهذا التأرجح في الكناية بين جواز إيراد المعنى الظاهر من اللفظ، أو حمله على المعنى الثاني كما قال الجرجاني يجعلنا ننظر للكناية من خلال استعمالاتها وما تدل عليه من قبل مستعمليها، وفي هذا يقول أحمد المراغي عن الكناية: "إن العرب تلفظ أحيانًا بلفظ لا تريد منه معناه الذي يدل عليه بالوضع، بل تريد منه ما هو لازم له في الوجود بحيث

<sup>(</sup>۱) الكناية عند الأصوليين: «هي ما استترالمراد منه بالاستعمال»، ينظر: أحمد، والبخاري، عبد العزيز، عالاء الدين، كشف الأسرار، (د. ط)، دار الكتاب الإسلامي، ٤ج، ١٦/١.

<sup>(</sup>٢) «فيصح حمل (اللمس) على الحقيقة وعلى المجاز، دون خللٍ في كل منهما، ومن ثَم ذهَب الشافعي حرحمه الله – إلى أن اللمس هو مصافحةُ الجسد الجسد، فأوجب الوضوءَ على الرجل إذا لمس المرأة، وتلك هي الحقيقةُ في اللمس، وذهب غيرُه إلى أن المراد باللمس هو الجِماع، وذلك مجازُ فيه، وهي الكناية »، ابن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، مرجع سابق، ٣/٨٥.

<sup>(</sup>٣) الصريح عند الأصوليين: «هو ما ظهر المراد منه ظهورًا بينًا زائدًا»، ينظر: أحمد، والبخاري، كشف الأسرار، مرجع سابق، ١٩٥٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، مرجع سابق، ٥٠/٣-٥٣.

إذا تحقق الأول تحقق الثاني عُرفًا وعادة، فنقول: فلان رحب الصدر، ونقصد أنه حليم من قبل أن الحليم يكون ذا أناة وتؤدة ولا يجد الغضب إليه سبيلا، لما في صدره من السعة لاحتمال كثير من الحفاظ والأضغان "(١).

فدلالات الكناية ومقاصدها لا يمكن عزلها عن المتلقي وخلفياته الاجتماعية والثقافية، وفهمه وتأويله للدلالات والمقاصد التي يرمي إليها منشئ النص، فيقول الجرجاني: "ألا ترى أنك لما نظرت إلى قولهم: «هو كثير رماد القدر»، وعرفت منه أنهم أرادوا أنه كثير القرى والضيافة، لم تعرف ذلك من اللفظ، ولكنّك عرفته بأن رجعت إلى نفسك فقلت: إنّه كلام قد جاء عنهم في المدح، ولا معنى للمدح بكثرة الرّماد، فليس إلا أنهم أرادوا أن يدلّوا بكثرة الرّماد على أنه تنصب له القدور الكثيرة، ويطبخ فيها للقرى والضيافة. وذلك لأنه إذا كثر الطبخ في القدور كثر إحراق الحطب تحتها، وإذا كثر إحراق الحطب كثر الرّماد لا محالة وهكذا السبيل في كلّ ما كان «كناية» "(٢). فهنا وضح أن الدلالة الظاهرة ليست هي المقصودة وإنما المراد انتقال المتلقي منها لما هو أولى وأحق بالفهم وهو المعنى المقصود المسترخلف الكلام.

فالدلالة بالكناية تكون ضمن سلسلة مترابطة من اللوازم(٢) (الوسائط) التي يرتبط بعضها ببعض، حتى يصل بها المتلقي إلى المعنى المطلوب، ويؤكد الجرجاني على ذلك فيقول أيضًا: "إنك إذا قلت: «هو كثير رماد القدر»، أو قلت: «طويل النجاد»، أو قلت في المرأة: «نؤوم الضحى»، فإنك في جميع ذلك لا تفيد غرضك الذي تعني من مجرد اللفظ، ولكن يدل اللفظ على معناه الذي يوجبه ظاهره، ثم يعقل السامع من ذلك المعنى، على سبيل الاستدلال، معنى ثانيًا هو غرضك، كمعرفتك من «كثير رماد القدر» أنه مضياف، ومن «طويل النجاد» أنّه طويل القامة، ومن «نؤوم الضحى» في المرأة أنها

<sup>(</sup>۱) المراغي، أحمد بن مصطفى (المتوفى: ١٣٧١هـ)، علوم البلاغة «البيان، المعاني، البديع»، (د. ط)، ص

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) سنرى هذا خلال حديثنا عن أنواع الكناية فيما بعد.

مترفة مخدومة، لها من يكفيها أمرها"(١). فالجرجاني يبين أن دلالة الكناية استنتاجية كما قلنا عبر التنقل خلال لوازم المعنى ولا تعتمد على مجرد اللفظ.

فمن خلال هذه الأمثلة تظهر أهمية انتماء المتخاطبين مستخدمي الكناية لسياق اجتماعي وثقافي واحد، كما يظهر في المثال الذي شرحه الجرجاني شرحه أيضًا "السكاكي" وبين كيف توصلنا من خلال السياق الاجتماعي والثقافي للدلالة المرادة فقال: "قول العرب" فلانة نؤوم الضحى"، أي: مرفهة مخدومة غيرمحتاجة إلى السعي بنفسها، وهذا لأن وقت الضحى هو وقت سعي نساء العرب للمعاش، وكفاية أسبابه، وتحصيل ما يحتاج إليه في تهيئة المتناولات، فلا تنام فيه من نسائهم إلا من يكون لها خدم ينوبون عنها في السعي "(۱)، فهنا يتبين لنا أن هذه الكناية لا تُفهم إلا في سياق البيئة العربية، الذي يربط وقت السعي بالصباح الباكر.

فمن يقوم بإنتاج النص سواء كان شاعرًا أو كاتبًا يقوم بهذه العملية المتسلسلة المتلازمة، ينقل من خلالها المعنى إلى أحد لوازمه فيذكره، ويكون هذا الللازم المذكور هو نقطة الانطلاق للمتلقي في تحديد المعنى الكنائي، فيمر بلوازم المعنى التي مربها صاحب النص إلى أن يصل إلى المعنى المراد، فهناك كناية تكون كثيرة اللوازم، وكناية قليلة اللوازم، في الوصول للمعنى المراد وهذا سنعرفه لاحقًا. فالغرض من نظم الكلام تناسق دلالته وليس ضمه إلى بعض، فلا بد من تتبع أثر المعاني بما يرتضيه العقل (")، فالألفاظ المفردة التي هي أوضاع اللغة، لم توضع لتُعرف معانيها في أنفسها، ولكن لأن يضم بعضها إلى بعض، فيعرف فيما بينهما فوائد "(؛).

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) السكاكي، مفتاح العلوم، مرجع سابق، ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>٣) (( ينظر: بودوخة، د. مسعود، «اجتماعية الكناية بين التخييل والتأويل »، مجلة الأثر، ٢٠١٢م، ص ٢٠٠٧.

<sup>(</sup>٤) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ص ٣٥٣.

فمن هنا تتضح لنا أهمية السياق وخلفيات المتلقى وثقافته في التوصل للمعنى المستترالمقصود من الكناية فهي: "عدول عن إفادة المعنى المراد مباشرة إلى إفادته عن طريق لازم من لوازمه، ويكون على المتلقى أن ينتقل من المعنى الحرفي المذكور إلى المعنى المراد المتروك"(١).

فالسياق يُعَدُّ من أكبرالقرائن لاعتماده على القرائن اللغوية وغيراللغوية (٢)، ويقول ابن قيم الجوزية فيه: "السياق يرشد إلى تبيين المجمل، وتعيين المحتمل، والقطع بعدم احتمال غيرالمراد، وتخصيص العام، وتقييد المطلق، وتنوع الدلالة، وهو من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم، فمن أهمله غلط في نظره، وغالط في مناظرته "(٣). فهو يؤكد أهمية السياق في إيضاح المعنى المراد، فالكناية بسبب بعد معانيها عما وضعت له في الأصل فهي تؤثر في السياق؛ لأن الوصول إلى دلالاتها لا يكون إلا بتعدد الوسائط (اللوازم).

### مفهوم الكناية:

أورد الجرجاني في كتابه "دلائل الإعجاز"، فصلًا بعنوان: "اللفظ يطلق والمرادبه غير ظاهره" عرَّف فيه الكناية بأنها: "أن يريد المتكلم إثبات معنى من المعاني، فلا يذكره باللفظ الموضوع له في اللغة، ولكن يجيء إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود، فيومئ به إليه، ويجعله دليلا عليه، مثال ذلك قولهم: «كثيررماد القدر»، يعنون كثيرالقرى، فقد أرادوا في هذا، كما ترى، معنى، ثم لم يذكروه بلفظه الخاص به، ولكنهم توصّلوا إليه بذكر

<sup>(</sup>١) بودوخة، اجتماعية الكناية بين التخييل والتأويل، مرجع سابق، ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>١) ينظر: المبحث الثالث: الخروج عن المعنى الوضعى إلى المجاز، ص١٩٢.

<sup>(</sup>٣) ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكربن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ٧٥١هـ)، بدائع الفوائد، (د. ط)، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ٤ج، ٤/٨.

معنى آخر من شأنه أن يردفه في الوجود، وأن يكون إذا كان "(۱). وهي عند البلاغيين: "لفظ أريد به لازم معناه مع جواز إرادة المعنى الأصلي "(۱). ومثالها: "«طويل النجاد» المراد به طول القامة مع جواز أن يراد حقيقة طول النجاد أيضًا. فالنجاد حمائل السيف، وطول النجاد يستلزم طول القامة، فإذا قيل: فلان طويل النجاد، فالمراد أنه طويل القامة، فقد استعمل اللفظ في لازم معناه، مع جواز أن يراد بذلك الكلام الإخبار بأنّه طويل حمائل السيف وطويل القامة، أي: يراد بطويل النجاد معناه الحقيقى واللازمى "(۳).

ومن خلال التعريفات السابقة للكناية يتضح في أنها تكون بمثابة إخفاء للمعنى الحقيقي فهي لا تصرح به مباشرة بل تصرح عنه بلفظ آخر، ولهذا سميت بالكناية (٤٠)، فمثلا نقول: "وقف مرفوع الرأس"، فالمعنى الظاهر هو أنه رفع رأسه لأقصى ارتفاع، في حين يدل المعنى الخفي لها على الفخر والاعتزاز. ونقول: "فلان كبيرالعقل" و"فلان كبيرالقلب" فالمعنى الظاهر كبرحجم عقله وكبرحجم قلبه، ولكن المعنى الخفي للأول هو الحكمة والتروي في حل المشاكل، والمعنى الخفي للثاني هو تسامحه وطيبته.

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ص ٥١، وينظر: السكاكي، مفتاح العلوم، مرجع سابق، ص ٤٠٠، وينظر: المراغى، علوم البلاغة، مرجع سابق، ص ٤٠٠.

<sup>(</sup>۲) الصعيدي، عبد المتعال، بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة، ط۱۷، مكتبة الأداب، ٢٦٤ههـ/ ٢٠٥٥م، ٣٨/٣٥، وينظر: السكاكي، مفتاح العلوم، مرجع سابق، ٢٠٠١م، وينظر: الدمشقي، عبد= =الرحمن بن حسن حَبَنَّكَة الميداني الدمشقي (المتوفى: ٢٥٥ههـ)، البلاغة العربية، ط١، دار القلم، دمشق، الدار الشامية، بيروت، ٢١٤١هـ/ ١٩٩٦م، ٢٧٧٠، وينظر: الجارم، ومصطفى، البلاغة الواضحة، مرجع سابق، ١٢٤٤، وينظر: عتيق، علم البيان، مرجع سابق ٢٣٠١، وينظر: قاسم، وديب، د. محمد أحمد قاسم، د. محبي الدين ديب، علوم البلاغة «البديع والبيان والمعاني»، ط١، المؤسسة الحديثة للكتاب، طرابلس - لبنان، ٢٠٠٣م، ص٢٤١، وينظر: الهاشمي، جواهر البلاغة، مرجع سابق، ص ٢٨٧، وينظر: التفتازاني، مسعود بن عمر (المتوفى: ٢٩٧هـ)، ١٣٤١هـ/٢٠١٠م، مختصر المعاني، ط١، مكتبة البشرى، باكستان، ١٩٠٢م.

<sup>(</sup>٣) عتيق، علم البيان، مرجع سابق، ص ٢٠٣/١.

<sup>(</sup>٤) «لأن (ك ن ى) كيفما تركبت دارت مع تأدية معنى الخفاء من ذلك كنى عن الشيء يكنى إذ لم يصرح به ومنه الكنى، وهو أبو فلان وابن فلان وأم فلان وبنت فلان سميت كنى لما فيها من إخفاء وجه التصريح بأسمائهم الأعلام»، مفتاح العلوم، مرجع سابق، ١/٢٠١، وينظر: مطلوب، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، مرجع سابق، مادة: (ك م ا)، ص ٥٦٨.



ذكرنا في بداية المبحث أن الكناية تندرج تحت علم البيان الذي يشتمل على: التشبيه والمجاز والكناية، فما الفرق بينها؟

الكناية كما عرَّفناها سابقًا: لفظ لا يقصد منه المعنى الحقيقي، وإنما يقصد معنى ملازم للمعنى الحقيقي، مع جواز إرادة المعنى الأصلي، فمن هنا يتضح لنا الفرق بين المجاز والكناية وهو: صحة إرادة المعنى الحقيقي (الأصلي) في الكناية، ولا يصح ذلك في المجاز (۱٬)، فالمجاز يكون مع قرينة مانعة من إرادة المعنى الأصلي (۱٬)، وقد تمتنع إرادة المعنى الأصلي في الكناية لخصوص الموضوع، نحو: قوله تعالى: ﴿الرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ المعنى الأصلي في الكناية لخصوص الموضوع، نحو: قوله تعالى: ﴿وَالسَّمَونَ مُطُويِّنَ مُ يَعِينِهِ عَلَى الاستواء والملك، وقوله تعالى: ﴿وَالسَّمَونَ مُطُويِّنَ مُ يَعِينِهِ عَلَى الرادة المعنى الاصلي؛ لأن المجاز ملزوم قرينة مانعة لإرادة الحقيقة كما عرفنا سابقًا، فلا يسوغ إرادة الأصلي؛ لأن المجاز ملزوم قرينة مانعة لإرادة الحقيقة كما عرفنا سابقًا، فلا يسوغ إرادة الأسلي الأسد المفترس في قولك: "في الحمام الأسد "(۳).

ونرى ابن الأثير جعل الكناية جزءًا من الاستعارة، وليست نوعًا مستقلًا من المجاز؛ «لأنّ الاستعارة لا تكون إلّا بحيث يطوى ذكر المكنى عنه، لا تكون إلّا بحيث يطوى ذكر المكنى عنه، فيقال: كل كناية استعارة وليس كل استعارة كناية » (عتيق، علم البيان، مرجع سابق، 18/1).

<sup>(</sup>١) ينظر: تعريف المجاز، الفصل الثاني: المبحث الثالث: الخروج عن المعنى الوضعي الى المجاز، ص١٩٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الهاشمي، جواهر البلاغة، مرجع سابق، ١/٨٨٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الهاشمي، جواهر البلاغة، مرجع سابق، ٢٨٨/، وينظر: الصعيدي، بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة، مرجع سابق، ٣٨٨٥، «وفرق السكاكي وغيره بينهما بوجه آخر أيضا، وهو أن مبنى الكناية على الانتقال من اللازم إلى الملزوم، (ينظر: الفصل الثاني: المبحث الرابع: الخروج عن المعنى الوضعي إلى اللازم والملزوم)، كالانتقال من طول النجاد إلى طول القامة، ومبنى المجاز على الانتقال من الملزوم إلى اللازم كالانتقال من الغيث إلى النبت، ومن الأسد إلى الشجاع»، على الانتقال من الملزوم إلى اللازم كالانتقال من الغيث إلى النبت، ومن الأسد إلى الشجاع»، (الصعيدي، بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة، مرجع سابق، ٣٨/٣، وقد رد هذا= =الفرق «بأن اللازم مالم يكن المنومًا بنفسه أو بانضمام قرينة إليه لم ينتقل منه إلى الملزوم؛ لأن اللازم من حيث إنه لازم يجوز أن يكون أعم ولا دلالة للعام على الخاص فإذا كان اللازم ملزومًا يكون الانتقال من الملزوم إلى الملازم من لمزومًا امتنع الانتقال منه في المجاز فلا يتحقق الفرق، والسكاكي اعترف بأن اللازم ما لم يكن ملزومًا امتنع الانتقال منه »، (التفتازاني، مختصر المعاني، مرجع سابق، ١٩٣٢).

والجرجاني يجمع كلًا من "الكناية" و"الاستعارة"، فيعبر عنهما بـ "المعنى" و"معنى المعنى"، ويعني "بالمعنى" المفهوم الظاهر من اللفظ الذي تصل إليه بغير واسطة"، أما "معنى المعنى" فهوأن تعقل من اللفظ معنى، ثم يفضي بك ذلك المعنى إلى معنى آخر"(). فالجرجاني عبر عن الصورة التي تخرج بالمعنى عن معناه الوضعي إلى معنى آخر سواء بالمجاز أو الكناية بـ "معنى المعنى المعنى".

#### أنواع الكناية:

قسم العلماء الكناية ثلاثة أقسام، هي (٢): كناية عن صفة (٣)، وكناية عن موصوف (٤)، وكناية عن نسبة (٥). وهذه الأقسام معروفة لدى الجميع، وما يهمنا هنا ما يتصل ببناء المعنى الذي تقصده الكناية، وهما معنيان:

المعنى قريب (۱): "ما يكون الانتقال فيها إلى المطلوب بغيرواسطة بين المعنى المنتقل عنه، والمعنى المنتقل إليه"، وهي التي يسهل على المتلقي فهمها، مثل: أن تقول "فلان طويل النجاد"، كناية سهلة يفهم المتلقي من خلالها أن المقصود طول قامته، فهي كناية موجهة لأي متلق، فهو لم يقم بأي جهد ذهني في الوصول للمعنى المراد.

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز، مرجع سابق، ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السكاكي، مفتاح العلوم، مرجع سابق، ص ٢٠٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) مثالها: كما تقول (هوربيب أبي الهول) تكنى عن شدة كتمانه لسره. وتعرف كناية الصفة بذكر الموصوف: ملفوظًا أو ملحوظًا من سياق الكلام، ينظر: الهاشمي، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، مرجع سابق، ص ٢٨٨.

<sup>(</sup>٤) مثالها: كما تقول (أبناء النيل) تكنى عن المصريين، وتعرف بذكر الصفة مباشرة، أو ملازمة، ينظر: المرجع سابق، ص ٢٨٨.

<sup>(</sup>ه) مثالها: كقولك «خيرالناس من ينفع الناس» كناية عن نفي الخيرية عمّن لا ينفعهم، ينظر: المرجع السابق، نفسه.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق: ص ٢٨٨، وينظر: السكاكي، مفتاح العلوم، مرجع سابق، ص ٤٠٤.

المعنى بعيد (۱): وهي "أن تنتقل على مطلوبك من لازم بعيد بوساطة لوازم (وسائط) متسلسلة"، مثل: أن تقول: "فلان كثيرالرماد"، فالوسائط (اللوازم) هي الانتقال من كثرة الرماد على كثرة الجمر، ومن كثرة الجمر على كثرة إحراق الحطب تحت القدور، ومن كثرة إحراق الحطب على كثرة الطبائخ ومن كثرة الطبائخ على كثرة الأكلة، ومن كثرة الأكلة على كثرة الضيفان، ثم من كثرة الضيفان على أنه مضياف فيوجد أكثر من واسطة بين الكناية وبين المطلوب بها، فهي موجهة لمتلقٍ مخصوص؛ لأن المتلقي بذل جهدا ذهنيًا في الانتقال من معنى إلى آخر عبر سلسلة من المعاني ليصل للمعنى المراد وهو "الكرم".

ومن خلال هذه الوسائط (اللوازم) في معانيها جاءت أنواع الكناية بحسبها وبحسب السياق كما ذكرنا في (السياق والكناية)، فهذه الأنواع تبين ما تكلمنا عنه بدايةً من أهمية السياق في إيضاح المعنى المراد من الكناية.

#### وتقسم بحسب السياق واللوازم إلى ما يلى:

- ١- التعريض: "وهونوع لطيف من الكناية يطلق فيه الكلام مشارًا به إلى معنى آخريفهم من السياق أو المقام الذي يتحدث فيه"، مثاله: قولك أمام كاذب: ما أقبح الكذب(٢)!
- 7- التلويح: "هو كناية تكثر فيها الوسائط بين اللازم والملزوم"، وسمّيت بالتلويح لأنها تقوم على الإشارة من بعيد، مثاله: "أولئك قوم يوقدون نارهم في الوادي كناية عن بخلهم، فقد انتقل من الإيقاد في الوادي المنخفض، إلى إخفاء النيران، ومن هذا إلى عدم رغبتهم في اهتداء ضيوفهم إليها، ومن ذا إلى بخلهم (").

<sup>(</sup>١) السكاكي، مفتاح العلوم، مرجع سابق، ص ٤٠٥، وينظر: الهاشمي، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، مرجع سابق، ص ٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) قاسم، وديب، علوم البلاغة، مرجع سابق، ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) المراغى، علوم البلاغة، مرجع سابق، ص ٣٠٥.

- ٣- الرمز: "هو كناية قليلة الوسائط، خفية اللوازم، أو هو الكناية القائمة على مسافة قريبة فيكون فيها الخفاء نسبيا"، مثاله: "فلان عريض الوسادة"، فعرض الوسادة يستلزم كبرالرأس، ويلزم منه البلاهة، فكان كناية عن أنّه أبله (١).
- 3- الإيماء أو الإشارة: "وتتميّز بأنها قليلة الوسائط، فتدلّ على المعنى المراد دلالة مباشرة كأنها تومئ إليه"، فالعلاقة بين المعنى الحرفي والمعنى المراد واضحة بها، وهي كناية تتوسط بين التلويح والرمز. مثالها: كقول أبي تمام يصف إبله مادحًا أبا سعيد:

أَبَينَ فَمَا يَـزُرْنَ سِـوى كَريـمٍ وحَسْبُكَ أَنْ يَـزُرْنَ أَبِـا سَعِيـدِ أَبَـا سَعِيـدِ أَفَاد أَن أَبا سعيد كريم لا يخفى كرمه على أحد"(۲).

فمن هنا يتبين أهمية السياق في إيضاح المعنى المراد، وبيان الوسائط فيه، فالسياق هو المرجع الوحيد في فهم الدلالة المرادة من الألفاظ، وبيان الوسائط (اللوازم) الدالة على المعاني المقصودة، ففنون البيان جميعها تقوم على تعبيرغيرمباشر، غيرأن فن الكناية يتميزبأنه فن سياقي لا تتضح الدلالة منه إلا من خلال السياق الاجتماعي الكناية يتميزبأنه في سياقي لا تتضح الدلالة منه إلا من خلال السياق الاجتماعي (المقامي والثقافي)، فهي ترتبط بالنسق الثقافي في الثقافة العربية، وتعبرعن القيم العربية، كالكرم، والبخل، والمروءة، والعفة والشرف والدناءة والمكانة، وغيرها ". وبذلك نرى أن السياق هو الذي يوضح المعنى المراد من الكناية، ويتضح دورها في استخدامها عما يستقبح ذكره بما يُستحسن لفظه (3)، كما في قولنا الآن للمطلقة "منفصلة"، لما

<sup>(</sup>١) قاسم، وديب، علوم البلاغة، مرجع سابق، ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، نفسه.

<sup>(</sup>٣) ينظر: النوباني، الأبعاد الثقافية في الكناية، مرجع سابق، ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>٤) ورد عند الثعالبي "الفصل السابع والتسعون: في الكناية عما يُستقبح ذكره بما يستحسن لفظه "، فقه اللغة وسر العربية، مرجع سابق، ص٢٧٦.

يشعر اللفظ بضيق في صدر المرأة، فكني عنه بالانفصال، وهذا من سنن العرب، "ومن كنايات البُلَغاء: به حاجَةٌ لا يَقْضيها غَبرُه، كناية عن الحدث"().

## المعجم والكناية:

أصحاب المعاجم كما ذكرنا غير مطالبين وغير ملتزمين بحصر المعاني الاستعمالية من كناية وغيرها في المعجم؛ لأنها متغيرة بتغير الزمان والمكان، وإن أوردوا بعضها، ومما ورد عندهم من الكناية ما يلي:

- الصحاح أورد في (كَبر): "الكِبَرُ في السنّ... وأكبر الصبيُّ، أي تَغَوَّطَ، وهو كناية ُّ "(۱)، فنرى أنه أورد سياقًا لغويًا من إسناد الفعل إلى الصبي فأخرج المعنى الوضعي في (كبروهو كبر السن) إلى معنى آخر استعمالي وهو (التغوط)، وكان بالكناية، ووضح ذلك وبينه بقوله: "وهو كناية".
- وفي العين: "الكَبَرُ: طبل له وجه بلغة أهل الكوفة. والكِبرُ: الإثم الكبيرمن الكبيرة... والكِبرُ: الإثم الكبيرة فنرى أنه لم يورد المعنى الكنائي لصيغة أكبركما أورده الجوهري.
- أما الجيم: "كِبْرهَمّ ه كَذَا وكَذَا" ثم قال في موضع آخر: "تَقولُ وأَسَد: كبَرتُه وأَنا أَكبُرُه في الكِبَرِ"(ئ) فلم يورد المعنى الكنائي الذي يخرج له المعنى الوضعي للكبرمن (الكبرفي السن) إلى (التغوط).
- في جمهرة اللغة: "وَالْكبرضد الصغر"(٥)، فلم يورد المعنى الكنائي للمادة كما أورده الجوهري واكتفى بالمعنى الوضعى فقط.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) الجوهري، الصحاح، مادة: (ك بر).

<sup>(</sup>٣) الخليل، العين، مادة: (ك ب).

<sup>(</sup>٤) الشيباني، الجيم، مادة: (ك ب).

<sup>(</sup>٥) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (برك).

- وفي مقاييس اللغة: "الْكَافُ وَالْبَاءُ وَالرَّاءُ أَصْلُ صَحِيحُ يَدُلُّ عَلَى خِلَافِ الصِّغَرِ"(۱)، أيضًا فلم يورد المعنى الاستعمالي الذي أورده الجوهري للمادة.
- المَّا في لسان العرب: "الكَبير في صِفَةِ اللَّهِ تَعَالَى: الْعَظِيمُ الْجَلِيلُ والمُتَكَبِّر النَّذِي تَكَبَّر عَنْ ظُلْمِ عِبَادِهِ... ثم يذكر... الكبرضد الصغر... وأَكْبَر الصبيُّ أَي تَغَوَّظ، وَهُ وَكِنَايَةُ "(٢)، فنراه يورد المعنى الذي خرجت له الكلمة عن معناها الوضعي إلى معنى آخر بالتعبير عن الشيء وإرادة غيره، وهو التعبير عن (الغائط) بالكبر، وأورده بنفس المثال والتصريح بكونه كناية كما فعل الجوهري، وهو منقول عنه.
- وفي القاموس المحيط: "نقيضُ صَغُر... ثم يقول... وأكبَرَ الصَّبِيُّ: تَغَوَّطَ، والمرأةُ:
  حاضَتُ "(")، فجاء بما خرجت له الكلمة عن معناها الوضعي (الكبرفي السن)
  لعنى آخر استعمالي فجاءت كناية عن بلوغ المرأة، وتغوط الصبي، ولكنه لم
  يصرح بقوله: أنها "كناية" كما فعل الجوهري.

فنرى أن الجوهري وتبعه ابن منظور والفيروز آبادي أوردوا المعنى الاستعمالي الذي خرجت له مادة (كبر) بالمثال الذي يبين السياق الذي خرج فيه المعنى بقولهم: (أكبر الصبي)، وبعدها يصرح كلُ من الجوهري وابن منظور بأنها (كناية) خرج لها المعنى في هذا السياق.

- وورد في الصحاح أيضًا: مادة (لعق): "أي لَحِسته. ولَعِقَ فلان إصبَعه، أي مات، وهو كنايةٌ"... يقال (٤): في الأرض لَعْقَةٌ من ربيع، ليس إلا في الرُطب،

<sup>(</sup>١) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (ك ب ر).

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (ك بر).

<sup>(</sup>٣) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (ك بر).

<sup>(</sup>٤) أخرج المعنى الوضعي لمعنى استعمالي آخر بالمجاز، فانتقل بنا من الحقيقة (اللعق: اللحس) إلى المجاز (في الأرض لعقة من الربيع) العشب الأخضر القليل في الأرض كأنه لعقة من الربيع. والقرينة المانعة من إرادة المعنى الوضعي هي قوله: «من الربيع». فنلاحظ أن أكثر أمثلة المجاز عند الجوهري جاءت بعد قوله: «يقال».

يَلْعَقُهَا المال لَعْقًا "()، أورد مثالا: بقولهم "لعق فلان أصبعه" وصرح بكونه "كناية عن موته"، وبين ذلك، فأخرج مادة (لعق) من معناها الوضعي وهو (اللحس) إلى معنى استعمالي آخروهو (الموت) بالكناية، وهذا المعنى ورد عند الثعالبي في كتابه "فقه اللغة وسر العربية" حيث قال: "لَعِقَ إِصْبَعَهُ وَضَحَا ظِلُّهُ: إِذَا مَاتَ "().

- أما في العين: "اللَّعوقُ: اسمُ كُلِّ شيء يُلْعَقُ، من حلاوة أو دواء "(٣) فلم يورد ما خرج له المعنى الوضعي لمعنى استعمالي آخر، واكتفى بالمعنى الأصلي.
- أما الجيم: فقد وردت مادة (لعق) عنده بمعنى: "والإلعاقُ: خِفَّةُ غَزْل الثَّوْب، يقال: هو مُلعَقُ "(٤)، ولم يورد المعنى الوضعي للمادة، وإنما أورد معنى استعماليًا مجازيًا جديدا للإلعاق وهو: "خفة غزل الثوب"، وهذا المعنى الاستعمالي لم يورده أحد من أصحاب المعاجم التي أبحث فيها، ولكني وجدته في "معجم أساس البلاغة"، أورده الزمخشري من ضمن ما خرج له المعنى الوضعي لمادة (ل ع ق) بالمجاز فقال: "ألعق النساج الثوب: خفف غزله "(٥).
- وفي جمهرة اللغة: "اللَّعْق: مصدر لَعِقْتُ الْعَسَلَ وَغَيره أَلْعَقه لَعْقًا"(١)، فلم يورد ما خرج له المعنى الوضعي لمعنى استعمالي آخر واكتفى بالمعنى الأصلي للمادة كما فعل الخليل.
- وفي مقاييس اللغة: "أَصْلُ يَدُلُ عَلَى لَسْبِ شَيْءٍ بِإِصْبَعٍ أَوْ غَيْرِهَا... ثم يقول...
   وَيُقَالُ: لَعِقَ فُلَانُ إِصْبَعَهُ، إِذَا مَاتَ... قَالَ بَعْضُهُمْ: يُقَالُ مَا بِالْأَرْضِ لَعْقَةُ مِنْ

<sup>(</sup>١) الجوهري، الصحاح، مادة: (لع ق).

<sup>(</sup>٢) الثعالبي، فقه اللغة وسرالعربية، مرجع سابق، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٣) الخليل، العين، مادة: (لع ق).

<sup>(</sup>٤) الشيباني، الجيم، مادة: (لعق).

<sup>(</sup>٥) الزمخشري، أساس البلاغة، مادة: (لع ق).

<sup>(</sup>٦) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (ع ق ل).

رَبِيعٍ، لَيْسَ إِلَّا فِي الرُّطْبِ"(۱)، فأورد ما خرج له المعنى الوضعي لـ (لعق) لمعنى آخر استعمالي وهو (الموت) وسبقه بقوله: "ويقال" كما فعل الجوهري، ولكنه لم يصرح مثله بأنها كناية، وجاء بما خرج له المعنى الوضعي أيضًا لـ (لعق) لمعنى استعمالي آخر مجازي كما فعل الجوهري، وسبقه بقوله: "قال بعضهم".

- وفي لسان العرب: "لَعِقَ الشيءَ يَلْعَقُه لَعْقًا: لَحِسَهُ.... ولَعِقَ فُلَانُ إِصْبَعَهُ أَي مَاتَ، وَهُو كِنَايَةُ... وَيُقَالُ: فِي الأَرض لَعْقة مِنْ رَبِيعٍ لَيْسَ إِلا فِي الرُّطْب يَلْعَقُها الْمَالُ لَعْقًا "(٢)، نراه أورد ما خرج له المعنى الوضعي للمادة إلى معنى آخر استعمالي كنائي وصرح بهذا المعنى حيث قال: "وهو الكناية"، وأورد السياق الذي خرج به للمعنى الآخر وبين أن المعنى الثاني هو (الموت) كما فعل الجوهري، وأورد المعنى الآخر الذي خرجت له الدلالة بالاستعمال المجازى كما فعل الجوهري وابن فارس.
- الما القاموس المحيط: "لَعِقَهُ لَحِسَهُ، وإصْبَعَهُ: ماتَ.... وفي الأرضِ لَعْقَةُ من ربيعٍ: قليلٌ من الرُّطْبِ"(٢)، فنراه يورد المعنى بما يخرج له بدون سياق بالإشارة للمعنى الاستعمالي الآخر للمادة عن طريق عطف الكلام على بعضه بتعداد المعنى دون التفريق بينهما، ثم يورد مثالا بسياق جملة لقوله: لعقة من ربيع ويشرحه، ولكن دون بيان نوع المعنى الذي خرج له المعنى الوضعي للمادة.

ومن خلال عرض مادة (لعق) في المعاجم السابقة نرى التشابه الواضح بينها في إدراج المادة بالمعنى الوضعي لها ثم ذكر ما خرجت له من معنى استعمالي كنائي، بذكر سياق يوضح المعنى الآخر، مع ما لاحظناه من جمل يقولها صاحب المعجم قبل إيراد المعنى الاستعمالي للمادة، ورأينا تميزأبي عمرو الشيباني في عرضه للمادة بمعنى استعمالي جديد لم يوافقه فيه أحد من المعاجم محل الدراسة سوى الزمخشري. وأن الخليل وابن دريد اكتفيا بالمعنى الوضعي للمادة ولم يوردا ما خرجت له من معان استعمالية.

<sup>(</sup>١) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (لع ق).

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (لع ق).

<sup>(</sup>٣) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة: (لع ق).

- وورد في الصحاح في (بوع): "الباغ: قَـدْرُمَـدِّ اليديـن... وربَّما عُـبِّرَبالباعِ عـن الشَـرف والكـرم. قـال العجَّـاج:

إذا الكِرامُ ابتدروا الباعَ بَدَرْ "(١)

عبرعن خروج المعنى الوضعي (للباع وهو قدرمد اليدين) لمعنى آخر استعمالي وهو (الكرم) بأسلوب الكناية وسبقه بقوله: "ربما عُبِّر" بدون تصريحه بكلمة "وهو كناية"، مثلما فعل بالأمثلة السابقة، وجاء بسياق شعري ورد فيه المعنى المراد فيصف الكرام بالسباقين بمد الباع، فهم الذين يبدؤون بالكرم دائمًا، وأن المدوح يسبق جميع الكرام في الكرم.

- الكرم ونحوه فلا يقال إلا كريمُ الباع، قال: لهُ في الجُوعُ في الخِلقة، وبَسْطُ الباع في الكَرم ونحوه فلا يقال إلا كريمُ الباع، قال: لهُ في المجْدِ سابقةٌ وباعٌ "، فنرى الخليل أورد ما يخرج له البوع بالتعبير عن الكرم فجاء بالسياق الذي يبين الخروج عن المعنى الوضعي للمادة (بوع) إلى المعنى الآخر بالكناية عن الكرم والجود، وعبر عن المعنى الآخر بقوله: "إنه لغة أخرى للمادة (بوع) هي: الباع "() وخصصه بهذا المعنى الاستعمالي في الكرم بقوله: (لا يقال إلا كريم الباع).
  - أما في الجيم: فلم أقف على المادة (ب وع) عند الشيباني.
- وفي جمهرة اللغة: "وَبَاعَ الرجل يبوع بوعًا إذا مد بَاعه وتبوع تبوعا"(")، لم يورد
   أي مثال يدل على خروج الكلمة لمعنى استعمائي آخر غيرمعناها الأصلي.
- أما مقاييس اللغة: "الْبَاءُ وَالْوَاوُ وَالْعَيْنُ أَصْلُ وَاحِدٌ، وَهُ وَاهْتِدَادُ الشَّيْءِ... قَالَ الْخَلِيلُ: الْبَوْعُ وَالْبَاعُ لُغَتَانِ، وَلَكِنَّهُمْ يُسَمُّونَ الْبَوْعَ فِي الْخِلْقَةِ. فَأَمَّا بَسْطُ الْبَاعِ فِي الْخَلِقَةِ. فَأَمَّا بَسْطُ الْبَاعِ فِي الْحَرَمِ وَخَوْهِ فَلَا يَقُولُونَ إِلَّا كَرِيمَ الْبُاعِ. قَالَ:

<sup>(</sup>١) الجوهري، الصحاح، مادة: (ب وع).

<sup>(</sup>٢) الخليل، العين، مادة: (ب وع).

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، جمهرة اللغة، مادة: (بع و).

# لَهُ فِي الْمَجْدِ سَابِقَةٌ وَبَاعٌ "(١)

فنرى ابن فارس يورد ما قاله الخليل في مادة (بوع) من كونها على لغتين، وأن هذا المعنى الآخرليس خروجًا عن معناها الوضعي وإنما هولغة فيها، ويورد المثال نفسه.

أما لسان العرب: "الباعُ والبَوْعُ والبُوع: مَسافةُ مَا بَيْنَ الكفَّيْنِ إِذَا بِسَطْتَهِما...
 وَطَوِيلُ الباعِ وقصيرُه فِي الكَرَم... والباعُ: السَّعةُ فِي المَكارم، وَقَدْ قَصُر باعُه عَنْ
 ذَلِكَ: لَمْ يَسَعْهُ... وَرُبَّمَا عبر بالباع عَنِ الشَرَف وَالْكَرَمِ؛ قَالَ الْعَجَّاجُ:

إذا الكِرامُ ابْتَدُوا الباعَ بَدَرْ تَقَضِّيَ الْبَازِي إذا البازِي كَسَرْ وَقَالَ حُحر بْنُ خَالِد:

## نُدَهْدِقُ بَضْعَ اللحْمِ للباع والنَّدى وبعضُهُم تَغْلَى بِـذَمٍّ مَناقِعُهُ

ثم يستشهد بقول الأَزهري: البَوْعُ والباعُ لُغَتَانِ، وَلَكِنَّهُمْ يُسَمُّونَ البوْع فِي الْخِلْقَةِ، فَأَما بسْطُ الْبَاعِ فِي الكَرَم وَخَوْهِ فَلَا يَقُولُونَ إِلا كَرِيم الْبَاعِ "(')... فنرى ابن منظور يستشهد لخروج المعنى الوضعي لمادة (بوع) إلى معنى آخراس تعمالي كنائي بالسياق الشعري فأورد بيتين يدلان على المعنى الآخر، ويخصص هذا المعنى الآخر لطول الباع وقصره في المعنى الاستعمالي، وهو: الكرم فقط، ويعبر عنه بنفس عبارة الجوهري عند الإشارة إلى التعبير عن الشيء وإرادة غيره، بقوله: "وربما عُبِر"، يريد التعبير عن الباع بالمعنى الكنائي، فمعناه الوضعي باللفظ الظاهر (هو: قدر ما بين الكفين عند بسطهما) وإرادة معنى غيره بالسياق وهو (الكرم) فالعطاء يكون عن طريق مد الباع، فكانت هذه اللوازم التي توصل للمعنى المراد، ويستشهد بقول الأزهري في خروج المعنى للدلالة الأخرى، كما عند الخليل.

<sup>(</sup>١) ابن فارس، مقاييس اللغة، مادة: (ب وع).

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب، مادة: (ب وع).

- أما في القاموس المحيط: "الباعُ: قَدْرُ مَدً اليَدَيْنِ... والشَّرَفُ، والكَرَمُ"(۱)، فقد ذكر المعنى الوضعي فقط ثم ذكر ما يخرج له هذا المعنى الوضعي للمادة من معنى استعمالي آخربدون شرح ولاذكر أمثلة تُظهر المعنى من خلال السياق.

وربما اعتمد الفيروز آبادي في هذا على ما ذكره من سبقه من أصحاب المعاجم، فلم يُرد الإطالة في الشرح وذكر الأمثلة، إلا أن هذا يجعل القارئ الذي يطلع على معجمه دون اطلاعه على المعاجم الأخرى لا يتنبه أن هذه المعانى استعمالية.

ومن خلال عرض هذه النماذج من المعاجم يتبين لنا اهتمام بعض المعجميين من أمثال: الجوهري، وابن فارس ثم ابن منظور، بإيراد ما خرجت له بعض معاني المفردات عن معناها الوضعي بالتعبير عن الشيء وإرادة غيره، ولكنهم مع إيرادهم لذلك الخروج في بعض الكلمات يستحيل أن يحيط المعجمي بالمعاني الاستعمالية التي خرج لها المعنى الوضعي بالتعبير عن الشيء وإرادة غيره، بدليل عدم ذكرهم لما خرج له المعنى الوضعي لمعنى استعمالي في مفردات أخرى، مما يدل على أن المعجميين غير مطالبين بإيراد هذا الخروج للاستعمالات المختلفة لمعاني الكلمات، وإنما الذي يحدد الاستعمال المراد هو السياق وقصدية المتكلم بما يريد إيصاله من معنى للمتلقي، فالمعاني الاستعمالية متجددة ومتغيره بتغير الزمان والمكان.

<sup>(</sup>١) الفيروزآبادي، القاموس المحيط، مادة: (بوع).

ولا يُسمح بنشرها ورقيًّا، أو تداولها تجاريًّا.

## الخاتمية

وقفنا في هذه الدراسة على صور الخروج عن المعنى الوضعي لخلافه من معانٍ أخرى مختلفة عن طريق الاستعمال، وأثبتنا هذا الخروج بالأمثلة من المعاجم العربية، وقد توصلت الدراسة إلى عدد من النتائج والتوصيات نعرضها على النحو الآتي:

# أولًا: النتائج:

- ان السياق له دور كبيروأساسي في الخروج عن المعنى الوضعي إلى معانٍ أخرى، فلا يمكن إغفال السياق وتأثيره بتحديد معنى الكلمة التي ترد فيه، فاهتم معجم الصحاح في بيان الخروج عن المعنى الوضعي لخلافه بالشواهد المختلفة التي تثبت هذا الخروج عن طريق السياق الذي يحدد المعنى المراد من الكلمة داخله بعد اقترانها مع الكلمات الأخرى.
- ان الوضع هو: المعنى الأصلي الأول للمفردة، وغالبًا يكون أول معنى يقابل الكلمة في المعجم، أما الاستعمال فهو: إكساب الكلمة معنى غير معناها الوضعي الأصلي الأول، فيكون معنى آخر لها ويحدده السياق كما في النتيجة الأولى.
- أن المصطلحات العلمية التي تنتمي للعلوم الأخرى، خرجت من معناها الوضعي إلى معنى وضعي آخر، فأصبحت حقيقة عرفية، فهي تعد دلالة حقيقية داخل دائرة أهل هذه العلوم، فهي في استعمالها حقائق وإن خالفت الأوضاع اللغوية.
- أن الألفاظ والمصطلحات الشرعية خرجت عن معناها الوضعي الحقيقي إلى معنى آخر متأخر بعد ظهور الإسلام، فأصبحت حقيقة شرعية.
- أكثرصور الخروج عن المعنى الوضعي إلى معانٍ أخرى في المعجم العربي، كان
   بالمجاز والكناية "بالتعبير عن الشيء وإرادة غيره".
  - الوضع هو الذي يبين الفرق بين الحقيقة والمجاز، كما رأينا.

- أكثر صورة اهتمت بإيرادها المعاجم للخروج عن المعنى الوضعي لخلافه، بداية بمعجم الصحاح، وتبعه بعض المعاجم الأخرى في الدراسة هي ظاهرة التوسع الدلالي، وتبعها التغليب.
- أقل صورة وردت في المعاجم العربية للخروج عن المعنى الوضعي لخلافه، هي صورة الخروج عن المعنى الوضعي إلى اللازم والملزوم، فلم أجد على حد بحثي في الصحاح ما يثبته الجوهري لصورة هذا الخروج.
- معجم الصحاح للجوهري ألم ببعض المعاني الاستعمالية، وقد قمنا بتعميم ما جاء فيه على المعاجم الأخرى التي تناولتها الدراسة، لكونها تمثل أكبر معاجم في المدارس المعجمية المختلفة.
- تبين للباحثة من خلال تحليل نماذج تطبيقية لبعض المواد المعجمية وجود اختلاف بين المعاجم العربية في تناولها للمعاني الوضعية والاستعمالية من حيث الاختصار والتوسع، فبعض المعاجم كالقاموس المحيط للفيروز آبادي، كان ذكره للمعاني الاستعمالية مختصرًا من دون توضيح أنها استعمالية في حين نجد توسعًا في شرح المادة اللغوية في بعض المعاجم الأخرى كلسان العرب لابن منظور، ونقله لما جاء في الصحاح للجوهري، وقد صرح بإعجابه بمنهج الجوهري في الصحاح وأنه من أهم المعاجم الخمسة التي استقى منها مادته، وأثنى عليه في مقدمة لسان العرب. أما في معجم الجيم لأبي عمروالشيباني فقد كان من أصعب المعاجم التي رجعت لها الدراسة، فمادته موجزة بشرحها، وغير وافية بل مقتضبة، ويركز على الشرح بالمثال الشعري أو الأقوال غالبًا، ويغفل الكثير من الكلمات، وربما كان هذا عائدا لكونه من أوائل التجارب المعجمية، ولكون تخصصه هو الرواية وجمع الأشعار، وهذا يتبين في كونه يسرد الكثير من الأبيات في المادة المعجمية فيضيع معناها. أما معجم العين للخليل ففيه المام ببعض المعاني الاستعمالية لبعض المواد المدروسة. أما الجمهرة لابن دريد فقد كان متفاوتًا فيما جمعه من معانٍ استعماليه. وتميز معجم مقاييس دريد فقد كان متفاوتًا فيما جمعه من معانٍ استعماليه. وتميز معجم مقاييس

اللغة لابن فارس كما نعلم بإيضاحه للأصل في الكلمة بداية قبل البدء في ذكر معانيها الاستعمالية، حتى إنه يبين إذا كان للمادة اللغوية أكثر من أصل كما رأينا في مادة "أمم" وغيرها.

- أن المعجم العربي لا يحيط بالمعاني الاستعمالية، وإن أورد بعضها على سبيل الإلمام فهو قليل جدًّا، وهذا يثبت ما ذهب له أستاذي سليمان العايد.
- المعجم العربي مطالب بالوضع فقط، ولا يحصر الاستعمال؛ فهو متغيروفي
   تطور مستمر.
- أن مستعمل اللغة لا يمكن أن يتصور عجز اللغة عن الوفاء بما يطرأ من معانٍ
   جديدة، وابتكار أو استحداث ألفاظ قديمة لمعانِ جديدة في عصرنا الحاضر.
- أصحاب المعاجم لم يلتزموا ترتيبًا معينًا للمعاني في المعجم، فقد يبدؤون بالمعاني الجديدة والمجازية أو غيرها من صور الخروج عن المعنى الوضعي، ثم يوردون المعاني القديمة الأصلية والعكس صحيح، نستثني منهم معجم "مقاييس اللغة" لابن فارس فهويبدأ بما سماه الأصل أي: المعنى الوضعي الأصلي للمادة اللغوية، ثم يذكر ما خرج له من معانٍ خلاف الوضع.
- جميع المعاجم العربية القديمة وقفت عند زمن العصر الذي يحتج بأهله، وهو أوائل القرن الثاني للهجرة، فنرى أن بعض المعاني الخارجة عن المعنى الوضعي أصبحت من كثرة استعمالها حقيقة، وبعض المعاني اندثرت ولم تعد تستخدم.

## ثانيًا: التوصيات:

بناء على النتائج السابقة التي توصلت إليها الدراسة توصي الباحثة بما يأتي:

- الاهتمام بالربط بين علم الأصول وعلم اللغة ، بدراسة دقائق معاني الألفاظ التي توصل إليها علماء الأصول، وأهملها علماء اللغة.

- دراسة دور علوم البلاغة بإثراء معاني اللغة العربية، وتوسعها بعمل معجم لغوي لما خرج من المعاني الوضعية لخلافها عن طريق المجاز والكناية، مما يهم الشعراء والكتاب والباحثين.
- التوسع في دراسة أحد المباحث في الفصل التطبيقي دراسة إحصائية في معجم معين، أو في حروف معينة في المعاجم العربية.
- دراسة ألفاظ بعينها تتطور معانيها في عصرنا الحاضر وتخرج عن معناها الوضعي والاستعمالي في المعاجم القديمة إلى معانٍ استعمالية أخرى في عصرنا الحاضر، وذكر من رصد هذا الخروج في المعاجم الحديثة.
- إعادة ترتيب المعاني في المواد اللغوية في المعاجم بحيث تقدم المعاني الحقيقية على المعاني الاستعمالية؛ لأنه يصعب فهم بعض المعاني المجازية قبل معرفة المعنى الحقيقى السابق عليه.

والحمد لله والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أحمعين.

# المصادر والمراجع



ولا يُسمح بنشرها ورقيًّا، أو تداولها تجاريًّا.

# قائمة المصادر والمراجع

## القرآن الكريم:

#### الكتب:

- ابن الأثير، ضياء الدين نصر الله بن محمد (المتوفى: ١٣٧هـ)، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق: أحمد الحوفي، وبدوي طبانة، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة، القاهرة. (د. ت).
- ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري (المتوفى: ٦٠٦هـ)، النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى محمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية، بيروت، ١٩٧٩هـ/١٩٧٩م.
- أحمد، والبخاري، عبد العزيز، علاء الدين، كشف الأسرار، د. ط، دار
   الكتاب الإسلامي.
- الأزدي، أبوعلي الحسن بن رشيق القيرواني (ت ٤٦٣هـ)، العمدة في محاسن الشعر وآدابه، تحقيق: محمد محبي الدين عبد الحميد، ط٥، دار الجيل،
- الأسعدي، للشيخ محمد عبيد الله، الموجز في أصول الفقه، ط١، دار السلام،
   القاهرة، ١٤١٠هـ/١٩٩٠م.
- إمام الحرمين، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني، أبو المعالي (المتوفى: ٢٧٨هـ)، البرهان في أصول الفقه، تحقيق: صلاح محمد عويضة، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨هـ/١٩٩٧م.

- الآمدي، أبو الحسن سيد الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم الثعلبي
   (المتوفى: ١٣١هـ)، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، المكتب الإسلامي، بيروت.
- الأندلسي، أبوحيان، التذييل والتكميل في شرح كتاب التسهيل، تحقيق: د. حسن هنداوي، ط۱، دار القلم، دمشق، ۱۹۹۸م/ ۱٤۱۸هـ.
  - أنيس، د. إبراهيم:
  - دلالة الألفاظ، ط٦، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٨٦م.
  - من أسرار اللغة، ط٣، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة.
- أولمان، ستيفن، دور الكلمة في اللغة، ترجمة: د. كمال محمد بشر، مكتبة الشباب. (د. ت).
- باشا، والمنشي، ابن كمال، رسالتان في المعرب، بتحقيق: أ.د. سليمان بن إبراهيم العايد، مطبوعات معهد اللغة العربية، بجامعة أم القرى، مكة المكرمة، ١٤٠٧هـ.
- بالمر، أف. آر، علم الدلالة، ترجمة: مجيد الماشطة، حقوق الطبع للجامعة
   المستنصرية، بغداد، ١٩٨٥م.
- بحيري، د. سعيد حسن، علم لغة النص المفاهيم والاتجاهات، ط١، طبع في دار نوبار، القاهرة، ١٩٩٧م.
- براون، وويول، ج ب ج، تحليل الخطاب، ترجمة: د. محمد لطفي الزليطي، ود. منير التريكي، النشر العلمي والمطابع بجامعة الملك سعود، الرياض، ١٩٩٧م/١٤١٨هـ.
- أبوالبركات الأنباري، عبد الرحمن بن محمد بن عبيد الله الأنصاري، كمال الدين (ت٧٧٥هـ):
- الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين: البصريين والكوفيين، ط١، المكتبة العصرية، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م.

- نزهة الألباء في طبقات الأدباء، تحقيق: د. إبراهيم السامرائي، ط٣، مكتبة المنار، الأردن، ١٤٠٥هـ/١٩٨٥.
  - بشر، د. كمال، التفكير اللغوي بين القديم والجديد، دار غريب، القاهرة، ٢٠٠٥م.
    - أبو بكر الأنباري، محمد بن القاسم بن محمد بن بشار (المتوفى: ٣٢٨هـ):
- الزاهر في معاني كلمات الناس، المحقق: د. حاتم صالح الضامن، ط١، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٢هـ/١٩٩٢م.
- المذكر والمؤنث، تحقيق: محمد عبد الخالق عضيمة، راجعه: د. رمضان عبد التواب، وزارة الأوقاف، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، لجنة إحياء التراث، جمهورية مصر العربية، ١٤٠١هـ/١٩٨١م.
- بوجراند، روبرت دي، النص والخطاب والإجراء، ترجمة: د. تمام حسان، ط٢، عالم الكتب، القاهرة، ١٤٢٨هـ/٢٠٠٧م.
- تشاندلر، دانيال، أسس السيميائية، ترجمة: د. طلال وهبة، ط۱، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، ٢٠٠٨م.
- تشومسكي، نعوم، البنى النحوية، ترجمة: د. يؤيل يوسف عزيز، مراجعة: مجيد الماشطة، ط١، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ١٩٨٧م.
  - التفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر (المتوفى: ٧٩٢هـ):
  - شرح التلويح على التوضيح، مكتبة صبيح، مصر، (د.ت).
  - مختصر المعاني، ط۱، مكتبة البشرى، باكستان، ۱٤٣١هـ/۲۰۱۰م.
- التلمساني، أبو عبد الله محمد بن أحمد الحسني (المتوفى: ٧٧١هـ)، مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، تحقيق: محمد علي فركوس، ط١، المكتبة المكية، مكة المكرمة، مؤسسة الريان، بيروت، ١٤١٩هـ/١٩٩٨م.

- التهانوي، محمد بن علي ابن القاضي محمد حامد بن محمّد صابر الفاروقي الحنفي (المتوفى: بعد ١١٥٨هـ)، موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، د. على دحروج، ط١، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ١٩٩٦م.
- التونيي، محمد الطاهر بن عاشور (المتوفى: ١٣٩٣هـ)، مقاصد الشريعة الإسلامية، تحقيق: محمد الحبيب ابن الخوجة، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، ١٤٢٥هـ/٢٠٠٤م.
  - ابن تيمية، تقى الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم الحراني (المتوفى: ٢٢٨هـ):
- مجموع الفتاوى، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، ١٤١٨هـ/١٩٩٥م.
  - الرد على المنطقيين، دار المعرفة، بيروت. (د.ت).
- الثعالبي، عبد الملك بن محمد بن إسماعيل أبو منصور الثعالبي (المتوفى:
   ١٩٤هه)، فقه اللغة وسر العربية، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، ط١، إحياء التراث العربي، ١٢٢هه/١٠٥٩م.
- الجاحظ، عمروبن بحربن محبوب الكناني بالولاء، الليثي، أبو عثمان (المتوفى: ٢٥٥هـ):
  - البيان والتبيين، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ١٤٢٣هـ.
    - الحيوان، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٤هـ.
- الجارم، وأمين، علي، ومصطفى، البلاغة الواضحة، ط١، مكتبة الآداب،
   ٢٠٠٢م / ١٤٢٣هـ.
  - جبل، د. عبد الكريم محمد حسن:
  - في علم الدلالة، دار المعرفة المصرية، ١٩٩٧م.
- المعنى اللغوي دراسة عربية مؤصلة نظريًا وتطبيقيًا، ط٢، مكتبة الآداب، القاهرة، ط١، ٢٠٠٩م.



- أسرار البلاغة، قرأه وعلق عليه: محمود محمد شاكر، مطبعة المدني، القاهرة، دار المدني، بجدة. (د. ت).
- دلائل الإعجاز في علم المعاني، المحقق: د. عبد الحميد هنداوي، ط۱، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٢هـ/٢٠٠١م.
- أبوجعفر الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي (المتوفى:
   ٣١٠هـ)، جامع البيان في تأويل القرآن، المحقق: أحمد محمد شاكر، ط١، مؤسسة الرسالة، ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م.
- جُغيم، د. نعمان، طرق الكشف عن مقاصد الشارع، ط١، دار النفائس، الأردن، 870هـ/ ٢٠١٤م.
- جمال الدين، محمد بن عبد الله، ابن مالك الطائي الجياني، أبو عبد الله (المتوفى: ١٧٢هـ)، شرح الكافية الشافية، تحقيق: عبد المنعم أحمد هريدي، ط١، جامعة أم القرى، مكة المكرمة. (د.ت).
- الجندي، د. سميح عبد الوهاب، أهمية المقاصد في الشريعة الإسلامية، ط١،
   مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٢٩هـ/٢٠٠٨م.
  - ابن جني، أبو الفتح عثمان الموصلي (المتوفى: ٣٩٢هـ):
  - الخصائص، ط٤، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة. (د.ت).
- المنصف، شرح كتاب التصريف لأبي عثمان المازني، ط١، دار إحياء التراث القديم، ١٣٧٣هـ/١٩٥٤م.
- الجوهري، أبونصر إسماعيل بن حماد، ٢٠٠٩م، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، راجعه: د. محمد محمد تامر، دار الحديث، القاهرة.

- الحاج صالح، عبد الرحمن، بحوث ودراسات في اللسانيات العربية، موفم للنشر، الجزائر، ٢٠١٢م.
- الحاج، ذهبية حمو، في قضايا الخطاب والتداولية، دار كنوز المعرفة، عمان، ٢٠١٦م.
- ابن حازم القرطاجني، أبو الحسن (المتوفى: ١٤٨هـ)، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تحقيق: محمدالحبيب ابن الخوجة، ط٣، دارالغرب الإسلامي، ١٩٨٦م.
  - حجازي، د. محمود فهمي، مدخل إلى علم اللغة، دار قباء، القاهرة. (د. ت).
- الحربي، أ. د. عبد الرزاق أحمد محمود، علم الوضع، ط٢، ديوان الوقف السني،
   العراق، ٢٠١٣م/ ١٤٣٤هـ.
- ابن حزم الأندلسي، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري (المتوفى: ٥٦١هـ)، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار الآفاق الجديدة، ببروت. (د. ت).
- ابن حزم الأندلسي، الإمام أبو محمد أحمد بن علي بن سعيد (المتوفى: ٥٠٥هـ)، التقريب لحد المنطق، تحقيق: أحمد فريد المزيدي، (د. ط)، دار الكتب العلمية، بروت. (د. ت).
  - حسان، د. تمام:
  - اجتهادات لغوية، ط١، عالم الكتب، القاهرة، ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٧م.
    - الأصول، عالم الكتب، القاهرة، ٢٠٠٠هـ/٢٠٠٠م.
  - اللغة العربية معناها ومبناها، ط٦، عالم الكتب، القاهرة، ٢٠٠٩م.
    - مناهج البحث في اللغة، مكتبة الأنجلو المصرية، مصر.
- الحسناوي، فضاء ذياب غليم، الأبعاد التداولية عند الأصوليين، ط١، مركز
   الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت، ٢٠١٦م.



- الحكيم، محمد تقى، الوضع، مطبعة العانى، بغداد. (د. ت).
- الحلبي، أبو الطيب عبد الواحد اللغوي (المتوفى: ٣٥١هـ)، المثنى، تحقيق: عز الدين التنوخي، مكتبة مروان العطية، مطبوعات المجمع العلمي العربي، دمشق، ١٣٨٠هـ/١٩٦٠م.
  - حمداوي، د. جميل، محاضرات في لسانيات النص، ط١، شبكة الألوكة، ٢٠١٥م.
- الحمد، عبد القادر شيبة، إمتاع العقول بروضة الأصول، ط٣، فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية، الرياض، ١٤٣٥هـ/٢٠١٤م.
- أبوحيان التوحيدي، علي بن محمد بن العباس (المتوفى: ٤٠٠هـ)، الإمتاع والمؤانسة، ط١، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤٢٤هـ.
- خطابي، محمد، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، ط١، المركز الثقافي
   العربي، بيروت، ١٩٩١م.
- خطيب دمشق، محمد بن عبد الرحمن جلال الدين القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، ط٣، دار الجيل، بيروت.
- ابن الخطيب، لسان الدين، ديوان الصيب والجهام والماضي والكهام، تحقيق: د. محمد الشريف قاهر، ط١، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر. (د. ت).
- ابن خلدون، ولي الدين عبد الرحمن بن محمد (المتوفى: ٨٠٨هـ)، مقدمة ابن
   خلدون، تحقيق: عبد الله محمد الدرويش، ط١، دار البلخي، ٢٠٠٤م/١٤٢٥هـ.
- خلف، أ. عبد الرحمن، خلاصة علم الوضع، ط١، دار الظاهرية، الكويت،
   ٢٠١٨م/١٤٣٩هـ.

- الخليل، أبوعبد الرحمن بن أحمد بن عمروبن تميم الفراهيدي البصري (المتوفى: ١٧٥هـ)، كتاب العين، تحقيق: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، (د. ت)، دار ومكتبة الهلال. ت: د. عبد الحميد هنداوي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٣م.
- خليل، د. حلمي، الكلمة دراسة لغوية معجمية، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، ١٩٩٨م.
- الخوارزمي، محمد بن أحمد بن يوسف، أبو عبد الله، الكاتب البلخي (المتوفى: هما الأبياري، ط٢، دار الكتاب العربي. هما الأبياري، ط٢، دار الكتاب العربي.
- الخولي، د. محمد، علم الدلالة (علم المعنى)، دار الفلاح للنشر والتوزيع، الأردن، ٢٠٠١م.
- داود، د. محمد محمد، العربية وعلم اللغة الحديث، دار غريب للطباعة
   والنشر، القاهرة، ٢٠٠١م.
- الدایة، د. فایز، علم الدلالة العربي النظریة والتطبیق دراسة تاریخیة تأصیلیة
   نقدیة، ط۲، دارالفکر دمشق، سوریا، ۱۹۹۲م.
  - ابن درید، أبو بكر محمد بن الحسن الأزدى (المتوفى: ٣٢١هـ):
- الاشتقاق، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الجيل، بيروت، ط١، ١٤١هـ/ ١٩٩١م.
  - جمهرة اللغة، دار صادر، بيروت، ٢٠١٠م/١٤٣١هـ.
- الدريني، د. فتحي، المناهج الأصولية في الاجتهاد بالرأي في التشريع الإسلامي،
   ط٣، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٣٤هـ/٢٠١٣م.
- دعسان، أحمد محمد، التكيف البلاغي في القرآن الكريم، جزء عم دراسة أسلوبية، ط١، دار المأمون للنشر والتوزيع، عمّان، الأردن، ٢٠١٦م / ٢٣٧هـ.

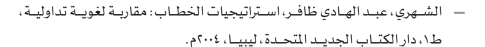
- الدمشقي، عبد الرحمن بن حسن حَبَنَكَة الميداني الدمشقي (المتوفى: ١٤٢٥هـ)،
   البلاغة العربية، ط١، دارالقلم، دمشق، الدارالشامية، بيروت، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م.
- دي سوسير، فردينان، دروس في الألسنية العامة، تعريب: صالح القرمادي، ومحمد الشاوش، محمد عجينة، الدار العربية للكتاب، ١٩٨٥م.
- الراجعي، د. عبده، فقه اللغة في الكتب العربية، دار النهضة العربية، بيروت،
   ١٣٩٢هـ/١٩٧٢م.
- رفیدة، د. إبراهیم عبد الله، النحووکتب التفسیر، ط۳، الدار الجماهیریة للنشر والتوزیع، ۱۳۹۹هـ/۱۹۹۰م.
- الرّماني، د. ممدوح عبد الرحمن، العربية والوظائف النحوية دراسة في اتساع
   النظام والأساليب، دار المعرفة الجامعية، السويس، ١٩٩٦م.
- رمضان، د. يحبى، القراءة في الخطاب الأصولي، ط١، عالم الكتب الحديث، إربد، عمان، ٢٠٠٧م.
- روبنز، ر. هـ. موجز تاريخ علم اللغة في الغرب، ترجمة: د. أحمد عوض، عالم
   المعرفة، الكويت، ١٩٩٧م.
- روشن، محمد باقر سعيدي، منطق الخطاب القرآني دراسات في لغة القرآن،
   ترجمة: رضا شمس الدين، ط۱، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي،
   بيروت، ۲۰۱۲م.
- الريسوني، أحمد، نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، ط٢، الدار العالمية للكتاب الإسلامي، ١٤١٢هـ/١٩٩٢م.
- الزبيدي، محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني (المتوفى: ١٢٠٥هـ)، تاج الغيروس من جواهر القاموس، تحقيق: مجموعة من المحققين، دار الهداية.
- الزجاجي، أبو القاسم (ت٣٣٧هـ)، الإيضاح في علل النحو، تحقيق: د. مازن
   المبارك، دار النفائس، بيروت، ط٥، ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م.

- الزحيلي، د. وهبة، أصول الفقه الإسلامي، ط١، دار الفكر، دمشق، 1٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر (المتوفى: ٧٩٤هـ)، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط١، دار إحياء الكتب العربية، مطبعة عيسى الحلبي وشركائه، ١٣٧٦هـ/١٩٥٧م.
- الزمخشري، أبوالقاسم جارالله محمود بن عمر، أساس البلاغة، دارالفكر،
   ۱۹۷۹م/ ۱۹۷۹هـ.
- أبوزيد، بكربن عبد الله، المجموعة العلمية (التعالم، حلية طالب العلم، أداب طالب الحديث، الرقابة على التراث، تغريب الألقاب العلمية)، ط١، دار العاصمة للنشر والتوزيع، الرياض، ١٤١٦هـ.
- الزين، د. محمود أحمد، مقاصد التأليف في المعجم العربي، ط١، دائرة الشؤون
   الإسلامية والعمل الخيرى، دبى، ١٤٣٧هـ/٢٠١٥م.
- السبكي، شيخ الإسلام علي بن عبد الكافي السبكي (المتوفى: ٢٥٦هـ) وولده تاج الدين عبد الوهاب بن علي السبكي (المتوفى: ٧٧١هـ)، الإبهاج في شرح المنهاج (شرح على منهاج الوصول إلى علم الأصول للقاضي البيضاوي المتوفى سنة ٥٨٥هـ)، دراسة وتحقيق: الدكتور أحمد جمال الزمزمي الدكتور نور الدين عبد الجبار صغيري، ط١، دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث، ١٤٤٤هـ/ ٢٠٠٤م.
- السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين (ت٧٧١هـ)، رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب، تحقيق: علي محمد معوض، عادل أحمد عبد الموجود، عالم الكتب، بيروت، ط١، ٩٩٩٩م ١٤١٩هـ، ٤ج.
- ستتكيفتش، العربية الفصحى الحديثة، ترجمة: د. محمد حسن عبد العزيز، دار النمر، القاهرة، ١٩٨٥م.



- السريري، مولود، منهج الأصوليين في بحث الدلالة اللفظية الوضعية، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م.
- سعد، د. محمود توفيق محمد، دلالة الألفاظ على المعاني عند الأصوليين، ط١،
   مكتبة وهبة، القاهرة، ١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م.
- السعران، د. محمود، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، دار النهضة العربية، بيروت.
- السكاكي، يوسف بن أبي بكربن محمد بن علي الخوارزمي الحنفي أبويعقوب (المتوفى: ٢٦٦هـ)، مفتاح العلوم، علق عليه: نعيم زرزور، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م.
- ابن السكيت، أبويوسف يعقوب بن اسحاق، إصلاح المنطق، تحقيق: محمد مرعب، ط١، دار إحياء التراث العربي، ١٤٢٣هـ/٢٠٠٠م.
- سيبويه، عمروبن عثمان بن قنبرالحارثي بالولاء، أبوبشر (المتوفى: ١٨٠هـ)، الكتاب، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٣، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م.
- ابن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل (المتوفى: ٢٥٨هـ)، المخصص، المحقق:
   خليل إبراهيم جفال، ط١، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤١٧هـ/١٩٩٦م، ٥ج
- ابن سينا، الشفاء، تحقيق: محمد خضيري، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، ١٩٧٠م.
  - السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، (المتوفى: ٩١١هـ):
- الأشباه والنظائر في النحو، تحقيق: إبراهيم محمد عبد الله، مطبوعات مجمع اللغة العربية، دمشق، ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م.

- المزهر في علوم اللغة وأنواعها، تحقيق: فؤاد علي منصور، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٨م.
- الشاطبي، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي (المتوفى: ٧٩٠هـ)، الموافقات، ضبطه: أبو عبيدة مشهور آل سلمان، ط١، دار بن عفان، لا١٤١هـ/ ١٩٩٧م.
- الصبان، أبو العرفان محمد بن علي الصبان (المتوفى: ١٢٠٦هـ)، حاشية الصبان على شرح الأشموني لألفية ابن مالك، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م.
- الشافعي، أبو عبد الله محمد بن إدريس بن العباس القرشي المكي (المتوفى: محمد) الرسالة ، تحقيق : أحمد شاكر، ط١، مكتبة الحلبي ، مصر ، ١٩٥٨هـ/ ١٩٤٠م.
- الشافعي، حسن محمد بن محمود العطار (المتوفى: ١٢٥٠هـ)، حاشية العطار على شرح الجلال المحلى على جمع الجوامع، (د.ت)، دار الكتب العلمية، بيروت.
- الشافعي، والعروسي، عبد الرحمن مصطفى العيدروسي (المتوفى: ١١٩٢هـ)، أحمد موسى بن داود (المتوفى: ١٠٠٨هـ)، رسالتان في الاستعارة والمجاز، تحقيق: أ. د. السيد محمد علام، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت.
- الشتيوي، د. محمد علي، التغير الدلالي وأثره في فهم النص القرآني، ط١، مكتبة حسن العصرية، بيروت، ١٤٣٢هـ/ ٢٠١١م.
- ابن الشجري، ضياء الدين أبو السعادات هبة الله بن علي بن حمزة، أماني ابن الشجري، تحقيق: هبة الله بن علي الحسن العلوي، ط١، مطبعة المدني، القاهرة، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.
- الشريف الجرجاني، علي بن محمد بن علي الزين (المتوفى: ١٩٨٦)، كتاب التعريفات، ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر، ط١، دار الكتب العلمية بروت، ١٤٠٣هـ/١٩٨٣م.



- الصبيعي، محمد الأخضر، مدخل إلى علم النص ومجالات تطبيقيه، (د.ت)، الدار العربية للعلوم ناشرون.
- صحراوي، د. مسعود، التداولية عند العلماء العرب، ط١، دار الطليعة، بيروت، ٢٠٠٥م.
- الصعيدي، عبد المتعال، ١٤٢٦هـ/٢٠٠٥م، بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة، ط ١٧، مكتبة الآداب.
- العايد، أ. د. سليمان بن إبراهيم، مقالات في اللغة العربية، ط١، مكتبة الرشد،
   الرياض، ١٤٣١هـ/٢٠١٠م.
- عبد التواب، د. رمضان، التطور اللغوي، ط۳، مكتبة الخانجي، القاهرة،
   ۱٤۱۷هـ / ۱۹۹۷م.
- عبد الجليل، د. منقور، علم الدلالة أصوله ومباحثه في التراث العربي، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ٢٠٠١م.
  - عبد الرحمن، د. طه:
- تجديد المنهاج في تقويم التراث، ط٢، عبد المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب.
- اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، ط١، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ١٩٩٨م.
- عبد الكريم، د. أشرف عبد البديع، الدرس النحوي النصي في كتب إعجاز
   القرآن، مكتبة الآداب، القاهرة، ٢٠٠٨م.

- عبد اللطيف، د. محمد حماسة:
- اللغة وبناء الشعر، ط١، مكتبة الزهراء، ١٩٩٢م.
- النحو والدلالة مدخل لدراسة المعنى النحوي الدلالي، ط١، دار الشروق،
   القاهرة، ١٤٢٠هـ/٢٠٠٠م.
  - بناء الجملة العربية، دار غريب، القاهرة، ٢٠٠٣م.
  - عبد الله، د. محمد حسن، الصورة والبناء الشعري، دار المعارف، القاهرة.
- عبد المجيد، د. جميل، البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، الهيئة
   المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٨م.
- أبو عبيدة، معمر بن المثنى البصري، مجاز القرآن، تحقيق: محمد فؤاد سـزكين،
   مكتبـة الخانجى، القاهرة، ١٣٨١هـ.
- العبيدي، د. حمادي، الشاطبي ومقاصد الشريعة، ط۱، دار قتيبة، بيروت،
   ۱۹۹۲هـ/۱۹۹۲م.
- عتيق، عبد العزيز (المتوفى: ١٣٩٦ هـ)، ١٤٠٥ هـ /١٩٨٢م، علم البيان، د. ط، دار النهضة العربية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت.
- عثمان، د. رياض، المصطلح النحوي وأصل الدلالة، تقديم: أ. د. حسن حمزة، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠١٠م.
- عفيفي، د. أحمد، نحوالنص اتجاه جديد في الدرس النحوي، ط١، مكتبة زهراء
   الشرق، القاهرة، ٢٠٠١م.
- العلوي، محمد بن أحمد بن إبراهيم طباطبا الحسني (المتوفى: ٣٢٢هـ)، عيار الشعر، تحقيق: عبد العزيز بن ناصر المانع، مكتبة الخانجي، القاهرة.
- علي، محمد محمد يونس، علم التخاطب الإسلامي، ط١، دار المدار
   الإسلامي، ٢٠٠٦م.

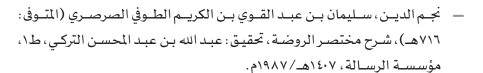
ولا يُسمح بنشرها ورقيًّا، أو تداولها تجاريًّا.

- عمر، أ. د. أحمد مختار:
- صناعة المعجم الحديث، ط٢، عالم الكتب، القاهرة، ٢٠٠٩م.
  - علم الدلالة، ط٧، عالم الكتب، القاهرة، ٢٠٠٩م/١٤٣٠هـ.
- معجم اللغة العربية المعاصرة، ط١، عالم الكتب، القاهرة، ٢٠٤٩هـ/٢٠٠٨م.
- أبوعمروالشيباني، ٢٠٢٠م، كتاب الجيم، تحقيق: عبد الكريم العزباوي، مراجعة: عبد الحميد حسن، مطابع ديكو، مجمع اللغة العربية، القاهرة.
  - عوني، حامد، المنهاج الواضح للبلاغة، (د. ت)، المكتبة الأزهرية للتراث، القاهرة.
- الغزاني، أبو حامد محمد بن محمد الطوسي (المتوفى: ٥٠٥هـ)، المستصفى،
   تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، ط۱، دار الكتب العلمية، بيروت،
   ۱٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.
- فاخوري، د. عادل، تيارات في السيمياء، ط۱، دار الطليعة للطباعة والنشر، ۱۹۹۰م.
- الفارابي، أبو إبراهيم إسحاق بن إبراهيم بن الحسين (المتوفى: ٣٥٠هـ)، معجم ديوان الأدب، تحقيق: د. أحمد مختار عمر، مراجعة: دكتور إبراهيم أنيس، مؤسسة دار الشعب للصحافة والطباعة والنشر، القاهرة، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.
- الفاراي، أبونصر، كتاب في المنطق، تحقيق: د. محمد سليم سالم، مطبعة دار
   الكتب، القاهرة، ١٩٧٦م.
  - ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا الرازي (المتوفى: ٣٩٥هـ):
- مقاییس اللغة، وضع حواشیه: إبراهیم شمس الدین، ط۲، دار الکتب العلمیة،
   بیروت، ۲۰۰۸م/ ۱۶۲۹هـ.
- الصاحبي، تحقيق: أحمد صقر، (د. ط)، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة. (د. ت).

- الفاسي، عُـلال، مقاصـد الشريعة الإسـلامية ومكارمها، ط٥، دار المغـرب الإسـلامي، ١٩٩٣م.
- فخرالدین الرازي، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسین التیمي
   الرازي (المتوفى: ٦٠٦هـ)، مفاتیح الغیب = التفسیرالکبیر، ط۳، دار إحیاء التراث
   العربی، بیروت، ۱٤۲۰هـ.
- الفراء، أبوزكريا يحبى بن زياد، معاني القرآن، تحقيق: أحمد النجاتي، محمد النجار، عبد الفتاح الشلبي، ط١، الدار المصرية للتأليف والترجمة، مصر.
- فرج، د. حسام أحمد، نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري،
   تقديم: د. سليمان العطار، د. محمود فهمي حجازي، ط۱، مكتبة الآداب،
   القاهرة، ۱٤٣٨هـ/۲۰۰۷م.
- الفضلي، الشيخ الدكتور عبد الهادي، دروس في أصول فقه الإمامية، ط١، مؤسسة أم القرى للتحقيق والنشر، ١٤٢٠هـ.
- الفقى، د. صبحي إبراهيم، علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، ط١، دار قباء للطباعة والنشر، القاهرة، ١٤٣١هـ/٢٠٠٠م.
- فندريس. ج، اللغة، تعريب: عبد الحميد الدواخلي، ومحمد القصاص، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٥٠م.
- الفيروز آبادي، محمد بن يعقوب بن السراج، ٢٠٠٩م، القاموس المحيط، تحقيق: د. محمود مسعود أحمد، ط١، المكتبة العصرية، ببروت.
- القاسم، وأبو زيد، مدخل إلى السيميوطيقا، إشراف: سيزا، ونصر حامد، ط١،
   دار إلياس العصرية، القاهرة.
- قاسم، وديب، الدكتور محمد أحمد قاسم، الدكتور محبي الدين ديب، ٢٠٠٣م، علوم البلاغة «البديع والبيان والمعاني»، ط١، المؤسسة الحديثة للكتاب، طرابلس لبنان.

- ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله الدينوري (المتوفى: ٢٧٦هـ)، تأويل مشكل القرآن، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت. (د.ت).
- القرافي، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكي (المتوفى: ١٨٤هـ)، شرح تنقيح الفصول، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، ط١، شركة الطباعة الفنية المتحدة، ١٩٧٣هـ/١٩٧٩م.
- ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكربن أيوب بن سعد شمس الدين (المتوفى: ٧٥١هـ):
- إعلام الموقعين عند رب العالمين، تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١١هـ/١٩٩١م.
  - بدائع الفوائد، (د. ت)، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان.
- لاينز، جون، اللغة والمعنى والسياق، ترجمة: د. عباس صادق الوهاب، ط١، دار
   الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ١٩٨٧م.
- مبارك، د. حنون، دروس في السيميائيات، ط١، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ١٩٨٧م.
  - المبارك، محمد، فقه اللغة وخصائص العربية، ط١، دار الفكر، دمشق، ١٩٦٤م.
    - المبرد، محمد بن يزيد المبرد، أبو العباس (المتوفى: ٢٨٥هـ):
- الكامل في اللغة والأدب، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط٣، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٤١٧هـ/١٩٩٧م.
  - المقتضب، تحقيق: محمد عبد الخالق عضيمة، عالم الكتب، بيروت.
- مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، قام بإخراجه: إبراهيم مصطفى، وآخرون، المكتبة الإسلامية، إسطنبول، تركيا.

- محمد، د. عزة شبل، علم لغة النص النظرية والتطبيق، تقديم: د. سليمان العطار، ط٢، مكتبة الآداب، القاهرة، ١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م.
  - محمد، د. محمد سعد، في علم الدلالة، ط٢، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة.
- المراغي، أحمد بن مصطفى (المتوفى: ١٣٧١هـ)، علوم البلاغة «البيان، المعاني، البديع»، (د. ط).
  - المسدي، د. عبد السلام، الأسلوبية والأسلوب، ط٣، الدار العربية للكتاب.
    - مصطفى، إبراهيم، إحياء النحو، مؤسسة هنداوي، القاهرة، ٢٠١٤م.
- مطلوب، د. أحمد، ۲۰۰۷م، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، ط٢، مكتبة لبنان، ناشرون، بيروت.
  - المظفر، الشيخ محمد رضا:
  - أصول الفقه، ط٢، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٩٠م/١٤١٠هـ.
    - المنطق، دار التعارف، بيروت.
- المعتزلي، محمد بن علي الطيب أبو الحسين البَصْري (المتوفى: ٣٦٦هـ)، المعتمد في أصول الفقه، تحقيق: خليل الميس، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٣هـ.
- مفتاح، د. محمد، تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص)، ط٣، المركز الثقافي العربي، المغرب، ١٩٩٢م.
- ابن منظور، أبو الفضل، جمال الدين محمد بن مكرم، لسان العرب، ط٧، دار صادر، بيروت، ٢٠١١م.
- النجار، أ.د. نادية رمضان، القرائن بين اللغويين والأصوليين، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٣٦هـ/٢٠١٥م.



- نصار، د. حسين، المعجم العربي نشأته وتطوره، دار مصر للطباعة، ١٩٨٨م/ ١٤٠٨هـ.
- نوفل، د. يسري، المعايير النصية في السور القرآنية، ط١، دار النابغة للنشر والتوزيع، الإسكندرية، ١٤٣٦هـ/ ٢٠١٤م.
- الهاشمي، أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي (المتوفى: ١٣٦٢هـ)، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، ضبط وتدقيق وتوثيق: د. يوسف الصميلي، (د. ط)، المكتبة العصرية، بيروت.
- ابن هشام، عبد الله بن يوسف بن أحمد بن عبد الله بن يوسف، أبو محمد، جمال الدين (المتوفى: ٢٦٧هـ)، مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، تحقيق: د. مازن المبارك، ومحمد على حمد الله، دار الفكر، دمشق، ط٦، ١٩٨٥م.
- أبو هلال العسكري، الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحبى بن مهران العسكري (المتوفى: نحو ٣٩٥هـ)، الفروق اللغوية، تحقيق: محمد إبراهيم سليم، دار العلم والثقافة للنشر، القاهرة.
- هلبش، جرهارد، تاريخ علم اللغة الحديث، ترجمة: د. سعيد حسن بحيري،
   ط۱، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ط۱، ۲۰۰۳م.
  - وافي، د: على عبد الواحد، علم اللغة، ط٩، نهضة مصر للطباعة والنشر، ٢٠٠٤م.
- ياقوت، د. أحمد سليمان، ظاهرة الإعراب في النحو العربي وتطبيقها في القرآن الكريم، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، ١٩٩٤م.
- يعقوب، وعاصي، د. إيميل بديع، ود. ميشال، المعجم المفصل في اللغة والأدب، ط١، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٧م.

ابن يعيش، يعيش بن علي بن يعيش ابن أبي السرايا محمد بن علي، أبو البقاء، موفق الدين الأسدي الموصلي (المتوفى: ٣٤٣هـ)، شرح المفصل للزمخشري، قدم له: د. أميل بديع يعقوب، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٤٢ هـ/٢٠٠١م.

#### المجلات العلمية:

- بلحوت، أ: شريفة، "طبيعة النص وعلاقته بسياق المقام من منظور مايكل هاليداي ورقية حسن"، مجلة الأثر، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، المجلد: ١١، العدد: ١٦.
- بودوخة، د. مسعود، ٢٠١٢م، "اجتماعية الكناية بين التخييل والتأويل"، مجلة الأثر.
- جمعة، أ. دعلي، "ترتيب المقاصد الشرعية"، مفتي الديار المصرية، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، أبحاث ووقائع المؤتمر الدولي العام الثاني والعشرين، بحث منشور.
- الحاج صالح، عبد الرحمن، "مدخل إلى علم اللسان الحديث: أثر اللسانيات في النهوض بمستوى مدرسي اللغة العربية"، مجلة اللسانيات، المجلد: ٤، العدد: ١٠.
- حسكور، د. ناديا، "المعجم العربي بين الواقع والطموح"، مجلة مجمع اللغة العربية، دمشق، العدد: ٧٨، الجزء: ٣.
- ستيتة، د. سمير شريف، "منهج التحليل اللغوي في النقد الأدبي"، دائرة اللغة العربية وآدابها، جامعة اليرموك، إربد، الأردن، بحث منشور.
- السمطي، عبد الله (ناقد)، "أنظمة التكثيف في النص الشعري محمد صالح وصيد الفراشات"، مجلة نزوى فصلية ثقافية، مؤسسة عُمان للصحافة والنشروالإعلان، العدد ١٨٨، أبريل ١٩٩٩م.
- الشهابي، عمر عبد الله، ٢٠١٩م، "التغليب الفقهي، دراسة تأصيلية"، بحث منشور، مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الكويت: المجلد: ٣٤، المعدد: ١١٨.



— الصويان، سعد العبد الله، "النظرية اللغوية عند فردينان دي سوسير"، مجلة الدراسات اللغوية المجلد: ٣، العدد: ٢، ٢٠٠١م.

والعلوم والتربية، جامعة الملك عبد العزيز، ٢٠٠٧م، المجلد: ٤، العدد: ٧.

- الطائي، د. نعمة دهش فرحان، "التأصيل بين فلسفة الوضع والاستعمال اللغوي"، كلية التربية ابن رشد، جامعة بغداد، ٢٠١٣م/١٤٣٤هـ.
  - العايد، أ. د. سليمان بن إبراهيم:
  - "معانى النحو"، دار اليمامة للبحث والنشر، مجلد: ٤٢، العدد: ١١، ١٢.
- "توظيف الكفاية والأداء في تدريس النحو العربي، الرتبة والمطابقة نموذجًا"، بحث منشور.
- عيسوي، أحمد عبد الوهاب صابر، ٢٠١٠م، "ظاهرة التغليب اللغوي في القرآن الكريم وأثرها على الحكم الشرعي"، صحيفة الألسن: سلسلة في الدراسات الأدبية واللغوية، جامعة عين شمس كلية الألسن، العدد ٢٦.
- فضيلة، أ. يونسي، "مفهوم المقاصد وعلاقتها بالخطاب الثوري (تناول تداولي للخطاب الثوري)"، المركز الجامعي البويرة، مجلة الخطاب، نصف سنوية، جامعة مولود تيزي وزو، الجزائر، ٢٠٠٦، المجلد: ٥، العدد: ٦، بحث منشور.
- محمد، كمال الدين عبد الحميد، "قواعد تغليب المذكر والمؤنث في القرآن الكريم: نماذج مختارة"، مجلة كلية القرآن الكريم، جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية، العدد: ٧، ٢٠١٦م.
- المرضي، عبد السلام، "آليات التكثيف الدلالي في الدراسات الأسلوبية"،
   مجلة الكلمة أدبية فكرية شهرية، العدد: ١٤٩، سبتمبر ٢٠١٩م، الرابط:
   http://www.alkalimah.net/Articles/Read/20669

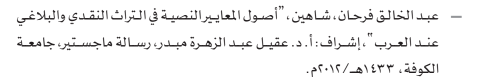
#### مصلوح، د. سعد:

- "العربية: من نحوالجملة إلى نحوالنص"، الكتاب التذكاري بقسم اللغة العربية، جامعة الكويت، إعداد: د. وديعة طه نجم، د. عبده بدوي، ١٩٩٠م.
- "نحوآجرومية للنص الشعري"، مجلة فصول، مصر، المجلد: ١٠، العدد:١-٢، العدد:١-٢، العدد:١-٢، العدد:١-٢،
- ملكاوي، فتحي حسن، "مقاصد المؤلفين"، مجلة الفكر الإسلامي المعاصر،
   السنة العشرون، العدد: ٧٨، خريف ١٤٣٥هـ/٢٠١٤م
- النعيمي، م. د. زينب الحاج مديح جبارة، "رؤية نقدية في المعجم العربي"، جامعة واسط، كلية الآداب.
- النوباني، د. شفيق طه، ١٤٣٨هـ/٢٠١٧م، "الأبعاد الثقافية في الكناية"، مجلة
   كلية الدراسات الإسلامية والعربية، (٥٣).

### الرسائل العلمية:

- حكيمة، إعداد: مرازي، "التغير الدلالي ومستوياته في الخطاب القرآني"، إشراف: أ. د. مذبوحي محمد، رسالة دكتوراه، جامعة جيلالي ليباس/سيدي بلعباس، الجزائر، ٢٠١٦/ ٢٠١٧م.
- سارف، حميدي، "أساليب الإيجازفي بناء الخطاب القرآني مقاربة أسلوبية"،
   إشراف: د. نور الدين زرادي، رسالة ماجستير، جامعة وهران، الجزائر،
   ٢٠١٤/ ٢٠١٥م.
- العاني، مهدي حمد مصطفى، "البنية الأسلوبية في التراكيب النحوية"، إشراف: د. هدى محمد الحديثي، رسالة دكتوراه، ٢٠٠٣م.

77.



- عنبر، عبد الله نايف، "نظرية النظم عند العرب في ضوء مناهج التحليل اللساني الحديث"، إشراف: د. نهاد الموسى، رسالة دكتوراه، كلية الدراسات العليا، الحامعة الأردنية، ١٤١١هـ/١٩٩٩م.
- لحمادي، فطومة، "نظرية المقاصد بين الأصوليين واللسانيات التداولية"، رسالة دكتوراه، إشراف: د. محمد خان، جامعة محمد خيضر، بسكرة، الجزائر، ٢٠١١م.
- لي، إن سـوب، "الفصائل النحوية في اللغة العربية"، إشـراف: د. نهـاد مـوسى،
   رسـالة دكتـوراه، الجامعـة الأردنيـة، ١٩٩٨م.

### مواقع الإنترنت:

- أبودنيا، أحمد محمود سعيد، "الفكراللغوي عند عبد القاهر الجرجاني"، مقالات، شبكة الألوكة، الرابط: /https://www.alukah.net/sharia/0/26217
- الإدريسي، د. ربيعة العمراني، "التكامل المعرفي بين علوم العربية: النحو، والصرف، الإملاء، البلاغة، أصول النحو"، دراسات وأبحاث، شبكة ضياء، نشر مراسود الرابط: https://diae.net/15427/
  - بنعمر، د. محمد:
- "الدرس اللغوي عند الأصوليين"، مركز نماء للبحوث والدراسات، الرابط: https://nama-center.com/Articles/Details/355
- "صناعة المعنى في الدرس الأصولي"، مركز نماء للبحوث والدراسات، الرابط: https://nama-center.com/Articles/Details/41060

- الجنباز، عمير، "لمحات في مقاصد التأليف - الدراسات والبحوث العلمية وأسئلتها"، ٢٠١٤م/ ٢٥٥٥هـ، موقع الألوكة. الرابط:

https://www.alukah.net/sharia/0/72242

- سعودي، نواري، "مخبر معجم المصطلحات اللغوية والبلاغية في التراث العربي"، جامعة فرحات عباس، سطيف الجزائر، شبكة ضياء، الملتقى الوطني الأول: (التكامل المعرفي بين علوم اللغة والأدب)، مايو ٢٠١١م، الرابط:

https://diae.net/2848/

- شرح الخبيصي على متن تهذيب المنطق، بدون معلومات نشر أو طبعة.
- العربية في ضوء علم اللغة العربية في ضوء علم اللغة الحديث "، منتدى مجمع اللغة العربية على الشبكة العالمية ، ٢٠١٧م ، الرابط: http://www.m-a-arabia.com/vb/showthread.php?t=21396
  - العايد، الأستاذ الدكتور سليمان بن إبراهيم:
- "مواقع النحو في الكلام"، عمادة التعليم الإلكتروني والتعليم عن بعد، جامعة أم القرى، ١٤٤٢هـ، بتاريخ ٢٩/ ١٠/ ٢٠٠م. الرابط:

https://www.youtube.com/watch?v=TBSdwMP7LTk

- "سلسلة محاضرات: كتب صنعت التاريخ: تهذيب اللغة"، مركز التأصيل للدراسات والبحوث، بتاريخ ٢٠/ ٢/ ٢٠١٩م. الرابط:

https://www.youtube.com/watch?v=GD74qfWR3Wg

- محاضرة عن بعد، بعنوان: "وقفات عند المعاني وأصول الصنعة المعجمية عند المعرب"، بجامعة ديالي، العراق، بتاريخ ١/ ٤/ ٢٠٢١م، بواسطة برنامج زووم.
- محمد، د. سامح عبد السلام، "المفهوم (مفهوم الموافقة والمخالفة في الفقه)"، موقع الألوكة الشرعية، ٢٠١٤هـ، الرابط:

https://www.alukah.net/sharia/0/80241/

- المهيوبي، موقع الدكتورعبد العزيزبن عبد الله، "نظرية السياق"، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الكتابات، ١٤٣٨هـ، الرابط:

https://members.imamu.edu.sa/staff/aamahyoubi/writings/Pages/%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B3%D9%8A%D8%A7%D9%82.aspx

موسى، زينب، "التكثيف الدلالي"، مدونة ملهم - منصة عربية إلكترونية، ٢٠ أيلول ٢٠٠٠م، الرابط:

https://molhem.com/@zainmolhem.com/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D9%83%D8%AB%D9%8A%D9%81-%D8%A7%D9%84%D8%AF%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7%D9%A7



# نبذة عن المؤلف

وفاء بنت سليمان الجهني، ولدت في مدينة تبوك، باحثة في اللغة والمعجم، أستاذ اللغويات المساعد في قسم اللغة العربية بجامعة تبوك. نالت درجة الدكتوراة من جامعة أم القرى بمكة المكرمة بتقدير ممتاز مع التوصية بطباعة الرسالة. تولت رئاسة قسم اللغة العربية بجامعة تبوك، وهي عضو في الاتحاد الدولي للغة العربية وعضو في الجمعية العلمية السعودية للغة العربية. نشرت العديد من الأبحاث منها: أثر الترويج السياحي عبر منصة أكس في نشر اللغة العربية (السياحة في مدينة العلا أنموذجا)، وحضرت العديد من المؤتمرات والدورات وحاصلة على العديد من شهادات الشكر والتقدير، وحاصلة على جائزة تبوك للتفوق العلمي.

770



# نبذة عن الكتاب

لم يقتصر اهتمام المعجميين العرب على بيان المعاني الوضعية الأصلية للمفردات فحسب، بل سعوا أيضًا إلى توثيق التطورات الدلالية التي تطرأ على هذه المفردات نتيجة للاستعمال.

يبحث هذا الكتاب في العلاقة بين المعنى الوضعي والمعنى الاستعمالي، متخذًا معجم الصحاح للجوهري أنموذجًا؛ للوقوف على المعاني الاستعمالية التي تضمنها المعجم، وطريقة إيراده لها، وكيفية خروج المعنى عن صورته الوضعية إلى صور استعمالية أُخرى، والصور التي خرج بها عن المعنى الوضعي إلى معان أخرى.





