

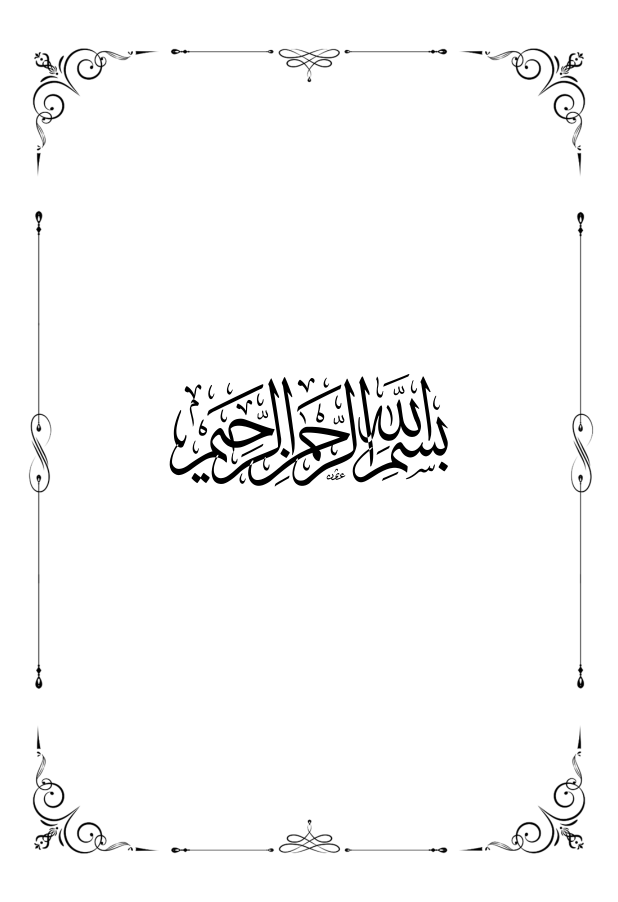


وزارة التعليم الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة (٣٢٠) كلية القرآن الكريم والدراسات الإسلامية قسم التفسير وعلوم القرآن

# مقرر علوم القرآن الكريم

إعداد:

اللجنة العلمية بقسم التفسير وعلوم القرآن





# المقدّمة



الحَمْدُ لله ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على رسولِه الأمين، أما بعد:

فهذا مقرَّر عُلومِ القُرآنِ أعدَّه فريقٌ من أساتذة قِسْمِ التَّفسيرِ وعلومِ القُرآنِ في كليَّةِ القُرآنِ الكريمِ، يشْتَملُ على أهم الموضوعات التي يحتاجُها الطُّلَّابُ في الجامعةِ الإسلاميّةِ بالمدينةِ المنوَّرةِ، على ضَوْءِ المعاييرِ الأكاديميَّةِ لهيئةِ التَّطويرِ الأكاديميِّ، وقد عُني القسمُ بتقديمِ موضوعاتِ علوم القرآنِ بأسلوبٍ واضحٍ وقريبٍ، يجمع إلى السلاسةِ والبيانِ عُمقاً ودقَّة، وإلى التَّفصيلِ والتَّقسيمِ تحريراً وتحقيقاً، وإلى التَّزيبِ والتَّبويبِ تسلسلاً وتدرُّجاً، وليس الهدفُ من هذا المقرر الاستقصاء أو الإحاطة، وإنَّما تسليط الضَّوءِ على أبرزِ الموضوعاتِ، وأشهرِ المسائلِ وأهمِّها، ممَّا لا يَسَعُ طالبَ العلمِ جهلُه.

وختاماً نسألُ الله تعالى أن يُبارِكَ فيمن وضع هذا المقرَّر، ومَنْ يُدرِّسُه، ويَدْرُسُه، إنَّه وليُّ ذلك والقادرُ عليه.

**6** 

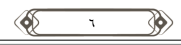
# موضوعات المقرر وتوزيعها على الأسابيع



| ساعات<br>الاتصال | قائمة الموضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۲  |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|                  | مدخل إلى علوم القرآن: (تعريف علوم القرآن إفرادا وتركيبا، أهميته، موضوعه، ثمرته، الفرق بين القرآن والحديث القدسي، نشأته، ومراحل التدوين فيه، التعريف بأهم المصنفات فيه).                                                                                                                                                                       | ,  |
| ٣                | فضائل القرآن وخصائصه: ويشتمل على الموضوعات الآتية:  1. فضله وتلاوته، وتعلمه، وتعليمه، وفضل أهله، والأمر بتعاهده.  2. تفاضله، أسماؤه، صفاته، فضائل بعض سوره: (سورة الفاتحة، سورتي البقرة وآل عمران، سورة الكهف، سورة الإخلاص والمعوذتين)، فضائل بعض آياته:  (آية الكرسي، الآيتين من أواخر سورة البقرة)، التنبيه على أثر الوضع في فضائل القرآن. | ۲  |
|                  | ٣. خصائصه، التعريف بأهم المصنفات في فضائل القرآن وخصائصه. الوحي: (تعريفه، ثبوته والأدلة على ذلك، وأنواعه).                                                                                                                                                                                                                                    | ٣  |
| ٣                | <b>نزول القرآن: (</b> معناه، أقسامه، إثبات نزوله حقيقة، تتزلاته، بدء نزوله، مدة نزوله، نزوله جملة ومنجما، فوائد نزوله منجما، أول ما نزل وآخر ما نزل والفائدة من معرفة ذلك، أوائل وأواخر ما نزل في موضوعات مخصوصة).                                                                                                                            | ٤  |
| ٦                | الأحرف السبعة: (تعريفها، الحكمة منها، أشهر الأقوال فيها، مع بيان أصحها، علاقتها بالقراءات، مدى وجودها في المصحف العثماني).                                                                                                                                                                                                                    | ٥  |
|                  | أسباب الترول: (تعريفها، صيغها، طرق معرفتها والفائدة من ذلك، أهم المؤلفات فيها قديما وحديثا، العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، تعدد الروايات في أسباب الترول، والموقف منها، تطبيقات قرآنية عليها).                                                                                                                                            | }* |
|                  | المكي والمدني: (تعريفهما، خصائصهما، طرق معرفتهما والفائدة من ذلك، أقسام السور باعتبار المكي والمدني، ضوابطهما، ومميزاتهما الموضوعية، الآيات المكية في السور المدنية، والآيات المدنية في السور المكية، وتطبيقات عليهما وأثر معرفتهما في فهم المعنى، التعريف                                                                                    | ٧  |



|   | بأهم المؤلفات فيهما).                                                                        |    |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|   | جمع القرآن، وترتيبه، وتحزيبه:                                                                |    |
|   | ١. تكفل الله بحفظه.                                                                          |    |
|   | ٢. جمعه في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، الصحابة الذين جمعوا القرآن في عهده،                 |    |
|   | كتاب الوحي، الحكمة من عدم جمعه في مصحف واحد، تواتر نقله حفظا                                 |    |
|   | و كتابة.                                                                                     | ٨  |
|   | ٣. جمعه في عهد أبي بكر رضي الله عنه، دواعيه، أهميته، خصائصه.                                 |    |
|   | <ol> <li>جمعه في عهد عثمان رضي الله عنه دواعيه، أهميته، خصائصه، موقف الصحابة</li> </ol>      |    |
|   | منه.                                                                                         |    |
| ٣ | <ul> <li>مقارنة بين جمعه في العهد النبوي، وعهد أبي بكر وعهد عثمان رضي الله</li> </ul>        |    |
|   | عنهما.                                                                                       |    |
|   | التعريف بالسورة، والآية وإطلاقاتهما.                                                         |    |
|   | <ol> <li>ا. تقسيمه إلى سور، مع بيان عددها، وترتيبها والفائدة من ذلك، وتقسيم سوره</li> </ol>  |    |
|   | ا. تقسيمه إلى سور، مع بيان عددها، وترقيبها والفائدة من ذلك.<br>إلى آيات والفائدة من ذلك.     |    |
|   | بي الله و الله الله و مصدر التسمية.<br>٢. أسماء السور، ومصدر التسمية.                        | ٩  |
|   | <ul> <li>٣٠ ترتيب الآيات في السور.</li> </ul>                                                |    |
|   | <ol> <li>خريب القرآن، المراد به، الآثار الواردة في التحزيب، طريقة تحزيب القرآن في</li> </ol> |    |
|   | المصحف.                                                                                      |    |
|   | الناسخ والمنسوخ: (تعريفه عند السلف، والمفسرين، وجمهور الأصوليين، الحنفية، أهمية              |    |
|   |                                                                                              |    |
|   | العلم به، أدلة ثبوته، الحكمة منه، شروطه، طرق معرفته، ما يقع فيه النسخ، نسخ القرآن            |    |
| ٣ | بالقرآن وأمثلة عليه، نسخ القرآن بالسنة، والسنة بالقرآن: وقوعهما، أمثلة عليهما، النسخ         | ١. |
|   | إلى بدل وإلى غير بدل، نماذج من الآيات المتفق على نسخها، والمختلف في نسخها،                   | ·  |
|   | التعريف بأهم المؤلفات في الناسخ والمنسوخ، تطبيقات قرآنية على الناسخ والمنسوخ                 |    |
|   | وأثرهما في الأحكام الشرعية).                                                                 |    |
|   | <b>إعجاز القرآن:</b> (تعريف الإعجاز، والمعجزة، والفرق بينهما، والمصطلحات ذات الصلة،          |    |
| ٣ | مقارنة معجزة القرآن بمعجزات الأنبياء السابقين، الأدلة على ثبوته، أوجه إعجازه، مراحل          |    |
|   | التحدي بالقرآن مع بيان المقدار الذي وقع في التحدي فيه، امتناع معارضته مع توفر                | 11 |
|   | الدواعي لذلك، تعريف الصرفة وإبطال القول بها، التعريف بأهم المصنفات فيه).                     |    |
|   |                                                                                              |    |



| ٣٠ | المجموع                                                                                                                                                              |     |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٣  | أبرز المسائل المشتركة بين علوم القرآن وأصول الفقه.                                                                                                                   | ١٧  |
|    | المحكم والمتشابه: (تعريفهما، أنواعهما، الخلاف في معرفة المتشابه، تطبيقات قرآنية عليهما).                                                                             | ١٦  |
| ٣  | على تحريفات للمعاني).                                                                                                                                                | , 0 |
|    | ترجمة معاني القرآن: (تعريفها، أنواعها، حكمها، شروط الترجمة التفسيرية، لمحة تاريخية عن ترجمة القرآن، أهم الترجمات المعتمدة فيها، التنبيه على بعض الترجمات التي اشتملت | ١٥  |
|    | قصص القرآن: (تعريفها، أنواعها، خصائصها، فوائدها، تكرار القصة في القرآن وفوائده، التعريف بأهم المؤلفات فيها، تطبيقات عليها، وأثرها في التربية والتثبيت).              | ١٤  |
| ٣  | المناسبات في القرآن: (تعريفها، أنواعها، آراء العلماء فيها، أهميتها، فوائدها، التعريف بأهم المؤلفات فيها، تطبيقات عليها، وأثرها في إبراز المعاني).                    | ١٣  |
|    | تدبر القرآن: (تعريفه، أهميته، أركانه، ثمراته، الصوارف والحجب عن تدبر القرآن، تطبيقات على تدبر القرآن، من كلام الأئمة).                                               | ١٢  |



# ١- مدخل إلى علوم القرآن الكريم



## أولًا: تعريف علوم القرآن:

## ١ - تعريف لفظة: (علوم):

العلوم جمع (علم) وهو لغة: إدراك الشيء على حقيقته.

والعلم اصطلاحًا: مجموعة المسائل والأصول الكلية التي تجمعها جهة واحدة؛ كعلم النحو، وعلم العقيدة، وعلم المكي والمدني، وعلم جمع القرآن، وعلم أسباب الترول.. الخ

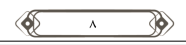
#### ٢- تعريف (القرآن):

القرآن لغةً: مصدر للفعل (قرأ) بمعنى: (تلا).

واصطلاحًا: كلام الله تعالى، المترَّل على نبيه محمد صلى الله عليه و سلم، المتعبد بتلاوته. شرح التعريف وبيان محترزاته:

- (كلام الله تعالى): خرج بهذا القيد جميع كلام المخلوقين، من الملائكة والإنس المجن.
- (المترَّل على محمد صلى الله عليه وسلم): خرج به كلام الله تعالى الذي لم يترله على محمد صلى الله عليه وسلم؛ ككلامه للملائكة أو لغيره من الأنبياء.
- (المتعبّد بتلاوته): حرج بهذا القيد المنسوخ من القرآن بعد نسخه، والأحاديث القدسية، والمقصود بالمتعبد بتلاوته: أن تلاوته عبادة يُتقرّب بها إلى الله تعالى؛ كما جاء من حديث ابن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من قرأ حرفًا من كتاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول ﴿الْمَهُ حرف، ولكن ألف حرف وميم حرف وميم حرف»، ولا تصح صلاة إلا بتلاوة القرآن فيها؛ كما قال تعالى:

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في سننه رقم: (٢٩١٠).



﴿ عَلِمَ أَن لَّن تُحْصُوهُ فَنَابَ عَلَيْكُمْ أَقْرَءُواْ مَا تَيْسَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ ﴾ [سورة المزمل: ٢٠].

## ٣- تعريف (علوم القرآن):

تعريف (علوم القرآن) باعتباره عَلَمًا على هذا الفن:

العلم الذي يتناول القرآن الكريم من حيث نزوله، وجمعه، وخصائصه، وحقوقه، وقراءته، وفهمه وبيان معانيه، وغيرها على جهة التأصيل.

## ثانيًا: موضوع علوم القرآن:

موضوع علوم القرآن هو: القرآن الكريم من أيّ ناحية من النواحي المذكورة في التعريف المذكور، وهي أنواع علوم القرآن المصطلح عليها في الكتب الخاصة بها، فعلم القراءات مثلًا موضوعه القرآن الكريم من ناحية لفظه وأدائه، وعلم التفسير موضوعه القرآن الكريم من ناحية شرحه ومعناه.

# ثالثًا: ثمرة دراسة علوم القرآن:

لدراسة علوم القرآن الكريم ثمرات عديدة؛ منها:

١- نيل شرف العلم بالقرآن الكريم؛ فإنما يشرف العلم بشرف المعلوم.

٢- الاطلاع على جهود سلف الأمة وعلمائها وما بذلوه من حدمة للقرآن الكريم في علومه ومعارفه.

٣- معرفة تفسير القرآن الكريم، وإدراك مواطن العبر والحجج والأحكام فيه، ومن ثم العمل به.

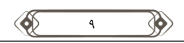
٤ - اليقين بصدق القرآن الكريم؛ كما تلقاه جبريل من الله تعالى، ثم تلقاه منه النبي صلى الله عليه وسلم، وبلغه إلى الأمة.

٥- الرد على شبهات المبطلين ومطاعنهم في القرآن الكريم وتأويله.

## رابعًا: الفرق بين القرآن والحديث القدسي:

الحديث القدسي: هو ما أضافه النبي صلى الله عليه وسلم من الكلام إلى ربه تعالى، من غير القرآن الكريم.

ويمكن التفريق بين القرآن الكريم والحديث القدسي بعدة أمور منها:



- ١- القرآن متواتر، والحديث القدسي منه الصحيح، ومنه الضعيف، بل الموضوع.
  - ٢- القرآن متعبد بتلاوته، بخلاف الحديث القدسي فلا تجزئ قراءته في الصلاة.
    - ٣- القرآن سور وآيات، والحديث القدسي جمل وكلمات.
    - ٤ القرآن الكريم وقع به التحدي، أما الحديث القدسي فلم يُتحدُّ به.
    - ٥ القرآن معجز بلفظه ومعناه، أما الحديث القدسي فلا إعجاز في لفظه.
- ٦- القرآن يروى باللفظ المترل دون تبديل أو تغيير، بخلاف الحديث القدسي فتصحروايته بالمعنى.
- ٧- القرآن الكريم يكتب بالرسم العثماني، وهو رسم خاص به، أما الحديث القدسي فيكتب بالرسم الإملائي القياسي المعروف.

## خامسًا: نشأة علوم القرآن، ومراحل تدوينها:

كانت بدايات نشأة علوم القرآن من بداية نزول القرآن على النبي صلى الله عليه وسلم في غار حراء، حينها بدأت العلوم المرتبطة بالقرآن بالظهور شيئاً فشيئاً، فبدأ علم المكي والمدني، وأسباب الترول، وأول ما نزل، والغريب، واستمر الأمر هكذا، حتى تشكلت، وتوسعت، وتكاملت، وقد مرت علوم القرآن بمرحلتين أساسيتين:

#### المرحلة الأولى: مرحلة الروايات الشفهية:

وقد تشكَّلت هذه المرحلة في الطبقات الثلاثة الأولى، وهي:

- أ- طبقة الصحابة.
- ب- طبقة التابعين.
- ج- طبقة أتباع التابعين.

فكانوا يتناقلون الروايات الشفهية، وفي أثناء هذه المرحلة بدأت المرحلة الثانية وهي:

#### المرحلة الثانية: مرحلة تدوين علوم القرآن:

وقد تشكَّلت على ثلاث صور، وهي:

۱ - التدوين على شكل علوم مفردة: بدأ تدوين علوم القرآن في أواخر القرن الأول الهجري، ومطلع القرن الثاني، على شكل علوم مفردة كعلم الناسخ والمنسوخ الذي



ألف فيه قتادة بن دعامة السدوسي، وعلم الوجوه والنظائر الذي ألف فيه مقاتل بن سليمان، وعلم الغريب الذي ألف فيه ابن قتيبة، وغيرها من العلوم، وتميزت هذه المرحلة بجمع الروايات، وكلام أهل العلم في النوع الواحد.

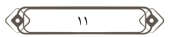
7- التدوين في مصنفات خاصة جامعة: من أبرزها: كتاب (فضائل القرآن ومعالمه وأدبه) لأبي عبيد القاسم بن سلام (ت ٢٢٤هـ) وهو أول كتاب جمع أكثر من نوع، ومن أشهر الكتب الجامعة كتاب: (البرهان في علوم القرآن) للزركشي (ت٤٩٥)، وكتاب: (الإتقان في علوم القرآن) للسيوطي (ت١٩٥)، وتميزت هذه المصنفات وأشباهها بجمع أنواع علوم القرآن في كتاب واحد، بما يعطي تصوراً واضحًا عن علوم القرآن.

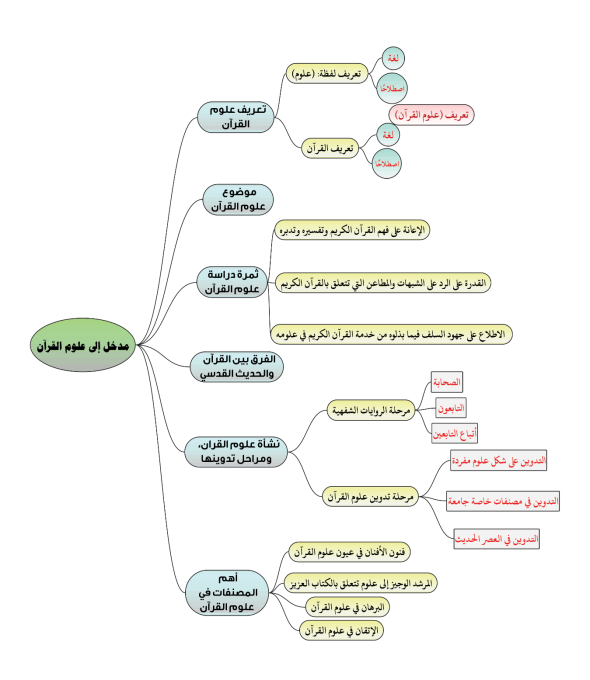
٣- التدوين في العصر الحديث: بدأ التأليف في العصر الحديث بما قدمه مجموعة من العلماء، فكثر التأليف والتصنيف في العالم الإسلامي، حتى بلغت الكتب المؤلفة في علوم القرآن بالمئات، وكتبت فيه الكثير من الرسائل الجامعية، وتميزت هذه المرحلة بكثرة التأليف، وإضافة بعض العلوم المعاصرة كالرد على شبهات المستشرقين، والتأليف المستقل لبعض علوم القرآن، والتوسع في الجمع للروايات والأقوال في العلم الواحد، ومن أشهر المؤلفات في هذه المرحلة: مناهل العرفان في علوم القرآن للزرقاني.

وبالإضافة إلى ما ذكر فقد ضمّن المحدثون بعض علوم القرآن في مصنفاهم، وضمّن المفسرون بعض علوم القرآن في مقدمات تفاسيرهم.

# سادسًا: أشهر المصنفات في علوم القرآن:

- ١- فنون الأفنان في عيون علوم القرآن، لابن الجوزي.
- ٢- المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز، لأبي شامة المقدسي.
  - ٣- البرهان في علوم القرآن، للإمام بدر الدين الزركشي.
    - ٤ الإتقان في علوم القرآن، للإمام السيوطي.
    - ٥- مناهل العرفان في علوم القرآن، للزرقاني.





#### ٧- فضائل القرآن وخصائصه



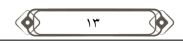
#### أولًا: فضل القرآن وتلاوته، وتعلمه، وتعليمه، وفضل أهله، والأمر بتعاهده:

وردت مجموعة من الآيات والأحاديث في فضل القرآن وتلاوته، وتعلمه وتعليمه، تدل على المترلة العظيمة التي يجب أن يحظى بها القرآن الكريم لدى المسلم، فمن ذلك قوله تعالى وصف التالين لكتاب الله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُوبَ كِنْنَبَ اللَّهِ وَأَقَامُواْ الصَّلَوة وَأَنْفَقُواْ مِمَّا وَلَقْنَهُمْ مِيرًا وَعَكَلانِيةُ يَرْجُوبَ تِحَكَرةً لَن تَبُورَ ﴿ آلَ لِيُوفِيّهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِّن وَضَى لِمَةً إِنَّهُ, غَفُورُ شَكُورُ ﴿ آلَ ﴾ [سورة فاطر: ٢٩ - ٣]، ولم يأمر الله بالاستماع لشيء فَضُ المر بالاستماع لكلامه والإنصات له: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْمَانُ فَالسَيّعُواللهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَمُم مَن تُرْحَمُونَ ﴿ آلَ ﴾ [سورة الأعراف: ٢٠٤]، وفي باب التعلم والتعليم جُعلت الخيرية والفضل لمتعلم القرآن ومعلمه، فعن عثمان رضي الله عنه: عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «خيركم من مشقة حفظه و تعلمه مضاعفًا، فعن عائشة رضي الله عنها: عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: هو ملم قال: «مثل الذي يقرأ القرآن وهو حافظ له مع السفرة الكرام البررة، ومثل الذي يقرأ القرآن وهو عليه الله عليه وسلم: «الماهر بالقرآن مع السفرة الكرام البررة، وأذي مع السفرة الكرام البررة، والذي يقرأ القرآن ويتتعتع فيه وهو عليه شاق له أجران» (")، وعن أبي موسى رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم والذي يقرأ القرآن ويتتعتع فيه وهو عليه شاق له أجران (")، وعن أبي موسى رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «تعاهدوا القرآن، فوالذي نفسي بيده لهو أشد الدي من النبي من الذي عن النبي صلى الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «تعاهدوا القرآن، فوالذي نفسي بيده لهو أشد الله عنه عن النبي من النبي ملى الله عليه وسلم قال: «تعاهدوا القرآن، فوالذي نفسي بيده لهو أشد

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه رقم: (٥٠٢٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه رقم: (٤٩٣٧).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه رقم: (٧٩٨).



تَفَصِّيًا من الإبل في عُقلها»(١) تَفَصِّيًا، أي: تَفَلُّتًا ونسيانًا.

#### ثانيًا: فضائل بعض سور القرآن وآياته:

وردت مجموعة من الأحاديث في فضل بعض السور والآيات، ومن أشهر ما ورد:

- فضل سورة الفاتحة: عن أبي سعيد بن المعلى قال: «كنت أصلي في المسجد، فدعاني رسول الله عليه وسلم فلم أجبه، فقلت: يا رسول الله، إني كنت أصلي، فقال: (ألم يقل الله: {استحيبوا لله وللرسول إذا دعاكم}) ثم قال لي: (لأعلمنك سورة هي أعظم السور في القرآن، قبل أن تخرج من المسجد)، ثم أحذ بيدي، فلما أراد أن يخرج، قلت له: ألم تقل: لأعلمنك سورة هي أعظم سورة في القرآن، قال: ({الحمد لله رب العالمين}. هي السبع المثاني، والقرآن العظيم الذي أوتيته) (٢)

- فضل سورة البقرة وآل عمران: عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (اقرؤوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه، اقرؤوا الزهراوين البقرة، وسورة آل عمران، فإنهما تأتيان يوم القيامة كأنهما غمامتان، أو كأنهما فرقان من طير صواف، تحاجان عن أصحابهما، اقرؤوا سورة البقرة، فإن أخذها بركة، وتركها حسرة، ولا تستطيعها البطكة) (۱).

- فضل أوائل سورة الكهف: عن أبي الدرداء رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (من حفظ عشر آيات من أول سورة الكهف، عصم من الدجال) (٤).

- فضل سورة الإخلاص: عن أبي الدرداء رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (أيعجز أحدكم أن يقرأ في ليلة ثلث القرآن؟) قالوا: وكيف يقرأ ثلث القرآن؟ قال: (﴿قُلُهُو اللهُ أَحَدُ اللهُ تعدل ثُلُث القرآن)(٥).

- فضل المعوذتين: عن عبد الله بن خُبيب رضي الله عنه قال: حرجنا في ليلة مطيرة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه رقم: (٥٠٣٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه رقم: (٤٤٧٤).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه رقم: (٨٠٤).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه رقم: (٨٠٩).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم في صحيحه رقم: (٨١١).

15

- فضل آية الكرسي: عن أُبِيّ بن كعب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (يا أبا المنذر، أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم؟) قال: قلت: الله ورسوله أعلم، قال: (يا أبا المنذر، أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم؟) قال: قلت: (والله أعلم، قال: (يا أبا المنذر، أتدري، وقال: (والله لِيَهْنِك العلم أبا المنذر)(").

- فضل آخر آيتين من سورة البقرة: عن أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من قرأ هاتين الآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كَفَتاه)(٤).

#### ثالثًا: تفاضل سور القرآن وآياته:

جاءت الأحاديث السابقة مقررةً تفضيل بعض السور والآيات؛ وذلك لما حوته من معان عظيمة؛ مثل الآيات المتحدِّثة عن الله وصفاته، أو المتحدِّثة عن الموت ويوم القيامة، فإن قارئ القرآن يجد فيها من التذكر والخشية والإقبال على الله تعالى، ما لا يجده في الآيات المتحدِّثة عن أبي لهب، أو المواريث مثلًا، وكلما زاد التأثر بآيات الله تعالى والتفاعل معها زاد الأجر، فكان التفاضل بين الآيات والسور باعتبار المعنى القائم بها، وأثر ذلك المعنى في القارئ، وما يترتب عليه من الأجر، وعليه فليس المقصود بالتفاضل تفاضل الفصاحة أو البلاغة؛ لأن القرآن كله على أعلى درجات الفصاحة والبلاغة، والإعجاز وصْفُ للقرآن

<sup>(</sup>١) رواه أبو داوُد في سننه رقم: (٥٠٨٢)، وصححه الألباني في صحيح الجامع، (٨١٢/٢).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه رقم: (٨١٤).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه رقم: (٨١٠).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه رقم: (٤٠٠٨)، ومسلم في صحيحه رقم: (٨٠٨).

10

كلِّه بسوره وآياته.

#### رابعًا: أسماء القرآن:

وردت أسماء عدة للقرآن الكريم؛ أوصلها بعض العلماء إلى خمسين كالزركشي، ومنهم من أوصلها إلى المئة كالفيروز آبادي، ومنهم من قصرها على أربعة كالإمام الطبري رحمه الله تعالى حيث قال في تفسيره: «إنّ الله تعالى ذِكرُه سمى تتريله الذي أنزله على عبده محمد صلى الله عليه وسلم أسماء أربعة»(١)، وهي:

١- القرآن: كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ وَلَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ اللَّهِ [سورة الواقعة:٧٧].

٢- الكتاب: كما في قوله تعالى: ﴿الْمَ ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَارَبُ فِيهِ هُدَى لِشَغَينَ ﴿ ﴿ السورة البقرة: ١-٢].

٣- الذِّكر: كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَنفِظُونَ ۗ [سورة الحجر:٩].

٤ - الفرقان: كما في قوله تعالى: ﴿ تَبَارِكَ ٱلَّذِى نَزَّلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ عَ ﴿ [سورة الفرقان: ١].
 خامسًا: صفات القرآن:

صفات القرآن الكريم كثيرة جدًّا، وكثرتها دليل على عظمة القرآن الكريم، ومنها: 1-7- مبارك، ومصدِّق لـــما قبله من الكتب السماوية: كما في قوله تعالى: ﴿وَهَلْذَا كِتَكُ أَنْزَلْنَكُ مُبَارِكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ [سورة الأنعام: ٩٢].

٣- ٤ - هدى، ورحمة: كما في قوله تعالى: ﴿ هُدُى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴿ آَلُهُ وَسِنِينَ ﴿ آَلُهُ وَسِنِينَ ﴿ آَلُهُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ ا

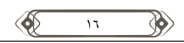
٥- تذكرة: كما في قوله تعالى: ﴿كَلَّ إِنَّهُ رَمَّذُكِرَةٌ لِكُ ﴾ [سورة المدثر: ٥٤].

٦- مُبين: كما في قوله تعالى: ﴿ الْمَرْ تِلْكَ ءَايَنَ ٱلْكِنَبِ ٱلْمُبِينِ ﴿ آ ﴾ [سورة يوسف: ١].

٧- كريم: كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ, لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ ﴿٧٧﴾ [سورة الواقعة:٧٧].

٨- حكيم: كما في قوله تعالى: ﴿ يَلْكَ ءَايَنْتُ ٱلْكِئْبِ ٱلْحَكِيمِ اللَّهِ [سورة لقمان: ٢].

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (١/ ٨٩).



٩- فَصْل: كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقُولٌ فَصُلُّ ﴿ إِنَّهُ لَقُولٌ فَصُلُّ ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ مُ

## سادسًا: التنبيه على أثر الوضع في فضائل القرآن:

وهنا يجب التنبيه على أمر قد ابتًلي به كثير من المسلمين، وهو انتشار كثير من الأحاديث بينهم في فضائل سور القرآن، وهي أحاديث موضوعة، أو شديدة الضعف، فقد كذب بعض الوضاعين على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فوضعوا أحاديث نُسبت إليه عليه الصلاة والسلام في فضل سور القرآن؛ لحث الناس على القراءة فيه، وهذا منهم جهل وافتراء، فقد سئل أحدهم فقيل له: يا شيخ من حدثك؟ فقال لم يحدثني أحد، ولكنا رأينا الناس قد رغبوا عن القرآن فوضعنا لهم هذا الحديث ليصرفوا وجوههم إلى القرآن(۱)، وقيل الأبي عصمة: من أين لك عن عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما في فضائل القرآن سورة سورة، وليس عند أصحاب عكرمة هذا؟! فقال: إني قد رأيت الناس قد أعرضوا عن القرآن، واشتغلوا بفقه أبي حنيفة ومغازي محمد بن إسحاق، فوضعت هذا الحديث حسبة (۱).

ومن أشهر الروايات الموضوعة المنتشرة في كتب التفسير: حديث أبي بن كعب في فضائل سور القرآن سورة سورة؛ فقد ذكره من المفسرين الثعلبي والواحدي والزمخشري والبيضاوي وغيرهم، فقرأه الناس وظنوه صحيحاً، وهو باطل موضوع.

## سابعًا: خصائص القرآن:

للقرآن مجموعة من الخصائص التي لا يشاركه فيها كتاب آخر، وهي خصائص امتاز بما القرآن الكريم، ونال بما المجد والذِّكر إلى يوم الدين، ونُوجزها فيما يأتي:

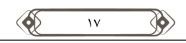
١ - القرآن محفوظ من التحريف أو التغيير أو الزيادة عليه أو النقص منه في ألفاظه ومعانيه وترتيب سوره وآياته؛ لقوله سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرُ وَإِنَّا لَهُ, لَحَنِظُونَ ١٠٠٠ [سورة الحجر:٩].

٢ - جعله الله تعالى ميسرًا للذِّكر والفهم والعمل به ﴿ وَلَقَدْ يَسَرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرِ
 الله تعالى.

٣- القرآن معجز بألفاظه ومعانيه ونظمه وأخباره وحقائقه التشريعية والعلمية

<sup>(</sup>١) انظر: الموضوعات لابن الجوزي، (٢٤١/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: المدخل للحاكم، (ص٤٥).



و التاريخية.

٤ - جعله الله الكتاب الخاتم والناسخ للكتب السابقة: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهِ ﴾ [سورة المائدة: ٤٨].

٥- القرآن هو الكتاب الحاوي لأصول الشرائع والعقائد والأخلاق بشمول وكمال.

## ثامنًا: أشهر المصنفات في فضائل القرآن:

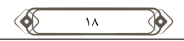
١- فضائل القرآن، لأبي عبيد القاسم بن سلّام.

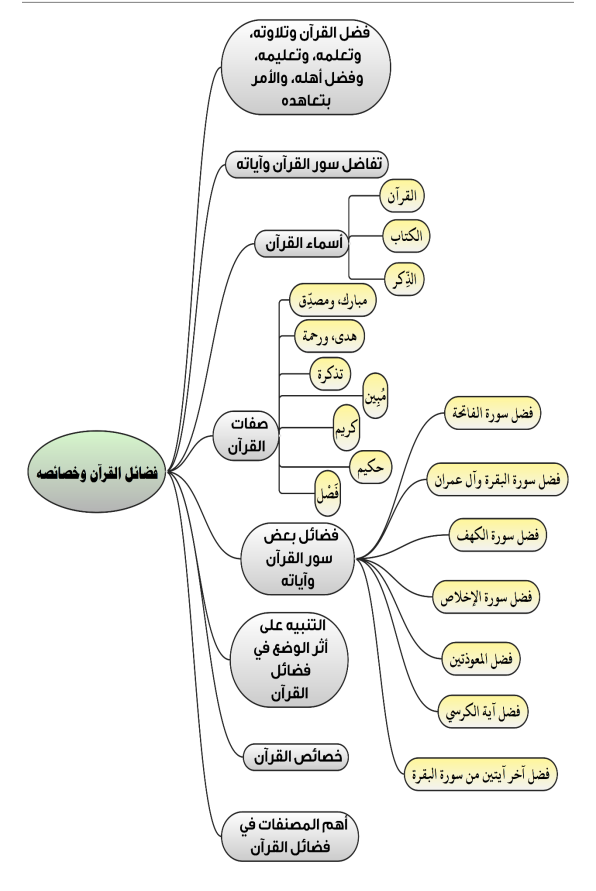
٢- فضائل القرآن، للنسائي.

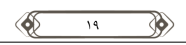
٣- فضائل القرآن، لابن الضريس.

٤ - فضائل القرآن، لابن كثير.

٥- فضائل القرآن، لمحمد بن عبد الوهاب.







## ٣- الوحي



# أولًا: تعريف الوحي:

الوحي لغةً: الإعلام الخفي السريع، أو إلقاء علم في خفاء وسرعة.

ومما يصدق عليه المعنى اللغوي في القرآن الكريم:

 ١ - وحي الله لبعض البشر من غير الأنبياء، نحو ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰٓ أُمِّر مُوسَىۤ أَنۡ أَرْضِعِيةٍ ﴾ [سورة القصص:٧].

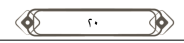
و قوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبِّونَ أَنَّ ءَامِنُواْ بِوَبِرَسُولِي ﴾ [سورة المائدة: ١١١].

٢ - وحي الله لملائكته، كما وقع في قصة غزوة بدر: ﴿إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَكِيكَةِ أَنِي مَعَكُمُ فَثَبِتُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [سورة الأنفال: ١٦].

٣- وحي الله لبعض مخلوقاته غير العاقلة، كالوحي للنحل: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلْغَلِ أَنِ ٱلْغَذِى مِنَ ٱلِلْمِبَالِ بُيُونَا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ وَاللهِ السورة النحل: ٦٨]، ووحيه إلى السماء: ﴿ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ مَنَ ٱلِفَبَالِ بُيُونَا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ وَاللهِ السورة النحل: ١٦]، ووحيه للأرض: ﴿ إِنَّا ذَبَكَ أَوْحَىٰ لَهَا ۞ ﴾ [سورة الزلزلة: ٥].

الوحي شرعًا: إعلام الله أنبياءه بما يريد أن يبلغه إليهم من شرع أو كتاب بواسطة أو بغير واسطة.

وقد ورد في الكتاب والسنة في مواضع كثيرة، وله طرق متعددة، جمعتها آية واحدة في سورة الشورى، قال تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللّهُ إِلّا وَحَيًّا أَوْ مِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ فِي سورة الشورى، قال تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللّهُ إِلّا وَحَيًّا أَوْ مِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ وَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْ نِهِ مَا يَشَآءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ( الله عنه الله وي الله وي الله وي فيما يأتي.



## ثانيًا: كيفية الوحى:

## القسم الأول: كيفية وحي الله إلى الرسل:

١- أن يُلهم الله نبى سه ما يرىده؛ بإلقاء ذلك في رُوعه -أي: قلبه وخاطره- يقظة، وليس ذلك من حديث النفس وخطراتها، ولا من وسوسة الشياطين، بل هو إلهام يصحبه يقين من النبي عليه الصلاة والسلام بأنه حق من عند الله تعالى.

والسيرة النبوية حافلة بالأمثلة على وقوعه للنبي صلى الله عليه وسلم، مثل تحديده لمصارع المشركين يوم بدر قال عمر رضي الله عنه: (والذي بعثه بالحق! ما أخطؤا الحدود التي حد رسول الله صلى الله عليه وسلم)(١)، وتحديده لمصارعهم لم يكن توقعاً ولا حدساً ولا فراسة، وإنما هو بوحي إلهي.

٢- أن يرى رؤيا؛ ومثالها ما وقع لإبراهيم عليه السلام، كما قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا بِلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْى قَالَ يَبُنَى إِنِي ٓ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِي ٓ أَذَبُكُ فَأَنظُر مَاذَا تَرَكِ ۚ قَالَ يَتَأْبَتِ ٱفْعَلُ مَا تُؤْمَرُ ۚ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ ٱللّهُ مَعَهُ ٱلسَّعْى قَالَ يَبُنَى إِنِي ٓ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِي ٓ أَنظُر مَاذَا تَرَكِ ۚ قَالَ يَتَأْبَتِ ٱفْعَلُ مَا تُؤْمَرُ ۚ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ ٱلله معليه مِن ٱلصَّامِرِينَ الله إسماعيل عليه السلام عليه بقوله: ﴿ الله عليه السلام عليه بقوله: ﴿ الله عَلَمُ مَا تُؤْمَرُ ﴾.

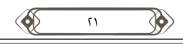
ومثله ما وقع لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم فيما ذكره الله سبحانه في قوله: ﴿لَقَدْ صَدَفَ اللهُ رَسُولُهُ ٱلرُّءَيَا بِٱلْحَقِّ لَتَدَخُلُنَ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَاءَ ٱللهُ ءَامِنِينَ ﴾ الآية [سورة الفتح:٢٧].

وقالت عائشة رضي الله عنها: (أول ما بُدِئ به رسول الله صلى الله عليه وسلم من الوحي الرؤيا الصالحة في النوم)(٢)، ثم ذكرت قصة غار حراء ومجيء جبريل عليه السلام فيه. والإلهام يقظة أو مناماً داخلان في قوله سبحانه من الآية السابقة: ﴿إِلَّا وَحُيّا ﴾ [سورة الشورى: ٥١].

٣- أن يكلمه من وراء حجاب، فلا يرى النبي ربَّه، لكن يسمع كلامه، وقد وقع هذا لموسى عليه السلام في بدء الوحي إليه، وفي ميعاده مع ربه لأخذ الشريعة، قال تعالى: ﴿وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَانِنَا وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَصَالِيمًا اللهُ عليه وسلم في حادثة الإسراء والمعراج، وسلم في حادثة الإسراء والمعراج،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه رقم: (٢٨٧٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه رقم: (٣).



حيث أخذ الأمر بالصلاة مباشرة عن ربه عز وجل.

٤- أن يرسل رسولًا من الملائكة: وغالبًا ما يكون المرسكُ: جبرىل عليه السلام إن
 كان الأمر يتعلق بالنبوة والشريعة، وقد يرسل غيره لأمور أخرى، كما ورد في الآثار.

وهذا النوع من الوحي إلى الأنبياء هو أشهر أنواع الوحي وأكثرها، وهو الذي يعنينا في هذا المقام؛ لأن القرآن الكريم إنما نزل بواسطة جبريل على قلب النبي صلى الله عليه وسلم.

## القسم الثاني: كيفية وحي الله إلى ملائكته:

جاء في القرآن الكريم ما ينص على كلام الله لملائكته: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنِّ جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواً أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾ [سورة البقرة: ٣٠]، وعلى إيحائه إليهم: ﴿إِذْ يُوحِى رَبُكَ إِلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ أَنِي مَعَكُمُ ﴾ [سورة الأنفال: ١٢].

وقد ورد في السنة بيان كيفية وحي الله إلى الملائكة وسماع الوحي في السماء كما في حديث ابن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (إذا تكلم الله بالوحي، سمع أهل السماء للسماء صَلْصَلَةً كَجَرِّ السِّلسلة على الصفا، فيصعقون، فلا يزالون كذلك حتى يأتيهم جبريل، حتى إذا جاءهم جبريل فُزَعَ عن قلوبهم، قال: فيقولون: يا جبريل ماذا قال ربك؟ فيقول: الحَقَّ، فيقولون: الحَقَّ، الحَقَّ، الحَقَّ، الحَقَّ، الحَقَّ، الحَقَّ، الحَقَّ،

والقرآن من الوحي الذي تلقاه جبريل عليه السلام سماعا من الله تعالى بلفظه المخصوص، مباشرة بلا واسطة، ونزل به على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم كما سمعه من ربه، قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لِنَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ وَسِلمُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

#### القسم الثالث: كيفية وحي الملك إلى الرسول:

ورد في السنة ما يدل على كيفية الوحي بواسطة جبريل عليه السلام إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقد أخرج البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله عنها: أنَّ الحارث بن

<sup>(</sup>١) رواه أبو داوُد في سننه رقم: (٤٧٣٨)، وصححه الألباني وشعيب الأرناؤوط.

هشام سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أحيانًا يأتيني في مثل صَلْصَلَة الجَرَس، وهو أشده علي، رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أحيانًا يأتيني في مثل صَلْصَلَة الجَرَس، وهو أشده علي، فيُفْصَمُ عني وقد وعَيْتُ ما قال، وأحيانًا يَتَمَثّلُ ليَ الملكُ رجلًا، فيكلمني، فأعي ما يقول) قالت عائشة: ولقد رأيته يترل عليه في اليوم الشديد البرد فيَفْصِمُ عنه وإنَ جَبِينَه لَيَتَفَصَّدُ عَرَقًا(۱).

والحالة الأولى هي الحالة الأكثر في نزول القرآن الكريم.

ومن الحالة الثانية حديث أمير المؤمنين عمر المشهور حينما جاء جبريل وسأل النبي صلى الله عليه وسلم عن الإسلام والإيمان والإحسان.

وقد لاحظ الصحابة تلك الشدة التي يجدها الرسول صلى الله عليه وسلم عند نزول القرآن ووصفوا أثرها عليه، فعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: «كان نبي الله صلى الله عليه وسلم إذا أنزل عليه الوحي، كُربَ لذلك، وتَرَبَّدَ وجْهُه»(٢).

قال الله عز و حل: ﴿إِنَّاسَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلَا ثَقِيلًا ۞﴾ [سورة المزمل:٥].

ومن ثقل الوحي عليه صلى الله عليه وسلم ما رواه البخاري أن فخذه عليه الصلاة والسلام كانت على فخذ زيد بن ثابت فثقلت حتى خشي أن تُرض (٣)، وكذلك ما روي عن أسماء بنت يزيد، قالت: إني لآخذة بزمام العضباء –ناقة رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ أنزلت عليه المائدة كلها فكادت من ثقلها تدق بعضد الناقة (٤).

ومن ذلك أيضًا: أن من كان حوله يسمعون صوتًا عند نزول الوحي عند وجهه صلى الله عليه وسلم كصوت دوي النحل<sup>(٥)</sup>.

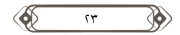
<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه رقم: (٢)، ومسلم في صحيحه رقم: (٢٣٣٣).

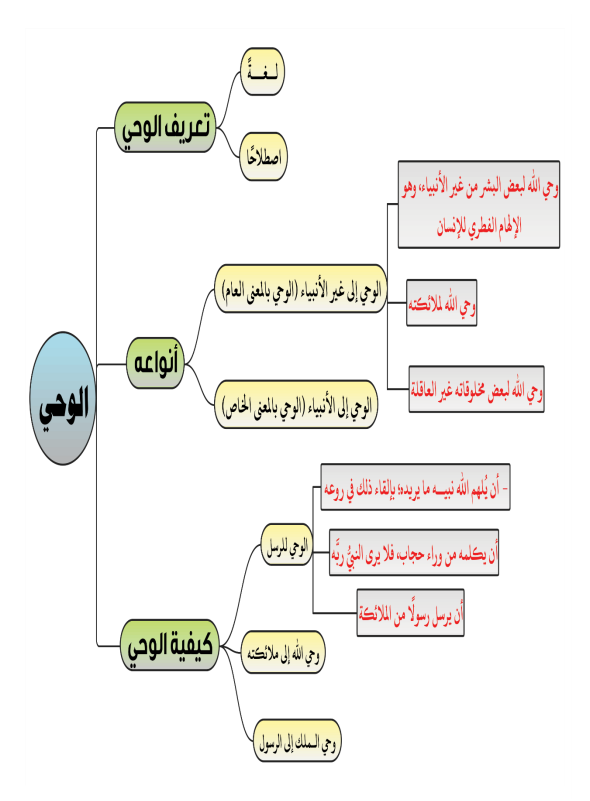
<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (٤/ ١٨١٧).

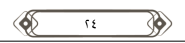
<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦/ ٤٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٥٥/ ٧٥٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي (٥/ ٣٢٦).







# ٤- نزول القرآن



#### أولاً: معنى نزول القرآن:

إنزال القرآن الكريم من الله تعالى كتابة أو تكليمًا.

#### شرح التعريف:

(كتابة) أي: أُنزل مكتوبًا، ويقصد به إنزال الله تعالى القرآن جملة واحدة من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء الدنيا.

(تكليمًا) أي: إنزال التكليم؛ ويقصد به أن الله تعالى تكلم بالقرآن الكريم، وسمعه منه جبريل عليه السلام، ثم نزل به على النبي صلى الله عليه وسلم وكلمه به.

#### ثانيًا: أقسامه:

ينقسم نزول القرآن إلى قسمين:

الأول: ابتدائي: وهو ما لم يتقدُّم نزولَه سببٌ يقتضيه، وهو غالب آيات القرآن.

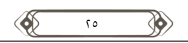
الثاني: سيبي: وهو ما تقدم نزولَه سببٌ يقتضيه، وهذا السبب قد يكون سؤالًا يجيب الله عنه، أو حادثة وقعت وتحتاج إلى بيان، أو فعل واقع يحتاج إلى معرفة حكمه.

#### ثالثًا: إثبات نزوله حقيقة:

ورد لفظ «الترول» في القرآن الكريم، على ثلاثة أنواع:

النوع الأول: نزول مقيَّد بأنه من الله جل وعلا، وستأتي أمثلته.

النوع الثاني: نزول مقيّد بأنه من السماء، ومثاله قول الله تعالى: ﴿وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً وَمَآءً وَمَا لَا مُعْرَاقًا لَعْمَا مَا مُعْرَاقًا لَعْمَاعً وَمَا لَعْمَاعُ وَمُأَعُوا لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُمْ وَمَا لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُلُوا لَعُلُ



النوع الثالث: نزول مطلق غير مقيّد بهذا أو بذاك، ومثله قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ النَّهُ وَاللَّهُ عَالَى: ﴿وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ لَوَى ﴾ [سورة البقرة:٥٧].

والنوع الأول وهو المقيَّد بأنه من عند الله تعالى اختص بالقرآن الكريم فلم يرد إلا معه في آيات كثيرة، كقوله تعالى:

- ١. ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّبِّكَ بِٱلْحَقِّ ﴾ [سورة النحل:١٠٢].
  - ٢. ﴿ تَنْزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ اللَّهِ السورة الزمر: ١].
  - ٣. ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ( ) ﴿ السورة غافر: ٢].
    - ٤. ﴿ تَنزِيلٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ١٠٠ [سورة فصلت: ٢].
- ٥. ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِتَابِ لَارَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَالسَّالُ السَّالِهِ السَّالَةِ السَّالَةِ السَّالِ السَّالِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ اللَّهِ السَّالِينَ السَّلَّةِ عَلَيْهِ مِن رَّبِّ الْعَلْمَ عَلَيْ السَّالِينَ السَّالِينَ السَّلَّةِ عَلَيْهِ مِن رَّبِّ الْعَلْمُ عَلَيْ السَّالِينَ السَّالِينَ السَّلَّةِ عَلَيْهِ مِن رَّبِّ السَّلَّةِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهِ عَلْمَ عَلَيْهِ عَلَيْ
  - ٦. ﴿ تَنزِيلٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ أَنَّهُ ۗ [سورة الواقعة: ٨٠].

وهذا التنصيص بأنه من الله جل وعلا وتخصيص القرآن بذلك له دلائله، ففيه بيان أنه من الله تعالى حقيقة لا مجازًا، وأنه مترل غير مخلوق.

واختيار مادة الترول وما تصرف منها للكلام عن مصدر القرآن الكريم فيه تشريف وتكريم لهذا الكتاب، وبيان علو مترلته كما قال تعالى: ﴿حَمْ اللَّ وَٱلْكِتَبِٱلْمُبِينِ اللَّهِ إِنَّا جَعَلْنَهُ وَتَكريم لهذا الكتاب، وبيان علو مترلته كما قال تعالى: ﴿حَمْ اللَّهُ وَٱلْكِتَبِٱلْمُبِينِ اللَّهُ إِنَّا الْجَعَلَنَهُ وَوَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَ

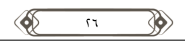
#### رابعاً: تنزلاته:

الراجح في هذه المسألة أن للقرآن تترلين:

الأول: النزول الجُمْلي: (نزول الكتابة): وذلك بتروله مكتوبًا جملة واحدة إلى السماء الدنيا في ليلة القدر من شهر رمضان.

الثاني: النزول المنجّم: (نزول التكليم): وذلك بتروله مفرقًا يُوحيه جبريل إلى النبي صلى الله صلى الله عليه وسلم تكليمًا على مدى ثلاث وعشرين سنة، من بداية بعثة النبي صلى الله عليه وسلم إلى وفاته.

صح عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: (أنزل الله القرآن إلى السماء الدنيا في ليلة



القدر، فكان الله إذا أراد أن يوحي منه شيئًا أوحاه، فهو قوله: ﴿إِنَّا آنَزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ ٱلْقَدْرِ (١٠) (١). وهذا خبر تلقّاه أكثر العلماء بالقبول، وهو مروي من وجوه متعددة عن ابن عباس، ومثله إخبار عن أمر غيبي ليس للرأي فيه مجال، فله حكم الحديث المرفوع، قال القرطبي: "ولا خلاف أنه نزل إلى السماء الدنيا جملة واحدة"(٢).

#### خامساً: بدء نزوله:

بدأ نزول القرآن على النبي في شهر رمضان، قال الله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي ٓ أُنزِلَ فيه فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّكَ اللهِ وَبَيِنَتِ مِنَ اللهُ دَى وَالْفُرْقَانِ ﴾، والصحيح أن أول يوم أنزل فيه القرآن هو يوم الاثنين؛ بدليل أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن صوم الاثنين؟ فقال: "فيه وُلدت، وفيه أُنزل على الله على "(٣).

#### سادسًا:مدة نزوله:

ذهب جمهور العلماء إلى أن مدة نزول القرآن على النبي صلى الله عليه وسلم ثلاث وعشرون سنة؛ لما جاء عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم لأربعين سنة، فمكث بمكة ثلاث عشرة سنة يوحى إليه، ثم أمر بالهجرة، فهاجر عشر سنين، ومات وهو ابن ثلاث وستين)(٤).

#### سابعًا: فوائد نزوله منجمًا:

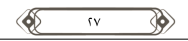
- ١. تثبيت فؤاد الرسول صلى الله عليه وسلم.
- ٢. تيسير حفظه وفهمه والعمل به على الصحابة رضى الله عنهم.
- ٣. مواكبة الأحداث والوقائع التي تحصل في عصر النبوة وتحتاج إلى بيان شاف بشألها.
  - ٤. التدرج في التشريع؛ ليسهل على الناس قبول أوامره ونواهيه.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (٣/ ١٩٠).

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي (۱۰/ ۳۳۹)

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١١٦٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه رقم: (٣٩٠٢)، ومسلم في صحيحه رقم (٢٣٥١).



#### ثامناً: أول ما نزل وآخر ما نزل والفائدة من معرفة ذلك:

الراجح أن أول ما نزل من القرآن على الإطلاق: الآيات الخمس الأولى من سورة العلق؛ فعن عائشة رضي الله عنها ألها قالت: «أول ما بدئ به رسول الله صلى الله عليه وسلم من الوحي الرؤيا الصادقة في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح، فكان يأتي حراء فيتحنث فيه، وهو التعبد، الليالي ذوات العدد، ويتزود لذلك، ثم يرجع إلى خديجة فتزوده لمثلها، حتى فجأه الحق وهو في غار حراء، فجاءه الملك فيه، فقال: اقرأ، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: فقلت: ما أنا بقارئ، فأحذني فغطني الثانية حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني أرسلني فقال: اقرأ، فقلت: ما أنا بقارئ، فأحذني فغطني الثانية حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني فقال: اقرأ، فقلت: ما أنا بقارئ، فأحذني فغطني الثانية حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني فقال: اقرأ، فقلت: ما أنا بقارئ، فأحذني فغطني الثالثة حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني فقال:

وآخر ما نزل من القرآن على الإطلاق: قوله تعالى: ﴿وَاتَقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّهِ عَنهما تُوفَّ كُلُّ نَفْسِ مَّاكَسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ اللّه عليه وسلم: ﴿وَاتَّقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّهِ عنهما قال: "آخر آية نزلت على النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿وَاتَّقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّهِ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨١] "(٢).

ومن فوائد معرفة أول ما نزل وآخر ما نزل من القرآن:

- ١. تمييز الناسخ من المنسوخ.
- ٢. معرفة تاريخ التشريع الإسلامي وتدرجه الحكيم في التشريع.
- ٣. إظهار عناية علماء هذه الأمة بأدق التفاصيل المتعلقة بكتاب الله تعالى.

#### تاسعاً: أوائل وأواخر ما نزل بموضوعات مخصوصة:

من أمثلة ذلك ما يلى:

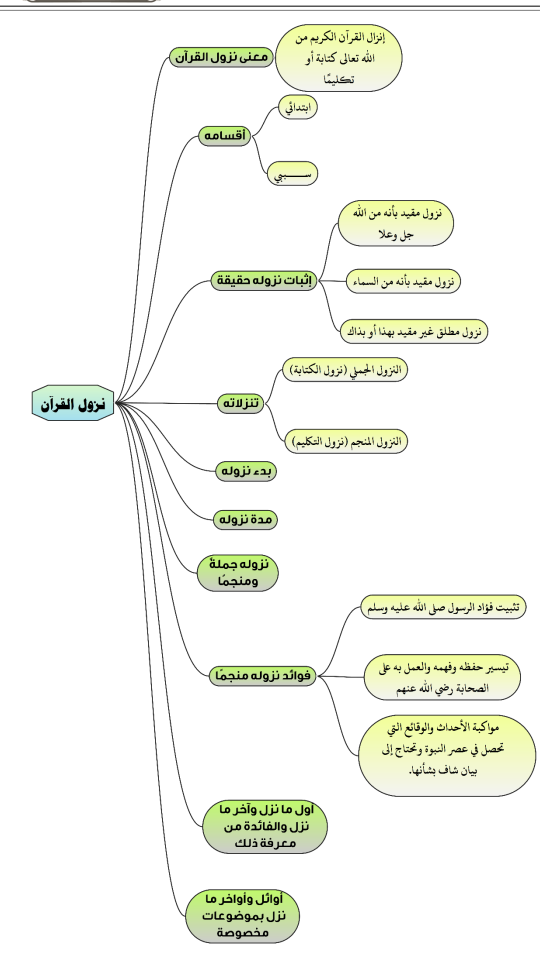
أول ما نزل في الخمر قوله تعالى: ﴿وَمِن ثَمَرَتِ ٱلنَّخِيلِ وَٱلْأَعْنَبِ نَنَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا كَسَنَّا إِنَّ فِي دَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ اللهِ السَّحِلَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

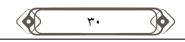
<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه رقم: (٦٩٨٢)، ومسلم في صحيحه رقم (١٦٠).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره (٥/ ٦٧).



المائدة: ٩٠].





## ٥- الأحرف السبعة



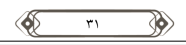
#### أولاً: تعريفها:

الحرف لغة: طرف الشيء وجانبه وحدُّه، والواحد من الحروف الهجائية.

ويطلق الحرف على الوجه من أوجه القراءة، فكل كلمة قرآنية تُقرأ بأكثر من وجه يُسمى كلُّ وجه منها حرفًا، ويطلق كذلك على قراءة القارئ بتمامها، فيقال: حرف عاصم، أي: قراءته.

وقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم نزول القرآن الكريم على سبعة أحرف؛ كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أقرأي جبريل على حرف، فراجعته، فلم أزل أستزيده ويزيدني، حتى انتهى إلى سبعة أحرف»(۱)، وورد كذلك عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: سمعت هشام بن حكيم يقرأ سورة الفرقان في حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم، فاستمعت لقراءته، فإذا هو يقرأ على حروف كثيرة لم يقرئنيها رسول الله صلى الله عليه وسلم، فكدت أساوره في الصلاة، فتصبرت حتى سلم، فلببته بردائه فقلت: من أقرأك هذه السورة التي سمعتك تقرأ؟ قال: أقرأنيها رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقلت: كذبت، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقلت: كذبت، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقلت: إني سمعت هذا يقرأ بسورة الفرقان على حروف لم تقرئنيها، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقرأ على حروف لم تقرئنيها، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: كذلك أنزلت، ثم قال: اقرأ يا عمر، فقرأت القراءة التي سمعته يقرأ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: كذلك أنزلت، ثم قال: اقرأ يا عمر، فقرأت القراءة التي رسول الله صلى الله عليه وسلم: كذلك أنزلت، ثم قال: اقرأ يا عمر، فقرأت القراءة التي أقرأني، فقال رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم: كذلك أنزلت، ثم قال: اقرأ يا عمر، فقرأت القراءة التي شعته يقرأ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: كذلك أنزلت، ثم قال: اقرأ يا عمر، فقرأت القراءة التي أقرأني، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: كذلك أنزلت، ثم قال: اقرأ يا هذا القرآن أنزل على

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه رقم: (١٩٩١).



سبعة أحرف، فاقرءوا ما تيسر منه»(١).

## ثانيًا: أشهر الأقوال فيها مع بيان أصحها:

أشهر الأقوال وأقواها في معنى الأحرف السبعة ثلاثة أقوال:

القول الأول: سبع لغات من لغات العرب متفرقة في القرآن.

القول الثاني: سبع لغات في الكلمة الواحدة تختلف ألفاظها وتتفق معانيها، كقول القائل: هلم، وأقبل، وتعال، وإلي، وقصدي، وقربي، ونحوي ...، فهذه الألفاظ السبعة معناها واحد هو: طلب الإقبال.

القول الثالث: سبعة أنواع مترلة من أوجه التغاير والاختلاف في الكلمات القرآنية، كالإفراد والتثنية والجمع، والتذكير والتأنيث، واختلاف وجوه الإعراب، والزيادة والنقصان، وغير ذلك.

وهذا أقرب الأقوال إلى الصواب بحسب ما يدل عليه واقع القراءات القرآنية التي تمثل ما بقي من الأحرف السبعة، والله أعلم.

#### ثالثًا: الحكمة من مجيء القرآن على سبعة أحرف:

- ١. تيسير القراءة والحفظ بمراعاة احتلاف لغات العرب وتنوع طرائق نطقهم.
- ٢. إعجاز القرآن في معانيه وأحكامه؛ فتغير الصور اللفظية في بعض الأحرف والكلمات فيه زيادة في المعنى، تثري المادة التفسيرية والفقهية واللغوية، وتعين القارئ على التدبر.
- ٣. تُعَدُّ هذه الأحرف من خصائص هذه الأمة، ومن المناقب التي امتازت بها عن غيرها من الأمم؛ لأن كتب الأمم السابقة كانت تترل على وجه واحد، مع ما في نزول القرآن على سبعة أحرف من إعظام لأجور الأمة؛ باجتهادهم في حفظ القرآن الكريم، وتتبع معانيه، واستنباط الحكم والأحكام من دلالة كل لفظ من ألفاظه.
- ع. حفظت الأحرف السبعة لغة العرب من الضياع والاندثار، فقد تضمنت خلاصة ما في لغات القبائل العربية من فصيح وأفصح.
- ٥. أن في الأحرف السبعة برهانًا واضحًا ودلالةً قاطعةً على صدق القرآن، فمع كثرة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه رقم: (١٩٩٢).



وجوه الاختلاف والتنوع لم يتطرق إليه تضاد ولا تناقض.

7. أظهرت الأحرف السبعة شيئًا من عظيم قدرة الله تعالى في توليه حفظ كتابه العزيز وصيانة كلامه المترل؛ فقد قيض الله في كل عصر من يحفظ القرآن بهذه الأوجه المختلفة، ويؤديها لمن بعده.

#### رابعًا: علاقتها بالقراءات:

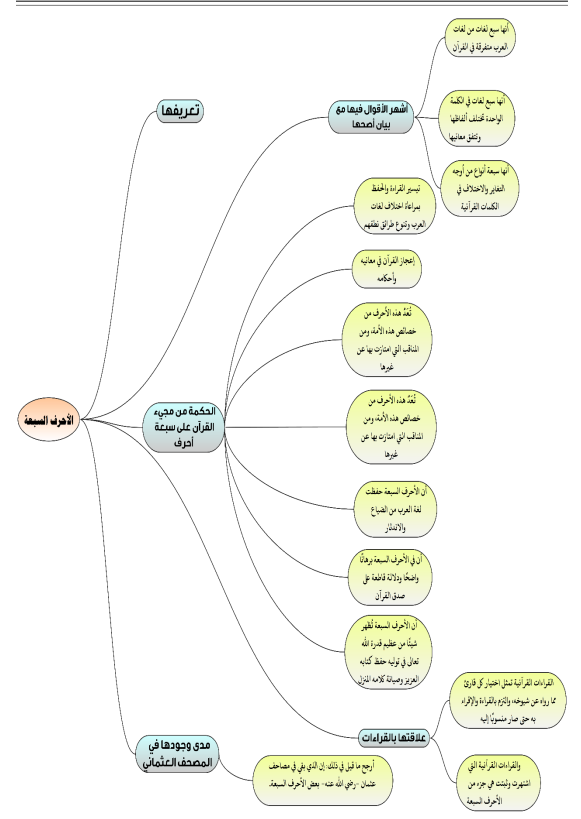
القراءات القرآنية تمثل اختيار كل قارئ مما رواه عن شيوخه، والتزم بالقراءة والإقراء به حتى صار منسوبًا إليه، فيقال مثلًا: قراءة نافع، قراءة عاصم، وليست هذه النسبة نسبة اختراع وابتداع، بل نسبة ملازمة لطريقة معينة في القراءة مستندها ما قرأها القارئ على شيوخه.

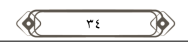
والقراءات القرآنية التي اشتهرت وثبتت هي جزء من الأحرف السبعة، وبهذا يتبين أن الأحرف السبعة أوسع من القراءات، والقراءات التي بين أيدينا جزء منها.

#### خامساً: مدى وجودها في المصحف العثماني:

أرجح ما قيل في ذلك: هي الأحرف التي بقيت ولم تنسخ في العرضة الأخيرة التي عارض بما النبي صلى الله عليه وسلم جبريل، وهي التي في مصحف عثمان رضي الله عنه.







# ٦- أسباب النزول



#### أولاً: تعريف أسباب النزول:

ما أُنزلت الآيةُ أو الآيات عقبَه متحدِّنةً عنه.

#### شرح التعريف:

يخرج من التعريف قصص القرآن الكريم، وما تحدث القرآن عن وقوعه بعد نزوله.

## ثانياً: صيغ أسباب النزول:

يمكن تقسيم صيغ ورود أسباب الترول إلى قسمين:

الأولى: صيغة صريحة، وهي عبارة: (فأنزل الله)، وعبارة: (فترلت الآية) ونحوهما.

الثانية: صيغة محتملة، وهي عبارة: (نزلت هذه الآية في كذا) و (أنزلت في كذا)، ونحو ذلك، وسميت محتملةً لألها تحتمل سبب الترول، وتحتمل التفسير، وتحتمل الاستنباط والتتريل على واقعة معينة.

#### ثالثًا: طرق معرفة أسباب النزول والفائدة من ذلك:

لا طريق لمعرفة أسباب الترول إلا بالنقل والسماع ممن شاهد التتريل وحضره وهم الصحابة رضي الله عنهم، فلا بد من ثبوت النقل في الحدث الذي يذكر سببًا للترول، وفي الصيغة التي يرد بها سبب الترول، ولا مجال للاجتهاد في إثبات أسباب نزول غير مروية، أو إثبات صيغ غير منقولة لعبارات أسباب الترول، وإنما مجال الاجتهاد في الترجيح بين أسباب الترول الواردة.

#### رابعاً: أبرز فوائد معرفة أسباب النزول:

- ١. الإعانة على فهم الآية وتفسيرها التفسير الصحيح.
  - ٢. معرفة الحكمة الباعثة على تشريع الحكم.

- ٣. تحديد من نزلت فيه الآية بعينه؛ لإثبات منقبة له، أو تتريه غيره عن مثلبة.
- ٤. تيسير حفظ الآيات وتذكرها من خلال الربط بين ألفاظها وسبب نزولها.
  - ٥. صورة سبب الترول قطعية الدخول في الحكم، مع تناوله لكل ما يماثلها.

#### خامساً: أهم المؤلفات في أسباب النزول:

- ١. أسباب نزول القرآن، لأبي الحسن على بن أحمد الواحدي (ت:٢٦).
  - ٢. العُجاب في بيان الأسباب، لابن حجر العسقلاني (ت:٥٥٢).
  - ٣. لُباب النقول في أسباب الترول، لجلال الدين السيوطي (ت: ١١٩).

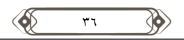
#### سادساً: قاعدة: (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب):

إذا نزلت الآية في سبب خاص، ولفظها عام كان حكمها شاملًا لسببها، ولكل ما يتناوله لفظها، لأن القران نزل تشريعًا عامًّا لجميع الأمة فكانت العبرة بعموم لفظه لا بخصوص سببه، كآيات اللعان العامة النازلة على سبب خاص، وهو قصة هلال بن أمية لما قذف زوجته بشريك بن سحماء، وآيات الظهار العامة النازلة على سبب خاص وهو قصة خولة بنت ثعلبة التي ظاهر منها زوجها أوس بن الصامت.

## سابعًا: تعدد الروايات في أسباب النزول، والموقف منه، تطبيقات قرآنية

#### علبه:

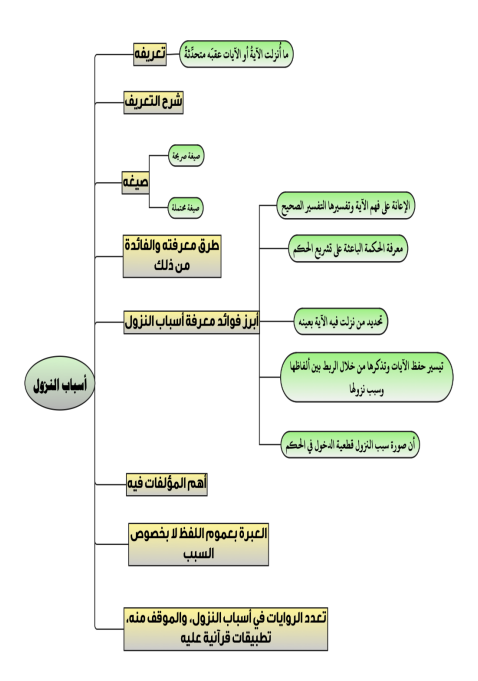
| مثال عليها                                                                | الموقف منها | الروايات في |
|---------------------------------------------------------------------------|-------------|-------------|
|                                                                           |             | سبب النزول  |
| ما روي في أسباب نزول سورة <b>الضحى</b> ما يلي:                            | يقدم الصحيح | إذا تعددت،  |
| فقد روى البخاري أن رسول الله صلى الله عليه وسلم اشتكى فلم يقم ليلة أو     | على الضعيف  | وكان فيها   |
| ليلتين فأتته امرأة فقالت: يا محمد ما أرى شيطانك إلا قد تركك، فأنزل الله   |             | الصحيح      |
| سورة الضحى.                                                               |             | والضعيف.    |
| أما الطيراني فقد روى في سبب نزول السورة، عن حفص بن ميسرة عن أمه           |             | ,           |
| عن أمها رضي الله عنها -وهي خادمة رسول الله صلى الله عليه وسلم- أن         |             |             |
| جروا دخل بيت النبي صلى الله عليه وسلم، فدخل تحت السرير فمات، فمكث .       |             |             |
| النبي صلى الله عليه وسلم أربعة أيام لا يترل عليه الوحي، فقال: "يا خولة ما |             |             |
| حدث في بيت رسول الله؟ حبريل لا يأتيني"، فقلت في نفسي: لو هيأت البيت       |             |             |
| وكنسته، فأهويت بالمكنسة تحت السرير، فأخرجت الجرو، فجاء النبي صلى          |             |             |



| الله عليه وسلم ترعد لحيته، وكان إذا نزل عليه أخذته الرعدة، فأنزل الله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|---------------|
| والضحى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |               |
| فالمقدم في سبب التزول رواية البخاري؛ لصحتها، وأما رواية الطبراني فضعيفة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |               |
| ما رواه البخاري عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: كنت مع النبي صلى الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | يقدم الأرجح | إذا كانت      |
| عليه وسلم في حرث بالمدينة، وهو يتوكأ على عسيب، فمر بنفر من اليهود،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             | الروايات      |
| فقال بعضهم: سلوه عن الروح، وقال بعضهم: لا تسألوه، لا يسمعكم ما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             | صحيحة، ولكن   |
| تكرهون، فقاموا إليه فقالوا: يا أبا القاسم، حدثنا عن الروح، فقام ساعة ينظر،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |               |
| فعرفت أنه يوحى إليه، فتأخرت عنه حتى صعد الوحي، ثم قال:﴿ فُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | إحداها أرجح   |
| أَمْرِ رَبِّي وَمَآ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّلْحِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْ اللَّهِ الللللَّمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْ |             | من غيرها بوجه |
| أما الترمذي فقد روى عن ابن عباس رضي الله عنهما قوله: إن قريشًا قالت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             | من وجوه       |
| لليهود: أعطونا شيئًا نسأل هذا الرجل، فقالوا: اسألوه عن الروح، فسألوه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             | الترجيح.      |
| فأنزل الله: ﴿ وَيَشَـٰ كُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْـرِ رَبِي ﴾ الآية (٢).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |               |
| فالروايتان صحيحتان، ولكن رواية البخاري أصح رواية ودراية؛ لأن البخاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |               |
| رواها عمن شاهد القصة وعاينها وهو ابن مسعود، أما الترمذي فروايته لا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |               |
| ترجح على رواية البخاري سندًا، وابن عباس الذي رويت عنه الرواية لم يشاهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |               |
| مثلما شاهد ابن مسعود الذي حضر القصة، وليست رواية من شاهد كرواية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |               |
| من سمع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |               |

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٩٦/٩) رقم (٧٢٩٧).

<sup>(</sup>۲) جامع الترمذي (۲۰۸/٥) رقم (۳۱٤٠).





# ٧- المكي والمدني



# أولاً: تعريف المكي والمدني:

أشهر الأقوال في تعريف المكي والمدني وأرجحها هو الآتي:

المكي: ما نزل قبل هجرة النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة.

المدين: ما نزل بعد هجرة النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة.

وهذا التعريف لُوحظ فيه زمن الترول، وهو تعريف صحيح لا يرد عليه أيَّ إشكال؛ لأنه ضابط حاصر ومطرد؛ ولذلك اعتمده جمهور العلماء واشتهر بينهم.

### ثانيًا: خصائص المكي والمدني وموضوعاتهما:

### خصائص المكي

١. الدعوة إلى التوحيد، وإثبات الرسالة، واليوم الآخر، ١. تفصيل العبادات والمعاملات والوعد والوعيد، وجدال المشركين بالبراهين العقلية والحدود وسائر شرائع الإسلام مما و الآيات الكونية.

٢. وضع القواعد العامة للتشريع في الحلال والحرام، التمكين للمجتمع المسلم. والتركيز على تثبيت مكارم الأخلاق كالعدل والإحسان، ٢. التركيز على دعوة أهل الكتاب وإبطال ما ينافيها من مساوئ الأخلاق كالظلم والفجور | وشرح أحوالهم وبيان ضلالهم. والأذى مما كان يفعله أهل الجاهلية.

٣. ذكر قصص الأنبياء والأمم السالفة للعبرة والاتعاظ، | وشرح صفات المنافقين وأحوالهم. وتثبيت النبي صلى الله عليه وسلم والمؤمنين.

٤. قصر الآيات، مع قوة الوقع في الألفاظ والإيجاز في الشرح والبيان لشرائع الإسلام. العبارة.

#### خصائص المدني

يتناسب التكليف به مع واقع

٣. الكشف عن حقيقة النفاق،

٤. طول الآيات بما يتناسب مع

وهذه الخصائص عامة أغلبية؛ فقد يتضمن المكي بعض حصائص المديى، والعكس.

# ثالثًا: الفائدة من دراسة المكي والمدني:

- ١- تمييز الناسخ من المنسوخ؛ فإن المدني ناسخ للمكي.
- ٢- الاستعانة به في تفسير القرآن الكريم التفسير الصحيح.
  - ٣- معرفة تاريخ التشريع وتدرجه في التكليف.
- ٤- الاستفادة من أسلوب القرآن المكي والمدني في الدعوة إلى الله تعالى، وذلك
   بمراعاة أحوال المخاطبين.
- ٥- إبراز عناية علماء الأمة من الصحابة والتابعين ومن بعدهم بالقرآن الكريم، حيث ضبطوا هذه التفاصيل المتعلقة بالقرآن ومنها المكي والمدني ونجدها منثورة في مروياتهم.

# رابعًا: أقسام السور باعتبار المكى والمدني:

1 – السور المختلف في كونها مكية أو مدنية، وعددها: (٢٠) سورة، وهي: الفاتحة، والرعد، والحج، والرحمن، والحديد، والصف، والتغابن، والإنسان، والمطففون، والقدر، والبينة، والزلزلة، والعاديات، والتكاثر، والعصر، والماعون، والكوثر، والإخلاص، والفلق، والناس.

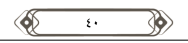
Y – السور المتفق على مدنيتها، وعددها: (١٩) سورة، وهي: البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، والأنفال، والتوبة، والنور، والأحزاب، ومحمد، والفتح، والحجرات، والمجادلة، والحشر، والممتحنة، والجمعة، والمنافقون، والطلاق، والتحريم، والنصر.

٣- السور المتفق على مكيتها، وعددها: (٧٥) سورة، وهي: باقي السور.

# خامساً: ضوابط المكى والمدني:

يعرف المكي والمدني بضوابط أغلبية تقريبية -وليست قواعد كلية- مستفادة من تتبع المأثور عن السلف من أهل التفسير.

| من ضوابط المديي | من ضوابط المكي |
|-----------------|----------------|
| كل سورة فيها:   | كل سورة فيها:  |



- سجدة.
- لفظ ﴿كَلَّا ﴾.
- ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ وليس فيها: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾.
  - قصص الأنبياء وذكر الأمم السابقة سوى أهل الكتاب.
    - قصة آدم وإبليس، إلا سورة البقرة.
- كل سورة مفتتحة بالحروف المقطعة إلا البقرة وآل عمران.

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾
  - فريضة أو حد.
- ذكر المنافقين، باستثناء سورة العنكبوت.
- محادلة أهل الكتاب، باستثناء
   سورة العنكبوت.

ويلحظ أن الضوابط أقرب للألفاظ، والخصائص السابقة أقرب للأساليب.

# سادساً: الآيات المكية في السور المدنية، والآيات المدنية في السور المكية:

وصف السورة بأنها مكية أو مدنية بحسب الغالب من آياتها، ولا يخرج السورة عن كونها مكية أو مدنية وجود بعض آيات مستثناة منها.

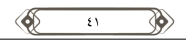
ومن أمثلة الآيات المكية في السور المدنية قوله تعالى في سورة الحديد: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ الْمَوْرَةُ اللّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِيّ وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُواْ الْكِئنَبَ مِن قَبّلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتُ عُلُوبُهُمْ فَلُوبُهُمْ لِذِكِ رِاللّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِيّ وَلَا يَكُونُواْ كَالّذِينَ أُوتُواْ الْكِئنَبَ مِن قَبّلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتُ عُلُوبُهُمْ وَكُنِيرٌ مِنْهُمْ فَنَسِقُونَ اللّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَديد: ١٦].

وأما وجود الآيات المدنية في السور المكية فصح في عدة أمثلة، منها:

- ١. في سورة هود: ﴿ وَأَقِيرِ ٱلصَّلَوْةَ طَرَفِي ٱلنَّهَ الرِّوَزُلَفَا مِنَ ٱليَّالِ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّ عَاتِ ذَلِكَ ذَكْرَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ السَّيِّ عَاتِ ذَلِكَ ذَكْرَىٰ لِللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَل
- ٢. وفي سورة الإسراء: ﴿ وَيَشْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّى وَمَا أُوتِيتُ مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَا قَلِيلًا
   ١٠. وفي سورة الإسراء: ٥٨].

# سابعاً: تطبيقات على المكي والمدني وأثر معرفتهما في فهم المعنى: المثال الأول:

قال ابن عطية في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْنَكَ إِلَى مَامَتَعْنَا بِهِ ۚ أَزْوَبُا مِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيُوةِ ٱلدُّنَا لِهِ اللهِ عَلَيْ وَاللهُ اللهِ عَلَيْ وَاللهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهِ عَلَيْهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَا عَالْمُ عَلَا عَا عَلَا عَالِهُ عَلَا عَا عَلَا عَالْمُ عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا



لأمين في السماء، أمين في الأرض»، فرهنه درعه، فترلت الآية(١).

قال ابن عطية: «وهذا معترض أن يكون سببًا؛ لأن السورة مكية، والقصة المي المذكورة مدنية في آخر عمر النبي في الأنه مات ودرعه مرهونة بهذه القصة التي ذكرت، وإنما الظاهر أن الآية متناسقة مع ما قبلها؛ وذلك أن الله تعالى وبخهم على ترك الاعتبار بالأمم السابقة، ثم توعدهم بالعذاب المؤجل، ثم أمر نبيه في بالاحتقار لشأهم، والصبر على أقوالهم، والإعراض عن أموالهم وما في أيديهم؛ إذ ذلك منصرم عنهم، صائر بهم إلى خزي»(٢).

### المثال الثاني:

قال ابن الجوزي في قوله تعالى: ﴿قَدَّأَقَلَحَ مَن تَزَكَّى ﴿ اللَّهُ وَذَكَرَ اللَّهُ رَبِّهِ عَصَلَيْ ﴿ اللَّهِ [سورة الأعلى: ١٥-١٤]:

«وفي قوله تعالى: ﴿فَصَلَّىٰ ﴾ ثلاثة أقوال:

أحدها: أها الصلوات الخمس؛ قاله ابن عباس رضى الله عنهما ومقاتل.

والثاني: صلاة العيدين؛ قاله أبو سعيد الخدري رضي الله عنه.

والثالث: صلاة التطوع؛ قاله أبو الأحوص.

والقول قول ابن عباس رضي الله عنهما في الآيتين، فإن هذه السورة مكية بلا خلاف، ولم يكن بمكة زكاة ولا عيد»(٣).

# ثامنًا: التعريف بأهم المؤلفات في المكى والمدني:

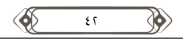
١. تتريل القرآن، لمحمد بن مسلم الزهري (ت:٢٤).

٢. فضائل القرآن وما أنزل من القرآن بمكة وما أنزل بالمدينة، لأبي عبد الله
 محمد بن أيوب بن الضريس (ت: ٢٩٤).

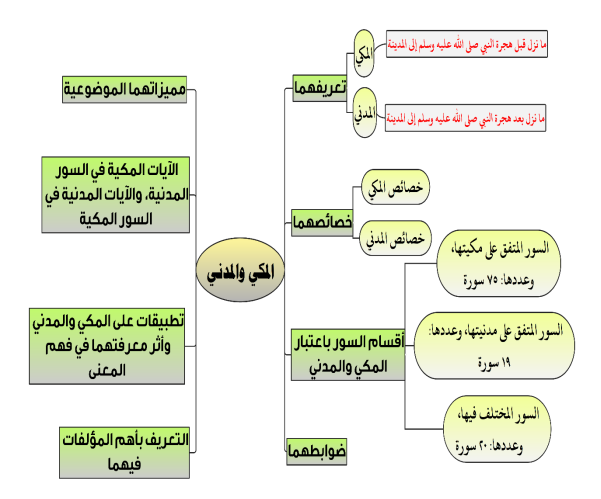
<sup>(</sup>١) أخرجه الروياني في مسنده (١/ ٤٧٢).

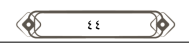
<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز لابن عطية (٢/ ٧٠).

<sup>(7)</sup> زاد المسير في علم التفسير (2/77).



٣. بيان عدد سور القرآن وآياته وكلماته ومكيه ومدنيه، لأبي القاسم عمر بن محمد بن عبد الكافي (كان حيًّا سنة: ٠٠٤)، وهو من الكتب التي اعتمدت عليها اللجنة التي أشرفت على طباعة (مصحف المدينة النبوية).





# ٨- جمع القرآن

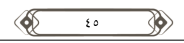


تكفل الله بحفظ كتابه الكريم، فقال سبحانه: ﴿ إِنَّا غَنُ نَزّلُنَا ٱلذِّكُرُ وَإِنَّا لَهُمُ لَمُ يَظُونَ اللهُ وَ اللهُ عَنها: ﴿ إِنَّا ٱلذِّكُرُ وَإِنَّا لَهُمُ لَكُمُ اللهُ عَنها: ﴿ إِنّا ٱلذِّكُرُ وَإِنَّا ٱلدَّوْرُدَةَ فِيها هُدًى وَوُرُّ يَعَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱللَّهُ عَنها: ﴿ إِنَّا ٱلزَّلْنَا ٱلتَّوْرُدَةَ فِيها هُدًى وَوُرُرُّ يَعَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱللَّهُ عَلَيْهُ مِنَا ٱللَّهُ عَلَيْهُ مِنَا ٱللَّهُ عَلَيْهِ مُهُدَاءً فَلَا تَحْشُوا ٱلنَّاسَ وَٱخْشُونِ وَلَا تَشْتَرُوا بِعَايَتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَا أَنْزَلُ ٱللهُ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْكُفِرُونَ اللهُ اللهُ عليه وَسَلَّمُ وَمَن لَمْ يَعْمُ اللهُ عليه اللهُ عليه وسلم وهو أمي لا يقرأ ولا يكتب، فكان ذلك دليلًا على صدق ما جاء به، قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتُ لَدُولُ مِن لَمْ يُولُونَ اللهُ عَلَى اللهُ عليه وَمَا كُنْ وَالْمَرْتَابُ ٱلْمُثَولُونَ اللهُ اللهُ عليه وَمَا يَعْمُ مُن كُنْ وَلا يَحْبُونَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عليه وَمَا عَنْ اللهُ عليه وَمَا عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ أَلْكُونُ اللهُ اللهُ عَلْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلْ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ

وقد كان يتلقى صلى الله عليه وسلم القرآن من جبريل عليه السلام، ويلقى مشقة في محاولة حفظه واستظهاره؛ حشية أن يضيع منه شيء، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُعالج من التتريل شِدَّة، وكان مما يحرك شفتيه فقال ابن عباس: فأنا أحركهما لكم كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحركهما، وقال سعيد: أنا أحركهما كما رأيت ابن عباس يحركهما، فحرك شفتيه فأنزل الله تعالى: ﴿لَا تُحَرِّلُهُ سِعيد: أنا أحركهما كما رأيت ابن عباس يحركهما، فحرك شفتيه فأنزل الله تعالى: ﴿لَا تُحَرِّلُهُ الله عليه وسلم على الله عليه وسلم بعد ذلك إذا أتاه جبريل استمع، فإذا انطلق جبريل قرأه النبي صلى الله عليه وسلم بعد ذلك إذا أتاه جبريل استمع، فإذا انطلق جبريل قرأه النبي صلى الله عليه وسلم كما قرأه»(١).

ومع حفظه صلى الله عليه وسلم للآيات المترلة إلا أنه حرص أشد الحرص على كتابتها، فاتخذ كتَّاباً للوحي من الصحابة رضي الله عنهم يكتبون كل آية تترل عليه، كما كان يلقي على صحابته ما يترل عليه ويتلوه عليهم، وكانوا رضي الله عنهم يتلقونه منه ويتسابقون لحفظه وإبلاغه لمن بعدهم؛ فهذان نوعان لجمع القرآن:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٨/١) برقم: (٥)، ومسلم (١/ ٣٣٠) برقم: (٤٤٨).



١- حفظه واستظهاره (الجمع في الصدور).

٢- كتابته وتدوينه (الجمع في السطور).

# أولًا: جمع القرآن في الصدور (حفظه واستظهاره):

يطلق جمع القرآن على حفظه واستظهاره، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ, وَقُرْمَانَهُۥ ﴿ الله على الناس من غير أن تنسى منه شيئًا، وقد تقدم في أثر ابن عباس رضي الله عنهما.

وقد كان الرسول صلى الله عليه وسلم أول من جمعه وحفظه، وحرص على ذلك واهتم به، وكان جبريل عليه السلام يأتيه كل عام مرة في رمضان يدارسه القرآن فيعرض عليه النبي الكريم صلى الله عليه وسلم حفظه وجبريل يستمع، والعكس كذلك، وفي عامه الذي توفي فيه عرضه صلى الله عليه وسلم مرتين على جبريل عليه السلام، كما ثبت في الحديث المتفق عليه، حيث قال صلى الله عليه وسلم: «وإنه عارضني العام مرتين، ولا أراه الحديث أجلى»(۱)، وكان جبريل عليه السلام يلقاه في كل ليلة من رمضان يدارسه القرآن.

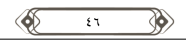
وقد تنافس الصحابة رضي الله عنهم على حفظه واستظهاره، وتسابقوا إلى مدارسته وتفهمه والعمل به، حتى كان ذلك معىارًا للتفاضل بينهم، قال جابر بن عبد الله رضي الله عنه: كان النبي صلى الله عليه وسلم يجمع بين الرجلين من قتلى أحد في ثوب واحد ثم يقول: «أيهم أكثر أخذًا للقرآن؟»، فإذا أشير له إلى أحدهما قدمه في اللحد(٢).

والأخبار الكثيرة تشهد على عناية الصحابة رضي الله عنهم بالقرآن وتلاوته وحفظه، حتى حفظه العديد منهم، وفي طليعتهم الخلفاء الأربعة وابن مسعود وأبي بن كعب وزيد بن ثابت وأبو موسى الأشعري، رضي الله عنهم أجمعين.

وكذا اعتنى بحفظه من بعدهم من التابعين وتابعيهم، ومن بعدهم من المسلمين حتى يومنا هذا، فتراهم في شتى بقاع الأرض يهتمون بهذا القرآن تلاوة وحفظًا عن ظهر قلب، مع كون بعضهم لا يكاد يعرف العربية، وهذا من تيسير الله هذا الأمر على هذه الأمة، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يُسَرِّنَا ٱلْقُرُءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرِ سَ ﴾ [سورة القمر:١٧]، وهذا من تكفل الله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤/ ٢٠٣) برقم: (٣٦٢٣)، ومسلم (٤/ ١٩٠٥) برقم: (٢٤٥٠).

<sup>(7)</sup> أخرجه البخاري (7/7) برقم: (175).



بحفظه كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَوَ إِنَّا لَهُ لَكَ فِظُونَ ۞ ﴾ [سورة الحجر: ٩]، وتلك حاصية لا تجدها لغير القرآن، وليس هناك كتاب يحفظه أهله بهذا الإتقان سوى القرآن، والحمد لله.

# ثانيًا: جمع القرآن في السطور (كتابته وتدوينه):

سعت الأمة إلى تثبيت حفظ القرآن في السطور إضافة إلى حفظه في الصدور دفعاً لشكوك الطاعنين، والهامات المغرضين، فكان جمعه بكتابته وتدوينه، وقد مر بثلاث مراحل:

المرحلة الأولى: في عهد النبي صلى الله عليه وسلم.

المرحلة الثانية: في عهد أبي بكر الصديق رضي الله عنه.

المرحلة الثالثة: في عهد عثمان بن عفان رضي الله عنه.

# المرحلة الأولى: جمع القرآن في عهد النبي صلى الله عليه وسلم:

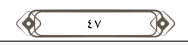
اعتنى النبي صلى الله عليه وسلم بكتابة القرآن، فاتخذ له كُتّابًا للوحي معروفين، من أخصهم بذلك زيد بن ثابت الأنصاري رضي الله عنه، فكان يدعوهم لكتابة ما يترل من القرآن بمجرد أن ينقضي الوحي؛ قال عثمان بن عفان رضي الله عنه: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم مما يأتي عليه الزمان وهو يترل عليه السور ذوات العدد، فكان إذا نزل عليه الشيء دعا بعض من كان يكتب، فيقول: ضعوا هؤلاء الآيات في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا، وإذا نزلت عليه الآية، فيقول: ضعوا هذه الآية في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا، وإذا نزلت عليه الآية، فيقول: ضعوا هذه الآية في السورة التي يذكر فيها كذا

وقد أذن النبي صلى الله عليه وسلم لمن أراد أن يكتب القرآن، مع النهي عن كتابة ما سواه، حشية أن يختلط القرآن بغيره فقال صلى الله عليه وسلم: «لا تكتبوا عني شيئًا إلا القرآن، من كتب عني شيئًا سوى القرآن فليَمْحُه» (٢).

وقد أشار زىد بن ثابت رضي الله عنه إلى بعض وسائل الكتابة التي كانت في عصر الرسول صلى الله عليه وسلم بقوله: «فتتبعت القرآن أجمعه من الرِّقاع، والأكتاف،

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في سننه رقم: (٣٠٨٦)، وقال: حديث حسن.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۶/ ۲۲۹۸).



والعُسُب»(١)، وفي رواية: «واللِّخاف».

والرِّقاع: ما كان من الجلود، والأكتاف: جمع كتف من عظام الحيوانات، والعُسُب: جمع عَسيب وهو من جريد النخل العريض، واللِّخاف: جمع لَخْفَة، وهي الحجارة الرقيقة. وهذا يدل على أن القرآن لم يكن مجموعًا في مصحف واحد في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، بل كان متفرقًا في مثل هذه الأدوات التي ذكرها، وهنا يرد السؤال:

ما أسباب عدم جمع القرآن في مصحف واحد على عهد النبي صلى الله عليه وسلم؟ ومما أُجيب به عن ذلك:

- الأمن من خوف الضياع أو الاختلاف ونحوه بوجود الرسول صلى الله عليه وسلم، الذي كان المرجع الأساس للصحابة، بخلاف الحال بعد وفاته.
  - أن كثيرًا من الأمة آنذاك أميون لا يعرفون القراءة والكتابة.
- أن الاعتماد في زماهم كان على الحفظ أكثر من الكتابة، والأصل في القرآن المسموع المحفوظ وليس المكتوب، فالكتابة زيادة ضبط للمقروء فحسب.
- أن الجمع في كتاب واحد لا يصلح إلا لما انتهى واستقر، ولم يكن القرآن كذلك في حياته صلى الله عليه وسلم، فقد نزل القرآن مفرقًا على ثلاث وعشرين سنة، والآيات متفرقة من سور مختلفة.
  - أن منه ما قد ينسخ لاحقًا فلا يقرأ به، ولا يعتبر من القرآن بعد ذلك.
  - أن نزول القرآن لم يكتمل إلا قبيل وفاة النبي صلى الله عليه وسلم بأيام.

فلا شك أن جمعه في كتاب واحد يصعب بهذه الحال؛ لكثرة الحاجة إلى الإضافة والإزالة.

# خصائص جمع القرآن في عهد النبي صلى الله عليه وسلم:

يمكن تلخيص معالم جمع القرآن الكريم في عهد النبي صلى الله عليه وسلم فيما يلي:

- ١- أنه كان جمعًا في الصدور والسطور.
- ٢- أن المقصود بجمع السطور هو مجرد كتابته وتدوينه.
- ٣- أن القرآن الكريم في عهد النبي صلى الله عليه وسلم كان مكتوبًا في أدوات مختلفة،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧١/٦).



ولم يكن مجموعًا في مصحف واحد.

٤ - أنه قد يوجد في المكتوب في عهد النبي صلى الله عليه وسلم ما نسخت تلاوته في العرضة الأحيرة.

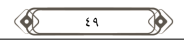
تنبيه: مما يجدر التنبه له من بداية العهد النبوي وحتى وقتنا المعاصر أن القرآن الكريم روته أمّة عن أمّة، وهذه مرتبة أعلى من مرتبة التواتر المشهورة عند المحدثين، فلم يكن حفظ القرآن الكريم مقصوراً على فئة معينة من المسلمين، بل الجميع يتعلمونه ممن قبلهم، ويعلمونه من بعدهم.

# المرحلة الثانية: جمع القرآن في عهد أبي بكر الصديق رضي الله عنه:

بوفاة الرسول العظيم صلى الله عليه وسلم فقدت الأمة الضمانة الأولى لحفظ القرآن، وهو الذي أمنه الله من النسيان فقال: ﴿سَنُقُرِئُكَ فَلَا تَسَى ﴿ إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ إِنَّهُ بِعَلَمُ ٱلْمَهُمُ وَمَا يَغْفَى ﴿ ﴾ وهو الذي أمنه الله من النسيان فقال: ﴿سَنُقُرِئُكَ فَلَا تَسَى ﴿ ﴾ إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ إِنَّهُ بِعَلَمُ ٱلْمَهُمُ وَمَا يَغْفَى ﴿ ﴾ [سورة الأعلى: ٢-٧].

ومن هنا أَلهم الله سبحانه وتعالى الصحابة رضي الله عنهم ليقوموا بما يضمن حفظ القرآن بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم، وتحقيقًا لوعده سبحانه وتعالى بحفظه إلى آخر الزمان، فكان الجمع الأول في عهد أبي بكر رضى الله عنه.

وقد حكى زيد بن ثابت رضي الله عنه، قصة ذلك الحدث الجلّل، فقال: «أرسل إلي أبو بكر بعد مقتل أهل اليمامة -في حروب الردة مع مسيلمة الكذاب- وعنده عمر، فقال أبو بكر: إن عمر أتاني فقال: إن القتل قد استَّحرَّ يوم اليمامة بالناس، وإني أخشى أن يستحر القتل بالقراء في المعارك، فيذهب كثير من القرآن إلا أن تجمعوه، وإني لأرى أن تجمع القرآن، قال أبو بكر: قلت لعمر: كيف أفعل شيئًا لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فقال عمر: هو والله حير، فلم يزل عمر يراجعني فيه حتى شرح الله لذلك صدري، ورأيت الذي رأى عمر، قال زيد بن ثابت: وعمر عنده جالس لا يتكلم، فقال أبو بكر: إنك رجل شاب عاقل، ولا نتهمك، كنت تكتب الوحي لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فتتبع القرآن فاجمعه، فوالله لو كلفني نقل جبل من الجبال ما كان أثقل علي مما أمري به من جمع القرآن، قلت: كيف تفعلان شيئًا لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فقال أبو بكر: هو والله عليه أزل أراجعه حتى شرح الله صدري للذي شرح الله له صدر أبي بكر وعمر،



# خصائص جمع القرآن في عهد أبي بكر رضي الله عنه:

يستنبط من حديث زيد السابق مجموعة من الخصائص، وهي:

- المقصود بهذا الجمع: هو جمع المتفرق من القرآن في كتاب واحد، فهو ليس كتابة ابتدائية للقرآن الكريم.
- سبب الجمع: الخوف من ذهاب شيء من القرآن باشتداد القتل بالقراء في المعارك.
- المكلف بالجمع: هو زيد بن ثابت، فاختاره أبو بكر دون سائر الصحابة، للمؤهلات التي عنده، وهي:
  - ۱- «رجل شاب»، والشباب له أثره في القوة والنشاط.
  - ٢- «عاقل»: والعقل له دوره في رجحان العمل وصلاحه.
    - ٣- «غير متَّهم»: أي: لا يشك في صدقه وأمانته.
- ٤- «كان يكتب الوحي لرسول الله صلى الله عليه وسلم»: وهذا يدل على كونه مُؤهلًا لهذا العمل.
- مصادر زيد رضي الله عنه في الجمع: هي ما ذكره بقوله: «فتتبعت القرآن أجمعه من الرِّقاع، والأكتاف، والعُسُب، وصدور الرجال»، فاعتمد على المحفوظ في السطور والصدور.
- نتيجة جمع زيد رضي الله عنه: هي ما ذكره في آخر الأثر بقوله: «وكانت الصحف التي جمع فيها القرآن»، فكانت نتيجة عمل زيد صحفًا مُتجانسةً مُرتبةً.
- تضمن هذا المصحف ما ثبتت قرآنيته، فلم يكتب ما نسخت تلاوته، بدلالة ما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦/ ٧١).



سيأتي من إجماع الناس على مصاحف عثمان رضى الله عنه المنسوخة من هذه الصحف.

- لم يتطرق زيد لترتيب السور في هذا الجمع مما يدل على أنه كتبه كما عهدوه عن النبي صلى الله عليه وسلم، ولم يقع خلاف بين الصحابة في ترتيبه.

- دل آخر الأثر على أنه لم يقع إلزام بهذه الصحف، بل كانت نسخة واحدة عند أبي بكر ثم عمر ثم حفصة رضي الله عنهم، فبقي الصحابة يقرؤون ويُقرئون بما قرؤوا به في عهد النبي صلى الله عليه وسلم.

# المرحلة الثالثة: جمع القرآن في عهد عثمان رضي الله عنه:

كانت هذه المرحلة هي حاتمة مراحل جمع القرآن المعتمد عليه عند المسلمين، وقد كانت مهمة عثمان تتمثل في نسخ مصحف أبي بكر إلى عدد من المصاحف ليعتمد عليها المسلمون، ولتكون معياراً يعلمون به صحة ما ينسب إلى القرآن من حيث أصول حروفه وكلماته وجمله، إذ قد يصح عن النبي صلى الله عليه وسلم قراءات لكنها مما ترك في العرضة الأخيرة فلم يُقرأ بكا، وترك الناس بلا مرجع يرجعون إليه يجعلهم لا يزالون مستمرين في قراءة ما تركت تلاوته ونسخ، فيظهر حينئذ الاختلاف كما سنرى في هذه القصة التي رواها البخاري رحمه الله عن أنس بن مالك رضى الله عنه:

«أن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه صاحب سر رسول الله صلى الله عليه وسلم قدم على عثمان رضي الله عنه -وقد كان في الغزو والجهاد مع أهل الشام وأهل العراق في فتح أرمينية وأذربيجان - فأفزع حذيفة رضي الله عنه اختلاف المسلمين في قراءة القرآن، فقال لعثمان: يا أمير المؤمنين ؛ أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى، فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلي إلينا بالصحف، ننسخها في المصاحف ثم نردها إليك، فأرسلت كما حفصة إلى عثمان، فأمر زيد بن ثابت الأنصاري، وعبدالله بن الزبير، وسعيد بن العاص، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام، فنسخوها في المصاحف، وقال عثمان للقرشيين الثلاثة: إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنما نزل بلسائهم، ففعلوا، حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف رد عثمان المصحف قريش فإنما نزل بلسائهم، ففعلوا، حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف رد عثمان المصحف إلى حفصة، وأرسل إلى كل أُفْقي بمصحف مما نسخوا، وأمر بما سواه من القرآن في كل

صحيفة أو مصحف أن يحرق»(١).

# خصائص جمع القرآن في عهد عثمان رضي الله عنه:

يستنبط من الأثر السابق خصائص جمع عثمان للقرآن الكريم، وهي:

- المقصود بهذا الجمع: نسخ مصاحف عدَّة من المصحف الذي جمعه أبو بكر الصديق رضي الله عنه، الذي هو أصل القرآن، وهذا صريح في الأثر السابق: «فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلي إلينا بالصحف ننسخها في المصاحف ثم نردها إليك».

- سبب الجمع: الخوف من الاختلاف في قراءة القرآن، كما ذكر حذيفة رضي الله عنه في قوله: «أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى».

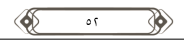
- المكلف بهذا الجمع: كونت لجنة لهذا العمل من أربعة من الصحابة.

- المنهج المتبع في الرسم حال الاختلاف: أرشدهم عثمان رضي الله عنه إلى أساس القاعدة التي يعملون بها حال اختلافهم في رسم كلمة ما، وهذا الاختلاف محتمل الحدوث في لجنة من أشخاص عدة؛ بخلاف عمل زيد في الجمع الأول، فقد كان بمفرده؛ فقال للقرشيين الثلاثة: «إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنما نزل بلسانهم»، أي: فارسموه بطريقة نطق قريش التي نزل القرآن أول ما نزل بلغتها، وذلك أن زيد بن ثابت كان من أهل المدينة من الأنصار، فربما تأثر رسمه للقرآن ببعض خصائص لهجته، ومثاله ما رواه الزهري ألهم اختلفوا يومئذ في التابوت والتابوة، فقال القرشيون: التابوت، وقال زيد: التابوة، فرفع اختلافهم إلى عثمان، فقال: اكتبوه التابوت، فإنه نزل بلسان قريش (٢).

- عدد المصاحف المنسوخة: قال أنس رضي الله عنه: «وأرسل إلى كل أفق بمصحف مما نسخوا»، وقد وقع خلاف بين العلماء في عدد هذه المصاحف، بين أربعة إلى سبعة، والصحيح أنها ستة: مصحف استكتبه عثمان لنفسه وجعله في المدينة، وخمسة أرسلت إلى الحواضر الإسلامية الكبرى: مكة واليمن والكوفة والبصرة والشام، فصار كل أهل بلد يقرؤون بما تلقوا عن أشياخهم مع الالتزام بالمصحف المرسل إليهم، وبذلك انحسم جزء من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٥/ ٢٨٤).



الخلاف في قراءة القرآن.

- إلزام الناس بما نسخ من مصحف أبي بكر، وأمرهم بتحريق مصاحفهم، وبذلك تظهر أهمية جمع عثمان رضى الله عنه.

# موقف الصحابة رضي الله عنهم من الجمع العثماني:

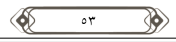
تلقى الصحابة رضي الله عنهم جمع عثمان بالقبول، وأثنوا على صنيعه، فعن مصعب بن سعد بن أبي وقاص، قال: «أدركت أصحاب رسول الله متوافرين، فما رأيت أحدًا منهم عاب ما صنع عثمان رضي الله عنه في المصاحف»، وعن سويد بن غفلة يقول: سمعت عليًا رضي الله عنه يقول: «رحم الله عثمان، لو وليته لفعلت ما فعل في المصاحف»، و لم يذكر اعتراض عن أحد منهم إلا ما روي عن ابن مسعود رضي الله عنه ابتداء، ثم صار إلى موافقة الجماعة في آخر أمره رضى الله عنه.

وهكذا أجمعت الأمة على المصاحف العثمانية، بعد إجماع الصحابة رضي الله عنهم عليها، والتي صارت إمامًا يعود الناس إليها وينسخون مصاحفهم منها جيلًا بعد جيل، حتى وصلت بين أيدينا، نقرأ القرآن منها غضًا طريًّا كما أُنزل، والحمد لله رب العالمين.

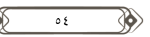
# مقارنة بين العهد النبوى، والعهد البكرى، والعهد العثماني في جمع القرآن:

يمكن بيان أبرز الفروق بين جمع القرآن الكريم في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، وجمع أبي بكر وعثمان رضى الله عنهما من خلال الآتي:

|                       | <u> </u>              | tı . tı             |            |
|-----------------------|-----------------------|---------------------|------------|
| العهد العثماني        | العهد البكري          | العهد النبوي        | الخاصية    |
|                       |                       |                     |            |
| نسخ عدة مصاحف من      | جمع المتفرق من القرآن | محرد كتابته وتدوينه | المقصود به |
| مصحف أبي بكر رضي الله | في صحف متجانسة.       |                     |            |
| عنه.                  |                       |                     |            |
| الخوف من الاختلاف في  | الخوف من ذهاب شيء     | زيادة ضبط وتوثيق    | سببه       |
| قراءة القرآن.         | من القرآن باستشهاد    | للمحفوظ بالكتابة    |            |
|                       | حفاظه.                |                     |            |



| زيد بن ثابت، وعبد الله بن | زيد بن ثابت رضي الله      | كتّاب الوحي             | المكلف به       |
|---------------------------|---------------------------|-------------------------|-----------------|
| الزبير، وسعيد بن العاص،   | عنه.                      |                         |                 |
| وعبد الرحمن بن الحارث     |                           |                         |                 |
| بن هشام رضي الله عنهم.    |                           |                         |                 |
| ستة مصاحف على             | مصحف واحد.                | لم يجمع في مصحف         | عدد             |
| الراجح.                   |                           | واحد وإنما كتب في       | المصاحف         |
|                           |                           | أدوات مختلفة ومتفرقة    |                 |
| ألزم الناس بعدم مخالفتها، | بقي الناس يقرؤون بمما     | لم يلزم الناس بالمكتوب، | الإلزام بما فيه |
| وأمر بتحريق ما سواها.     | سمعوا و لم يلزم الناس بما | وإنما اعتمادهم على      |                 |
|                           | فيه.                      | المحفوظ الذي سمعوه من   |                 |
|                           |                           | النبي صلى الله عليه     |                 |
|                           |                           | وسلم.                   |                 |



# جمع القرآن

جمع القرآن في الصدور (حفظه واستظهاره)

#### جمع القرآن في السطور (کتابته وتدوینه)

خصائص جمع القرآن في عهد النبي صلى الله عليه وسلم ﴿ فِي عهد النبي صلى الله عليه وسلم

خصائص جمع القرآن في عهد أبي بكر رضي الله عنه في عهد أبي بكر الصديق رضي الله عنه

في عهد عثمان بن عفان رضي الله

جمع القرآن في عهد عثمان رضي الله عنه

جمع القرآن في عهد عثمان رضي الله عنه موقف الصحابة رضي الله عنهم من الجمع العثماني

مقارنة بين جمعه في العهد النبوي، وعهد أبي بكر ، وعهد عثمان رضي الله عنهما:

# ٩- التعريف بالسورة والآية



### أولاً: التعريف بالسورة والآية وإطلاقاتها:

السورة لغةً: المترلة لأنها مترلة بعد مترلة، مقطوعة عن الأخرى، وقيل: من سور المدينة لإحاطتها بآياتها.

واصطلاحًا: قرآن يشتمل على آيات ذات فاتحة وخاتمة.

والآية لغةً: تطلق على العلامة، والعبرة، والمعجزة، والدليل، وغير ذلك.

واصطلاحًا: قرآن مركب من جمل ولو تقديرًا، ذو مبدأ ومقطع مندرج في سورة.

ثانياً: تقسيمه إلى سور، مع بيان عددها، وترتيبها والفائدة من ذلك، وتقسيم سوره إلى آيات والفائدة من ذلك.

جاء القرآن الكريم مُقسمًا على سور بلغ عددها (١١٤) سورة إجماعًا، ومن حِكَم ذلك:

١- تيسير حفظ القرآن وتلاوته ومدارسته.

٢- تحقيق كون السورة معجزة بمجردها وإن قصرت.

٣- الإشارة إلى أن لكل سورة موضوعًا مستقلًا.

وقد سبق أن نزول القرآن الكريم كان مفرقًا على ثلاث وعشرين سنة، فكانت تترل السورة أو الآية أو مجموع الآيات من سورة، ثم يترل غيرها من سورة أخرى، فلم يكن ترتيب نزول السور على النبي صلى الله عليه وسلم هو ترتيب السور في المصاحف.

والراجح أن ترتيب السور في المصاحف كان على ما عهده الصحابة من ترتيب في زمن النبي صلى الله عليه وسلم.

وجاءت السور أيضًا مقسمة على آيات، ومن حكم ذلك:

١- تيسير الحفظ والفهم.

٢- إعانة القارئ في الوقف والابتداء.

### ثالثًا: أسماء السور، ومصدر التسمية:

ورد للسور أسماء توقيفية من الأحاديث والآثار، ولم يكن هذا مانعًا من الاجتهاد في تسمية السور بغير ذلك على ما جرى عليه الصحابة ومن بعدهم من العلماء، ولم يرد لهي عن تسمية السور بأسماء تدل عليها.

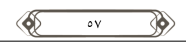
- فمن السور ما له اسم واحد؛ كهود والنجم.
- ومن السور ما له أكثر من اسم؛ كالفاتحة والتوبة؛ فمن أسماء الفاتحة: السبع المثاني، والحمد. ومن أسماء التوبة: براءة، والفاضحة.
- وجاءت تسمية أكثر من سورة باسم واحد جامع لها؛ كالزهراوين للبقرة وآل عمران، والمعوذتين للفلق والناس.

### ومن مصادر أسماء السور:

- ١- الأحاديث النبوية التي ترد فيها أسماء للسور، كأحاديث الفضائل.
- ٢- الآثار الواردة عن الصحابة والتابعين وأتباعهم، وخصوصًا آثار المكي والمدني.
- ٣- كتب الأحاديث المسندة؛ لورود تسميات للسور فيها، مثل صحيح البخاري.
  - ٤ كتب التفسير.
  - ٥- كتب علوم القرآن.
  - ٦- كتب خاصة في هذا الموضوع، ومنها الرسائل الأكاديمية المعاصرة.

### رابعاً: ترتيب الآيات في السور:

ترتيب الآيات في السور كان بتوقيف من النبي صلى الله عليه وسلم، ولا خلاف بين العلماء في ذلك، ومن أدلته: قول عثمان رضي الله عنه: «كان -أي: النبي صلى الله عليه وسلم- إذا نزل عليه الشيء دعا بعض من يكتب له، فيقول: ضعوا هذه في السورة التي



یذکر فیها کذا و کذا»(۱).

# خامساً: تحزيب القرآن، المراد به، الآثار الواردة في التحزيب، طريقة تحزيب القرآن في المصحف:

نظرًا لتفاوت سور القرآن في الطول فقد قسم العلماء المصحف إلى أجزاء متقاربة القدر، مجتهدين في الوصول إلى تقسيم يعين الحافظ لتيسير حفظه، والقارئ ليختم القرآن في وقت محدد، والأصل في هذا الباب حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنه، وفيه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اقرأ القرآن في كل شهر، قال: قلت: يا نبي الله إني أطيق أفضل أطيق أفضل من ذلك، قال: فاقرأه في كل عشرين، قال: قلت: يا نبي الله إني أطيق أفضل من ذلك، قال: فاقرأه في كل عشر، قال: قلت: يا نبي الله إني أطيق أطيق أولى من ذلك، قال: فاقرأه في كل عشر، قال لزوجك عليك حقًا، ولزورك عليك حقًا، ولجسدك عليك حقًا، ولم حقًا ولم حقًا، ولم حقر و

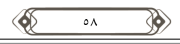
وقد تعددت التقسيمات الواردة عن العلماء، ومن أشهرها تقسيمه إلى سبعة أيام، وذلك في حديث أوس بن حذيفة الثقفي رضي الله عنه قال: «فسألنا أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حين أصبحنا، قال: قلنا: كيف تحزبون القرآن؟ قالوا: نحزبه ثلاث سور، وخمس سور، وسبع سور، وتسع سور، وإحدى عشرة سورة، وثلاث عشرة سورة، وحزب المفصل من قاف حتى يختم» $\binom{7}{}$ ، وبيالها في الجدول الآتى:

| بيانه                                | القدر الوارد في الأثر | اليوم |
|--------------------------------------|-----------------------|-------|
| البقرة - النساء (بعد البدء بالفاتحة) | ثلاث سور              | ١     |
| المائدة – التوبة                     | خمس سور               | ۲     |
| يونس – النحل                         | سبع سور               | ٣     |
| الإسراء – الفرقان                    | تسع سور               | ٤     |
| الشعراء - يس                         | إحدى عشرة سورة        | ٥     |

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ٥٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢/ ٨١٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٦/ ٨٩).



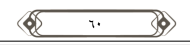
| الصافات - الحجرات | ثلاث عشرة سورة | ٦ |
|-------------------|----------------|---|
| ق – الناس         | حزب المفصل     | ٧ |

ثم ظهرت بعد الصحابة تقسيمات أخرى كتقسيم القرآن إلى ثلاثين جزء، وهو المشهور في المصاحف المعاصرة، وتقسيمه أيضًا إلى ما هو أكثر من ذلك كالأحزاب والأرباع، وهذه التقسيمات مبنية على عدد الحروف والكلمات، بخلاف ترتيب الصحابة الذي يراعي تمام السورة.



**(** 





# ١٠- الناسخ والمنسوخ



# أولاً: مفهوم النسخ:

### النسخ لغة:

يطلق على الإزالة، فيقال: نسخت الشمس الظل؛ أي: أزالته، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمَا السَّيْطُنُ ثُمَّ السَّيْطُنُ فَي أَمُنِيَّتِهِ فَيَسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطُنُ ثُمَّ السَّيْطُنُ فِي أَمُنِيَّتِهِ فَيَسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطُنُ ثُمَّ الشَّيْطُنُ فِي آمُنِيَّتِهِ فَيَسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطُنُ ثُمَّ اللَّهُ عَلَى النقل، فيقال: نسخت الكتاب؛ أي: نقلت يُحْكِمُ اللَّهُ عَلَيْتِهِ فِي السَّوة الحج: ٢٥]، ويطلق على النقل، فيقال: نسخت الكتاب؛ أي: نقلت ما فيه، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّا كُنَا نَسْتَنْسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ اللَّهِ السَورة الجائية: ٢٩].

# النسخ اصطلاحًا عند الأصوليين:

رفع حكم شرعي، أو لفظه، بدليل شرعي متراخ عنه.

### النسخ على اصطلاح السلف والمتقدمين:

للنسخ عند السلف والمتقدمين معنى أوسع، فهو عندهم رفع أي معنى في النص بنص آخر، سواء كان رفعاً كليًّا لجميع الحكم كما في اصطلاح المتأخرين، أو رفعاً جزئيًّا كرفع العموم بالتخصيص، ورفع الإطلاق بالتقييد، ورفع الإجمال بالبيان، ونحو ذلك، فالسلف والمتقدمون يطلقون على كل ذلك مسمى النسخ بلا تفرقة؛ فلا بد حينئذ من تأمل كلامهم لمعرفة نوع النسخ المقصود منه.



### مفهوم النسخ عند الحنفية:

يجعل الحنفية من النسخ: الزيادة على النص، خلافًا لجمهور الأصوليين، ويراد به: ورود زيادة غير مستقلة، ومتأخرة عن النص، فالجمهور يسمونه تخصيصًا، والحنفية يسمونه نسخًا، ومثال ذلك: حديث: «إنما الأعمال بالنيات»(١)، فإنه زيادة على مضمون آية الوضوء، وحديث التغريب للزاني غير المحصن زيادة على حد الجلد في سورة النور، واشتراط الطهارة في الطواف في قوله -صلى الله عليه وسلم-: «الطواف بالبيت صلاة»(١)، فهو زيادة على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَيُقْضُواْ تَفَحَهُمُ وَلَيُوفُواْ نُذُورَهُمُ وَلَيكُوفُواْ إِلَا لِمَيْتِ الْعَيْتِيقِ اللهُ الله عليه وسلم-: هالطواف بالبيت صلاة»(١)، فهو زيادة على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَيقَضُواْ تَفَحَهُمُ وَلَيكُوفُواْ نُذُورَهُمُ وَلَيكُوفُواْ إِلَا لِمُنْ الْحَنْفِية لا إنادة على الله على الله عليه وسلم الله الخلف فيما إذا كانت هذه الزيادة خبر آحاد فإن الحنفية لا يأخذون بحال المنفى المنفى ونسخ المتواتر عندهم لا يكون بخبر آحاد، أما الجمهور فيأخذون يأ لكونها تخصيصًا لا نسخًا.

# ثانيًا: أهمية علم الناسخ والمنسوخ:

لمعرفة الناسخ والمنسوخ أهمية كبيرة عند أهل العلم من الفقهاء والأصوليين والمفسرين حتى لا تختلط الأحكام، فقد يقرر الحكم الموجود في الآية وهو منسوخ، ولذلك وردت آثار كثيرة في الحث على معرفته وتعلمه، وعده بعضهم من شروط المفسر، ومن ذلك ما روي عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أنه مر بقاص يقص فقال له: أتعرف الناسخ والمنسوخ؟ قال: لا، قال: هلكت وأهلكت (٣).

# ثالثًا: أدلة ثبوت النسخ:

مما يدل على ثبوت النسخ:

- قوله تعالى: ﴿ مَا نَنسَخُ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَيْرٍ مِّنْهَاۤ أَوْ مِثْلِهَآ ﴾ [سورة البقرة:١٠٦].

- وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّكُ قَالُوٓا إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرٍ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّيِكَ بِٱلْحَقِّ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهُدًى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١/ ٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد (١/٤).

وَبُشُرَى لِلْمُسْلِمِينَ اللهِ [سورة النحل: ١٠١-١٠٢].

- ويدل على ثبوته أيضًا: وقوعه في أدلة الشرع كما في المثال السابق.

# رابعًا: الحكمة من النسخ:

لورود النسخ في مسائل الشرع حكم عديدة، من أبرزها:

- مراعاة مصالح العباد، وذلك بتشريع حكم في وقت، وتشريع غيره في وقت آخر بما يوافقه.
  - ابتلاء المكلف واختباره بالامتثال وعدمه في كلا الحكمين.
- إرادة الخير للأمة والتيسير عليها؛ لأن النسخ إن كان إلى أشق ففيه زيادة الثواب، وإن كان إلى أخف ففيه سهولة ويسر.
- تدرج في التشريع؛ بحيث لا يحرم ما اعتاده الناس مرة واحدة، بل يتدرج بهم كما حدث في تحريم الخمر.

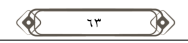
### خامساً: شروط النسخ:

يشترط للنسخ الأمور الآتية:

- ١ أن يقع التعارض بين النصين ولا يمكن الجمع بينهما.
- ٢ أن يكون الناسخ نصًا من قرآن أو سنة، فلا يصح النسخ بالقياس، ولا بالإجماع،
   عند جماهير العلماء.
- ٣ أن يكون النص الناسخ متأخرًا عن المنسوخ، وهذا لا اختلاف فيه؛ لأنه لا يمكن أن يكون المتقدم رافعًا للمتأخر.
- ٤ أن يكون الناسخ في قوة المنسوخ أو أقوى منه، فالقرآن ينسخ بالقرآن، والسنة تنسخ بالسنة بالاتفاق، والقرآن لا ينسخ إلا بقرآن مثله؛ لأن السنة لا يمكن أن تكون مثل القرآن ولا خيرًا منه، والله تعالى يقول: ﴿نَأْتِ بِخَيْرِ مِنْهَآ أَوْ مِثْلِهَآ ﴾.

# سادساً: ما يقع فيه النسخ:

يقع النسخ في حكم الدليل الشرعي، ولفظه؛ أما الحكم فالمراد به الأمر والنهي المتعلق بالحكم العملي، فلا يقع النسخ في الاعتقاد وأصول التشريعات والأخلاق والآداب، والأخبار



والقصص، وأما نسخ لفظ الدليل الشرعي فلا يتقيد بالأوامر والنواهي العملية، بل يقع فيها وفي غيرها.

# سابعًا: أنواع النسخ باعتبار الناسخ:

١- نسخ القرآن بالقرآن: وهو متفق على جواز وقوعه، وسيأتي بيان أنواعه وأمثلته.

٢- نسخ السنة بالقرآن: الجمهور على جواز وقوعه، ومن أمثلته: استقبال بيت المقدس في الصلاة الذي ثبت في السنة دون القرآن، وقد جاء نسخ ذلك بالقرآن في قوله تعالى:
 ﴿ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾، [البقرة: ١٤٤].

٣- نسخ القرآن بالسنة: والجمهور على عدم جواز وقوعه، إلا أن تكون السنة متواترة، على خلاف في ذلك.

٤- نسخ السنة بالسنة: اتفق العلماء على جواز وقوعه، إلا نسخ السنة المتواترة بالسنة الآحاد، والجمهور على عدم جواز ذلك.

# ثامنًا: أنواع النسخ في القرآن باعتبار بقاء التلاوة والحكم:

وهذا النوع هو الذي ألفت فيه الكتب، وهو على الحقيقة قليل في القرآن الكريم، وإن كان قد أكثر بعض العلماء فيه فغالباً ما يرجع إلى اختلافهم في اصطلاح النسخ كما سبق بيانه، والسيوطي عد عشرين آية فقط، ورأى أنها هي المنسوخة فقط بعد التحرير والتنقيح، وهناك من أوصلها إلى عشرة، وبعضهم يراها أقل من ذلك.

7- نسخ التلاوة مع بقاء الحكم: وهو نادر، ومن أشهر أمثلته حكم الرجم للزاني المحصن، فقد نزل فيه قرآن ثم رفع لفظه، وبقي حكمه، أخرج البخاري ومسلم حديث عبد الله بن عباس رضي الله عنه، أنه سمع عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول على المنبر: «إن الله بعث محمدًا بالحق، وأنزل عليه الكتاب، فكان مما أنزل الله آية الرجم، فقرأناها

وعقلناها ووعيناها، رجم رسول الله صلى الله عليه وسلم ورجمنا بعده، فأحشى إن طال بالناس زمان أن يقول قائل: والله ما نحد آية الرجم في كتاب الله، فيضلوا بترك فريضة أنزلها الله، والرجم في كتاب الله حق على من زبى إذا أحصن من الرجال والنساء، إذا قامت البينة، أو كان الحبل أو الاعتراف وهو قول الله تعالى: (الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة نكالا من الله والله عليم حكيم)، ثم إنا كنا نقرأ في ما نقرأ من كتاب الله: (أن لا ترغبوا عن آبائكم)»(١)، فتضمن هذا الحديث آيتين مما نسخت فيهما التلاوة وبقي الحكم.

7 نسخ التلاوة والحكم معا: مثاله: نسخ الرضعات العشر التي تحرم ما يحرم بالنسب، وذلك في حديث عائشة رضي الله عنها، أنها قالت: «كان فيما أنزل من القرآن: عشر رضعات معلومات يحرمن، ثم نسخن، بخمس معلومات، فتوفي رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهن فيما يقرأ من القرآن»(7).

# تاسعًا: طرق معرفة الناسخ والمنسوخ:

القول بوقوع النسخ لآية في كتاب الله أمر عظيم لا يجوز إلا بيقين، ودليل قاطع، لذا ذكر أهل العلم أن طرق معرفة الناسخ والمنسوخ هي:

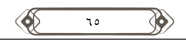
- أن يأتي في أحد النصين ما يدل على النسخ، مثاله ما تقدم من نسخ الحكم مع بقاء التلاوة في قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِّ كَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَعَيْرُونَ يَغْلِبُواْ مِأْتَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ مِّأْتَةٌ يُغْلِبُواْ أَلْفًا مِّن ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِأَنَهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ آلَفَ اَنْ خَفَفَ يَغْلِبُواْ مِأْتَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ آلَفُ يَغْلِبُواْ أَلْفَا يَن اللّهُ عَنكُمْ مَعْفَأَ فَإِن يَكُن مِّنكُمْ آلَفُ يَغْلِبُواْ أَلْفَالِينَ وَإِن يَكُن مِنكُمْ آلَفُ يَعْلِبُوا ٱللهَ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَن فِيكُمْ ضَعْفَا فَإِن يَكُن مِّنكُمُ مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يُعْلِبُواْ مِأْتُنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمْ آلَفُ يَعْلِبُوا ٱلْفَالِينَ وَهِ اللهِ عَن اللّهُ عَنكُمْ مَعْفَا فَإِن يَكُن مِّنكُمْ اللّهُ عَنكُمْ اللّهُ عَنكُمْ مَعْفَا فَإِن يَكُن مِّنكُمْ مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يُغْلِبُواْ مِأْتُنَيِّنَ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ آلَفُ يَعْلِبُوا ٱللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمُ أَن يَكُن مِنكُمْ أَلْفُ يَعْلِبُوا أَلْفَالُ ١٥٠ - ٢٦]، فالآية الثانية ناسخة للأولى، وهذا طاهر وواضح.

- أن يعرف المتقدم من المتأخر في التاريخ، وهذا من فوائد معرفة المكي والمدني من السور.

- إجماع الصحابة رضي الله عنهم على أن هذا ناسخ وذاك منسوخ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٨/ ١٦٨).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  أخرجه مسلم  $(\Lambda / 0 / \Lambda)$ .



ولا يعتمد في النسخ على الاجتهاد، أو مجرد قول المفسرين بلا دليل، أو نحو ذلك، بل لابد من وجود تعارض وتعذر الجمع.

# عاشراً: النسخ إلى بدل وإلى غير بدل:

النسخ إلى بدل ثلاثة أنواع:

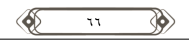
الأول: النسخ إلى بدل أحف؛ كنسخ تحريم الأكل والشرب والجماع بعد النوم في ليل رمضان بإباحة ذلك، وذلك في قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمُّ لَيْلَةُ ٱلصِّيامِ ٱلرَّفَثُ إِلَى فِسَآبِكُمُّ هُنَّ لِبَاسُ لَكُمُ وَأَنتُم لِبَاسُ لَكُمُ وَأَنتُم لِبَاسُ لَكُمُ وَأَنتُم لِبَاسُ لَكُمْ وَأَنتُم لِبَاسُ لَكُمُ وَعَفَا عَنكُم وَعَفَا عَنكُم فَي الله الله وَلَيْ الله وَعَفَا عَنكُم وَعَفَا عَنكُم وَعَفَا عَنكُم وَأَنتُم وَالله وَلَيْ يَنبَيْنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ فَالْخَن بَشِرُوهُ فَى وَابْتَعُوا مَا حَتَب الله لَكُم وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيْنَ لَكُو الْخَيط الْأَبْيضُ مِن ٱلْخَيط وَلُولُ الله عَلَيْ وَلَا تُبشِرُوهُ فَى وَأَنتُم عَلَيْفُونَ فِي ٱلْمَسَاحِدِ قِيلَكَ حُدُودُ ٱلله وَلَا تَعْرَبُوهُ مَن وَأَنتُم عَلَيْفُونَ فِي ٱلْمَسَاحِدِ قِيلَكَ حُدُودُ ٱلله عَلَى الله عَلَيْ وَلَا تُبشِرُوهُ فَى وَأَنتُم عَلَيْفُونَ فِي ٱلْمَسَاحِدِ قِيلَكَ حُدُودُ ٱلله فَلَا تَقَرَبُوهُ مَنَ الله عَلَيْ الله وَلَا لَكُمْ الله عَلَيْ الله وَلَا تُعْرَبُوهُ وَلَا لَهُ الله عَلَيْ الله وَلَا لَكُمْ مَا الله وَلِلهُ الله وَلَا الله وَلَا لَهُ الله وَلَا لَكُمْ وَلَا لَهُ الله وَلَا لَكُمْ مَا عَلَيْهُ مُ الله وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ الله وَلَا لَالله وَلَا لَكُمْ الله وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ الله وَلَا لَالله وَلَا لَالله وَلَالله وَلَا لَكُولُولُ وَلَا لَهُ الله وَلَا لَالله وَلَا لَهُ وَلَيْ لَلْهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَهُ الله وَلَا لَكُولُولُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ الله وَلَا لَكُولُولُ وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ الله وَلَا لَكُولُولُ وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ اللّهُ الله وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ اللهُ الله وَلَا لَهُ الله وَلَالله وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ الله وَلَا لَهُ الله الله وَلَا له

الثالث: النسخ إلى بدل أثقل؛ كنسخ الحبس في البيوت بالجلد أو الرجم.

وأما النسخ إلى غير بدل كنسخ تقديم الصدقة بين يدي نجواهم للنبي صلى الله عليه وسلم فقد اختلف العلماء في حوازه؛ لقوله تعالى: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهِ كَا لَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللهِ [سورة البقرة:١٠٦].

# حادي عشر: نماذج من الآيات المتفق على نسخها، والمختلف في نسخها:

اتفق العلماء على القول بنسخ تقديم الصدقة بين يدي المناجاة الوارد في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا نَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى بَخُونكُو صَدَقَةً ذَلِكَ خَيرٌ لَكُورُ وَأَطْهَرُ فَإِن لَّرَ يَجِدُواْ فَإِنَّ اللّهَ عَلَوْرٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللّهَ عَلَوْرٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللّهَ عَلَوْرٌ رَحِيمٌ ﴿ اللّهَ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُواْ اللّهَ عَلَوْرٌ رَحِيمٌ ﴿ اللّهَ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُواْ اللّهَ عَلَوْرٌ رَحِيمٌ ﴿ اللّهَ عَلَوْدُ وَاللّهَ عَلَوْدُ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُواْ اللّهَ عَلَوْرُ اللّهُ عَلَوْ اللّهَ عَلَوْدُ وَاللّهَ عَلَوْدُ وَاللّهَ عَلَوْدُ وَاللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ عَلَوْدُ اللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ عَلَوْدُ اللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ خَيِيرُ إِيمَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ عَلَوْدُ اللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَوْدُ وَاللّهُ عَلَوْدُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ عَلَيْكُولُولُ وَاللّهُ اللّهُ وَلِلللّهُ عَلَاللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ عَلَالِهُ الللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْ الللّهُ وَلَاللّهُ وَلّهُ ال



واختلفوا فيما سواها من المواضع؛ كالخلاف في قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ الْحَرَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا اللَّوصِيَّةُ لِلْوَلِلَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِاللَّمَوْرُونِ حَقًّا عَلَى المُنَّقِينَ ﴾ أَحَدَكُمُ المُمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا اللَّوصِيَّةُ لِلْوَلِلَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِاللَّمَوْرُونِ حَقًّا عَلَى المُنَّقِينَ ﴾ [البقرة: ١٨٠]، فهل هي منسوحة بآيات المواريث أو أن حكمها باق في الوصية لمن لا يرث؟

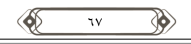
# ثاني عشر: أهم المصنفات في الناسخ والمنسوخ:

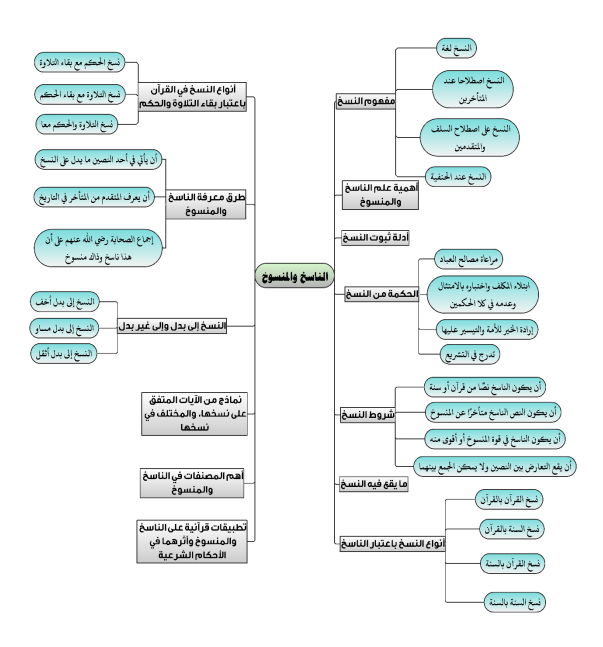
- ١) الناسخ والمنسوخ لقتادة بن دعامة السدوسي (ت: ١١٧).
  - ٢) الناسخ والمنسوخ للإمام الزهري (ت:٢١).
- ٣) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد القاسم بن سلام (ت: ٢٢٤).
- ٤) الناسخ والمنسوخ في كتاب الله لأبي جعفر النحاس (ت: ٣٣٨).
- ٥) الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه لمكي بن أبي طالب (ت: ٤٣٧).
  - ٦) الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم لابن العربي (ت:٥٤٣).
    - ٧) نواسخ القرآن لابن الجوزي (ت: ٩٧٥).

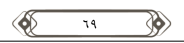
# ثالث عشر: تطبيقات قرآنية على الناسخ والمنسوخ وأثرهما في الأحكام الشرعية:

قوله تعالى: ﴿ أَيَّامًا مَعْدُودَتُ فَمَن كَاكَ مِنكُمْ مَرِيضًا أَوْعَلَى سَفَوِ فَعِدَةً مِّنَ أَيَّامٍ أُخَ وَعَلَى اللَّذِيرَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرًا فَهُو خَيْرًا لَهُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرًا لَكُمُ اللَّهِ وَعَلَى اللَّذِيرَ يُطِيقُونَهُ وَالبقرة: ١٨٤]: فقد قيل بأن الآية منسوخة، وإنما كانت لأول فرض الصيام فقد كان على التخيير، ثم نسخ ذلك بقوله: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ اللَّذِي أُن زِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِنَ اللَّهُ دَى وَالْفُرْقَانَ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهُم فَلْيَصُمْ أَنْ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَةٌ مُن أَلْهُدَى وَالْفُرْقَانَ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهُم فَلْيَصُمْ أَنْ يُعِلِي بَعْمُ الْعُسْرَ وَلِتُحْمِلُواْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَةٌ مُن أَلْهُدَى وَالْفُرْقَانَ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهُم وَلَعَيْمُ مَا أَنْهُ مَن أَلْهُدَى وَلِتُحْمِلُواْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَةٌ مُن أَلْهُدَى مَا هَدَن كُمُ اللّه بِحَمُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَن كُمُ وَلَعَلَّكُمُ مَا اللّهِ مِن الصّوم فيطعمون عن كل اللّه مَكَى اللّه عَلَى مَا هَدَن كُم وَلَعَلَيْمُ الذين لا يستطيعون الصوم فيطعمون عن كل اللّه عَلَى عَلْمُ اللّهُ عَلَى وَالْمُؤْة الكَبيرة الذين لا يستطيعون الصوم فيطعمون عن كل يوم.

ومن التطبيقات كذلك: قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يُتَوَفُّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا وَصِيَّةً







# ١١- إعجاز القرآن



### أولًا: تعريف المعجزة لغةً واصطلاحًا:

#### المعجزة لغة:

الأصل اللغوي الذي ترجع إليه كلمة (المعجزة) هو مادة (عجز)، وهي تدل على معنيين:

المعنى الأول: الضعف.

المعنى الثاني: مؤخر الشيء.

والعجز اسم للقصور عن فعل الشيء وعدم القدرة، والمُعْجِز اسم فاعل وهو الذي يُعجِز غيره عن إدراكه.

### والمعجزة اصطلاحًا:

ما يجريه الله تعالى على أيدي رسله وأنبيائه من أمور حارقة للسنن الكونية المعتادة؛ دليلا على صدقهم فيما حاؤوا به.

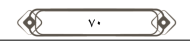
### ثانيًا: مصطلح المعجزة وما يتصل به:

ورد في القرآن الكريم استعمال مشتقات كلمة «عجز» نحو ست وعشرين مرة لكنه لم يرد استعمال مصطلح «معجزة» ولا «إعجاز» في القرآن ولا في السنة.

و لم يعرف إطلاق مصطلح «معجزة» على الأمور الخارقة التي تظهر على أيدي الأنبياء عليهم السلام إلا في أواحر القرن الثاني تقريبا.

وأطلق القرآن على المعجزة أسماء عدة منها:

١ - الآية: في مثل قوله تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَبِن جَاءَتُهُمْ ءَايَّةُ أَيُوْمِنُنَّ بِهَا قُلْ



إِنَّمَا ٱلَّايِنَتُ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَاجَآءَتْ لَا يُؤْمِنُونَ ١٠٠٠ ﴾ [سورة الأنعام: ١٠٩].

٢- البينة: في مثل قوله تعالى في قصة صالح عليه السلام مع قومه: ﴿ قَدْ جَاءَ تُكُم مَ بِينَةٌ مِن رَبِّ كُم اللهِ لَكُم ءَايَةً ﴾ [سورة الأعراف: ٧٣].

٤ - السلطان: كما قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَارُونَ بِتَايَدَتِنَا وَسُلَطَن ِ مُّبِينٍ ﴿ اللهِ فَرْعَوْنَ بِتَايَدَتِنَا وَسُلَطَن ِ مُبِينٍ ﴿ اللهِ فَرْعَوْنَ ٤٠ - ٤٤].

# ثالثًا: تعريف مصطلح إعجاز القرآن:

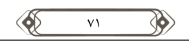
إعجاز القرآن مركب إضافي مؤلف من كلمتين: (إعجاز) و (القرآن)، أما القرآن فسبق تعريفه، وأما الإعجاز لغة: فهو مصدر للفعل (أعجز) ومعناه: عدم القدرة على الإتيان بالشيء، ومعناه اصطلاحًا: سبق القرآن البشر في بلاغتهم وعلومهم وقعودهم عن ذلك السبق ضعفاً من أنفسهم.

### رابعًا: مقارنة معجزة القرآن بمعجزات الأنبياء السابقين:

باستعراض معجزات الأنبياء السابقين ومعجزات خاتمهم عليهم الصلاة والسلام أجمعين نلاحظ أن المعجزة تختار من بيئة القوم الذين يرسل الرسول إليهم ومن جنس المشهور في عصرهم مما يتلاءم مع مستواهم الفكري ورقيهم الحضاري؛ لتكون الحجة أقوى.

أ- الأنبياء الذين عاشوا في البلاد العربية كانت معجزاتهم مناسبة لبيئة العرب، كمعجزة صالح عليه السلام كانت ناقة: ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ الْمُسَحَّيِنَ ﴿ آَنَ مِنَ الْمُسَحَّيِنَ ﴿ آَنَ إِلَّا بَشَرُ مِتْ أَنتَ إِنَّ كُنتَ مِنَ الصَّلِوقِينَ ﴿ وَالْ تَصَلُّوهُ السِّوَةِ وَلَا تَصَلُّوهُ السِّوَةِ وَلَا تَصَلُّوهُ السِّوةِ وَلَا تَصَلُّوهُ السَّواءَ ١٥٦٠].

ب- وكان السحر منتشرًا في مصر على عهد موسى عليه السلام، استرهبهم فرعون و جنوده به، فجاءت معجزات موسى عليه السلام تشبه جنس المشهور بين قومه، فمن معجزاته الرئيسية:



العصا: ﴿ فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُّبِينٌ ﴿ ٢٣ ﴾ [سورة الشعراء: ٣٢].

واليد: ﴿ وَأَدْخِلُ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَ آءَمِنْ غَيْرِ سُوَءً فِي تِسْعِ ءَايَنتٍ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [سورة النمل: ١٦].

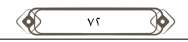
فظاهر هاتين المعجزتين لا يختلف عما كان متداولا بين سحرة فرعون، ولكن أهل الدراية بالسحر كانوا يميزون بين السحر، وبين ما هو خارج عن قوى السحرة، بل من صنع الله تعالى، لذا كانوا أول المؤمنين به.

وبعد عصر موسى عليه السلام انتشرت الفلسفة، وكانت تقوم على الأخذ بالأسباب والمسببات وتولد المعلول من العلة في انتظام قائم لا يتخلف، فجاءت معجزات أنبياء بني إسرائيل في هذا العصر خارقة للأسباب والمسببات، لتثبت أن الكون كله بتدبير الله تعالى وحده، وله التصرف الكامل فيه.

فمن معجزات سليمان عليه السلام:

- تسخير الجن والطير له.
- تعليمه منطق الطير والحيوان: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُدَّ وَقَالَ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ الطَّيرِ فَهُمُّ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هِنذَا لِمُوَ الْفَضَلُ الْمُينُ ﴿ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن الْمُينَ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وفي عصر عيسى عليه السلام ازدهر الطب والفلسفة المبنية على الأسباب فكانت



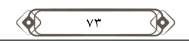
معجزات عيسى عليه السلام تشبه جنس ما اشتهر في هذا العصر:

- وتحدثه في المهد حديث الحكماء: ﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُواْ كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيتًا اللهَ قَالُواْ كَيْفَ نُكِلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيتًا اللهَ قَالَ إِنِي عَبْدُ ٱللهِ عَاتَىٰنِي ٱلْكِئْبَ وَجَعَلَنِي نِبِيتًا اللهَ وَجَعَلَنِي مُبَارًكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَةِ وَاللهَ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ وَلِدتُ وَيَوْمَ وَلِدتُ وَيَوْمَ وَلِدتُ وَيَوْمَ وَلِدتُ وَيَوْمَ أَلْفَتُ حَيًّا اللهَ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَلُوتُ وَيَوْمَ أَلُوتُ وَيَوْمَ أَبُعُثُ حَيًّا اللهَ اللهُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ ويَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعِثُ حَيًّا اللهَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى يَوْمَ وَلِدتُ ويَوْمَ أَلُوتُ وَمَا وَلِهُ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ وَلِدتُ ويَوْمَ أَلُوتُ اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلِدتُ ويَوْمَ أَلُوتُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّ

- وتصويره من الطين كهيئة الطير ثم نفحه فيه فيكون طيرًا بإذن الله، وإحياؤه الموتى بإذن الله، وإبراؤه الأكمة والأبرص بإذن الله: ﴿وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَءِ يلَ أَنِي قَدْ جِنْ تُكُم بِعَايَةٍ مِّن بإذن الله وإبراؤه الأكمة والأبرص بإذن الله: ﴿وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَءِ يلَ أَنِي قَدْ جِنْ تُكُم بِعَايَةٍ مِّن رَبِّ اللهِ وَأَبْرِ عَلَى اللهِ وَاللهِ وَأَبْرِعُ مَن اللهِ وَأَبْرِعُ مَن اللهِ وَاللهِ وَاللهِ

وقبل بعثة خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم بلغت الفصاحة والبلاغة وفنون القول شأوا بعيدا، وأخذت الكلمة مكانا في نفوس العرب من التقديس والتعظيم لم يبلغه شيء آخر، مما حدا بمم أن يعلقوا المعلقات السبع في جوف الكعبة، وإذا علمنا أن الكعبة تعتبر أقدس مكان عند العرب حتى في جاهليتهم أدركنا مكانة الكلمة في نفوسهم.

كانت القصيدة تفعل فعلها في القبائل، وربما نزلت مكانة قبيلة إلى الحضيض؛ لأن شاعرًا أقذع في هجائها، وربما ارتفعت مكانتها لأن شاعرًا قد أجاد في تمجيد مآثرها، وبناء على ذلك كانت المعجزة العظمى لنبينا صلى الله عليه وسلم في الكلمة والقول.



والحكمة الإلهية في اختيار المعجزة من جنس ما اشتهر بين القوم في الظاهر هي: أن الإنسان إذا أتي من قبل ما يعتبره مفخرته ومجال إجادته واعتزازه؛ تكون الحجة عليه أقوى، والمعجزة أكثر قوة وأعظم أثراً.

ولتكون معجزة النبي الخاتم أقوى حجة وأسطع برهانا؛ فقد جعل الله معجزته كتابًا متلوًّا معجزًا، وهو الإنسان الأمي الذي لم يخط بيده كتابًا، ولم يتلق من أحد معرفة.

لقد جعل الله سبحانه وتعالى معجزة رسوله والقرآن الكريم لحكم جليلة من أبرزها: ملاءمة طبيعة رسالته صلى الله عليه وسلم؛ فهي خاتمة الرسالات، وقد امتازت عن الرسالات السابقة بشمولها وعمومها وعالميتها زمانًا ومكانًا ومكلفين، فكانت معجزات الأنبياء ملائمة لطبيعة رسالاتهم، وكانت معجزة كل رسول تنتهي بانتهاء الغرض منها، ولا يبقى إلا الحديث عنها والأحبار التي يتناقلها أتباع الدين جيلًا عن جيل، أما الرسالة المحمدية فهي مستمرة إلى يوم القيامة، ولا بد من معجزة مستمرة تقيم الحجة على الأجيال اللاحقة بصدق الرسول وهذه المهمة، فكان بصدق الرسول الرباني أن تكون المعجزة وحيًا باقيًا إلى يوم القيامة.

## خامسًا: دليل إعجاز القرآن:

الدليل على ذلك نزوله في أكثر من عشرين سنة متحديًا به فصحاء العرب وأقدرهم على الكلام وأبلغهم منطقًا وأعلاهم بيانًا؛ قائلًا: ﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثِ مِثْلِهِ إِن كَانُوا صَدِقِينَ على الكلام وأبلغهم منطقًا وأعلاهم بيانًا؛ قائلًا: ﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثِ مِثْلِهِ مَفْرَيتِ مِثْلِهِ مَفْرَيتِ ﴾ [سورة الطور: ٣٤]. ﴿ فَلْ فَأْتُوا بِسُورَ مِثْلِهِ عَلَى الله مع شدة هود: ١٦]. ﴿ فَلْ فَأَتُوا بِسُورَ وِمِثْلِهِ عَلَى الله مع كون حروفه وكلماته من جنس كلامهم الذي به حرصهم على رده بكل ممكن مع كون حروفه وكلماته من جنس كلامهم الذي به يتحاورون، وفي مجاله يتسابقون ويتفاحرون، ثم نادى عليهم ببيان عجزهم وظهور إعجازه ﴿ قُل لَيْنِ الْجَتَمَعَةِ الْإِنشُ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَلَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ فَلْ اللّهِ عَلَى الله وقد أعطي من الأنبياء من نبي إلا وقد أعطي من الآيات ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيت وحيا أوحى الله إلى فأرجو أن أكون الآيات ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيت وحيا أوحى الله إلى فأرجو أن أكون

أكثرهم تابعا يوم القيامة»(١).

## سادسًا: أوجه إعجاز القرآن:

قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري: وأوجه إعجاز القرآن كثيرة، فمنها:

١- حسن تأليفه والتئام كلمه مع الإيجاز والبلاغة.

٢- صورة سياقه وأسلوبه المخالف لأساليب كلام أهل البلاغة من العرب نظمًا ونثرًا حتى حارت فيه عقولهم، ولم يهتدوا إلى الإتيان بشيء مثله مع توفر دواعيهم على تحصيل ذلك، وتقريعه لهم على العجز عنه.

٣- ما اشتمل عليه من الأحبار عما مضى من أحوال الأمم السالفة والشرائع الدائرة
 مما كان لا يعلم منه بعضه إلا النادر من أهل الكتاب.

٤- الإخبار بما سيأتي من الكوائن التي وقع بعضها في العصر النبوي، وبعضها بعده.

٥- الروعة التي تحصل لسامعه.

٦- أن قارئه لا يمل من ترداده، وسامعه لا يمجه، ولا يزداد بكثرة التكرار إلا طراوة ولذاذة.

٧- أنه آية باقية لا تعدم ما بقيت الدنيا.

٨- جمعه لعلوم، ومعارف لا تنقضي عجائبها ولا تنتهي فوائدها.

## وأبرز ما ذكره العلماء المعاصرون من أوجه إعجاز القرآن أربعة:

١. الإعجاز اللغوي.

٢. الإعجاز الغيبي.

٣. الإعجاز التشريعي.

٤. الإعجاز العلمي.

والأصل في هذه الوجوه هو الإعجاز اللغوي.

## سابعًا: مراحل التحدى بالقرآن:

ورد التحدي بالقرآن الكريم في خمس آيات من خمس سور هي على ترتيب السور

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦/ ١٨٢)، ومسلم (١/ ١٣٤).



#### كالتالى:

١- في سورة البقرة: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّشْلِهِ عَالَمُ اللهِ عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّشْلِهِ عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأَتُواْ بِسُورَةً البقرة : ٢٣].
 وَادْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ آلَ ﴾ [سورة البقرة : ٢٣].

٢- في سورة يونس: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَكُهُ قُلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّثْلِهِ عَلَى إسورة يونس: ٣٨].

٣-سورة هود: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنَهُ قُلُ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّثْلِهِ مُفْتَرَيَاتٍ ﴾ [سورة هود: ١٣].

٤ - سورة الإسراء: ﴿ قُل لَيْنِ اَجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُواللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله

٥-سورة الطور: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَّلُهُ بَل لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ثَنَ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثِ مِّثْلِهِ ۚ إِن كَانُواْ صَدِقِينَ ﴿ ثَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

والتحدي في هذه الآيات جاء مرة بالإتيان بمثل القرآن كله، ومرة بعشر سور، ومرة بسورة.

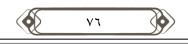
# ثامنًا: المقدار الذي وقع فيه التحدي بالقرآن:

اختلف العلماء في المقدار الذي وقع به التحدي بالقرآن، ورأي جمهور العلماء أن أقل مقدار يقع به التحدي: سورة كاملة، سواء كانت طويلة أم قصيرة.

# تاسعًا: تعريف الصَّرْفَة وإبطال القول بها:

القول بالصرفة هو الباعث على نشأة البحث في وجوه الإعجاز للقرآن الكريم، فقد كان المسلمون مسلِّمين بإعجاز القرآن، وألفوا في ذلك كتبا تشير بصورة غير مباشرة إلى إعجاز القرآن من غير أن يخوضوا أو يتعمقوا في بيان وجهه، حتى أظهر النَّظَّام (ت ٢٣١) مقولته بالصرفة فثار العلماء لإنكار قوله والرد عليه، ومن ثم تحديد الوجه أو أوجه الإعجاز الصحيحة في القرآن الكريم.

وأول من قال إن إعجاز القرآن الكريم كان بالصرفة هو: أبو إسحاق إبراهيم بن سيار النظام «ت ٢٣١هـ» أحد أئمة المعتزلة، وصار له مذهب خاص ينسب إليه، وقلده آخرون في هذه المقولة، وفسرت بتفسيرين:



1 - التفسير الأول: أن المراد بالصرفة: صرف الله العرب عن الاهتمام بمعارضة القرآن الكريم مع قدر تهم عليها، ولو توجهوا إليها لقدروا على الإتيان بمثل هذا القرآن. وهو رأي النَّظَّام ومن تبعه.

٢- والتفسير الثاني: أن المراد بالصرفة: أن الله سلب العرب العلوم التي يحتاجون إليها
 للإتيان بمثل هذا القرآن، ولو توجهوا للإتيان بمثله لما استطاعوا؛ لسلبهم هذه العلوم.

وهو رأي الجاحظ (ت٥٥٥هـ) ومن تبعه.

والفرق بين رأي النَّظَّام ورأي الجاحظ: أن النَّظَّام يرى أن العرب لو أرادوا الإتيان بمثله لاستطاعوا، ولكن همتهم لم تتوجه لذلك.

أما الجاحظ فيرى أن العرب لا يستطيعون الإتيان بمثله ولو أرادو ذلك؛ لألهم لا يملكون العلوم التي تمكنهم من ذلك.

فخلاصة الفرق بينهما: أن النّظَّام يرى أن العرب يستطيعون لو أرادوا، والجاحظ يرى عدم استطاعتهم لسلبهم العلوم التي يحتاجون إليها، وكلا القولين غير صحيح.

## والرد على القول بالصرفة باختصار كما يلي:

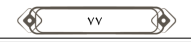
أولًا: أنه يلزم من القول بالصرفة أن الإعجاز ليس في القرآن ذاته وإنما في غيره، وهو عدم استطاعتهم، فالقرآن بزعمهم ليس معجزًا، إنما الإعجاز في المنع، وهذا باطل.

قال أبو بكر الباقلاني: «ومما يبطل القول بالصرفة: أنه لو كانت المعارضة ممكنة، وإنما منع منها الصرفة لم يكن الكلام معجزا وإنما يكون المنع معجزا، فلا يتضمن الكلام فضيلة على غيره في نفسه».

ثانيًا: أن ديوان العرب محفوظ شعره ونثره، وليس فيه ما يماثل القرآن أو يدانيه.

ثالثًا: كيف يصح القول أن همتهم لم تتجه للإتيان بمثل القرآن وهم الذين لم يتركوا سبيلا للقضاء على دعوة محمد الله إلا وسلكوه، والقرآن أظهر حججه وأقوى معجزاته، وقد دعاهم وكرر التحدي لهم أن يأتوا بمثله أو بمثل عشر سور منه، أو بسورة من مثله.

رابعًا: لو لم يكن عندهم قدرة لما صح تحديهم ولكان عبثًا؛ إذ لا يصح لأحد أن يتحدى الموتى؛ إذ ليس عجز الموتى مما يحتفل بذكره، كما لا يصح أن يتحدى المبصر الأعمى، وإنما يصح التحدي إذا تحدى من يملك البصر أما إذا سلب البصر لم يصح تحدي



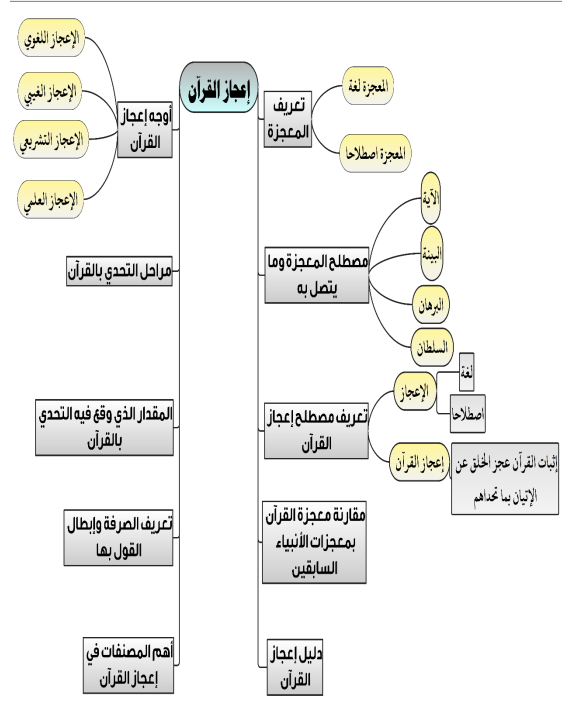
مثله.

خامسًا: لو كان الإعجاز بالصرفة لصرف الجميع، ولما حاولوا أن يأتوا بمثل القرآن، ولكن من الكذبة كمسيلمة من حاول أن يأتي بمثل القرآن بزعمه، فعاد هذيانه وبالا عليه، وصار به أضحوكة بين العقلاء.

# عاشرًا: أهم المصنفات في إعجاز القرآن:

- ١. بيان إعجاز القرآن، لأبي سليمان الخطابي (ت:٣٨٨).
  - ٢. النكت في إعجاز القرآن للرمايي (٣٨٦هـ).
  - ٣. إعجاز القرآن، لأبي بكر الباقلاني (ت:٣٠٤).
  - ٤. دلائل الإعجاز، لعبد القاهر الجرجاني (ت:٧١).
- ٥. معترك الأقران في إعجاز القرآن، لجلال الدين السيوطي (ت: ٩١١).







# ١٧- تدبر القرآن



## أولاً: تعريف التدبر:

التدبر في اللغة: مصدر تَدَبَّرَ، وتدل مادة: (د ب ر) على آخر الشيء وخلفه؛ كأدبار الصلوات، أي: آخرها. فالتدبر: النظر في أدبار الشيء، والتفكير في عاقبته.

وقد استعمل في كل تأمل يقع من الإنسان في حقيقة الشيء أو أجزائه أو سوابقه أو لواحقه أو أعقابه.

وجاء على صيغة التفعل، ليدل على تكلف الفعل، وحصوله بعد جهد مرة بعد مرة. أما مفهوم تدبر القرآن: فهو النظر إلى ما وراء الألفاظ من المعاني والعبر والمقاصد، الذي يثمر العلوم النافعة والأعمال الزاكية.

## ثانياً: أهمية تدبر القرآن:

١ – أن الله جعل ذلك من مقاصد إنزال القرآن الكريم كما قال تعالى: ﴿ كِنْنَبُ أَنزَلْنَهُ الزَلْنَهُ الزَلْنَهُ وَاللَّهُ مَبْرَكُ لِيَدَّبَّرُواْ عَايِدِهِ وَلِيَنَذِكَّرَ أُولُواْ الْأَلْبَ بِ ١٠٠٠ [سورة ص:٢٩].

- ٣- أن تدبر القرآن وتفهمه والإقبال عليه سبيل إلى المطالب العالية.
- ٤ أنه الطريق إلى معرفة العبد بخالقه سبحانه معرفة صحيحة بأسمائه وأفعاله.
  - ٥- أن تدبر القرآن من النصيحة لكتاب الله تعالى.
- ٦- حاجة القلب إلى تدبر القرآن، فإن في القلب حاجة لا يسدها إلا ذكر الله والتلذذ



بكريم خطابه، وإن فيه وحشة لا يزيلها إلا الأنس بكتابه، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّيِكُمْ وَشِفَآءٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ قُلْ بِفَضْلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَلَيْكَ فَلْيَفْ رَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَا يَجْمَعُونَ ۞ ﴿ [سورة يونس:٥٧-٥٨].

٧- الثناء على من تدبر القرآن:

وردت آیات کثیرة فی الثناء علی من تأثر بکلام الله -سبحانه-، منها قوله تعالی: ﴿اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِیثِ کِنْبَا مُّتَشَبِهَا مَّثَانِیَ نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلّذِینَ یَخْشَوْن رَبَّهُمْ مُمَّ تَلِینُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللّهَ ذَلِكَ هُدَى ٱللّهِ يَهْدِى بِهِ، مَن يَشَاءً وَمَن يُضَلِلِ ٱللّهُ فَمَا لَهُ, مِن جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللّهَ ذَلِكَ هُدَى ٱللّهِ يَهْدِى بِهِ، مَن يَشَاءً وَمَن يُضَلِلِ ٱللّهُ فَمَا لَهُ, مِن هَادٍ سَنَ ﴾ [سورة الزمر: ٢٣].

## ثالثاً: أركان تدبر القرآن:

يقوم التدبر على أركان ثلاثة:

الأول: المتدبر.

الثانى: الكلام المتدبر.

الثالث: عملية التدبر.

## رابعاً: ثمرات تدبر القرآن الكريم:

١- تطلع العبد على معالم الخير والشر وعلى طرقاتهما ومآل أهلهما.

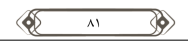
٢- نيل مفاتيح كنوز السعادة والعلوم النافعة.

٣- تثبيت قواعد الإيمان في قلبه، وتشييد بنيانه وتوطيد أركانه، بتجلية صورة الدنيا والآخرة والجنة والنار في قلب العبد.

٤ - السير القلبي بين الأمم، ورؤية أيام الله فيهم، وتبصر مواقع العبر، وشهادة عدل الله وفضله.

٥ – معرفة الله وأسمائه وصفاته وأفعاله، وما يحبه وما يبغضه، وصراطه الموصل إليه،
 وما لسالكيه بعد الوصول والقدوم عليه، وقواطع الطريق وآفاتها.

٦- معرفة النفس وصفاها، ومفسدات الأعمال ومصححاها والتعرف بطريق أهل
 الجنة وأهل النار وأعمالهم، وأحوالهم وسيماهم.



٧- معرفة مراتب أهل السعادة وأهل الشقاوة، وأقسام الخلق واجتماعهم فيما يجتمعون فيه، وافتراقهم فيما يفترقون فيه.

## خامساً: الصوارف والحجب عن تدبر القرآن الكريم:

- ١- أمراض القلوب والإصرار على الذنوب.
  - ٢- انشغال القلب وشرود الذهن.
- ٣- قصر الهمة على كثرة القراءة أو تحقيق القراءة وحسن التلاوة.
  - ٤ قصر معاني الآيات على قوم مضوا.
    - ٥ اعتقاد صعوبة فهمه.

# سادساً: تطبيقات على تدبر القرآن من كلام الأئمة:

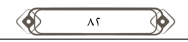
- قال محمد القرظي: لأن أقرأ في ليلتي حتى أصبح بـــــ(إذا زلزلت) و(القارعة) لا أزيد عليهما وأتردد فيهما وأتفكر أحب إليَّ من أن أهذ القرآن ليلتي هذا<sup>(٢)</sup>.
- عن جعفر بن سليمان الضبعي قال: سمعت مالك بن دينار قرأ هذه الآية: ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَذَا الْقَرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ, خَنشِعًا مُتَصَدِعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾ فبكي، وقال: أقسم لكم لا يؤمن عبد بهذا القرآن إلا صدع قلبه (٣).
- عن مسروق قال: قرأت على عائشة رضي الله عنها هذه الآيات: ﴿فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَى عَلَيْ وَقِنِي عَذَابِ السَّمُومِ ﴿١٠﴾ فَبَكَتَ، وقالت: رب مُنَّ عَلَيَّ وقِنِي عذَابِ السَّموم (٤).
   عن أبي المليح قال: قرأ ميمون بن مهران رحمه الله يومًا: ﴿ وَٱمۡتَـٰزُوا ٱلۡوُمَ أَيُّهَا ٱلۡمُجۡرِمُونَ

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن لأبي عبيد (ص١٤٧).

<sup>(7)</sup> العظمة لأبي الشيخ الأصبهاني (1/200).

<sup>(</sup>٣) الزهد للإمام أحمد (ص٢٥٨).

<sup>(</sup>٤) مصنف عبد الرزاق (٣/ ١٦٨).



(١٠) فرق حتى بكي، ثم قال: ما سمع الخلائق بعتب أشد منه قط(١).

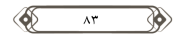
- عن عَقِيل بْن شُمَير الرباحي قال: شرب عبد الله بن عمر ماءً باردًا فبكى فاشتد بكاؤه، فقيل: ما يبكيك؟ قال: ذكرت آية في كتاب الله عز وجل: ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَكُونَ ﴾ [سورة سبأ:٥٤]. فعرفت أن أهل النار لا يشتهون إلا الماء البارد، وقد قال الله عز وجل: ﴿ أَنَ أَفِيضُوا عَلَيْكَ المَاءَ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللّهُ ﴾ (٢).

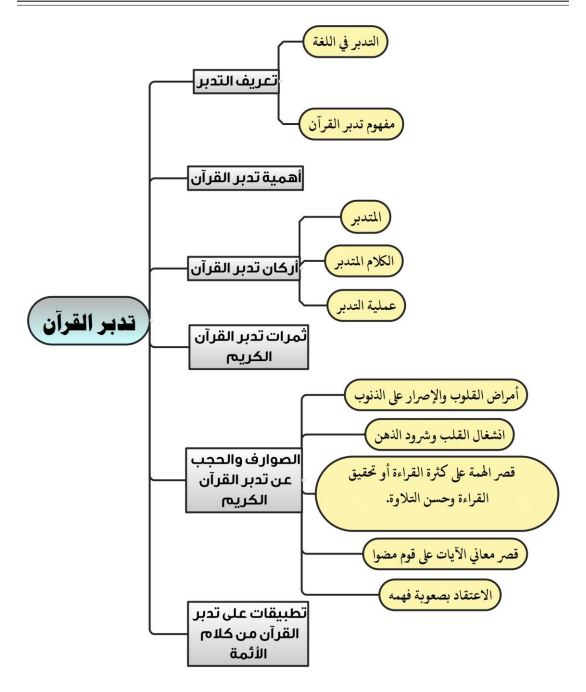
- قال إبراهيم بن الأشعث: سمعت فضيلًا ليلة وهو يقرأ سورة محمد صلى الله عليه وسلم ويبكي ويردد: ﴿وَلَنَبَلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمُ الْمُجَاهِدِينَ مِنكُورُ وَالصَّنهِينَ وَنَبَلُواْ أَخْبَارَكُورُ الله وسلم ويبكي ويردد: ﴿وَلَنَبَلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمُ الْمُجَاهِدِينَ مِنكُورُ وَالصَّنهِينَ وَنَبَلُواْ أَخْبَارُكُو الله على ويردد ويقول: وتبلوا أحبارنا! إن بلوت أحبارنا فضحتنا وعذبتنا!(٣).

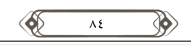
<sup>(</sup>١) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء (١) ٢٩).

<sup>(</sup>٢) شعب الإيمان (٤/ ٩٤١).

<sup>(7)</sup> حلية الأولياء وطبقات الأصفياء ( $\Lambda$ /  $\Lambda$ ).







# ١٣- المناسبات في القرآن



## أولاً: تعريف المناسبات:

المناسبة لغةً: المقاربة والمشاكلة.

اصطلاحًا: بيان ارتباط أجزاء القرآن بعضها ببعض.

من أنواعها:

- مناسبة الآي.
- مناسبة السور.
- مناسبة الموضوع.

## ثانيًا: آراء العلماء في المناسبات:

حاصل أقوال العلماء ثلاثة:

١/ المنع بإطلاق؛ صونًا للقرآن من الربط الركيك، ولكيلا يُتقول فيه على الله بغير

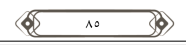
علم.

٢/ الجواز بإطلاق؛ نصرًا للقرآن، ولكيلا يُطعن في إعجازه بدعوى انعدام الارتباط.

٣/ المنع من تكلف المناسبة في كل موضع، والجواز لــما استظهر حسنه وقـــرب مرماه عند حذاقه، وهذا هو القول المحتار لسلامته.

# ثالثًا: أهمية علم المناسبات:

علم المناسبات علم شريف عظيم تُحزَرُ به العقول إذ هو أمر معقول إذا عرض على العقول تلقته بالقبول ويعرف به قدر القائل فيما يقول، وأكثر لطائف القرآن مودعة في الترتيبات والروابط، والقرآن معجز في ترتيبه ونظم آياته.



# رابعًا: فوائد علم المناسبات:

١- إظهار وجه من أوجه الإعجاز البلاغي في القرآن الكريم.

٢- إدراك بعض أسرار التشريع.

٣- الإعانة على فهم الآية وتحديد المراد.

٤- إبطال الشبهات الناتجة عن خفاء وجه الاتصال.

٥- كشف حكمة تكرار بعض المواضع في القرآن.

## خامساً: التعريف بأهم المؤلفات فيها:

- البرهان في تناسب سور القرآن لأبي جعفر أحمد بن الزبير الغرناطي.

- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور لبرهان الدين البقاعي.

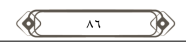
- للسيوطي ثلاث مؤلفات: قطف الأزهار في كشف الأسرار، تناسق الدرر في تناسب المقاطع والمطالع.

## سادساً: تطبيقات المناسبات، وأثرها في إبراز المعاني:

1- مناسبة الآي في الترتيب والتشابه اللفظي والمعنوي كما في قول الله سبحانه: والكلا ينظرون إلى الإبل كيف خُلِقتُ الله وإلى السّماء كيف رُفِعت الله وهي متشابهة لفظا في (إلى) و (كيف)، وإلى الأرض كيف سُطِحت في فالآيات على نسق ترتيبا، وهي متشابهة لفظا في (إلى) و (كيف)، ومتشابهة معنى في تعداد النعم والمنة بها، قال الزركشي: «يقال ما وجه الجمع بين الإبل والسماء والجبال والأرض في هذه الآية؟ والجواب: أنه جمع بينهما على مجرى الإلف والعادة بانسبة إلى أهل الوبر، فإن كل انتفاعهم في معايشهم من الإبل فتكون عنايتهم مصروفة اليها ولا يحصل إلا بأن ترعى وتشرب وذلك بترول المطر وهو سبب تقلب وجوههم في السماء، ثم لا بد لهم من مأوى يؤويهم وحصن يتحصنون به ولا شيء في ذلك كالجبال، السماء، ثم لا غنى لهم لتعذر طول مكثهم في مترل عن التنقل من أرض إلى سواها، فإذا نظر البدوي في حياله وجد صورة هذه الأشياء حاضرة فيه على الترتيب المذكور»(۱).

وكما في آيات الأمر بالاستئذان في سورة النور تبعتها آيات الأمر بالغض من البصر،

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (١/ ٤٥).



فالآيات على نسق ترتيبا؛ لأنه إنما جعل الاستئذان من أجل النظر، وإن المستور وإن تبدى بعد إذن فالأمر بالغض من البصر قائم.

٢- مناسبة السور في الترتيب والتشابه اللفظي والمعنوي كالفلق والناس، فهما متجاورتان ترتيبا، ومتشابهتان لفظا في (قل أعوذ برب) و(من شر)، ومتشابهتان معنى في التعوذ بالله من الشرور، قال الرازي:

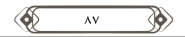
«إن المستعاذ به في السورة الأولى مذكور بصفة واحدة وهي أنه (رب الفلق)، والمستعاذ منه ثلاثة أنواع من الآفات وهي: (الغاسق) و(النفاثات) و(الحاسد)، وأما في هذه السورة فالمستعاذ به مذكور بصفات ثلاثة وهي: (الرب) و(الملك) و(الإله) والمستعاذ منه آفة واحدة وهي (الوسوسة)، والفرق بين الموضعين أن الثناء يجب أن يتقدر بقدر المطلوب، فالمطلوب في السورة الأولى سلامة النفس والبدن، والمطلوب في السورة الثانية سلامة الدين، وهذا تنبيه على أن مضرة الدين -وإن قلت- أعظم من مضار الدنيا -وإن عظمت-، والله سبحانه وتعالى أعلم»(۱).

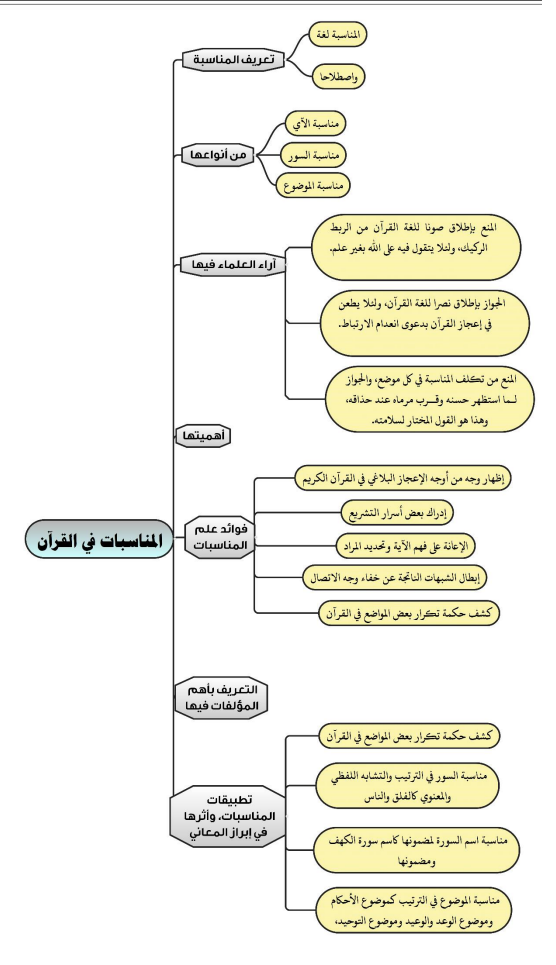
٣- مناسبة اسم السورة لمضمولها كاسم سورة الكهف ومضمولها، فإن السورة ذكرت أنواع الفتن التي تمر بالمرء فتنة الدين في قصة الفتية، وفتنة المال في قصة صاحب الجنتين، وفتنة العلم في قصة موسى مع الخضر، وفتنة يأجوج ومأجوج في قصة ذي القرنين، فذكرت مخارج تلك الفتن وكألها كهف يأوي إليه المؤمن المستعصم.

3 مناسبة الموضوع في الترتيب كموضوع الأحكام وموضوع الوعد والوعيد والتريه وموضوع التوحيد، فعادة ما يكون الوعد والوعيد على أثر الأحكام ثم يذكر التوحيد والتريه ترتيبًا، قال الزركشي: «وعادة القرآن العظيم إذا ذكر أحكاما ذكر بعدها وعدًا ووعيدًا؛ ليكون ذلك باعثًا على العمل بما سبق، ثم يذكر آيات التوحيد والتريه؛ ليعلم عظم الآمر والناهي»(7).

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي (۳۲/ ۳۷۸).

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن (١/ ٤٠).







# ١٤- قصص القرآن



## أولاً: تعريف قصص القرآن:

مأخوذ من القص، وهو: تتبع الأثر. يقال: قصصت الشيء: أي تتبعت أثره شيئا بعد شيء، والقصة: الخبر، والجمع: القصص، وأما القصص فالخبر المقصوص، وضع موضع المصدر حتى صار أغلب عليه.

وقصص القرآن: أخباره عن أحوال الأمم الماضية، والنبوات السابقة، والحوادث الواقعة.

# ثانيًا: أنواع القصص في القرآن الكريم:

النوع الأول: قصص السابقين من الأنبياء، وقد تضمن دعوة قومهم، والمعجزات التي أيدهم الله بها، وموقف المعاندين منهم، وعاقبة المؤمنين والمكذبين.

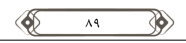
النوع الثاني: قصص السابقين من غير الأنبياء كقصة مريم ولقمان وأصحاب الكهف والأحدود والفيل وغيرها.

النوع الثالث: قصص السيرة النبوية والأحداث الواقعة في زمن رسول الله عليه الصلاة والسلام من المغازي وغيرها.

## ثالثاً: خصائص قصص القرآن:

١- ربانية المصدر، فالقصة القرآنية -تبعا للقرآن كله- من الله سبحانه قال تعالى:
 ﴿ نَعْنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ عَلَيْنَ الْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْكَ أَلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ الللهُ عَلَيْنَ عَلْمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عِلِي عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عِلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلْمَاعِيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا ع

٢- مطابقة الواقع وأنها حقيقة لا خيال قال تعالى: ﴿إِنَّ هَنَذَا لَهُو ٱلْقَصَصُ ٱلْحَقُّ وَمَا مِنْ



# إِلَّهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُوَ ٱلْعَرِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُو ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهَ لَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهَ لَهُو ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهِ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ لَهُو ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ لَهُو الْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ لَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

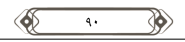
- ٣- الإعجاز الغيبي بحكاية أخبار السابقين واللاحقين وغيرهم.
- ٤ اختيار ما فيه العظة والعبرة، فالقرآن لا يعرض أحيانا تفاصيل القصة.
- ٥- التكرار، والتكرار في القرآن يضفي على القصة في كل موضع ما يناسب السياق الذي وردت فيه.

## رابعًا: فوائد قصص القرآن:

١- إيضاح أسس الدعوة إلى الله، وبيان أصول الشرائع التي بعث بما كل نبي، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ وَلَا إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

٢- تثبيت قلب النبي عليه الصلاة والسلام، قال تعالى: ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ
 ٱلرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ مُؤَادَكَ أَوَجَآءَكَ فِي هَاذِهِ ٱلْحَقُ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ وَمِنْكَ اللَّهُ وَمِنْ أَنْبَآءٍ
 هود: ١٢٠].

- ٣- تأكيد صدق الأنبياء السابقين وإحياء ذكرهم.
- ٤ إظهار صدق النبي في دعوته بما أخبر به عن أحوال الماضين عبر القرون والأجيال.
- ٥- مقارعة أهل الكتاب بالحجة فيما كتموه من البينات والهدى، وتحديه لهم بما كان في كتبهم قبل التحريف والتبديل، كقوله تعالى: ﴿ كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِيَ إِسَرَعِيلَ إِلَّا مَاحَرَّمَ فِي كتبهم قبل التحريف والتبديل، كقوله تعالى: ﴿ فَكُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِيَ إِسَرَعِيلَ إِلَّا مَاحَرًا مَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّ
  - ٦- أخذ الدروس والمواعظ من تلك القصص.
- ٧- أن القصص ضرب من ضروب الأدب، يصغي إليه السمع، وترسخ عبره في النفس، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَاكَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَك وَلَاكِن تَصَدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَتَقْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ اللهِ السورة يوسف: ١١١].
  - ٨- التربية على الأفعال الطيبة والأخلاق الكريمة العقدية والعملية والسلوكية.



## خامساً: تكرار القصة في القرآن وفوائده:

يقصد بتكرار القصة ورودها في أكثر من موضع، ومن فوائد ذلك:

1- بيان بلاغة القرآن في أعلى مراتبها، فمن خصائص البلاغة إبراز المعنى الواحد في صور مختلفة، والقصة المتكررة ترد في كل موضع بأسلوب يختلف عن الآخر، وتصاغ في قالب غير القالب، ولا يمل المرء من تكرارها، بل تتجدد في نفسه معان لا تحصل له بقراءهما في المواضع الأخرى.

٢ قوة الإعجاز، فإيراد المعنى الواحد في صور متعددة -مع عجز العرب عن الإتيان بصورة منها- أبلغ في التحدي.

٣- الاهتمام بشأن القصة لتمكين عبرها في النفس، فإن التكرار من طرق التأكيد وأمارات الاهتمام، كما هو الحال في قصة موسى مع فرعون؛ لأنها تمثل الصراع بين الحق والباطل أتم تمثيل مع أن القصة لا تتكرر في السورة الواحدة مهما كثر تكرارها.

٤ - اختلاف الغاية التي تساق من أجلها القصة فتذكر بعض معانيها الوافية بالغرض في مقام، وتبرز معان أخرى في سائر المقامات حسب اختلاف مقتضيات الأحوال.

# سادساً: التعريف بأهم المؤلفات في القصص القرآني:

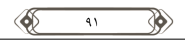
من أشهر كتب المتقدمين وأوسعها انتشارًا كتاب قصص الأنبياء لابن كثير رحمه الله وهو مستل في الأصل من كتابه البداية والنهاية.

## سابعًا: تطبيقات قرآنية على القصص القرآني وأثره في التربية والتثبيت:

في القصص القرآني ضياء ومعالم تساعد المربين على النجاح في مهمتهم، وتمدهم بزاد تهذيبي، من سيرة النبيين، وأحبار الماضين وسنة الله في حياة المجتمعات، وأحوال الأمم، وهي في كل ذلك حق وصدق.

ويستطيع المربي أن يصوغ القصة القرآنية بالأسلوب الذي يلائم المستوى الفكري للمتعلمين، في كل مرحلة من مراحل التعليم.

ولعل من أمتع ما نحده في تفسير بعض الآيات التي وردت مجملة في القرآن، ذلك التفسير المأثور عن رسول الله عليه الصلاة والسلام أو عن صحابته أو عن التابعين، ومما يثير في النفوس دوافع الإعجاب والتعجب في الوقت نفسه أن هذه الآيات أو تلك كانت معلومة



لدى العارفين بالقرآن على نحو قصصي واقعي مفصل كما جاء مثلًا في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَا ٱلَّذِي ءَاتَيْنَاهُ ءَاينِنِنَا فَٱسْلَحَ مِنْهَا فَأَتَبَعَهُ ٱلشَّيْطِنُ فَكَانَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ وَٱتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَا ٱلَّذِي ءَاتَيْنَاهُ ءَاينِنِنَا فَٱسْلَحَ مِنْهَا فَأَتَبَعَهُ ٱلشَّيْطِنُ فَكَانَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعَنَهُ بِهَا وَلَكِكِنَّهُ وَ أَخُلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَٱتَّبَعَ هَوَلَهُ فَهَ مُثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱللَّذِينَ كَذَبُوا بِعَاينِنَا فَاقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتَرُكُ هُ يَلُهُ مَنْ لَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِعَاينِنا فَاقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ عَلَيْهِ يَلُهُ مَنْ لَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِعَاينِنا فَاقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ عَلَيْهِ يَلُهُ مَنْ لَالْعَرْفِ ١٤٤٠ -١٧٦].

فهذا أمر من الله لنبيه عليه الصلاة والسلام أن يقص على الناس خبر ذلك الرجل الذي أضله الله على علم و لم ينفعه علمه فصار مثلا يضرب للناس، وكان عبرة لمن كذب بآيات الله، فما الذي تعلمه الصحابة من هذه القصة؟

يقول ابن عباس: هو رجل من المتقدمين في زمن بني إسرائيل يقال له: بلعام، وكان يعلم اسم الله الأكبر، ولما نزل موسى بالجبارين ومن معه أتى بلعام بنو عمه، فقالوا: يا بلعام إن موسى رجل حديد ومعه جنود كثيرة وإنه إن يظهر علينا يهلكنا، فادع الله أن يرد عنا موسى ومن معه، قال: إني إن دعوت الله أن يرد موسى ومن معه ذهبت دنياي وآخرتي، فلم يزالوا به حتى دعا عليهم، فسلخه الله ما كان عليه.

وقصة بلعام تتضمن الكثير من الفوائد التي تنهض بمستوى التربية إلى أعلى درجة، وليس من ذلك شيء عند المناهج التربوية الحديثة فإنحا لا تذكر مثل هذه القصص التي رواها لنا القرآن، وقد ذكر ابن القيم للقصة عددًا من الفوائد، فقال:

«وتأمل ما تضمنته هذه الآية من ذمه، وذلك من وجوه:

أحدها: أنه ضل بعد العلم، واختار الكفر على الإيمان عمدًا لا جهلًا.

وثانيها: أنه فارق الإيمان مفارقة من لا يعود إليه أبدا؛ فإنه انسلخ من الآيات بالجملة كما تنسلخ الحية من قشرها، ولو بقي معه منها شيء لم ينسلخ منها.

وثالثها: أن الشيطان أدركه ولحقه بحيث ظفر به وافترسه، ولهذا قال تعالى: ﴿فَأَتَبَعَهُ الشَّيَطُنُ ﴾، ولم يقل: تبعه؛ فإن في معنى ﴿فَأَتَبَعَهُ ﴾ أدركه ولحقه، وهو أبلغ من (تبعه) لفظًا ومعنى.

رابعها: أنه غوى بعد الرشد، والغي: الضلال في العلم والقصد، وهو أخص بفساد القصد والعمل؛ كما أن الضلال أخص بفساد العلم والاعتقاد؛ فإذا أفرد أحدهما دخل فيه

الآخر، وإن اقترنا فالفرق ما ذكر.

و خامسها: أنه سبحانه لم يشأ أن يرفعه بالعلم، فكان سبب هلاكه لأنه لم يرفع به، فصار وبالا عليه، فلو لم يكن عالمًا كان خيرًا له وأخف لعذابه.

وسادسها: أنه سبحانه أخبر عن خسة همته وأنه اختار الأسفل الأدبى على الأشرف الأعلى.

وسابعها: أن اختياره للأدبى لم يكن عن خاطر وحديث نفس، ولكنه كان عن إخلاد اللوام، وميل بكليته إلى ما هناك، وأصل الإخلاد اللزوم على الدوام، كأنه قيل: لزم الميل إلى الأرض، ومن هذا يقال: أخلد فلان بالمكان: إذا لزم الإقامة به، قال مالك بن نويرة: بأبناء حي من قبائل مالك وعمرو بن يربوع أقاموا فأخلدوا

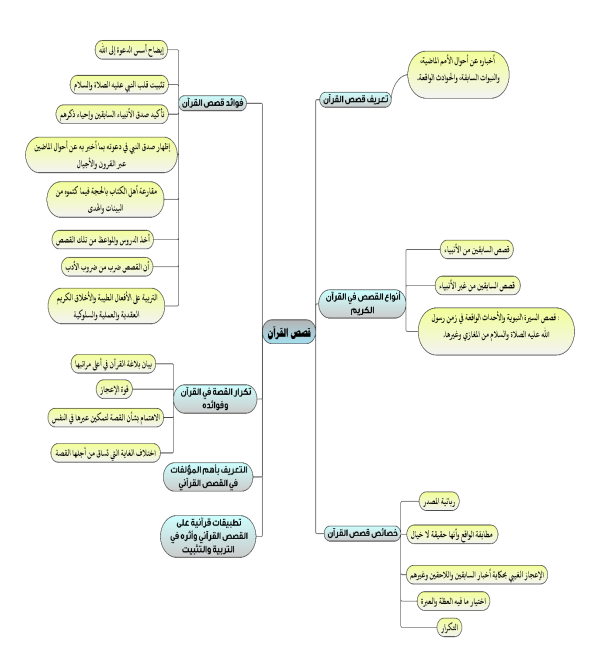
وعبر عن ميله إلى الدنيا بإخلاده إلى الأرض؛ لأن الدنيا هي الأرض وما فيها وما يستخرج منها من الزينة والمتاع.

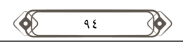
وثامنها: أنه رغب عن هداه، واتبع هواه، فجعل هواه إماما له يقتدي به ويتبعه.

وتاسعها: أنه شبهه بالكلب الذي هو أخس الحيوانات همة، وأسقطها نفسا، وأبخلها وأشدها كلبا، ولهذا سمى كلبًا.

وعاشرها: أنه شبه لهثه على الدنيا، وعدم صبره عنها، وجزعه لفقدها، وحرصه على تحصيلها؛ بلهث الكلب في حالتي تركه والحمل عليه بالطرد، وهكذا هذا: إن ترك فهو لهثان على الدنيا، وإن وعظ وزجر فهو كذلك؛ فاللهث لا يفارقه في كل حال كلهث الكلب»(١).

<sup>(</sup>١) الفوائد لابن القيم (١/ ١٤٧).





# ١٥- ترجمة معاني القرآن



# أولاً: مفهوم الترجمة لمعاني القرآن الكريم:

الترجمة في اللغة تطلق على معان منها:

- تبليغ الكلام لمن لم يسمعه.
- تفسير الكلام بلغته نفسها، ومنه سمى ابن عباس ﴿ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْقُرآن.
  - نقل الكلام من لغة إلى أخرى.

والمعنى الأخير هو المراد هاهنا، فترجمة معاني القرآن الكريم: بيان معاني القرآن الكريم بغير اللغة العربية.

## ثانيًا: أنواع الترجمة:

تطلق الترجمة على نوعين:

أحدهما: ترجمة حرفية، وهي نقل ألفاظ من لغة إلى نظائرها من اللغة الأحرى بحيث يكون النظم موافقا للنظم، والترتيب موافقا للترتيب.

الثاني: ترجمة معنوية، أو تفسيرية، وذلك بأن يعبر عن معنى الكلام بلغة أخرى من غير مراعاة المفردات والترتيب.

ومثال ذلك: قوله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ الْأَعَرَبِيَّا لَعَلَكُمُ تَعْقِلُونَ اللَّهِ [سورة الزخرف: ٣] فالترجمة الحرفية: أن يترجم كلمات هذه الآية كلمة كلمة فيترجم (إنا) ثم (جعلناه) ثم (قرآنًا) ثم (عربيًا) وهكذا.

والترجمة المعنوية: أن يترجم معنى الآية كلها بقطع النظر عن معنى كل كلمة وترتيبها، وهي قريبة من معنى التفسير الإجمالي.



## ثالثًا: حكم الترجمة:

اتفق العلماء على جواز ترجمة معاني القرآن الكريم إلى غير اللغة العربية لمن لا يحسنها. وإنما أنكر العلماء ترجمة معاني القرآن بالترجمة الحرفية؛ فقالوا بتحريمها وعدم إمكانها؛ وذلك لأنه لا يوجد لكل كلمة في القرآن الكريم كلمة تقابلها من اللغة الأحرى، كما أن في القرآن من الكنايات والاستعارات ما لا يستعمل في اللغات الأحرى، إضافة إلى أن طريقة اللغة العربية في نظم الكلام وترتيبه لا تشابحه فيه جميع اللغات.

وهذا الحكم للترجمة الحرفية هو في عامة معاني القرآن الكريم، وقد تمكن الترجمة الحرفية في تفسير الكلمة المفردة من كلمات القرآن المستعمل معناها في اللغات الأخرى، ككلمة (يأكل) مثلا في قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ مَالِ هَلذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامُ وَيَمْشِي فِ ٱلْأَسُواقِ لَوْلاً أَنْ وَلَا يَقع فيه أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيكُونَ مَعَهُ. نَذِيرًا ﴾ [سورة الفرقان:٧]، أو نحو هذه الكلمة مما لا يقع فيه إشكال.

## رابعاً: شروط الترجمة التفسيرية:

ينبغي لمن أراد أن يترجم معاني القرآن الكريم أن يراعي عددًا من الشروط، من أبرزها:

١ - أن تكون الترجمة على شريطة التفسير؛ مراعية لأصوله، معتمدة على أدلته الصحيحة؛ فلا يسوغ أن تعتمد الترجمة على منطلقات فلسفية أو كلامية، بل لا بد وأن تقوم الترجمة على أدلة علمية صحيحة كدليل القرآن والسنة وأقوال السلف واللغة.

Y- أن يكون المترجم عالما باللغتين؛ المترجم منها والمترجم إليها؛ وكلما كان علمه باللغتين أقوى كانت ترجمته أفضل، فعلمه باللغة العربية ييسر له الفهم الصحيح للقرآن الكريم، ومعرفة أقوال المفسرين على وجهها، لا سيما والقرآن الكريم قد بلغ الغاية في الفصاحة والبلاغة والبيان، وعلمه باللغة المترجم إليها يعينه على إيصال المعنى لأصحاب تلك اللغة.

## خامساً: لمحة تاريخية عن ترجمة القرآن:

بدأت ترجمة معاني القرآن الكريم في عصور متقدمة، فقد زخرت خزائن المخطوطات بعدد من ترجمات معاني القرآن الكريم للغات الشرقية كالفارسية والتركية؛ إما ترجمة مباشرة

لمعانى القرآن، أو ترجمة لأحد تفاسيره.

ثم استمرت الجهود في الترجمة مع ظهور الطباعة، وترجمت المعاني إلى اللغات الغربية، وكان للمستشرقين جهود في ذلك اتسم كثير منها بالتحريف لمعاني القرآن الكريم، وإثارة الشبهات والشكوك حوله.

وقد اتسمت جهود الترجمة بكونما فردية، مما كان سببا لدخول القصور فيها، ثم تطور الأمر فأصبح العمل جماعيا من خلال المؤسسات المعنية بذلك كمجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.

# سادساً: أهم الترجمات المعتمدة فيه:

من أهم ترجمات معاني القرآن الكريم الترجمات الصادرة عن مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف؛ وذلك لما حظيت به من مراجعات دورية، ولجان علمية، فقد أنشأ (مركز الترجمات) عام ٥١٤١٥، ومن أهدافه:

١- القيام بأعمال ترجمات معاني القرآن الكريم إلى لغات العالم.

٢ - دراسة المشاكل المرتبطة بترجمات معانى القرآن الكريم وتقديم الحلول المناسبة.

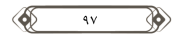
٣- دراسة الترجمات الحالية لمعاني القرآن الكريم، وإعداد دراسات نقدية عنها؟ لتحديد درجة صحتها ومستواها العلمي واللغوي، ومدى انتشارها، وتقديم الاقتراحات بشأن العمل على تبنى الترجمات الصحيحة، واستبعاد الترجمات غير الصحيحة.

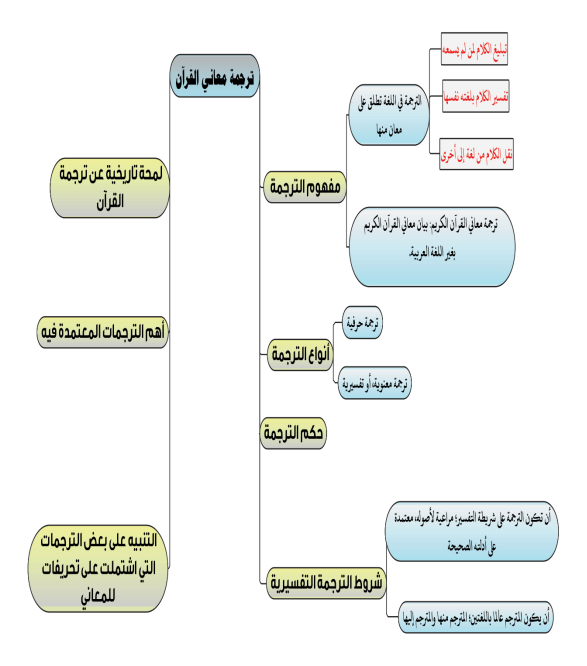
٤- تسجيل ترجمة معانى القرآن الكريم في أشرطة صوتية وأسطوانات ليزر.

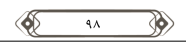
وصدر عن المجمع ترجمات معاني القرآن الكريم لأكثر من ٧٦ لغة من لغات العالم حتى الآن، ويعمل المجمع على إعداد المزيد منها.

## سابعًا: التنبيه على بعض الترجمات التي اشتملت على تحريفات للمعاني:

تضمنت بعض الترجمات على تحريف لمعاني القرآن الكريم انطلاقًا من المنهج العقدي الذي يتبناه المترجم، ومن أبرز تلك الترجمات: ترجمة المستشرق الإنجليزي جورج سيل، وترجمة معاني القرآن الكريم، لإلهي قمشة آي، وهو من الشيعة الإمامية، وكتاب: التفسير الباطني للقرآن الكريم، للمترجم: كي. وي. يم. بندافور، وهو من الصوفية.







# ١٦- المحكم والمتشابه



## أولاً: تعريف المحكم والمتشابه والخلاف فيهما:

المحكم في اللغة: مأخوذ من مادة (حكم) ويدور معناها على أمرين اثنين:

- الأول: المنع، يقال: حكمت الدابة وأحكمتها أي: منعتها، وحكم السفيه وإحكامه إذا أخذت على يديه، والحكم: وهو الفصل بين الشيئين، فالحاكم: هو الذي يمنع الظلم ويفصل بين الخصمين، والحكمة: تمنع صاحبها من الجهل.

- الثاني: الإتقان، يقال لمن يحكم دقائق الصناعات ويتقنها حكيم، وإحكام الشيء إتقانه، وإحكام الخي في أخباره والرشد من الغي في أوامره، والمحكم: المتقن.

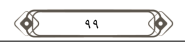
والمتشابه في اللغة: من الشبه وهو التماثل بين الشيئين، والشبيه: المثيل، يقال: تشابها واشتبها: أي أشبه كل منهما الآخر حتى التبسا، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشَنَبَهَ عَلَيْنَا﴾ [سورة البقرة: ٧٠]، أي: تماثل علينا فاختلط علينا لا نميز بين المطلوب منا ذبحها. والمشتبهات من الأمور: المشكلات، واشتبه الأمران إذا أشكلا، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن الحلال بين وإن الحرام بين، وبينهما مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس»(١).

أما من جهة المعنى الشرعي فقد ورد المحكم والمتشابه في القرآن الكريم في ثلاث آيات:

الآية الأولى: وصف الله تعالى فيها القرآن الكريم بأنه كله محكم، فقال سبحانه: ﴿الرَّكِنَابُ أَعْكِمَتُ ءَايَنَكُهُ مُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِير الله ﴾ [سورة هود: ١]، وهذا هو الإحكام العام.

ومعنى هذا الإحكام: أي أنه كله في غاية الإحكام، وقوة الاتساق، وأنه بالغ الجودة في ألفاظه ومعانيه، فهو في غاية الفصاحة والبلاغة، أخباره كلها حق وصدق لا تناقض فيها

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري (١/ ٢٠) ، ومسلم (٣/ ١٢١٩).



ولا اختلاف، وأحكامه كلها عدل وحكمة ليس فيها جور ولا تعارض.

الآية الثانية: وصف الله تعالى فيها القرآن الكريم بأنه كله متشابه، فقال سبحانه: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنْبَا مُّتَشَدِهًا مَّثَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ أُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُدَى ٱللّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَامَةُ وَمَن يُضَلِلِ ٱللّهُ فَمَا لَهُ, مِن جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللّهَ فَا لَهُ, مِن اللّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَامَةُ وَمَن يُضَلِلِ ٱللّهُ فَمَا لَهُ, مِن هَادٍ الله العام.

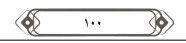
ومعنى هذا التشابه: أي أنه يشبه بعضه بعضًا في الكمال والجودة، ويصدق بعضه بعضا في المعنى ويماثله: ﴿ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِاً للَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ ﴾ [سورة النساء: ١٨].

الآية الثالثة: وصف الله تعالى فيها بعض القرآن الكريم بالإحكام وبعضه بالتشابه، فقال سبحانه: ﴿ هُو ٱلَّذِى آَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ مِنْهُ ءَايَتُ مُحْكَمَتُ هُنَ أُمُ ٱلْكِنْبِ وَأُخُر مُتَشَابِهِكَ أُفَامًا اللّهَ فقال سبحانه: ﴿ هُو ٱلَّذِى آَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ مِنْهُ البَّغِنَاءَ الْفِتْنَةِ وَٱلْبَغِنَاءَ تَأْوِيلِهِ وَ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلِهُ وَ إِلّا ٱللّهُ اللّهَ الله الله الله وَ الرّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنّا بِهِ عَكُلٌ مِنْ عِندِ رَبِنا وَمَا يَذَكُرُ إِلّا أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَكِ اللّه الله عليه عليه الله الخاص ببعضه.

وفي معناهما وقع الخلاف، وهو مبني على الخلاف في معنى التأويل في قوله تعالى: ﴿
وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ فقد اختلف السلف في تفسير التأويل على قولين:

القول الأول: أن المراد: الحقيقة التي تؤول إليها أخبار القرآن الكريم، فهذه لا يعلمها إلا الله، كحقيقة الحوض والصراط والجنة والنار، ووقت قيام الساعة، وكيفيات صفات الله تبارك وتعالى، وعلى هذا القول فالمراد بالمتشابه: ما لا يعلمه إلا الله، ويسمى: (المتشابه الكلى). وتكون القراءة حينئذ على الوقف على لفظ الجلالة، ثم الاستئناف بعدها.

القول الثاني: أن المراد: التفسير وبيان المعنى، فهذا ليس مما استأثر الله بعلمه، بل يعلمه الراسخون في العلم، ويخفى على غيرهم، وعلى هذا القول فالمراد بالمتشابه: ما يخفى على قوم دون آخرين، ويسمى: (المتشابه النسبي)، وهو الذي غلب عليه اصطلاح المتشابه عند ذكر (المحكم والمتشابه)، وتكون القراءة حينئذ على وصل قوله: ﴿وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾ . بما قبلها والواو عاطفة.



وتحمل الآية على الوجهين كما قرر ذلك جمع من أهل العلم. ثاناً: الأمثلة:

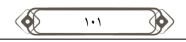
سبق التمثيل على المتشابه الكلي الذي لا يعلم معناه إلا الله، أما المتشابه النسبي فهو الذي جاءت فيه مؤلفات: (مشكل القرآن) و (موهم الاختلاف)، ومن أمثلتها:

١- في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتِ كَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوَا أَجَعُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَنَحُنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي ٓ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ يَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ الللللللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللللللَّلْمُ

والسؤال: كيف علمت الملائكة أن آدم وذريته سيفسدون في الأرض ويسفكون الدماء وهم لم يخلقوا بعد؟ ومما قيل في الجواب عن ذلك: أن أول من سكن الأرض هم الجن، وكانوا مفسدين في الأرض، فقاس الملائكة البشر على الجن، وقيل: إنما علموا ذلك من طريق رجم تبارك وتعالى، وقيل: إنما كان ذلك منهم من قبيل الظن.

٢- اختلاف مقدار اليوم في قوله تعالى: ﴿وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ ٱللّهُ وَعْدَهُمْ وَإِن يُعْلِفَ ٱللّهُ وَعْدَهُمْ وَإِن يُعْلِفَ ٱللّهُ وَقُوله: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ وَعْدَهُمْ وَإِن يَعْمُ عَنْدُ وَلِكَ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَ ٱلْفَ سَنَةِ مِمَّا تَعُدُّونَ ﴿ وَهِ له السحدة: ٥] ، وقوله: ﴿ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَ أَلْفَ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ ﴿ وَهِ له السحدة: ٥] ، وقوله: ﴿ يَعْرُجُ ٱلْمَاتِ كُنُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَخَسِينَ ٱلْفَ سَنَةٍ ﴿ المعارج: ٤] .

وللعلماء في توجيه ذلك وجهان: الوجه الأول: اختلاف الأيام؛ فالأول أحد الأيام الستة التي خلق الله فيها السماوات والأرض، ويوم الألف في سورة السجدة هو مقدار سير الأمر وعروجه إليه تعالى، ويوم الخمسين ألفا هو يوم القيامة. والوجه الثاني: أن المراد بجميعها يوم القيامة، وأن الاختلاف باعتبار حال المؤمن والكافر، كما في قوله تعالى: ﴿ فَذَلِكَ يَوْمَ بِنِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكَيْفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ



# ثالثًا: أنواع المحكم والمتشابه:

بناء على ما سبق تقريره فيمكن توضيح أنواع المحكم والمتشابه فيما يأتي:

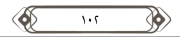
١-الإحكام العام.

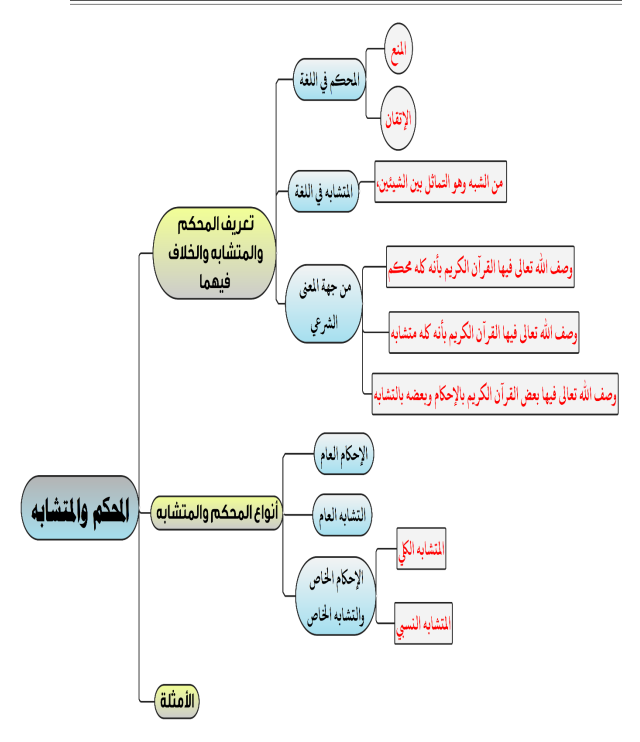
٧-التشابه العام.

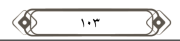
٣-الإحكام الخاص والتشابه الخاص، وفيه:

١- المتشابه الكلي.

٢- المتشابه النسبي.







# ١٧- أبرز المسائل المشتركة بين علوم القرآن وأصول الفقه



# تشترك (علوم القرآن) مع (أصول الفقه) في عدد من العلوم، وهي:

- ١- النسخ.
- ٧- المحكم والمتشابه.
  - ٣- الحقيقة والمجاز.
  - ٤ الظاهر والمؤول.
  - ٥- المجمل والمبين.
    - ٦- العام والخاص.
    - ٧- المطلق والمقيد.
- ٨- المنطوق والمفهوم.

ووجه تعلق هذه الجوانب بعلوم القرآن هو كونها مؤثرة في تفسير القرآن الكريم، ووجه تعلقها بأصول الفقه هو كونها مؤثرة في استخراج الأحكام، فهي على هذا أصيلة في كلا العلمين، وهذا لا يمنع من تأثر بعض المسائل في علم بعلم آخر.

وفي كل جانب من هذه الجوانب الثمانية السابقة: مسائل يشترك فيها العلمان، ومسائل أضافها علماء (أصول الفقه)، ويمكن التمثيل على ذلك بجانب (المحكم والمتشابه)، فمن المسائل التي اشترك فيها العِلمان:

- ١- تعريف المحكم والمتشابه في اللغة والاصطلاح.
  - ٢- المراد بالمحكم والمتشابه.
  - ٣- الحكمة من إنزال المتشابه.
  - ٤ هل في القرآن ما لا يعلمه إلا الله؟
- ٥- هل آيات الصفات من المتشابه أو من المحكم؟

٦- هل الحروف المقطعة من المتشابه؟

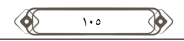
# وأضاف علماء (علوم القرآن):

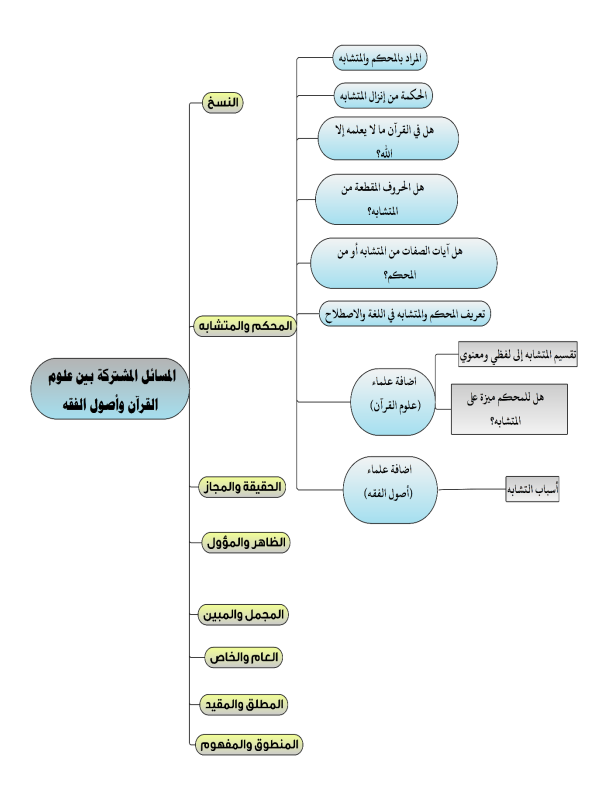
١- تقسيم المتشابه إلى لفظى ومعنوي.

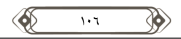
٢- هل للمحكم ميزة على المتشابه؟

وأضاف الأصوليون: أسباب التشابه.

ويظهر الفرق في دراسة المسائل بين (علوم القرآن) و (أصول الفقه) في عناية الأصوليين بضبط التعريفات، والبناء النظري، وقلة التمثيل من القرآن الكريم، بينما تظهر عناية علماء علوم القرآن في الاختصار في العرض والتنظير، والعناية بالتطبيق على القرآن الكريم، وذكر الكتب المؤلفة في أنواع علوم القرآن، وإيراد أهمية النوع أحيانًا.









| لمقدِّمة                                                               |
|------------------------------------------------------------------------|
| وضوعات المقرر وتوزيعها على الأسابيع                                    |
| - مدخل إلى علوم القرآن الكريم٧                                         |
| أولًا: تعريف علوم القرآن:٧                                             |
| ثانيًا: موضوع علوم القرآن:                                             |
| ثالثًا: ثمرة دراسة علوم القرآن:                                        |
| رابعًا: الفرق بين القرآن والحديث القدسي:                               |
| خامسًا: نشأة علوم القرآن، ومراحل تدوينها:                              |
| سادسًا: أشهر المصنفات في علوم القرآن:                                  |
| ً - فضائل القرآن وخصائصه                                               |
| أولًا: فضل القرآن وتلاوته، وتعلمه، وتعليمه، وفضل أهله، والأمر بتعاهده: |
| ثانيًا: فضائل بعض سور القرآن وآياته:                                   |
| ثالثًا: تفاضل سور القرآن وآياته:                                       |
| رابعًا: أسماء القرآن:                                                  |
| خامسًا: صفات القرآن:                                                   |
| سادسًا: التنبيه على أثر الوضع في فضائل القرآن:                         |
| سابعًا: خصائص القرآن:                                                  |
| ثامنًا: أشهر المصنفات في فضائل القرآن:                                 |
| ١٩ - الوحي                                                             |
| أولًا: تعريف الوحي:                                                    |
| ثانياً: كيفية الوحي:                                                   |
| ٤ - نزول القرآن                                                        |
| أو لاَّ: معنى نز ول القرآن:                                            |

| ١٠٧ |  |
|-----|--|
|     |  |

| ٢٤ | ثانياً: أقسامه:                                                          |
|----|--------------------------------------------------------------------------|
| ٢٤ | ثانيا: أقسامه:                                                           |
|    | رابعاً: تنزلاته:                                                         |
| ٢٦ | خامساً: بدء نزوله:                                                       |
| ٢٦ | سادسًا:مدة نزوله:                                                        |
| ٢٦ | سابعاً: فوائد نزوله منجمًا:                                              |
| ۲۷ | ثامناً: أول ما نزل وآخر ما نزل والفائدة من معرفة ذلك:                    |
|    | تاسعاً: أوائل وأواخر ما نزل بموضوعات مخصوصة:                             |
|    | ٥ - الأحرف السبعة                                                        |
|    | أولاً: تعريفها:                                                          |
|    | ثانياً: أشهر الأقوال فيها مع بيان أصحها:                                 |
|    | ثالثاً: الحكمة من مجيء القرآن على سبعة أحرف:                             |
|    | رابعاً: علاقتها بالقراءات:                                               |
| ٣٢ | خامساً: مدى وجودها في المصحف العثماني:                                   |
| ٣٤ | ٦ - أسباب النزول                                                         |
|    | أولاً: تعريف أسباب النزول:                                               |
| ٣٤ | ثانياً: صيغ أسباب النزول:                                                |
|    | ثالثاً: طرق معرفة أسباب النزول والفائدة من ذلك:                          |
| ٣٤ | رابعاً: أبرز فوائد معرفة أسباب النزول:                                   |
|    | خامساً: أهم المؤلفات في أسباب النزول:                                    |
| ۳٥ | سادساً: قاعدة: (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب):                      |
| ۳٥ | سابعاً: تعدد الروايات في أسباب النزول، والموقف منه، تطبيقات قرآنية عليه: |
|    | ١- المكي والمدني                                                         |
| ٣٨ | أولاً: تعريف المكي والمدني:                                              |
| ٣٨ | ثانياً: خصائص المكي والمدني وموضوعاتهما:                                 |
| ٣٩ | ثالثاً: الفائدة من دراسة المكي والمدني:                                  |
|    | رابعاً: أقسام السور باعتبار المكي والمدني:                               |
| ٣٩ | خامساً: ضوابط المكي والمدني:                                             |
| ٤٠ | سادساً: الآيات المكية في السور المدنية، والآيات المدنية في السور المكية: |

| ابعا: تطبيقات على المكي والمدني واتر معرفتهما في فهم المعنى:                                         | سا      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| مناً: التعريف بأهم المؤلفات في المكي والمدني:                                                        |         |
| مع القرآن                                                                                            | ۸ – ج   |
| لًا: جمع القرآن في الصدور (حفظه واستظهاره):                                                          |         |
| نيًا: جمع القرآن في السطور (كاتابته وتدوىنه):                                                        |         |
| نعريف بالسورة والآية                                                                                 |         |
| لاً: التعريف بالسورة والآية وإطلاقاتها:                                                              |         |
| نياً: تقسيمه إلى سور، مع بيان عددها، وترتيبها والفائدة من ذلك، وتقسيم سوره إلى آيات والفائدة من ذلك. |         |
| ثناً: أسماء السور، ومصدر التسمية:                                                                    |         |
| بعاً: ترتيب الآيات في السور:                                                                         |         |
| امساً: تحزيب القرآن، المرادبه، الآثار الواردة في التحزيب، طريقة تحزيب القرآن في المصحف:              |         |
| لناسخ والمنسوخ                                                                                       |         |
| لاً: مفهوم النسخ:                                                                                    |         |
| نياً: أهمية علم الناسخ والمنسوخ:                                                                     |         |
| ثناً: أدلة ثبوت النسخ:                                                                               |         |
| بعاً: الحكمة من النسخ:                                                                               |         |
| امساً: شروط النسخ:                                                                                   |         |
| ادساً: ما يقع فيه النسخ:                                                                             |         |
| ابعاً: أنواع النسخ باعتبار الناسخ:                                                                   |         |
| مناً: أنواع النسخ في القرآن باعتبار بقاء التلاوة والحكم:                                             |         |
| سعاً: طرق معرفة الناسخ والمنسوخ:                                                                     |         |
| شراً: النسخ إلى بدل وإلى غير بدل:                                                                    | عا      |
| ادي عشر: نماذج من الآيات المتفق على نسخها، والمختلف في نسخها:                                        | حا      |
| ني عشر : أهم المصنفات في الناسخ والمنسوخ :                                                           |         |
| لث عشر: تطبيقات قرآنية على الناسخ والمنسوخ وأثرهما في الأحكام الشرعية:                               |         |
| عجاز القرآن                                                                                          | ·Į – ۱۱ |
| لًا: تعريف المعجزة لغةً واصطلاحًا:                                                                   |         |
| نيًا: مصطلح المعجزة وما يتصل به:                                                                     |         |
| ثًا: تع يف مصطلح اعجاز القرآن:                                                                       |         |



| ٧٠  | رابعًا: مقارنة معجزة القران بمعجزات الانبياء السابقين: |
|-----|--------------------------------------------------------|
| V*  | خامسًا: دليل إعجاز القرآن:                             |
| V £ | سادسًا: أوجه إعجاز القرآن:                             |
| V £ | سابعًا: مراحل التحدي بالقرآن:                          |
| Vo  | ثامنًا: المقدار الذي وقع فيه التحدي بالقرآن:           |
| Vo  | تاسعًا: تعريف الصَّرْفَة وإبطال القول بها:             |
| VV  | عاشرًا: أهم المصنفات في إعجاز القرآن:                  |
| V9  | ۱۲ - تدبر القرآن                                       |
| V9  | أولاً: تعريف التدبر:                                   |
| V9  | ثانياً: أهمية تدبر القرآن:                             |
|     | ثالثاً: أركان تدبر القرآن:                             |
|     | رابعاً: ثمرات تدبر القرآن الكريم:                      |
|     | خامساً: الصوارف والحجب عن تدبر القرآن الكريم:          |
|     | سادساً: تطبيقات على تدبر القرآن من كلام الأئمة:        |
|     | ١٣- المناسبات في القرآن                                |
|     | أولاً: تعريف المناسبات:                                |
|     | ثانياً: آراء العلماء في المناسبات:                     |
|     | ثالثاً: أهمية علم المناسبات:                           |
|     | رابعاً: فوائد علم المناسبات:                           |
| ٨٥  | خامساً: التعريف بأهم المؤلفات فيها:                    |
| ٨٥  | سادساً: تطبيقات المناسبات، وأثرها في إبراز المعاني:    |
|     | ١٤ - قصص القرآن                                        |
| ΛΛ  | أولاً: تعريف قصص القرآن:                               |
| ΛΛ  | ثانياً: أنواع القصص في القرآن الكريم:                  |
| ΛΛ  | ثالثاً: خصائص قصص القرآن:                              |
| ۸٩  | رابعاً: فوائد قصص القرآن:                              |
| ٩٠  | خامساً: تكرار القصة في القرآن وفوائده:                 |
|     | سادساً: التعريف بأهم المؤلفات في القصص القرآني:        |

| 11• |  |
|-----|--|
|     |  |

| ٩٠  | سابعاً: تطبيقات قرآنية على القصص القرآني وأثره في التربية والتثبيت: |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
|     | ١٥ - ترجمة معاني القرآن                                             |
| 9 & | أولاً: مفهوم الترجمة لمعاني القرآن الكريم:                          |
|     | ثانياً: أنواع الترجمة:                                              |
| 90  | ثالثاً: حكم الترجمة:                                                |
| 90  | رابعاً: شروط الترجمة التفسيرية:                                     |
| 90  | خامساً: لمحة تاريخية عن ترجمة القرآن:                               |
| 97  | سادساً: أهم الترجمات المعتمدة فيه:                                  |
| 97: | سابعاً: التنبيه على بعض الترجمات التي اشتملت على تحريفات للمعاني    |
|     | ١٦ - المحكم والمتشابه                                               |
| ٩٨  | أولاً: تعريف المحكم والمتشابه والخلاف فيهما:                        |
| 1   | ثانياً: الأمثلة:                                                    |
| 1.1 | ثالثاً: أنواع المحكم والمتشابه:                                     |
| 1.4 | ١٧ - أبرز المسائل المشتركة بين علوم القرآن وأصول الفقه              |
| 1.7 | فه المنفيعات                                                        |

