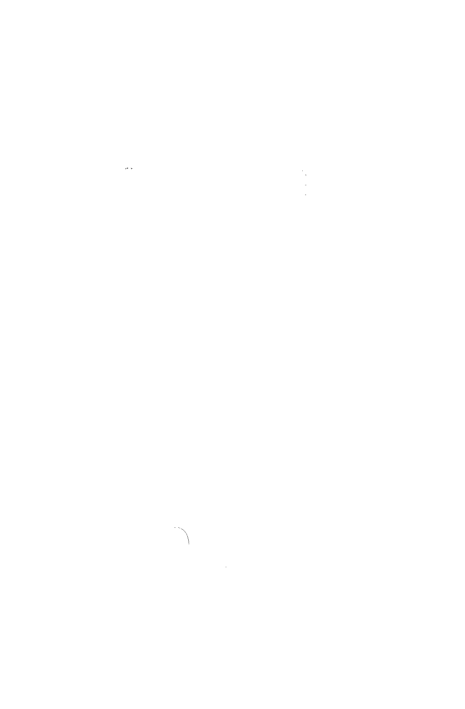
## المنتم لاتم الرعن (الرعيم

# مِنْ الْعَصَّابُ الْعَالَى الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ

تألیف مخر*ص*کلاح محمدالصهاوی





فَا يُولِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل

## حقوق الطتبع محفوظت

دارطیسة النشروالتوزیع الریاض ص ب ۲۹۱۲

#### مقدمة

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستهديه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل الله فلا هادي له ولن تجد له وليا مرشداً .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله .

اللهم صل على محمد النبي وأزواجه أمهات المؤمنين وذريته وآل بيته وسائر الصحابة والتابعين ومن تبعهم باحسان إلى يوم الدين . أما بعد ، ،

فإن القضية التي ننتصب لبيانها في هذا البحث الموجز هي منزلة الصحابة في القرآن ، وشهادة الله لهم بحقيقة الإيمان ، وتبشيره لهم بالرحمة والرضوان ، والنعيم المقيم في جنات النعيم .

ولقد كان العلم بهذه القضية من الإنتشار والذيوع حتى أصبحت من المعلوم من الدين بالضرورة يعرفها العلماء والعوام ، ويدين بها الخاصة والعامة ، ولا يتصور جهلها أو الجحد بها من أحد .

إلا أن طائفة من المنتمين إلى الأسلام قد خرجت على هذا الاجماع المستيقن فسبت أصحاب رسول الله رضي ، ونسبتهم إلى ما لايليق بهم من الشنائع والمنكرات ، بل إلى ما شهد لهم بنقيضه في آياته المحكمات .

ولم يقف الأمر عند هذا الحد بل تجاوز ذلك إلى ان شهدوا عليهم ـ إلا قليلا منهم ـ بالكفر والردة بل وإلى الطعن في مصادر الشريعة الثابتة لما تضمنته من أدلة تدين هذا الشطط وتدك معاقلة مخالفين بذلك النصوص المحكمة في الكتاب والسنة وحقائق تاريخ الأمة ، ثم تلا ذلك سيل من البدع والمفتريات .

ولسنا بصدد البحث التفصيلي لهذه المعتقدات فذلك أكبر من أن تحيط به هذه الصحفات القلائل وإنما أردنا فقط أن نتناول بالبيان منزلة الصحابة في القرآن معتمدين في ذلك على شهادة القرآن في المقام الأول لأن القوم لا يزالون يعلنون في كل محاجة إنهم يؤمنون بالقرآن ، وأن ما ينسب اليهم من القول بتحريفه محض افتراء وبهتان .

فهلم إلى آيات القرآن نستمع من خلالها إلى شهادة رب العالمين عمل عليه أصحاب رسول الله من الهدي والحق المبين وبأنهم خير أمة أخرجت للناس أجمعين ، وإلى ما بشروا به من الفوز العظيم في جنات النعيم .

قال تعالى :

﴿قُلُ أَي شيء أَكْبُر شَهَادَةً قُلُ اللهُ شَهِيدُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحَى إِلَّ هذا القرآن لأنذركم به ومن بلغ﴾ الانعام : ١٩

وإننا نهيب بمن يقرأ هذا البحث ممن زلت به القدم في شيء من هذه المهلكات أن يقبل على آيات الله يتدبرها تدبر الطالب للحق ، المتحرر من أسر الهوى والشهوة الخفية الموقن بأن الله يجمع الناس ليوم لاريب فيه ليسألهم جميعا ماذا أجبتم المرسلين ؟ فتبيض وجوه وسود وجوه ؟

كها نأمل أن يدرك بأن الهدف من هذا البحث هو مجرد إحقاق الحق وإبطال الباطل بعيدا عن شبهة التشويه والتجريح، أو الأنتصار لاتجاه سياسي أو لآخر . فعلم الله ما تحرك القلم إلا حبا لله ورسوله وما خططنا سوادا في بياض إلا نصحا لله ورسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم ، وحرصا على أن تجتمع على الحق كلمة المسلمين ، وشلت يد تعمد الى آيات الكتاب فتطوعها خدمة للطواغيت أو أنتصارا لشهوة من شهوات الدنيا!!

فإلى القرآن أيها المؤمنون بالقرآن ، نرد إليه ما شجر بيننا من خلاف والله المستعان وعليه التكلان ، ولا حول ولا قوة إلا بالله.



## أمة تصاغ لأعظم مهمة

لقد صاغ الله عز وجل أصحاب رسوله رهي أعظم صياغة ليكونوا وزراء نبيه وحملة رسالته من بعده .

#### ● قال تعالى :

﴿واعلموا أن فيكم رسول الله لو يطعيكم في كثير من الأمر لعنتم ولكن الله حبب إليكم الإيمان وزينة في قلوبكم وكره إليكم الكفر والفسوق والعصيان أولَئك هم الراشدون﴾ (الحجات: ٧)

فلكي يتأهلوا لشرف الصحبة أعدهم الله ذلك الإعداد الرفيع فحبب إليهم الإيمان وزينه في قلوبهم وكره إليهم الكفر والفسوق والعصيان فأستحقوا بذلك أن يكونوا هم الراشدون كها تنطق الآية الكريمة .

ولقد زاغ عن الحق فريق من الجهلاء فزعموا أن أصحاب محمد ﷺ ما بين كافر وفاسق وعاص! إلا نفرا قليلا منهم لا يتجاوزون عدد أصابع اليدين!

فمن نصدق يا أولي الالباب؟ أنصدق شهادة القرآن لهم بالرشد والايمان؟ أم شهادة القوم عليهم بالكفر والفسوق العصيان؟ خير أمة أخرجت للناس:

● قال تعالى : ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله﴾ (ال عمران : ١١٠)

فقد جعلهم الله خير أمة ، وذلك لما قاموا به من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، ولما وقر في قلوبهم من الإيمان بالله ، وزعم فريق من الجهلاء أنهم شر أمة ، يخونون أمانة الله ، ويتواطئون على الظلم والمعدوان وينقلبون على أعقابهم إلى الكفر والجاهلية ! فمن نصدق إذن ؟

أنصدق القرآن في شهادته لهم بالايمان والخيرية ؟ أم نصدق القوم في شهادتهم عليهم بالخيانة والجاهلية ؟ أجيبوا يا أولى الالباب!!

#### ● وقال تعالى :

﴿ وكيف تكفرون وأنتم تتلى عليكم آيات الله وفيكم رسوله ومن يعتصم بالله فقد هدي إلى صراط مستقيم ﴾ (ال عمران: ١٠١)

فالكفر بعيد الوقوع من هذه الأمة الربانية التي يصوغها الله هذه الصياغة الفريدة لحمل أمانة هذا الدين للقيام بدعوة خاتم المرسلين.

كيف يكفر هؤلاء وقد كره الله اليهم الكفر؟ بل كيف يكفرون وعليهم تتلى آيات الله وفيهم رسوله؟

#### ● الشهادة لهم بحقيقة الإيمان:

لقد شهد الله لأصحاب نبيه من المهاجرين والأنصار بحقيقة الإيمان في مواضع شتى من القرآن الكريم .

#### ● قال تعالى :

﴿والذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله والذين آووا ونصروا أولئك هم المؤمنون حقا لهم مغفرة ورزق كريم (الانفال: ٤٤)

#### ● وقال تعالى :

﴿ وَإِن يريدُوا أَن يُخْدَعُوكُ فَإِن حَسَبُكُ اللهُ هُو الذِي أَيدُكُ بِنَصِرُهُ وبالمؤمنين﴾ (الانفال: ١٢)

وفي هذه الآية يذكر الله نعمته على نبيه ﷺ بما أيده به من المؤمنين المهاجرين والانصار . وفيها دلالتان :

الاولى: الشهادة لهم بحقيقة الايمان لأنها شهادة العليم الخبير. الثانية: أنهم جيش تحققت بهم النصرة وليسوا أفرادا قلة كها يزعم الزاعمون.

● وقال تعالى : ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله﴾ (ال عمران : ١١٠)

وفي الآية دلالتان :

الاولى: أن هذه الأمة هي خير أمة اخرجت للناس الثانية: ان سبب ذلك هو ما أتصفت به من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والإيمان بالله، والصحابة هم أول وأفضل من دخل في هذا الخطاب بلا نزاع لأنهم أول من خوطبوا به.

#### • وقال تعالى :

﴿للفقراءَ المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلا من الله ورضوانا وينصرون الله ورسوله أولئك هم الصادقون . والذين تبوءوا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم ولا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون . والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا أغفر لنا ولإ خواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم

(الحشر: ٨-١٠)

وفي هذه الآيات بيان لحال المستحقين للفيء من المهاجرين والانصار والتابعين لهم باحسان .

\_ وقد أثنى الله في الآية الأولى على المهاجرين بإنهم أخرجوا من ديارهم وخالفوا قومهم إبتغاء مرضاة الله ورضوانه ، وبنصرتهم لله ورسوله ، ثم شهد لهم بالصدق في نهايتها .

ـ ثم أثنى على الأنصار بحبهم لاخوانهم المهاجرين ، وسلامة أنفسهم من الحسد لهم ، وإيثارهم لهم على أنفسهم ، ثم أشار إلى فلاحهم وذلك في الآية الثانية .

ـ ثم أثنى على الذين جاءوا من بعدهم يستغفرون لهم ويسألون الله ألا يجعل في قلوبهم غلا للسابقين من المؤمنين .

وقد أستنبط الإمام مالك رحمه الله من هذه الآية الأخيرة إن الرافضي الذي يسب الصحابة ليس له في مال الفيء نصيب لعدم إتصافه بما مدح الله به هؤلاء.

وإذا ولينا وجهنا شطر النصوص التفصيلية فإننا نجد شهادة القرآن لكثير من أصحاب رسول الله بالإيمان في مختلف المواقع والمواقف التي تفيد في مجموعها ما تفيده النصوص العامة من الشهادة

لمجموعهم بالإيمان ، ولم لا ؟ وقد خوطب الصحابة بوصف الايمان في القرآن ما يقرب من تسعين مرة !

● قال تعالى متحدثا عن أهل بدر:

﴿إِذْ تقول للمؤمنين أَلن يكفيكم أَن يمدكم ربكم بثلاثة آلاف من الملائكة منزلين . بلى إِن تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا يمددكم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين ﴿

وقال عنهم في موضع آخر:

﴿إذْ يغشيكم النعاس أمنة منه وينزل عليكم من السهاة ماة ليطهركم به ويذهب عنكم رجز الشيطان وليربط على قلوبكم ويثبت به الأقدام إذ يوحي ربك إلى الملائكة أني معكم فثبتوا الذين آمنوا سألقي في قلوب الذين كفروا الرعب فأضربوا فوق الأعناق وإضربوا منهم كل بنان﴾

● وقال تعالى :

﴿فلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم وما رميت إذ رميت ولكن الله رمى وليبلي المؤمنين منه بلاء حسنا إن الله سميع عليم ﴾ (الانفال: ١٧)

وقال تعالى :

﴿قد كان لكم آية في فئتين التقتا فئة تقاتل في سبيل الله وأخرى كافرة يرونهم مثليهم رأي العين والله يؤيد بنصره من يشاء إن في ذلك لعبرة لأولى الأبصار ﴾ (آل عمران : ١٣)

والآية تشير إلى اللقاء الذي وقع بين المسلمين وبين المشركين يوم بدر وفيها شهادة من الله لأصحاب بدر بخلوص نيتهم وأنهم ما قاتلوا يوم ذلك حمية ولا شجاعة ولا لترى أماكنهم وإنما قاتلوا في سبيل الله لتكون كلمة الله هي العليا وكلمة الذين كفروا هي السفلى فأيدهم الله بنصره والله يؤيد بنصره من يشاء .

وقال في من شهدوا أُحدا :

﴿ وَإِذْ غَدُوتَ مَنْ أَهَلَكُ تَبُويَ المُؤْمِنِينَ مَقَاعَدُ لَلْقَتَالَ وَاللهُ سَمِيعَ عَلَيمً . إِذْ هَمَتُ طَائَفَتَانَ مَنْكُمُ انْ تَفْسُلًا وَاللهُ وَلَيْهَا وَعَلَى اللهُ فَلَيْتُوكُلُ المُؤْمِنُونَ ﴾ (آل عبران: ١٢١-١٢٢)

ولقد صدقكم الله وعده إذ تحسونهم بإذنه حتى إذا فشلتم وتنازعتم في الأمر وعصيتم من بعد ما أراكم ما تحبون منكم من يريد الآخرة ثم صرفكم عنهم ليبتليكم ولقد عفا عنكم والله ذو فضل على المؤمنين (العدان: ١٥٢)

وقال فيهم وقد ندبهم رسول الله على لتعقب القوم بعد انتهاء المحركة:

﴿الذين أستجابوا لله والرسول من بعد ما أصابهم القرح للذين أحسنوا منهم وأتقوا أجر عظيم . الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم فأخشوهم فزادهم إيمانا وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل . فإنقلبوا بنعمة من الله وفضل لم يمسسهم سوء وأتبعوا رضوان الله والله ذو فضل عظيم ﴾

وقد كان ذلك يوم (حمراء الاسد) وذلك إن المشركين لما . أصابوا ما أصابوا من المسلمين كروا راجعين الى بلادهم فلما أستمروا في سيرهم ندموا أنهم لم يجهزوا على أهل المدينة ويجعلوها الفيصله فلما بلغ ذلك رسول الله على ندب المسلمين الى الذهاب وراءهم

ليرعبهم ويريهم إن بهم قوة وجلدا فإنتدب المسلمون على ما بهم من الجراح والاثخان طاعة لله عز وجل ولرسوله ﷺ فانزل الله هذه الآيات .

وقد يقول قائل: إن الله عز وجل قد ذكر أن فيهم من يريد الدنيا وذلك فى قوله تعالى . ﴿منكم من يريد الدنيا ومنكم من يريد الآخرة﴾ .

والجواب إن ذلك لا يقدح في حقيقة إيمانهم وذلك بدلالة بقية الآية: فقد ذكر الله بعد ذلك أنه قد عفا عنهم ، وأشار إن ذلك العفو كان فضلا منه عليهم بسبب إيمانهم . فقال تعالى : ﴿ولقدعفا عنكم والله ذو فضل على المؤمنين﴾ .

● وقال في من شهدوا صلح الحديبية وإنقادوا لحكم الله ورسوله وكانوا أربع عشرة مائة :

وهو الذي أنزل السكينة في قلوب المؤمنين ليزدادوا إيماناً مع إيمانهم ولله جنود السموات والأرض وكان الله عليها حكيها ليدخل المؤمنين والمؤمنات جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ويكفر عنهم سيئاتهم وكان ذلك عند الله فوزا عظيها . (المتع ٤-٥)

وقد روى الشيخان عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال : نزلت على النبي على : ﴿ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر﴾ مرجعه من الحديبية قال النبي على لقد أنزلت على آية أحب إلى مما على الأرض ، ثم قرأها عليهم النبي على فقالوا : هنيئا مريئا يانبي الله ، بين الله عز وجل ما يفعل بك ، فماذا يفعل بنا ؟ فنزلت عليه على ﴿ليدخل المؤمنين والمؤمنات جنات تجري من تحتها الأنهار﴾ حتى بلغ : ﴿فوزا عظيما﴾ . وهؤلاء هم أهل بيعة الرضوان الذين قال الله فيهم: ﴿لقد رضي الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم ما في قلوبهم فأنزل السكينة عليهم وأثابهم فتحاً قريباً ومغانم كثيرة يأخذونها وكان الله عزيزا حكيما﴾

وسبب هذه البيعة ما هو معروف في كتب السيرة من أن رسول الله على السيرة من أن رسول الله على قد أرسل عثمان بن عفان رضي الله عنه ليخبر قريشا إنه لم يأت لحرب وأنه إنما جاء زائرا لهذا البيت ومعظها لحرمته فاحتبسته قريش عندها ، وبلغ رسول الله إن عثمان قد قتل فقال على ؛ لا نبرح حتى نناجز القوم ، ودعا الناس الى البيعة فكانت بيعة الرضوان تحت الشجرة تلك البيعة التي لم يتخلف عنها أحد من المسلمين حضرها الا الجد بن قيس ، وكان عدد الصحابة الذين المسلمين حضرها الله عنى يومئذ ألفا وأربعمائه كها يرويه البخاري ومسلم عن جابر رضى الله عنه

وفي هذه الآيات التي نزلت بشأن هذه البيعة :

- يعلن الله رضاه عن أصحاب هذه البيعة . ولذلك سميت بيعة الرضوان : ﴿ لقد رضي الله عن المؤمنين اذ يبايعونك تحت الشجرة ﴾ .

ـ يزكي قلوبهم وما وقر فيها من الوفاء والصدق بقوله : ﴿ فعلم ما فِي قلوبهم فأنزل السكينة عليهم﴾

ـ يرتب على رضاه عنهم وعلمه بما في قلوبهم ما أنعم عليهم به من سكينة وفتح ومغانم فقال تعالى : ﴿فعلم ما في قلوبهم فأنزل

السكينة عليهم وأثابهم فتحا قريبا ومغانم كثيرة يأخذونها وكان الله عزيزا حكيها الله

وهؤلاء أيضا هم الذين الزمهم الله كلمة التقوى \_ كلمة التوحيد \_ وكانوا أحق بها وأهلها . قال تعالى :

﴿إِذْ جَعَلَ الذِينَ كَفُرُوا فِي قَلُوبِهُمُ الْحَمِيةَ حَمِيةً الجَاهِلِيةَ فَأَنْزَلَ اللهُ سَكَيْنَتُهُ عَلَى رَسُولُهُ وَعَلَى المؤمنينَ وألزمهم كلمةالتقوى وكانوا أحق بها وأهلها وكان الله بكل شيء عليها﴾

• ومن أصحاب رسول الله على من آمن من أهل الكتاب وفيهم نزل قوله تعالى: ﴿ليسوا سواء من أهل الكتاب أمة قائمة يتلون آيات الله آناء الليل وهم يسجدون. يؤمنون بالله واليوم الآخر ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسارعون في الخيرات وأولئك من الصالحين. وما يفعلوا من خير فلن يكفروه والله عليم بالمتقين

(آل عمران: ۱۱۳ - ۱۱۵)

والمشهور عند كثير من المفسرين إن هذه الآيات نزلت فيمن آمن من أحبار أهل الكتاب كعبد الله بن سلام وأسيد بن عبيد وثعلبة بن شعبة وغيرهم ، وقد شهد الله لهم فيها بالصلاح والإيمان بالله واليوم الآخر وغير ذلك من خصال الخير وشعب الإيمان .

أوصافهم في القرآن:

المؤمنون, حقا :

قال تعالى :

﴿ والذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله والذين آووا

ونصروا أولئك هم المؤمنون حقا لم مغفرة ورزق كريم المؤمنون عقا لم المؤمنون (الانفال: ٢٧٤)

- الراشدون:
- قال تعالى:

﴿ ولكن الله حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم وكره إليكم الكفر والفسوق والعصيان أولئك هم الراشدون ﴾ (المعرات: ٧)

#### الفائزون :

قال تعالى: ﴿الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم أعظم درجة عند الله وأولئك هم الفائزون﴾ (الربة: ٢٠)

#### ● الصادقون:

قال تعالى :

﴿للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلا من الله ورضوانا وينصرون الله ورسوله أولئك هم الصادقون﴾

- رضي الله عنهم ورضوا عنه:
  - قال تعالى :

﴿والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين أتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا ذلك الفوز العظيم ﴾ (التربة ١٠٠٠)

- أهل التوبة والرحمة :
  - قال تعالى:

﴿لقد تاب الله على النبي والمهاجرين والأنصار الذين أتبعوه في ساعة العسرة من بعدما كاد يزيغ قلوب فريق منهم ثم تاب عليهم أنه بهم رؤوف رحيم ﴾

- المبشرون من ربهم:
- قال تعالى: ﴿ الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم أعظم درجة عند الله وأولئك هم الفائزون يبشرهم ربهم برحمة منه ورضوان وجنات لهم فيها نعيم مقيم﴾ (التربة: ٢٠-٢١)
  - خير أمة أخرجت للناس:
    - قال تعالى :

﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله﴾ (آل عمران : ١١٠).

- أهل التقوى :
  - قال تعالى :

﴿إِذْ جَعَلَ الذِينَ كَفُرُوا فِي قَلُوبِهُمُ الْحَمِيةُ حَمِيةُ الْجَاهِلِيةُ فَأَنْزُلُ اللهُ سَكِينَتُهُ عَلَى رسولُهُ وعَلَى المؤمنين وألزمهم كلمة التقوى وكانوا أحق بها وأهلها وكان الله بكل شيء عليها﴾

- غيظ الكفار
- قال تعالى :

﴿وَمِثْلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلُ كَزْرَعُ أَخْرِجِ شَطَّأَهُ فَآزَرُهُ فَاسْتَغْلُظُ

فاستوى على سوقه يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة واجرا عظيما (النتج: ٢٩)

وقد استنبط الإمام مالك رحمه الله من هذه الآية القول بتكفير الروافض الذين يبغضون الصحابة رضي الله عنهم قال: لأنهم يغيظونهم، ومن غاضه الصحابة فهو كافر لهذه الآية.

#### أفراد أم جيش ؟ :

هل كان مجتمع الصحابة الذين شهد الله لهم بحقيقة الايمان ، وأثنى عليهم بالرشد والفوز والفلاح والصدق مجرد أفراد قلائل لا تنتصر بهم دعوة ، ولا تقوم بهم دولة ، أم كانوا قوة ضاربه وجيشا جرارا نصر الله بهم دعوة الحق وأقام على أكتافهم دولة الأسلام ؟ ذلك ما تجيب عنه آيات القرآن وبديهيات العقول وحقائق التاريخ!

● لقد إمتن الله على نبيه بأنه أيده بنصره وبالمؤمنين. ﴿ وَإِنْ يَرِيدُوا أَنْ يُخْدَعُوكُ فَإِنْ حَسَبُكَ الله هو الذي أيدك بنصره وبالمؤمنين﴾ (الانقال)

فلابد ان يكون هؤلاء المؤمنون نصابا تتحقق به النصرة ويقوى على مواجهة أعداء الله وإلا كان ذكرهم في الآية عبثا لا طائل تحته تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا .

- فالذين شهدوا بدراً وزكى الله إيمانهم ، وسبق القول منه بالمغفرة لهم كانوا جيشا قوامه ثلاثمائة وثلاثة عشر مجاهدا كها يعرف ذلك الخاصة والعامة .

- والذين بايعوا رسول الله تحت الشجرة على قتال أهل مكة وأعلن الله رضاه عنهم في القرآن لابد أن ان يكونوا جيشا يقوى على تكاليف هذه المعركة ، وقد كانوا كل تذكر أوثق كتب السنة أربع عشرة مائة .

- والذين اتبعوا رسول الله في ساعة العسرة وأعلن الله توبته عليهم ورأفته ورحمته بهم ، هل تهيئوا لحرب الروم وخرجوا مع رسول الله لقتالهم وهم أفراد لا يتجاوزون عدد أصابع اليدين أم لابد أن يكونوا جيشا عظيها يرجى له النصر وهو يواجه عدوا من أشرس الأعداء ويفتك بأعظم قوة وأكبر دولة في ذلك الزمان ؟

لقد كان عدد المسلمين يومئذ نحوا من ثلاثين ألفا كها تنقل ذلك مضابط السيرة والتاريخ . ولقد خسر قوم أنفسهم ، وكابروا الحقيقة والتاريخ فزعموا أنه لم يبق على الحق من أصحاب رسول الله يلا ثلاثة ، أو إلا عشرة على الأكثر ، ونسبوا الباقين منه إلى الكفر والردة .

فأين أولئك المفترون من هذه الآيات البينات والحقائق الراسخات ؟! وهل يمكن تخريج هذه المفتريات إلا على أساس الطعن في القرآن والتشكيك في صحته ؟ وذلك بالفعل هو ما ارتكس فيه كثير من غلاتهم حتى ألف بعضهم المطولات في إثبات تحريف القرآن!!

## استخلافهم في الأرض ودلالته :

لقد وعد الله أصحاب نبيه على بأن يجعل منهم خلفاء الأرض ، وأن يمكن لهم دينهم الذي ارتضاه لهم وأن يبدلهم من بعد خوفهم أمنا .

#### ● قال تعال:

﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا يعبدونني لا يشركون بي شيئا ومن كفر بعد ذلك فاولئك هم الفاسقون ﴾

وقد تحقق وعده تعالى لهم فانه ﷺ لم يمت حتى فتح الله عليه مكة وخيبر والبحرين وسائر جزيرة العرب وأرض اليمن بكمالها . وأخذ الجزية من مجوس هجر ومن بعض أطراف الشام ، وهاداه ملك الروم وصاحب مصر المقوقس وملوك عمان والنجاشي ملك الحبشة .

ثم قام بالأمر من بعده خليفته أبو بكر الصديق رضي الله عنه فبعث جيوش الإسلام إلى بلاد فارس صحبة خالد بن الوليد رضي الله عنه ففتحوا طرفا منها وقتلوا خلقا من أهلها ، وجيشا آخر صحبة أبي عبيدة الى أرض الشام ففتح الله له بصرى ودمشق ، وثالثا صحبة عمرو بن العاص الى مصر ، ثم توفاه الله عز وجل .

فقام بالأمر بعده الفاروق عمر رضي الله عنه قياما لم يدر الفلك بعد الأنبياء على مثله في قوة سيرته وكمال عدله ، وقد تم في أيامه فتح البلاد الشامية بكمالها ، وديار مصر على آخرها وأكثر اقليم فارس ، وكسر كسرى وأهانه غاية الهوان ، وكسر قيصر وأنتزع يده عن بلاد الشام وإنحدر الى القسطنطينية وأنفق أموالهما في سبيل الله .

ثم قام بالأمر من بعده عثمان رضي الله عنه ، وفي عهده أمتدت الممالك الاسلامية الى أقصى مشارق الأرض ومغاربها ، ففتحت بلاد المغرب الى أقصى ما هنالك وقبرص وبلاد القيروان وغيرها ،

ومن ناحية المشرق الى بلاد الصين ، وقتل كسرى وباد ملكه بالكلية وفتحت مدائن العراق وخراسان والأهواز ، وقتل المسلمون من الترك مقتلة عظيمة جدا ، وخذل الله ملكهم الأعظم خاقان ، وجبى الخراج من المشارق والمغارب إلى حضرة أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه وذلك ببركة تلاوتة ودراسته وجمعه الأمة على حفظ القرآن .

فها هي دلالة هذه الفتوحات العظيمة ؟

اولا: شهادة الله لهؤلاء الفاتحين بالايمان وعمل الصالحات والتوحيد الخالص:

﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كها استخلف الذين من قبلهم ﴾ (اليود: ٥٥)

ثانيا: صحة إمامه الائمة الأربعة ، لان الله عز وجل قد وعد بالإستخلاف الذين آمنوا وعملوا الصالحات من الحاضرين في زمن محمد على ، ومعلوم أن المراد بهذا الوعد بعد الرسول على هؤلاء لان استخلاف غيره لا يكون إلا بعده ، ومعلوم إنه لا نبي بعده فكان المراد بهذا الاستخلاف طريقة الامامة ، ومعلوم أن الاستخلاف الذي تم بعد رسول الله على هذا الوصف إنما كان في أيام أبي بكر وعمر وعثمان لأن في أيامهم كانت الفتوح العظيمة وحصول التمكين وظهور الدين والأمن ، ولم يحصل ذلك في أيام على رضي الله عنه لأنه لم يتفرغ لجهاد الكفار لاشتغاله بمحاربة من خالفه من أهل القبلة فثبت بهذا دلالة الأية على صحه خلافة هؤلاء .

ثالثا: إن الدين الذي مكنه الله لهؤلاء وأذاعوه في المشارق

والمغارب هو دين الله الحق الذي إرتضاه الله وأقره ، قال تعالى : ﴿ وَلِيمَكُنْنَ هُم دَيْهُم الذِّي ارتضى هُم ﴾ (النور: ٥٥)

والان يا أولي النهي :

ما تقولون فيمن يزعم أن هؤلاء الخلفاء الفاتحين العظام والذين تحقق على أيديهم وعد الله قد خانوا الله ورسوله والمؤمنين وأنهم كفروا بالله ورسوله أجمعين ، وأن الدين الذي نشروه والمصحف الذي رفعوه ليس من دين الأسلام ولا من مصحف المسلمين في شيء ؟

سبحانك هذا بهتان عظيم! تبشير الله لهم بالجنة:

إن شهادة القرآن الكريم لأصحاب محمد على بالإيمان لا تقف في حدود الدنيا فقط بل تمتد لتشمل حسن الخاتمة بالموت على ذلك وما يستتبعه من وعد الله لهم بالمغفرة والرضوان وحسن المثوبة في الجنان .

#### ● قال تعالى :

﴿والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين إتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات تجري تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا ذلك الفوز العظيم﴾ (التوبة ١٠٠٠)

ففي هذه الآية يخبر الله عز وجل عن رضاه عن السابقين من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان ورضاهم بما اعده لهم من جنات النعيم ، وهذا يعني الموت على الإيمان بشهادة محكم القرآن فأين من الإيمان بالقرآن من يسبون من رضي الله عنه ووعده بجنة الخلد وفوز الابد؟

#### ●وقال تعالى :

ولكن الرسول والذين آمنوا معه جاهدوا بأموالهم وأنفسهم وأولئك لهم الخيرات وأولئك هم المفلحون أعد الله لهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك الفوز العظيم النبية : ٨٥-٩٥)

وفيها وعد كريم من الله عز وجل للرسول والذين آمنوا معه بالخيرات والدرجات العلى في جنات الفردوس. فهل يكون ذلك لقوم علم الله أنهم سيرتدون على أعقابهم بعد موت نبيهم ؟! وهل كان هؤلاء أفراد ثلاثة أو عشرة كها يزعم الزاعمون أم جيشا تحقق به نصر الله وتمكن من الوقوف في وجه جحافل الروم أقوى وأعظم دولة في ذلك الزمان ؟

#### • وقال تعالى :

وفي هذه الآيات يشهد الله لأصحاب نبيه على الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم بالفوز وعظيم المدرجات ، ويبشرهم برحمة منه ورضوان وبالنعيم المقيم في جنات النعيم .

أفتكون هذه الشهادات وتلك البشارات لقوم علم الله أنهم سيرتدون من بعد عن دينهم ويموتون وهم كفار؟

وهل يكون لنسبة الأصحاب الى الكفر بعد ذلك من تفسير إلا التكذيب بهذه الآيات أو تجهيل الله عز وجل حيث قد وعد بالجنة قوما لم يدر بم يختم لهم؟ تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا.

#### ● وقال تعالى :

وعمد رسول الله والذين معه اشداة على الكفار رحماة بينهم تراهم ركعا سجدا يبتغون فضلا من الله ورضوانا سيماهم في وجوههم من أثر السجود ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطأه فآزره فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار وعد الله الذين آمنوا وعموا الصالحات منهم مغفرة وإجرا عظيا

فقد ذكر الله أصحاب نبيه في هذه الآيات بكثرة الصلاة وبإخلاصهم فيها لله عز وجل واحتسابهم عنده جزيل الثواب ، ثم وصفهم بحسن السمت الذى يعكس خلوص نياتهم وحسن أعمالهم ، ثم وعدهم على ذلك كله بالمغفرة والأجر العظيم . ووعده عز وجل حق وصدق لا يخلف ولا يبدل . وهذا يقطع لهم بصدق الايمان الذي عاشوا عليه وماتوا عليه .

#### ● وقال تعالى :

﴿لا يستوي القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر والمجاهدون في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم فضل الله المجاهدين بأموالهم وأنفسهم على القاعدين درجة وكلا وعد الله الحسني وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجرا عظيا﴾

فتذكر هذه الآية تفضيل المجاهدين بأموالهم وأنفسهم على القاعدين من المؤمنين غير أولي الضرر . وتعد الجميع بالحسني .

وهي الجنة والجزاء الجليل . على تفاوت في الدرجات فيها بينهم ، ووعد الله صدق لا يتخلف ، فهل يعد الله بالجنة قوما سبق في علمه انهم سيرتدون من بعد على أعقابهم ويموتون وهم كفار ؟

#### ● وقال تعالى :

﴿ومالكم ألا تنفقوا في سبيل الله ولله ميراث السماوات والأرض لا يستوي منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا وكلا وعد الله الحسني والله بما تعملون خبير﴾

فقد ذكرت الآية أنه من أنفق من قبل الفتح وقاتل أعظم درجة ممن أنفق بعد ذلك ثم وعدت الجميع بعد ذلك بالحسني : أي المنفقين قبل الفتح وبعده وإن كان بينهم تفاوت في تفاضل الجزاء .

ونعيد نفس السؤال الذي أوردناه آنفا: هل يعد الله بالحسنى قوما سبق في علمه إنهم يموتون وهم كفار؟

وقال تعالى في الصحابة الذين آمنوا من أهل الكتاب: 

وإذا سمعوا ما أنزل الى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع عا عرفوا من الحق يقولون ربنا آمنا فاكتبنا مع الشاهدين. ومالنا لا نؤمن بالله وما جاءنا من الحق ونظمع أن يدخلنا ربنا مع القوم الصالحين. فأثابهم الله بما قالوا جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك جزاء المحسنين المتعدد (المتعدد)

وهنا إيضا نعيد نفس السؤال السابق ؛ هل يشهد الله بالاحسان ويقضي بالخلود في الجنة لقوم سبق في علمه أنهم يرتدون على أعقابهم بعد ذلك أو يموتون وهم كفار؟؟!!

وقد تأكد الوعد لهؤلاء القوم بالجنة في مواضع أخرى من القرآن الكريم ، فهم الذين قال الله فيهم :

﴿ وَإِنْ مَنَ أَهِلِ الْكَتَابِ لَمْنَ يَؤْمَنَ بِاللهِ وَمَا أَنْزِلَ الْبِكُمِ وَمَا أَنْزِلَ اللهِمَ خَاشَعِينَ للهِ لا يشترون بآيات الله ثمنا قليلا أولئك لهم أجرهم عند رجم أن الله سريع الحساب﴾ (ال عمران ١٩٩٠)

• وقال: ﴿الذين آتيناهم الكتاب من قبله هم به يؤمنون. وإذا يتلى عليهم قالوا آمنا به إنه الحق من ربنا إنا كنا من قبله مسلمين. أولئك يؤتون أجرهم مرتين بما صبروا ويدرؤون بالحسنة السيئة ومما رزقناهم ينفقون﴾

## ● تبشير الصحابة بالجنة براءة لهم من النفاق

إن الأدله التي اسلفناها في تبشير الصحابة بالجنة ، ووعد الله لهم الحسني والنعيم المقيم يوم القيامة لتعد من أقطع الدلائل القرآنية على براءتهم من النفاق الذي حاول المفترون نسبته إليهم وإلصاقه بهم معتمدين على شبهة وجود فريق من المنافقين بالمدينة .

ذلك إن الله قد بشر المنافقين بالنار بل توعدهم بالدرك الاسفل منها فقال تعالى:

- ـ ﴿ بشر المنافقين بأن لهم عذابا إليها ﴾ النساء ١٣٨
- ـ ﴿إِنَّ المُنافِقِينَ فِي الدركِ الإسفل من النار ولن تجد لهم نصيرا﴾ النساء ١٤٥

بينها بشر أصحاب نبيه بي بالجنة : بشر بها أهل تبوك وقد كانوا ثلاثين ألفا ، وبشر بها أصحاب بيعة الرضوان وكانوا أربع عشرة مائة ، وبشر أصحاب بدر وكانوا ثلاثمائة وثلاثة عشر . فهل يصح إن ينسب النفاق الى هذه الجيوش العظيمة بعد أن وردت بشأنها هذه البشارات إلا على أساس التكذيب بالقرآن أو نسبة التناقض إلى الله . تعالى الله عها يقولون علوا كبيرا ، إذ كيف يخاطبهم بعض القرآن بالخلود في الجنة بينها يخاطبلهم بعضه الأخر بالخلود في النار؟!

أما وجود بعض المنافقين بالمدينة فهي شبهة أو هي من بيت العنكبوت لأن المنافقين لم يكونوا شبحا مجهولا في كيان الأمة ، ولم يكونوا بالطبع هم سوادها العام وجمهورها الغالب ، وإنما كانوا قلة مرذولة معلومة قد آل أمرها الى الخزي والفضيحة فعلم بعضهم بأعيانه وبالبعض الآخر بأوصافه ، ولم يكونوا هم صانعي الأحداث في تاريخ الدعوة ، ولا قادة أنتصاراتها وفتوحاتها ، بل لم يعرفوا في تاريخها كله إلا بالنكوص والتثبيط والتآمر وسوف نناقش الرد على هذه الشبهة بالتفصيل في الاسطر التالية .

## المنافقون في المدينة قلة مرذولة معلومة

النفاق علامة الذلة والقلة

لم تعرف ظاهرة النفاق في مكة وإنما كان بداية ظهورها في المدينة .

ظاهرة النفاق تعني تمكن الحق وغلبة أهله ولهذا يلقي المنافقون اليه السلم رغبة أو رهبة بينها أنطوت قلوبهم على الكفر به والسخرية منه . وقد كان المنافقون في المدينة من القلة والذلة لدرجة العجز عن أعلان ما يسرونه من الكفر فضلا عن التظاهر على الصادقين ومناجزتهم . ولهذا بقي هذا الكفر حبيسا في قلوبهم لا يشي به إلا فلتات الأقوال أو ما يمر بالدعوة من الأهوال .

### وعد الله للمؤمنين بأن يكشف لهم حقيقة المنافقين :

ولكي لا يبقى المؤمنون في عماية من أمر هؤلاء المنافقين ، فقد وعد الله عباده المؤمنين بان يميز لهم الخبيث من الطيب ، وأن يهتك لهم أستار المنافقين إما بإعيانهم كها حدث بالنسبة للبعض أو بأوصافهم كها هو الأصل .

#### قال تعالى :

﴿ مَا كَانَ الله لَيْذُرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمَ عَلَيْهُ حَتِّي يَمِيزُ الْخَبِيثُ مِنَ اللهِ الطيب وما كان الله ليطلعكم على الغيب ولكن الله يجتبي من رسله

من يشاء فآمنوا بالله ورسله وإن تؤمنوا وتتقوا فلكم أجر عظيم . (آل عمران: ۱۷۹)

أى لابد أن يعقد الله شيئا من المحنة يعرف به المؤمن الصابر والمنافق الفاجر .

#### ● قال تعالى :

﴿أُم حسب الذين في قلوبهم مرض إن لن يخرج الله إضغانهم ولو نشاء لأ ريناكهم فلعرفتهم بسيماهم ولتعرفنهم في لحن القول والله يعلم أعمالكم ﴾ . (عدد ٢٦ ـ ٢٠٠)

فلم يشأ أن يطلع نبيه على بأشخاصهم على التعيين سترا منه على خلقه ، وحملا للأمور على ظاهرها ، وردا للسرائر إلى عالمها ولكنه عرفه بهم في لحن القول وهو ما يبدو من كلامهم الدال على مقاصدهم ، وهكذا آل أمرهم إلى الخزي والفضيحة ولم يعد في الجملة خافيا على أحد .

#### المحن وأثرها في كشف حقيقة المنافقين:

لقد كان للمحن المتتابعة التي تعرضت لها الدعوة في المدينه أبلغ الأثر في كشف حقيقة المنافقين ، بحيث لم يعودوا كما مجهولا في غمار الأمة بل قلة مرذولة قد عجل الله لها الخزي في الدنيا وهتك استارها على الملأ .

ففي غزوة الاحزاب تباينت مواقف المؤمنين والمنافقين .

- فقال المؤمنون ما حكاه الله عنهم:

ولما رأى المؤمنون الاحزاب قالوا هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله وما زادهم إلا إيمانا وتسليما

(الاحزاب: ۲۲)

- أما المنافقون فقد كان من شأنهم ما حكاه الله عنهم بقوله: ﴿ وَإِذْ يَقُولُ المُنافقُونُ وَالذَّيْنُ فِي قلوبهم مرض ما وعدنا الله ورسوله إلا غرورا. وإذ قالت طائفة منهم يا أهل يثرب لا مقام لكم فأرجعوا ويستأذن فريق منهم النبي يقولون إن بيوتنا عورة وما هي بعورة إن يريدون إلا فرارا ﴾

فكشفت الشدة عن حقيقتهم وأظهرت نفاقهم على الملأ . وفي غزوة تبوك تخلف أهل النفاق وقالوا لا تنفروا في الحر ، وتقدم أصحاب رسول الله على عسر من الزاد والماء ، وعلى ما كان من شدة القيظ والحر يومئذ إيمانا بالله وتصديقا بوعده .

#### ● قال تعالى عن أهل النفاق:

﴿ فَرَحَ الْمُخْلَفُونَ بَمْقَعْدُهُمْ خَلَافُ رَسُولُ اللهِ وَكُرْهُوا أَنْ يَجَاهِدُوا بِأَمُوالَهُمْ وَأَنفُسُهُمْ فِي سَبِيلُ اللهِ وقالُوا لا تنفروا فِي الحر قل نار جهنم أشد حرا لو كانوا يفقهون . فليضحكوا قليلا وليبكوا كثيرا جزاء ما كانوا يكسبون ﴾ (الوبة: ٨١-٨١)

#### وقال عن أهل الأيمان :

والكن الرسول والذين آمنوا معه جاهدوا بأموالهم وأنفسهم وأولئك لهم الخيرات وأولئك هم المفلحون . أعد الله لهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك الفوز العظيم النبه: ۸۰-۸۹)

ولم تكن هذه الشدائد من القلة والندرة بل كانت تتكرر كل عام مرة أو مرتين الأمر الذي يعني دوام الكشف ودوام التمايز.

● قال تعالى : ﴿أُولا يرون أنهم يفتنون في كل عام مرة أو مرتين ثم لا يتوبون ولا هم يذكرون﴾

فأين هؤلاء الناكصون المنهزمون من الذين هاجروا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله أو من الذين أووا ونصروا وصدقوا الله ورسوله ؟؟

وأين كان هؤلاء المخذولون من الأحداث العظيمة التي صنعت تاريخ الأسلام ؟ لقد تواروا في الخدور وتقوقعوا في الجحور ، وتقدم الصادقون أصحاب محمد على من المهاجرين والأنصار ليكتبوا بدمائهم تاريخ الأسلام فمنهم من اختاره الله للشهادة ، ومنهم من كتب له التمكين والسيادة .

#### ولتعرفنهم في لحن القول:

إذا كان للشدائد أثرها في كشف حقيقة المنافقين ، فقد كان في فلتات ألسنتهم ولحن أقوالهم ما يكشف خبثهم ويفصح عن مكنون صدورهم كذلك .

#### ● قال تعالى :

﴿ ولو نشاء لا ريناكهم فلعرفتهم بسيماهم ولتعرفنهم في لحن القول والله يعلم أعمالكم ﴾

فعندما أزدحم بعض المهاجرين والأنصار على ماء المريسيع لم يستطع عبد الله بن أبي أن يكتم أضغانه بل قال كلمة الكفر التي سجلتها عليه آيات الكتاب.

#### ● قال تعالى :

﴿يقولون لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل ولله

العزة ولرسوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لا يعلمون (النافون: ۸)

وعلى الناحية المقابلة موقف إبنه المؤمن عبد الله الذي وقف له على باب المدينة بسيفه ومنعه من الدخول حتى يأذن له رسول الله على ، قال له : لتعلمن اليوم من هو الأعز ومن هو الأذل! وهذا آخر يقول : ما أرى قراءنا هؤلاء إلا أرغبنا بطونا وأكذبنا ألسنة واجبننا عند اللقاء فرفع ذلك إلى الرسول الله على فجاء إلى رسول الله على وقد أرتحل وركب ناقته ، فقال يا رسول الله إلى كنا

﴿ابالله وآیاته ورسوله کنتم تستهزءون لا تعتذروا قد کفرتم بعد ایمانکم اِن نعف عن طائفة منکم نعذب طائفة بإنهم کانوا مجرمین (النوبة: ١٥-١٦)

نخوض ونلعب قال:

وإن رجليه لتسفعان الحجارة وما يلتفت إليه رسول الله على وهو متعلق بنسعة ناقة رسول الله على هكذا فضحه الله بهذا القول وسجله عليه قرآنا يتلئ إلى الأبد.

والقصد إنه ما اسر عبد سريرة إلا وإبداها الله على صفحات وجهه وفلتات لسانه ، فهؤلاء الذين أسروا النفاق قد أخرج الله إضعانهم وأبدى الله نفاقهم على صفحات وجوههم وفلتات ألسنتهم ولم يعد أمرهم بالجملة خافياً على أحد .

فأين هؤلاء من الذين أثبت الله لهم حقيقة الإيمان ووصفهم بالصدق والرشد وأثبت لهم الفلاح والفوز وبشرهم برحمته ورضوانه ؟ وكيف تخلط بين من شهد الله عليهم بالكفر والنفاق وبين من أثبت لهم حقيقة الإيمان . أجيبوا يا أولي الألباب .

القرآن الكريم يفضح أحوال المنافقين:

لقد فضح الله أحوال المنافقين ، وعرف بهم نبيه وعباده المؤمنين في كثير من آيات القرآن الكريم ، وكان مما نزل على رسوله في ذلك سورة التوبة التي كانت تسمى سورة الفاضحة لما فضحت به المنافقين .

ومن سماتهم التي ذكرها الله في هذه السورة:

التخلف عن الغزو، وخذلهم للنبي على في الشدائد ايثارا
 للدنيا وكراهية للجهاد قال تعالى:

﴿وإذا أنزلت سورة أن آمنوا بالله وجاهدوا مع رسوله استأذنك اولو الطول منهم وقالوا ذرنا نكن مع القاعدين . رضوا بأن يكونوا مع الخوالف وطبع على قلوبهم فهم لا يفقهون ﴾

(التوبة : ٨٦ ـ ٨٧)

- السعى بالنميمة والبغضاء والفتنة
  - قال تعالى :

﴿لو خرجوا فيكم مازادوكم الا خبالا ولاً وضعوا خلالكم يبغونكم الفتنة وفيكم سماعون لهم والله عليم بالظالمين لقد أبتغوا الفتنة من قبل وقلبوا لك الأمور حتى جاء الحق وظهر أمر الله وهم كارهون﴾

الطعن في قسم رسول الله ﷺ والرضي والسخط على أمور الدنيا .

● قال تعالى :

﴿ ومنهم من يلمزك في الصدقات فإن أعطوا منها رضوا وإن لم يعطوا منها إذا هم يسخطون﴾ أى يعيبون عليك في قسم الصدقات ويتهمونك في ذلك ، وهم لا ينكرون للدين وإنما ينكرون لحظ أنفسهم .

- إيذاء رسول الله ﷺ:-
  - قال تعالى:

﴿ومنهم اللَّدِين يؤذون النبي ويقولون هو اذن قل أُذن خير لكم يؤمن بالله ويؤمن للمؤمنين ورحمة للذين آمنوا منكم والذين يؤذون رسول الله لهم عذاب إليم﴾ .

أى يؤذونه بالكلام فيه ويقولون هو أذن من قال له شيئا صدقه فينا ومن حدثه صدقه فاذا جئناه وحلفنا له صدقنا ، فرد عليهم القرآن بأنه على أذن خير يعرف الصادق من الكاذب .

- الإعتذار عن مواقفهم بالأيمان الفاجرة .
  - قال تعالى :

﴿ يُحلَفُونَ بِالله لَكُم لِيرضوكم والله ورسوله أحق أن يرضوه إن كانوا مؤمنين ﴾ . (التوبة : ٦٢)

● قال تعالى :

﴿سيحلفون بالله لكم إذا انقلبتم إليهم لتعرضوا عنهم فأعرضوا عنهم إنهم رجس ومأواهم جهنم جزاء بما كانوا يكسبون . يحلفون لكم لترضوا عنهم فإن الله لا يرضى عن القوم الفاسقين ﴾

- الأمر بالمنكر والنهي عن المعروف وقبض الأيدي عن الإنفاق في سبيل الله .
  - قال تعالى :

﴿المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض يأمرون بالمنكر وينهون

عن المعروف ويقبضون أيديهم نسوا الله فنسيهم إن المنافقين هم الفاسقون. النوبة: ١٧)

- نقض العهد:
  - قال تعالى :

﴿ ومنهم من عاهد الله لئن آتانا من فضله لنصدقن ولنكونن من الصالحين . فلما آتاهم من فضله بخلوا به وتولوا وهم معرضون . فأعقبهم نفاقا في قلوبهم إلى يوم يلقونه بما أخلفوا الله ما وعدوه وبما كانوا يكذبون ﴾ (التوبة : ٧٠-٧٧)

- لمز المؤمنين وعيبهم في جميع الأحوال:
  - قال تعالى :

﴿الذين يلمزون المطوعين من المؤمنين في الصدقات والذين لا يجدون إلا جهدهم فيسخرون منهم سخر الله منهم ولهم عذاب أليم ﴿ . (النوبة : ٢٩)

أى لا يسلم من عيبهم أحد فمن تصدق بمال كثير قالوا عنه هذا مراء! ومن جاء بشيء يسير قالوا إن الله لغني عن صدقة هذا ويسخرون منه.

- اعتبار النفقة غرامة وتربص الدوائر بالمؤمنين :
  - قال تعالى :

﴿ وَمِنَ الْأَعْرَابِ مِنْ يَتَخَذَ مَا يَنْفَقَ مَعْرَمًا وَيَتَرَبِصَ بَكُمُ الدُّوائرِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْمُ ﴾ عليهم دائرة السوء والله سميع عليم ﴾

- لايزيدهم القرآن إلا رجساً على رجس.
  - قال تعالى :

﴿ وإذا ما أنزلت سورة فمنهم من يقول أيكم زادته هذه إيماناً فأما

الذين آمنوا فزادتهم إيماناً وهم يستبشرون . وأما الذين في قلوبهم مرض فزادتهم رجساً إلى رجسهم وماتوا وهو كافرون، التوبة: ١٢٥-١٢٥)

- التولى عن الحق والأنصراف عنه والنفرة منه:
  - قال تعالى :

﴿ وَإِذَا مَا أَنْزَلْتَ سُورَةَ نَظْرِ بَعْضَهُمْ إِلَى بَعْضُ هَلَ يُراكُمُ مِنْ أَحَدُ اللهُ قَلُوبُهُمْ بَأَنْهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ ثم انصرفوا صرف الله قلوبهم بأنهم قوم لا يفقهون ﴾ (التها: ١٢٧)

الخلاصة أن الله قد ذكر في القرآن من أوصاف المنافقين ما جعل منهم طائفة متميزة منبوذة لا يخفي أمرها على أحد .

فأين هؤلاء عمن أثبت الله لهم في القرآن نقيض هذه الصفات وأعلن رضاه عنهم من فوق سبع سماوات وجعلهم خير أمة أخرجت للناس ؟

ومتى نكست الأمور ليصبح أئمة الهدى والنور طواغيت الضلالة والفجور ؟ ومتى استأسد الجبناء من المنافقين وأصبحوا بغتة طلائع مواكب الفتح المبين ؟

وكيف يخلط التاريخ بين من وقفوا حياتهم على نصرة الله ورسوله ولم ينقضوا عهد الله من بعد ميثاقه وبين الذين لم يعرفوا في تاريخ الدعوة إلا بالخيانة والتأمر والتثبيط ؟

إن نسبة النفاق إلى الصادقين المؤمنين أصحاب محمد على بدعوى أنه كان في المدينة منافقون فرية خسيسة لا تثبت لها قدم الاعلى أساس التكذيب بالقرآن والسنة . والجحد بحقائق تاريخ الأمة !

منهج معاملة المنافقين دليل التمايز:

لقد جعل الله عز وجل لمعاملة هذه الطائفة منهجاً يختلف عن المنهج الذي أوجبه في معاملة المؤمنين الصادقين.

- فقد أمر بجهادهم والغلظة عليهم .
  - قال تعالى:

﴿ يَأْيَهَا النبي جاهد الكفار والمنافقين واغلظ عليهم ومأواهم جهنم وبئس المصير ﴾

فأذهب الرفق عنهم وأمر بجهادهم والغلظة عليهم ، بينها أمره باللين وخفض الجناح للمؤمنين فقال تعالى :

﴿ وأخفض جناحكَ لمن تبعك من المؤمنين ﴾ . (الشعراء)

- وأخبره أنهم ليسوا أهلًا للاستغفار:
  - فقال تعالى :

﴿استغفر لهم أو لا تستغفر لهم إن تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفر الله لهم ذلك بأنهم كفروا بالله ورسوله والله لا يهدي القوم الفاسقين﴾

● وقال تعالى :

﴿ سواء عليهم استغفرت لهم أم لم تستغفر لهم لن يغفر الله لهم إن الله لا يهدي القوم الفاسقين ﴾. (المنافقون: ٦)

في الوقت الذي أمره بالاستغفار للمؤمنين الصادقين .

● فقال تعالى : ﴿فاعلم أنه لا إله إلا الله واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات والله يعلم متقلبكم ومثواكم﴾

(عمد: ١٩)

- وقال تعالى في شأن بيعة النساء : ﴿ فَبَايَعَهُنَ وَاسْتَغَفْرَ لَمِنَ اللهُ اللهُ عَفُورَ رَحِيمٍ ﴾ . (المتحة : ١٢)
- ونهاه عن الصلاة وعلى من مات منهم أو القيام على قبره .
  - قال تعالى :

﴿ ولا تصل على أحد منهم مات أبداً ولا تقم على قبره إنهم كفروا بالله ورسوله وماتوا وهم فاسقون ﴾ (التربة : ١٨)

فها صلى رسول الله ﷺ بعد هذه الآية على منافق ولا قام على قبره أبداً .

ولم يكن هذا هو منهجه ﷺ مع المؤمنين فقد كان حريصاً على الصلاة عليهم والدعاء لهم كما هو معروف بالاجماع من سيرته ﷺ .

- نهيه ﷺ عن اصطحاب بعضهم للغزو أو إجازتهم للقتال:
  - قال تعالى :

فإن رجعك الله إلى طائفة منهم فاستأذنوك للخروج فقل لن تخرجوا معي أبداً ولن تقاتلوا معي عدوا إنكم رضيتم بالقعود أول مرة فاقعدوا مع الخالفين. (التربة : ١٨)

وقد كان المنهج مع المؤمنين عامة هو تحريضهم على القتال وحثهم على الجهاد كها قال تعالى :

﴿ فقاتل في سبيل الله لا تكلف إلا نفسك وحرض المؤمنين ﴾ . (الساء: ٨٤)

وإن هذه المغايرة بين المنهجين تعني تمايز الفريقين حتي يتسني تطبيق هذه الأحكام ومعاملة كل فريق بما يستحقه .

وقد استمر حصار المنافقين من قبل المجتمع المسلم الذي عاشوا فيه أذلة مقهورين لم يتبوءوا فيه قيادة ، ولم يصنعوا له انتصارا بل لم يكونوا فيه الا كما مهملا تدوسهم سنابك خيول المجاهدين الصادقين .

فكيف انقلبت هذه الأوضاع بغتته \_ فاذا بهم \_ كها زعم المغترون قادة الأمة وأهل الحل والعقد فيها يوجهون أحداثها ويديرون دفة أمورها ويحكمون فيها بما يشاءون ؟

ومتى كان ذلك ؟ عقيب موت رسول الله على وقبل أن يوارى جثمانه الطاهر في قبره الشريف! فهل شهد المسلمون أقبح من هذا الكذب وأخبث من هذا الخبث؟ الالعنة الله على الكاذبين.

## « لا عصمة لغير الأنبياء »

إن شهادة القرآن الكريم لأصحاب رسول الله على بحقيقة الإيمان وتبشيره لهم بالرحمة والرضوان لا تعني أنهم معصومون من الأخطاء أو منزهون عن الهنات والزلات ، لأنهم ليسوا ملائكة ولا بأنبياء ، بل قد يقع من بعضهم شيء من ذلك ولكنهم لا يصرون عليه بل يبادرون إلى الاستغفار والتوبة فلا يقدح ذلك في حقيقة إيمانهم ولا فيها بشروا به من المغفرة والرحمة ، وقد سجل القرآن الكريم بعض هذه المواقف وسجل معها توبة الله عليهم ورأفته ورحمته بهم .

● قال تعالى بشأن أخذ الفداء من أسرى بدر: ﴿ لو لا كتاب من الله سبق لمسكم فيها أخذتم عذاب عظيم ﴾ (الأنفال: ١٨)

فقد سبقت من الله المغفرة لأهل بدر والعفو عنهم فكان ذلك مانعا من موآخذتهم على ذلك .

● وقال تعالى في أهل أحد:

﴿ ولقد صدقكم الله وعده إذ تحسونهم بإذنه حتى إذا فشلتم وتنازعتم في الأرض وعصيتم من بعدما أراكم ما تحبون منكم من يريد الدنيا ومنكم من يريد الآخرة ثم صرفكم عنهم ليبتليكم ولقد عفا عنكم والله ذو فضل على المؤمنين ﴾ (أل عمران : ١٥٢)

فبعد أن أشارت الآية إلى ما وقع من البعض من فشل وتنازع وإرادة الحياة الدنيا ذكرت عفو الله عنهم ومغفرته لهم ثم ختمت الآية بأن ذلك كان فضلا من الله عليهم لإيمانهم بالله ورسوله . . .

#### ﴿وَاللَّهُ ذُو فَضُلُّ عَلَى الْمُؤْمَنِينَ﴾

● وقال تعالى فيمن تولى منهم في هذا اليوم خاصة: ﴿إِنَ الذِينَ تُولُوا مِنكُم يُومِ التَّقِي الجَمِعانَ إِنَا اسْتَرَهُمُ الشَّيطانُ ببعض ما كسبوا ولقد عفا الله عنهم إن الله غفور حليم﴾ (ال عمران: ١٥٥٥)

وهذا نص في العفو عما كان منهم من الفرار في هذا اليوم . وقال تعالى :

ولقد تاب الله على النبي والمهاجرين والأنصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة من بعد ما كاد يزيغ قلوب فريق منهم ثم تاب عليم إنه بهم رؤوف رحيم . وعلى الثلاثة الذين خلفوا حتى إذا ضاقت عليهم الأرض بما رحبت وضاقت عليهم أنفسهم وظنوا الا ملجأ من الله إلا إليه ثم تاب عليهم ليتوبوا إن الله هو التواب الرحيم والنوبة : ١١٧ -١١)

وقد نزلت هذه الآيات في غزوة تبوك ، وكان قد خرج إليها أصحاب رسول الله في سنة مجدبة وحر شديد وعسر من الزاد والماء حتى ظنوا أن رقابهم ستنقطع من هول ما يكابدونه من العطش ، وحتى كاد البعض أن يزيغ عن الحق لما نالهم من الشدة والمشقة ، ثم كان رحمة الله بهم ببركة دعاء النبي شيخ فسالت السياء فأهطلت فسقوا وارتووا ، ثم تاب الله عليهم توبة تؤكدها الآية في صدرها وفي عجزها . ثم امتدت رحمته جل وعلا فشمل بتوبته الثلاثة الذين

خلفوا وكان رسول الله ﷺ قد أرجاً قبول توبتهم حتى يقضي الله فيهم ، وهكذا تاب الله على جميع من خرجوا في هذه الغزوة والبالغ عددهم ثلاثين ألفا كما تذكر ذلك كتب السيرة والتاريخ .

#### ● وقال تعالى :

﴿ وَآخِرُونَ اعْتَرَفُوا بَذُنُوبِهِم خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَآخِرُ سَيْئًا عَلَى اللهِ أَنْ يَتُوبِ عَلَيْهِم إِنْ الله غَفُورُ رَحِيمٍ ﴾ (النوبة : ١٠٢)

والجمهور على أن هذه الآية نزلت في شأن الذين تخلفوا عن غزوة تبوك ، واوثقوا أنفسهم في سوارى المسجد واقسموا الا يطلقوا أنفسهم حتي يكون رسول الله هو الذى يطلقهم ويرضي عنهم فلم يطلقهم رسول الله حتي نزلت الآية ، فلما نزلت أرسل إليهم فاطلقهم وعذرهم .

وقيل أنها نزلت في شأن أبى لبابة الأنصارى خاصة في شأنه مع بني قريظة وذلك أنهم كلموه في النزول على حكم الله ورسوله فأشار لهم إلى حلقه يريد أن النبي ﷺ يذبحهم إن نزلوا ثم ندم وربط نفسه في سارية من سوارى المسجد فمكث كذلك حتى عفا الله عنه .

والقصد أن نبين أن الله قد تاب عليهم لقوله تعالى : ﴿عسى الله أن يتوب عليهم﴾ والترجي في كلام الله يفيد تحقق الوقوع .



### موقف المؤمنين من الصحابة

١ ـ اعتقاد امامتهم في الدين ، وقبول ما أثنى به الله عليهم في القرآن . .

#### ● قال تعالى :

﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن (آل عمران : ١١٠)

#### • وقال تعالى :

﴿ وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا ﴾ . (البَّرَة : ١٤٣)

إنما حولناكم إلى قبلة إبراهيم عليه السلام واحترناها لكم لنجعلكم خيار الأمم لتكونوا يوم القيامة شهداء على الناس، والوسط هنا بمعني الخيار والأجود، ودخول الصحابة في ذلك دخول أولى لأنهم أول من خوطبوا بهذه الآية.

﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضي لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً يعبدونني لا يشركون بي شيئاً ومن كفر بعد ذلك فاولئك هو الفاسقون﴾

(النور: ٥٥)

فقد وعد الله عز وجل بالاستخلاف والتمكين والأمن من آمن وعمل الصالحات وعبد الله وحده فلم يشرك به شيئاً ، والصحابة هم المعنيون في المقام الأول بذلك بدلالة قوله تعالى : ﴿منكم﴾ وقد صدقهم الله وعده ، وفتح على أيديهم مشارق الأرض ومغاربها وجعلهم الخلفاء والأئمة ، فثبتت بذلك إمامتهم في الدين ، وصح بذلك أنهم هم المؤمنون والصالحون .

#### ٢ ـ اتباعهم باحسان:

فقد أثني الله عز وجل على السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار وعلى كل من تبعهم باحسان ، فجعل اتباعهم باحسان سبيلا ألى مرضاته ورضوانه .

#### ● قال تعالى :

﴿والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه واعد لهم جنات تجري تحتها الأنهار خالدين فيها أبداً ذلك الفوز العظيم﴾

(التوبة : ١٠٠)

• وتوعد بالنار وسوء المصير من اتبع سبيلا غير سبيلهم:

● فقال تعالى :

﴿ وَمِن يَشَاقَقَ الرَّسُولُ مِن بَعِدُ مَا تَبِينَ لَهُ الْهَدَى وَيَتَبِعُ غَيْرُ سَبِيلُ الْمُؤْمِنِينَ نُولَةً مَا تُولَى وَنَصِلُهُ جَهِنَمُ وَسَاءَتَ مُصَيْرًا ﴾ .

(النساء: ١١٥)

 ٣ الثناء والترضي عليهم والأستغفار لهم والأمساك عما شجر بينهم :

#### ● قال تعالى :

﴿والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم ﴾

#### ٤ - عدم الاعتقاد بالعصمة لأحد منهم

فلا عصمة لأحد بعد الرسول رضي وأن ذلك لا يقدح في إمامتهم والشهادة لهم بحقيقة الايمان .

#### ● قال تعالى :

﴿ولقد صدقكم الله وعده إذ تحسونهم بإذنه حتى إذا فشلتم وتنازعتم في الأمر وعصيتم من بعد ما أركم ما تحبون منكم من يريد الآخرة ثم صرفكم عنهم ليبتليكم ولقد عفا عنكم والله ذو فضل على المؤمنين ﴿ (أل عسران : ١٠٢)

## شهادة الله عز وجل الأم المؤمنين عائشة بالبراءة مما رميت به من الافك :

لقد سجل براءة أم المؤمنين عائشة مما رميت به من الافك ، وجعل ذلك قرآنا يتلى على العالمين ، فكانت آيات سورة النور درساً بليغاً للمؤمنين ، وشهادة من الله بتبرئة أم المؤمنين ، وماتت الفتنة يومئذ ، ولقي من تخوضوا فيها جزاءهم ، وتمت كلمة ربك صدقاً وعدلاً .

#### ● قال تعالى :

﴿إِنَّ الذِينَ جَاءَآوا بِالإِفْكَ عَصِبَةً مَنكُم لَا تَحْسَبُوهُ شُرا لَكُم بِلَ هو خير لكم لكل امريء منهم ما اكتسب من الاثم والذي تولى كبره منهم له عذاب عظيم . لو لا إذ سمعتموه ظن المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم خيراً وقالوا هذا إفك مبين . لو لا جاءو عليه بأربعة شهداء فإذ لم يأتوا بالشهداء فاولئك عند الله هم الكاذبون . ولولا فضل الله عليكم ورحمته في الدنيا والآخرة لمسكم فيها أفضتم فيه عذاب عظيم . إذ تلقونه بألسنتكم وتقولون بأفواهكم ما ليس لكم به علم وتحسبونه هينا وهو عند الله عظيم . ولولا إذ سمعتموه قلتم ما يكون لنا أن نتكلم مهذا سبحانك هذا بهتان عظيم . يعظكم الله أن تعودوا لمثله أبداً إن كنتم مؤمنين . ويبين الله لكم الآيات والله عليم حكيم . إن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذاب أليم في الدنيا والآخرة والله يعلم وأنتم لا تعلمون الله المها تعلمون المها تعلمون المها تعلمون الله تعلم وأنتم لا المها تعلمون المها تعلمون المها تعلمون اللها تعلم والله تعلم وأنتم لا المها تعلمون المها تعلمون المها تعلمون المها تعلم وأنه المها تعلمون المها تعلم والله تعلم وأنتم لا المها تعلمون المها تعلمون المها تعلم والمها تعلمون المها تعلمون المها تعلمون المها تعلم والمها تعلمون المها تعلم والمها تعلمون المها تعلم والمها تعلمون المها تعلم والمها تعلم والمها تعلم والمها تعلمون المها تعلم والمها تعلم والمها تعلم والمها المها تعلم والمها ت

(النور: ١١ ـ ١٩)

#### إلى أن قال تعالى:

إن الذين يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات لعنوا في الدنيا والآخرة ولهم عذاب عظيم . يوم تشهد عليهم ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم بما كانوا يعملون . يومئذ يوفيهم الله دينهم الحق ويعلمون أن الله هو الحق المبين . الخبيئات للخبيئين والخبيثون للخبيئات والطيبات للطيبين والطيبون للطيبات أولئك مبرءون مما يقولون لهم مغفرة ورزق كريم السمورة ورزق كريم

وإن من تأمل هذه الآيات الكريمة وما فيها من دروس وعبر ليدرك بشاعة الجرم الذي يقترفه المبطلون ممن يصرون إلى اليوم على سب الطاهرة المطهرة ، زوج رسول الله وسلم وحليلة خليله وسيا بعد أن تولت الدفاع عنها آيات الكتاب وشهد ببراءتها الملك العلام!

الم يسمه الله إفكاً في قوله:
 ﴿إن الذين جاءوا بالافك عصبة منكم ﴾

وقوله: ﴿ لَوْ لَا إِذْ سَمَعْتُمُوهُ ظَنَ الْمُؤْمِنُونُ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنْفُسُهُمُ خيراً وقالوا هذا إفك مبين﴾

وهل الافك الا الكذب والبهت والافتراء؟

ألم يقل رب العزة للذين تخوضوا فيه:
 ﴿إذ تلقونه بألسنتكم وتقولون بأفواهكم ما ليس لكم به علم
 وتحسبونه هيناً وهو عند الله عظيم

● ألم يحذرهم من العوده إلى مثله أبداً بقوله: ﴿يعظكم الله أن تعودوا لمثله أبداً إن كنتم مؤمنون﴾
(النور: ١٧)

● ألم يتوعد الذين يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات باللعنة في الدنيا والأخرة بقوله:

﴿إِنَ الذِينَ يَرَمُونَ المُحَصِنَاتِ الْعَافِلَاتِ المُؤْمِنَاتِ لَعَنُوا فِي الدُّنِيا والآخرة ولهم عذاب عظيم﴾

♦ ألم يقل الله عز وجل: ﴿الخبيثات للخبيثين والخبيثون للخبيثات والطيبات للطيبات ﴿الور: ٢١)

وهذا يعني أن عائشة ما كانت تصلح لرسول الله شرعاً ولا قدرا لو كانت خبيثة ، وأن الله ما كان ليجعل عائشة زوجاً لرسوله إلا وهي طيبة لأنه أطيب من كل طيب من البشر ؟ بأبي هو وأمي صلى الله عليه وسلم . ألم يصرح الله ببراءتها في قوله:
 ﴿أولئك مبرءون مما يقولون لهم مغفرة ورزق كريم》
 (النور: ٢١)

ألم يعدها الله عز وجل بالمغفرة والرزق الكريم في قوله : ﴿ لَهُم مَغْفُرة ورزق كريم ﴾

وهل لذلك من تفسير الا أن الله يشهد لها بحقيقة الايمان ويبشرها بالموت عليه لتستحق بذلك المغفرة والرزق الكريم في الأخرة .

فهل يجوز بعد ذلك لرجل يؤمن بالله وكلماته أن ينسب أم المؤمنين عائشة ألى شيء من الخبث والريبة ؟ وهل يكون لفعله حينئذ من تفسير الا الكفر البواح والردة الصراح ؟

#### خاتمية

لقد طوفنا في هذا البحث مع آيات القرآن الكريم نستمع من خلالها إلى شهادة الله جل وعلا لأصحاب رسوله على بما وقر في قلوبهم من حقيقة الإيمان، وبما كانوا عليه من الإخلاص في الطاعات والصدق في العبادات، وبما أثني عليهم من الهجرة والجهاد والنصرة والأمر بالمعروف والنبي عن المنكر والمسارعه في الخيرات.

كها استمعنا إلى شهادته لهم بالصلاح والصدق والفلاح والرشد ،

● ﴿ أُولئك هم الراشدون﴾ (الحجرات: ٧)

♦ أولئك هم الصادقون ﴾ (الخشر: ٨)

♦ وأولئك من الصالحين ﴾
 (آل عمران: ١١٤)

♦ أولئك هم المؤمنون حقاً ﴾ (الانفال : ٤٧)

♦وأولئك هم المفلحون ﴾
 (التوبة: ٨٨)

كذلك وقفنا على إعلانه الرضا عنهم والتوبة عليهم .

♦ لقد رضي الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة ﴾
 الفتح : ۱۸)

- ♦ والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم
   باحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه ﴾
- ﴿لقد تاب الله على النبي والمهاجرين والأنصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة﴾ ساعة العسرة﴾
- ﴿ولقد عفا عنكم والله ذو فضل على المؤمنين﴾
   كما رأينا وعده لهم بالحسنى وبالنعيم المقيم في جنات النعيم :
- ﴿وكلا وعد الله الحسنى ﴾ (الحديد: ١٠) ، (النساء: ٩٥)
- ﴿لهم مغفرة ورزق كريم﴾ الانفال :٧٤٠)
- ﴿ يبشرهم ربهم برحمة منه ورضوان وجنات لهم فيها نعيم
   مقيم

(التوبة : ٢١)

﴿أعد الله لهم جنات تجري من تحتها الأنهار ﴾ (النوبة: ٨٩)

ثم رأينا كيف أن في تبشير الله لهم بالجنة ما يبرئهم من تهمه النفاق التي رماهم بها المبطلون والا لزم التناقض في خبر الله عز وجل تعالي الله عن ذلك علواً كبيراً.

قال تعالى : ﴿إِن المنافقين في الدرك الأسفل من النار ولن تجد لهم نصيرا ﴾.

وقال تعالى : ﴿لَكُنَ الرَّسُولُ وَالذَّينُ آمَنُوا مَعُهُ جَاهُدُوا بِأُمُوالُهُمُ وَأَنْفُسُهُمُ وَاوَلَئْكُ هُمُ الْمُفَلِحُونُ . أَعَدَ اللهِ لَهُمُ

جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك الفوز العظيم \* النوبة: ٨٨ . ٨٩)

ثم رأينا كيف أنهم جيش تحقق به النصرة وليسوا أفرادا قلة كما يزعم الجاهلون .

• وهو الذي أيدك بنصره وبالمؤمنين ﴾ (الانفال: ١٢)

- ﴿وإذ غدوت من أهلك تبوىء المؤمنين مقاعد للقتال﴾ (ال عمران: ١٣)
- ولقد رضي الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة الله الله عن ال
- ﴿لقد تاب الله على النبي والمهاجرين والأنصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة ﴾

كما رأينا كيف صدقهم الله وعده فاستخلفهم في الأرض وفتح لهم المشارق والمغارب.

وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً يعبدونني لا يشركون بي النير النير دد)

كم رأينا كيف تحدد موقف المؤمنين من الصحابة في أتباعهم

باحسان وقبول ما أثني الله عليهم به والاستغفار لهم والترضي عليهم ثم عدم الاعتقاد بالعصمة لأحد منهم .

● ﴿والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم﴾

ثم عرجنا أخيراً على حديث الأفك ، ووقفنا على شهادة رب العاليمن ببراءة عائشة أم المؤمنين .

● ﴿أُولئك مبرءون عما يقولون لهم مغفرة ورزق كريم﴾ (النور: ٢٦)

وبعــد . . .

فهذا هو القرآن الذي يقرؤه المسلمون لا يعرف المسلمون قرآنا غيره ، وقد رأينا في آياته المحكمات ما يدحض باطل القوم ويأتي على بنيانهم من القواعد .

# عقيدة الرافضة في الصحابة طريق إلى انكار القرآن

إن تطاول القوم على أصحاب رسول الله ﷺ ، واتهامهم بالكفر والردة قد قادهم إلى النهاية المظلمة التي قد تعرض لكل زائغ عن الطريق وكل ناكب عن صراط الله ، ألا وهي الكفر بآيات الله والردة عن الاسلام .

فقد رأينا فيها سبق أن في صريح الآيات القرآنية ما يدك معاقل

ضلالات القوم ويجتثها من الأساس! فماذا يفعلون أمام هذا السيل الجارف من الصواعق المحرقة؟

لقد سبق القلم بشقاوة فريق منهم فركبوا مراكب البوار والهلاك وراحوا يطعنون في كتاب الله: يشككون في صحته ويسودون المطولات في اثبات تحريفه . نذكر منهم الطبرسي صاحب كتاب: فصل الخطاب في اثبات تحريف كتاب رب الأرباب! وهي نهاية يحرص القوم على أخفائها والتواري بها لأنها تقطع آخر وشيجة تربطهم بهذا الدين وتجعلهم بشهادة المسلمين أجمعين كفارا مرتدين وزنادقة مارقين!

ثم أوغل المارقون منهم في هذه المهلكات فنسبوا إلى آل البيت رضوان الله عليهم أن لديهم قرآناً غير هذا القرآن وأن مصحف فاطمة رضي الله عنها يبلغ ثلاثة أضعاف المصحف يقرؤه المسلمون وأنه ليس فيه من مصحف المسلمين حرف واحد!

ولسنا بصدد مناقشة هذا الهذيان فقد أنضم أصحابه إلى مواكب اليهود والنصاري والمجوس وقالت الامة باجمعها كلمتها فيهم وحددت مواقفها معهم منذ زمن طويل ، وإنما أردنا فقط أن نذكر ذلك لنرشد إلى موقع العبرة منه وهو أن أهل الأهواء أسرع الناس ردة ، وأن أهل البيت لم يسلموا من جنايات القوم وتطاولهم البغيض رغم أنهم يرفعون رآية الانتصار لآل البيت ، والبراءة ممن ظلمهم .

وأي ظلم لآل البيت رضي الله عنهم وافتراء عليهم أكثر من أن ينسب إليهم قرآنا غير هذا القرآن تلقوه عن رسول الله على ، ثم تواطؤوا على كتمه وعبدوا الله بغيره طيلة هذه القرون؟!

بل وأي ظلم لعلي كرم الله وجهه وعدوان عليه أن ينسب إليه وهو الخليفة الممكن أنه أضل الأمة بأكملها وتركها تعبد الله بكتاب يعتقد تحريفه وبطلانه ، وفي حوزته الكتاب الصحيح وفي يديه القدرة على تبليغه وحمل الأمة عليه بما أنعم به عليه من التمكين والسلطان ؟!

وأي إفتراء على فاطمة بنت رسول الله على أن ينسب إليها التدليس والكتمان والخيانة بادعاء أنها تملك الصحف المنزل الذي يبلغ ثلاثة أضعاف المصحف الذي اجتمعت الأمة كلها على عبادة الله به وليس فيه من هذا المصحف حرف واحد ثم تحجبه عن العامة لتترك الأمة تضل في شعاب التحريف والكفر؟!

ثم ما هو هذا المصحف الذي ليس فيه من مصحف المسلمين حرف واحد؟ وما هي حروفه التي يتألف منها إذاً؟ أهي السريانية أم الهيروغليفية؟ أم أن كتب بلغة لا تتكون من الحروف والكلمات؟

وبعد . . .

فقد كانت هذه هي شهادة القرآن وضعناها بين أيديكم يا أولي الألباب!

فأي عذر بعد ذلك لمن ينسب إلى الأسلام ويكون في قلبه غل على خيار المؤمنين وسادات أولياء الله تعالى بعد النبيين ؟

وأي حجة لمن يقال لهم من شر أهل ملتكم فيقولون أصحاب محمد ـ لا يستثنون منهم الا القليل ـ بينها لو سألت اليهودي عن خير أهل ملته لقال أصحاب موسي . ولو سألت النصراني عن خير أهل ملته لقال أصحاب عيسى :

أفيكون اليهود والنصاري خيراً من هؤلاء في هذا الباب؟! وهل ترون أصل ممن أتبع هواه بغير هدى من الله؟ أو أظلم ممن لم تكفه شهادة الله ولم تقنعه آيات الكتاب؟!

وفي نهاية المطاف نتوجه إلى القوم بهذا النداء:

يا من زلت بهم القدم في شيء من هذه المهلكات:

أقرأوا القرآن وتدبروا معانية بعيداً عن سيطرة الهوى والتعصب ، واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله فيخاصمكم فيه محمد وأصحابه ، بل وآل البيت الذين رفعتم راية الإنتصار لهم ثم البغتم في سبهم والافتراء عليهم بما نسبتموه إليهم من الخيانة والكتمان والتدليس! فتوبوا إلى الله واستغفروه من قبل أن يخرج الأمر من أيديكم بالموت فتصبحوا على ما فعلتم نادمين .

اللهم إننا نبرأ إليك من الزيغ والضلالة ونشهدك على حب أصحاب نبيك وموالاتهم جميعاً على منازلهم التي أنزلتهم إياها ، كما نشهدك أن قرنهم هو خير القرون ، وأنهم الصادقون والراشدون ، وأنه لو أنفق أحدنا ملء أحد ذهبا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه .

كما نسألك باسمائك الحسنى وصفاتك العليا أن تجمع على الحق كلمة المسلمين وأن تهدي أهل البدع والضلالة منهم أجمعين . اللهم بصرنا بالحق وأجمع كلمتنا عليه برحمتك يا أرحم الراحمين . . .

والله يقول الحق وهو يهدي السبيل وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .



# الفهرس

| الصفحة | الموضوع                                       |
|--------|-----------------------------------------------|
| o      | مقدمة                                         |
| 1      | أمة تصناغ لأعظم مهمة                          |
| Y1     | استخلافهم في الأرض ودلالته                    |
| 79     | تبشير الصحابة بالجنة براءة لهم من النفاق      |
| 71     | المنافقون في المدينة قلة مرذولة معلومة        |
| ٤٣     | لا عصمة لغير الأنبياء                         |
|        | موقف المؤمنين من الصحابة                      |
| or     | خاتمـة                                        |
| רס     | عقيدة الرافضة في الصحابةطريق إلى انكار القرآن |