



FOR QUR'ĀNIC THOUGHT



# أصناتُ المدعوِّين وكيفية دعوتهم

تأليف أ.د. حمود بن أحمد الرحيلي الأستاذ بالجامعه الإسلامية بالمدينة النبوية قسم الدعوة

وَارالعُلوم وَالحَكُم سوديا مَكتَبة العُلُوم وَالْحِثُكُم المديدية المُنفرة



FOR OUR ANIC THOUGHT

# جِقُوق الطَبْعِ مَحَفُوظ المِكُولَف ي

الطّبَعَة الأولِث ١٤١٤هـ ١٩٩٤م الطبّعَة الثانيَة ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م الطبّعَة الثالثة ١٤٢٨هـ -٢٠٠٧م

> الت أيشر مكتبة العُلُوم والحيكم منانق ١٤٥٢٢٧٣ - ٨٤٥٢٢٧٨ المدينة المنورة - صبب : ٨٦٨ المدينة المنورة المرتبة السنعوبية

وَّارِ الْعُلُومِ وَالْحَكُمُ لِلطِبِاعَةِ وَالنَّشْرَوَ التَّوزِيْعِ سُورِيًا - دِمَشْق - هَاهَن ، ١١٦٤٤٢



# فهرس المؤضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                             |
|--------|---------------------------------------------------------------------|
|        |                                                                     |
| ٥      | مقدمة الطبعة الثانية                                                |
| 4      | خطة البحث                                                           |
| 1 £    | مقدمة الطبعة الأولى                                                 |
| 10     | التمهيد التمهيد                                                     |
|        | المفصل الأول: مقومات الداعية إلى الله تعالى والبدء في الدعوة بالأهم |
| 74     | فالأهم، ويشتمل على ثمانية مباحث:                                    |
| 74     | المبحث الأول: العلم                                                 |
| 44     | المبحث الثاني: الإخلاص                                              |
| 44     | المبحث الثالث: المتابعة                                             |
| **     | المبحث الرابع: الحكمة                                               |
| 40     | المبحث الخامس: الرفق والحلم                                         |
| ٣٨     | المبحث السادس: الصير المبحث السادس: الصير                           |
| ٤٠     | المبحث السابع: التحلي بالأخلاق الفاضلة                              |
| ٤٢     | المبحث الثامن: القيام بالدعوة بالأهم فالأهم                         |
|        | الفصل الثاني: تعريف المدعو وحالاته وحقوقه وما يجب عليه، ويشتمل على  |
| ٤٩     | أربعة مباحث:                                                        |
| ٤٩     | المبحث الأول: تعريف المدعو                                          |
| ٥٠     | المبحث الثاني: حالات المدعو                                         |
|        | الحالة الأولى: أن يكون راغباً في الخير مقبلاً عليه، لكنه قد يجهله   |
| ٥.     | ويخفى عليه                                                          |

| -  |                                                                   |
|----|-------------------------------------------------------------------|
|    | الحالة الثانية: أن يكون عنده فتور وكسل عن الخير أو إقبال ورغبة في |
| ٠٠ | الشر                                                              |
|    | الحالة الثالثة: أن يكون عنده إعراض عن الخير، واندفاع إلى الشر     |
| 01 | ومحاجة في ذلك                                                     |
| ٥١ | المبحث الثالث: حقوق المدعو                                        |
| 01 | المطلب الأولى: أن يؤتى المدعو ويدعى حيث كان                       |
| ۲٥ | المطلب الثاني: اختيار أنسب الوسائل والأساليب في دعوته             |
| ٥٣ | المطلب الثالث: الشفقة به والحرص عليه                              |
| ٤٥ | المطلب الرابع: العقو عنه والإحسان إليه                            |
| ٥٥ | المطلب الخامس: عدم الاستهانة بأي إنسان                            |
| ٥٦ | المطلب السادس: عدم مواجهته بالزَّجر أمام الناس                    |
| ٥٧ | المبحث الرابع: ما يجب على المدعو                                  |
| ٥٧ | المطلب الأول: الانقياد إلى الحق والخير إذا تبين له                |
| ٥٨ | المطلب الثاني: طلب العُلم الشرعي                                  |
| ٦٠ | المطلب الثالث: العمل على تطبيق منهج الإسلام                       |
| ٦٠ | المطلب الرابع: القيام بالدعوة إلى الله تعالى                      |
| 11 | المطلب الخامس: السؤال والاستيضاح عما يشكل عليه                    |
| ٦٣ | لفصل الثالث: أصناف المدعوين. ويشتمل على ستة مباحث:                |
| 74 | المبحث الأول: المسلمون. ويشتمل على ثلاثة مطالب:                   |
| ٦٣ | المطلب الأول: سماتهم العامة                                       |
| 37 | المطلب الثاني: أهم أساليب دعوة المسلمين                           |
| ٦٤ | أولاً: أهم أساليب دعوة المسلمين، المنقادون للحق                   |
| ۸۲ | ثانياً: أهم أساليب دعوة العصاة                                    |
| ٧٤ | المبحث الثاني: أهل الكتاب                                         |
| ٧٤ | المطلب الأول: تعريف أهل الكتاب (اليهود والنصاري)                  |
| ۸۰ | المطلب الثاني: أهم أساليب دعوة أهل الكتاب                         |
| 99 | المبحث الثالث: المشركون                                           |



| الصفحة | FOR QURĂNIC THOUGHT                                      | الموضوع   |
|--------|----------------------------------------------------------|-----------|
| 44     | الأول: تعريف الشرك وأخطاره وأنواعه                       | المطلب    |
| 1.4    | ، الثاني: أهمية التوحيد وبيان فضله                       |           |
| 1.4    | الثالث: أهم أساليب دعوة المشركين                         | المطلب    |
| 14.    | الرابع: ظهور الشرك في هذه الأمة                          |           |
| 144    | رابع: الملحدون                                           |           |
| 141    | الْأُول: تعريف الإلحاد وأنواعه                           | المطلب    |
| 147    | الثاني: أهم أساليب دعوة الملحدين                         | المطلب    |
| ١٤٨    | خامس: المنافقون                                          |           |
| ١٤٨    | الأول: تعريف النفاق وأنواعه                              | المطلب    |
| 101    | الثاني: بعض صفات المنافقين ورد القرآن الكريم عليهم       | المطلب    |
| 100    | سادس: الملأ وأشراف القوم                                 |           |
| 100    | الأول: دعوة الرسل ـ عليهم السلام ـ للملأ                 |           |
| 104    | الثاني: مكاتبات النبي ﷺ إلى ملوك ورؤساء العالم           | المطلب    |
| 17.    | الثالث: أهم حقوق ولاة الأمور على الرعية                  | المطلب    |
| 174    | دعوة المجتمعات غير الإسلامية والأقليات                   |           |
| 174    | الأول: أهمية دعوة المجتمعات غير الإسلامية                | المطلب    |
| 14.    | الثاني: أهم السبل في دعوة المجتمعات غير الإسلامية. وفيه: | المطلب    |
| 14.    | لمعوة الفردية أللمعوة الفردية                            | أولاً: ال |
| 171    | دعوة التنظيمية                                           |           |
| 175    | موقات نجاح الدعوة                                        |           |
| 771    | اني: دعوة الأقليات الإسلامية. ويشتمل على أربعة مطالب:    |           |
| ۱۷٦    | الأول: تعريف الأقلية                                     |           |
| 177    | الثاني: أهمية دراسة أوضاع الأقليات المسلمة               | المطلب    |
|        | الثالث: واجب المسلمين تجاه الأقليات الإسلامية والإسهام   | المطلب    |
| 184    | ىل مشكلاتها                                              |           |
|        | الرابع: جهود المملكة العربية السعودية في خدمة الأقليات   |           |
| 144    | رمية ومساعدتها                                           | الإسلا    |





| الصفحة |                 | FOR QUR'ĀNIC THOUGHT | الموضوع 💿 الموضوع           |
|--------|-----------------|----------------------|-----------------------------|
| 144    | • • • • • • • • |                      | الخاتمة                     |
| 190    |                 |                      | قائمة بأهم المصادر والمراجع |
| ۲۰۳    | • • • • • • • • |                      | فهرس الموضوعات              |

#### 2



#### مقدمة الطبعة الثانية

إنَّ الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسوله صلى الله وسلم عليه، وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### وبعد:

فإنَّ الدعوة إلى الله تعالى من أهم الواجبات التي أوجبها الله تعالى على عباده، فقد شرع الله الدعوة إلى سبيله وإلى كتابه حتى تستقيم الأمة، ويصلح أمر الناس، فإنه لا صلاح ولا فلاح لأي مجتمع أو جماعة، إلا بالتمسك بكتاب الله تعالى وسنة رسوله على على فهم السلف الصالح، ودعوة الناس إلى الإسلام عقيدةً وشريعةً ومنهج حياة، وخير الناس من اتبع فهج النبي على واقتفى أثره ودعا إلى سبيله على بصيرة.

وقد وردت آيات وأحاديث كثيرة في فضل الدعوة إلى الله على علم وبصيرة، ومن ذلك:

قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ لِيَالِمِينَ الْمُسَلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ اللَّهِ الْمِينَ الْمُسْلِمِينَ اللَّهِ الْمُسْلِمِينَ اللَّهِ الْمُسْلِمِينَ الْمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ اللَّهِ مِنْ اللْمُسْلِمِينَ الْمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ اللَّهِ مِنْ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمِينَ الْمُلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَالِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُعِلَّ مِلْمِينَ ال

<sup>(</sup>۱) فصلت: ۳۳.

قال الإمام الشوكاني - رحمه الله عند هذه الآية في . . فكل من جمع بين دعوة العباد إلى ما شرعه الله وعمل عملاً صالحاً وهو تأدية ما فرض الله عليه من اجتناب ما حرمه الله عليه وكان من المسلمين ديناً لا من غيرهم فلا شيء أحسن منه ولا أوضح من طريقته ولا أكثر ثواباً من عمله (١).

وقال تعالى: ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِيّ أَدْعُوٓا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ أَتَبَعَنِيُّ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﷺ وَشُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﷺ

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي على الله عنه أجورهم هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً، ومن دعا إلى ضلالة، كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه، لا ينقص ذلك من آثامهم شيئاً» (٣).

وقول النبي ﷺ - يوم خيبر - لعلي بن أبي طالب - رضي الله عنه -: «انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم، ثم ادعهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه، فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من أن يكون لك حمر النعم»(٤).

فهذه الآيات والأحاديث تبين لنا فضل الدعوة إلى الله تعالى، وذلك لما يترتب عليها من تبليغ شرع الله وحفظه، وحصول المصالح العظيمة للخلف في معاشهم ومعادهم، ودينهم، ودنياهم، واندفاع الشرور الكبيرة عنهم إذا هم قبلوها وعملوا بها.

فالدعوة إلى الله تعالى على ضوء كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ

<sup>(</sup>١) فتح القدير، ٤/١٥.

<sup>(</sup>۲) يوسف: ۱۰۸.

 <sup>(</sup>٣) صحیح مسلم، ۲۰۲۰/۶، کتاب العلم، باب من سن سنة حسنة أو سیئة، ومن دعا
 إلى هدى أو ضلالة، رقم ٢٦٧٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري بشرح الفتح، ٤٧٦/٧، كتاب المغازي، باب غزوة خيبر، رقم ٤٢١٠ وصحيح مسلم، ١٨٧٢/٤، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل علي بن أبي طالب، رضي الله عنه، رقم ٢٤٠٦.

على فهم سلف الأمة الصالح، هي صمام الأمان لهذه الأمة، متى ما تحققت ووجدت فإن هذا علامة على نجاتها من الانحراف والزيغ، وسلامتها من الشبهات والشهوات، ومتى عُدمت الدعوة إلى الله تعالى أو ضعفت فهو دليل على هلاك الأمة ـ والله المستعان ـ.

وإنَّ على الداعي إلى الله تعالى أن يكون على علم وبصيرة فيما يدعو إليه، وأن يكون مخلصاً لله تعالى، لا يبتغي بدعوته عرضاً من الدنيا، وأن يتابع النبي على في جميع أموره، وأن يكون حكيماً في دعوته، ورفيقاً حليماً بمن يدعوهم، وأن يكون صبوراً في سبيل الدعوة، وأن يتحلى بالأخلاق الفاضلة، والصفات الحسنة، وأن يقوم بالدعوة إلى الله تعالى بالأهم فالأهم.

وإنَّ على الداعي إلى الله تعالى أن يراعي أصناف المدعوين، وأحوالهم، ويتعرف على حقوقهم، ويدعو كل صنف بما يليق به، وبما يثبت الحجة عليه، كل ذلك بالحكمة والموعظة الحسنة، والمجادلة بالتي هي أحسن.

قال جلَّ وعلا: ﴿ أَدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةُ وَحَدِلْهُم يِالَّتِي هِيَ ٱحْسَنُ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ ٱعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِةٍ ۖ وَهُوَ ٱعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ (١).

قال ابن كثير رحمه الله عند هذه الآية: «يقول تعالى آمراً رسوله محمداً الله أن يدعو الخلق إلى الله بالحكمة». قال ابن جرير: وهو ما أنزله عليه من الكتاب والسنة والموعظة الحسنة أي بما فيه من الزواجر والوقائع بالناس، ذكرهم بها ليحذروا بأس الله تعالى، وقوله: ﴿وَجَدِلْهُم بِاللِّي هِيَ الْحَسن أَحَسنُ مَن أَي: من احتاج منهم إلى مناظرة وجدال فليكن بالوجه الحسن برفق ولين وحسن خطاب، كقوله تعالى: ﴿وَلَا بَعُكِدُلُوا أَهُلَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِرفق ولين الجانب كما أمره تعالى بلين الجانب كما أمر

<sup>(</sup>١) النحل: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: ٤٦.

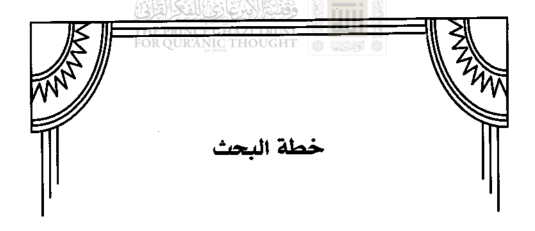
به موسى وهارون عليهما السلام حين بعثهما إلى فرعون في قوله: ﴿فَقُولَا لَهُونَا لَيُنَا لَقُلَمُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَغْشَىٰ ﴿ ﴾(١)(٢).

وهذه هي الطبعة الثانية لمذكرة (أصناف المدعوين وكيفية دعوتهم)، أقدمها للقارىء الكريم بعد أن أعدت النظر في الطبعة الأولى، فقمت بتنقيحها وتصحيحها، وحذف ما رأيت الاستغناء عنه، وإضافة مواضيع مهمة تتعلق بالدعوة إلى الله تعالى. فجاءت هذه الطبعة ـ بفضل الله ـ أكمل وأفضل من الطبعة السابقة.



<sup>(</sup>١) طه: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير، ٦٤١/٢، وانظر تفسير ابن جرير الطبري، ١٩٤/١٤.



وقد قسمت البحث إلى مقدمة، وتمهيد، وأربعة فصول، وخاتمة.

وقد اشتملت المقدمة على أهمية الموضوع، والخطة، ومنهجي في البحث.

كما اشتمل التمهيد على أهمية الدعوة إلى الله تعالى وحكمها وشدة الحاجة إليها.

الفصل الأول: مقومات الداعية إلى الله تعالى والبدء في الدعوة بالأهم فالأهم، ويشتمل على ثمانية مباحث:

المبحث الأول: العلم.

المبحث الثاني: الإخلاص.

المبحث الثالث: المتابعة.

المبحث الرابع: الحكمة.

المبحث الخامس: الرفق والحلم.

المبحث السادس: الصبر.

المبحث السابع: التحلي بالأخلاق الفاضلة.

المبحث الثامن: القيام بالدعوة بالأهم فالأهم.

الفصل الثاني: تعريف المدعو وحالاته وحقوقه وما يجب عليه، ويشتمل على أربعة مباحث:

المبعث الأول: تعريف المدعو PRINCE GHAZI TRUST

﴿ أَلْمُبِحِثُ الثَّاني: حالات المدعو.

الحالة الأولى: أن يكون راغباً في الخير مقبلاً عليه، لكنه قد يجهله ويجهله

وغير المحالة الثانية: أن يكون عنده فتور وكسل عن الخير أو إقبال ورغبة في الشر.

الحالة الثالثة: أن يكون عنده إعراض عن الخير، واندفاع إلى الشر ومحاجة في ذلك .

من المبحث الثالث: حقوق المدعو.

المطلب الأول: أن يؤتى المدعو ويدعى حيث كان.

مُّنَّ اللَّهُ طُلُّتُ الثاني: اختيار أنسب الوسائل والأساليب في دعوته.

المطلب الثالث: الشفقة به والحرص عليه.

المَّطْلُقُ ٱلرَّابِعُ: العَفُو عَنْهُ وَالْإِحْسَانَ إِلَيْهُ.

المطلب الخامس: عدم الاستهانة بأي إنسان.

المطلب السادس: عدم مواجهته بالزجر أمام الناس.

المبحث الرابع: ما يجب على المدعو.

المطلب الأول: الانقياد إلى الحق والخير إذا تبين له.

المطلب الثاني: طلب العلم الشرعي.

المطلب الثالث: العمل على تطبيق منهج الإسلام.

المطلب الرابع: القيام بالدعوة إلى الله تعالى.

المطلب الخامس: السؤال والاستيضاح عما يشكل عليه.

الفصل الثالث: أصناف المدعوين. ويشتمل على ستة مباحث:

المبحث الأول: المسلمون. ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: سماتهم العامة.

المطلب الثاني: أهم أساليب دعوة المسلمين.

أولاً: أهم أساليب دعوة المسلمين، المنقادون للحق.

ثانياً: أهم أساليب دعوة العصاة.

المبحث الثاني: أهل الكتاب. ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: تعريف أهل الكتاب (اليهود والنصاري).

المطلب الثاني: أهم أساليب دعوة أهل الكتاب.

المبحث الثالث: المشركون: ويشتمل على أربعة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الشرك وأخطاره وأنواعه.

المطلب الثاني: أهمية التوحيد وفضله.

المطلب الثالث: أهم أساليب دعوة المشركين.

المطلب الرابع: ظهور الشرك في هذه الأمة.

المبحث الرابع: الملحدون. ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: تعريف الإلحاد وأنواعه.

المطلب الثاني: أهم أساليب دعوة الملحدين.

المبحث الخامس: المنافقون. ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: تعريف النفاق وأنواعه.

المطلب الثاني: بعض صفات المنافقين ورد القرآن الكريم عليهم.

المبحث السادس: الملأ وأشراف القوم. ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: دعوة الرسل \_ عليهم السلام \_ للملا.

المطلب الثاني: مكاتبات النبي ﷺ إلى ملوك ورؤساء العالم.

المطلب الثالث: أهم حقوق ولاة الأمور على الرعية.

الفصل الرابع: دعوة المجتمعات غير الإسلامية والأقليات.

المبحث الأول: دعوة المجتمعات غير الإسلامية. ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: أهمية دعوة المجتمعات غير الإسلامية.

المطلب الثاني: أهم السبل في دعوة المجتمعات غير الإسلامية. فيه:

أولاً: الدعوة الفردية.

ثانياً: الدعوة التنظيمية.

ثالثاً: معوقات نجاح الدعوة.

المبحث الثاني: دعوة الأقليات الإسلامية. ويشتمل على أربعة مطالب: المطلب الأول: تعريف الأقلية.

المطلب الثاني: أهمية دراسة أوضاع الأقليات المسلمة.

المطلب الثالث: واجب المسلمين تجاه الأقليات الإسلامية والإسهام في حل مشكلاتها.

المطلب الرابع: جهود المملكة العربية السعودية في خدمة الأقليات الإسلامية ومساعدتها.

وأما الخاتمة: فقد أوجزت فيها أهم نتائح البحث ومحتوياته.

هذا وقد عزوت الآيات الكريمة إلى السور مع ترقيمها، كما خرّجت الأحاديث النبوية الواردة في البحث، كما عزوت ما تناولته في البحث إلى المصادر والمراجع التي رجعت إليها في هذا الشأن.

وقد ألحقت بهذا قائمة بأسماء المصادر والمراجع، مرتبة حسب

حروف الهجاء، مبيناً اسم المؤلف والطبعة، وتاريخ النشر ما أمكن، وقائمة أخرى للموضوعات.

هذا وإني لا أدعي أني وصلت بهذه الدراسة إلى درجة الكمال، ولكن حسبي أني اجتهدت، فإن وفقت فذلك من فضل الله وحده، وإن حصل خطأ أو تقصير فهذا من طبيعة عمل البشر، وأرجو ممن وقف على شيء في هذه الدراسة أن يبادرني النصيحة، وأسأل الله تعالى أن يتقبل مني هذا الجهد، وأن يجعله عملاً صالحاً ولوجهه خالصاً، والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وكتب

أ.د. حمود بن أحمد بن فرج الرحيلي الأستاذ بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة قسم الدعوة يوم الجمعة ٨/٨/ ١٤٢٣هـ



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وأصحابه، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

فهذه مذكرة في (أصناف المدعوين وكيفية دعوتهم) كتبتُها لطلبة الكليات في الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة. وهي جزء من المنهج الدراسي في مادة أصول الدعوة وطرقها، شاركت بها بعض الإخوة الزملاء الذين كتبوا في جوانب أخرى من المنهج. وقد تناولت في هذا التعريف بالمدعو، وما له وما عليه، ثم تحدثت عن دعوة: المسلمين - أهل الكتاب - المشركين - الملحدين - المنافقين. ثم تناولت كيفية الدعوة في المجتمعات الإسلامية، والمجتمعات غير الإسلامية، ودعوة الأقليات الإسلامية في العالم.

ولأهمية الموضوع، وحرصاً على فائدة أبنائنا الطلبة الذين يرغبون في الاستزادة من العلم، فقد توسّعت قليلاً في بعض جوانب الموضوع.

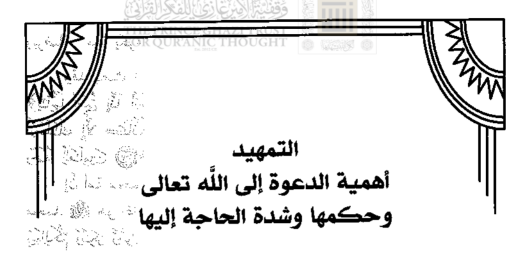
والله أسأل أن يجعل عملي خالصاً لوجهه الكريم. وأن ينفَعني به يوم الدين، ﴿يَقَلَى سَلِيمِ ﷺ (١). الدين، ﴿يَقَلَى سَلِيمِ ﷺ (١).

وحسبنا الله ونعم الوكيل، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وأصحابه أجمعين.

الاثنين ٢٠ جمادى الآخرة ١٤١٣هـ.

المؤلف

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٨٨ ـ ٨٨.



إنَّ الدعوة إلى الله تعالى من الأمور المهمة التي لا عنى البُسْرية عنها، قديماً وحديثاً، فالله تعالى أنزل الكتب وبعث الرسل - عليهم السلام للإخراج الناس من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان، ومن عبادة المخلوقات، إلى عبادة الخالق. فدعوة الرسل - عليهم السلام - هي الدعوة إلى التوحيل الخالص، وإلى الإيمان بالله تعالى.

الحالص، وإلى الإيمان بالله تعالى.
قـــال جــل وعـــلا: ﴿وَلَقَدَ بَعَثْنَا فِي كُلِ أَمْتَةٍ رَسُولُا أَنِ اعْتُمُذُوا الله وَالْعَدَ بَعَثْنَا فِي كُلِ أَمْتَةٍ رَسُولُا أَنِ اعْتُمُذُوا الله وَالْعَدَانَ بَهُ وَالْعَدَانُ الله وَالْعَدَانَ الله وَالْعَدَانُ الله وَالله وَلّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللّه وَ

وقال تعالى موضّحاً مهمتهم والغاية من إرسالهم: ﴿ رُسُلَا مُّبَشِينَ وَمُنذِدِينَ لِتُلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِّ ﴾ (٢). (عَيْمَ اللَّهُ (١) عَلَمَ اللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِّ ﴾ (٢) . (١) عَلَى اللَّهِ حُجَّةً اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَل

قال ابن كثير ـ رحمه الله ـ عند هذه الآية: «أي: يَبَابُسُووكُ الْمَاعُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واتبع رضوانه بالخيرات، وينذرون من خالف أمراه الوكذابُ الرائمُ اللهُ اللهُ

el, Dr. Lupt Zá al Nesk Z

<sup>(</sup>A) guant Art.

<sup>(</sup>۱) النحل: ۳۱.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٦٥. ١٦٥ (١٠)

eest trust

ويرضاه، مما يكرهه ويأباه، لثلا يبقى لمعتذر<sup>6</sup> عذر<sup>©</sup>

وقد بعث الله نبينا محمداً ﴿ هادياً ورحمة للناس، قال تعالى: ﴿ وَمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

إِنَّ أَمَة مَحَمَد اللهِ هِي وَارِثَة الرسالات والكُتب السماوية، ورسولنا محمد الله هو خاتم الأنبياء والمرسلين، قال تعالى: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِن رَجَالِكُمُ وَلِنَكِن رَسُولَ اللهِ وَخَاتَم النَّيْتِ أُ ﴾ (٥). والقرآن الكريم هو الكتاب المهيمن على الكتب السابقة، قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَبَ بِالْحَقِ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْحَتَّبِ وَمُهَيِّينًا عَلَيْهِ ﴾ (١). وجعل الله هذه الأمة وارثة لهذا الكتاب العظيم كما قال سبحانه: ﴿مُمَ أَوْرَيْنَا الْكِنْبَ اللَّيْنَ اصْطَفَيْتَنَا مِنْ عِبَادِناً ﴾ (٧).

وتدل نصوص الكتاب والسنة على وجوب الدعوة إلى الله تعالى، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَدَوْدِ سَبِيلِي أَدَّعُوۤا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِيُّ وَسُبَحْنَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (٨).

وقوله تعالى: ﴿ أَدَّعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُمَ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (٩).

وقوله تعالى: ﴿وَلَتَكُن مِنكُمُ أَمَّةٌ يَدَّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَن ٱلمُنكِرُ وَأَوْلَيْكَ هُمُ ٱلْمُنْلِحُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير، ٦٠٢/٢.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ١٤٠

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) الأنساء: ١٠٧.

<sup>(</sup>٥) الأحزاب: ٤٠.

<sup>(</sup>٦) المائدة: ٨٤.

<sup>(</sup>۷) قاطر: ۳۲.

<sup>(</sup>۸) یوسف: ۱۰۸.

<sup>(</sup>٩) النحل: ١٢٥.

<sup>(</sup>١٠) آل عمران: ١٠٤.

قال ابن كثير - رحمه الله - عند هذه الآية: «ولتكن منكم أمة منتصبة للقيام بأمر الله في الدعوة إلى الخير، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإن كان ذلك واجباً على كل فرد من الأمة بحسبه»(١).

وقال تعالى: ﴿ كُنتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (٢).

قال عبدالرحمن السعدي \_ رحمه الله \_ عند هذه الآية: «هذا تفضيل من الله لهذه الأمة بهذه الأسباب، التي تميزوا بهذا وفاقوا بها سائر الأمم، وأنهم خير الناس للناس، نصحاً، ومحبة للخير، ودعوة، وتعليماً، وإرشاداً، وأمراً بالمعروف، ونهياً عن المنكر، وجمعاً بين تكميل الخلق، والسعي في منافعهم، بحسب الإمكان، وبين تكميل النفس بالإيمان بالله، والقيام بحقوق الإيمان» (٣).

وثبت في صحيح مسلم عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله الله الله هن رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان»(٤).

وعن عبدالله بن عمرو: أن النبي الله قال: «بلغوا عني ولو آية، وحدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج، ومن كذب عليً متعمداً فليتبوّأ مقعده من النار»(٥).

إلى غير ذلك من الآيات والأحاديث الكثيرة الدالة على وجوب الدعوة إلى الله تعالى.

ومن خلال ما تقدم من الأدلة من نصوص الكتاب والسنة وغيرها

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير، ٤٠٦/١.

<sup>(</sup>۲) آل عمران: ۱۱۰.

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي، ٢٦٢/١ \_ ٢٦٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، ٦٩/١، كتاب الإيمان، باب كون النهى عن المنكر من الإيمان.

<sup>(</sup>ه) صحيح البخاري بشرح الفتح، ٤٩٦/٦، كتاب أحاديث الأنبياء، باب ما ذكر عن بني إسرائيل، رقم ٣٤٦١.

قال العلماء مرحمهم الله تعالى بوجوب الدعوة إلى الله تعالى، واختلفوا في تعيين هذا الواجب، هل هو فرض على الكفاية، أم أنه فرض عين؟

فبعضهم يرى أن ذلك فرض على الكفاية إذا قام به البعض سقط الإثم عن الباقين، وفريق آخر يرى أنه فرض عين، أي أنه يلزم كل مسلم بعينه.

وممن قال بأن الدعوة إلى الله تعالى من فروض الكفاية شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ حيث قال: «وقد تبين بهذا أن الدعوة إلى الله تجب على كل مسلم، لكنها فرض على الكفاية، وإنما يجب على الرجل المعين من ذلك ما يقدر عليه إذا لم يقم به غيره، وهذا شأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وتبليغ ما جاء به الرسول الله والجهاد في سبيل الله، وتعليم الإيمان والقرآن»(۱).

وبهذا القول يمكن الأخذ بجميع النصوص والجمع بينها، ويمكن أن يحمل قول من قال: بأن الدعوة إلى الله تعالى فرض عين، على أساس اختلاف الأشخاص والأحوال، فإن الدعوة في بعض الأحيان تكون فرض عين، فالرجل مثلاً في بيته وبين أهله تكون الدعوة بالنسبة له فرض عين، لأنه رب البيت، وعنده القدرة والاستطاعة بأن يأمر وينهي ويوجه أهله. وكذلك لو كان الرجل في مكان ليس فيه من يقوى على هذا الأمر ويبلغ أمر الله سواه، فإن الدعوة في حقه تكون فرض عين.

وذكر شيخنا عبدالعزيز ابن باز ـ رحمه الله ـ ما ملخصه:

(وصرح العلماء أن الدعوة إلى الله عزَّ وجلَّ فرض كفاية بالنسبة إلى الأقطار التي يقوم فيها الدعاة، فإن كل قطر وكل إقليم يحتاج إلى الدعوة إلى الله تعالى فهى فرض كفاية إذا قام بها من يكفي سقط الواجب عن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى، ١٦٦/١٥.

الباقين، وصارت الدعوة في حق الباقين سنّة مؤكدة، وعملاً صالحاً جليلاً. وإذا لم يقم أهل الإقليم أو أهل القطر المعين بالدعوة على التمام صار الإثم عاماً، وصار الواجب على الجميع، وعلى كل إنسان أن يقوم بالدعوة حسب طاقته وإمكانه.

أما بالنظر إلى عموم البلاد، فالواجب أن يوجد طائفة منتصبة تقوم بالدعوة إلى الله جلَّ وعلا في أرجاء المعمورة تبلغ رسالات الله، وتبين أمر الله عزَّ وجلَّ، بالطرق الممكنة، فإن الرسول المحيَّ بعث الدعاة وأرسل الكتب إلى الناس وإلى الملوك والرؤساء، ودعاهم إلى الله عزَّ وجلَّ.

وفي وقتنا الحاضر قد يسر الله عزَّ وجلَّ أمر الدعوة بطُرق لم تحصل لمن قبلنا، وإقامة الحجة على الناس اليوم ممكنة بطرق متنوعة، كالإذاعة والتلفزة والصحافة وغيرها، فالواجب على أهل العلم والإيمان وعلى خلفاء رسول الله، أن يقوموا بهذا الواجب، وأن يتكاتفوا فيه، وأن يبلغوا رسالات الله إلى عباد الله، ولا يخشون في الله لومة لائم، ولا يُحابون في ذلك كبيراً ولا صغيراً، ولا غنياً ولا فقيراً، بل يبلغون أمر الله إلى عباد الله كما أنزل الله، وكما شرع الله.

وعند قلة الدعاة وكثرة المنكرات وغلبة الجهل كحالنا اليوم، تكون المدعوة فرض عين على كل واحد بحسب طاقته، وإذا كان في محل محدود كمدينة أو قرية ونحو ذلك، ووجد من تولى هذا الأمر وقام به، وبلغ أمر الله وكفى وصار التبليغ في حق غيره سنة، لأنه قد أقيمت الحجة على يد غيره، ونفذ أمر الله على يد سواه، ولكن بالنسبة إلى بقية أرض الله، وإلى بقية الناس يجب على العلماء، وولاة الأمر القيام بالدعوة حسب طاقتهم، وأن يبلغوا أمر الله بكل ما يستطيعون.

ونظراً إلى انتشار المبادىء الهدامة والدعوة إلى الإلحاد والإنكار لرب العباد، وإنكار الرسالات، وإنكار الآخرة، وانتشار الدعوة النصرانية في كثير من البلدان وغير ذلك من الدعوات المضللة، فإن الدعوة إلى الله عزَّ وجلَّ

اليوم أصبحت فرضاً عاماً وواجباً عاماً على جميع العلماء، وعلى جميع الحكام الذين يدينون بالإسلام، حسب الطاقة والإمكان، وبكل وسيلة)(١).

والناس جميعاً في أشد الحاجة إلى الدعوة إلى الله تعالى، وإلى الدعوة إلى الإسلام الصحيح، سواء كانوا مسلمين أو كفاراً.

أما المسلمون فإنَّ كثيراً منهم انحرف عن العقيدة الصحيحة، ويكثر فيهم الجهل والهوى، أو قصور في الطاعات، وانتهاك للمحرمات، فكثيرٌ من المسلمين اليوم لا يعرفون من الإسلام إلا اسمه! ولا يفهمون منه إلا بعض صوره وأشكاله! وهناك البقية المتمسكة بدينها الحنيف، وبمبادئه القيمة، وأخلاقه السامية، بيد أنه يخشى عليها \_ وهي محاطة بأجواء داكنة من المذاهب الضالة والفرق المنحرفة \_ من الضعف أو التمزق أو التأخر، فتحتاج هي وغيرها احتياجاً مُلِخاً إلى الدعوة إلى الله تعالى، ليرجع الجميع إلى دينهم الحنيف، ويفهموا حقائقه، ويسعدوا بتطبيقه، والعمل به.

وأما الكفار فسواء كانوا كتابيين، أو مشركين، أو ملاحدة، أو غيرهم فإن الجميع بحاجة إلى من يدعوهم إلى الله تعالى، وإلى من يبصرهم في أمور دينهم.

(إنَّ الدعوة إلى الله تعالى في هذا الزمان تشتد الحاجة إليها، وذلك بسبب كثرة دعاة الشر والتضليل، ودعاة الفساد والإباحية، واستخدام مختلف الوسائل في ذلك، فها هم دعاة التنصير ينتشرون في العالم يستغلون جهل الشعوب وفقرها لبث مكرهم وشرهم، وها هم اليهود يسعون إلى تهديم المبادىء الدينية والأخلاقية والفكرية، ونشر الفوضى والانحلال والفسق، والدعوة إلى الرذيلة والانغماس في الشهوات والإلحاد والإرهاب، وزينوا ذلك بأسماء شيطانية، تارة باسم الفن، وتارة باسم تحرير المرأة ومساواتها مع الرجل ومشاركتها له في كل شيء، وتارة إلى الاختلاط بين الجنسين، إلى آخر تلك الدعاوى المغرضة.

<sup>(</sup>۱) انظر فضل الدعوة وحكمها، وأخلاق القائمين بها، للشيخ عبدالعزيز ابن باز - رحمه الله -، ص١٤ وما بعدها.

وها هي أحكام القرآن الكريم تنحى وتجعل بديلاً عنها الأحكام القانونية الوضعية في أغلب الدول الإسلامية، ووسائل الإعلام في أغلب دول العالم تبث سمومها في جميع وسائلها المرئية والمسموعة والمقروءة.

وأخطر من ذلك نشاط الفرق الضالة التي تعمل باسم الإسلام وهي تكيد له من داخله بالتشكيك في أصوله، ومعاداة السنن وأهلها ونشر البدع والخرافات، وبغض الصحابة والابتعاد عن عقيدة السلف الصالح، فأصبح المسلمون مهددين من الداخل والخارج، مما يتطلب من الدعاة المخلصين مضاعفة الجهود لمقاومة هذه الجيوش الزاحفة على الإسلام وأهله لرد كيدهم في نحورهم وتبصير المسلمين بدينهم الحق، وبيان كيد أعدائهم.

لذا فإنَّ على الدعاة إلى الله تعالى أن يتنبهوا لمكايد أعدائهم ويضاعفوا من جهودهم في دعوتهم القائمة على هدي كتاب الله تعالى وسنة رسوله على على فهم السلف الصالح، ويصبروا ويصابروا في دعوتهم)(١).

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواۤ إِن نَنصُرُواۡ اللَّهَ يَنصُرُكُمۡ وَيُثَيِّتَ أَقَدَامَكُمْ ۖ ۖ ۖ ﴿ (٢).

وقال سبحانه: ﴿وَإِنَّ تَصْبِرُواْ وَتَنَّقُواْ لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيَّعًا إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ نُجِيطًا﴾(٣).

وأما الشيء الذي يُدعى إليه فهو الشيء الذي دعا إليه الرسل عليهم السلام وهو الدين السلام وهو الدعوة إلى صراط الله المستقيم، وإلى الإسلام، وهو الدين الحق الذي بعث الله به محمداً في فالدعوة إلى الله تعالى هي الدعوة إلى التمسك بكتاب الله وسنة رسوله في على فهم السلف الصالح، وهي الدعوة إلى الإيمان، وحث الناس على الخير والهدى، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ليفوزوا بسعادة الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup>١) انظر محاضرات في العقيدة والدعوة، الشيخ د/صالح الفوزان، ١٣١/١، بتصرف.

<sup>(</sup>٢) محمد: ٧.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ١٢٠.

قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَٰذَا صِرَاطِى الْمُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُولٌ وَلَا تَنْبِعُواْ اَلسُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ ﴿ ﴾ (١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ: "إنَّ الدعوة إلى الله هي الله عي الله عورة إلى الإيمان به وبما جاءت به رسله بتصديقهم فيما أخبروه به، وطاعتهم فيما أمروا به، وذلك يتضمن الدعوة إلى الشهادتين، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت، والدعوة إلى الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، والبعث بعد الموت، والإيمان بالقدر خيره وشره، والدعوة إلى أن يعبد ربه كأنه يراه "").



<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٥٣.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي، ۱۵۷/۱۵ ـ ۱۵۸.



تتلخص مقومات الداعية إلى الله تعالى ـ كما دلَّ على ذلك الكتاب والسنة فيما يلى (١):

### المبحث الأول: العلم:

فلا بدّ للداعي إلى الله تعالى أن يكون عالماً بحكم الشرع فيما يدعو إليه، فالجاهل لا يصلح أن يكون داعية.

قال تعالى مخاطباً نبيه محمداً ﴿ وَاَعْتَرَ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَاَسْتَغْفِرَ لِذَيْكَ وَلِلْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنَتِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَعَلِّبَكُمْ وَمَثْوَلِكُمْ لَلْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَعَلِّبَكُمْ وَمَثُولِكُمْ لَلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ مُتَعَلِّبَكُمْ وَمَثُولِكُمْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

وبوّب الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ لهذه الآية بقوله: «باب العلم قبل القول والعمل» $^{(n)}$ .

قال الإمام ابن حجر \_ رحمه الله \_ في الفتح: قال ابن المنير: أراد به

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة الدكتور/ صالح الفوزان على منهج الأنبياء في الدعوة إلى الله فيه الحكمة والعقل للدكتور/ ربيع بن هادي المدخلي، ص٣.

<sup>(</sup>٢) محمد: ۱۹.

<sup>(</sup>٣) انظر صحيح البخاري مع الفتح، ١٥٩/١، كتاب العلم، باب العلم قبل القول والعمل.

أن العلم شرط في صحة القول والعمل، فلا يعتبران إلا به فهو مقدم عليهما لأنه مصحح للنية المصححة للعمل، فنبه المصنف على ذلك حتى لا يسبق إلى الذهن من قولهم: «إن العلم لا ينفع إلا بالعمل» تهوين أمر العلم والتساهل في طلبه (١).

والعلم الحقيقي هو معرفة كتاب الله تعالى وسنة رسوله على قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ﴾(٢).

ولا يكون الداعية إلى الله ناجحاً في دعوته، حكيماً في أمره ونهيه إلا بالعلم الشرعي، وإن لم يصحب الداعية من أول قدم يضعه في الطريق إلى آخر قدم ينتهي إليه فسلوكه على غير الطريق، وهو مقطوع عليه طريق الوصول، ومسدود عليه سبيل الهدى والفلاح، وهذا إجماع من العارفين، ولا شك أنه لا ينهى عن العلم إلا قطاع الطريق، ونواب إبليس وشُرَطُه (٣).

ومن الأدلة الواردة في فضل العلم والحث عليه قوله تعالى: ﴿هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۚ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَكِ﴾ (٤).

وقوله: ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُونُوا الْعِلْمَ دَرَكَتَ ۗ (٥٠). وقوله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَــُؤُا ﴾ (٦٠).

ومن الأحاديث: ما جاء عن معاوية \_ رضي الله عنه \_ قال: سمعت النبي على يقول: «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين» (٧).

<sup>(</sup>١) انظر فتح الباري لابن حجر، ١٦٠/١، كتاب العلم، باب العلم قبل القول والعمل.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) انظر مدارج السالكين، لابن القيم، ٤٨٣/٢.

<sup>(</sup>٤) الزمر: ٩.

<sup>(</sup>۵) المجادلة: ۱۱.

<sup>(</sup>٦) فاطر: ۲۸.

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري مع الفتح، ١٦٤/١، كتاب العلم، باب من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين، رقم ٧١، وصحيح مسلم، ٧١٨/٢، كتب الزكاة، باب النهي عن المسألة، رقم ١٠٣٧، والترمذي، ١٣٧/٤، أبواب العلم، باب إذا أراد الله بعبده خيراً فقهه في الدين، رقم ٢٧٨٣.

وعن أبي موسى الأشعري - رضي الله عنه - عن النبي الله قال: المثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضاً فكان منها نقية قبلت الماء فأنبتت الكلا والعشب الكثير، وكانت منها أجادب أمسكت الماء، فنفع الله بها الناس، فشربوا وسقوا وزرعوا وأصاب منها طائفة أخرى إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلاً فذلك مثل من فقه دين الله، ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم، ومثل من لم يرفع بذلك رأساً، ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به (٢).

إلى غير ذلك من الأدلة الكثيرة من الكتاب والسنة التي تدل على فضل العلم والحث عليه والعمل به.

وليس القصد هنا سرد الأدلة في هذا الأمر، فهذا شيء معروف، ولكن أحب أن أؤكد على أنه يجب على من أراد أن ينصب نفسه للدعوة إلى الخير، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، قياماً بما أوجب الله عليه، والنصح لعباده، وطمعاً فيما وعد الله به أهل تلك الأعمال من الأجر العظيم والنعم المقيم، فليتفقه في دينه وليأخذ العلم عن أهله الراسخين فيه السائرين في طريقه القويم، طريق السلف الصالح المتمثل في منهج أهل السنة والجماعة. فالذي يريد أن يدعو الناس لا بد له أن يتعلم على أيدي العلماء الربانين قبل أن يتصدى للدعوى إلى الله تعالى، حتى يقوم بذلك بحجة ودليل ويعرف كيف يسير في ذلك الطريق، على هدى ونور.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري مع الفتح، ١٦٥/١، كتاب العلم، باب الإغتباط في العلم والحكمة، رقم ٧٣، وصحيح مسلم، ١٩٥١، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضل من يقوم بالقرآن ويعلمه، رقم ٨١٦.

 <sup>(</sup>۲) صحیح البخاري مع الفتح، ۱۷۰/۱، کتاب العلم، باب فضل من علم وعلم، رقم
 ۷۹، وصحیح مسلم، ۱۷۸۷/۱، کتاب الفضائل، باب بیان مثل ما بعث النبي
 من الهدي والعلم، رقم ۲۲۸۲.

يوضح شيخنا فضيلة الدكتور/ محمد أمان بن علي الجامي رحمه الله أهمية البصيرة للدعاة إلى الله، ووجوب الرجوع لسيرة السلف الصالح، وطريقة دعوتهم، وأنَّ أي طريقة أو جماعة لا تنتهج نهج النبي وصحابته، فمصيرها الفشل لا محالة، فيقول:

«تُوجد في العصر الحديث جماعات تدعو إلى الله، ولكنها في الغالب تتخبط على غير بصيرة، فالواجب على دعاة الحق أن يكونوا على بصيرة فاهمين ما يدعون إليه ومتصورين له ومؤمنين به ﴿قُلْ هَلَاهِ، سَبِيلِيّ أَدْعُوا إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ التَّبَعَنِيّ ﴾ (١).

هاتان صفتان لأتباع ـ محمد عليه الصلاة والسلام ـ:

١ ـ القيام بواجب الدعوة.

٢ ـ أن يكسبوا البصيرة قبل أن يشرعوا في الدعوة.

البصيرة هي العلم الذي مصدره الوحي والفقه الدقيق، الذي يستفيد منه الداعية الحكمة، وحسن الأسلوب، وكسب القلوب، والتحبب إلى الناس.

وهذه الجماعات أشبهها بالأحزاب السياسية المتنافسة لمصالحها الشخصية وأغراضها الذاتية، وهي ذاتها محنة من المحن ومشكلة من المشكلات للدعوة والدعاة معاً، إذا بقيت على وضعها ولم تعد النظر في سلوكها ومنهج عملها وبرامجها، وأساليب دعوتها وسياستها، فخطرها على الدعوة يفوق كل خطر يهدد الدعوة من خارجها.

فعلى هذه الجماعات أن تدرس تاريخ الدعاة الأولين من الصحابة والتابعين الذين نطق بهم القرآن، وبه نطقوا، والذين انتشر الإسلام بدعوتهم، بل عليهم أن يفهموا الدين كما فهم أولئك السادة، ويسيروا سيرتهم، وينسجوا على منوالهم، مع ملاحظة الأساليب المناسبة في العصر

<sup>(</sup>۱) يوسف: ۱۰۸.

الحديث، والملابسات والظروف وأحوال الناس، وإن لم يسلكوا هذا المسلك فسوف لا يكتب للدعوة أي نجاح أو أي تقدم لأنه عمل لم يستوف الشروط، وهو عمل غير صالح<sup>(۱)</sup>.

## العبهث الثاني: الإخلاص:

إن من أهم ما يجب على الداعية إلى الله تعالى أن يكون مخلصاً لله في دعوته، وأمره ونهيه، بحيث لا يرجو إلا الجزاء من الله تعالى وحده، فلا يكون هدفه طمعاً مادياً أو غرضاً دنيوياً، ولا يكون هدفه من ذلك الرياء أو السمعة وطلب الشهرة أو شيء من حطام الدنيا، أو أن يظهر فضله في دينه أو علمه أو عمله أو عقله على من يدعوه أو يأمره وينهاه، مما يزينه الشيطان، ويكيد به الإنسان ليبطل عمله ويفسد سعيه.

وقد أمر الله سبحانه المؤمنين بإخلاص نياتهم وأعمالهم وعباداتهم لله تعالى وحده، قال تعالى مخاطباً نبيه محمداً الله وآمراً له أن يخاطب أمته بذلك: ﴿ قُلْ إِنِّ أُمْرَتُ أَنْ أَعَبُدُ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ اللِّينَ ﴿ وَآمَرُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

وقال عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلِ اللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَهُمْ دِينِي ۞ ﴿ (٣).

وقال جل شأنه: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنِيَا وَزِينَنَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْرِ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴿ أُولَئِيكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَمُتُمْ فِى ٱلْآخِزَةِ إِلَّا ٱلنَّـَالُ وَحَهِطَ مَا صَهَـنَعُواْ فِيهَا وَبَنطِلُ مَا كَانُواْ بِعَمَلُونَ ﴿ ﴾ (\*).

<sup>(</sup>١) أضواء على طريق الدعوة إلى الإسلام، ٢١٨ ـ ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) الزمر: ١١.

<sup>(</sup>٣) الزمر: ١٤.

<sup>(</sup>٤) هود: ۱۵، ۱۳.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري مع الفتح، ٩/١، كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى الرسول ، وصحيح مسلم، ١٥١٥/٣، كتاب الإمارة، باب قوله الله الأعمال بالنية، وأحمد في المسند، ٢٥/١.

قال الإمام ابن حجر رحمه الله: «ومعناه كل عمل بنية فلا يقبل عمل بدون نية»(١).

وعن جابر \_ رضي الله عنه \_ قال: كنا مع النبي في غزاة فقال: «إنَّ بالمدينة لرجالاً ما سرتم مسيراً ولا قطعتم وادياً إلا كانوا معكم حبسهم المرض (٢) فهؤلاء كتب الله لهم من الأجر ما كتب لإخوانهم المجاهدين في سبيل الله وذلك بسبب صلاح نياتهم وإخلاصهم لله وحده.

وعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله عنه : «قال الله تبارك وتعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري تركته وشركه»(٣).

وقد وردت بعض الآثار عن بعض السلف تبين أهمية النية ودورها في قبول العمل منها ما ورد عن مطرف بن عبدالله قال: «صلاح القلب بصلاح العمل، وصلاح العمل بصلاح النية»(٤).

وعن ابن المبارك قال: «رُبَّ عمل صغير تُعظمه النية، ورُب عمل كبير تصغره النية» (٥).

وعن أبي سليمان: «طوبى لمن صحت له خطوة لا يريد بها إلا الله تعالى» $^{(1)}$ .

فعلى الداعية إلى الله تعالى أن يخلص نيته لله تعالى، وأن يتجرد من حظوظ النفس ومن نزعات الشيطان، وأن يكون قصده وهدفه ابتغاء وجه الله والدار الآخرة، وفي أنبياء الله ورسله \_ عليهم السلام \_ القدوة الحسنة، فإن

<sup>(</sup>١) فتح الباري، ١١/١.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، ١٥١٨/٣، كتاب الإمارة، باب ثواب من حبسه عن الغزو مرض أو عذر آخر.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، ٢٢٨٩/٤، كتاب الزهد، باب من أشرك في عمله غير الله، رقم ٢٩٨٥.

<sup>(</sup>٤) انظر جامع العلوم والحكم، ٧١/١٠.

 <sup>(</sup>a) المرجع السابق، نفس الصفحة.

<sup>(</sup>٦) انظر مختصر منهاج القاصدين، لابن قدامة، ٣٧٠ ـ ٣٧١.

القصد من دعوتهم إصلاحهم، وابتغاء الأجر والمثوبة من الله وحده.

قال تعالى عن نوح عليه السلام: ﴿وَمَا آَشَتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى وَيَ الْجَرِيَ إِلَّا عَلَى وَيِ ٱلْعَلَمِينَ﴾(١) وهكذا بقية الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لا يريدون من دعوتهم إلا مرضاة الله تعالى.

لذا فإن على الداعية إلى الله تعالى على بصيرة أن يهتم بالإخلاص، ويحذر على نفسه من الرياء والسمعة، فإن الشيطان حريص على أن يفسد عليه عمله، وقد تدعوه النفس الأمارة إلى حب الظهور أو الشهرة أو ما شابهما من أغراض الدنيا الفانية، ومن ثم يقع في المحذور والعياذ بالله.

نسأل الله تعالى لنا ولجميع الدعاة إلى الله تعالى الإخلاص في القول والعمل.

#### المبهث الثالث: المتابعة:

لما كانت الدعوة إلى الله تعالى من أجل العبادات فإنه لا بد فيها من توفر الشرطين الأساسيين لصحتها وهما: الإخلاص والمتابعة.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في حديثه عن الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر: «وإذا كانت جميع الحسنات لا بد فيها من شيئين: أن يُراد بها وجه الله، وأن تكون موافقة للشريعة، فهذا في الأقوال والأفعال، في الكلم الطيب والعمل الصالح، في الأمور العلمية، والأمور العملية العبادية»(٢).

فالمتابعة شرط في قبول الأعمال، ومنها الدعوة إلى الله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لقوله تعالى: ﴿فَنَ كَانَ يَرْمُواْ لِقَالَةَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلَ عَهَلًا صَلِمًا﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الشعراء: ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) انظر الاستقامة، ٢٩٧/١، ٢٩٧/٢.

<sup>(</sup>٣) الكهف: ١١٠.

والعمل الصالح هو العمل الموافق لهديه ، ولهذا كان أثمة السلف رحمهم الله يجمعون هذين الأصلين - أي الإخلاص والمتابعة - كقول الفضيل بن عياض في قوله تعالى: ﴿ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ (١).

قال: أخلصه وأصوبه فقيل له: يا أبا علي ما أخلصه وأصوبه؟ فقال: إنَّ العمل إذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يُقبل، وإذا كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يُقبل، حتى يكون خالصاً صواباً، والخالص: أن يكون لله والصواب: أن يكون على السُّنة (٢).

وقد روى ابن شاهين واللالكائي، عن سعيد بن جبير قال: «لا يُقبل قول إلا بعمل، ولا يُقبل قول وعمل ونية إلا بموافقة السنة» (٣).

فعلى الداعية إلى الله تعالى على بصيرة أن يكون مقتدياً بالنبي ، وأن يسلك مسلكه في الدعوة، فإن الله تعالى أمرنا بالاقتداء به في قي قي قي وَسُولِ اللهِ أَسُوةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللهَ وَالْيَوْمَ اللهِ وَنُكُر اللهَ كَذِيرًا اللهَ كَذِيرًا اللهَ وَالْيَوْمَ اللهَ وَالْيَوْمَ وَذَكَرَ اللهَ كَذِيرًا اللهَ اللهَ وَالْيَوْمَ اللهَ وَالْيَوْمَ اللهَ كَذِيرًا اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

وقدال تدحدالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُم تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَبِعُونِ يُحْمِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغَفِرُ لَكُرُ ذُنُوبَكُرٌ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيبُ ﷺ ﴿ اللَّهِ \* (٥٠ .

ولقد بدأ \_ صلوات الله وسلامه عليه \_ كغيره من الأنبياء قبله بإصلاح عقائد الناس وجمعهم على عقيدة التوحيد، وأمرهم بالتأسي به في جميع الأقوال والأفعال.

فإذا بدأ الداعية إلى الله تعالى أو المحتسب بعكس ما بدأ به

<sup>(</sup>١) الملك: ٢.

<sup>(</sup>٢) الاستقامة، لابن تيمية، ٣٠٨/٢ ـ ٣٠٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ٣٠٩/٢.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: ٢١.

<sup>(</sup>a) آل عمران: ٣١.

رسول الله هي، كما لو بدأ بالجهاد أو إقامة الدولة مثلاً فإنه لا يفلح في دعوته، لمخالفته متابعة النبي هي، فكل دعوة إلى الإصلاح لا تنتهج نهج الرسول هي على فهم السلف الصالح فإن مصيرها الفشل الذريع لا محالة.

يقول شيخنا فضيلة الدكتور/ ربيع بن هادي المدخلي: «هل يجوز للدعاة إلى الله في أي عصر من العصور العدول عن منهج الأنبياء في الدعوة إلى الله؟

الجواب: في ضوء ما سبق وما سيأتي، لا يجوز شرعاً ولا عقلاً العدول عن هذا المنهج واختيار سواه.

أولاً: إن هذا هو الطريق الأقوم الذي رسمه الله لجميع الأنبياء من أولهم إلى آخرهم.

والله واضع هذا المنهج هو خالق الإنسان والعالم بطبائع البشر وما يصلح أرواحهم وقلوبهم ﴿أَلَا يَمْلُمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ ٱلْحَيِّدُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِيلُولُ اللَّهُ اللّ

وهو الحكيم العليم في خلقه وشرعه، وقد شرع لأفضل خلقه هذا المنهج.

ثانياً: إن الأنبياء قد التزموه وطبقوه مما يدل دلالة واضحة أنه ليس من ميادين الاجتهاد، فلم نجد:

١ ـ نبياً افتتح دعوته بالتصوف.

٢ ـ وآخر بالفلسفة والكلام.

٣ ـ وآخرين بالسياسة.

بل وجدناهم يسلكون منهجاً واحداً واهتمامهم واحد بتوحيد الله أولاً وفي الدرجة الأولى.

<sup>(</sup>١) الملك: ١٤.

ثالثاً: إن الله قد أوجب على رسولنا الكريم الذي فرض الله علينا اتباعه أن يقتدي بهم، ويسلك منهجهم، فقال بعد أن ذكر ثمانية عشر منهم ﴿ أُولَيِّكَ اللَّهِ مَدَى اللَّهُ فَيِهُدَاهُمُ اقْتَدِةً ﴾ (١) وقد اقتدى بهداهم في البدء بالتوحيد، والاهتمام الشديد به.

رابعاً: ولما كانت دعوتهم في أكمل صورها تتمثل في دعوة إبراهيم عليه الصلاة والسلام، زاد الله الأمر تأكيداً، فأمر نبينا محمداً الله باتباع منهجه فقال: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ أَتَبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الشَّهِرِينَ ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ الشَّهُرِينَ ﴿ وَهُمَا كَانَ مِنَ الشَّهُرِينَ ﴾ (٢).

والأمر باتباعه يشمل الأخذ بملته التي هي التوحيد ومحاربة الشرك ويشمل سلوك منهجه في البدء بالدعوة إلى التوحيد، وزاد الله تعالى الأمر تأكيداً \_ أيضاً \_ فأمر أمة محمد ، باتباع ملة هذا النبي الحنيف، فقال تعالى: ﴿ قُلْ صَدَقَ اللَّهُ فَاتَبِعُوا مِلَةً إِبْرُهِمَ كَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ اللَّهُ رِكِينَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

إذن، فالأمة الإسلامية مأمورة باتباع ملته، فكما لا يجوز مخالفة ملته، لا يجوز العدول عن منهجه في الدعوة إلى التوحيد ومحاربة الشرك ومظاهره ووسائله.

خامساً: قال الله تعالى: ﴿ فَإِن نَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْزَعْنُمْ تُومِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا﴾ (٤).

فإذا رجعنا إلى القرآن أخبرنا أن كل الرسل كانت عقيدتهم عقيدة التوحيد وأن دعوتهم كانت تبدأ بالتوحيد وأن التوحيد أهم وأعظم ما جاءوا به.

ووجدنا أن الله قد أمر نبينا باتباعهم وسلوك مناهجهم، وإذا رجعنا إلى

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) النحل: ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ٩٥.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٥٩.

الرسول نجد أن دعوته من بدايتها إلى نهايتها كانت اهتماماً بالتوحيد ومحاربة للشرك ومظاهره وأسبابه...»(١).

# المبحث الرابع: المكمة:

إن الحكمة من أهم الدعائم التي يقوم عليها المنهج الصحيح في الدعوة إلى الله تعالى، ومن أهم مقومات الداعية الناجح، ومن نظر في سيرة المصطفى الله وجد أنه كان ملازماً للحكمة في أموره كلها، وخاصة في دعوته إلى الله جلَّ وعلا، وقد أمره ربه تبارك وتعالى بالدعوة إلى الله بالحكمة في قوله: ﴿أَدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ وَحَدِلْهُم بِاللَّي هِي أَحْسَنُ إِنَّ رَبِّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ اللهِ اللهِ عَن سَبِيلِهِ اللهُ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِاللَّهُ عَن سَبِيلِهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَن سَبِيلِهِ اللهُ اللهُ عَن سَبِيلِهِ اللهُ اللهُ عَن سَبِيلِهِ اللهُ الله

وقال تعالى: ﴿وَلَا يَجُدِلُواْ أَهْلَ ٱلْكِتَابِ إِلَّا بِٱلَّذِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ ﴾ (٣).

إن الحكمة إتقان الأمور وإحكامها بأن تُنزل الأمور منازلها، وتوضع في مواضعها وليس من الحكمة التعجل في الدعوة إلى الله تعالى، وأن ينقلب الناس عن حالهم التي هم عليها إلى الحال التي كان عليها الصحابة بين عشية وضحاها، ومن أراد ذلك فهو سفيه في عقله بعيد عن الحكمة، لأن حكمة الله عز وجل تأبى أن يكون هذا الأمر. ويدلل لهذا أن الرسول عليه الشرع متدرجاً حتى السقر في النفوس وكمل.

فالدعوة إلى الله تعالى تكون على أربع مراتب:

١ \_ بالحكمة.

٢ ـ ثم بالموعظة الحسنة.

<sup>(</sup>١) منهج الأنبياء في الدعوة إلى الله فيه الحكِمة والعقل، ٩١ ـ ٩٢.

<sup>(</sup>٢) النحل: ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) العنكبوت: ٤٦.



٣ ـ ثم بالجدال بالتي هي أحسن لغير الظالم.

٤ ـ ثم بالفعل الرادع للظلم (١).

ومن الأمثلة التي ضربها لنا رسول الله ﷺ في دعوة الناس بالحكمة موقفه مع الأعرابي الذي بال في المسجد.

عن أنس بن مالك ـ رضى الله عنه ـ قال: "بينما نحن في المسجد مع رسول الله على إذ جاء أعرابي، فقام يبول في المسجد، فقال أصحاب رسول الله على: مه مه (۲)، قال: قال رسول الله على: «لا تزرموه (۳) دعوه» فتركوه حتى بال، ثم إن رسول الله ، دعاه فقال له: "إنَّ هذه المساجد لا تصلح لشيء من هذا البول، ولا القذر، إنما هي لذكر الله، والصلاة، وقراءة القرآن»، أو كما قال رسول الله ، قال: فأمر رجلا من القوم فجاء بدلو من ماء فشنَّه عليه»(٤).

وعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قام رسول الله ﷺ في صلاة وقمنا معه فقال أعرابي وهو في الصلاة: اللَّهم ارحمني ومحمداً، ولا ترحم معنا أحداً، فلما سلم النبي ﷺ قال للأعرابي: «لقد حجرت واسعاً» يريد رحمة الله<sup>(ه)</sup>.

إليَّ بأبي وأمي فلم يسب ولم يؤنب ولم يضرب»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر الصحوة الإسلامية ضوابط وتوجيهات، للشيخ محمد بن عثيمين، ٣٥.

مه: كلمة زجر، لسان العرب، لابن منظور، ١٣/١٣.

لا تزرموه: أي لا تقطعوا عليه بوله، والإزرام: القطع. انظر شرح النووي على صحیح مسلم، ۱۹۰/۳.

صحيح مسلم، ٢٣٧/١، كتاب الطهارة، باب وجوب غسل البول وغيره من النجاسات إذا حصلت في المسجد، رقم ٢٨٦، ومعنى شنه عليه: أي صبه عليه.

صحيح البخاري مع الفتح، ١٠/٤٣٨، كتاب الأدب، باب رحمة الناس والبهائم، رقم ۲۰۱۰.

<sup>(</sup>٦) هذه الرواية عند أحمد في المسند بترتيب أحمد شاكر، برقم ١٠٥٤٠، ١٣٤/٢٠.

ومن الأدلة كذلك ما جاء عن معاوية بن الحكم السلمي - رضي الله عنه - قال: بينا أنا أصلي مع رسول الله اله إذ عطس رجل من القول فقلت: يرحمك الله! فرماني القوم بأبصارهم فقلت: وأثكل أميّاه (۱) ما شأنكم تنظرون إليّ؟ فجعلوا يضربون بأيديهم على أفخاذهم فلما رأيتهم يصمّتونني، لكني سكت، فلما صلى رسول الله الله في فبأبي هو وأمي، ما رأيت معلماً قبله ولا بعده أحسن تعليماً منه، فوالله ما كهرني (۱) ولا ضربني ولا شتمني، قال: "إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الناس، إنما هو التسبيح والتكبير وقراءة القرآن، أو كما قال رسول الله الله المحديث (۱).

إلى غير ذلك من الأدلة الكثيرة التي تبين لنا أن النبي كان يعامل الناس في دعوته بالحكمة واللين، لذلك فإنه لا بد للداعية إلى الله تعالى أن يتأسى بالنبي في دعوته وفي أمره ونهيه، وفي تعامله مع الناس، ولا بد له من الصبر وطول النفس، والتدرج مع المدعو شيئاً فشيئاً حتى يمكن إعادته للحق والصواب.

### العبهث الخامس: الرنق والهلم:

إنَّ من الواجب على الداعية إلى الله تعالى أن يكون رفيقاً رحيماً، حليماً ليناً مشفقاً على الناس، فإنَّ ذلك مدعاة لقبول الناس منه، وانتفاعهم بدعوته، وهذا هو خلق النبي في دعوته للناس، ولهذا امتن الله تعالى على نبيه في بقوله: ﴿فَهَمَا رَحْمَةِ مِنَ اللهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانَعْشُوا مِنْ حَوَلِاً فَاعْفُ عَنهُم وَاسْتَغْفِر لَمُمُم وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ ﴿ اللهُ ا

 <sup>(</sup>١) واثكل أُمياه: معناه فقدان المرأة لولدها، ويجوز أن يكون من الألفاظ التي تجري على ألسنة العرب ولا يراد بها الدعاء، كقولهم تربت يداك. انظر النهاية، لابن الأثير، ٢١٦/١.

<sup>(</sup>۲) ما كهرني: يعني ما نهرني.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، ٣٨١/١، كتب المساجد، باب تحريم الكلام في الصلاة، رقم ٥٣٧.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ١٥٩.

وامتن الله تبارك وتعالى على عباده المؤمنن ببعثة رسوله الكريم إليهم، وبما هو عليه من الخلق العظيم، فقال تعالى: ﴿لَقَدَّ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِنَ النَّسِكُمْ عَلَيْكُمْ مِاللَّهُ عَلَيْكُمْ مِاللَّهُ عَلَيْكُمْ مِاللَّهُ عَلَيْكُمُ مِاللَّهُ وَمِينَ رَوْوَكُ رَجِعَةً ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِاللَّهُ وَمِينَ رَوْوَكُ رَجِعَةً ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِاللَّهُ وَمِينَ لَهُ وَقُلُ رَجِعَةً اللَّهُ اللَّ

ولقد أمضى النبي الله حياته بمكة والمدينة وغيرهما، يدعو ويذكر وينذر في غاية من اللطف واللين، ويقصد نواديهم، يدعوهم إلى الهدى، ويتحمل منه ألوان الأذى، ويزيد على ذلك فيقول: «رب اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون» (٢).

فمن قرأ سيرته ولزم طريقته في دعوة أمته، كان أكمل الناس في متابعته، وأولاهم بوراثته، وأسعدهم بشفاعته، وأنصحهم لأمته، ولهذا لما كان صاحبه أبو بكر الصديق في ذلك كذلك أسلم على بديه من لا يحصون، وانتفع به من الخلق كثيرون (٤).

ولما أرسل الله سبحانه وتعالى موسى وهارون ـ عليهما السلام ـ إلى فرعون ـ طاغية مصر وجبارها ـ أمرهما أن يخاطباه باللين واللطف.

<sup>(</sup>١) التوبة: ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري مع الفتح، ٢٨٢/١٢، كتاب استتابة المرتدين، باب إذا عرض الذمي أو غيره بسب النبي الله ولم يصرح، رقم ٢٩٢٩، وصحيح مسلم، ٣١٤١٧/٣ كتاب الجهاد والسير، باب غزوة أحد، رقم ١٧٩٢، عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٢١.

<sup>(</sup>٤) انظر تذكرة أولي الغير بشعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، للشيخ عبدالله القصير، ٣١ - ٣٤.

قال تعالى: ﴿ أَذْهَبَا إِنَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ ۞ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيْمَ فَوْلًا لَيْمَ لَكُمُ يَنَذَّكُّرُ أَوْ يَنَذَّكُّرُ أَوْلًا لَيْمَ فَوْلًا لَيْمُ فَوْلًا لَيْمُ اللَّهُ يَنَذَّكُّرُ أَوْلًا لَيْمُ فَوْلًا لَيْمُ فَيْكُمُ لِيَا لَمُلَّمُ يَنَذُكُّرُ أَنَّا لَمُنْ فَيْ فَاللَّهُ فَيْكُ لَكُمْ فَوْلًا لَيْمُ فَوْلًا لَيْمُ فَوْلًا لَيْمُ فَوْلًا لَيْمُ فَوْلًا لَكُمْ فَيْكُ فَيْكُمُ لِمُ فَوْلًا لَيْمُ فَوْلًا لَكُمْ فَيْكُ أَلِي اللَّهُ فَيْكُولُوا لَكُمْ فَيْكُولًا لَيْمُ فَوْلًا لِيَا لِمُعْلِمُ لَيْكُمْ لِي اللَّهُ فَيْكُولُونُ لِللَّهُ فَلَا لِلللَّهُ فَلَا لَيْمُ فَلِكُ لِلللَّهُ فَل

قال الإمام ابن كثير رحمه الله: «هذه الآية فيها عبرة عظيمة وهو أن فرعون في غاية العتو والاستكبار، وموسى صفوة الله من خلقه، إذ ذاك ومع هذا أمر أن لا يخاطب فرعون إلا بالملاطفة واللين»(٢).

وقد ورد في هذا المعنى استدلال المأمون عندما وعظه رجل وعنف له في القول فقال: يا رجل ارفق فقد بعث الله من هو خيرك منك إلى من هو شر مني، وأمره بالرفق، قال تعالى: ﴿فَقُولًا لَمُ قَرِلًا لَيْنَا﴾ (٣).

ومن الأحاديث النبوية التي تبين فضل الرفق واللين وتحثُّ عليه ما يلي:

١- عن عائشة رضي الله عنها، عن النبي الله قال: «إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه» (٥).

٢ - وعن جرير بن عبدالله - رضي الله عنه - عن النبي الله قال: «من يحرم المخير» (١٦).

٣ - وقال الشج عبدالقيس: "إن فيك خصلتين يحبهما الله، الحلم والأناة»(٧).

لذا فإنه ينبغي للداعية إلى الله تعالى، الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر أن يتقي الله في عباد الله، وأن يلزم الرفق بهم واللين معهم والحلم

<sup>(1)</sup> 由: 43, 33.

<sup>(</sup>٢) تفسير اين كثير، ١٦٣/٣.

<sup>(</sup>٣) انظر إحياء علوم الدين، للغزالي، ٣٣٤/٢.

<sup>(</sup>٤) طه: ۲۲.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم، ٢٠٠٤/٤، كتاب البر والصلة، باب فضل الرفق، رقم ٢٥٩٤.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم، ٢٠٠٣/٤، كتاب البر والصلة، باب فضل الرفق، رقم ٢٥٩٢.

<sup>(</sup>٧) صحيح مسلم، ٤٨/١، كتاب الإيمان، باب الأمر بالإيمان بالله ورسوله، وشرائع الدين والدعاء إليه والسؤال عنه...، رقم ١٨.

والعفو عنهم، فيما يدعوهم إليه، ويأمرهم به، وينهاهم عنه، حتى لا يصدهم عن الهدى أو يوردهم الردى.

ولا ينبغي للداعية إلى الله تعالى الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر أن يتسم بالشدة، ويأخذ بالغلظة، ما وجد مندوحة عن ذلك، فإذا اشتبه عليه الأمر، فعليه بمراجعة نصوص الكتاب والسنة وقواعد الشريعة، وكلام أهل العلم المعتبرين، إن كانت لديه الأهلية لذلك، لمعرفة الراجح بالدليل، وإلا فعليه بما وجه الله تعالى إليه أمثاله بقوله سبحانه: ﴿فَشَنَالُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَامُونُ ﴾ (١) (٢).

#### المبحث السادس: الصبر:

إن نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية الواردة في الصبر لا تكاد تُحصى لكثرتها.

وقد أخبر الله تعالى عن لقمان الحكيم بأنه أوصى ابنه بقوله: ﴿وَأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَأَنَّهُ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُصْبِرَ عَلَىٰ مَا أَصَابَكُ ۚ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُودِ﴾(٣).

فأتبع حثه له بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالصبر، وما ذلك إلا لأن القيام بهذا يتطلب الكثير من المجاهدة، ولحوق الأذى بالمحتسب، وهذا لا يثبت معه إلا من كان متحلياً بالصبر.

ولهذا نجد أن الله تعالى أمر رسله ـ صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ـ وهم أثمة الدعوة إلى الله تعالى بالصبر، كما قال تعالى لخاتمهم الله فَأَصْيِرَ كَمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْطِل لَمُثَمَّ (٤).

وقال تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُوا ۚ بِٱلصَّدِ وَٱلصَّلَوٰةَ ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>١) النحل: ٤٣.

 <sup>(</sup>۲) انظر تذكرة أولي الغير بشعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، للشيخ عبدالله القصير، ٣٦.

<sup>(</sup>٣) لقمان: ١٧.

<sup>(</sup>٤) الأحقاف: ٣٥.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٥٤.

وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ أَصْبِرُواْ وَمَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ لَعَلَكُمْ تُغْلِحُونَ ﷺ (١٠).

ومن الأدلة من السنة التي ترغب في الصبر وتحث عليه ما يلي:

ا ـ ما ورد عن سعد بن أبي وقاص ـ رضي الله عنه ـ قال: قلت يا رسول الله: أي الناس أشد بلاءً؟ قال: «الأنبياء ثم الصالحون ثم الأمثل فالأمثل، يبتلي الرجل على حسب دينه، فإن كان في دينه صلابة زيد في بلائه، وإن كان في دينه رقة خفف عنه، وما يزال البلاء بالمؤمن حتى يمشي على الأرض وليس عليه خطيئة»(٢).

٢ - وعن أنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ مرفوعاً: "إنَّ عظم الجزاء مع عظم البلاء، وإن الله إذا أحب قوماً ابتلاهم فمن رضي فله الرضى، ومن سخط فله السخط»(").

٣ - وعن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه -: أن أناساً من الأنصار سألوا رسول الله عنه أعطاهم ثم سألوه فأعطاهم حتى نفذ ما عنده قال: «ما يكون عندي من خير فلن أدخره عنكم، ومن يستعفف يعفه الله، ومن يستغن يغنه الله، ومن يتصبر يصبره الله، وما أعطى الله أحداً عطاء هو خير وأوسع من الصبر» (٤).

<sup>(</sup>۱) آل عمران: ۲۰۰.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي، ٢٠١/٤، كتاب الزهد، باب ما جاء في الصبر على البلاء، رقم ٢٣٩٨، وقال هذا حديث حسن صحيح، وسنن ابن ماجه، ١٣٣٤/٢، كتاب الفتن، باب الصبر على البلاء، رقم ٤٠٢٣، والإمام أحمد في المسند، ١٨٥/١، ١٨٠، ١٨٠، ١٧٢، وانظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني رقم ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي، ٢٠١/٤، كتاب الزهد، باب ما جاء في الصبر على البلاء، رقم ٢٣٩٦، وقال: حسن غريب، وسنن ابن ماجه، ١٣٣٤/٢، كتاب الفتن، باب الصبر على البلاء، رقم ٤٠٢٣، وحسنه الشيخ الألباني، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة، رقم ١٤٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري مع الفتح، ٣٣٥/٣، كتاب الزكاة، باب الاستعفاف عن المسألة، رقم ١٠٥٣. ١٤٦٩، وصحيح مسلم، ٧٢٩/٧، كتاب الزكاة، باب فضل التعفف والصبر، رقم ١٠٥٣.

ومما تقدم من الآيات الكريمة والأحاديث النبوية وغيرها التي تدل على فضل الصبر وتحث عليه، يتبين أن المؤمن معرض للابتلاء، ولكن على حسب قوة إيمانه أو ضعفه، وإذا صبر المؤمن واحتسب أجره عند الله كفر الله من ذنوبه وسيئاته، وعظم له الأجر، وإذا كان عامة الناس معرضون لهذا الابتلاء والامتحان، فإنَّ أشدهم بلاء الدعاة إلى الله، الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر، وهم أولى بالصبر والاحتساب، وخاصة ما يصيبهم بسبب دعوتهم من الأذى.

وفي صبر النبي ﷺ على أذى المشركين أمثلة رائعة يجدر بالدعاة إلى الله تعالى أن يقفوا عندها ويتأملوها، ليتأسوا بالنبي ﷺ، ومن هذه الأمثلة:

١ ـ ما كان مشركوا مكة يلقون على عتبته هي من الأنتان والأقذار،
 ومع ذلك كان يصبر ويحتسب، ويقول: «أي جوار هذا»(١).

٢ ـ بعد أن اشتد أذى قريش للنبي عقب وفاة عمه أبي طالب، خرج النبي الله إلى الطائف، للدعوة وطلب النصرة من ثقيف، ولكنها لم تستجب له، وأمروا صبيانهم وسفهاءهم أن يصطفوا على الطريق صفين، وأن يرجموه بالحجارة، فرجموه على الحجارة حتى أدموا عقبة (٢).

فهذه الأمثلة وغيرها تبين لنا شدة صبر النبي الله واحتسابه على ما لاقاه أثناء دعوته من أذى المشركين، فعلى الداعية إلى الله أن يتحلى بالصبر، ويتحمل المشاق في سبيل الدعوة.

#### المبحث السابع: التحلي بالأخلاق الفاضلة:

إن من الأمور المهمة في حياة الداعية إلى الله تعالى أو الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر أن يكون متمسكا بأخلاق الداعية، بحيث

<sup>(</sup>١) انظر سيرة ابن هشام، ١٩٦١ وتاريخ الطبري، ٣٤٣/٢.

<sup>(</sup>۲) انظر سيرة ابن هشام، ١٩٩١ ـ ٤٦٠، والطبقات الكبرى، لابن سعد، ٢١٢/١، والدلائل للبيهةي، ٢١٤/١، ومختصر سيرة الرسول ، الشيخ محمد بن عبدالوهاب، ٨٣٠ والسيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية، د/ مهدي رزق الله، ٢٢٧.

يظهر عليه أثر العلم في معتقده وفي عباداته من صلاة وصيام وتلاوة قرآن وفي هيئته وجميع مسلكه مبتعداً عن الأخلاق الذميمة حتى يُمثّل دور الداعية إلى الله تعالى.

وقد شنّع الله تعالى على الذين يدعون الناس إلى الصلاح وينسون أنفسهم بقوله: ﴿ أَتَأْمُ وَا النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتُلُونَ الْكِئنَ أَفَلاً تَعْقِلُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقــوكــه: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا نَفْعَلُونَ ۞ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَقْعَلُونَ ۞ ﴿ ( ) .

وإن كان القول الراجح من أقوال العلماء رحمهم الله أن للإنسان أن يأمر بالمعروف ولو لم يفعله، وينهى عن المنكر وإن كان يفعله.

إلاَّ أنَّ هناك أمراً مهماً يجب التنبه إليه. ألا وهو قبول دعوة الداعي أو أمر الآمر بالمعروف ونهي الناهي عن المنكر. وتأثير ذلك في الناس.

لذلك فإن الداعي إلى الله تعالى أو الآمر الناهي إذا كان قدوة صالحة في عقيدته وفي عباداته ومنهج حياته فحريٌ أن يُقبَل قوله وتسمع كلمته، ويكون له تأثير طيب على المجتمع (٣).

وقد مثلت حياة الرسول الشاعلة أعمالاً كثيرة متنوعة، بحيث تكون فيها الأسوة الصالحة، والمنهج الأعلى للحياة الإنسانية في جميع أطوارها، لأنها جمعت بين الأخلاق العالية والعادات الحسنة، والعواطف النبيلة المعتدلة...

وقد كان ﷺ، معلماً مخلصاً، وواعظاً ناصحاً، ومرشداً أميناً، وكان مبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) الصف: ٢، ٣.

 <sup>(</sup>٣) انظر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، د/ عبدالعزيز المسعود، ٢٢٣/١، وحاجة البشر إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، للشيخ عبدالله الجبرين، ٦٧ ـ ٦٨.

وكان الله عابداً شاكراً لربه، وقد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر. فعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان النبي الله يقوم من الليل حتى تتفطر قدماه، فقلت له: لِمَ تصنع هذا يا رسول الله وقد غفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال: «أفلا أكون عبداً شكوراً»(١).

#### المعبصث الثامن: القيام بالدعوة بالأهم فالأهم

إن البدء في الدعوة إلى الله تعالى بالأهم قبل المهم والتدرج في الدعوة حسب الأوليات لهو من أهم الضروريات التي يجب على الداعية إلى الله تعالى معرفتها والعمل على تحقيقها.

وقد دلَّ على ثبوت هذا المبدأ الكتاب والسنة وعمل سلف هذه الأمة الصالح رضوان الله عليهم.

إذ قص الله تعالى علينا في كتابه الكريم قصص الأنبياء وأخبارهم مع أقوامهم، فكان كل واحد منهم يبدأ بدعوة قومه إلى توحيد الله تعالى وإخلاص العبادة له وحده ونبذ الشرك وأهله.

قال تعالى عن نوح عليه السلام: ﴿لَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ، فَقَالَ يَنَقَوْمِ ٱعۡبُدُوا ٱللَّهَ مَا لَكُمُ مِّنَ إِلَامٍ غَيُرُهُۥۗٛ﴾(٣).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، ۱۱/۳، كتاب التهجد، باب قيام النبي الليل، رقم ۱۱۳۰، وصحيح مسلم، ۲۱۷۲/٤، كتاب صفات المنافقين، باب إكثار الأعمال والاجتهاد في العبادة، رقم ۲۸۲۰.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٢١.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ٥٩.

وقال سبحانه عن هود عليه السلام: ﴿وَإِلَىٰ عَادٍ لَمَاهُمُ هُودًا قَالَ يَنقَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُرُ مِنْ إِلَامٍ غَيْرِهُۥ﴾(١).

وقال جلَّ ذكره عن صالح عليه السلام: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَغَاهُمْ صَلِكًا قَالَ يَنْقُومِ أَغَاهُمْ صَلِكًا قَالَ يَنْقُومِ أَعْبُدُوا اللهِ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُةً ﴾ (٢).

وقال عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَإِنَّاهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اَعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَقُونَّ اللَّهَ وَاتَقُونً اللَّهَ وَاتَقُونً اللَّهَ وَاتَقُونً اللَّهَ وَاتَقُونً اللَّهَ وَاتَقُونً اللَّهَ وَاتَقُونًا اللَّهَ وَاتَّقُونًا اللَّهَ وَاتَّقُونًا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالى عن يعقوب عليه السلام: ﴿أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآة إِذَ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذَ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ وَاللهَ وَإِللهَ وَإِللهَ وَإِللهَ وَإِللهَ وَاللهَ وَاللهَ وَاللهَ وَاللهَ وَاللهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (٤).

وقال تعالى عن يوسف عليه السلام: ﴿ وَاتَّبَعْتُ مِلَةَ مَا بَآهِ يَ إِبَرْهِيمَ وَاسَّحَنَى وَيَعْقُوبُ مَا كَانَ لَنَا أَن لَشْرِكِ بِاللّهِ مِن شَيْءٍ ذَالِكَ مِن فَضْلِ اللّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى اللّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى النّاسِ وَلَكِنَ أَحَمُّرُ النّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ يَصَدِجِي السِّجْنِ مَأْتَيَابُ مُتَعَرِّوُنَ مِن دُونِهِ إِلاّ أَسْمَا عَمْمُونَ مِن دُونِهِ إِلاّ اللّهُ أَمْر أَلا مَسْمَا عَمْمُونَ إِلاّ إِنّاهُ ذَلِكَ اللّهِ اللّهِ أَمْر أَلا اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهِ أَمْر أَلا اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللللّ

وقال تعالى عن شعيب عليه السلام: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَكَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَنْقُومِ أَعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَامِ غَيْرُهُ ﴿ (٦) .

وقــال عــن مــوســى: ﴿قَالَ أَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَهُمَا وَهُوَ فَضَلَكُمْ عَلَى الْمُعَلِينَ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٦٥، وسورة هود: ٥٠.

<sup>(</sup>۲) الأعراف: ۷۳، وسورة هود: ٦١.

<sup>(</sup>۳) العنكبوت: ١٦.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٣٣.

<sup>(</sup>٥) يوسف: ٣٨ ـ ٤٠.

<sup>(</sup>٦) الأعراف: ٨٥، وسورة هود: ٨٤.

<sup>(</sup>V) الأعراف: ١٤٠.

وقال عن عيسى عليه السلام: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَلَا مِلَاكُّ مُسْتَقِيدُ ﴿ ﴾(١).

وهذا المنهج هو الذي سار عليه خاتم الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد الله الله أرسله الله رحمة للعالمين، بشيراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً، فقد بدأ الله بما بدأ به كل الأنبياء، وانطلق من حيث انطلقوا بدعوتهم من عقيدة التوحيد والدعوة إلى إخلاص العبادة الله وحده.

وقد أمره ربه تبارك وتعالى أن يدعو الناس جميعاً إلى التوحيد، فقال تعالى: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ يُكِيءَ وَيُعِيثُ فَعَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ ٱلأَتِيِّ ٱللَّذِي اللَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَالِمَوْهُ اللَّهِ عَوْهُ لَمَلَحَتُمْ تَهَمَدُونَ ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشَكِى وَتَمْيَاىَ وَمَمَاقِ بِنَهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﷺ لَا شَرِيكَ لَلَّمْ وَيِذَالِكَ أَمِرْتُ وَأَنَّا أَوَّلُ السَّلِمِينَ ﷺ (٣٠٠).

وقد استمر النبي على طيلة ثلاث عشرة سنة في مكة لا يكل ولا يمل صابراً على كل ألوان الأذى، وهو يدعو الناس إلى التوحيد وينهاهم عن الشرك قبل أن يأمرهم بالصلاة والزكاة والصوم والحج، وقبل أن ينهاهم عن الربا والزنا والسرقة وقتل النفوس بغير حق (٤).

اللهم ما كان يأمر به قومه من معالي الأخلاق كصلة الرحم، والصدق، والعفاف، وأداء الأمانة، وحسن الجوار ونحو ذلك، ولكن الموضوع الأساسي، ومحور الدعوة إنما هو عن التوحيد وتحقيقه.

وبعد أن هاجر رسول الله الله وأصحابه الكرام إلى المدينة وقامت دولة الإسلام على أساس التوحيد ظل الاهتمام بهذا الأمر على أشده

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٥١.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ١٦٢ ـ ١٦٣.

 <sup>(</sup>٤) انظر مقدمة فضيلة الدكتور/ صالح الفوزان على كتاب منهج الأنبياء في الدعوة إلى الله فيه الحكمة والعقل، للدكتور/ ربيع المدخلي، ص٥.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT PRINCE THOUGHT FOR QURANIC THOUGHT PRINCE THOUGHT PR

ولم يكتف رسول الله الله الله الله الله على عقيدة التوحيد عظماء الصحابة فضلاً عن غيرهم بين الفينة والفينة وكلما تسنح له فرصة للبيعة عليها.

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَآهَكَ الْمُؤْمِنَتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لَا يُشْرِكُنَ بِاللّهِ شَيْئًا وَلَا يَشْرِفَنَ وَلَا يَرْبِينَ وَلَا يَقْنُلُنَ أَوْلَئَدُهُنَّ وَلَا يَأْنِينَ بِبُهْتَنِ بَفْتَرِينَكُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَسْمِينَكَ فِي مَعْهُوفِ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَمُثَنَّ اللَّهُ إِنَّ اللّهَ عَفُورٌ تَحِيمٌ ﴾ (١).

وهذه الآية وإن كانت في بيعة النساء فإن رسول الله الله كان يبايع على مضمونها الرجال (٢٠).

فعن عبادة بن الصامت ـ رضي الله عنه ـ قال: «كان رسول الله في مجلس، فقال «تبايعوني على أن لا تشركوا بالله شيئاً ولا تسرقوا ولا تنزنوا ولا تقتلوا أولادكم» والآية التي أخذت على النساء ﴿إِذَا جَآءَكَ النُومِنَتُ ﴾ فمن وفي منكم فأجره على الله، ومن أصاب من ذلك شيئاً فعوقب به فهو كفارة له، ومن أصاب من ذلك شيئاً فستره الله عليه فهو إلى الله، إن شاء عفا عنه، وإن شاء عذبه (٣).

أما السنة ففيها الشيء الكثير الدال على أن رسول الله كان يفتتح دعوته بالتوحيد ويختتمها بذلك واستمراره على ذلك طيلة حياته للله كلل أو ملل.

١ عن عمرو بن عبسة السلمي ـ رضي الله عنه ـ قال: «كنت وأنا

<sup>(</sup>١) الممتحنة: ١٢.

 <sup>(</sup>۲) انظر منهج الأنبياء في الدعوة إلى الله فيه الحكمة والعقل، للدكتور/ ربيع المدخلي،
 ۷۷ ـ ۵۸.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري مع الفتح؛ ٦٤/١، كتاب الإيمان، باب ١١، حديث ١٨، وصحيح مسلم ١٢٣٣/٢، كتاب الحدود، باب الحدود والكفارات لأهلها، حديث ١٧٠٩، والنسائي، ١٤٢/٧، كتاب البيعة على الجهاد.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

في الجاهلية، أظن أن الناس على ضلالة، وأنهم ليسوا على شيء، وهم يعبدون الأوثان، فسمعت برجل بمكة يخبر أخباراً فقعدت على راحلتي فقدمت عليه، فإذا رسول الله هي مستخفياً جُرءاء عليه قومه فتلطفت، حتى دخلت عليه بمكة، فقلت له: ما أنت؟ فقال: «أنا نبي» فقلت: وما نبي؟ قال: «أرسلني بصلة قال: «أرسلني بصلة الأرحام، وكسر الأوثان، وأن يوحدوا الله لا يُشركُ به شيء» فقلت: ومن معك على هذا؟ قال: «حر وعبد»، قال: ومعه يومئذ أبو بكر وبلال ممن آمن به...» الحديث(١).

٢ ـ قول جعفر بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ للنجاشي ملك الحبشة: «أيها الملك، كنا قوماً أهل جاهلية نعبد الأصنام، ونأكل الميتة، ونأتي الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسيء الجوار، يأكل القوي منا الضعيف، فكنا على ذلك حتى بعث الله إلينا رسولاً منا نعرف نسبه وصدقه وأمانته وعفافه، فدعانا إلى الله لنوحده ونعبده ونخلع ما كنا نحن نعبد وآباؤنا من دونه من الحجارة، والأوثان...» الحديث (٢).

٣ ـ وفي أسئلة هرقل لأبي سفيان في مدة صلح الحديبية عن حال رسول الله على قال لأبي سفيان: ماذا يأمركم؟ قال أبو سفيان قلت: يقول: «اعبدوا الله وحده ولا تشركوا به شيئاً واتركوا ما يقول آباؤكم ويأمر بالصلاة، والصدق والعفاف، والصلة»(٣).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، ٥٦٩/١، كتاب صلاة المسافرين، باب إسلام عمرو بن عبسة، رقم ٢٩٤، وأحمد في المسند، ١١٢/٤،

<sup>(</sup>۲) انظر الإمام أحمد في المسند، ۲۰۲/۱، والسير والمغازي، لابن إسحاق، ۲۱۳ - ۲۱۷، وسيرة ابن هشام، ۲۸۹/۱ - ۲۹۳، بإسناد حسن إلى أم سلمة رضي الله عنها، وانظر السيرة النبوية، لابن كثير ۱۱/۲، وفتح الباري، لابن حجر، ۱۸۹/۷، وانظر السيرة النبوية الصحيحة، د .أكرم العمري، ۱۷۳/۱ - ۱۷۲.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري مع الفتح، ٣٢/١، كتاب بدء الوحي، حديث ٦.

THE PRINCE GHAZI TRUST

وهذا المنهج الذي سار عليه رسول الله الله كان يأمر به رسله إذا بعثهم للقيام بالدعوة.

\$ - فعن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: "قال رسول الله الله المعاذ بن جبل حين بعثه إلى اليمن: "إنك ستأتي قوماً أهل كتاب، فإذا جئتهم، فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، فإن هم أطاعوا لك بذلك فأخبرهم أن الله تعالى قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوا لك بذلك فأخبرهم أن الله تعالى قد فرض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم. . . » الحديث (۱).

قال شيخ الإسلام رحمه الله: "وقد عُلم بالاضطراب من دين الرسول، واتفقت عليه الأمة أن أصل الإسلام، وأول ما يؤمر به الخلق شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، فبذلك يصير الكافر مسلماً، والعدو ولياً... وفيه البداءة في الدعوة والتعليم بالأهم فالأهم»(2).

تلك هي دعوة الأنبياء جميعاً وعلى رأسهم أولو العزم من الرسل

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري مع الفتح، ٣٥٧/٣، كتاب الزكاة، باب أخذ الصدقة من الأغنياء وترد في الفقراء حيث كانوا، حديث ١٤٩٦، ومسلم ٥٠/١، كتاب الإيمان، باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام، حديث ١٩.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ١٧.

<sup>(</sup>٣) تيسير العزيز الحميد، ١٢٣.

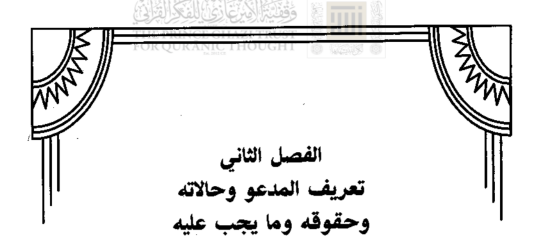
<sup>(</sup>٤) تيسير العزيز الحميد، ١٢٧.

يبدأون دعوتهم بالتوحيد في كل زمان ومكان مما يدل على أن هذا هو الطريق الوحيد الذي يجب أن يسلك في دعوة الناس إلى الله تعالى وسنة من سننه التي رسمها لأنبيائه وأتباعهم الصادقين، لا يجوز تبديلها ولا العدول عنها(١).

إلى غير ذلك من الدعائم والمقومات التي يقوم عليها المنهج الصحيح في الدعوة إلى الله تعالى كالصدق، والعدل، والتواضع، والجود، والكرم، والتثبت وعدم العجلة وغيرها مما هي من لوازم الداعية الناجح.



<sup>(</sup>۱) انظر منهج الأنبياء في الدعوة إلى الله فيه الحكمة والعقل، للدكتور/ ربيع بن هادي المدخلي، ٢٦ ـ ٧٧.



#### المبحث الأول: تعريف المدعو:

المقصود بالمدعو في اصطلاح الدعوة الإسلامية: هو الإنسان العاقل المخاطب بدعوة الإسلام، ذكراً أو أنثى، مهما جان جنسه ونوعه وبلده ومهنته، إلى غير ذلك من الفروق بين البشر(١).

لأن الإسلام هو رسالة الله الخالدة، بعث الله به محمداً إلى الناس جميعاً. قال تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ الإسلامُ (٢). وقال تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ الإسلامُ (٣). وقال تعالى: ﴿وَلَا يَتَايَّهُا النَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ جَيِعًا ﴾ (٣). وقال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلَنَكَ إِلَا كَافَةُ لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَبَكِيرًا وَلَكِينَ أَحَمُّ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا لَكُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وقال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَنَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ ﴾ (٥). وقال ﷺ: «كان النبي يُبعث إلى قومه خاصة

<sup>(</sup>١) أصول الدعوة، د/ عبدالكريم زيدان، ص٣٥٨.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١٩.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٥٨.

<sup>(</sup>٤) سبأ: ٢٨.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٢١.

وبعثت إلى الناس عامة»(١).

والأقرب أولى بالدعوة من الأبعد. قال تعالى: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَأَهْلِيكُو نَازًا وَقُودُهَا الأَفْرَيِينَ وَامَنُوا فُوّا أَنفُسَكُو وَأَهْلِيكُو نَازًا وَقُودُهَا الأَفْرَيِينَ وَامَنُوا فُوّا أَنفُسَكُو وَأَهْلِيكُو نَازًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْجَبَارَةُ عَلَيْهَا مَلْتَهِكُةً غِلاَظُ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَقَعَلُونَ مَا النَّاسُ وَالْجَبَارَةُ عَلَيْهَا مَلْتَهِكَةً غِلاظُ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَقَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ فَيَهُ الرّسول عَلَيْهُ : «كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته» (٤٠).

# المبجث الثاني: حالات المدعو:

وأما عن كيفية الدعوة إلى الله تعالى أعني من حيث الخطاب بها فتختلف بحسب حال المدعو، وله ثلاث حالات:

الحالة الأولى: أن يكون راغباً في الخير مقبلاً عليه، لكنه قد يجهله ويخفى عليه، فهذا يكفي في حقه مجرد الدعوة. مثل أن يقال له: هذا مما أمر الله به ورسوله فافعله. أو هذا مما نهى الله عنه ورسوله فاجتنبه. وهو من أجل رغبته في الخير وإقباله عليه سيقبل ويطيع.

الحالة الثانية: أن يكون عنده فتور وكسل عن الخير أو إقبال ورغبة في الشر، لهذا لا يكفي معه مجرد الدعوة، بل لا بد أن يضاف إليها موعظة حسنة بالترغيب في الخير والطاعة، وبيان فضل ذلك، وحسن عاقبته، وضرب الأمثال في العواقب الحميدة، وموعظة حسنة بالترهيب من الشر والفسوق، وبيان إثم ذلك، وسوء عاقبته، وضرب الأمثال في العواقب السيئة للفاسقين، ﴿ثُمَرَ كَانَ عَلِقِهَ ٱلَّذِينَ أَسَّتُواْ السُّواْكَ أَن كَلَّهُوا بِعَاينتِ اللهِ وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهْزِءُونَ فَي اللهُ وَن اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَى اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَالُهُ وَلَا اللهُ وَلِو اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، ٨٦/١، كتاب التيمم، وصحيح مسلم، ٣٧٠/١، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، رقم ٣.

<sup>(</sup>٢) الشعراء، الآية ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) التحريم: ٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري بشرح الفتح، ٣٨٠/٢، كتاب الجمعة، باب الجمعة في القرى والمدن، ومسلم ١٤٥٩/٣، كتاب الإمارة باب فضيلة الإمام العادل وعقوبة الجاثر، رقم ١٨٢٩.

<sup>(</sup>٥) الروم: ١٠.

الحالة الثالثة: أن يكون عنده إعراض عن الخير، واندفاع إلى الشر ومحاجة في ذلك فهذا لا يكفي في حقه مجرد الدعوة والموعظة، بل لا بد أن يضاف إليهما مجادلته بالتي هي أحسن. أحسن في المجادلة وأحسن في بيان الحق لتندحض حجته، وتبطل طريقته (١).

وإلى هذه الأحوال يشير قوله تعالى: ﴿ أَدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةُ وَجَندِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ ٱحْسَنَ ﴾ (٢).

وفي هذا المعنى قال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ يرحمه الله تعالى ـ: «الناس ثلاثة أقسام: إما أن يعترف بالحق ويتبعه، فهذا صاحب الحكمة، وإما أن يعترف به لكن لا يعمل به، فهذا يوعظ حتى يعمل، وإما أن لا يعترف به، فهذا يجادل بالتي هي أحسن، لأن الجدال فيه مظنة الإغضاب، فإذا كان بالتي هي أحسن حصلت منفعته بغاية الإمكان كدفع الصائل»(٣).

#### المبجث الثالث: حقوت المدعو:

المدعو له حقوق وواجبات، على الدعاة إلى الله تعالى ينبغي لهم مراعاتها من أهمها:

#### المطلب الأول: أن يؤتى المدعو ويدعى حيث كان

فالداعي إلى الله تعالى يقوم بالدعوة بنفسه، ويذهب إلى المدعوين في أماكنهم، ولا ينبغي له انتظار مجيء الناس إليه، وهكذا كان يفعل إمام الدعاة محمد بن عبدالله، عليه الصلاة والسلام، وسائر الأنبياء والرسل،

<sup>(</sup>۱) انظر رسالة في الدعوة إلى الله لفضيلة الشيخ محمد صالح العثيمين ـ رحمه الله ـ، ص١١ ـ ١٢.

<sup>(</sup>٢) النحل: ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي، ٧/٥٤.

عليهم السلام في جميع الأزمنة والأمكنة. فكان رسول الله الله على مجالس قريش ويدعوهم، ويخرج إلى القبائل في منازلهم، ويدعوهم إلى الله تعالى، ويذهب إلى ملاقاة من يقدم إلى مكة في المواسم فيدعوهم.

وجاء في سيرة ابن هشام: (وكان الله الا يسمع بقادم إلى مكة من العرب له اسم وشرف إلا تصدى له، فدعاه إلى الله، وعرض عليه ما عنده)(١).

ولم يكتف بأهل مكة ومن كان يأتيها، وإنما ذهب إلى خارجها. ذهب إلى الطائف عمد إلى نفر من ذهب إلى الطائف عمد إلى نفر من ثقيف هم يومئذ سادة ثقيف وأشرافهم فجلس إليهم رسول الله الله الله الله) (٢).

## المطلب الثاني: اختيار أنسب الوسائل والأساليب الملائمة في دعوته

وهذا الأمر مَن صميم عمل الدعاة، فهم بحكم إعدادهم، واستعدادهم قادرون على اختيار أنسب الوسائل والأساليب المشروعة مع كل مدعو إلى الله تعالى.

والوسائل تتمثل فيما يلي:

- (أ) الدعوة إلى الله تعالى بالقول.
- (ب) الدعوة إلى الله تعالى بالعمل.
- (ج) الدعوة إلى الله تعالى بالقدوة والسيرة الحسنة.

وعلى الدعاة أن يتذكروا دائماً أساليب الدعوة إلى الله تعالى المتمثلة في بيان وشرح أصول الدين والدعوة وفروعها، وأسلوب المقارنة بين الدعوة الإسلامية والدعوات الأخرى، وأسلوب الرد على الشبهات والمفتريات،

<sup>(</sup>١) انظر سيرة ابن هشام ٢/٥٧١، وفقه الدعوة إلى الله، د/ على عبدالحليم، ٢/٩٩١.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام، ٤١٩/١.

وأسلوب التربية، والإعداد، وأسلوب الترغيب والترهيب وغيرها. وسيأتي إيضاح ذلك إن شاء الله تعالى فيما بعد.

#### المطلب الثالث: الشفقة به والحرص عليه

كما أنه على الدعاة إلى الله أن يكونوا شديدي الحرص على هداية المدعوين، مهما بدر منهم من تحد وعناد، ومناصبة تجاه الدعوة والدعاة، وقد وردت في حرص النبي على هداية الناس آيات عديدة منها:

قـولـه تـعـالـى: ﴿لَقَدْ بَآنَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنْسُكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِينُ عَلَيْهِ مَا عَنِينُ عَلَيْهِ مَا عَنِينُ عَلَيْهِ مَا الْمُؤْمِنِينَ رَمُوكُ رَجِيمٌ ﴿ ) ("). وقوله سبحانه: ﴿وَمَا أَحَتُمُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ ) "). وقوله عزَّ وجلً: ﴿إِن تَعَرِض عَلَى هُدَنهُمْ فَإِنَّ اللّهَ لَا يَهدى مَن يُضِلُ وَمَا لَهُم فَين نُصِيرِت ﴾ (الله مُدَنهُمْ فَإِنَّ الله لا يَهدى مَن يُضِلُ وَمَا لَهُم يَن الله يَهدى مَن يُضِلُ وَمَا لَهُم مِن نُصِيرِت ﴾ (الله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهدِى مَن أَحْبَبُكَ وَلَكِنَ الله يَهْدِى مَن الْحَبَبُكَ وَلَكِنَ الله يَهْدِى مَن يُضِلُّ وَمُولُهُ بَنِحْمٌ نَفْسَكَ مَن يَشْلُكُ بَنِحْمٌ نَفْسَكَ مَن يَشَالُهُ وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهُمَدِينَ ﴿ ) ("). وقوله سبحانه: ﴿ وَلَهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُمْ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٢١.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) يوسف: ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) النحل: ٣٧.

<sup>(</sup>٥) القصص: ٥٦.

عَلَىٰ ءَاثَنِرِهِمْ إِن لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَاذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ۞﴾(١).

فعلى الداعي إلى الله تعالى أن يكون حريصاً على هداية الناس، مشفقاً عليهم، كما يجب عليه أيضاً أن يقتصد في الوعظ والإرشاد، ويختار الأوقات المناسبة لهم، حتى يكونوا مهيئين للتعلم والموعظة، لأن من طبيعة النفوس الملل مما يداوم عليه من الأعمال أو الأقوال، وإن كان محبوباً لها.

فعن أبى وائل شقيق بن سلمة قال: «كان ابن مسعود رضى الله عنه يذكرنا في كل خميس مرة، فقال له رجل: يا أبا عبدالرحمن لوددت أنك ذكرتنا كل يوم، فقال: أما إنه يمنعنى من ذلك أني أكره أن أملكم، وإنى أتخولكم بالموعظة كما كان رسول الله الله المخوّلنا بها مخافة السآمة علينا»<sup>(۲)</sup>.

#### المطلب الرابع: العفو عنه والإحسان إليه

فعلى الداعي إلى الله تعالى أن يكون متسامحاً مع المدعو، محسناً إليه، وأن يقابل حمقه وشدته بالحلم واللين، ويقابل طيشه وإساءته بالأناة والإحسان، فهذا من أعظم حقوق المدعو، ومن الأسباب التي تجعله يستجيب للدعوة، وينقاد للطاعة.

وقد كان نبينا محمد الله أكثر الناس أناة، وأوسعهم حلماً، وكان صبوراً يصفح للمخطىء، ويتجاوز عن المسيء. وقد أثنى عليه ربه في كتابه فقال تعالى: ﴿فَهِمَا رَحْمَةِ مِنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظٌ ٱلْقَلْبِ لَانْفَشُّوا مِنْ حَوْلِكٌ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَمُتُمْ﴾(٣).

وعن ابن مسعود ـ رضى الله عنه ـ قال: لما كان يوم حنين آثر النبي

<sup>(</sup>١) الكيف: ٦.

صحيح البخاري بشرح الفتح، ١٦٣/١، كتاب العلم، باب من جعل لأهل العلم أياماً معلوماً. وصحيح مسلم ٢١٧٧/٤، كتاب صفات المنافقين وأحكامهم، رقم ٢٨٢١.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ١٥٩.

أناساً في القسمة، فأعطى الأقرع بن حابس مائة من الإبل، وأعطى عيينة مثل ذلك، وأعطى أناساً من أشراف العرب فآثرهم يومئذ في القسمة، قال رجل: والله إن هذه القسمة ما عُدل فيها، وما أُريد بها وجه الله، فقلت: والله لأخبرن النبي. فأتيته فأخبرته، فقال: «فمن يعدل إذا لم يعدل الله ورسوله؟! رحم الله موسى فقد أوذي بأكثر من هذا فصبر»(١).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: جاء الطفيل بن عمرو الدوسي إلى رسول الله فقال: إن دوساً قد عصت وأبت، فادع الله عليهم، فاستقبل رسول الله القبلة ورفع يديه، فقال الناس: هلكوا. فقال: «اللهم اهد دوساً، وائت بهم» (٢٠).

#### المطلب الخامس: عدم الاستهانة بأي إنسان

لا يجوز للداعي إلى الله تعالى أن يستهين بأي إنسان، أو يستصغر شأنه، أو يحتقره فلا يدعوه، لأن الذي لا تُقيم له وزناً في أول الأمر، ربما يكون له في المستقبل وزن كبير في خدمة الإسلام والدعوة إليه. وهكذا كان رسول الله على يدع كل إنسان يلقاه أو يذهب إليه، ولم يستصغر شأن أحد. جاء في السيرة النبوية أن رسول الله على بعد أن عرض نفسه على قبائل العرب التي وافت الموسم في مكة، وكان ذلك قبل الهجرة بنحو ثلاث سنوات، ولم يستجب له منهم أحد، لقي ستة نفر من الخزرج عند العقبة من منى، وهم يحلقون رؤوسهم، فجلس إليهم رسول الله على فدعاهم إلى من منى، وقرأ عليهم القرآن، فاستجابوا لله ورسوله، وآمنوا. ثم رجعوا إلى الإسلام، وقرأ عليهم القرآن، فاستجابوا لله ورسوله، وآمنوا. ثم رجعوا إلى

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري بشرح الفتح، كتاب فرض الخمس، باب ما كان النبي يعطي المؤلفة قلوبهم وغيرهم من الخمس، ٢٥١/٦، ومسلم، كتاب الزكاة، باب إعطاء المؤلفة قلوبهم على الإسلام وتصبر من قوي إيمانه، ٧٣٩/٢.

 <sup>(</sup>۲) صحیح البخاري مع الفتح، كتاب الجهاد، باب الدعاء للمشركین بالهدى لیتألفهم،
 ۲/۷۲، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب فضل غفار وأسلم وجهینة وأشجع تمیم ودوس وطي، ۱۹۵۷/٤.

قومهم بالمدينة، وذكروا لهم نبأ رسول الله هذا، ودعوهم إلى الإسلام، فانتشر فيهم خبره حتى لم يبق دار من دور الأنصار في المدينة إلا فيها ذكر رسول الله هذا ودعوته.

وكانت نتيجة هذه الوسيلة الحكيمة التي اتبعها إمام الدعاة الله أن كان أولئك الستة نواة الدعوة الإسلامية في المدينة النبوية، وطليعة الدعاة إلى الإسلام في خارج مكة المكرمة، وفاتحة مستقبل ميمون لتاريخ الإسلام والمسلمين.

فعلى الداعي إلى الله أن يقتدي بهدي رسول الله ولا يستهين بأحد فيزهد في دعوته، فقد يكون الخير الكثير على يد هذا الذي لا يرى فيه خيراً في تلك اللحظة (١٠).

#### المطلب السادس؛ عدم مواجهته بالزجر أمام الناس

إنَّ على الداعي إلى الله تعالى أن يكون على حكمة بالغة، فلا يزجر شخصاً أو يذكره باسمه إذا كان في الموعظة العامة كفاية وغُنية، فقد تنقلب النصيحة فضيحة، ولهذا كان النبي شو حريصاً على مشاعر الناس وأحاسيسهم، فقد صح عن النبي شو أنه قال: «ما بال أقوام قالوا كذا وكذا، لكني أصلي وأنام، وأصوم وأفطر، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتى فليس مني»(٢).

وبلغه شرط أهل بريرة رضي الله عنها أن الولاء لهم بعد بيعها ثم

<sup>(</sup>١) أنظر أصول الدعوة لعبدالكريم زيدان، ص٣٦١، ومنهاج الدعاة، لمحيي الدين الألوائي، ٧٣ ـ ٧٤، إمتاع الأسماع للمقريزي، ص٣٢، السيرة الحلبية، ١٩٩/٠.

<sup>(</sup>٢) مسلم، كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه، ١٠٢٠/٢.

خطب الناس فقال على: «ما بال أناس يشترطون شروطاً ليست في كتاب الله، من اشترط شرطاً ليس في كتاب الله فليس له، وإن اشترط مائة مرة، شرط الله أحق وأوثق»(١).

وإذا كنا قد عرفنا حقوق المدعو وما يجب له على الدعاة فما الذي يجب عليه؟ ذلك ما نريد أن نتناوله في المبحث التالي:

#### المبحث الرابع: ما يجب على المدعو:

والمدعو ليس مدللاً ولا متروكاً لنفسه وهواه، وإنما هو مطالب بالانقياد للحق، وأن يقوم بتطبيق منهج الله تعالى، وهو مطالب كذلك بالتفقه الحاد، والسؤال عما يشكل عليه، وأن يقوم بالدعوة إلى الله على بصيرة. وهذا ما سنوضحه فيما يلى:

#### المطلب الأول: الانقياد إلى الحق والخير إذا تبين له

وطالب الله سبحانه أمة الدعوة جميعاً بأن يستجيبوا للرسول محمد الله لأنه يدعوهم لما يحييهم في الدنيا حياة طيبة، ويحظوا في الآخرة برضوان الله تعالى، فقال لسهم: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا السَّتَجِيبُوا لِللَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري مع الفتح، كتاب المكاتب، باب ما يجوز من شروط المكاتب، ۱۸۷/۰ ومسلم كتاب العتق، باب إنما الولاء لمن أعتق ۱۱٤۲/۲.

<sup>(</sup>٢) الحديد: ٢٥.

يُحْيِيكُمْ وَأَعْلَمُواْ أَنَ اللَّهُ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ. وَأَنَّكُمْ إِلَيْهِ نُحْشُرُونَ ﴿ ﴾(١).

إن المدعو مطالب بأن يدخل في دين الإسلام، إن كان من غير المسلمين بمجرد أن يستبين له الحق، ومطالب بأن يكف عن المعصية، ويخرج من ذلها وإثمها إن كان من المسلمين العصاة، ليستمتع بعز الطاعة، وعظيم أجرها عند الله.

ومطالب بأن يستمر على طاعته، وأن يستزيد منها، ومن فعل الخير، إن كان من المسلمين الطائعين، إن المدعو مطالب بذلك كله، وهذا هو الانقياد والانصياع إلى الحق، وهذا هو واجبه الذي لا محيد عنه إلا بهمزات الشياطين من الإنس أو الجن، أو بإغلاق القلب والعقل عن تقبل الحق عناداً أو كبرياء. ومن يفعل ذلك بعد أن تبين له الحق، فإنه يسيء إلى نفسه، وإلى مجتمعه الذي يعيش فيه، ويسيء إلى آخرته (٢).

إن الله تعالى يأمر بفعل الخير، ويثيب عليه، أجزل الثواب، في عديد من الآيات البينات، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَرْكَعُواْ وَاسْجُمُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَاعْبُدُواْ رَبِّكُمْ وَاعْبُدُواْ رَبِّكُمْ وَاعْبُدُواْ رَبِّكُمْ وَاعْبُدُواْ وَالْعَالِمُونِ وَالْعَالَا وَالْعَالَا وَالْعَالَا وَالْعَالَا وَالْعَالَا وَالْعَالَا وَالْعَالَا وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَالْ

وقال سبحانه: ﴿ وَلِكُلِ وِجْهَةً هُوَ مُولِيَّهُ ۚ فَاسَتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ جَمِيعًا ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (٤).

#### المطلب الثاني: طلب العلم الشرعى

إنَّ على المدعو إذا هداه الله تعالى إلى الدين القويم، أن يتبصر في دينه، وأن يقوم بطلب العلم الشرعي، وقد أمر الله بالعلم في كتابه قبل القول والعمل، قال تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَاۤ إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَٱسْتَغْفِر لِذَنِّكَ

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٢٤.

<sup>(</sup>۲) فقه الدعوة، ۱۰۲۷/۲ ـ ۱۰۲۸، بتصرف.

<sup>(</sup>٣) الحج: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٤٨.

# الفراية وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنَاتِ وَاللَّهُ يَعَلَمُ مُتَعَلَّكُمْ وَمُثُونَكُمْ اللَّهُ الله الفراية القالف المتعالف الفراية الفراية

وبوَّب الإمام البخاري \_ رحمه الله \_ لهذه الآية بقوله «باب العلم قبل القول والعمل $^{(7)}$ .

وقد أثنى الله تعالى على أهل العلم وبين فضلهم فقال تعالى: ﴿شَهِـدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُوا الْفِلْرِ قَابِّنًا بِالْقِسْطِ ﴾(٣). وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا وَبَرْفَعِ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُونُوا الْفِلْرَ دَرَيَحَنَتِ ﴾(٤). وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَتُوا ﴾(٥).

وقد شبّه الرسول الهدى والعلم الذي بعث به بالمطر المفيد، لأنه يحيي القلوب، كما يحيي المطر الأرض، وشبه من ينتفع به بالأرض الطببة، وشبه من يحمل العلم ويعلمه ولم ينتفع به بالأرض الصلبة الممسكة للماء، فينتفع به الناس، وشبه من لم يتعلم ولم يعمل بالأرض المستوية التي لا تمسك ماء ولا تنبت كلاً، وهذا شر الناس لا ينفع ولا ينتفع. فعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: «إن مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل غيث أصاب أرضاً، فكانت منها طائفة طببة قبلت الماء، فأنبتت الكلا والعشب الكثير، وكان منها أجادب أمسكت الماء، فنفع الله بها الناس، فشربوا منها وسقوا وزرعوا، وأصاب طائفة منها أخرى إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلاً، فذلك من فقه في دين الله ونفعه وما بعثني الله به فعلم وعلم، ومثل من لم يرفع بذلك رأساً، ولم ونفعه وما بعثني الله به فعلم وعلم، ومثل من لم يرفع بذلك رأساً، ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به (٢٠).

<sup>(</sup>۱) محمد: ۱۹.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري مع الفتح، كتاب العلم، باب العلم قبل القول والعمل، ١٥٩/١.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ١٨.

<sup>(</sup>٤) المجادلة: ١١.

<sup>(</sup>٥) فاطر: ۲۸.

 <sup>(</sup>٦) صحيح البخاري بشرح الفتح، ١٧٥/١، كتاب العلم، باب فضل من علم وعلم، ومسلم ١٧٨٧/٤ كتاب الفضائل، باب بيان مثل ما بعث النبي من الهدى والعلم رقم ٢٢٨٢.

فعلى المدعو أن يولي العلم جل اهتمامه، وأن يسعى في طلبه، ليدعو الناس على بصيرة.

#### المطلب الثالث: العمل على تطبيق منهج الإسلام

وذلك أن المدعو بعد أن تحول وانقاد إلى الحق والخير، فإنه لزاماً عليه أن يسلك سبيل العاملين بهذا الدين، المطبقين لمنهجه ونظامه في كل مجالات الحياة.

وذلك أن الإيمان لا يكون إيماناً كاملاً، إلا إذا صدقه العمل بالجوارح، قال الحسن البصري رحمه الله: «ليس الإيمان بالتحلي ولا بالتمني، ولكنه ما وقر في الصدور وصدقته الأعمال»(١).

والمقصود بالعمل على تطبيق منهج الإسلام، أن يلتزم بالإسلام عقيدة وشريعة وسلوكاً ومنهج حياة، يمارس ذلك في نفسه، وفي مجال بيته، وفي مجتمعه.

#### المطلب الرابع: القيام بالدعوة إلى الله تعالى

إنَّ المدعو الذي هداه الله تعالى إلى الانصياع إلى الحق، ثم قام بتطبيق منهج الله تعالى، وقام بالتفقه في دينه، وتعلم العلوم الشرعية، عليه أن يكون داعية إلى الله تعالى، يدعو غيره من الناس إلى عبادة الله وحده، وإلى اتباع ما جاء به نبينا محمد .

وهكذا يكون العمل للإسلام، والدعوة إليه حلقة محكمة البناء، يتحول المسلم فيها من مدعو إلى داع لغيره، ثم يتحول هذا المدعو إلى داع وهكذا.

<sup>(</sup>١) انظر شرح العقيدة الطحاوية، ص٣٨١.

قَـــال عــــزٌ وجـــلَ: ﴿وَلَتَكُن مِنكُمْ أَمَّةٌ يَذَعُونَ إِلَى ٱلْمَثَرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِمُونَ ﴿ ﴾ (١).

وقد قال النبي الله لعلي بن أبي طالب - رضي الله عنه - يوم خيبر: «انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم، ثم ادعهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه، فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من حمر النعم»(٢).

ودليل ما تقدم من واجبات المدعو قول الله تعالى: ﴿وَٱلْمَصَرِّ ۚ ۚ إِنَّ اللهِ اللهِ تَعَالَى: ﴿وَٱلْمَصَرِّ ۚ ۚ إِنَّ اللهِ اللهُ اللهِ ال

#### المطلب الخامس: السؤال والاستيضاح عما يشكل عليه

إنَّ المدعو بعد أن وفق إلى الحق والخير فإن عليه أن يسأل ويستوضح عن كل ما لا يعرفه أو يُشكل عليه من أمور العقيدة والعبادات، وأمور المعاملات وطرق الخير وأبواب البر، وعن كل شبهة ترد عليه في دينه حتى يعبد الله تعالى وقد خلص قلبه وعقله من كل الشبهات قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا يَعْلَمُونُ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا يَعْلَمُونُ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا وَمِن قَلْمُ اللَّهِ عَلَى الشبهات قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلُوا وَيَسْتُوضُوا حتى يكونوا وكما أوجب الله على طلاب العلم والمعرفة أن يسألوا ويستوضحوا حتى يكونوا على بينة من أمر دينهم، فقد أوجب على العلماء والدعاة أن يجيبوهم على ما سئلوا، وأن يبادروا بالتوضيح والتبيين لهم إذ لم يسألوا قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَنَهُ النَّاسِ وَلَا تَكُتُمُونَهُ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري مع الفتح، كتاب المغازي، باب غزوة خيبر، ٤٧٦/٧، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل علي، ١٨٧١/٤.

<sup>(</sup>٣) العصر.

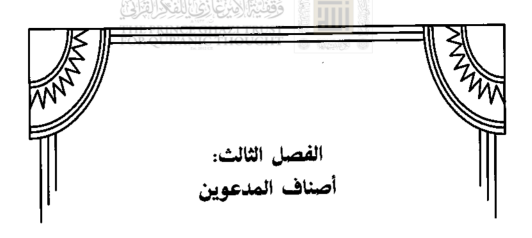
<sup>(</sup>٤) النحل: ٤٣.

<sup>(</sup>٥) آل عمران: ١٨٧.

والأصل في المسلم أن يسأل عما لا يعلم وكان الصحابة رضوان الله عليهم يسألون رسول الله عن عن كل ما يعني لهم في شؤون الدين، بل في الكثير من شؤون الدنيا، حتى إن بعضهم كان يسأل عن الشر، مخافة أن يقع فيه، كما في حديث أبي إدريس الخولاني أنه سمع حذيفة بن اليمان يقول: "كان الناس يسألون رسول الله عن الخير، وكنت أسأله عن الشرمخافة أن يدركني" (1).



<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري بشرح الفتح، ٣٥/١٣، كتاب الفتن، باب كيف الأمر إذا لم تكن جماعة؟، ومسلم ٣/١٤٧٠، كتاب الإمارة، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن.



#### المبجث الأول: العسلمون

#### المطلب الأول: سماتهم العامة

المسلمون: هم المعرَّفون في اصطلاح الدعوة بأمة «الاستجابة»، وهم الذين قبلوا الدعوة، واستجابوا لدين الإسلام. ولهم سمات وخاصية تميزهم عن غيرهم، منها ما يأتى:

١ - سلامة الفطرة: فقد فطر الله الناس جميعاً إلى الخير، وما داخلهم الشر إلا مع وساوس الشياطين وهمزاتهم، وما يزينون به الباطل، ويبهرجون به المعصية، إن الإنسان إذا ترك لنفسه من غير عناد ولا نفاق ولا معصية، فإنه يسلك السلوك القويم، الذي تمليه عليه فطرته السليمة.

قىال تىعىالى: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيقًا ۚ فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَاۚ لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّيثُ الْقَيِّمُ وَلَكِكِرَ أَكْتُكُرُ النَّكَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۖ ﴿ الْأَ

٢ - سرعة الاستجابة للحق غالباً: فالمسلمون أسرع استجابة في الغالب من غيرهم من الأصناف الأخرى. وسرعة الاستجابة للدعوة إلى الله

<sup>(</sup>١) الروم: ٣٠.

- تعالى - تمثل رصيداً كبيراً من الحير عندهم، كذلك تمثل فاعلية وتجاوباً دائماً ما تكون الدعوة الإسلامية بحاجة مُلحة إليهما.

" - الاستعداد للبذل والتضحية: فعموم المسلمين بحكم ما فطرهم الله - تعالى - عليه من فطرة سليمة، لم تلوثها أغراض ولا منافع، ولا أصابها من أمراض القلب ما يصرفها عن الحق، إن هؤلاء يكونون على استعداد فطري للبذل والتضحية في العمل بالإسلام والدعوة إليه على منهج القرآن والسنة.

٤ - الترحيب بالانتماء إلى الإسلام: والمسلمون من أجل سلامة فطرتهم، فإنهم يرحبون بكل عمل يشعرهم بالانتماء إلى الإسلام، من أجل هذا فهم ينتقلون من الضياع إلى العزة، وإلى الانتساب إلى الفئة المؤمنة التي تُجاهد في سبيل الله - تعالى - لتكون كلمة الله هي العليا(). وهذا الأمر هو الذي أمر الله - تعالى - به في كتابه الكريم قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ اللهُ وَيَعَمُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبُّكُم وَاقْعَمُوا الْخَيْرَ لَعَلَّحُمُ مَّ الَّذِينَ مَن وَحَهُ وَاللهُ عَلَيْكُم وَالْحَيْرِ لَعَلَّحُمُ مَّ اللِّينِ مِن وَجَهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِيم هُو اجْمَلُولُ وَفِي مَنْ اللَّهِ مِن وَلَهُ وَهَا جَعَلَ عَلَيْكُم وَالْحَيْرِ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مَلَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالُولُ وَعَمَ النَّسِيلُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

### المطلب الثاني: أهم أساليب دعوة المسلمين:

# أولاً \_ أهم أساليب دعوة المسلمين المنقادون للحق:

1 \_ أسلوب التعليم والتثقيف، وتفقيههم لأمور دينهم ودنياهم وذلك يتناول تعليمهم كتاب ربهم، وسنة نبيهم محمد ، على فهم السلف الصالح رضوان الله تعالى عليهم. وتعليمهم العقيدة الصحيحة، وبيان ما أحل الله تعالى وما حرم عليهم في أمور العبادات والمعاملات، وربطهم بالعلماء الموثوقين في عقيدتهم.

<sup>(</sup>١) فقه الدعوة إلى الله ٩٨٢/٢ ـ ٩٨٤، لعلى عبدالحليم باختصار وتصرف.

<sup>(</sup>٢) الحج: ٧٧، ٧٨.

٢ ـ تذكيرهم بما أوجب الله تعالى عليهم من واجبات، وما فرض عليهم من فرائض الإسلام مع الإخلاص لله تعالى في ذلك دون الرياء والسمعة، مع المموافقة لما جاء به الرسول ، أن ونبذ البدع والخرافات. قال ـ تعالى ـ: ﴿فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْمُمَلَ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُثْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَمَدًا ﴾ (١).

ورُوي مثل هذا عن القاضي عياض رحمه الله وغيره.

٣ - الحرص على تبليغ الناس هذا الدين. قال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ اللّهِ وَاللّهِ الْمَالِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَنُبَيِّنُتُم لِلنّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَدُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمَ وَالشّبَرُوا لِهِمْ اللّهِ اللّهَ عَلَيْهُ وَمَا يَشْتَرُونَ اللّهِ ﴿٣).
 وَاشْتَرُوا بِهِ مُنَا قَلِيلًا فَيِشَ مَا يَشْتَرُونَ ﴿ إِلَيْهِ ﴾ (٣).

وفي الصحيحين عن سهل بن سعد الساعدي \_ رضي الله عنه \_: أن رسول الله هذه قال لعلي \_ رضي الله عنه \_: «فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من أن يكون حمر النعم»(٤).

وفي الترمذي عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله على: «من علم علماً فكتمه ألجمه الله يوم القيامة بلجام من نار» (٥).

٤ ـ التأكيد على أن هذا الدين وحده هو واجب الاتباع دون سواه.

<sup>(</sup>١) الكهف: ١١٠.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر، ۱۱٦/۳.

**<sup>(</sup>٣)** آل عمران: ۱۸۷.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري بشرح الفتح، ٧٠٨، فضائل الصحابة، باب مناقب علي بن أبي طالب، ومسلم، رقم ٣٤٠٦، فضائل الصحابة باب فضل على رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود، ٦٨/٤، كتاب العلم، باب كراهية منع العلم، جامع الترمذي، ٧٩/٥، كتاب العلم، باب ما جاء في كتمان العلم، حديث رقم ٣٦٤٩، ابن ماجه ٩٦/١، المقدمة، حديث رقم ٢٦٤١، باب من سئل عن علم فكتمه.

قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيلًا وَتَكَذِيرًا ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ فَلْ يَعَالَيْهُ النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَبِيكًا ﴾ (١).

وقىال تىعىالىي: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُـدُوا وَاعْبُدُوا رَيَّكُمْ وَاقْعُدُوا رَيَّكُمْ وَاقْعَدُوا وَاعْبُدُوا رَيَّكُمْ وَاقْعَدُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ ﴾ (١٠).

٦ - غرس الالتزام بالإسلام في سلوك الناس، ولا شك أن الإيمان يزيد بالطاعات، وينقص بالمعاصي فإن الالتزام بالإسلام عقيدة وعبادة، وفكراً، وسلوكاً، وأدباً، وأخلاقاً، هو من أهم ما يُقوي الإيمان ويزيده.

٧ ـ استغلال سلامة الفطرة عندهم، وتوجيه هذه الفطرة إلى الحق والصواب.

٨ ـ استغلال سرعة الاستجابة للحق، وترشيد هذه الاستجابة، وتوظيفها لصالح المسلمين، وتوجيهها التوجيه الصحيح. ولا ريب أن لباقة الداعية إلى الله تعالى، وبعد نظره وما أوتيه من كياسة، وحكمة وقدرة على الدعوة. إن كل ذلك ليعطيه أحسن الفرص في مجالات العمل لدعوة هؤلاء المستجيبين في سرعة تُحمد لهم.

٩ ـ إشعارهم بأن الأخذ بالإسلام والانتماء إليه، والعمل له، وفق منهجه، ونظامه الصحيح، لا يُكلف الناس من أمرهم شيئاً. ولا يرهقهم من أمرهم عسراً. وأنه ما جعل الله عليهم في الدين من حرج ومشقة. قال

<sup>(</sup>١) سيأ: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٢.

<sup>(</sup>٤) الحج: ٧٧.

تعالى: ﴿ وَجَنِهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ مُوا ٱجْتَبَدَكُمُ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُرُ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجُ ﴾ (١).

١٠ دعوتهم إلى الدخول في جميع شرائع الإيمان وشعبه وأركانه، وزيادته وتقريره، وتثبيته والاستمرار عليه. قال تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا ءَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَٱلْكِتَابِ الَّذِي أَزَلَ مِن قَبْلُ ﴾ (٢).

وقـال تـعـالـى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ. وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱنشُم شَـلِمُونَ ۞ ﴾ (٣).

وقال سبحانه: ﴿وَيَزِيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱهْتَدُواْ هُدُئَّ ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا إِينَنَّا﴾ (٥).

11 - ترغيبهم في فعل الطاعات، والأعمال الصالحة وبيان عواقبها الحميدة، وتحذيرهم من عمل المعاصي والمنكرات، وبيان عواقبها الوخيمة.

١٢ - دعوتهم إلى الاستقامة والثبات على الإسلام، قال تعالى: ﴿إِنَّ النَّيْتِ وَاللَّهُ الْمَالَةِ عَلَى الْإسلام، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ أَنَّ اللَّهُ أَنَّ اللَّهُ أَنَّ اللَّهُ أَنَّ اللَّهُ أَلَا غَذَافُوا وَلَا عَنَوْلُوا وَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّلِي اللَّهُ الللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ الللللِهُ الللِهُ

وعن أبي عمرو وقيل: أبي عمرة سفيان بن عبدالله \_ رضي الله عنه \_ قال: قلت: يا رسول الله، قل لي في الإسلام قولاً لا أسأل عنه أحداً غيرك؟ قال: «قل: آمنت بالله ثم استقم»(٧).

<sup>(</sup>١) الحج: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) مريم: ٣٦.

<sup>(</sup>٥) المدثر: ٣١.

<sup>(</sup>٦) فصلت: ۳۰ ـ ۳۲.

<sup>(</sup>٧) صحيح مسلم ١/٦٥، كتاب الإيمان، باب جامع أوصاف الإسلام.

# THE PRINCÉ GHAZI TRUST العصادة: for quranic THE Heads العصادة: عوة العصادة: العصادة العصادة العصادة العصادة ال

العصاة هم الذين يرتكبون المعاصي والذنوب، ويخالفون أوامر الشرع فيما أمر به، وفيما نهى عنه. مع وجود أصل الإيمان لديهم، وإقرارهم بالشهادتين، ولم يصدر منهم إنكار شيء معلوم في الإسلام بالضرورة، أو نطق بكلمة كفر، أو خروج عن جماعة المسلمين.

وأصحاب المعاصي على درجات، يتفاوتون فيما بينهم في كم ونوع المعاصي التي يرتكبونها. والمسلم ليس معصوماً عن المعصية، فقد روى الترمذي بسنده عن أنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ عن النبي الله ابن آدم خطاء، وخير الخطائين التوابون (١).

وهناك دوافع على المعصية كثيرة، نذكر منها ما يلي:

1 \_ إن الإيمان قد يضعف في قلب المسلم فتغلبه شهوته ونفسه الأمارة بالسوء، ويقبل إغراء الشيطان، فيرتكب المعصية أمام زهرة الحياة الدنيا، وأمام اللذة العاجلة الفانية.

٢ - جهالة العاصي وغفلته عن ربه، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِللَّذِيثَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمُّ لِللَّذِيثَ يَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْهِمُّ عَلَيْهِمُّ وَكُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمُّ وَكُابُ اللَّهُ عَلَيْهِمُّ وَكُابُ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَكَابُ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَكَابُ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الل

وروى ابن كثير \_ يرحمه الله \_ في تفسيره عن ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_ قال: «من جهالته عمل السوء»(٣).

<sup>(</sup>۱) جامع الترمذي ۲۰۹/۶. كتاب صفة القيامة، باب المؤمن يرى ذنبه كالجبل، وابن ماجه ۲۰/۲ ۱۶۲۰/۲ كتاب الزهد، باب ذكر التوبة برقم ۲۵۱۱، وأحمد ۱۹۸/۳ وإسناده حسن. انظر جامع الأصول في أحاديث الرسول لابن الأثير الجزري ۱۹۵/۲.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٤٨٩/١.

هذه المجتمعات. إن كثيراً من العادات والتقاليد والأعراف اليوم تدعو إلى المعصية، وإن كثيراً من الأماكن لكذلك.

إن البيت والمدرسة والشارع والنادي، وكثيراً من وسائل الإعلام في تلك المجتمعات لتدعو الناس إلى المعاصي والآثام. وأن كثيراً ممن يمتهنون الكتابة حرفة وارتزاقاً، ليكتبون من القصص والروايات والمسرحيات \_ وغيرها \_ ما يدعو إلى المعصية بشكل مباشر حيناً، وغير مباشر حيناً آخر، وإن هؤلاء أعلى صوتاً وأكثر إمكانيات من الدعاة إلى الله تعالى، ولا حول ولا قوة إلا بالله (١)!!!

والداعي إلى الله تعالى يعمل مع هؤلاء العصاة مثل الطبيب الخبير، فيكشف أصل الداء، ثم يشعر المريض بالمرض الذي ابتلي به، ثم يدفعه لتناول الدواء الذي يصفه لإنقاذ نفسه من التهلكة، ويستعيد صحته، ثم يتعهد بحالة مريضه حيناً فآخر حتى يتأكد من مراعاته لإرشاداته ونجاته من زلاته (۲).

والداعي إلى الله ينظر إلى العصاة نظرة إشفاق ورحمة، فهو يراهم كالواقفين على حافة خطر يخشى عليهم من الهلاك، ويعمل جهده لتخليصهم وإنقاذهم، وهو في سبيل هذه الغاية، يتجاوز عن تجاوزاتهم على حقه إن كانت معصيتهم في حقه، ولا يُعيرهم، ولا يشمت بهم، ولا يحتقرهم افتخاراً بنفسه عليهم، ولكن له أن يغضب لهذا التجاوز قالت عائشة \_ رضي الله عنها \_: "ما انتقم رسول الله الله النها، لنفسه قط ولا نيل منه شيء فانتقم لنفسه إلا أن تنتهك محارم الله، فإذا انتهكت محارم الله لم يقم لغضبه شيء حتى ينتقم لله").

وإن للداعية إلى الله تعالى في تبغيض المعصية والترغيب في الطاعة أن يسلك مع هذا الصنف الأساليب التالية:

<sup>(</sup>١) انظر فقه الدعوة للدكتور علي عبدالحليم، ٩٥٤/٢. بتصرف.

<sup>(</sup>۲) انظر منهاج الدعاة، ص٧٨.

 <sup>(</sup>٣) صحيح البخاري بشرح الفتح، ٥٦٦/٦، كتاب المناقب، باب صفة النبي ، ومسلم ١٨١٣/٤، كتاب الفضائل، باب مباعدته الله للآثام.

الموب الموعظة الحسنة: وهي الأمر والنهي المقرون بالترغيب والترهيب والقول الحق الذي يلين القلوب، ويؤثر في النفوس ويكبح جماح النفوس المتمردة، ويزيد النفوس المهذبة إيماناً وهداية.

قال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَمُهُمْ وَأَشَدَّ تَلْبِيتًا﴾ (١٠. وقال سبحانه: ﴿ يَعِظُكُمُ ٱللَّهُ أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِهِ ۚ أَبَدًا إِن كُنُمُ مُؤْمِنِينَ ۞﴾ (١٠).

وينبغي للداعية إلى الله تعالى أن يراعي أحوال السامعين واستعدادهم، فينزل في العبارة مع العامة على قدر عقولهم متجنباً الألفاظ البعيدة عن إفهامهم، ويتوسط مع أوساط الناس، ويتأنق مع الخاصة، فيكون مع جميع الطبقات حكيماً يضع الأشياء في مواضعها، مهتدياً في ذلك بالكتاب والسنة وسيرة السلف الصالح.

٢ - أسلوب المترغيب والمترهيب: قال تعالى: ﴿إِنَّ هَادَا الْقُرْءَانَ يَهْدِى اللَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَيِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِاحَنِ أَنَّ لَمُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ۞ وَأَنَّ اللَّهِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَمُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ۞﴾ (٣).

فالقرآن الكريم يهدي لأقوم الطرق، وأوضح السبل، ومن هدايته الترغيب بوعد الطائعين الحافظين لحدود الله تعالى بعظيم الخير، وتبشيرهم بحسن المثوبة، والترهيب بوعيد المخالفين الذين تعدوا حدود الله تعالى بشديد العذاب، وإنذارهم بسوء العاقبة، ومن المعلوم يقيناً أنَّ الوعد بالخير يعم خير الدنيا والآخرة وسعادتهما، والوعيد يشمل نقم الدنيا والآخرة وشقاءهما(٤).

ويكون الترهيب بذكر الوعيد بالعذاب والعقوبات على جنس المعاصي والذنوب، سواء في الدنيا أو الآخرة، قال تعالى: ﴿ظَهَرَ

<sup>(</sup>١) النساء: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) النور: ١٧.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٩ ـ ١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير ابن كثير ٢٩/٣، وتفسير السعدي، ٩٨/٣ ـ ٩٩، والحكمة في الدعوة إلى الله، ٤٨٦.

ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتُ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَيلُواْ لَعَلَّهُمْ رَجِعُونَ ﴿ ﴾ (١).

فالآية الكريمة تبين أن كل ما يحدث في الأرض من المصائب، وقلة الشمار، وقحط الأمطار، إنما هو من عقوبة بعض ما عمل الناس من المعاصى والذنوب(٢).

٣ ـ أسلوب القصص: وأفضل القصص ما جاء في القرآن الكريم والسنة الصحيحة. قال تعالى: ﴿غَنْ نَقْشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ﴾ (٣).

﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَ مِنْ كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَعَ ﴾ (١).

ومن السنة ما ورد في قصة الأبرص والأعمى والأقرع ففي هذه القصة التحذير من كفران النعم والبخل، والتشويق إلى شكر النعم، والاعتراف بها للخالق، والإحسان إلى الناس<sup>(٥)</sup>.

وقصة الرجل الذي قتل مائة ثم تاب فتاب الله عليه (٢). فإن في هذه القصة الإيضاح للناس أن من تاب تاب الله عليه، وأن البيئة لها تأثير على الشخص، فلا بد للتائب أن يلتمس الجليس الصالح، وغير ذلك كثير في السنة النبوية.

٤ - ضرب الأمثال: في القرآن الكريم كثير من الأمثال المضروبة، والمداعية لا بد له من ذلك في دعوته، ومن ذلك أن الله تعالى شبه المنفق في سبيله بمن بذر بذراً فأنبتت كل حبة سبع سنابل، اشتملت كل سنبلة على مائة حبة، والله يضاعف فوق ذلك لمن يشاء بحسب حال المنفق وإخلاصه(٧).

<sup>(</sup>١) الروم: ٤١.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير ابن كثير، ٣/٤٥٢ ـ ٤٥٤، بتصرف.

<sup>(</sup>٣) يوسف: ٣.

<sup>(</sup>٤) يوسف: ١١١.

<sup>(</sup>٥) انظر فتح الباري لابن حجر، ٥٠٣/٦.

<sup>(</sup>٦) انظر صحيح مسلم ٢١١٨/٤، كتاب التوبة، باب قبول توبة القاتل وإن كثر قتله.

٧) انظر معنى ذلك في سورة البقرة: ١٦٢.

ومثل المنفق رياء وسمعة وبطلان عمله كمثل حجرٍ أملس عليه تراب فأصابه مطر شديد، فتركه أملسَ لا شيء عليه(١).

وشبه سبحانه الدنيا في زهرتها وسرعة زوالها بالماء الذي ينزل من السماء فأنبت الكلأ والعشب، ثم صار بعد هذه النظرة هشيماً (٢).

وضرب النبي على الأمثال في دعوته، ومن ذلك تشبيه الجليس الصالح بحامل المسك، والجليس السوء بنافخ الكير (٣).

وهذا من حكمة النبي هي، لأنه جمع بين الترغيب والحث على مجالسة من يستفاد من مجالسته في الدين والدنيا، وحذر من مجالسة من يتأذى بمجالسته فيهما<sup>(3)</sup> وغير ذلك كثير في الكتاب والسنة.

- لفت الأنظار والقلوب إلى آثار الأمم الماضية: وذلك بأن يلفت الداعي إلى الله تعالى أنظار الناس وقلوبهم إلى ما حل بالأمم السابقة من الهلاك والدمار والزلازل والمحن والأمراض، بسبب ظلمهم وتكذيبهم لرسل الله تعالى، فإن في ذلك أعظم الدروس والعبر لمن اعتبر وتفكر، والنظر في مساكنهم وديارهم، وكيف أبادهم وأهلكهم وأذلهم، وجعلهم عبرة للمعتبرين.

قال ـ تعالى ـ: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي الْأَرْضِ ثُمَّرَ الظَّرُواْ كَيْفَ كَاكَ عَلَقِبَةُ الْمُكَلِّبِينَ ۞﴾ (٥).

قال ابن كثير ـ رحمه الله ـ: «أي: فكروا في أنفسكم وانظروا ما أحل الله بالقرون الماضية الذين كذبوا رسُلهم وعاندوهم من العذاب والنكال

<sup>(</sup>١) انظر سورة البقرة: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) انظر سورة الكهف: ٤٥.

<sup>(</sup>٣) انظر صحيح البخاري مع الفتح ٦٦٠/٩، كتاب الذبائح والصيد، باب المسك، ومسلم ٢٠٢٦/٤، كتاب البر والصلة، باب استحباب مجالسة الصالحين.

<sup>(</sup>٤) انظر فتح الباري، ٣٢٤/٤، وشرح النووي على صحيح مسلم ١٧٨/١٦.

<sup>(</sup>۵) الأنعام: ۱۱.

والعقوبة في الدنيا مع ما ادخر لهم من العذاب الأليم في الآخرة وكيف نجى رسوله وعباده المؤمنين (١٠).

وقال سبحانه: ﴿ أُوَلَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبَّلِهُمْ كَانُوا الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا آكُونَ مَمَّا عَمَرُوهَا وَمَا تَهُمُ رُسُلُهُم وِالْبَيْنَاتُ فَمَا كَاكَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ ﴾ (٢).

قال الشيخ ابن سعدي رحمه الله: «وهذا السير المأمور به، سير القلوب والأبدان، الذي يتولد منه الاعتبار، وأما مجرد النظر من غير اعتبار فإن ذلك لا يغير شيئاً»(٣).

إلى غير ذلك من الأساليب الحكيمة في تبغيض المعصية، والترغيب في الطاعة.

وعلى الدعاة إلى الله تعالى أن يدعوا جميع العصاة إلى التوبة والإنابة، والرجوع إلى دين الله، وامتثال أمره، واجتناب نهيه، وإخبارهم بأن الله تبارك وتعالى يغفر الذنوب جميعاً لمن تاب منها ورجع عنها، وإن كثرت. وكانت مثل زبد البحر. قال تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى اللَّذِينَ آسَرَقُوا عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الدُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الل

وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدَعُونَ مَعَ اللّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقَتُلُونَ النَّفْسَ اللّهِ عَرَّمَ اللّهُ إِلَا اللّهُ الْحَامَ اللهِ يُطَنعَف اللّهِ عَرَّمَ اللّهُ إِلّه اللّهِ اللّهِ عَرَّمَ اللّهُ إِلَّهِ عَرَّمَ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ الْعَكَا اللهُ عَرَّمَ اللّهُ عَمَلاً اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَمَلاً اللهُ عَمَلاً مَهَانًا اللهُ عَمَلاً مَهَانَا اللهُ عَمْلُولًا عَمَلاً مَهَانِينًا فَأُولَتِهِ مَهُ اللّهُ عَمْلُولًا اللّهُ اللّهُ عَمْلُولًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمْلُولًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير، ١٣٥/٢.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن، ٩/٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير، ٢/١٣٥٠.

<sup>(</sup>٤) الزمر: ٥٣.

<sup>(</sup>٥) الفرقان: ٦٨ ـ ٧٠.



# المطلب الأول: تعريف أهل الكتاب (اليهود والنصاري):

أهل الكتاب هم: اليهود والنصارى، لقوله تعالى: ﴿أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنْزِلَ الْكِئْبُ عَلَى طَآبِهَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا﴾ (١).

ومن أسماء اليهود:

١ عبرانيون. وعبريون من العبر، أي من عبور إبراهيم جدهم
 الأعلى نهر الفرات.

٢ - ويقال لهم: إسرائيليون أو بنو إسرائيل نسبة إلى أبيهم إسرائيل.

" - ويقال لهم: هود. وهادوا. وقد تغلبت كلمة يهود عليهم. وأصلها يهوذا، وهم سبط من أسباط بني إسرائيل. سموا بهذا الاسم تمييزاً لهم عن الأسباط العشرة الذين سموا "إسرائيل" إلى أن تشتت الأسباط، وأُسِرَ يهوذا، ومن ثم دعى جميع نسل يعقوب يهوذا، ويهوذا جدّ هذا السبط، وهو رابع أولاد يعقوب، عليه السلام (٢).

\$ - وأطلق القرآن الكريم عليهم عبارة (أهل الكتاب) وهي لا تعني أنهم أصحاب علم بالكتاب وإنّما المراد بذلك أنهم أهل كتاب سماوي منزل من الله وهو التوراة. ويدخل في هذه التسمية النصارى أيضاً لوجود كتاب سماوي لديهم وهو الإنجيل كما سيأتي. هذا ويعزم اليهود بأن لديهم كتاباً يعتمدون عليه في تشريعاتهم وهو التّوراة.

والتوراة كلمة عبرانية معناها: الشريعة أو الناموس، وهي في عرف اليهود مجموعة الأسفار المنزلة على موسى، عليه السلام.

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٢٥٦.

 <sup>(</sup>۲) انظر تاريخ العرب قبل الإسلام، للدكتور جواد علي، ٩٤/٦ ـ ٩٠، وبنو إسرائيل في
 الكتاب والسنة، د. محمد سيد طنطاوى ٣/١ وما بعدها.

وقىال تىعىالىى: ﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلْوُنَ أَلْسِىنَتَهُمْ بِٱلْكِئْكِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْسَكِتَكِ وَمَا هُوَ مِنَ عِندِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَيَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

وقد جاء في الحديث الصحيح عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال: «يا معشر المسلمين، كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء وكتابكم الذي أنزل الله على نبيكم في أحدث الأخبار بالله تقرأونه محضاً لم يشب، وقد حدثكم الله أن أهل الكتاب قد بدلوا من كتب الله وغيروا فكتبوا بأيديهم، قالوا: هو من عند الله ليشتروا بذلك ثمناً قليلاً أو لا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مساءلتهم، فلا والله ما رأينا رجلاً منهم يسألكم عن الذي أنزل عليكم "(3).

وقد ذم الله اليهود الذين لم يعملوا بالتوراة وشبههم بالحمار الذي يحمل أسفاراً دون الانتفاع بها. فقال تعالى: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا اللَّوْرَائَةَ ثُمَّ لَمُ

<sup>(</sup>١) البقرة: ٧٠.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٧٩.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ٧٨.

<sup>(</sup>٤) البخاري، ١٦٠/٨، كتاب الاعتصام، باب قول النبي ﷺ: الا تسألوا أهل الكتاب عن شيء».

يَحْمِلُوهَا كَمَشَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَشْفَارًا ۚ بِثْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾ (١).

ويذكر القرآن الكريم أنَّ الديانة اليهودية كانت ديانة توحيد تتصف فيها الذات الإلهية بصفات الكمال والتنزه عن جميع مظاهر النقائص والعيوب، إلا أن المتأمل في التوراة الحالية يجد أن فكرة الألوهية قد انتكست في زمن تدوين هذه الأسفار، حيث شبهوا الله \_ سبحانه وتعالى \_ بكثير من صفات المخلوقين.

من ذلك ما يرويه سفر التكوين في قصة آدم وحواء وإخراجهما من الحنة إذ يذكر أن الله - تعالى - قد نهاهما عن الأكل من الشجرة لكي يبقيهما جاهلين لا يشاركانه في صفة من أخص صفاته، وبما أنهما قد أكلا من شجرة المعرفة فقد أصبحا في ذلك في مستوى الألوهية لتمييزهما بين الخير والشر، ومن ثم فقد أصبح لزاماً أن يطرد الإنسان من الجنة حتى لا تمتد يده إلى شجرة أخرى هي شجرة الخلد، فيكفل لنفسه أرقى صفات البقاء الإله وهي البقاء (٢).

ومن ذلك ما يقرره نفس السفر من أن الله تعالى بعد أن خلق السموات والأرض في ستة أيام استراح في اليوم السابع، وكان يوم السبت، وأن الله قد بارك هذا اليوم من أجل ذلك اليوم فحرم فيه العمل<sup>(٣)</sup>.

ويرد القرآن الكريم على هذا الزعم الباطل في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدَّ خَلَقْنَكَا السَّمَنَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَبَّامِ وَمَا مَسَّنَا مِن لُغُوبٍ ۞﴾ (٤).

ومن ذلك ما يرويه سفر التكوين في قصة هلاك قوم لوط، وتدمير قريتي «سدوم» و «عمورة». إذ يذكر أن ثلاثة رجال وهم الله وملكان معه،

<sup>(</sup>١) الجمعة: ٥.

<sup>(</sup>٢) انظر سفر التكوين ٢٣/٣ ـ ٢٣، والأسفار المقدسة لعلي وافي، ٢٥، ٢٤.

<sup>(</sup>٣) إنظر سفر التكوين ١/٢ ـ ٣، والأسفار المقدسة لعلى وافي، ٢٠، ٣٤.

<sup>(</sup>٤) ق: ٣٨، ومعنى ﴿وَمَا مَسَنَا مِن لَغُوبٍ ﴾، أي: لم يَحصلَ لنا تعب حتى نحتاج إلى الراحة.

قدموا على إبراهيم وهو جالس أمام خيمته، وأن إبراهيم قد عرف الله من بينهم، ورجاه أن يستريحوا عنده قليلاً من وعثاء سفرهم، وقدم إليهم ماء لشربهم وغسل أرجلهم، وأخذ عجلاً حنيذاً لطعامهم، فانتحى ثلاثتهم تحت ظل شجرة، وأخذوا يأكلون ممّا قدمه لهم، وإبراهيم جالس على مقربة منهم... إلى آخر القصة (١).

#### النصاري:

ولفظة النصرانية ونصارى من الألفاظ المعرّبة التي تُطلق في العربية على أتباع المسيح، عليه السلام، يرى بعض المستشرقين أنها من أصل سرياني هو (نصرا يا) ويرى بعض آخر أنها تسمية عبرانية أطلقها اليهود على من اتبع ديانة المسيح، ويرى بعض المؤرخين أن لها صلة بالناصريين، إحدى الفرق القديمة اليهودية المتنصرة، وقد بقي اليهود يُطلقون على أتباع ديانة المسيح، النصارى. وبهذا المعنى وردت الكلمة في القرآن الكريم، وصارت النصرانية علماً على الديانة المسيحية عند المسلمين (٢٠).

وفي الحديث عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله يله : «ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه (٤٠).

<sup>(</sup>١) انظر سفر التكوين الإصحاح، ١٨.

<sup>(</sup>٢) هود: ٦٩ ـ ٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر تاريخ العرب قبل الإسلام لجواد على، ١٩٢/٥، ٥١.

<sup>(</sup>٤) البخاري، ٩٧/٢، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات هل يصلي عليه؟

وكتاب النصارى هو الإنجيل الذي أنزله الله تعالى على عبده ورسوله، عيسى ابن مريم، عليه السلام. والإنجيل كلمة يونانية معناها البشارة والتعليم، وهي في الأصل اليوناني (انكليوس).

والكتاب المقدس عند النصارى، يشمل العهد القديم، والعهد الجديد، وقد استقر رأي النصارى في أوائل القرن الخامس الميلادي على اعتماد سبعة وعشرين سفراً من أسفارهم، وقرروا أنها هي وحدها الأسفار المقدسة، أي الموحى بها، ويعتقدون أنه موحى لأصحابها من الرب بمعانيها لا بألفاظها، وأطلقوا عليها اسم العهد الجديد للمقابلة بينها وبين ما اعتمد من أسفار اليهود المقدسة التي أطلقوا عليها اسم العهد القديم (۱).

والواقع أن المستعرض لتلك الكتب ليجد فيها التناقض والتضارب، الذي يلحق جملتها وأجزاءها ببعضها مع بعض، ومع مناقضتها للعقل، وقد تصدى لهذا الموضوع كثير من جهابذة العلماء المحققين قديماً وحديثاً. مثل ابن حزم في كتابه: (الفصل في الملل والأهواء والنحل)، وشهاب الدين أحمد بن إدريس المعروف بالقرافي في كتابه: (الأجوبة الفاخرة على الأسئلة الفاخرة)، وشيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه: (الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح)، والإمام ابن القيم في كتابه (هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى)، والشيخ رحمة الله الهندي في كتابه (إظهار الحق)، وغيرهم ممن ذكروا أمثلة كثيرة للتناقض والتحريف الذي أصاب هذه الكتب.

والقرآن الكريم يحدثنا عن كتاب سماوي أنزله الله ـ تعالى ـ على عبده ورسوله عيسى، عليه السلام، يحمل الهداية والنور والموعظة للمتقين من بني إسرائيل، كما قال تعالى: ﴿وَمَانَيْنَكُ ٱلْإِنْجِيلَ فِيهِ هُدُى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدِهِ مِنَ ٱلتَّوْرَنَةِ وَهُدًى وَمُوَعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ﴾ (٢).

وفيه البشارة بالنبي محمد ، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى آبَنُ مَرْيَمَ

<sup>(1)</sup> الأسفار المقدسة، لعلى وافي، ٧٥.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٢٦.

يَنَبَيْنَ إِسْرُوبِلَ إِنِّ رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمُنَا بَيْنَ يَدَّىَ مِنَ ٱلنَّوْرَانِةِ وَمُبَيْشِرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى اَتَّمُهُو أَخَدُّهُ (١).

وقد أشار القرآن الكريم إلى ما لحق الكتب السابقة من التحريف والسبديل، فقال تعالى: ﴿...وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَعَكَمَىٰ ٱخْكَذَا مِيثَلَقَهُمْ فَكَشُوا حَظًا مِمَّا ذُكِرُوا بِهِ فَأَغْرَبَنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَنْضَاةَ إِلَى يَوْمِ الْقِيكُمَةُ وَسَوْفَ بُنَيْمُهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَنْضَاةَ إِلَى يَوْمِ الْقِيكُمَةُ وَسَوْفَ بُنَيْمُهُمُ اللّهُ بِمَا كَانُوا بَعْمَنُونَ ﴾ (٢).

والقرآن الكريم يذكر أن الديانة التي جاء بها المسيح، عليه السلام، ديانة توحيد، تدعو إلى عبادة الله وحده. وفي ذلك يقول تعالى على لسان المسيح مجيباً على سؤال من ربه: ﴿ مَا قُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَا آمَرْتَنِي بِهِ آنِ اعْبُدُوا المسيح مجيباً على سؤال من ربه: ﴿ مَا قُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَا آمَرْتَنِي بِهِ آنِ اعْبُدُوا المسيح مجيباً على سؤال من ربه: ﴿ مَا قُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَا آمَرْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ اللهُ رَبِّ وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَقَيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلُو شَيْءٍ شَهِيدًا ﴾ (٣)

وذكر الله تعالى عند قوله: ﴿ يَكَبَنِى إِسْرَبُويلَ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّى وَرَبَّكُمْ إِنَّهُمُ مَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّـارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَسَارٍ ﴾ (٤).

بينما نرى الديانة التي تقررها هذه الأناجيل هي ديانة شرك تقوم على الاعتقاد بالتثليث، وقد أنكر القرآن الكريم في أكثر من آية على النصارى تحريفهم لكتاب الله في أسفارهم أو أناجيلهم المزعومة، وتغييرهم لطبيعة المسيح، وزعمهم أنه ابن الله، بقوله: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُزَيْرٌ أَبْنُ ٱللّهِ وَقَالَتِ النّصَكرى المسيح، وزعمهم أنه ابن الله، بقوله: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُزَيْرٌ أَبْنُ ٱللّهِ وَقَالَتِ النّصَكرى المسيحُ أَبْنُ ٱللّهُ ذَالِكَ قَوْلُهُم بِأَفَرِهِهِمٌ يُطْهَونَ قَوْلُ ٱلّذِينَ النّصَكرى المسيحُ أَبْنُ اللّهُ أَنْ يُؤْفَكُونَ أَنْ القَّلَ الْجَارَهُمُ وَدُهُمُ اللهُ أَنْ يُؤْفَكُونَ أَنْ اللّهُ وَالْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَامَ وَمَا أَمِرُوا إِلّا وَرُعْبَانَهُمُ اللّهُ وَالْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَامَ وَمَا أَمِرُوا إِلّا فَوَا إِلّا هُو سُبْحَانَةُ عَلَمًا يُشْرِكُونَ اللهُ (\*).

<sup>(</sup>١) الصف: ٦.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ١٤.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ١١٧.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ٧٧.

<sup>(</sup>٥) التوبة: ٣٠، ٣١.

(وقد اتفقت المصادر شرقية وغربية، دينية وغير دينية، على أن النصارى نزلت بهم بعد المسيح، عليه السلام، بلايا وكوارث جعلتهم يستخفّون بديانتهم، ويفرون بها أحياناً، ويصمدون للمضطهدين أحياناً أخرى، وهم في كلتا الحالتين لا شوكة لهم، ولا قوة تحميهم، وتحمي ديانتهم وكتبهم، وأنه في وسط هذه الاضطهادات يذكرون أنه دونت أناجيلهم الأربعة التي يؤمنون بها ودونت رسائلهم)(٢).

### المطلب الثاني: أهم أساليب دعوة أهل الكتاب

يبين لأهل الكتاب أن الإسلام هو دين الله تعالى إلى الخلق جميعاً، إنسهم وجنهم، عربهم وعجمهم، كتابيهم ومجوسيهم، ولا يتحقق الإيمان إلا بالتصديق بما جاء به محمد الله وأنه رسول الله إلى الناس كلهم في كل زمان ومكان من بعثته إلى قيام الساعة، وأنه لا طريق لأحد من الخلق إلا بمتابعته .

الإسلام دين الله تعالى إلى الناس جميعاً، وليس مقصوراً على العرب وحدهم، قال تعالى: ﴿قُلُ لا آسَنُكُمُ عَلَيْهِ أَجَدًا إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرَى لِلْعَلَمِينَ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿قُلَّ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَبِيعًا﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) النساء: ١٧١.

<sup>(</sup>٢) انظر محاضرات في النصرانية لأبي زهرة، ٣٤.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ٩٠.

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ١٥٨.

وقال تعالى: ﴿ قُسُل لَا أَسْتُلْكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْمَالَمِينَ ﴾ (١).

وقـال سـبـحـانـه: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا آحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَدَ ٱلنَّيَيْتُ أَنْ ﴾(٢).

وقال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَنْلَمِينَ ﴿ ﴿ (٣).

وفي خصوص دعوة اليهود والنصارى:

قال تعالى: ﴿وَقُل لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ وَالْأَيْتِينَ مَأْسَلَمَتُمُّ فَإِنْ أَسَلَمُوا فَقَدِ الْفَيَتِ وَالْأَيْتِينَ مَأْسَلَمَتُمُّ فَإِنْ أَسَلَمُوا فَقَدِ الْفَيْدُ وَإِنْ الْفَيْدُ اللَّهُ الْفَيْدُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا ا

وروى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي الله الله الله عنه عن النبي الله قال: «والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب النار»(١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي الله قال: «إن مثلي ومثل الأنبياء من قبلي كمثل رجل بنى بيتاً فأحسنه وأجمله، إلا موضع لبنة من زاوية، فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له، ويقولون: هلا وُضعت هذه اللبنة، فأنا اللبنة وأنا خاتم النبيين»(٧)

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ١٠٧.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، ٨٦/١، كتاب التيمم، باب ١.

<sup>(</sup>٥) آل عمران: ٢٠.

 <sup>(</sup>٦) صحيح مسلم ١٣٤/١، كتاب الإيمان، باب وجوب الإيمان، برسالة نبينا محمد هي،
 إلى جميع الناس ونسخ الملل بملته.

 <sup>(</sup>٧) صحیح البخاري مع الفتح، كتاب المناقب، باب خاتم النبيين، ١٩٥٨، ومسلم
 ١٧٩٠/٤ كتاب الفضائل، باب ذكر كونه المناقب خاتم النبيين.

وتطبيقاً لعالمية الدعوة الإسلامية وشمولها، وأنها عامة غير خاصة، فقد بعث النبي الله بعد منصرفه من الحديبة إلى ملوك العالم في ذلك الزمان يدعوهم وشعوبهم إلى الإسلام، ويحملهم إثم اتباعهم إذا لم يبلغوهم ذلك (١).

وزيادة في التأكيد على ما جاء من الآيات والأحاديث الصحيحة في بعثة النبي ألى جميع الناس، فقد وجه القرآن الكريم الدعوة إلى أهل الكتاب صريحة واضحة بعدة طرق وأساليب من أجل دخولهم في الإسلام، ومن أهم هذه الطرق والأساليب التي استعملها القرآن الكريم في دعوة أهل الكتاب إلى الإسلام ما يلي:

## أولاً .. إقامة الأدلة لأهل الكتاب على صدق النبي ﷺ:

وتشتمل على ما يلي:

(أ) تنبيههم إلى ما يجدونه في كتبهم من صفة النبي ، أن علماءهم يعرفون أمره معرفة تامة. كما يعرف أحدهم ولده قال تعالى: ﴿... وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ هَيْءً فَسَأَكُتُهُما لِللَّذِينَ يَنَقُونَ وَيُؤَوُّونَ الزَّكُوةَ وَاللَّذِينَ يَنَقُونَ وَيُؤَوُّونَ الزَّكُوةَ وَاللَّذِينَ هُمْ يِتَايَنِنَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّيِي الأَثِينَ اللَّذِي يَجِدُونَهُ وَاللَّذِينَ مَمْ يِتَايَنِنَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّيِي الأَثِينَ اللَّذِي يَجِدُونَهُ مَكُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِةِ وَاللَّغِيلِ يَأْمُرُهُم بِالمَعْرُونِ وَيَنْهَمُمْ عَنِ المُنكِ مَكُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِيةِ وَاللَّغِيلِ يَأْمُرُهُم بِالمُعْرُونِ وَيَنْهَمُمْ عَنِ الْمُنكِي وَيُحِيلُ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيَصَعُرُونُ وَلَقَامُونَ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْهُ الللللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ

وقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يَعْرِفُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمْ وَلِنَّ فَرِيقًا يَنْهُمْ لَيَكُنْمُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر مكاتبات النبي في سيرة ابن هشام، ٢٠٧/٢، الأموال، لأبي عبيد ص٢٨ وما بعدها، تاريخ الطبري، ٦٤٤/٢، زاد المعاد، لابن القيم، ٤٥/١ وما بعدها، فتح الباري، لابن حجر، ١٢٨/٨، مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوية والخلافة الراشدة، د. محمد حميد، ص١٠٠٠ وما بعدها. وانظر ص١٥٧ من البحث.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٥٦، ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٤٦.

وبين القرآن الكريم أن أهل الكتاب يعلمون حقيقة القرآن الكريم، وأن خبره مدون في كتب الأنبياء السابقين، وأن علماءهم يعلمون هذه الحقيقة قال تعالى كتب الأنبياء السابقين، وأن علماءهم يعلمون هذه الحقيقة قال تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَنَزِيلُ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَإِنَّهُ لَنِي اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

(ب) استفتاح اليهود بالرسول أنه ومن الأدلة التي أقامها القرآن الكريم على بني إسرائيل وخاصة اليهود منهم من أجل دخولهم في الإسلام، وإيمانهم بمحمد أنه بمحمد أنه محمداً أنه هو الذي كانوا يستفتحون به على المشركين قبل بعثت. جاء ذلك في كثير من الآيات البينات منها قبل الله تعالى: ﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِنَبُ مِنْ عِندِ اللهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن فَلَو الله عَمْدُولُ عِنْ اللهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن فَلَو اللهِ عَمْدُولُ عِنْ اللهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن فَلَا اللهِ اللهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن فَلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وجاء في سيرة ابن هشام عن ابن إسحاق عن عاصم بن عمر ابن قتادة الأنصاري عن رجال من قومه، قالوا: إن مما دعانا إلى الإسلام مع رحمة الله تعالى وهذاه لنا، لما كنا نسمع من رجال يهود وكنا أهل شرك أصحاب أوثان، وكانوا أهل كتاب، عندهم علم ليس عندنا. وكانت لا تزال بيننا وبينهم شرور، فإذا نلنا منهم بعض ما يكرهون، قالوا لنا؛ إنه تقارب زمان نبي يبعث الآن نقتلكم معه قتل عاد وإرم، فكنا كثيراً ما نسمع ذلك منهم، فلما بعث الله رسوله في أجبناه حين دعانا إلى الله تعالى، وعرفنا ما كانوا يتوعدوننا به، فبادرناهم إليه فآمنا به، وكفروا به، فقينا وفيهم نزل قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا جَاءَهُم كِنَا مُ مَن عِندِ اللهِ مُمكرةً أن يَما مَهُم مَهُم وَالله الله تعالى .

(ج) تنبيه أهل الكتاب إلى أن محمداً ، الذي يدعوهم إلى الإسلام إنما هو الذي بشر به آخر أنبياء بني إسرائيل، عيسى ابن مريم، عليه

<sup>(</sup>١) الشعراء: ١٩٧ ـ ١٩٧.

<sup>(</sup>۲) البقرة: ۸۹.

<sup>(</sup>٣) انظر سيرة ابن هشام، ٢١١/١.

السلام، جاء ذلك واضحاً وصريحاً في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ عِسَى اَبَنُ مَرْيَمَ يَبَنِيَ إِسْرَ عِبَلَ إِنِّ رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُم مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ التَّوْرَئِةِ وَمُبَشِّرًا رِسُولِ يَأْتِ مِنْ بَعْدِى اَسْمُهُۥ أَخَدُّ فَلَمَّا جَاءَهُم بِالْبَيْنَاتِ قَالُواْ هَذَا سِعْرٌ مُبِينٌ ﴾(١).

وقد ثبت في الأحاديث الصحيحة أن أحمد من أسماء النبي محمد هن، من ذلك ما رواه البخاري ومسلم عن جبير بن مطعم عن أبيه، قال: سمعت رسول الله هن، يقول: «إن لي أسماء، أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحو به الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمى، وأنا العاقب»(٢).

وعن العرباض بن سارية ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله الله الله عنه عند الله لخاتم النبيين، وأن آدم، عليه السلام، لمنجدل في طينته، وسأنبئكم بأول ذلك أنا دعوة أبي إبراهيم، وبشارة عيسى بي، ورؤيا أمي التي رأت، وكذلك أمهات المؤمنين يرين (٤).

وبذلك يتضح أن الآية الكريمة قد صرّحت بأن آخر أنبياء بني إسرائيل قد بشر بالنبي الخاتم محمد، صلوات الله وسلامه عليه، ودعاهم إلى الإيمان به وتصديقه إذا بُعث.

(د) إخبارهم بأن القرآن الكريم وهو المعجزة العظمى لمحمد ﷺ، مصدق لما سبقه من الكتب السماوية، ومهيمن عليها.

<sup>(</sup>١) الصف: ٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري بشرح الفتح ٥٥٤/٦ كتاب المناقب، باب ما جاء في أسماء رسول الله هي، وصحيح مسلم ١٨٣٨/٦ كتاب الفضائل. باب في أسمائه هي، والعاقب فسره في الحديث بأنه ليس بعده نبى.

 <sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ١٨٢٨/٤، كتاب الفضائل، باب في أسمائه ، والمُقفِّى: قيل هو العاقب، وقيل: هو المتبع للأنبياء. انظر حاشية صحيح مسلم، ١٨٢٩/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد في المسند، ١٢٧/٤.

قال تعالى ؛ ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَكَ الْكِتُلَ إِلَكَ الْكِتُلَ إِلَكَ الْكِتُلَ إِلَكَ الْكِتُلَ الْكَوْنَ الْمَا الْمَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال تعالى: ﴿وَمَامِنُواْ بِمَاۤ أَنـزَلْتُ مُصَدِّفًا لِمَا مَمَكُمُ وَلَا تَكُونُواْ أَوَّلَ كَافِمٍ
يَّذِ وَلَا نَشْتُرُواْ بِعَابَتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَإِيْنَ فَاتَقُونِ ۞﴾(٢).

وقبال تبعبالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَامِنُوا بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْهُمْ وَكُورَ أَلْمِكَا أَنزِلَ عَلَيْهُمْ قُلْ فَلِمَ تَقْنُلُونَ أَلْبِكَآءَ اللَّهِ عَلَيْمَنَا وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَآءَمُ وَهُوَ الْحَقُّ مُصَدِقًا لِمَا مَعَهُمُ قُلْ فَلِمَ تَقْنُلُونَ أَلْبِكَآءَ اللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنْسَتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).

وقال تبارك وتعالى: ﴿ زَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِي مُعَمِدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيِّبُ ﴿ ٤٠٠ .

(ه) إقامة الحجة عليهم عن طريق الاستشهاد بمؤمني أهل الكتاب، وتصديقهم ما جاء به الرسول ، وشهاداتهم أن ما أنزل عليه هو الحق، وأنهم يعرفون ذلك كما يعرفون أبناءهم، لما يجدونه من صفاته في التوراة والإنجيل، معبرين عن إيمانهم بشدة فرحهم وخشوعهم عند سماع القرآن الكريم، وقد دعا القرآن الكريم الباقين منهم على الكفر إلى الرجوع إلى كتبهم، فهي لم تزل ناطقة بالحق الذي جاء به الرسول ، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَن يُوْمِنُ بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ عِندَ مَنْ عَنْ اللّهِ عَمَنَا قَلِيلاً أُولَيْكُمُ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِلَى اللّهِ مَا تَرْكَ اللّهِ مَا تَرْكَ اللّهِ ثَمَنَا قَلِيلاً أُولَيْكُمُ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ عِندَ كَثِيمِهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِلَى اللّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَايَتِ اللّهِ ثَمَنَا قَلِيلاً أُولَيْكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِلَى اللّهِ سَرِيعُ الْحِسَابِ (٥).

قال ابن كثير: "يخبر تعالى عن طائفة من أهل الكتاب أنهم يؤمنون

<sup>(</sup>١) المائدة: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٤١.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٩١.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ٣.

<sup>(</sup>۵) آل عمران: ۱۹۹.

بالله حق الإيمان ويؤمنون بما أنزل على محمد الله مع ما هم مؤمنون به من الكتب المتقدمة، وأنهم خاشعون لله، مطيعون له، خاضعون متذلّلون بين يديه، لا يشترون بآيات الله ثمناً قليلاً. أي لا يكتمون ما بأيديهم من البشارة بمحمد هم وذكر صفته، ونعمته ومبعثه، وصفة أمته، وهؤلاء هم خيرة أهل الكتاب وصفوتهم، سواء كانوا هوداً أو نصارى (۱).

(و) إقامة الحجة عليهم لامتناعهم عن المباهلة: وبيان ذلك أن من الأدلة والوسائل التي استعملها القرآن الكريم في دعوة أهل الكتاب إلى الإسلام دعوتهم إلى المباهلة. والمباهلة في اللغة: الملاعنة، والابتهال الاجتهاد في الدعاء وإخلاصه (٢).

قال ابن الأثير: وهو أن يجتمع القوم إذا اختلفوا في شيء فيقولون لعنة الله على الظالم منا<sup>(٣)</sup>.

وعلى هذا فإن المباهلة هي أن يقف الفريقان المختلفان ويدعوان الله عزَّ وجلَّ بهلاك الكاذب منهما.

وإليك أولاً المباهلة مع اليهود في هذا الشأن، ثم المباهلة مع النصارى:

### (أ) المباهلة مع اليهود:

لقد كان اليهود يزعمون أنهم شعب الله المختار، وأنهم وحدهم الفائزون بمغفرة الله ورضوانه، وأنهم ليس كغيرهم من الأمم في الآخرة عند الله نصيب. وقد قص الله \_ تعالى \_ عنهم تلك الدعاوى الباطلة كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَن تَمَسَنَا النَّارُ إِلّا أَنكِ الما مَعَدُودَةً ﴾ (٤).

وقوله: ﴿ وَقَالُوا لَن يَدُّخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَنَرَئَّ ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير، ١٦٦/١.

<sup>(</sup>٢) النهاية في غريب الحديث ١٦٧/١، والقاموس المحيط ٣٣٩/٣.

<sup>(</sup>٣) النهاية في غريب الحديث ١٦٧/١.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٨٠.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ١١١.

وقوله: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَدَرَىٰ غَنَّ ٱبْنَكُوا اللَّهِ وَٱحِبَّتُومُ ﴾ (١).

عند ذلك أكذبهم الله تعالى وأمر رسوله محمداً ﷺ، أن يقول لهم ﴿ قُلُ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِمِكَةُ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَلافِينَ ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًّا بِمَا فَدَّمَتَ آيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمًا بِالظَّالِمِينَ ۞ وَلَنَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْقِ وَمِنَ الَّذِينَ أَشَرَكُواْ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَكَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَعْزِعِهِ، مِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ وَاللَّهُ بَصِيرًا بِمَا يتَمَلُوك ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فعن ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ قال: قال الله لنبيه ﷺ: ﴿ قُلَّ إِنَّ كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِمَكَةُ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُم صلاِقِينَ ﴿ اللهِ (٣).

أي: ادعوا بالموت على أي الفريقين أكذب. وعنه فتمنوا الموت فسلوا الموت، وعنه \_ أيضاً \_: لو تمنى يهود الموت لماتوا، وعنه لو تمنوا الموت لشرق أحدهم بريقه.

أورد هذه الآثار بأسانيدها الحافظ ابن كثير في تفسيره، وعلق عليهما بقوله: وهذه أسانيد صحيحة إلى ابن عباس ثم قال: وهذا الذي فسر به ابن عباس الآية هو المُتعيِّن، وهو الدعاء على أي الفريقين أكذب منهم أو من المسلمين على وجه المباهلة (٤).

ومثل هذه الآية قوله تعالى: ﴿ قُلُّ بِتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ هَادُوۤا إِن زَعَتُمُم أَنَّكُمُ أَوْلِيكَاءُ لِلَّهِ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلمُوْتَ إِن كُشُتُمْ صَلِيقِينَ ۞ وَلَا يَنْمَنَّوَنَهُ أَبَدًّا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴿ ﴾ (٥)

وبذلك يكون القرآن الكريم قد قطع على اليهود مزاعمهم الكاذبة،

<sup>(</sup>١) المائدة: ١٨.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٩٤ ـ ٩٦.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٩٤.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير ابن كثير ١٣٠/١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) الجمعة: ٧،٧.

لامتناعهم عن المباهلة ولزمتهم الحجة في وجوب أتباع الرسول محمد 🎎.

### (ب) المباهلة مع النصارى:

وثبت في الصحيحين عن حذيفة \_ رضي الله عنه \_ قال: "جاء العاقب والسيد صاحبا نجران إلى رسول الله ، يريدا أن يلاعناه، قال: فقال أحدهما لصاحبه: لا تفعل، فوالله لئن كان نبياً فلاعناه لا نفلح نحن ولا عقبنا من بعدنا، قال: إنا نعطيك ما سألتنا وابعث معنا رجلاً أميناً. ولا تبعث معنا إلا أميناً. فقال: لأبعثن معكم رجلاً أميناً، حق أمين، فاستشرف لها أصحاب رسول الله ، فقال: قم يا أبا عبيدة بن الجراح، فلما قام قال رسول الله : "هذا أمين هذه الأمة» (٢).

وفي صحيح مسلم لما نزلت \_ الآية السابقة \_ دعا رسول الله هي، فاطمة وحسناً وحسيناً، فقال لهم: «اللهم هؤلاء أهلي». فلما دعاهم النبي هي، إلى هذه المباهلة امتنعوا وطلبوا منه أن يدفعوا له كل عام ألفي حلة ألفاً في صفر وألفاً في رجب، وثلاثين درعاً من حديد فصالحهم على ذلك (٢).

وبهذا نرى أن المباهلة أسلوب من أساليب الدعوة، التي استعملها

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٥٩ ـ ٦٣.

 <sup>(</sup>۲) صحيح البخاري، ۱۲۰/۵، كتاب المغازي، باب قصة أهل نجران، وصحيح مسلم،
 ۱۸۸۲/٤ كتاب قضائل الصحابة، باب قضائل أبي عبيدة.

 <sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ١٨٧١/٤ كتاب الفضائل، باب فضائل على بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ
 حديث رقم ٣٢.

النبي هي، بوحي من الله عزَّ وجلٌ وأن النصارى امتنعوا عن هذه المباهلة لمعرفتهم المسبقة بصدق النبي ، وبذلك لزمتهم الحجة وعليهم الرجوع إلى الحق والإيمان بما جاء به النبي الخاتم، محمد .

ثانياً \_ دعوتهم وإرشادهم إلى أن دعوة محمد ، موافقة في الأصول إلى ما دعا إليه الأنبياء السابقين:

قال تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَضَىٰ بِدِ. نُوحًا وَالَذِى أَوْحَدُمَا إِلَيْكَ وَمَا وَضَيْنَا بِعِهِ الْوَهِمَ وَأُلَدِى أَوْحَدُمَا إِلَيْكَ وَمَا وَضَيْنَا بِعِهِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنَّ أَقِمُوا الدِّينَ وَلَا لَنَفَرَقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا لَدَّعُوهُمْ إِلَيْهِ مَن يُبْدِبُ ﴿ كُالِهِ مَن يُبْدِبُ ﴾ (١).

وفي الحديث الصحيح: «نحن معاشر الأنبياء أولاد علات ديننا واحد»(٢).

فرسالة جميع الأنبياء متطابقة في أصولها وأهدافها وغاياتها.

ثالثاً - تنبيههم إلى أن إبراهيم ويعقوب، عليهما السلام، اللذين يدعى اليهود اتباعهما قد وصيا بنيهما باتباع ملة الإسلام، وأبطل القرآن الكريم مزاعم اليهود بأنهم على ملة إبراهيم:

<sup>(</sup>١) الشورى: ١٣.

 <sup>(</sup>۲) صحيح البخاري عن أبي هريرة ١٤٢/٤ كتاب الأنبياء، باب ﴿وَٱذْكُرُ فِي ٱلْكِئْكِ مَرْيَمَ﴾.
 وصحيح مسلم ١٨٣٧/٤ كتاب الفضائل، باب فضائل عيسى، عليه السلام.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٣٠ ـ ١٣٠.

وقى ال تعالى: ﴿ يَتَأَهَلُ ٱلْكِكُنْكِ الْمَ ثُمَّا آجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَا أَزِلَتِ ٱلتَوْرَكُ لَهُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَا مِنْ بَعْدِهِ ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ هَا مَكَانَتُمْ هَتُوْلَاءَ حَجَجْتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمُ وَٱلْهِ مَكَانَتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيّاً فَلِمَ تُحَاجُونَ ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيّاً وَلَا نَعْمَرُانِيّاً وَلَكِن كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ اللّهُ وَلَا لَنَاسِ وَلَا نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [الكَانِ أَنْ النَّاسِ اللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَلْهُ وَلِي اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَى اللّهُ وَلَالًا لَكُونَ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَالًا لَهُ وَلَى اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالَهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي الللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللّهُ

### رابعاً ـ دعوتهم إلى كلمة سواء:

ومن الأساليب التي وجهها القرآن الكريم لأهل الكتاب، الدعوة إلى كلمة عادلة مستقيمة، يقف أمامها الجميع على مستوى واحد، لا يعلو بعضهم على بعض، ولا يتعبد بعضهم بعضاً فكلهم أمام خالقهم سواء، ليس هناك فضل لأحد على أحد إلا بالتقوى والعمل الصالح فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلُ يَتَأَهَّلُ ٱلْكِلَابِ تَعَالَوْا إِنَ كَلَيْمَ سَوَيْم بَيْنَنَا وَبَيْنَكُم اللهُ فَعَبُدُ إِلَّا اللهُ وَلا نُشْرِكُ بِهِ شَيْتًا وَلا يَتَعَلِّ بَهُ فَإِن تَوَلَّوا اللهُ وَلا نَشْرِكُ بِهِ مَنْ مُونِ الله فَإِن تَوَلَّوا فَهُولُوا الشَهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ اللهُ وَالْ .

خامساً \_ قطع الحجة عليهم بإرسال خاتم الرسل وإظهاره ما يكتمون من دينهم:

قال تعالى: ﴿ يَكَأَهُلَ الْكِتَابِ قَدْ جَانَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّتُ لَكُمُّ كَيْرًا مِّمَّا كَنْمُ كَثِيرًا مِّمَّا كَنْمُ مَنْ الْكِتَابِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٌ قَدْ جَانَكُم مِن اللّهِ نُورٌ وَكُنتُم مُّخِفُونَ مِن الْكِتَابِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٌ قَدْ جَانَكُم مِن اللّهِ نُورٌ وَكُنْمُ مُنْ اللّهُ مَنِ اللّهُ مَنِ اللّهُ مَنِ اللّهُ مَنِ اللّهُ مَن اللّهُ مَن الظّلُمَاتِ إِلَى اللّهُ اللّهُ مَن الظّلُمَاتِ إِلَى اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن الظّلُمَاتِ إِلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

وقــال تــعــالــى: ﴿ يَتَأَهَّلُ الْكِنَابِ فَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ فَتْرَوْ مِنَ الرُسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرِ وَلَا نَذِيرٌ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ اللهُ عَلَى كُلِّ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَلَا نَذِيرٌ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ اللَّهُ عَلَى كُلِّ فَقَدْ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلِّ فَقَدْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٦٥ ـ ٦٨.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٦٤.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ١٥، ١٦.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ١٩.

وبهذه المواجهة الحاسمة لا تعود لأهل الكتاب حجة من الحجج في أن محمداً ، لم يرسل إليهم.

### سادساً \_ أسلوب الترغيب:

وذلك بترغيبهم في أنهم لو حققوا منهج الله في التوراة والإنجيل وما أنزل إليهم من التعاليم بدون تحريف ولا تبديل، ثم آمنوا بما أنزل على محمد في واتبعوه فيما جاء به من عند الله عزَّ وجلَّ لصلحت حياتهم في الدنيا وفاضت عليهم الأرزاق والخيرات، ولأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم، ولكفر الله عنهم سيئاتهم، ولأدخلهم جنات النعيم في الآخرة. جاء ذلك في قوله تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْكِتَبِ ءَامَنُوا وَاتَّقُوا لَكَفَرنا عَهُمْ مَنِيَاتِهِم وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْكِتَبِ ءَامَنُوا وَالْإِنجِيلَ وَمَا أُنِلَ سَيَئاتِهِم مِن رَبِّهِم لَا لَهُمُ أَنَامُوا التَّوْرَيَة وَالْإِنجِيلَ وَمَا أُنِلَ اللهِم مِن رَبِّهِم لَا أَحَدُوا مِن فَوقِهم ومِن غَيْتِ أَنْهُلِهم مِن رَبِّهِم لَا أَمْدُلُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال تعالى: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْكَ عَنِ الْمُنكِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَوَ مَامَكَ أَهْلُ الْكِتَبِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَوَ مَامَكَ أَهْلُ الْكِتَبِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ فَي الْمُؤْمِنُونَ اللهُ وَالْمَالِمُونَ اللهُ وَالْمَالُونِ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ مَامَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَدَرَىٰ وَالصَّدِينِ مَنْ مَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَدلِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﷺ.

فهذه الآيات الكريمة بينت لأهل الكتاب أن من آمن بالله ورسوله محمد ، وصدق ما جاء به واستقام على ذلك حتى الممات فإن له أجراً كبيراً وثواباً عظيماً، كما بينت الآيات أن الإنسان مهما أسرف في الانحراف فإنه بسلوك الطريق الصحيح والنهج القويم، والتزام السير فيه، لن يؤثر عليه

<sup>(</sup>۱) المائدة: ۲۵، ۲۶.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٦٢.

ما كان قبل ذلك. كما جاء في الحديث عن عمرو بن العاص ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله هيء قال له: «أسلم يا عمرو، فإن الإسلام يَجُبُ ما كان قبله»(١).

# سابعاً \_ تذكير بني إسرائيل بنعم الله عليهم:

ومع كون الرسالة الإسلامية دعوة إلى الناس جميعاً، غير أن العناية التي أولاها القرآن الكريم لأهل الكتاب كانت في غاية الخطورة. فإن القرآن الكريم يلح في مخاطبة بني إسرائيل مؤكداً الرغبة في انضوائهم في الصف الإسلامي ليفوزوا بالسعادة والرضا في العاجل والآجل. وفيما يلي بعض الآيات التي تدعو بني إسرائيل إلى الإسلام، مذكرة إياهم بنعم الله العظيمة، لعلهم يشكرون فيستجيبون.

قال تعالى: ﴿ يَبَنِى إِسْرَهِ بِلَ اذْكُرُوا نِعْمَنِى النِّي اَعْمَدِى أَوْفِ اِعْهَدِى أَوْفِ اِعْهَدِى أَوْفِ اِعْهَدِكُمْ وَإِنِّى فَارَهُ بُونِ ﴿ وَمَامِنُوا بِمَا أَسْرَاتُ مُصَدِقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُواْ أَوْلَ كَافِر فِيْهُ وَلَا تَلْبِسُوا الْحَقَ وَالْمَعُوا الْحَقَ وَالْمَعُوا الْحَقَ وَالْمُوا الْحَقَ وَالْمُعُوا الْحَقَ وَالْكُنُوا الْحَقَ وَالْمُعُوا مَعَ الرَّكِوِينَ وَتَلْمُوا الْحَقَ وَالْمَعُونَ ﴿ وَالْمَعُونَ ﴿ وَالْمُعُونَ الْمُعَلِّونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُعَلِّونَ الْمُعَلِّمُ وَالْمُعُونَ الْمُعَلِّمُ وَالْمُعُولَ اللّهُ وَالْمُعُولَ اللّهُ وَالْمُعُولُ اللّهُ وَالْمُعُولُ اللّهُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ اللّهُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ اللّهُ وَالْمُعُولُ اللّهُ وَالْمُعُولُ وَاللّهُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَال

# ثامناً \_ تأنيبهم على عدم إسلامهم:

ومن أساليب القرآن الكريم في دعوة أهل الكتاب إلى الدخول في الإسلام ذمهم، وتأنيبهم، وتوبيخهم على عدم إسلامهم. قال تعالى: ﴿ يَكَا هُلُ اللَّهِ اللَّهِ وَأَنتُمْ نَشْهَدُونَ ﴾ يَتَأَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ

رواه أحمد في المسند، ١٩٩/٤.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٤٠ ـ ٤٨.

تَلْبِسُونَ ٱلْحَقُّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكْنُمُونَ ٱلْعَقُّ وَأَنتُدٌ تَمْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ الْأَلْ اللَّهُ الْ

وقال تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَهَلَ ٱلْكِئْبِ لِمَ تَكُفُرُونَ بِنَايَتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ شَهِيدً عَلَى مَا تَمْمَلُونَ ﴿ فَلَ يَتَأَهَلَ ٱلْكِئْبِ لِمَ تَعُمُدُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ مَنْ مَامَنَ تَبْغُونَهَا عِوجًا وَأَنتُمْ شُهُكَذَا أُهُ وَمَا ٱللَّهُ بِغَفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ (٢).

### تاسعاً .. أسلوب التهديد والإنذار بالعقوبة:

# عاشراً \_ إخبارهم بأن القرآن الكريم يقص عليهم الحق في خلافاتهم:

وذلك ليفتحوا قلوبهم وينقادوا إلى هديه، فيقيهم من الاختلاف والضلال ويرشدهم إلى الحق وإلى الطريق المستقيم قال تعالى: ﴿إِنَّ هَلْنَا الْفُرُوانَ يَقُفُ عَلَى بَنِيَ إِسْرَةِيلَ أَكَّتُرَ الَّذِي هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ۖ ﴿ وَإِنَّهُ لَمُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُوْمِنِينَ ۚ إِنَّ رَبِّكَ يَقْضِى بَيْنَهُم بِمُكْمِهِ مَا وَهُوَ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ ﴿ وَرَحْمَةٌ لِلْمُوْمِنِينَ ﴾ إِنَّ رَبِّكَ يَقْضِى بَيْنَهُم بِمُكْمِهِ مُ وَهُوَ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ ﴾

<sup>(</sup>۱) آل عمران: ۷۰، ۷۱.

<sup>(</sup>۲) آل عمران: ۹۸، ۹۹.

<sup>(</sup>T) النساء: ٤٧، ٨٤.

وقدال تدعدالدى: ﴿ تَاللَهِ لَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَدٍ مِن قَبْلِكَ فَرَيْنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطُنُ الْمَالَهُ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِشُبَيِّنَ لَمُتُمُ ٱللَّذِى ٱخْنَلَفُوا فِيلِهُ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْدٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِشُبَيِّنَ لَمُنْ اللَّذِى ٱخْنَلَفُوا فِيلِهِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْدٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢).

الحادي عشر \_ إخبارهم بأن اختلافهم في الدين سببه البغي والحسد:

قَـال تـعـالـى: ﴿إِنَّ اَلِدِينَ عِنـدَ اللَّهِ ٱلْإِسْلَامُّ وَمَا اَخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْحِلْمُ بَغْـيَا بَيْنَهُمُ وَمَن يَكُفُرُ بِتَايَنتِ اللَّهِ فَإِكَ ٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾(٣).

وق ال تع الى : ﴿ وَمَا نَفَرَقُواْ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَالَهُمُ الْعِلْمُ بَغَيًّا بَيْنَهُمُّ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَت مِن زَيِكَ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى لَقُضِى بَيْنَهُمُّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱورِثُوا ٱلْكِنَابَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَغِى شَكِ مِنْهُ مُرِسٍ ﴿ ﴾ (٤).

فقد أثبت القرآن الكريم لأهل الكتاب أن اختلافهم في الدين وعدم دخولهم في الإسلام لم يكن إلا بعد أن علموا بالأدلة القاطعة، والآيات الواضحة، حقيقة الأمر الذي لا محيد عنه، فلم يكن كفرهم واختلافهم عن جهل أو شبهة أو خفاء، وإنما كان عن عناد واستكبار، وحسد تأصل في نفوسهم.

# الثاني عشر \_ مجادلتهم بالتي هي أحسن:

وإنَّ من الأساليب التي يجب على الداعية إلى الله تعالى أن يستعملها أهل الكتاب في دعوتهم إلى الإسلام، مجادلتهم بالتي هي أحسن وذلك بحسن خلق ولطف ولين كلام، ودعوة إلى الحق وتحسينه بالأدلة العقلية والنقلية، ورد الباطل وتهجينه بأقرب طريق موصل إلى ذلك، وأن لا يكون

<sup>(</sup>١) النمل: ٧٦ - ٧٩.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٦٣، ٦٤.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ١٩.

<sup>(</sup>٤) الشورى: ١٤.

القصد مجرد المجادلة والمغالبة، وحب العلو، بل يكون القصد بيان الحق وهداية الخلق (١).

قال تعالى: ﴿ وَلَا نَجَادِلُواْ أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّذِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ وَقُولُواْ مَامَنًا بِالَّذِينَ أُنزِلَ إِلَيْهَا وَأُنذِلَ إِلَيْكُمْ وَلِيدُّ وَلِيكُمْ وَلِيدُّ وَلِيكُمُ مُسْلِمُونَ ﴾ (٢).

وقد كان النبي على يستخدم القول الحكيم في دعوتهم إلى الله تعالى ومن ذلك ما روته عائشة رضي الله عنها، قالت: دخل رهط من اليهود على رسول الله هي، فقالوا: السام (٣) عليكم، قالت عائشة: ففهمتها، فقلت: وعليكم السام واللعنة، قالت: فقال رسول الله هي: «مهلاً يا عائشة، إن الله يحب الرفق في الأمر كله»، فقلت: يا رسول الله، أو لم تسمع ما قالوا؟ قال رسول الله هي: «قد قلت: وعليكم» (٤).

وكان النبي ﷺ يستخدم هذا الأسلوب حتى في رسائله. وسيأتي تفصيل ذلك إن شاء الله.

# الثالث عشر \_ بيان الأدلة القاطعة على نسخ الإسلام لجميع الشرائع:

على الداعية إلى الله تعالى أن يبين لأهل الكتاب من اليهود والنصارى الأدلة العقلية والنقلية على أن شريعة النبي محمد الله نسخت جميع الشرائع السابقة.

قال تعالى: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَئِمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﷺ (٥).

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الشيخ السعدي، ٦٤/٤، بتصرف.

<sup>(</sup>۲) العنكبوت: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) السام: الموت، وقيل: الموت العاجل، وقيل: تسأمون دينكم، انظر فتح الباري، لابن حجر، ٤٣/١١، ٤٢.

<sup>(</sup>٥) آل عمران: ٨٥.

THE PRINCE GHAZI TRUST وليس في وقوع النسخ أي غرابة، فالله عز وجل حكيم في عباده، وهو أدرى بمصالحهم.

قال تعالى: ﴿ لَا يُشْئُلُ عَنَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُوكَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقد أخبر الله تعالى عن حكمته في النسخ فقال سبحانه:

﴿ مَا نَنْسَخْ مِنْ ءَائِةٍ أَوْ نُلْسِهَا نَأْتِ مِخَيْرِ مِنْهَاۤ أَوْ مِثْلِهَاۚ أَلَمْ شَلَمْ أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مَّذِيرُ ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَ اللّهَ لَهُ مُلْكُ السّكَنَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ (٢).

وبيَّن تعالى أن التوراة فيها من التحريمات التي نسخت ما كان حلالاً قبل ذلك الشيء الكثير.

فقال تعالى: ﴿ كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ حِلَا لِبَنِيَ إِسَرَهِ بِلَ مَا حَرَّمَ إِسَرَّهِ بِلُ عَلَى نَفْسِهِ، مِن قَبْلِ أَن تُنَزَّلَ التَّوْرَئَةُ قُلْ فَأَتُوا بِالتَّوْرَئَةِ فَاتَلُوهَا إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ فَ فَمَنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ۞ قُلْ صَدَقَ اللّهُ فَاتَبِعُوا مِلَةً إِتَرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ۞ (٣).

وقىال عـزَّ وجـلَّ: ﴿ فَيُظَلِّمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِبَنَتٍ أُحِلَّتَ لَهُمْ وَبِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ كَذِيرًا ۞ وَأَخَذِهِمُ الرِبَوْاْ وَقَدْ نُهُواْ عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمْوَلَ النَّاسِ وَالْبَطِلِّ وَأَعْتَذَنَا لِلْكَفِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيهًا ۞ ( ) .

وقدال سبحدانه: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمَنَا كُلَّ ذِى ظُلُوْ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ وَٱلْغَنَدِ حَرَّمْنَا عَلِيَهِمْ شُحُومَهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ ٱلْحَوَاكِ ٓ أَوْ مَا ٱخْتَلَطَ بِعَظْمِ ذَالِكَ جَرَيْنَهُم بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَلِيقُونَ ﴿ ) (٥٠).

إلى غير ذلك من الآيات التي تبين وقوع النسخ في الشريعة الإسلامية كما أن النسخ وقع بها لجميع الشرائع السابقة.

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٠٦، ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ٩٣ <u>- ٩٠</u>.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١٦٠، ١٦١.

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ١٤٦.

وأن التوراة فيها من التحريمات ما كان حلالاً من قبل الشيء الكثير.

الرابع عشر \_ بيان الأدلة على وقوع التحريف في التوراة والإنجيل:

قال تعالى: ﴿ يُمنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ يُصَرِّفُونَ ٱلْكِلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ ﴿ (١).

وقسال تسعسالسى: ﴿وَمِنَ الَّذِينَ هَادُواْ سَتَنْعُونَ الْمُكَذِبِ سَمَّنْعُونَ الْمَوْمِ عَادُواْ سَمَّنْعُونَ الْمَوْمِ عَالَحُونَ الْمَوْمِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَل

وهذا النوع من التحريف له أربع صور وهي:

١ - تحریف التبدیل: وهو وضع کلمة مکان کلمة أو جملة مکان جملة.

٢ - تحريف بالزيادة: ويكون بزيادة كلمة أو جملة.

٣ - تحريف بالنقص: وهو إسقاط كلمة، أو جملة.

٤ - تحريف المعنى: تبقى الكلمة أو الجملة كما هي، ولكنهم يجعلونها محتملة لمعنين، ثم يختارون الذي يتفق مع أهوائهم وأغراضهم (٣).

ومن تحريف اليهود للتوراة لي اللسان، ليلبسوا على السامع اللفظ المنزل بغيره.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَقَرِيقًا يَلُونُ أَلْسِلْنَهُمْ بِٱلْكِئْلِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكِتَٰلِ وَمَا هُوَ مِنَ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا هُو مِنْ عِندِ اللَّهِ وَمَا هُو مِنْ عِندِ اللَّهِ وَمَا هُو مِنْ عِندِ ٱلللهِ وَمَا هُو مِنْ عِندِ اللهِ وَمَا هُو مِنْ عِندِ اللهِ وَمَا هُو مِنْ عِندِ اللّهِ وَمَا هُو مِنْ عِندِ اللّهُ مِنْ عِندِ اللّهُ مِنْ عِندِ اللّهُ مِنْ عِندِ اللّهِ وَمَا هُو مِنْ عِندِ الللّهِ وَمَا هُو مِنْ عِندِ اللّهِ مِنْ عَلَيْ مِنْ عِندِ اللّهِ مِن اللّهِ مَا اللّهُ مِنْ اللّهِ وَمَا هُو مِنْ عِندِ الللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مَا لَمُنْ مِنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مُنْ الللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ الللّهِ مِنَ

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يَنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا يُمَرِّقُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ

<sup>(</sup>١) النساء: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٤١.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير ابن كثير، ١٨/١، وإغاثة اللهفان، لابن القيم، ٣٦٠/٢، ٣٦١، وإظهار الحق لرحمة الله الهندي، ٣٣٧/١، ٣٣٨، والحكمة في الدعوة إلى الله تعالى، لسعيد القحطاني، ٤١٧.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ٧٨.

وَيَقُولُونَ شِيمَنَا وَعَصَيْنَا وَاشْمَعَ غَيْرً مُسْمَعِ وَرَاعِنَا لَيْنًا بِأَلْسِنَنِهِمْ وَطَعَنَا فِي الدِينِّ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُوا شِيعْنَا وَأَطَعْنَا وَاسْمَعُ وَانْظُرُهَا لَكَانَ خَيْرًا لَمُسُمُّ وَأَقْوَمَ وَلَئِكِن لَمَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﷺ (10).

ومن ذلك كتمان الحق. قال تعالى: ﴿يَثَأَهَلَ ٱلْكِتَنْبِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ. وَيَثَأَهَلَ ٱلْكِتَنْبِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَمَلَمُونَ ۞﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَتُهُمُ ٱلْكِئْبَ يَعْرِفُونَهُ كُمَّا يَعْرِفُونَ ٱبْنَآءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكُنُنُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

ومن ذلك إخفاء الحق والإخفاء قريب من الكتمان. قال تعالى: ﴿ يَكُأُ مُلُ الْكِتَا فِي اللَّهُ الْكُنْمُ صَالَى اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُلْمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وقـــال عـــزَّ وجـــلَّ: ﴿ قُلَّ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَنَبَ الَّذِى جَآءَ بِهِـ مُوسَىٰ نُورًا وَهُمُكَى لِلنَّاسِ تُجَمَّلُونَهُ وَأَعْلَى مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَنَبَ الَّذِى جَآءَ بِهِـ مُوسَىٰ نُورًا وَهُمُكَى لِلنَّاسِ تُجَمَّلُونَهُ وَأَعْلِيسَ تُبَدُّونَهَا وَتُحْقُونَ كَيْبِراً ﴾ (٥).

ومن ذلك إلباس الحق بالباطل قال تعالى: ﴿يَنَبَيْ إِسْرَهِيلَ ٱذْكُرُواْ يَعْمَتِيَ ٱلْيَعِلَ الْأَرُواْ يَعْمَتِيَ ٱلَّذِي وَالْمَالِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وقال سبحانه: ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَنْبِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقُّ بِٱلْبَطِلِ ﴾ (٧).

وهذه الصور لها أمثلة كثيرة في التوراة الموجودة حالياً لا يتسع المقام لذكرها.

وقد جاء في الحديث الصحيح عن ابن عباس رضي الله عنهما قال:

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٧١.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٤٦.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ١٥.

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ٩١.

<sup>(</sup>٦) البقرة: ٤٠ ـ ٤٢.

<sup>(</sup>٧) آل عمران: ٧١.

"يا معشر المسلمين كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء وكتابكم الذي أنزل الله على نبيكم أحدث الأخبار بالله تقرأونه محضاً لم يشب، وقد حدثكم الله أن أهل الكتاب قد بدلوا من كتب الله وغيروا فكتبوا بأيديهم قالوا هو من عند الله ليشتروا بذلك ثمناً قليلاً أو لا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مساءلتهم والله ما رأينا رجلاً منهم يسألكم عن الذي أنزل عليكم»(١).

## المبحث الثالث: المشركون

# المطلب الأول: تعريف الشرك وأخطاره وأنواعه

كلمة الشرك في اللغة: تطلق على المخالطة، والتسوية، والكفر وحبائل الصائد، والند، والمثيل والشبيه، والكفء والنظير، والعديل، والعدلاء، والأرباب<sup>(٢)</sup>.

أما الشرك في الشرع: فقد عرفه الذهبي بقوله: «هو أن تجعل لله نداً وهو خلقك، وتعبد معه غيره»<sup>(٣)</sup>.

ويمكن أن يعرف الشرك بما يلي: هو أن يتخذ العبد مع الله نداً يجعله مساوياً وشريكاً، له جلَّ وعلا فيما يستحقه وحده، في ربوبيته وأسمائه وصفاته، وألوهيته سواء كان ذلك بالاعتقاد أو القول أو العمل<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ١٦٠/١٠، كتاب الاعتصام، باب قول النبي ﷺ: «لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء».

 <sup>(</sup>۲) انظر لسان العرب، ۱۷/۱۰، مقاييس اللغة ۲۹۵/۳، تهذيب اللغة ۱۷/۱۰، النهاية لابن الأثير، ۲۷/۲، القاموس المحيط ۳۰۸/۳، المفردات في غريب القرآن، ص٩٥٩.

<sup>(</sup>٣) كتاب الكبائر، ص٣٨.

<sup>(</sup>٤) انظر الاستقامة، للإمام ابن تيمية ٣٤٤/١، مدارج السالكين، لابن القيم ٣٦٨/١، تجريد التوحيد، للمقريزي، ص٥٧، ٥٦، القول السديد، للشيخ عبدالرحمن السعدي، ص٢٩.

وعلى هذا فالشرك في الشرع: هو أن يصرف العبد شيئاً من أنواع العبادة لغير الله تعالى من أصنام أو أوثان أو أشجار أو أحجار أو إنس أو جن أو قبور أو أجرام سماوية أو قوى طبيعية أو غير ذلك. والشرك هو أعظم الذنوب على الإطلاق.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآةً ﴾ (١).

قال ابن كثير رحمه الله: أخبر تعالى أنه: ﴿لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ أي: لا يغفر لعبد لقيه وهو مشرك، ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآمُ ﴾ أي: من الذنوب لمن يشاء من عباده (٢).

يتبين من هذه الآية أن الشرك أعظم الذنوب، لأن الله تعالى أخبر أنه لا يغفره لمن لم يتب منه، وما دونه من الذنوب فهو داخل تحت المشيئة إن شاء غفره لمن لقيه به وإن شاء عذبه.

وذلك يوجب للعبد شدة الخوف من الشرك الذي هذا شأنه عند الله، لأنه أقبح القبيح وأظلم الظلم، وتنقص لرب العالمين، وصرف خالص حقه لخيره، وعدل غيره به، كما قال تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَيِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ (٣).

ولأن الشرك تشبيه للمخلوق بالخالق تعالى وتقدس في خصائص الإلهية من ملك الضر والنفع، والعطاء والمنع، الذي يوجب تعلق الدعاء،

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٨ والآية: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم، ٢٨٦/٢.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ١.

<sup>(</sup>٤) مسلم رقم ١٤٨، الترمذي رقم ٢٢٠٨.

والخوف والرجاء والتوكل، وأنواع العبادة كلها بالله وحده، فمن علق ذلك بخلوق فقد شبهه بالخالق، وجعل من لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، شبيهاً بمن له الحمد كله، وله الخلق كله، وله الملك كله، وبيده الخير كله، وإليه يرجع الأمر كله.

فأَزِمَّةُ الأمور كلها بيده سبحانه، ومرجعها إليه، فما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، لا مانع لما أعطى، ولا معطي لما منع، الذي إذا فتح للناس رحمة فلا ممسك لها، وما يمسك فلا مرسل له من بعده وهو العزيز الحكيم، فأقبح التشبيه، تشبيه العاجز الفقير بالذات، بالقادر الغنى بالذات.

ومن خصائص الإلهية: الكمال من جميع الوجوه، الذي لا نقص فيه بوجه من الوجوه، وذلك يوجب أن تكون العبادة كلها له وحده، والتعظيم والإجلال، والخشية والدعاء، والرجاء والإنابة، والتوكل والتوبة والاستعانة، وغاية الحب مع غاية الذل، كل ذلك يجب عقلاً وشرعاً وفطرة، أن يكون لله وحده، ويمتنع عقلاً وشرعاً وفطرة أن يكون لغيره.

فمن فعل شيئاً من ذلك بغيره، فقد شبه ذلك الغير بمن لا شبيه له، ولا ند، وذلك أقبح التشبيه وأبطله.

فلهذه الأمور وغيرها: أخبر سبحانه وتعالى أنه لا يغفره، مع أنه كتب على نفسه الرحمة، هذا معنى كلام ابن القيم رحمه الله تعالى(١١).

والبشرية كلما تنحط فكرياً تميل إلى الماديات والمحسوسات وهنا يكون التخبط العقلي فتارة تتصور معبودها في صورة شمس، وتارة في صورة حيوان، وتارة في صورة حجر، ومرة في صورة شجر، ومرة في صورة جن، وأخرى في صورة قبر... وهكذا.

وقد كان أكثر العرب في الجاهلية ومن بينها قريش وثنية تؤمن بآلهة متعددة منبثة في مظاهر الطبيعة وفي الكواكب، وقد كان لأهل كل دار في

<sup>(</sup>۱) انظر الصواعق المرسلة، لابن القيم، ٢/٤٦٠ وما بعدها. وفتح المجيد لشرح كتاب التوحيد، تأليف عبدالرحمن بن حسن بن محمد بن عبدالوهاب، ١٧٣/١ ـ ١٧٥.

مكة صنم يعبدونه، فإذا أراد أحدهم السفر تمسع به، وإذا قدم من سفره تمسح به (۱).

(واستهترت قريش في عبادة الأصنام، فمنهم من اتخذ بيتاً، ومنهم من اتخذ صنماً، ومن لم يقدر عليه ولا على بناء بيت، نصب حجراً أمام الحرم، وأمام غيره مما استحسن ثم طاف به كطوافه بالبيت، فكان الرجل إذا سافر فينزل منزلاً، أخذ أربعة أحجار فنظر إلى أحسنها فاتخذه رباً وجعل ثلاث أثافي لقدره، وإذا ارتحل تركه، فإذا نزل منزلاً آخر فعل مثل ذلك، فكانوا ينحرون ويذبحون عند كلها ويتقربون إليها وهم عارفون بفضل الكعبة عليها يحجونها ويعتمرون إليها)(٢).

لذلك تعجب مشركو قريش حينما دعاهم الرسول ، إلى التوحيد فقال: ﴿ أَجَعَلَ الْآلِهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عُمَالًا لللَّهُ عُمَالًا لللَّهُ عُمَالًا لللَّهُ عُمَالًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عُمَالًا لللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقد كان العرب على دين إسماعيل وإبراهيم عليهما السلام، وهو دين التوحيد، ثم بعد ذلك أشركوا مع الله آلهة أخرى لا تضر ولا تنفع.

قال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ (٤).

ويقول الكلبي: (أول من غير دين إسماعيل عليه السلام فنصب الأوثان وسيب السائبة ووصل الوصيلة، وبحر البحيرة، وحمى الحامية، عمرو بن ربيعة، وهو لحيى بن حارثة بن عمرو الأزدي) وهو أبو خزاعة.

وكان المشركون يؤمنون بوجود الله تعالى، ويقرون بربويته، وبأنه الخالق والرازق والمالك لكل شيء، المدبر لشؤون خلقه النافع، الضار، المنفرد بإجابة الدعاء عند الاضطرار. قال تعالى: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُكِ اللَّهُ ﴿ (٥).

<sup>(</sup>١) الأصنام، لأبي المنذر بن هشام الكلبي، ص٣٣.

<sup>(</sup>٢) الأصنام، لابن الكلبي، ص٣٣، وسيرة ابن هشام ٨٣/١، البداية والنهاية، ١٩١/٢ ـ ١٩٢.

<sup>(</sup>٣) ص: ٥.

<sup>(</sup>٤) يونس: ١٨.

<sup>(</sup>٥) لقمان: ٢٥.

# وقال تعالى: ﴿وَلَهِن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ﴾ (١)

وقسال تسعسالسى: ﴿ قُلَ مَن يَرْدُفُكُم مِنَ السَّمَلَةِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَدَرَ وَمَن يُحْرَجُ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُدَيِّرُ الْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا اَ يُحُونَ ﴿ ﴾ (٢).

ولم يكن المشركون يعتقدون في الأصنام أنها مشاركة لله في الخلق، وإنما كانوا يعتقدون أنها تشفع لهم عند الله وتقربهم إليه، قال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضَرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَكَ يَنفَعُهُمْ وَيَكُونُونَ هَتُؤُلَامَ شُفَعَتُونًا عِندَ اللهِ وَقالوا ﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَى ﴾ (٥)، وقالوا ﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَى ﴾ (٥).

### والشرك أعظم الذنوب، وذلك لأمور:

ا ـ لأنه تشبيه للمخلوق بالخالق في خصائص الإلهية، فمن أشرك مع الله أحداً فقد شبهه به، وهذا أعظم الظلم، قال تعالى: ﴿إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلُّم عَظَيْهُ ﴾(٧).

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٨٧.

<sup>(</sup>۲) يونس: ۳۱.

<sup>(</sup>۳) يوسف: ۱۰۹.

<sup>(</sup>٤) انظر الأصنام، ص٧، سيرة ابن هشام ٧٨/١، البداية والنهاية ١٨٨/٢.

<sup>(</sup>٥) يونس: ١٨.

<sup>(</sup>٦) الزمر: ٣.

<sup>(</sup>٧) لقمان: ١٣.

THE PRINCE GHAZI TRUST

والظلم هو: وضع الشيء في غير موضعه، فمن عبد غير الله، فقد وضع العبادة في غير موضعها، وصرفها لغير مستحقيها، وذلك أعظم الظلم.

أن الله أخبر أنه لا يغفره لمن لم يتب منه. قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُتَرَكَ بِهِم وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾(١).

لأ ـ أن الله أخبر أنه حرم الجنة على المشرك، وأنه خالد مخلد في نار جهنم. قال تعالى: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَلُهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِن أَنْصَادٍ﴾ (٢).

٣ ـ أن الشرك يحبط جميع الأعمال. قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطُ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنَ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَصِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنَ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ

أن المشرك حلال الدم والمال. قال تعالى: ﴿ فَأَقْنُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَبْثُ وَجَدَنُمُوهُمْ وَخُدُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَ مَرْصَدٍ ﴾ (٥).

وقال النبي ﷺ: «أُمرت أن أقاتل حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها»(٦).

• ـ أن الشرك أكبر الكبائر، وأعظم الذنوب، ففي الصحيحين عن

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٨ والآية: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) الزمر: ٥٥.

<sup>(</sup>٥) التوبة: ٥.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري مع الفتح، ٢٦٢/٣، كتاب الزكاة، باب وجوب الزكاة، رقم ١٣٩٩هـ، ومسلم ٥١/١، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله محمد رسول الله، رقم ٢٠.

عبدالله بن مسعود رضي الله عنه، قال: سألت النبي الله، أي الذنب أعظم عند الله؟ قال: «أن تجعل لله ندأ وهو خلقك...» الحديث (١).

٩ - أن الشرك تنقص وعيب نزه الرب سبحانه نفسه عنهما، فمن أشرك بالله فقد أثبت لله ما نزه نفسه عن نفسه، وهذا غاية المحادة لله تعالى، وغاية المعاندة والمشاقة لله تعالى (٢).

#### والشرك على نوعين:

النوع الأول: الشرك الأكبر، وهو الذي يخرج من الملة، ويخلط صاحبه في النار، إذا مات ولم يتب منه، وهو صرف شيء من أنواع العبادة لغير الله، كدعاء غير الله، والتقرب بالذبح والنذر لغيره من القبور والجن أو الشياطين، أو الخوف منهم، أو رجاء النفع فيما لا يقدر عليه إلا الله من قضاء الحاجات، وتفريج الكربات.

قال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُوكَ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضَرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوَكُونَ هَتُؤُكُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ مَتُؤُكُمْ شَفَعَتُونًا عِندَ ٱللَّهِ قُلْ ٱلنَّيَكُونَ ٱللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ مُتَبَحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ ٣٠ .

وهذا النوع هو الذي وقع فيه كفار قريش، وقد سبق الحديث عنه.

النوع الثاني: الشرك الأصغر، وهو الذي لا يخرج من الملة، ولكنه ينقص التوحيد، وهو وسيلة إلى الشرك الأكبر وهو على قسمين:

### الأول: الشرك الظاهر:

وهو ألفاظ وأفعال، تظهر على اللسان أو الجوارح.

فالألفاظ كالحلف بغير الله. عن ابن عمر رضي الله عنهما قال:

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري بشرح الفتح، ١٦٣/٨، كتاب التفسير، باب قوله تعالى: ﴿ فَكَا جَعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا ﴾، وصحيح مسلم ٩٠/١، كتاب الإيمان، باب كون الشرك أكبر الذنوب، رقم ١٤١.

<sup>(</sup>٢) انظر عقيدة التوحيد، لمعالى الدكتور/ صالح الفوزان، ٩٣ ـ ٩٣.

<sup>(</sup>٣) يونس: ١٨.

وكقول ما شاء الله وشئت، وقول لولا الله وفلان، والصواب أن يقال: ما شاء الله ثم فلان، ولولا الله ثم فلان، لأن ثم تفيد التريب مع التراخي، فتجعل مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله، قال تعالى: ﴿وَمَا نَشَآهُونَ إِلَّا أَن يَشَآهُ اللهُ ﴾ (٢).

وأما الأفعال فمثل لبس الحلقة والخيط لرفع البلاء أو دفعه، ومثل تعليق التمائم خوفاً من العين أو غيرها، إذا اعتقد أن هذه أسباب لرفع البلاء أو دفعه، فهذا شرك أصغر، لأن الله لم يجعل هذه أسباباً، أما إن اعتقد أنها تدفع أو ترفع البلاء بنفسها، فهذا شرك أكبر لأنه تعلق بغير الله.

### الثاني: الشرك الخفي:

وهو الشرك في الإرادات والنيات، كالرياء والسمعة، كأن يعمل عملاً مما يتقرب به إلى الله، يريد بذلك ثناء الناس عليه، كأن يحسن صلاته، أو يتصدق لأجل أن يمدح ويثنى عليه، أو يتلفظ بالذكر ويحسن صلاته بالتلاوة لأجل أن يسمعه الناس فيثنوا عليه ويمدحوه. والرياء إذا خالط العمل أبطله قال تعالى: ﴿فَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَبَلًا صَلِحًا وَلا يُثْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ المَا العمل أَسَاكُ (٣).

وقد حذر النبي هم من الشرك الخفي فقال: «أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر؟ قال: «الرياء»(٤).

وبعد أن ذكرت تعريف الشرك، والتحذير من أخطاره، وبيان أنواعه،

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، ١١٠/٤، كتاب النذور، باب ما جاء في كراهية الحلف بغير الله، رقم ١٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) التكوير: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) الكهف: ١١٠.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، ٢١٢/٤، ومسند الإمام أحمد، ٥٤٢٨.

أرى أنه من المناسب أن أشير إلى أهمية التوحيد وبيان فضله في المطلب التالي:

# المطلب الثاني: أهمية التوحيد وبيان فضله

إن التوحيد هو الأمر الذي بعث الله من أجله الرسل، وأنزل من أجله الكتب، وخلق من أجله الثقلين \_ الإنس والجن \_ وبقية الأحكام تابعة لذلك.

قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِئَ وَٱلْإِنِسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ وَالْمَعْنِى لِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ وَالْمَعْنِى لِتَخْصُوهُ سَبِحَانُهُ بِالْعَبَادَةُ وَتَفْرِدُوهُ جَلَّ وَعَلَّا بِهَا، وَلَمْ تُخْلَقُوا عَبْثًا وَلَا سُدَى. وقال تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞﴾ (٢).

والتوحيد هو أول دعوة جميع الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام، وما من أمة إلا بعث الله فيهم رسولاً يدعوهم إلى التوحيد ويحذرهم من الشرك.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أَمْتُو رَسُولًا أَنِ إِعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ اللَّهَ الطَّبَلَلَةُ ﴾ (٣). الطَّلغُوتُ فَمِنْهُم مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الظَّبَلَلَةُ ﴾ (٣).

والتوحيد هو إفراد الله تعالى بالعبادة وترك عبادة ما سواه.

وقد تكرر موضوع التوحيد في كتاب الله، ولا تكاد تخلو سورة من سور القرآن العظيم إلا وفيها ذكر للتوحيد، وأمر به، وحث عليه.

فالقرآن كله في التوحيد، لأنه إما خبر عن الله سبحانه وتعالى وأسمائه وصفاته وأمر بعبادته وحده لا شريك له ونهى عن الشرك به، وإما بيان لجزاء الموحدين الذين أخلصوا العبادة لله عزَّ وجلَّ في الدنيا والآخرة، وبيان لجزاء المشركين الذين أعرضوا عن التوحيد وما حلَّ بهم من العقوبات في

<sup>(</sup>١) الذاريات: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) الفاتحة: ٥.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٣٦.

الدنيا وما ينتظرهم في الآخرة. وإما إخبارهم عن الموحدين من الرسل وأتباعهم. أو إخبار عن المكذبين من المشركين وأتباعهم من الأمم السابقة: كقوم نوح، وقوم هود، وقوم صالح، وقوم شعيب، وقوم إبراهيم، وأصحاب مدين والمؤتفكات وغيرهم من الأمم لما أعرضوا عن التوحيد وعصوا الرسل ماذا حل بهم؟ وإما بيان للحلال والحرام وهذا من حقوق التوحيد، فكون الإنسان يحل الحلال ويكتسب الحلال، ويستعمل الحلال، ويحرم الحرام ويبتعد عن الحرام وعن كسب الحرام هذا من حقوق التوحيد أيضاً.

فالقرآن كله توحيد، لأنه إما لبيان التوحيد وبيان مناقضاته ومنقصاته. وإما إخبار عن أهل التوحيد، وما أكرمهم الله به، أو إخبار عن المشركين وما انتقم الله تعالى منهم في الدنيا وما أعد لهم في الآخرة، وإما أحكام وبيان للحلال والحرام وهذا من حقوق التوحيد (١).

ومما يدل على أهمية التوحيد وأنه أساس العمل، تكفيره للذنوب والكبائر، يدل على ذلك ما جاء عن عبادة بن الصامت ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله يهيذ: «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، وأن عيسى عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، والجنة حتى والنار حتى أدخله الله الجنة على ما كان من العمل العمل منه،

وعن عتبان بن مالك الأنصاري رضي الله عنه: «فإن الله حرَّم على النار من قال: لا إله إلا الله يبتغى بذلك وجه الله (٢٠).

<sup>(</sup>۱) انظر مدارج السالكين، ٤٦٨/٣ ـ ٤٦٠، ومحاضرات في العقيدة والدعوة، للدكتور/ صالح الفوزان، ٩/٢ ـ ١٠.

 <sup>(</sup>٢) صحيح البخاري مع الفتح ٤٧٤/٦، كتب الأنبياء باب قوله تعالى: ﴿يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَٰبِ لَا تَشَلُوا فِي دِينِكُمّ ﴾..، رقم ٣٤٣، وصحيح مسلم ٥٧/١، كتاب الإيمان، باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعاً، رقم ٤٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري مع الفتح، ٥١٩/١، كتاب الصلاة، باب المساجد في البيوت، رقم ٤٢٥، وصحيح مسلم ٤٥٦/١، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب الرخصة في التخلف عن الجماعة بعذر، رقم ٢٦٣.

وعن عبدالله بن عمرو بن العاص من حديث صالحا البطاقة حيث ينشر له تسعة وتسعون سجلاً كل سجل مد البصر، ثم يؤتى ببطاقة فيها: «أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، فتوضع السجلات في كفة، والبطاقة في كفة فتطيش السجلات وتثقل البطاقة»(١١).

وللترمذي عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «قال الله تعالى: يابن آدم لو أتيتني بقراب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لأتيتك بقرابها مغفرة»(<sup>٢)"</sup>.

# المطلب الثالث: أهم أساليب دعوة المشركين

من أهم أساليب دعوة المشركين في القرآن الكريم ما يلي:

# أولاً - إقامة الأدلة على صدق الرسول محمد ﷺ:

من أقوى الأدلة التي أقامها القرآن الكريم على الناس عموماً والمشركين خصوصاً، وثبوت صدق النبي، محمد الله وأنه مرسل من ربه - تبارك وتعالى ـ ثبوتاً لا يحتمل الشك ولا المراء من وجوه عدة، منها:

(أ) شهادة الله له: قال تعالى: ﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَدَةً قُلِ اللَّهُ شَهِدُ بَيْنِي

<sup>(</sup>١) الترمذي ٧٤/٥ ـ ٢٥، كتاب الإيمان باب ما جاء في من يموت وهو شهيد أن لا إله إلا الله، رقم ٢٦٣٩، وابن ماجه، ١٤٣٧/٢، كتاب الزهد، باب ما يرجى من رحمة الله يوم القيامة، رقم ٤٣٠٠، وأحمد ٢١٣/٢، والحاكم ٢٩/٦/١، وقال: صحيح الإسناد على شرط مسلم ووافقه الذهبي، وصححه الألباني، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة، ٢٦٢/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي، ٥٤٨/٥، كتاب الدعوات، باب فضل التوبة والاستغفار وما ذكر من رحمة الله لعباده، رقم ٣٥٤٠، وقال هذا حديث حسن غريب، وأحمد في المسند، ٥/١٧٢، ١٥٤، والحاكم في المستدرك ٢٤١/٤، ووافقه الذهبي مختصرًا، من حديثه، وله شاهد عند مسلم، ٢٠٩٨٤، كتاب الذكر والدعاء...، باب فضل الذكر والدعاء والتقرب إلى الله تعالى، رقم ٢٦٨٧.

THE PRINCE GHAZI TRUST
TOP OUT INC THOUGHT

رَيَيْنَكُمُّ وَأُوحِىَ إِلَىٰ هَلَا ٱلْقُرْءَانُ لِأَنذِرَكُم بِهِ. وَمَنْ بَلَغٌ أَبِثَكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَ مَعَ اللَّهِ ءَالِهَةً أُخْرَىٰۚ قُل لَا أَشْهَدُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَٰهٌ وَحِدٌ وَإِنِّنِي بَرِئَةٌ مِّا تُشْرِكُونَ ﷺ (١) ﴿

(ب) وجود صفته في كتب أهل الكتاب: قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ مَاتَيْنَكُمُ ٱلْكِنَابُ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُم مُ وَإِنَّا مِنْهُمْ لَيَكُنُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ ٢٠ ).

وقىال تىعىالىى: ﴿...وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ شَيْءً فَسَأَكُتُهُمَا لِلَّذِينَ يَلْقُونَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْءَ وَالَّذِينَ هُمَ بِعَايَئِنَا يُؤْمِنُونَ ۚ ۚ الَّذِينَ يَنَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّي الْأَثِيَ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِةِ وَٱلْإِنِيسِلِ...﴾ (٣).

- (ج) شهادة اليهود له: وقد كان اليهود يستفتحون بالرسول محمد على المشركين من العرب قبل البعثة. قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِنَبُ مِّنَ عِلَى المشركين من العرب قبل البعثة. قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِنَبُ مِنْ عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُم مَا عَرَفُوا حَكَوْلًا بِهُ فَلَمَّا عَلَى اللَّهِ عَلَى الْكَنْفِينَ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى الْكَنْفِينَ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى الْكَنْفِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَالْهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ
- (د) شهادة النصارى له: وكذلك كأن النصارى يترقبون مبعثه ، وقد أخبر الله ـ عزَّ وجلَّ ـ أن المسيح ابن مريم، عليه السلام، قد بشر بني إسرائيل ببعثة محمد ، وسماه لهم في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى أَبُنُ مَرْيَمَ يَبَنِي إِسَرَهِ بِلَ إِنِّ رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُم مُصَدِقًا لِمَا يَنْ يَدَى مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولُو يَأْقِ مِنْ بَعْدِى آمَهُ أَخَدُ فَلَا جَآءَهُم بِالْبَيْنَةِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ وَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وقد ثبت في الأحاديث الصحيحة أن أحمد من أسماء النبي، محمد ، كما سبق بيانه.

(ه) شهادة مشركي العرب له بالصدق والأمانة: لقد حفظ لنا التاريخ صحيفة بيضاء لحياة النبي محمد ، قبل البعثة وبعدها، ومما حفظ التاريخ أنه، اشتهر بالصدق والأمانة، وكانوا يلقبونه بالصادق الأمين (٢).

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٥٧، ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٨٩.

<sup>(</sup>٥) الصف: ٦.

<sup>(</sup>٦) انظر قصة الحجر الأسود في سيرة ابن هشام، ١٩٧/١، والبداية والنهاية، لابن كثير، ٣٠٣/٢.

وكانوا يضعون عنده أمانتهم لما يعلمون من صدقه وأمانته (۱). وكان رأيهم هذا يعد إجماعاً منهم فيه هي، يؤيد ذلك قولهم له عندما صعد النبي هي، الجبل وجعل ينادي بطون قريش حتى اجتمعوا... وقال لهم: «أرأيتم لو أخبرتكم أن خيلاً بالوادي تريد أن تغير عليكم أكنتم مصدقي ؟؟ قالوا: نعم. ما جربنا عليك إلا صدقاً (۲).

وشهد بصدقه أبو سفيان قبل أن يسلم أمام هرقل<sup>(٣)</sup>. كما شهد أمية بن خلف وزوجته، قائلاً كل منهما: «فوالله ما يكذب محمد إذا حدث»<sup>(٤)</sup>.

- (و) إخبار الجن عنه ﷺ: كما جاء في صحيح البخاري عن عبدالله بن عمر ـ رضي الله عنهما ـ(٥).
- (ز) معجزاته في: وأعظمها القرآن الكريم، الذي جاء يحاج العقل البشري ويتحداه إلى الأبد، بعلومه ومعارفه، وأسلوبه وبلاغته، وأخباره الماضية والمستقبلة، وهذا بخلاف معجزات الأنبياء السابقين، وعلامات صدقهم، فإنها كانت محسوسة مشاهدة، وكانت من جنس ما اشتهر به أقوامهم، وهذا ما أشار إليه الرسول في في قوله: «ما من الأنبياء نبي إلا أعطي ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيت وحياً أوحاه الله إلي أرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة»(١٠).

وهناك معجزات أخرى كثيرة كانشقاق القمر، وحراسة السماء

<sup>(</sup>۱) انظر قصة تخلف علي بن أبي طالب رضي الله عنه عن الهجرة في مكة من أجل تأدية الودائع التي كانت عند الرسول ﷺ للناس، في تاريخ الطبري، ٣٧٨/٢.

 <sup>(</sup>۲) انظر كامل القصة في صحيح البخاري بشرح الفتح، ۷۳۷/۸، كتاب التفسير، سورة
 ﴿قَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ ﴿ ﴿ ﴾، وصحيح مسلم بشرح النووي، ۸۳/۳.

 <sup>(</sup>٣) صحيح البخاري بشرح الفتح، ٣٢/١، كتاب بدء الوحي، ومسلم ١٣٩٣/٣، كتاب الجهاد، باب كتاب النبي هي إلى هرقل.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري بشرح الفتح، ٦٢٩/٦، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، وأحمد في المسند، ٤٠٠/١.

<sup>(</sup>٥) انظر صحيح البخاري بشرح الفتح، ١٧٧/٧، كتاب مناقب الأنصار، باب إسلام عمر.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، ٩٦، كتاب الفضائل، باب كيفية نزول الوحي، وأول ما نزل.

بالشهب، ومعراجه إلى السماء إلى سدرة المنتهى، وكفاية الله أعداءه، وعصمته من الناس، وإجابة دعائه، ونبع الماء من بين أصابعه، وإخباره عن المغيبات الماضية والمستقبلة التي لا يعلمها أحد إلا بتعليم الله تعالى وغيرها(١).

# ثانياً \_ طرح الأسئلة لإفحامهم:

# ثالثاً - الاحتجاج عليهم باعترافاتهم بتوحيد الربوبية وإقرارهم بتوحيد الألوهية عند الشدائد:

وبيان ذلك أنه إذا كان الله تعالى هو المستقل بخلق وتدبير ما في الكون من سماء وأرض، وشمس، وقمر وليل ونهار، وسحاب وأنهار، وأنعام وحيوان ونبات وأزهار... وأنه الخالق الرازق، المالك لعباده، ومقدر أرزاقهم وآجالهم. كما جاء عنهم هنا الاعتراف والإقرار في آيات كثيرة \_ أشرنا إليها من قبل \_ فلماذا يعبدون غيره معه؟ وهم مع ذلك يعترفون أن تلك المعبودات لا تملك لهم منعاً ولا عطاء ولا تملك لأنفسها ضراً ولا نفعاً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، فكيف تملك ذلك لغيرها؟

وأما إقرار المشركين بتوحيد الإلهية والتجاؤهم إلى الله تعالى وحده عند الشدة والكرب، وتركهم كل ما كانوا يدعونه من دون الله من الأصنام والأنداد

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة شرح النووي على مسلم، ٢/١.

<sup>(</sup>۲) يونس: ۳۱، ۳۲.

وغيرها، فقد ثبت ذلك عنهم في آيات كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿ فُلُ أَرَهَ يَتَكُمُّمُ السَّاعَةُ أَغَيَّرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُدُ صَدِيقِينَ ۞ بَلْ إِنَّا أَنَكُمُ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَتَنَكُمُ السَّاعَةُ أَغَيَّرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُدُ صَدِيقِينَ ۞ بَلْ إِنَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَاءَ وَتَنسَوْنَ مَا نَشْرِكُونَ ۞ (١).

وقال تعالى: ﴿قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِن ظُلْمُتِ ٱلْذِ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَامُ تَضَرُّعا وَخُفَيْهُ لَمِنْ أَلَمْ الْفَرْ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَامُ تَضَرُّعا وَخُفَيْهُ لَمِنْ أَلَهُ يُنَجِّيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِ كُرْبٍ ثُمَّ أَنْتُم تُشْرِكُونَ ۚ فَى قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَنتُم تُشْرِكُونَ فَى قُلْ هُو ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ اللَّهُمْ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْسِكُمْ شِيعًا وَلِيْنِ بَعْضُكُم بَأْسَ بَعْضُ ٱنظُرْ كَيْفَ نُصَرِفُ ٱلْأَبْنَتِ لَعَلَهُمْ مَنْهُ وَلَيْنِ لَعَلَهُمْ مِنْهُ وَلَيْنِ لَعَلَهُمْ مِنْهُ وَلِيْنَ لَعَلَهُمْ مِنْهُ وَلَيْنِ لَعَلَهُمْ مَنْهُ وَلَيْنِ لَعَلَهُمْ مَنْهُ وَلِيْنَ لَعَلَهُمْ مَنْهُ وَلَيْنِ لَعَلَهُمْ مَنْهُ وَلَيْنَ لَعَلَهُمْ مَنْهُ وَلَيْنِ لَعَلَهُمْ مِنْهُ وَلَا لَكُونَ لَكُونُ لَكُونُ مِنْ اللَّهُ مُنْهُمْ مِنْهُ وَلِيْنَ لَكُونُ مِنْ مُنْفِقُونَ مِنْ أَلَالًا لَكُونُ مُنْ اللَّهُ مُنْهُمُ مِنْهُمْ مِنْهُ مِنْهُ وَلُونُ مِنْ مُنْهُمُ مِنْهُونَ لَيْكُونُ مِنْ مُنْهُمُ مُونَا لَكُونُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنَالًا مِن مُنْهُمُ مُنْهُمُ مِنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مِنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مِنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُونَ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْفُونَ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْ مُنْهُمُ مُنْ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْكُونُ مُنْهُمُ مُنَالِعُلُونُ مُنْهُونُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُ مُنْهُمُ مُنَالِعُمُ مُنْفِعُ مُنَامِلُونُ مُنَامُونُ مُنْفُونُ مُنْمُونُكُمُ مُنْهُمُ مُنُولُه

وقـال سـبـحـانـه: ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلفُّرُ فِي ٱلْبَحْرِ مَنَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّأَهُ فَلَنَا تَخَنكُمُ إِلَى ٱلْمَرِ أَعَرَهْمُتُمُ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا ۞ ﴾ (٣).

وقسال عـزَّ وجـلَّ: ﴿فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفَلَكِ دَعَوُا ٱللَّهَ تُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا جَمَّنَهُمْ إِلَى ٱلْجَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﷺ (<sup>(3)</sup>.

# رابعاً - ضرب البراهين العقلية على وحدانية اش:

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ مَأْرَبَاتُ مُنَفَرِقُونَ خَيْرٌ أَمِ ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْفَهَارُ ﴾ (٥٠).

وقال عزَّ وجلَّ: ﴿ أَمَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاةِ مَا مُنَ السَّمَاةِ مَا السَّمَاءِ مَا أَن تُنْبِتُوا شَجَرَهَا أَوْلَهُ مَّعَ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْ

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٤٠، ١٤.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ٦٣ ـ ٢٥.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٦٧.

<sup>(</sup>٤) العنكبوت: ٦٥.

<sup>(</sup>٥) يوسف: ٣٩.

ٱلرِّيَاحَ بُشَرًّا بَيْنَ بَدَى رَحْمَتِهِ أَوْلَكُ مَّعَ اللَّهِ تَعَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ آمَنَ يَبَدُوُا الْمَلَقَ ثُمَّ يُعِيدُمُ وَمَن بَرْزُهُكُم مِنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَوِلَكُ مَّعَ اللَّهِ قُلْ مَاثُوا بُرِّهَا نَكُمْ إِن كُنتُمْ صَكِيفِينَ ﴾ (١).

### خامساً \_ الاستدلال بالمتقابلات:

بين خالق المخلوقات العظيمة \_ خاصة \_ ما له تأثير على حياة الناس ومنافعهم \_ وبين ما يعتقد فيه المشركون أن له شيئاً من التأثير كدفع ضر أو جلب نفع، وهو مخلوق حقير لا يستطيع أن يجلب لنفسه نفعاً ولا يرفع عنها ضراً؟ فضلاً عن نفع أو إضرار غيره.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿أَفَمَن يَعْلُقُ كَمَن لَّا يَغْلُقُ أَفَلَا نَذَكَرُونَ ۞﴾(٢).

وقدول ه تعالى: ﴿ قُلْ مَن رَّبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ اَفَاَغَذْتُم مِن دُولِهِ اَللَّهُ قُلْ اَفَاَغَذْتُم مِن دُولِهِ اَللَّهُ قُلْ اللَّهُ قُلْ اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

وقوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلمَّنَوَتِ بِغَيْرِ عَلَمِ نَرُوَّا ۖ وَٱلْفَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَّسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِهَا مِن كُلِّ ذَابَّةً وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَلَةِ مَاءً فَأَلِمْنَنَا فِيهَا مِن كُل كَرِيمٍ ۞ هَلَذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَٱرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱللَّذِنَ مِن دُونِهِ مِن الطَّلِلْمُونَ فِي ضَلَالٍ مُّهِينِ ۞ ﴾ (3).

### سادساً \_ ضرب الأمثال:

(أ) ومن الأمثال التي ضربها الله تعالى للمشركين في اتخاذهم آلهة من دون الله تعالى يعبدونها ويرجون نفعها تشبيههم بالعنكبوت اتخذت بيتاً

<sup>(</sup>١) النمل: ٦٠ ـ ٦٤.

<sup>(</sup>٢) النحل: ١٧.

<sup>(</sup>٣) الرعد: ١٦.

<sup>(</sup>٤) لقمان: ۱۰، ۱۱.

لا يغني عنها في حر ولا برد ولا مطر ولا أذى. قال تعالى: ﴿مَثَلُ ٱلَّذِيكَ اللَّهِ عَنها في حر ولا برد ولا مطر ولا أذى. قال تعالى: ﴿مَثَلُ ٱلَّذِيكَ ٱلَّخَدُوا مِن دُوبِ ٱللَّهِ أَوْلِيكَآءَ كَمَثُلِ ٱلْمَنكُبُوتِ ٱلْتَحَدُّرُتِ ٱللَّهُ الْمَنكُبُوتِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

(ب) وضرب الله تعالى مثلاً آخر في بيان عجز معبودات المشركين وتفاهتها بالذباب الحقير فقال تعالى: ﴿ يَكَايُهُا اَلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَيعُواْ لَهُوْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْ الْجَمْتُكُواْ لَهُوْ وَإِن يَسْلُتُهُمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ لَن يَخْلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوْ الْجَمْتُكُواْ لَهُ وَإِن يَسْلُتُهُمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللّهُ الل

(ج) كما ضرب الله تعالى مثلاً واقعياً من أنفسهم، وهو أنه إذا كان أحدهم لا يرضى أن يكون عبده ومملوكه شريكاً له في ماله الذي رزقه الله تعالى فكيف يرضى لله شريكاً له في العبادة وهو في الأصل مخلوق لله وعبد له؟ قال تعالى: ﴿ضَرَبَ لَكُم مَثَلًا مِنْ أَنفُسِكُم مَن لُكُم مِن مَا مَلكَتُ وَعبد له؟ قال تعالى: ﴿ضَرَبَ لَكُم مَثَلًا مِنْ أَنفُسِكُم مِن شُرَكاء فِي مَا رَزَقَنَكُم فَالله فَي سَوَآةٌ نَعَافُونَهُم كَفِيفَتِكُم أَنفُسكُم مِن شُرَكاء فِي مَا رَزَقَنَكُم فَالله فَي سَوَآةٌ نَعَافُونَهُم كَفِيفَتِكُم أَنفُسكُم صَي نَعْمَدُون فَي مَا رَزَقَنَكُم فَا لَكُم مِن شُرَكَاء فِي مَا رَزَقَنَكُم فَالله فَي الله في الله في الله في الله في مَا لَكُم مَن شُرَكاء في مَا رَزَقَنَكُم فَالله في الله ف

(د) ومن ضرب الأمثال للمشركين وإقامة الحجة عليهم ما ضربه الله لهم في قوله تعالى: ﴿ضَرَبُ اللّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَّكَاتُهُ مُتَشَكِّمُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِهِم في قوله تعالى: ﴿ضَرَبُ اللّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَّكَاتُهُ مُتَسَكِّمُونَ اللّهُ الْمَثَلُ الْمُحَدُّدُ لِلّهُ بَلْ يَعْلَمُونَ اللهُ (٤٠).

(ه) ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ مَنَرَبَ اللّهُ مَثَلًا عَبَدًا مَمَلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى مَنَهُ وَمَن زَزَقَانَهُ مِنَا رِزْقًا حَسَنَا فَهُو يُنفِقُ مِنْهُ مِنْرً وَجَهَرًا هَلَ يَسْتَوْنَ اللّهُ مَثَلًا رَجُهَرًا لَا يَعْلَمُونَ اللهُ وَمَنرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَجُهَلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْحَكُمُ لَا يَقْدِدُ عَلَى مَوْدَ عَلَى مَوْدَلهُ أَيْنَمَا يُوَجِّهِهُ لَا يَأْتِ عِنْدٍ هَلْ يَسْتَوِى هُو وَمَن يَأْمُرُ بِالْمَدُلِ وَهُو عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) العنكبوت: ٤١.

<sup>(</sup>٢) الحج: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) الروم: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) الزمر: ٢٩.

<sup>(</sup>٥) النحل: ٧٥، ٧٦.

ا الجدل: الجدل الجدل المحدل المحدل المحدل المحدل المحدل المحدل المحدل المحدل المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد

وقد سلك القرآن الكريم في الاستدلال على وحدانية الله تعالى مسلكين:

قال الإمام عبدالرحمن بن نجم المعروف بالحنبلي في كتابه استخراج الحدل من القرآن بعد إيراده للآية الكريمة: «وهذا الدليل معتمد أرباب الكلام من أهل الإسلام، وقد نقل عن بعض علماء السلف، أنه قال: نظرت في سبعين كتاباً من كتب التوحيد فوجدت مدارها على قوله تعالى: ﴿ لَوَ كَانَ فِيهِما عَالِما أَلَهُ لَفَسَدَنا ﴾ (٢) .

# ثامناً \_ تعجيزهم عن الإتيان بدليل عقلي أو نقلي يقر عبادتهم:

قال تعالى: ﴿ قُلُ أَرْمَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُوفِ مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَمُتُمْ شِرْكُ فِي السَّنَوَتِ ٱلنَّوْفِ بِكِتَبِ مِن قَبْلِ هَلْذَا أَوْ أَتَنَزَوْ مِنْ عِلْمِ إِن كُنتُمْ صَدِفِينَ ﴾ ( ) .

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) استخراج الجدل من القرآن الكريم، ٨٣.

<sup>(</sup>٣) النجم: ١٩ ـ ٢٣.

<sup>(</sup>٤) الأحقاف: ٤.

وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَرَهَ يُتُمْ شُرُكَا عَكُمُ ٱلَّذِينَ نَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِ مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ هُمُمْ شِرْلُهُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ أَمْ مَاتَيْنَهُمْ كِنْنَا فَهُمْ عَلَى بَيِّنَتِ مِّنَهُ بَلْ إِن يَعِدُ ٱلظَّلَالِمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلَّا عُرُّولًا ۞﴾ (١).

# تاسعاً ـ الأمر بعبادة الله وحده والنهى عن عبادة ما سواه:

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَّقُونَ ۞ الَّذِى جَمَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَآة بِنَآةُ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآةُ فَأَخْجَ بِهِ، مِنَ النَّمَرَٰتِ رِزْقًا لَكُمُ ۖ فَكَلا تَجْعَلُوا بِلَهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ۞﴾(٢).

وقال تعالى: ﴿وَأَعْبُدُوا أَلَّهَ وَلَا نُشْرِكُوا بِهِ، شَيْئًا ﴾(٣).

وقى ال تعالى: ﴿ فَاجْمَكَنِبُواْ ٱلرِّحْسَ مِنَ ٱلْأَوْشُنِ وَأَجْمَكِنِبُواْ قَوْلَتَ ٱلزُّورِ ﴿ كَا خُنَاآهُ لِللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّالَةُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

### عاشراً \_ الأساليب الخبرية:

#### (أ) أسلوب الخبر المجرّد:

وقد جاء هذا الأسلوب مجرداً عن المؤكدات بياناً للحق وإعلاماً للخلق. كما في قوله تعالى: ﴿الْحَكَمَدُ لِللّهِ رَبِّ الْعَنكَمِينَ ﴿ الْحَكَمَدُ لِللّهِ رَبِّ الْعَنكَمِينَ ﴾ (٥). وقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلِلْهُمُ لِللّهُ وَعِلَّهُ ﴿ (١).

#### (ب) أسلوب الخبر المؤكد:

والمؤكدات التي جاء بها القرآن الكريم في شأن التوحيد والوحدانية كثرة، ومنها:

<sup>(</sup>۱) فاطر: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢١ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) الحج: ٣٠ ـ ٣١.

<sup>(</sup>٥) الفاتحة: ٢.

<sup>(</sup>٦) البقرة: ١٦٣.



ب ـ التأكيد بأن.

ج \_ التأكيد باللام.

وقد اجتمعت هذه المؤكدات الثلاثة في قوله تعالى: ﴿ وَالصَّلَفَّاتِ صَفًّا ﴿ فَالرَّحِرَتِ زَخْرًا ﴿ فَالنَّلِيمَتِ ذِكْرًا ﴾ إِنَّ إِلَهَكُمُ لَوَسِدٌ ﴾ زَبُّ السَّمَنُوتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ ٱلْمَشَارِقِ ۗ ۞﴾ (١).

# (ج) التأكيد بأساليب القصر:

كأسلوب النفي والاستثناء، كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّنِيَ أَنَا ٱللَّهُ لَا إِلَّهَ (v) €(v).

وأسلوب القصر بإنما كما في قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ ۖ وَنَعِدُّ وَإِنَّنِي بَرِئَةٌ مِّمَّا تُشْرِكُونَ﴾<sup>(٣)</sup>.

وأسلوب القصر بالتقديم والتأخير كما في قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾. فتقديم المفعول ﴿إِيَّاكَ﴾ أفاد قصر العبادة على الله تعالى وحده دون غيره.

### الحادي عشر ـ دعوتهم إلى التجرد من التقاليد المورثة:

لقد كانت التقاليد والعادات المورثة تتحكم في العقائد الجاهلية، ومن أجل ذلك تعرضت العقائد للانحراف وانهارت أمامها القيم والأخلاق، واختلت الموازين والأعراف. فكان الواقع يرفع كل المسلمات والبدهيات، ولا يقبل سوى ما كان عليه الآباء والأجداد، ولذلك فقد ناقش القرآن الكريم هذه القضية مناقشة جادة، وعالجها معالجة شافية، وبين أن هذه القضية لم تكن حديثة المولد والنشأة، ولكنها قديمة التاريخ، عميقة

<sup>(</sup>١) الصافات: ١ - ٥.

<sup>(</sup>٢) طه: ١٤.

<sup>(</sup>٣) - الأنعام: ١٩.

الجذور، فلم يكن العرب الذين واجههم نبينا محمد الله وحدهم الذين اخترعوا هذه المقالة، بل لقد رددها الذين استحبوا العمى على الهدى من الأمم السابقة.

فهذا سندهم الوحيد، وهو دليلهم الفريد، إنه التقليد الجامد الذي لا يقوم على علم ولا يعتمد على برهان، بل ولا حتى تفكير أو روية، إن هذا الموقف إنما هو استجابة لدعوة إبليس مصيرها العذاب فهل هم مصرون على السير في هذا الطريق وراء تقليد الآباء حتى دخول نار جهنم؟ إنها لمسة مزعجة وموقظة منبهة، ولكن لمن ألقى السمع وهو شهيد.

<sup>(</sup>١) انظر معنى ذلك في سورة المؤمنون: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) انظر معنى ذلك في سورة الأعراف: ٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر معنى ذلك في سورة هود: ٦٢.

<sup>(</sup>٤) انظر معنى ذلك في سورة الأنبياء: ٥٢ ـ ٥٤.

 <sup>(</sup>a) انظر معنى ذلك في سورة هود: ۸۷.

<sup>(</sup>٦) انظر معنى ذلك في سورة يونس: ٧٨.

<sup>(</sup>٧) الزخرف: ٢٣.

<sup>(</sup>٨) البقرة: ١٧٠.

<sup>(</sup>٩) المائدة: ١٠٤.

<sup>(</sup>۱۰) لقمان: ۲۱.

ولقد بين القرآن الكريم سذاجة هذه الأقاويل ووضح أنها لا تستند إلى دليل من نقل أو عقل فقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنزُلَ اللّهُ وَإِلَى اللّهُ وَإِلَى مَا أَنزُلَ اللّهُ وَإِلَى اللّهُ وَإِلَى مَا أَنزُلَ اللّهُ وَإِلَى اللّهُ وَإِلَى مَا أَنزُلَ اللّهُ وَإِلَى مَا أَنزُلُ اللّهُ وَإِلَى مَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

كما بيَّن القرآن الكريم أن كل إنسان يتحمل تبعة عمله فقط. ولا يسأل عن حسنات أو سيئات الآخرين. كما ورد في كثير من الآيات البينات قال تعالى: ﴿وَكُلُ إِنْهَا الْمَرْمَنَةُ طَهَرَهُ فِي عُنُقِهِ ۚ وَنُحَرِّجُ لَهُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ حَبَّنَا يَلْقَنهُ مَنشُورًا ﴿ وَكُلُ إِنْهَا لَهُ يَنْهَ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِبًا ﴾ مَنشُورًا ﴾ أقرأ كِلنبك كُفَى بِنَفْسِك الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِبًا ﴾ مَن الْهَندَى فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقال تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَسَرُهُ ۞ ﴾ (٤).

#### الثاني عشر ـ استعمال الحكمة في دعوتهم:

#### الثالث عشر ـ أسلوب القصة:

استعمل القرآن الكريم أسلوب القصة في دعوة المشركين إلى التوحيد،

<sup>(</sup>١) المائدة: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ١٣ ـ ١٥.

<sup>(</sup>٣) النجم: ٣٩.

<sup>(</sup>٤) الزلزلة: ٧، ٨.

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ١٠٨.

وذلك لما للقصة من تأثير في نفوس البشرية وسهولة في الحفظ والانتشار بين الناس. ومن ذلك ما ذكره الله تعالى ـ لنا ـ من قصة إبراهيم الخليل عليه السلام مع قومه وتحطيمه لأصنامهم وذلك أنه لما حطم الأصنام وسألوه عليه السلام، عن من الذي فعل ذلك الفعل؟

أحالهم إلى أخذ الإجابة من معبوداتهم الهزيلة ساخراً منهم، ومتهكماً بهم، وعند ذلك رجعوا إلى أنفسهم يلوم بعضهم بعضاً. وقد ذكرت هذه القصة في عدد من السور كالشعراء والصافات والأنبياء. فارجع إليها.

### الرابع عشر ـ دعوتهم إلى الاعتبار بالسابقين:

لفت القرآن الكريم أنظار المخاطبين إلى مصير الأمم المكذبة، وما تلقوه من الضربات القاصمة، جزاء مروقهم وتمردهم على أنبياء الله تعالى ويرشدهم إلى نظر التدبر في ديار الأمم السابقة، والتي يمرون عليها مصبحين وممسين، ليكون منها الدرس والعبرة والاتعاظ. جاء ذلك في آيات كثيرة منها قوله تعالى: ﴿قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلاَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن وَمَنْ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ

وقال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَهْدِ لَمُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا مِن فَبَلِهِم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَنِكِنِهِمُّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَنتُ أَفَلًا يَسْمَعُونَ ﴿ (٣) .

وقــال تــعــالــى: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَكَانُواْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَمَا كَاتَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَـٰوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ْ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا فَدِيدًا ﴿ ﴾ (٣).

# الخامس عشر \_ تذكيرهم بالنعم وتحذيرهم من النقم:

ففي مجال التذكير بالنعم ذكرهم القرآن بأنواع من النعم الكثيرة التي

<sup>(</sup>١) الروم: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) السجدة: ٢٦.

<sup>(</sup>٣) فاطر: ٤٤.

امتن بها عليهم، وعلى عباده والتي لا يستطيع حد من خلقه أن يأتي بشيء منها، جاء ذلك في كثير من السور والآيات العديدة، من ذلك ما تحدثت به سورة النحل عن الكثير من النعم التي أمتن الله بها على الناس، والسورة مكية والمشركون في مكة هم أول من خوطبوا بذلك، ومما جاء في هذه السورة قوله تعالى: ﴿وَاللّهُ فَضَلَ بَعْضَكُم عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرِّزَقِ فَمَا ٱلَّذِيكَ فُضِلُوا السورة قوله تعالى: ﴿وَاللّهُ فَضَلَ بَعْضَكُم عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرِّزَقِ فَمَا ٱلَّذِيكَ فُضِلُوا السورة قوله تعالى: ﴿وَاللّهُ فَضَلَ بَعْضَكُم عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرِّزَقِ فَمَا ٱللّذِيكَ فُضِلُوا السورة عَلَى مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُم فَهُم فِيهِ سَوَاةً أَفَينِعُمَةِ ٱللّهِ يَجْمَدُونَ أَنْ وَعَفَدَة وَرَزَقَكُم وَاللّهُ جَعَلَ لَكُم مِنْ أَزْوَجِكُم بَين وَحَفَدَة وَرَزَقَكُم مِن الطّيبَتِ أَفِالْبَطِلِ يُوْمِنُونَ وَبِغِمَتِ اللّهِ هُمْ يَكَفُرُونَ ﴿ وَيَعْبَدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا وَلَا يَسْ اللّهُ مَا مَلَكَ اللّهُ مِنْ السّمَورة وَلا يَسْتَطِيعُونَ فَي فَلا تَضْرِيُوا لِلّهِ مَا لَا يَسْتَطِيعُونَ فَي فَلَا تَضْرِيُوا لِلّهِ مَا اللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُم لَا تَعْمُونَ وَالاَرْضِ شَيْنَا وَلا يَسْتَطِيعُونَ فَى فَلا تَصْرِيُوا لِلّهِ مَا لَا اللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُم لَا تَعْمُونَ وَاللّهُ إِنّ اللّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُم لَا تَعْمُونَ وَالاَرْضِ شَيْنَا وَلا يَسْتَطِيعُونَ فَى فَلا تَصْرِيُوا لِللّهِ اللّهُ اللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُم لَا تَعْمُونَ فَلَا تَعْلَمُونَ وَلا يَسْتَطِيعُونَ فَى اللّهُ اللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُم لَا تَعْمُونَ فَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ ا

وفي مجال تحذيرهم من النقم قال تعالى: ﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَهُ كَانَتُ ءَامِنَهُ مُطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴿ ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَذَلُواْ يَعْمَتَ اللَّهِ كُفْرًا وَأَحَلُواْ فَوَمَهُمْ دَارَ الْبَوَادِ ۞ جَهَنَمَ يَصْلَوْنَهَا وَبِنْسَ الْقَرَادُ ۞ وَجَعَلُواْ بِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلُواْ عَن سَبِيلِهِ \* قُلْ تَمَنَعُواْ فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النَّادِ ۞﴾ (٣).

#### السادس عشر ـ الشرك خرافات وأوهام:

#### (أ) بيان ضعف الشركاء ومهانة الآلهة المدعاة:

قال تعالى: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَعْلَقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخَلَقُونَ ۞ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ أَمْمُ نَصَرًا وَلَا أَلْفَدَىٰ لَا يَنْعِعُوكُمُ سُوَاةً عَلَيْكُونَ مَا لَا يَعْدُونُ وَلَا الْفُدَىٰ لَا يَنْعِعُوكُمُ سُوَاةً عَلَيْكُونَ وَلَا أَلْفُدَىٰ لَا يَنْعِعُوكُمُ سُوَاةً عَلَيْكُونَ أَنْفُوهُمْ أَمْ أَنْشُر صَدِيتُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ عِبَادً أَمْنَالُكُمْ فَارَعُوهُمْ أَمْ أَنْشُر صَدِيتُونَ ۞ إِنَّ ٱلّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ عِبَادً أَمْنَالُكُمْ فَارَعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِبُوا لَكُمْ إِن كُنتُم صَديقِينَ ۞ أَلَهُمْ أَرَجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَمُمْ فَانَهُمْ وَيَجِبُوا لَكُمْ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا أَلَهُمْ أَرْجُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَمُمْ

<sup>(</sup>۱) النحل: ۷۱ ـ ۷٤.

<sup>(</sup>٢) النحل: ١١٢.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم: ٢٨ ـ ٣٠.

أَيْدِ يَبْطِشُونَ بِهَا أَرْ لَهُمْ أَعْيُنُ يَشِيرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ مَاذَاتُ يَسْمَعُونَ بِهَا قُلِ ادْعُواْ شَرُكَآءَكُمْ مُمَّ كِيدُونِ فَلَا لَيُطِرُونِ فَلَا لَيُطِرُونِ فَلَا أَنْفَى اللّهُ الّذِي نَزَلَ الْكِنَاتِ وَهُو بَنَوَلَى الصَّلِحِينَ فَلَا وَلَا الْكِنَاتِ وَهُو بَنَوَلَى الصَّلِحِينَ فَلَى وَلَا الْفَسَهُمْ يَنْصُرُونَ الصَّلِحِينَ فَلَى وَلَا الْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ الصَّلِحِينَ فَلَى وَلَا اللّهَ مَنْ مَعْدُونَ نَصَرَحُمْ وَلَا أَنْفَسَهُمْ يَنْصُرُونَ اللّهَ وَهُمْ لا يَسْمَعُواْ وَتَرَمَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لا يَسْمَعُواْ وَتَرَمَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لا يَشْمَعُواْ وَتَرَمَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لا يَشْمِرُونَ فَلَا اللّهَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَهُمْ لا يَشْمَعُواْ وَتَرَمَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لا يَشْمِرُونَ فَلَا اللّهَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَهُمْ لا يَشْمَعُواْ وَتَرَمَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لا يَشْمِرُونَ فَلَا اللّهُ اللّ

وقىال تىعىالىي: ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَعْلَقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ أَمَوْتُ غَيْرُ أَنْصَالُو وَمَا يَشَعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ۞ إِلَنْهُكُمْ لِلَهُ وَجِدُ ﴾ (٢).

إلى غير ذلك من الآيات التي تدل على ضعف تلك المعبودات وعجزها، وأنها لا تستطيع أن تقدم لعابديها أو المتبركين بها أو المتوسلين إليها أي خدمة مرجوة لا كبيرة ولا صغيرة، وبالتالي يجب على المشركين أن يلقعوا عن عبادة تلك المعبودات الواهية، والتقرب إليها، ويخلصوا العبادة لله تعالى وحده الذي خلقهم وخلقها، والقادر على الإحياء، والإماتة، والنفع والضر.

#### (ب) تسفيه وتهجين عقول المشركين:

يتوجّه القرآن الكريم إلى مكنونات عقول المشركين وإلى فطرهم السليمة، ويضع أيديهم على مفاتيح الحق، ويشد بأبصارهم إلى أنوار البصيرة، كيف يرضي عاقل مدرك الوعي والشعور أن يمرغ جبهته أمام حجر أصم، أو إنسان ضعيف عاجز، أو كوكب يسيره الإله القادر، أو ميت هو في حاجة ماسة إلى عفو ربه ورحمته وغفرانه؟!! كيف ينزل العقل الإنسان إلى هذا الدرك الأسفل من التخلف العقلي \_ مع اعترافه بأن للوجود ربأ خالقاً رازقاً، ولم يتوجه إلى هذا الخالق العظيم مباشرة؟ وهو القائل في محكم كتابه: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِ قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةً الدَّاعِ إِذَا مَعَاتِّ فَلْسَنَجِبُوا لِي وَلَيْوَمِنُوا بِي لَمَلَهُم يَرشُدُون ﴿ (").

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٩١ ـ ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٢٠ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٨٦.

لقد وجه القرآن الكريم حملة عنيفة على من يعترف بآلهة أخرى مع الله تعالى أو يجعل له وساطات يتقرب بها إليه، ويظهر القرآن فساد هذه الآلهة المدعاة وعجزها الشنيع وفقرها البالغ وحاجتها الماسة لمن يدبر أمرها، ويقوم بحاجتها فضلاً عن أن تعبد أو تقدم لها الفروض والقربات!

قال تعالى حكاية عن قول إبراهيم عليه السلام ﴿... أَفَتَعُبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَفَعُكُمُ شَيْئًا وَلَا يَضُرُّكُمْ ۞ أُفِ لَكُرْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَفَلَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَفَلَا تَعْبُدُونَ ﴾ (١).

إلى غير ذلك مما ورد في تهجين وتسفيه عقول المشركين وما اتخذوه من آلهة مزعومة لا تنفع ولا تضر.

وقد اتخذت بنو حنيفة صنماً من حلوى فعبدوه دهراً طويلاً، ثم أدركتهم مجاعة فأكلوه وفيهم يقول الشاعر:

أكلت بنوحنيفة ربها زمن التفحم والمجاعة لم يحذروا من ربهم سوء العواقب والتباعة

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٦٦، ٦٧.

<sup>(</sup>٢) طه: ۸۹.

<sup>(</sup>٣) الزمر: ٣٨.

<sup>(</sup>٤) الرعد: ١٤.

وقال بعض المشركين حين وجد الثعلبان قد بال على رأس صنمه:

إله يبول الشعلبان برأسه لقد ذل من بالت عليه الثعالبُ

# السابع عشر \_ بيان أضرار الشرك في الدنيا والآخرة:

# (أ) أضرار الشرك في الدنيا:

أما أضرار الشرك في الدنيا فإن الإسلام حينما يتصدى لمهاجمة الشرك ومحاربته بجميع أشكاله وألوانه صغيره وكبيره، فإن غايته من ذلك وهو تحرير الإنسان من الخضوع والخنوع لأي مخلوق على ظهر هذه الأرض.

إن الحياة التي يهيمن عليها الشرك، لهي حياة بهيمية، تعافها النفوس الزكية، وتأنفها الطبائع الإنسانية، فهذه المخالفات التي تتركها وراءها رواسب الشرك والوثنية تعوق مسيرة الحياة وتخالف السنن الكونية، وتلك والله نتائج حرب الإبادة والتدمير لجميع القيم والمعاني الروحية والأصلية (١).

فالشرك زيادة على كونه تنقص لرب العالمين وصرف العبادة لمن لا يستحقها من المخلوقين، فإنه وليد الخرافة والجهل، لأنه يجلب من المساوىء للمجتمع ما لا يجلبه شيء آخر، فهو إلى جانب مناقصته للعقل والمنطق فإنه يجعل الأذهان طيعة لقبول الأوهام والخرافات والأساطير، التي تهدم كيانه وتضعفه، وتقف حاجزاً دون رقيه وازدهاره.

إن الإسلام حينما يبين فساد الشرك وبطلانه، وعدم الغفران لصاحبه إذا مات وهو مشرك، فما ذلك إلا لأن الشرك ظلمات متراكمة بعضها فوق بعض، وحجب متلاطمة لا يقر، لها قرار، فهو يجعل الإنسان عبد للمخلوق، وهو لا يعبد المخلوق، إلا جلباً لفائدة أو دفعاً لضرر، فهو في الواقع عبد لمصلحته. وبالتالي فهو عبد لنفسه، وعبادة النفس معناها أن الشخص غير صالح ليكون عضواً عاملاً في المجتمع، محققاً لسعادته، بل

<sup>(</sup>١) انظر مصرع الشرك والخرافة، ١٧٤.

هو على الضد من ذلك يكون عدواً هادماً لأركانه، ساعياً في شقائه دون أن يدري(١).

### (ب) أضرار الشرك في الآخرة:

أما أضرار الشرك في الآخرة فتتمثل فيما يلي:

١ \_ إحباط الأعمال.

٢ \_ العذاب النفسى.

٣ ـ الخلود في نار جهنم.

#### ١ \_ فأما إحباط الأعمال:

فلأن الشرك بالله تعالى أكبر الكبائر، وأعظم الذنوب والمعاصي، وأفظع المحرمات وأشنعها على الإطلاق، لذلك فإن الله عزَّ وجلَّ لا يقبل عملاً من الأعمال مع الإشراك به، مهما كان حجم ذلك العمل. قال الله تعالى بعد أن ذكر ثمانية عشر نبياً: ﴿وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُم مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٢).

وقال تعالى مخاطباً رسوله محمداً ﴿ وَلَقَدَ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَلِكَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنَ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطُنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْمُنْسِرِينَ ۞ بَلِ اللّهَ فَآعَبُدُ وَكُن مِنَ الشَّنِكِرِينَ ۞ (٣).

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله في حديث قدسي: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري تركته وشركه»(٤).

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الدعوة إلى التوحيد لخليل هراس، ٧٠، بتصرف.

<sup>(</sup>۲) الأنعام: ۸۸.

<sup>(</sup>٣) الزمر: ٦٥، ٦٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ٢٢٨٩/٤، كتاب الزهد، باب من أشرك في عمله غير الله، حديث رقم ٤٦.



### ٢ ـ العذاب النفسي: 🎖 🎆 📆

وأما العذاب النفسي فإن القرآن الكريم يرشد هؤلاء المشركين الذين يتخذون من دون الله شركاء وأنداداً ليمذوا بأبصارهم وبصائرهم إلى ذلك اليوم الذي يقفون فيه بين يدي الله الواحد الأحد ليروا عند ذلك أن القوة لله جميعاً، فلا شركاء ولا أنداد مهما كان نوعها، حيث تسقط جميع الرياسات والقيادات البشرية، فضلاً عن الجمادات التي كانوا يعبدونها ويتقربون إليها، وأصبحت كلها عاجزة عن حماية أنفسها فضلاً عن حماية تابعيها، وعند ذلك يتبرأ المتبعون من التابعين، وينشغل كل بنفسه تابعاً أو متبوعاً من شدة هول العذاب الذي يقطع كل الأواصر والعلاقات وكل وسائل القربى والمحبة.

وساعتها يعلم المشركون أن الإله الذي يدبر عالم الآخرة هو عين الإله الذي كان يدبر عالم الدنيا، وأنهم كانوا ضالين في الملجأ إلى سواه، وفي إشراك غيره معه، وأن الضلال هو الذي هبط بعقولهم وأرواحهم، وكل منشأ عقابهم وعذابهم.

قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَفِذُ مِن اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِمُّونَهُمْ كَمُسُبِ
اللَّهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبًّا يَلَهُ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ يَلَهِ
جَمِيعًا وَأَنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ ﴿ إِذْ تَبَرًّا الَّذِينَ اتَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَأَوُا
الْعَكذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا لَوْ أَنَ لَنَا كُرَةً فَنَتَبَرًا
مِنْهُمْ كُمَا تَبَرَّهُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَلُهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْ النَّارِ ﴿ وَهَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْ النَّارِ ﴿ وَهَا لَهُ مِنْ النَّارِ اللهِ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ويذكر الله تعالى حال المشركين به في الدار الآخرة، وما يعانون هناك من العذاب الشديد، وما يحل بهم من الأمر الفظيع وما يحصل لهم من الاضطراب النفسي الرهيب، حيث يختلقون الأعذار الواهية، ويتسترون وراء الخيال والأوهام، ظانين أنها تغني عنهم شيئاً، فيزعمون أنهم كانوا مؤمنين

<sup>(</sup>١) . البقرة: ١٦٥ ـ ١٦٧.

كما يلقي بعضهم التبعة على الآخرين، ويعلن البعض الآخر الكفر بما كانوا به مشركين، ويلتجىء آخرون منهم إلى الله تعالى قائلين: لو شاء الله ما عبدنا من دونه من شيء، على الرغم من طرق الهداية الكثيرة التي بينها الله لهم في الدنيا، كل ذلك نتيجة للاضطرابات العصبية العنيفة التي تثيرها الحسرة والندامة، ولكن لا ينفع الندم، حين ينكشف الغطاء، وتظهر الحقيقة التي لا مفر منها، فلا شركاء ولا شفعاء، ولا أنداد ولا غيرهم، وأن جميع المتبوعين يتبرأون من التابعين، عند ذلك يعلم المشركون أن القوة لله وحده، وأنه لا إله غيره، فلو تدبر هؤلاء المشركون واتعظوا بما سيحصل لهم من عذاب الله هناك لانتهوا عما هم فيه من الشرك والضلال، ووحدوا الله الذي لا إله غيره في الدنيا ولا في الآخرة.

هناك تتبرأ الملائكة من الذين يزعمون أنهم يعبدونهم في الدنيا، فتقول الملائكة: ﴿ تَبَرُأْنَا إِلَيْكُ مَا كَانُوا إِيَّانَا يَعْبُدُونَ ﴾ (١).

وتتبرأ منهم الجن ويتنصلون من عبادتهم لهم. قال تعالى: ﴿وَقَالَ الشَّيَطَانُ لَمَّا فَضِيَ ٱلأَمْرُ إِنَ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَقَدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَّتُكُو فَأَخْلَفَتُكُمْ وَمَا كَانَ لِنَّ عَلَيْكُمْ مِن سُلطَنِ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَنَّمْ لِي فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنفُسَكُمْ مَّا أَن عَصَيْحِكُمْ وَمَا أَنتُه بِمُعْجِئَ إِلَى كَفَرْتُ بِمَا أَشَرَكُمْتُونِ مِن فَبَلًا إِنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ وَلِيمٌ فَيَا أَنشُو مِن فَبَلًا إِنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ وَلِيمٌ فَيَالًا إِنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ وَلِيمٌ فَيَالًا إِنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ وَلِيمٌ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَذَابُ وَلِيمٌ اللَّهُمْ عَذَابُ وَلِيمٌ اللَّهُمْ عَذَابُ وَلَيْمٌ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ

وفي اليوم الآخر يسأل الله المشركين عن الأصنام والأنداد التي كانوا يعبدونها من دونه، فيقول تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَمْشُرُهُمْ جَيِمَا ثُمَّ نَعُولُ لِلَّذِينَ اللهُ اللهُ عَبْرُهُمْ أَيْنَ اللهُ ال

إلى غير ذلك من الآيات التي تصف حال المشركين في الآخرة وما

<sup>(</sup>١) القصص: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ٢٢ ـ ٢٤.

يلاقونه في ذلك اليوم الرهيب من ارتباك واضطراب نفسي عندما يواجهون مصيرهم إلى نار جهنم ـ نجانا الله منها ـ وأن أمراً هذا شأنه لجدير بالعناية والتأمل والخوف والحذر من الوقوع فيه.

### ٣ ـ الخلود في نار جهنم:

ولعظم جريمة الشرك وكبر بشاعته، فإن الله تعالى لن يتسامح مع مرتكبيه. ولا شك أن الإنسان إذا لم تدله دلائل التوحيد المبثوثة في هذا الكون الكبير، وما جاء به الرسل الكرام من هداية البشرية أن نفسه قد فسدت فساداً لا رجعة فيه، وأنه لم يبق في نفسه عنصر من عناصر الخير والصلاح، وأن فطرته قد انتكست وارتدت إلى أسفل سافلين، وبذلك قد تهيأت بذاتها إلى حياة الخلود في دار الجحيم والعياذ بالله. قال تعالى: ووَعَرَضْنَا جَهَنَم يَوْمَهِ لِلكَنْهِينَ عَرَضًا فَ اللهِ كَانَت أَعَيْثُهُم في غِطَلَةٍ عَن ذِكْرِي وَكَانُوا لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا في أَنْحَسِبَ الّذِينَ كَفَرُوا أَن يَنْفِذُوا عِبَادِي مِن دُونِ أَوْلِيَاتًا إِنَّا لَكُنْ سَعَيْم فِي الْمُعَيْمِ فِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

وقال تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ حَصَنْبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُوهَا وَكُلُّ فِيهَا خَلَالُدُنَ لَهَا وَرِدُوهَا وَكُلُّ فِيهَا خَلَادُونَ لَهَا وَرِدُوهَا وَكُلُّ فِيهَا خَلَادُونَ اللهَ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَهُمْ فِيهَا لَا يَسْمَعُونَ ﴿ ﴾ (٢).

وقبال تبعبالسى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَنَبِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَادِ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا ۚ أُوْلَٰتِكَ هُمْ شَرُّ الْمَرِيَّةِ ۞﴾(٣).

إلى غير ذلك من الآيات البينات في هذا الشأن.

<sup>(</sup>۱) الكهف: ۱۰۰ ـ ۱۰۳.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٩٨ ـ ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) البينة: ٦.



# ظهور الشرك في هذه الأمة:

لقد حذر النبي على من الشرك غاية التحذير وسد كل الطرق الموصلة إليه، وحمى حمى التوحيد، ومن ذلك:

انه نهى عن الغلو في مدحه بما قد يفضي إلى عبادته من دون الله كما حصل للنصارى في حق عيسى ابن مريم، قال ﷺ: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، إنما أنا عبد فقولوا: عبد الله ورسوله»(١).

٢ ـ نهى عن الغلو في تعظيم قبور الصالحين بالبناء عليها وإسراجها وتجصيصها والكتابة عليها، لأن هذا يفضي إلى عبادتها وطلب قضاء الحواثج من الموتى.

٣ ـ نهى عن الصلاة عند القبور، سواء بُني عليها مساجد أم لا، لأن ذلك وسيلة لعبادتها ولو على الأمد الطويل.

٤ ـ نهى عن الصلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها لما في ذلك من التشبه بالذين يعبدونها ويسجدون لها في هذين الوقتين.

نهى عن السفر إلى أي مكان من الأمكنة بقصد التقرب إلى الله فيه بالعبادة غير المساجد الثلاثة، المسجد الحرام، والمسجد النبوي، والمسجد الأقصى.

تهى عن الوفاء بالنذر بالذبح لله في مكان يذبح فيه لغير الله، أو يقام
 في عيد من أعياد الجاهلية إبعاداً عن التشبه بهم في تعظيم المكان والوثن.

V - نهى عن الألفاظ التي فيها التسوية بين الله وبين المخلوقين، كقول: «ما شاء الله وشئت» $^{(7)}$ ، و «لولا الله وأنت» $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري بشرح الفتح، ٤٧٨/٦، كتاب أحاديث الأنبياء، رقم ٣٤٤٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في الإيمان، باب الحلف بالكعبة، ٧/٧، والإمام أحمد، ٣٧١/٦ - ٣٧١، والحاكم، ٢٩٧/٤، وصححه ووافقه الذهبي والبيهقي، ٣١٦/٣، وصححه الحافظ في الإصابة، ٣٨٩/٤.

<sup>(</sup>٣) انظر بقية المنهيات التي حذر منها النبي ﷺ وتخريج الأحاديث، في كتاب التوحيد=

كل هذا صيانة للتوحيد، وسداً منيعاً لمنافذ الشرك، وإبعاداً للأمة عن أن تقع فيما وقعت فيه الأمم قبلها من فساد العقائد، وقد سار صدر هذه الأمة على موجب تلك الوصايا النبوية، وحافظوا على عقائدهم، وصانوها عن كل مناقض ومنقص.

ولما انتهى وقت القرون المفضلة وامتد الزمن بالناس، وجهل أغلبهم آثار الرسالة تسرب إليهم كثير من البدع والخرافات، والعوائد الجاهلية في عقائدهم ووقع الكثير فيما حذر منه الرسول في من الشرك بالله وفتح المنافذ والطرق الموصولة إليه، فبنيت المساجد على القبور، واتجه إليها الكثير بأنواع العبادة كالطواف بها والذبح لها، والتوجه إليها بالرغبة والرهبة والدعاء والاستغاثة وأنواع الشرك الأكبر، الذي يسمونه توسلا وطلباً لشفاعنهم كما قال إخوانهم من قبل (۱): ﴿مَا نَعَبُدُهُمُ إِلَّا لِيُقَرِبُونَا إِلَى اللّهِ لَلْهَى اللّهِ وقوله: ﴿وَيَقُولُونَ هَتُولَاءَ شُفَعَاقُنا﴾ (۲).

إِنَّ التوحيد الخالص هو الذي بعث الله من أجل الرسل، وأنزل الكتب، وخلق الثقلين، وجمع الأحكام تابعة له، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقَتُ الْكِتِب، وخلق الثقلين، وجمع الأحكام تابعة له، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقَتُ الْكِيْبُ وَالْإِنْسُ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَهَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّا اللَّهُ اللّ

ولا يخفى أن أول واجب على الخلق، وأول ما يُدعون إليه، التوحيد الخالص الذي هو معنى شهادة أن لا إله إلا الله، والشهادة لرسوله الله الرسالة، وقد بين هذا النبي الله لمعاذ بن جبل رضي الله عنه حين بعثه إلى اليمن، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله المعاذ بن جبل حين بعثه إلى اليمن: «إنك ستأتي قوماً أهل كتاب، فإذا جئتهم، فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، فإن

<sup>=</sup> وشروحاته. ومن ذلك كتاب القول المفيد على كتاب التوحيد، للشيخ محمد بن صالح العثيمين، وكتاب فتح المجيد لشرح كتاب التوحيد، تحقيق الدكتور الوليد آل فريان.

<sup>(</sup>١) محاضرات في العقيدة والدعوة، لمعالي الدكتور/ صالح الفوزان، ١/٠٥ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٢) الزمر: ٣.

<sup>(</sup>۳) يونس: ۱۸.

<sup>(</sup>٤) الذاريات: ٥٦.

هو أطاعوا لك بذلك، فأخبرهم أن الله تعالى قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوا لك بذلك فأخبرهم أن الله تعالى قد فرض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم . . . » الحديث (١) .

وإن كل دارس لأحوال المسلمين يرى العجب إذ يرى فيهم اختلافاً كثيراً، يختلفون فيما يعتقدون نحو ربهم وخالقهم، ويختلفون في عبادته في أسمائه وصفاته، ويختلفون في سلوكهم وسيرهم إلى الله، ويختلفون في القرآن الذي نزل لهدايتهم، رحمة ونوراً، بل إنهم يختلفون في تصور دينهم وإسلامهم أحياناً.

فما أشد حاجة الناس إلى تصحيح عقائدهم من كل شائبة من الشرك والبدع، ليرجع المسلمون إلى دينهم، وليقيموا حياة إسلامية، فيها السعادة والهناء، حياة تقوم على التوحيد الخالص، والعبادة لله وحده، وعلى العدالة والحق، والإخوة في الله والمحبة فيه، حياة تكون على علم ومعرفة، تسودها المحبة والتعاون والتآزر بين الأمة الإسلامية، فينعم فيها الإنسان بالأنس بربه ومولاه وولي نعمه، ويسعد في الدنيا والآخرة، ومثل هذه الحياة التي ننشدها يستحيل أن تتحقق وتقوم قبل تحقيق التوحيد بأوسع معناه وأصدقه، وقبل تعميق العقيدة والإيمان في النفوس (٢).

### المبحث الرابع: الملحدون

# المطلب الأول: تعريف الإلحاد وأنواعه

الإلحاد في الأصل: هو الميل والعدول عن الشيء، والظلم والجور

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري مع الفتح، ٣٥٧/٣ كتاب الزكاة، باب أخذ الصدقة من الأغنياء، وترد في الفقراء حيث كانوا، رقم ١٤٩٦، ومسلم ٥٠/١، كتاب الإيمان باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام، رقم ١٩.

<sup>(</sup>٢) أضواء على طريق الدعوة إلى الإسلام، للشيخ محمد أمان رحمه الله، ص٢٦ - ٥١ بتصرف.

والجدال والمراء، يقال: لحد في الدين لحداً، وألحد إلحاداً، لمن مال وعدل ومارى وجادل وظلم(١).

واللحد: الشق الذي يُعمل في جانب القبر لموضع الميت، لأنه قد أميل عن وسط القبر إلى جانبه (٢).

والإلحاد شرعاً: هو الميل عن الحق، والانحراف عنه بشتى الاعتقادات، والتأويل الفاسد، والمنحرف عن صراط الله تعالى، والمعاكس لحكمه يسمى ملحداً.

قَــال تــعــالـــى: ﴿ وَيَلَهِ ٱلْأَسْمَاتُهُ لَقُلْسُنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْعِدُونَ فِيَ السَّمَنَيِدِّ سَيُجَزُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ (٣).

ويمكن أن يعرف الإلحاد بأنه الميل عما يجب من الاعتقاد الحق والعمل الصالح والشرع القويم إلى جهة من جهات الكفر<sup>(3)</sup>.

ولذا فإن الإلحاد أوسع أنواع الكفر وأشملها.

قال الأصفهاني: والإلحاد ضربان: إلحاد إلى الشرك بالله تعالى، وإلحاد إلى الشرك بالأسباب، فالأول ينافي الإيمان ويبطله، والثاني يوهن عراه ولا يبطله (٥٠).

والإلحاد على نوعين:

النوع الأول: الإلحاد الأكبر. ويطلق على أمرين:

١ ـ العدول والانحراف عن عقائد الدين، وإنكار وجود الله تعالى

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب، ٣٨٨/٣ مادة لحد.

 <sup>(</sup>۲) انظر الأجوبة المفيدة لمهمات العقيدة، للشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري، ص٠٤.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٨٠.

<sup>(</sup>٤) التعريفات، لابن الكمال، نقلاً عن القاموس الفقهي، لسعدي أبو حبيب، ص٣٢٩، فتح رب البرية، للشيخ ابن عثيمين، ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٥) المفردات، ض٧٣٧.

والنبوات واليوم الآخر. وهذا هو تعطيل الأصول التي قامت عليها دعوة الأنبياء عليهم السلام، وتم تقريرها بالأدلة والبراهين النقلية والعقلية والفطرية.

قَالَ تَسْعَالَــي: ﴿ وَقَالُواْ مَا مِنَ إِلَّا حَيَاثَنَا الدُّنْيَا نَسُوتُ وَغَيَّا وَمَا يُهَلِكُمَّآ إِلَّا اللَّهَرُّ وَمَا لَهُتُم بِلَالِكَ مِنْ عِلْمِرٌّ إِنْ ثُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ۞﴾ (١).

يقول الإمام ابن كثير رحمه الله عند هذه الآية:

يخبر تعالى عن قول الدهرية من الكفار ومن وافقهم من مشركي العرب في إنكار المعاد: ﴿وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا اللّهَيْنَا نَمُوتُ وَعَيَا﴾ أي: ما ثم إلا هذه الدار يموت قوم ويعيش آخرون، وما ثم معاد ولا قيامة، وهذا يقوله مشركو العرب المنكرون المعاد، وتقوله الفلاسفة الإلهيون منهم، وهم ينكرون البداءة والرجعة، وتقوله الفلاسفة الدهرية الدربة المنكرون للصانع، المعتقدون أن في كل ستة وثلاثين ألف سنة يعود كل شيء إلى ما كان عليه وزعموا أن هذا قد تكرر مرات لا تتناهى، فكابروا العقول وكذبوا المنقول "

ويقول الإمام الشهرستاني: "وهم معطلة العرب الذين أنكروا الخالق والبعث والإعادة وقالوا بالطبع المحيي والدهر المفني»(٣).

٢ ـ الميل بنصوص كتاب الله وسنة رسوله هي عن الحق الثابت فيها،
 بالاشتراك والتعطيل والنكران لأسماء الله وصفاته جل وعلا.

وهذا النوع له صور متنوعة، ومن ذلك، تحريف الباطنية الذين ألحدوا في أسماء الله وآياته، وكان منتهى أمرهم تعطيل الخالق، وتكذيب رسله عليهم السلام وإبطال دينه، ومن ذلك إلحاد الملاحدة الصوفية من أهل

<sup>(</sup>١) الجاثية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم، ١٦٢/٤.

<sup>(</sup>٣) الملل والنحل، ٢/٣٥٠.

الاتحاد والحلول. ومن ذلك الإلحاد في أسماء الله تعالى وصفاته، العادلين بها عن الحق، والصراط المستقيم (١).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَآدَعُوهُ بِهَا ۚ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْعِدُونَ فِي السَّمَانِيةِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ (٢).

والإلحاد في أسماء الله وصفاته، يكون بالتغيير، كما فعله المشركون، فعدلوا عما هي عليه، فسموا أوثانهم وسموا أصنامهم آلهة وأرباباً، أو الزيادة عليها، كتسمية ملاحدة الفلاسفة الرب جلَّ وعلا علة فاعلة، أو النقصان منها، كإلحاد النفاة المعطلة، بتعطيل الأسماء عن معانيها وجحد حقائقها، أو وصفه تعالى بما يتعالى عنه ويتقدس من النقائص.

وقد ورد التحذير والوعيد على هذا الإلحاد الأكبر، فقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي مَايَنِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَاً أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَّن يَأْتِيَ مَامِنَا يَوْمَ الْفِينَمَةِ اَعْمَلُواْ مَا شِنْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْ

# النوع الثاني: الإلحاد الأصغر:

والمراد به الذنوب والسيئات من المحرمات، والتي هي ميل المسلم عن القصد إلى الجور والظلم.

قال تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَكَامِ بِظُلَمِ نُلْوَقَهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ ﴾ (٤). (أي: يهم فيه بأمر فظيع من المعاصي الكبار) (٥).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال النبي على: «أبغض الناس

<sup>(</sup>١) انظر إغاثة اللهفان، لابن القيم، ٢٧١/٢، شرح القصيدة النونية لابن القيم، شرح الشيخ محمد هراس، ١٢/٢.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٨٠.

<sup>(</sup>٣) فصلت: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) الحج: ٢٥.

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ٣٢٦/٣.

إلى الله ملحد في الحرم، ومبتع في الإسلام سنة الجاهلية، ومطّلب دم امرىء بغير حق يهريق دمه (١).

أي أن أبغض أهل الذنوب ممن هو من جملة المسلمين، الملحد في الحرم، وهو من وصف كل من ارتكب معصية كبيرة، أم صغيرة، فهي تعد إلحاداً إشارة إلى عظمها (٢).

والمراد بالملحدين هنا: هو المعنى المصطلح عليه في هذا العصر، وهم من أنكر وجود رب خالق لهذا الكون، متصرف فيه، يدبر أمره بعلمه وحكمته، ويجري أحداثه بإرادته وقدرته، واعتبار الكون أو مادته الأولى أزلية، واعتبار تغيراته قد تتم بالمصادفة، أو بمقتضى طبيعة المادة وقوانينها، واعتبار الحياة وما تستتبع من شعور وفكر حتى قمتها الإنسان، من أثر التطور الذاتي في المادة (٢).

والإلحاد بمعنى إنكار وجود الله تعالى لم يكن منتشراً في الزمن القديم، وإنما الذي كان شائعاً هو الشرك مع الله تعالى في العبادة، مع الإقرار بأن الله هو الخالق الرازق المدبر المالك.

أما الإلحاد في العصر الحديث فهو إنكار لوجود الله تعالى أصلاً، وقد انتشر على أيدي اليهود انتشاراً واسعاً في بلاد أوروبا، وأصبح له حكومات تحرسه ودول تحميه، كما أن الإلحاد الحديث يزعم بأنه يقوم على سند من العلم، وتأييد من البحث.

وصار هؤلاء الملاحدة ينكرون الدين، ويكفرون بعالم الغيب، وبكل ما دعا إليه الأنبياء والمرسلون بحجة أن العلم يأباها، وشنوا حملة ضد الإسلام خاصة.

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری، بشرح الفتح، کتاب الدیات، باب من طلب دم امریء بغیر حق، ۲۱۰/۱۲ رقم ۲۸۸۲.

<sup>(</sup>۲) انظر شرح صحیح البخاري، لابن بطال، ۱۰/۸، وفتح الباري، لابن حجر، ۲۲۲/۱۲.

<sup>(</sup>٣) انظر كواشف زيوف في المذاهب المعاصر، لعبدالرحمن حبنكة الميداني، ص2٠٩.

وانتشر الإلحاد في الناس خلال القرنيين التاسع عشر والعشرين الميلاديين، فكان له سبيلان، اتخذهما اليهود وأجراؤهم ووكلاؤهم والمنظمات الخاضعة لهيمنتهم، أو السائرة في مخططاتهم.

السبيل الأول: رفع شعار العقلانية والعلمانية، الذي سيطر بقوة على الفكر الغربي بعد التمهيد لذلك بإطلاق مبادىء الحريات الفكرية والسلوكية، وبعض الحريات السياسية والاجتماعية الأخرى.

السبيل الثاني: نشر الماركسية، بكل فلسفتها، وشعاراتها وبرامجها الاقتصادية، وألوان مكرها وكيدها، التي قد بنيت بناءً كلياً على الإلحاد بالله تعالى، ومقاومة كل الأديان (١١).

ولا شك أن الإلحاد المنتشر في الأرض اليوم لا سند له من العلم، ولا دليل عليه من العقل، مهما ادعى أصحابه، أو جادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق، وإليك أهم أساليب دعوة الملحدين الماديين.

# المطلب الثاني: أهم أساليب دعوة الملحدين

يستدل المؤمنون بوجود الله تعالى بأدلة هي من القوة والكثرة بحالة لا تسمح لعاقل أو ذي فكر منصف أن يشكك فيها وإليك أهمها:

أولاً ـ إخبار الله تعالى بنفسه عن وجوده وعن ربوبيته للخلق في كتابه الكريم:

ومن ذلك قوله عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِسَتَّةِ ٱَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ يُغْشِى ٱلَّتِلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُمُ حَثِيثًا

<sup>(</sup>١) انظر كواشف زيوف في المذاهب المعاصرة، لعبدالرحمن حبنكة الميداني، ٤١٢ ـ ٤١٤ . ٤١٤، وانظر في هذا العلمانية وموقف الإسلام منها، والشيوعية وموقف الإسلام منها، للمؤلف.

وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخِّرَتِ بِأَمْرِقِهِ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَالْأَمْثُ تَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْمَالْخُلُقُ وَالْأَمْثُ تَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْمَالَخِينَ ﴿ وَالْأَمْثُ تَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْمَالَخِينَ ﴿ وَالنَّامُ مِنْ اللّهِ اللّهُ الل

وقال في التذكير بالميثاق الذي أخذه على البشر وهم في أصلاب آبائهم بأن يؤمنوا بربوبيته لهم، ويعبدوه ولا يشركوا به غيره: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِّيَّتُهُم وَأَشْهَدَهُم عَلَى أَنفُسِهِم أَلَسَتُ بِرَيِّكُم قَالُوا بَلَيْ شَهِدَنّا ﴾ (٢).

وكذلك إخبار الأنبياء والمرسلين بربوبيته تعالى وشهادتهم عليها وإقرارهم بها... وإيمان البلايين من العلماء والحكماء بربوبيته تعالى لهم، ولكل شيء، واعترافهم بها، واعتقادهم إياها اعتقاداً جازماً... وإيمان البلايين والعدد الذي لا يحصى من عقلاء البشر وصالحيهم بربوبيته تعالى لجميع الخلائق (٣).

### ثانياً \_ أدلة الفطرة:

قال رسول الله ﷺ: «ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه...»(٤).

ثم يقول أبو هريرة ـ رضي الله عنه ـ: واقرؤوا إن شئتم: ﴿فِطْرَتَ ٱللَّهِ اللهِ عَنْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وقد مثل شيخ الإسلام ابن تيمية \_ يرحمه الله \_ الفطرة مع الحق فقال: «ومثل الفطرة مع الحق مثل ضوء العين مع الشمس، وكل ذي عين لو ترك

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) انظر منهاج المسلم لأبي بكر الجزائري ص14 - ١٠.

<sup>(</sup>٤) البخاري مع الفتح ٣/٢١٩، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الضبي فمات هل يصلى عليه؟ رقم ١٣٥٨، ومسلم ٢٠٤٧/٤، كتاب القدر، باب معنى كل مولود يولد على الفطرة. رقم ٢٦٥٨.

<sup>(</sup>٥) الروم: ٣٠.

بغير حجاب لرأى الشمس والاعتقادات الباطلة العارضة من: تهويد، وتنصر، وتمجس، مثل حجاب يحول بين البصر ورؤية الشمس وكذلك كل ذي حس سليم يحب الحلو إلا أن يعرض في طبيعته فساد يحرفه حتى يجعل الحلو في فمه مراً»(١).

فلو خُلِّي المولود من غير معارض ومن غير مغيِّر لما كان إلا مسلماً ولم يعدل عن ذلك إلى غيره، كما أنه يولد على محبة ما يلائم بدنه من ارتضاع اللبن حتى يصرفه عنه صارف، ومن ثم شبهت الفطرة باللبن، فهي تستلزم معرفة الله ومحبته وتوحيده (٢).

وكل مولود يولد على معرفة الله والإقرار به، فلا تجد أحداً إلا وهو يقر بأن له صانعاً وإن سماه بغير اسمه أو عَبد معه وإنما يعدل من يعدل عن هذه الفطرة بسبب آفة من الآفات، اتباعاً لشياطين الإنس، أو شياطين الجن<sup>(٣)</sup>.

وقد أخبر الله تعالى أنه استخرج ذرية بني آدم من أصلابهم شاهدين على أنفسهم، أن الله ربهم ومليكهم، وأنه لا إله إلا هو.

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رِبُّكَ مِنْ بَنِيَ ءَادَمَ مِن ظُهُودِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ الْفُسِيمِ الْفَاسِمِ الْفُسِيمِ الْفُسِيمِ الْفُسِيمِ الْفُسُومِ الْفُلْسُومِ الْفُلْسُمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

# ثالثاً \_ ضرب البراهين والأدلة العقلية:

وتتمثل هذه البراهين فيما يأتي:

١ - التقسيم العقلي: وهو إما أن تُؤجّدَ هذه المخلوقات بنفسها صدفة من غير مُحْدِثِ ولا خالق خلقها!!، وهذا محال تجزم العقول ببطلانه

<sup>(</sup>١) الفتاوي لابن تيمية ٢٤٧/٤.

<sup>(</sup>۲) انظر الفتاوی لابن تیمیة ۲۷۷/۶ ـ ۲۶۹ فتح الباري ۲۲۸/۳ ـ ۲۰۰، وشرح النووي علی مسلم ۲۰۸/۱۶.

<sup>(</sup>٣) انظر العقيدة في الله، للدكتور سليمان الأشقر ص٦٥ ـ ٦٦.

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ١٧٢.

ضرورة، وإما أن تكون هذه المخلوقات هي الخالقة لنفسها، وهذا محال - أيضاً - بضرورة العقل، لأن الشيء قبل وجوده معدوم، فكيف يكون خالقاً؟!

فإذا بطل هذان القسمان عقلاً وفطرةً، وبان استحالتهما، تعين القسم الثالث وهو أن هذه المخلوقات بأجمعها علويها، وسفليها، لا بد لها من محدث ينتهي إليه الخلق والملك والتدبير، وهو الله الخالق لكل شيء المتصرف في كل شيء المدبر للأمور كلها(١).

قىال تىعىالىي: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ۞ أَمْ خَلَقُواْ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضُ بَلَ لَا يُوفِئُونَ ۞ أَمْ عِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَبِكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُهِمَنِطِرُونَ ۞﴾ (٢).

Y - ومن القواعد العقلية في هذا «العدم لا يخلق شيئاً»: فالعدم الذي لا وجود له لا يستطيع أن يصنع شيئاً، لأنه غير موجود، وإذا تأمل العاقل في المخلوقات التي تولد في كل يوم، من إنسان وحيوان، وتفكر في كل ما يحدث في الكون من رياح وأمطار، وليل ونهار، وما يجري من حركات منتظمة للشمس والقمر والنجوم وغير ذلك مما يجري في الوجود في كل لحظة لجزم بأن هذا كله ليس من صنع العدم، وإنما هو من صنع الخالق الموجود سبحانه وتعالى (٣).

٣ ـ الطبيعة الصماء لا تملك قدرة، وفاقد الشيء لا يعطيه: وبيان ذلك أنه من المعلوم عند جميع العقلاء أن الذي لا يملك مالاً لا يسأل الناس منه المال، والجاهلُ لا يأتى منه العلم، لأنَّ فاقد الشيء لا يعطيه.

<sup>(</sup>۱) انظر الفصل في الملل والأهواء والنحل لابن حزم ٢٦٢١، ودرء تعارض العقل والنقل لابن تيمية ١١٣/٣ وعقيدة المسلمين والرد على الملحدين والمبتدعين ١٠٩/١، ومناهج الجدل في القرآن لعواض الألمعي، ص١٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) الطور: ٣٥ ـ ٣٧.

<sup>(</sup>٣) انظر حاشية الأصول الثلاثة لمحمد بن عبدالوهاب، بقلم عبدالرحمن بن قاسم ص ٢٩، والإيمان للزنداني مع مجموعة من العلماء ص٣١ وكتاب التوحيد للزنداني . ٢١/١

فمن زعم أنَّ المادة أو الطبيعة خلقته أو خلقت شيئاً فقد خالف العقل، لأنَّ الكون يشهد أن خالقه حليم عليم، خبير بصير، هاد رازق، حافظ رحيم، والطبيعة أو المادة لا تملك مثقال ذرة من ذلك.

٤ - الصدفة العمياء لا تملك حياة: ومثل من يقول أو يعتقد أنَّ هذا النظام والإبداع والإتقان وجد بطريق الصدفة لا غير، كمثل من وضع حروف الهجاء: أ، ب، ت، . . . ، في صندوق، ثم جعل يحركه طمعاً منه أن تتألف هذه الحروف من تلقاء نفسها، فيتركبُ منها قصيدة بليغة، أو كتاب دقيق في الهندسة، أليس ذلك من السفه البين، ونقص العقل؟!

فإنه لو داوم على تحريك الصندوق السنين والدهور لم يحصل إلا على حروف!!

فهل يُصدِق عاقل بهذه العملية؟!

إنَّ ذلك لا يمكن على الإطلاق، لأنه من قبيل المستحيل الذي لا تقبله العقول ولا تقرّه، فكيف يصدق عاقل أن يكون الكون كله بما فيه من إبداع وتنظيم في كل ذرة من ذراته وجد بطريق الصدفة؟!(١).

قال تعالى: ﴿ أَفِي اللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (٢).

قال ابن كثير ـ رحمه الله ـ: "يخبر تعالى عمّا دار بين الكفار وبين رسلهم من المجادلة وذلك أن أممهم لما واجهوهم بالشك فيما جاؤوهم به من عبادة الله وحده لا شريك له، قال الرسل: ﴿ أَفِي اللَّهِ شَكَّ ﴾ وهذا يحتمل شيئين:

أحدهما: أفي وجوده شك، فإن الفطر شاهدة بوجوده ومجبولة على الإقرار به، فإنَّ الاعتراف به ضروري في الفطر السليمة، ولكن قد يعرض لبعضها شك واضطراب فتحتاج إلى النظر في الدليل الموصل إلى وجوده،

 <sup>(</sup>۱) انظر درء تعارض العقل والنقل ۱۲۹/۳، وعقیدة المؤمن لأبي بكر الجزائري ص۳۶،
 ومناهج الجدل ص۱۳۶\_ ۱۳۵.

<sup>(</sup>۲) إبراهيم: ١٠.

ولهذا قالت لهم الرسل ترشدهم إلى طريق معرفته بأنه ﴿ فَاطِ السَّمَوَتِ وَلَهُ اللهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

والمعنى الثاني: في قولهم ﴿أَفِى اللهِ شَكَ ﴾: أي أفي إلهيته وتفرده بوجوب العبادة له شك وهو الخالق لجميع الموجودات ولا يستحق العبادة إلا هو وحده لا شريك له، فإن غالب الأمم كانت مقرة بالصانع، ولكن تعبد معه غيره من الوسائط التي يظنونها تنفعهم أو تقربهم من الله زلفي (١).

• مبدأ السببية: وذلك أن الواقع والعقول السليمة تشهد أن الإنسان منذ فتح عينيه لم يشاهد أن حادثاً حدث من غير سبب، أو أن شيئاً وجد من غير موجد، حتى أصبح هذا المعنى بحكم الواقع لا يتصور العقل خلافه، ولا يأبى إلا الإقرار به إلا عقل مفقود أو مريض، كشأن المعتوهين أو عقل قاصر كشأن الطفل الذي يكسر الإناء، ثم يقول: إنه انكسر بنفسه؟! (٢).

ولذلك أدرك الأعرابي هذه السببية عندما سُئل: ما الدليل على وجود الرب؟ فقال: إن البعرة تدل على البعير، والأثر يدل على المسير، فسماء ذات أبراج، وأرضٌ ذات فجاج وبحارٌ ذات أمواج، ليلٌ داج، ونهارٌ ساج ألا يدل ذلك على اللطيف الخبير(٣).

7 \_ ومن ذلك قاعدة: «التفكر في المصنوع يدل على بعض صفات الصانع» لأن كل شيء يوجد في المصنوع يدل على قدرة أو علم أو خبرة أو حكمة عند الصانع، ومن هنا فإنه يقال لمن أنكر وجود الخالق

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٢/٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) انظر موقف الإسلام من نظرية ماركس ص٢٨٤ وما بعدها، كواشف زيوف ص٥٢٥.

<sup>(</sup>٣) انظر البيان والتبيين للجاحظ ص١٦٣، وجواهر الأدب لأحمد الهاشمي ١٩/٢، مناهج الجدل في القرآن لعواض الألمعي ص١٣١.

ـ تعالى ـ تفكر في نفسك، وهي أقرب اليك قال الا تعالى ـ ﴿ وَفِي أَنْهُ سِكُرُونَ الْفُسِكُرُ وَ الْفُسِكُرُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

انظر مبدأ خلقك من نطفة، ثم من علقة، ثم من مضغة، فكسيت العظام لحماً، حتى صارت بشراً كامل الأعضاء الظاهرة والباطنة. أما يدلك هذا التفكير إلى الاعتراف بالرب القادر على كل شيء، والمحيط علمه بكل شيء، الحكيم في كل ما خلقه وصنعه وأتقنه؟؟! قال \_ تعالى \_ ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تُمْنُونَ ﴿ وَهُمَ مَا اللَّهُ ال

وقال ـ تعالى ـ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِن سُلَلَةٍ مِن طِينٍ ﴿ ثُمُّ جَعَلَنَهُ نَظُفَةً فِي قَالَ مِن سُلَلَةٍ مِن طِينٍ ﴾ ثُمَّ جَعَلَنَهُ نَظُفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴾ ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطْفَةُ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةُ مُعْمَعَكُهُ فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةُ مُخَلِقًا اللهُ الْعَلَمَةُ فَخَلَقَا عَاخَرُ فَتَبَارِكَ اللهُ أَحْسَنُ الْمُعْمَعَةُ عِظْكُمَا فَكَسَوْنًا ٱلْعِظْلَامَ لَحَمَّا ثُمُّ أَنشَأْنَكُ خَلَقًا عَاخَرُ فَتَبَارِكَ اللهُ أَحْسَنُ الْعَلِقِينَ ﴾ (٣).

لا شك أن العاقل المنصف إذا تفكر في ذلك دله وأوصله إلى الاعتراف بعظمة الخالق وقدرة القادر، وحكمة الحكيم، وخبرة الخبير، وعلم العليم.

وهذا الدليل العقلي تضطر فيه العقول الصحيحة إلى معرفة ربها وعبوديته (٤).

### رابعاً ـ الاستدلال بالأدلة الحسية التي يشاهدها الناس ويلمسونها بانفسهم:

وهي على نوعين:

الأول: إجابة الله تعالى لدعوات في جميع الأوقات، فكم خرج

<sup>(</sup>١) الذاريات: ٢١.

<sup>(</sup>٢) الواقعة: ٥٨، ٥٩.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون: ١٢ ـ ١٤.

<sup>(</sup>٤) انظر درء تعارض العقل والنقل ٣٠٥/٧، والإيمان، للزنداني مع مجموعة من العلماء ص٣٧، وعقيدة المسلمين ١٠٩/١.

المؤمنون يطلبون - بقلوب وَجِلةٍ تائبة - من ربهم أن يسقيهم الغيث، فكانت الإجابة على الفور في كثير من الأحيان، وكم رأى المضطرون تفريجاً لحالة الكرب بدعائهم. قال تعالى: ﴿أَمَّن يُعِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَيْشِفُ ٱلسُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ ﴾ (١).

فمن الذي سمع دعاء المستغيثين فأجابهم، فأنشأ السحاب وأنزل المطر؟!

هل هو وثن لا يقدر على فعل شيء؟ أم طبيعة صماء لا تملك إرادةً ولا تدبيراً؟!

أم أن العدم الذي أنشأ وصمم، وأوجد وكوّن، وقدر وأتقن، وسمع فأجاب، وهو العدم الذي لا وجود له؟!!

والحقيقة أن ذلك كله شاهد يتحدث إلى العقول البشرية أن لها رباً حكيماً، قادراً سميعاً، بصيراً مجيباً رازقاً (٢). .

الثاني: معجزات الأنبياء الحسية: وهي من أعظم البراهين القاطعة على وجود مرسلهم، لأنها أمور خارجة عن نطاق البشر، يجريها الله تعالى تأييداً لرسله، ونصراً لهم، ومن أمثلة ذلك آية موسى عليه السلام، حين أمره الله تعالى أن يضرب بعصاه البحر فضربه فانفلق اثني عشر طريقاً يابساً، والماء بينها كالجبال.

قال تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُومَى أَنِ أَضْرِب بِمَصَاكَ ٱلْبَحْرُ فَأَنفَكَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ ٱلْمَظِيمِ ﴿ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) النمل: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب التوحيد، لعبدالمجيد الزنداني ٤٤/١، ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) الشعراء: ٦٣.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ٤٩.

ومن آيات محمد ، أنشقاق القمر، فقد طلبت قريش منه آية، فأشار إلى القمر، فانفلق فرقتيه فرآه الناس حقيقة في عهده ، قال تعالى: ﴿ أَفْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَ الْفَكُرُ ﴿ وَإِن يَرَوْا ءَايَةً يُمْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَعِرٌ ﴾ (١).

### خامساً \_ الاستدلال بالأدلة الشرعية:

إن طريق الهداية الكاملة هو ما جاء عن الله \_ تعالى \_، أو عن رسله، عليهم الصلاة والسلام، وهي تجمع بين الأدلة النقلية والعقلية، وهي من أعظم الأدلة التي تهدي إلى معرفة الله تعالى والإيمان به عزَّ وجلَّ، والكتب السماوية كلها تنطق بأن الله تعالى هو الخالق لكل شيء، المستحق للعبادة وحده دون سواه، ويمكن أن نقتصر في الأدلة الشرعية التي تثبت وجود الله تعالى على ذكر طريقين:

الطريق الأول: توجيه الله تعالى الأنظار إلى ما في هذا الكون من مخلوقات عجيبة تبهر العقول، وهي تدل دلالة واضحة على كمال قدرته، وعظيم تدبيره، وإتقان صنعه، تتمثل في خلق الإنسان والعناية به، وما في الكون من سماء وأرض، وشمس وقمر، وليل ونهار، ونجوم، وما فيه من رياح وسحاب ومطر، وبحار وأنهار، وحر وبرد، وما في عالم الحيوان وعالم النبات وما في ذلك كله من آيات تدل على عظمة الخالق ـ سبحانه ـ قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ السَّمَوَتِ مَا اللهُ عَلَى النَّهُ النَّاسُ وَمَا أَزُلُ اللهُ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ مِن السَّمَاءِ وَالنَّاسُ صَعَلَى عَلَيْ السَّمَاءِ مَن السَّمَاءِ مَن السَّمَاءِ مَن السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ النَّسَامِ وَالْأَرْضِ النَّسَامِ وَالْمَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ النَّسَامِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ الْمَنْ السَّمَاءِ وَالْمَرْضِ الْمَنْ السَّمَاءِ وَالْمَانِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وقال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ۞ وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ

<sup>(</sup>١) القمر: ١، ٢.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٦٤.

رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى لَلِمُبَالِ كَلْفَ نُصِبَتُ ۞ وَإِلَى ٱلأَرْضِ كَلْفَ سُطِحَتْ ۞ فَلَأَكِرْ إِنَّمَا الْمَن أَنتَ مُذَكِّرٌ ۞﴾(١).

والقرآن الكريم يزخُرُ بالأدلة على هذا النوع.

الطريق الثاني: معجزات الأنبياء، عليهم الصلاة والسلام وذلك أن الله تعالى قد أيدهم، بالمعجزات الباهرة للعقول، والخارقة لسنن الكون وقوانين الحياة ـ كما تقدم في الأدلة الحسية ـ ليستدلوا بها على صدق نبوتهم، وإثبات رسالتهم، فإذا ثبتت نبوة الرسل بقيام المعجزات علم أن هناك مرسلا أرسلهم، لأن ثبوت الرسالة يستلزم ثبوت المرسل، والعلم بالإضافة يستلزم العلم بالمضاف إليه، فالمعجزات نفسها يعلم بها صدق الرسول المتضمن لإثبات من أرسله، والآيات الباهرات التي يستدل بها على إثبات الخالق تدل على المعجزة كدلالتها وأعظم (٢).

إلى غير ذلك من الأدلة التي يستدل بها المؤمنون بوجود الله عزَّ وجلَّ كدليل الإتقان في الكون، ودليل العناية، ودليل الاختراع ودليل الكمال ودليل العدل.

<sup>(</sup>١) الغاشية: ١٧ ـ ٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٢١/٣٦، ٣٧٧/١٦ ـ ٣٣، ودر تعارض العقل والنقل ٣٠٢/٣ ـ ٩، ٤٠/٣٠ . ٤، ٤٠ وانظر عقيدة المسلمين والرد على الملحدين والمبتدعين ١٠٨، ٨٤، ٨١، ٩٨، ١٠٨ وما بعدها وانظر الحكمة في الدعوة إلى الله تعالى لسعيد بن علي القحطاني ص٣٤٣ وما بعدها وقد استفدنا منه في هذا الموضوع حفظه الله ووفقه.

وخلاصةً ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في إثبات وجود الله تعالى كالتالي:

١ ـ الاستدلال بآيات الله تعالى في الكون.

٢ ـ أدلة الفطرة، فإن الخلق مفطورون على الإقرار بالخالق.

٣ - الاستدلال على الله بالله، فإنه عرفنا نفسه فعرفناه.

٤ ـ الاستدلال بمعجزات الرسل.

إجماع الأمم وأصحاب العقول والفطر السليمة.

٦ \_ المقاييس العقلية.

انظر فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٢١/٣٦ ـ ٢٣. وستجد جميع الإحالات إلى المواضع التي ذكرها في فتاواه.

وللعلامة الشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي ـ رحمه الله تعالى رحمة واسعة \_ كتاب بعنوان (الأدلة القواطع والبراهين في إبطال أصول الملحدين) أورد فيه رحمة الله تعالى ثلاثة وثمانين وجهاً في الرد على الملحدين. وقد جاء في التعريف بالكتاب المذكور: (هذا الكتاب عظيم ليس له مثيل فيما نعلم في موضوعه، وحسنه، ووضوحه، ومناسبته للوقت الحاضر، والحاجة والضرورة قد اشتدت إليه، لأن تيار الإلحاد وطغيان المادة جرف جمهور الخلق. وهذا الكتاب قد نازل جميع طوائف الملحدين، وتحداهم، وأبطل أصولهم، وفند مآخذهم، وهدم قواعدهم وزلزل بنيانهم، وبين مخالفتهم للعقل والفطرة والحكمة، كما خالفوا جميع الأديان الصحيحة، وتكلم معهم بكل طريق: فتارة يصور مقالاتهم تصويراً واضحاً واقعياً يعرف به كل عاقل بطلان أقوالهم بمجرد تصويرها على وجهها، وتارة يبطل الأصول التي بنوا عليها إلحادهم بالبراهين اليقينية، ويبين أنها أصول في غاية الضعف والانهيار، وتارة يذكر ما يقابلها من الحق وأصوله، وبراهين الصدق واليقين التي يعرف بها أن ما سواها باطل وضلال، وتارة يذكر تمويهات الملحدين وماً زخرفوه من الألفاظ الخادعة لنصر باطلهم وترويجه بين ضعفاء البصائر أتباع كل ناعق، وتارة يشير إلى المسالك التي سلكها من خادع أو انخدع من المنافقين والملبسين، فهو سلاح للمؤمنين، وغذاء للموقنين ودواء لمن قصده الحق من الحائرين، ونورٌ يهتدي به في متاهات الحيرة والضلال، وعلم يأوي إليه كل طالب حتى في جميع الأحوال، ومع ذلك فقد سلك مع طوائفهم مسلك الإنصاف، وعرض الحقائق على العقول عرضاً واضحاً يقبله كل عاقل سليم الفطرة والنظر، فهو كتاب يصلح لجميع طبقات الناس على اختلاف مذاهبهم، فكل منه يستمد، وكل قارىء به ينتفع، ومخبر الكتاب والوقوف عليه يغني عن وصفه)<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر التعريف بكتاب الأدلة القواطع والبراهين في إبطال أصول الملحدين للشيخ عبدالرحمن السعدي تحقيق إبراهيم الحازمي ص١١ ـ ١٢.



### المطلب الأول؛ تعريف النفاق وأنواعه

المنافق في اللغة: مأخوذ من النافقاء، والنافقاء، إحدى حِجَرةِ اليربوع، يكتمها ويظهر غيرها، وهو موضع يرققه، فإذا أُتي من قبل القاصعاء ضرب اليربوع النافقاء برأسه فانتفق أي خرج، وقيل: مأخوذ من النفق، وهو السرب تحت الأرض، ويراد أن يستتر بالإسلام كما يستتر صاحب النفق فيه (١).

أما في الاصطلاح فهو: إظهار الإسلام وستر الكفر. أو: إظهار الإيمان والخير بالقول أو الفعل، وإبطال الكفر والشر في القلب من القول والاعتقاد (٢).

والنفاق على نوعين:

١ ـ اعتقادي: وهو الذي يخلد صاحبه في النار.

٢ - عملي: وهو من أكبر الذنوب، لأن المنافق يخالف قوله فعله،
 وسره علانيته (٣).

أما النفاق الاعتقادي فهو الذي يظهر صاحبه الإسلام، ويبطن الكفر، وهذا النوع مخرج من الدين بالكلية، وصاحبه في الدرك الأسفل من النار، وقد وصف الله أهله بصفات الشر كلها: من الكفر، وعدم الإيمان، والاستهزاء بالدين وأهله، والسخرية منهم، والميل بالكلية إلى أعداء الدين، لمشاركتهم لهم في عداوة الإسلام، وهؤلاء موجودون في كل زمان، ولا سيما عندما تظهر قوة الإسلام، ولا يستطيعون مقاومته في الظاهر،

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب، مادة نفق ٣٥٨/١٠ ـ ٣٥٩، والنهاية، لابن الأثير ٩٨/٠.

<sup>(</sup>٢) انظر التعريفات، للجرجاني، ٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير ابن كثير، ٤٧/١.

فإنهم يظهرون الدخول فيه لأجل التأكيد له ولأهله في الباطن، ولأجل أن يعيشوا مع المسلمين، ويأمنوا على دمائهم وأموالهم(١).

وهذا النفاق على ستة أنواع:

- ١ ـ تكذيب الرسول ﷺ.
- ۲ ـ تكذيب بعض ما جاء به الرسول 🎎 .
  - ٣ ـ بغض الرسول 🎎.
  - ٤ \_ بغض ما جاء به الرسول ﷺ.
  - ٥ ـ المسرة بانخفاض دين الرسول ﷺ.
- ٦ ـ الكراهية لانتصار دين الرسول ﷺ (٢).

أما النفاق العملي، فهو عمل شيء من أعمال المنافقين، مع بقاء الإيمان في القلب، وهذا لا يخرج من الملة، لكنه وسيلة إلى ذلك، وصاحبه يكون فيه إيمان ونفاق، وإذا كثر صار بسببه منافقاً خالصاً.

فعن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما عن النبي الله قال: «أربع من كنّ فيه كان منافقاً خالصاً، ومن كانت خصلة منهن فيه كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها) من إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا خاصم فجر، وإذا عاهد غدر»(٣).

### الفروق بين النفاق الأكبر والنفاق الأصغر:

١ ـ أن النفاق الأكبر يُخرج من الملة، والنفاق الأصغر لا يخرج من الملة.

٢ ـ أن النفاق الأكبر: اختلاف السر والعلانية في الاعتقاد، والنفاق
 الأصغر: اختلاف السر والعلانية في الأعمال دون الاعتقاد.

<sup>(</sup>١) انظر عقيدة التوحيد، لمعالى الدكتور/ صالح الفوزان، ١٠٦ ـ ١٠٠.

<sup>(</sup>Y) انظر مجموعة التوحيد النجدية، ٩.

 <sup>(</sup>٣) صحيح البخاري مع الفتح، ٨٩/١، كتاب الإيمان، باب علامات المنافق، رقم ٣٤،
 ومسلم، ٧٨/١، كتاب الإيمان، باب خصال النفاق، رقم ٥٨.

THE PRINCE GHAZI TRUST

٣ ـ أن النفاق الأكبر لا يصدر من مؤمن، وأما النفاق الأصغر فقد يصدر من المؤمن.

٤ ـ أن النفاق الأكبر في الغالب لا يتوب صاحبه، ولو تاب فقد اختلف في قبول توبته عند الحاكم، بخلاف النفاق الأصغر، فإن صاحبه يتوب إلى الله، فيتوب الله عليه (١).

والمنافقون هم من المعارضين للدعوة الإسلامية، في زمن الرسول ، وكذلك في كل زمان ومكان.

وهم الذين يظهرون الإسلام ويبطنون الكفر حقيقة، وقد أخبرنا القرآن الكريم عن صفاتهم السيئة وأعمالهم الحقيرة والدنيئة، ضد الرسول في وضد المسلمين، وذلك لكي يأخذ المسلمون الحذر والحيطة منهم، حيث يندسون بين المسلمين، ويستترون بالإسلام، لكي يحيكوا المؤامرات، والمكائد في الخفاء، ولا يخلو مجتمع من المجتمعات من أمثالهم، وهؤلاء أشد خطراً على الإسلام من الكفار الذين أعلنوا كفرهم جهاراً، فعرفهم المسلمون، وحذروا منهم.

وقد ظهر المنافقون في زمن النبي ، في المدينة النبوية التي شرفها الله بهجرة المصطفى ، وانتشر فيها الإسلام، انتشاراً عظيماً، وأصبح له قوة عظيمة، خاصة بعد غزوة بدر الكبرى، التي أكرم الله المؤمنين فيها بالنصر على الكافرين، فوجد المنافقون وعلى رأسهم عبدالله بن أبي بن سلول فرصة سانحة لهم، وهي إظهار الإسلام كذباً، وإخفاء الكفر حقيقة، وهذه الفرصة هي للمصالح المادية التي يحصلون عليها، ثم الكيد والمكر بالإسلام، والمسلمين، وكان المنافقون متعاونين مع كل أعداء الإسلام، وبخاصة اليهود، الذين عرفوا على مر التاريخ بالكيد والمكر الخبيث، فأخذوا يدبرون مخططاتهم الخبيثة ومكائدهم الحقيرة في الخفاء الخبيث، فأخذوا يدبرون مخططاتهم الخبيثة ومكائدهم الحقيرة في الخفاء ضد الإسلام، والتي كان القرآن يخبر الرسول هي عنها ويبين له خداع وكذب المنافقين، ويوضح نواياهم أولاً بأول.

<sup>(</sup>١) انظر عقيدة التوحيد، لمعالى الدكتور/ صالح الفوزان، ١٠٩.



### بعض صفات المنافقين ورد القرآن الكريم عليهم

وللمنافقين صفات ومواقف مخزية، ضد الرسول ، وهذه المواقف مليئة حقداً وبغضاً، وعداوة وكيداً، ومكراً وخبثاً للإسلام والمسلمين.

ولقد بين القرآن الكريم تلك الصفات والمواقف السيئة، وكان يفضحهم أولاً بأول، ويرد عليهم كيدهم ومكرهم وخداعهم، في آيات عديدة من القرآن الكريم.

وإليك أهم تلك السمات والصفات التي يتميزون بها مع رد القرآن الكريم عليهم فيما يلي (١):

### أولاً - الخداع والرياء:

قَــال تــعــالـــى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَنفِقِينَ يُحْنَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَّآمُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﷺ ﴿ (٢).

### ثانياً \_ الكذب:

قىال تىعىالىسى: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَنفِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَنفِقِينَ لَكَذِبُونَ ۞﴾(٣).

### ثالثاً \_ بغض النبي 🎎 وبغض ما جاء به:

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّوا مَا عَنِثُمْ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَالَة مِنْ أَفْوَهِهِمُّ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيْنَا لَكُمُ الْآيَنَةُ إِن كُنتُمْ شَقِلُونَ ﴿ ﴾ ( \* ) .

<sup>(</sup>۱) انظر المعوقون للدعوة الإسلامية، للدكتورة سميرة جمجوم، ٣٤٧ وما بعدها، وأصول الدعوة، للدكتور عبدالكريم زيدان، ٣٨٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) المنافقون: ١.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ١١٨.

نزلت هذه الآية في المنافقين، وكشفت عداوتهم مع ما هم مشتملون عليه في صدورهم من البغضاء للإسلام وأهله، فنهى الله تعالى المؤمنين عن موالاتهم (١).

### رابعاً \_ المسرة بانخفاض دين الإسلام:

قىال تىعىالىى: ﴿إِن تُصِبُكَ حَسَنَةٌ تَسُوَّهُمْ مَإِن تُصِبُكَ مُصِيبَةٌ يَــُـوُلُواْ قَـَدُ أَخَذَنَا أَمْرَنَا مِن قَبْسُلُ وَيَكْتَوَلُواْ وَهُمْ فَرِحُوكَ ﴿ ﴿ (٢).

### خامساً ـ مرض القلب:

قال تعالى: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ۚ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ بِمَا كَانُوا يَكُذِيُونَ ۞ ﴾ (٣).

### سادساً \_ اللدد في الخصومة والعزة بالإثم:

قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُمُ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا وَيُسْتَهِدُ اللّهَ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ وَهُوَ أَلَدُ الْخِصَامِ ﴿ وَإِذَا تَوَلَى سَكَىٰ فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهَاكَ الْمَرْثَ وَالنَّسَلُ وَاللّهُ لَا يُحِبُ الْعَسَادَ ﴿ وَإِذَا فِيلَ لَهُ اتَّقِ اللّهَ أَخَذَتُهُ الْمِيرَةُ بِالْإِنْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَمُ وَلِيالَسَ الْمِهَادُ ﴿ وَإِذَا فِيلَ لَهُ اتَّقِ اللّهَ أَخَذَتُهُ الْمِيرَةُ بِالْإِنْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَمُ وَلِيالَسَ الْمِهَادُ ﴿ وَاللّهِ الْمُعَالُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

### سابعاً ـ الأمر بالمنكر والنهى عن المعروف:

قال تعالى: ﴿ ٱلْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم قِنَ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمُنَكِرِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمَعْرُوفِ وَيَقْيِضُونَ أَيْدِيَهُمْ نَسُوا ٱللَّهَ فَنَسِيَهُمْ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ هُمُ ٱلْفَنَسِقُونَ ﴿ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري، ۸۰/۳ ـ ۸۰، وابن كثير، ۳۹۸/۱ ـ ۳۹۹.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٠.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٠٤ ـ ٢٠٦.

<sup>(</sup>٥) التوبة: ٦٧.

### تامناً \_ موالاة الكفار والتربص بالمسلمين: For Qurani

### تاسعاً ـ الإفساد في الأرض:

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا لُفُسِدُواْ فِي الْأَرْضِ قَالُوّا إِنَّمَا غَنُ مُصْلِحُوكَ اللَّهِ الْآرْضِ قَالُوّا إِنَّمَا غَنُ مُصْلِحُوكَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَذِكِن لَّا يَشْعُرُهِنَ ﴿ ﴾ (٢).

### عاشراً ـ رميهم المؤمنين بالسفه:

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كُمَاۤ ءَامَنَ النَّاسُ قَالُوٓاْ أَنْوَمِنُ كُمَآ ءَامَنَ السَّفَهَا أَنْ إِنَّهُمْ مُمُ السُّفَهَا أَهُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ مَا السُّفَهَا أَهُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا السُّفَهَا أَهُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا السُّفَهَا أَهُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُمُ السُّفَهَا أَهُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّالَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

### الحادي عشر ـ الغدر وعدم الوفاء بالعهد:

قسال تسعسالسى: ﴿ وَمِنْهُم مَنْ عَلَهَدَ ٱللَّهَ لَهِ مَاتَلِنَا مِن فَضَّلِهِ الْصَّدَّفَنَ وَلَلَكُونَنَ مِن الصَّلِلِحِينَ ﴿ وَمِنْهُم مَنْ عَلَهَد مِن فَضَلِهِ ، يَخِلُوا بِهِ وَتَوَلَّوا وَهُم مُعْرِضُونَ وَلَنكُونَنَ مِن الصَّلِلِحِينَ ﴿ فَلَمَا مَا تَلَهُم مِن فَضَلِهِ ، يَخِلُوا بِهِ وَتَوَلَّوا وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ ﴿ فَلَمَا مَا فَعَدُوهُ وَبِمَا اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا حَاثُوا يَكُذِبُونَ ﴾ ﴿ وَمِنَا اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا حَاثُوا يَكُذِبُونَ ﴾ ﴿ وَمِنَا اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا حَاثُوا يَكُذِبُونَ ﴾ ﴿ وَمِنَا اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا حَاثُوا يَكُذِبُونَ ﴾ ﴿ وَمِنْ اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَلِيمًا لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَمِنَا اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَلِمَا اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَلِمُنَا اللَّهُ مَا مَعْدَلُوهُ وَلَهُ مِنْ اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَلِمَا اللَّهُ مَا مُعَالُونُ وَلَهُ مَا اللَّهُ مَا مُعَدِّوهُ وَلَهُمْ مُنْ مَنْ اللّهُ مَا اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَلِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُعَلِيلًا إِلَيْنَ اللَّهُ مِنْ إِلَا لَهُ إِلَى اللَّهُ مَا مُعُونُونَ وَلَهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَالِمُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الل

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱۳۸ \_ ۱٤۱.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١١ ـ ١٢.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٣.

<sup>(</sup>٤) التوبة: ٧٥ ـ ٧٧.

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

### الثاني عشر \_ عيبهم المؤمنين والسخرية منهم:

قال تعالى: ﴿ اَلَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِ ٱلصَّدَقَاتِ وَاللَّهُ مِنْهُمْ وَلَمُمْ عَذَابُ وَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَمُمْ عَذَابُ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَمُمْ عَذَابُ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَمُمْ عَذَابُ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَمُمْ عَذَابُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَمُمْ عَذَابُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَمُمْ عَذَابُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ اللَّهُ اللَّ

### الثالث عشر \_ تواصيهم بترك الجهاد:

قال تعالى: ﴿ فَرَحَ الْمُخَلَفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلَفَ رَسُولِ اللّهِ وَكَرِهُوا أَن يُجَهَدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنْفِيهِمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَقَالُوا لَا نَنِهِرُوا فِي الْحَرُّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُ حَرًا لَوْ اللّهِ اللّهِ وَقَالُوا لَا نَنِهُرُوا فِي الْحَرُّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُ حَرًا لَوْ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ وَقَالُوا لَا نَنِهُرُوا فِي الْحَرُ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُ حَرًا لَوْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

### الرابع عشر \_ التحاكم إلى الطاغوت:

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّلْعُوتِ وَقَدَ أُمِرُوا أَن يَكَفُرُوا بِدِّ، وَيُرِيدُ الشَّيْطِينُ أَن يُضِلَّهُمْ صَلَلًا بَعِيدًا ۞ وَإِذَا قِيلَ لَمُتُمْ تَعَالَوا إِلَى مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الطَّنْفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا ۞ فَكَيْفَ إِذَا أَمَنَا مَنْهُمُ مُصِيبَةً بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَعْلِفُونَ بِاللّهِ إِن أَرَدْنَا إِلّا أَصَلَابَتُهُم مُعْمِيبَةً بِمَا قَدْمَتَ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَعْلِفُونَ بِاللّهِ إِن أَرَدُنَا إِلّا أَصَابَتُهُمُ مُعْمِيبَةً إِنَّا وَلَيْهِكَ الَّذِينَ يَعْمَمُ اللّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَعَلَمُ اللّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَقُلْ لَهُمْ وَقُلْ لَهُمْ وَقُلْ لَلْهُمْ وَقُلْ لَهُمْ وَقُلْ لَلْهِمَا وَقُلْ لَهُمْ وَقُلْ لَهُمْ وَقُلْ لَهُمْ وَقُلْ لَهُمْ مَا فَاللّهُ مَا فَاللّهُمْ وَقُلُ لَهُمْ وَقُلُ لَهُمْ مَا فَاللّهُ اللّهُ مَا فَاللّهُ مِنْ مَا فَاللّهُ مَا فَاللّهُ مَا فَاللّهُ مَا فَاللّهُ مِنْ اللّهُ مَا فِي قُلُولُهُمْ وَقُلْ لَلْهُمْ وَقُلْ لَلْهُمْ وَقُلْ لَلْهُمْ وَقُلْ لَلْهُمْ وَقُلْ لَلْهُ مَا فَاللّهُمْ وَقُلْ لَلْهُمْ وَقُلُولُو اللّهُ مِن اللّهُ مَا فَاللّهُمْ وَقُلْ لَلْهُمْ وَقُلُولُونَ اللّهُ فَاللّهُ وَقُلْ لَلْهُ مَا فَاللّهُمْ وَقُلْ لَلْهُمْ وَقُلُولُ اللّهُ مِنْ فَاللّهُ مُولِلِهُ لِلْهُ اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَا فَاللّهُ مَا فَاللّهُ مَا فَا عَلَيْكُولُهُ مِنْ فَاللّهُ مِن اللللّهُ مَا فَاللّهُ مَا فَاللّهُ مُنْ فَاللّهُ مُنْ فَا فَاللّهُ مِنْ فَاللّهُ مِنْ فَاللّهُ مُلْ فَاللّهُ مُلْ فَاللّهُ مُلْ فَاللّهُ مُنْ فَاللّهُ مِنْ فَاللّهُ مُنْ فَاللّهُ مُنْ فَاللّهُ مِنْ مِنْ مُنْ فَاللّهُ مُنْ فَاللّهُ مُنْ مُنْ فَاللّهُ مِنْ مُنْ فَاللّهُ مُنْ مِنْ مُنْ مُنْ فَاللّهُ مُنَالِهُ مُنَا مُنْ مُنْ مُنْ مُلْفِلُولُولُولُولُ مُنْ مُنْ مُنْ م

### الخامس عشر ـ الإضرار بالمؤمنين وتسترهم بفعل عمل ظاهره مشروع:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱلَّمَا مَنْ اللَّهُ وَيَكُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَقْرِيقًا بَيْنَ الْمُسْفِلُةُ مِن فَبْلُ وَلِيَعْلِفُنَ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا ٱلْحُسْفَةُ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِنَوْ حَارَبَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ مِن فَبْلُ وَلِيَعْلِفُنَ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا ٱلْحُسْفَةُ

<sup>(</sup>١) التوبة: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٨١.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٦٠ <u>- ٦٣.</u>

وَاللَّهُ يَفْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَذِيُونَ ﴿ لَا نَفْدَ فِيهِ أَلِكُأَ لَمَسْجِدُ أَنِيسَ عَلَى التَّقُوى مِنْ أَلُو يَوْمِ أَنَى اللَّهُ وَاللَّهُ يُجِبُ أَلُو يَوْمِ أَنَ يَنْظَهَّرُوا أَ وَاللَّهُ يُجِبُ أَلَى يَجْبُونَ أَن يَنْظَهَّرُوا وَاللَّهُ يُجِبُ الْمُطَلِّةِ فِينَ ﴿ أَنَا لَهُ عَلَيْهِ فَي إِنَّا لَا يَعْبُونَ اللَّهُ اللْمُوال

### المبجث السادس: الملأ وأشران القوم

### المطلب الأول. دعوة الرسل \_ عليهم السلام \_ للملأ

يستعمل القرآن الكريم كلمة (الملأ) في قصصه عن الرسل الكرام، وما جرى لهم مع أقوامهم.

والملأ هم: أشراف القوم وقادتهم، ورؤسائهم وسادتهم، وأصحاب النفوذ والجاه والسلطة فيهم (٢).

وإطلاق كلمة الملأ على هؤلاء في القررن بهذا المعنى هو من باب قبيل بيان الواقع لا من قبيل استحقاقهم ـ فعلاً للسيادة والرئاسة.

وكان هؤلاء الملأ هم الذين يتولون مقاومة دعوة الرسل، ويحرضون الناس عليهم ومن الصفات الغالبة على أعداء الرسل الكرام: التكبر والتعالي والغرور، والمكر وتدبير الشر والحسد، وحب الجاه والرياسة، والتشبث بما هم فيه من مراكز في الدنيا، والغفلة عن الآخرة.

وهذه الصفات تمنعهم - في الغالب - من قبول الدعوة الإسلامية، خوفاً من تأثيرها على مكانتهم ومركزهم الموروث.

قَــال تــعــالـــى: ﴿وَكَلَالِكَ جَعَلَنَا فِي كُلِّ قَرْبَةٍ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا لِبَمْكُرُوا فِيهَا وَمَا يَمْكُرُونَ إِلَّا بِأَنفُسِهِمْ وَمَا يَشْعُهُونَ ۞ وَإِذَا جَآءَتَهُمْ مَالِهَةٌ قَالُوا لَن نُؤمِنَ حَقَّى نُوْقَى مِشْـلَ مَا أُوقِى رُسُـلُ اللَّهِ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَـلُ رِسَــالَتَـهُ سَيُصِيبُ الَّذِينَ

<sup>(</sup>۱) التوبة: ۱۰۷ ـ ۱۰۸.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٣٤٣/٣، تفسير ابن كثير ٢٤٠/٧.

وقال تعالى في قصة نوح عليه السلام: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ، فَقَالَ يَقَوْمِ أَعَلَى اللهُ مَا لَكُمُ مِنْ إِلَى غَيْرُهُۥ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمِ فَقَالَ يَقَوْمِ اللهُ عَلَى مَا لَكُمُ مِنْ إِلَى خَيْرُهُۥ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ فَقَالَ اللهَ اللهُ عَلَيْهِ فَي خَلَالٍ تُمِينِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

وُقال تعالى مخبراً عن الملأ من قوم عاد في معاملتهم مع نبيهم هود عليه السلام: ﴿قَالَ ٱلْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ ۚ إِنَّا لَنَرَطَكَ فِي سَفَاهَةِ وَإِنَّا لَنَرَطَكَ فِي سَفَاهَةِ وَإِنَّا لَنَطُنُكَ مِنَ ٱلْكَذِينَ ﷺ (٣).

وفي شأن موسى عليه السلام مع فرعون وملثه قال تعالى: ﴿مُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ وَأَخَاهُ مَا مُوسَىٰ وَمُلَطَنِ مُبِينٍ ﴿ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَامِهِ وَالْسَنَكَكَبُرُواْ وَكَانُواْ مَرْدُونَ اللّهُ وَمُوسَىٰ وَاللّهُ وَمُوسَىٰ وَاللّهُ وَمُكَانُوا وَمُومُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ ﴾ فَقَالُواْ أَوْمِنُ لِبِشَرَيْنِ مِقْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ ﴾ فَقَالُواْ أَوْمِنُ لِبِشَرَيْنِ مِقْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ ﴾ فَقَالُواْ أَوْمِنُ لِبِشَرَيْنِ مِقْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ ﴾ فَكَذَّبُوهُمَا فَكَانُواْ مِنَ الْمُهْلِكِينَ ﴾ فَكَذَّبُوهُمَا

وأن الملأ من قريش قالوا لنبينا محمد الله مثل ما قال الأولون الأنبيائهم بل وأشد منهم، قال تعالى عن المتكبرين عن التصديق بنبوته الله وَقَالُوا لَوْلَا نُوْلَا نُوْلَا مُؤَلَ الْقُرْمَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْقَرْيَاتَيْنِ عَظِيمٍ اللهُ الْمُرْمَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْقَرْيَاتِيْنِ عَظِيمٍ اللهُ الْمُرْمَانُ رَحْمَتَ رَبِّكُ خَنُ فَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُم فِي الْحَيْوَةِ الدُّنَيَّا ﴿ (٥) .

وكما قال قوم نوح عليه السلام من قبل في تكبرهم واستصغارهم للضعفاء الذين آمنوا معه، قال رؤساء قريش لرسول الله الشاه للمسلمين مثل عمار بن ياسر وبلال الحبشي وصهيب الرومي: «لا نرضى أن نكون مع هؤلاء الضعفاء فاطردهم عنك إذا دخلنا مجلسك، فإذا فرغنا من الحديث معك والسماع منك، وخرجنا فأدخلهم إن شئت».

فأنزل الله تعالى: ﴿ وَآصِير نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدُوٰةِ وَٱلْفَشِيِّ

الأنعام: ۱۲۳، ۱۲۶.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٥٩ ـ ٦٠.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ٦٦.

<sup>(</sup>٤) المؤمنون: ٥٤ ـ ٤٨.

<sup>(</sup>٥) الزخرف: ٣١، ٣٢.

يُرِيدُونَ وَجُهَةً وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ ثُرِيدُ زِينَةً ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّا وَلَا نُطِيعَ مَن أَغَفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَأَتَّبَهَ هَوَنِهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُكًا ۞﴾(١).

### المطلب الثاني: مكاتبات النبي ﷺ إلى ملوك ورؤساء العالم

لقد بعث النبي الله بعد منصرفه من الحديبية إلى ملوك وأمراء العالم ورؤسائه - في ذلك الزمان - يدعوهم وشعوبهم إلى الإسلام، ويحملهم إثم أتباعهم إذا لم يبلغوهم ذلك، وذلك تطبيقاً لعالمية الدعوة الإسلامية وشمولها.

فبعث دحية الكلبي إلى هرقل إمبراطور الروم، وعبداللم بن حذافة السهمي إلى كسرى فارس، وعمر بن أمية الضمري إلى النجاشي ملك الحبشة، وحاطب بن أبي بلتعة إلى المقوقس عامل هرقل على مصر، وعمرو بن العاص السهمي إلى جيفر، وعياذ وقيل (عبد) ابني الجلندي الأزديين ملكي عمان، وسليط بن عمرو إلى ثمامة بن آثال، وهوذة بن علي ملكي اليامة، والعلاء بن الحضرمي إلى المنذر بن ساوي العبدي ملك البحرين، وشجاع بن وهب الأسدي إلى الحارث بن أبي شمر الغساني، ملك تخوم الشام، والمهاجر بن أبي أمية المخزومي إلى الحارث بن كلال الحميري ملك اليمن (٢).

وقد جاء في كتاب النبي ﷺ إلى هقل إمبراطور الروم ما يلي:

«بسم الله الرحمن الرحيم. من محمد رسول الله، إلى هرقل عظيم الروم.

سلام على من اتبع الهدى. أما بعد:

فإني أدعوك بدعاية الإسلام، أسلم تسلم، وأسلم يؤتك الله أجرك

<sup>(</sup>١) الكهف: ٢٨.

 <sup>(</sup>۲) انظر في هذا سيرة ابن هشام ۲۰۷/۲، تاريخ الطبري ٦٤٤/۲، زاد المعاد لابن القيم
 ۲۰۷/۱ البداية والنهاية لابن كثير ٢٦٢/٤، عيون الأثر ٣٢٩/٢.

مرتين، فإن توليت فإنَّ عليك إثم الأريسيين (١)، و ﴿ قُلَّ يَكَاهَلَ ٱلْكِنَبِ تَمَالُوّا إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو اللّا نَعْبُدُ إِلَّا اللّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَكْبُنَا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللّهِ فَإِن تَوَلَّوا فَقُولُوا ٱشْهَادُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (٢)(٣).

ونص كتابه ﷺ إلى النجاشي:

«بسم الله الرحمن الرحيم

من محمد رسول الله، إلى النجاشي الأصحم ملك الحبشة.

سلم أنت، فإني أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو، الملك القُدُّوس، السلام، المؤمن، المُهيمن، وأشهد أن عيسى ابن مريم روح الله وكلمتُه، ألقاها إلى مريم البتول الطيبة الحصينة، فحملت بعيسى، فخلقه الله من روحه ونفخه، كما خلق آدم بيده ونفخه.

وإني أدعوك إلى الله وحده لا شريك له، والموالاة على طاعته، وأن تتبعني، وتؤمن بالذي جاءني، فإني رسول الله.

وقد بعثت إليك ابن عمي جعفراً، ونفراً معه من المسلمين، فإذا جاءك فأقرهم، ودع التجبر، فإني أدعوك وجنودك إلى الله، فقد بلّغتُ ونصحتُ، فاقبلوا نصحى.

وفي كتابه ﷺ إلى المقوقس عظيم القبط ما يلي:

«بسم الله الرحمن الرحيم

من محمد عبدالله ورسوله، إلى المقوقس عظيم القبط.

<sup>(</sup>١) الأريسيين: الفلاحين، والمعنى: فإن لم تدخل في الإسلام فإنَّ عليك إثمك وإثمهم إذا لم يسلموا تقليداً لك، انظر فتح الباري لابن حجر ٣٩/١.

 <sup>(</sup>٢) صحيح البخاري مع الفتح، ٢١٥/٨، كتاب التفسير، باب: ﴿قُلْ يَكَأَهُلَ ٱلْكِئْكِ﴾،
 ومسلم ١٣٩٣/٣، كتاب الجهاد، باب كتاب النبي ﷺ إلى هرقل يدعوه إلى الإسلام.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) الوثائق السياسية، لمحمد حميد الله، ١٠٠.

سلام على من اتبع الهدى، أما بعد: فإني أدعوك بدعاية الإسلام، أسلم تسلم، يؤتك الله أجرك مرتين، فإن توليت، فعليك إثم القبط، ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ تَمَالُوا إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَم بَيْنَا وَيَيْنَكُم أَلًا نَعْبُدَ إِلَّا اللهَ وَلا نُشْرِكَ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ تَمَالُوا إِلَى كَلِمَة سَوَلَم بَيْنَا وَيَيْنَكُم أَلًا نَعْبُدَ إِلَّا اللهَ وَلا نُشْرِكَ يَتَأَهَّلُ اللهُ وَلا يُشْرِك اللهُ وَلا يَتَخِذ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ الله قَلْ قَلْ تَوَلَّوا فَقُولُوا الشهدُوا بِأَنَا مُسْلِمُونَ اللهُ اللهُ

وفي كتابه ﷺ إلى كسرى عظيم فارس ما يلي:

«بسم الله الرحمن الرحيم.

من محمد رسول الله إلى كسرى عظيم فارس:

سلام على من اتبع الهدى، وآمن بالله ورسوله، وشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنَّ محمداً عبده ورسوله.

وأدعوك بدعاء الله، فإني أنا رسول الله إلى الناس كافة، لأتذر من كان حياً ويحق القول على الكافرين، فأسلم تسلم، فإن أبيت فإن إثم المجوس عليك»(٢).

وفي كتابه ﷺ إلى المنذر بن ساوي ما يلي:

«بسم الله الرحمن الرحيم.

من محمد رسول الله إلى المنذر بن ساوى:

سلام عليك، فإني أحمد الله إليك الذي لا إله غيره، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً عبده ورسوله.

أما بعد: فإني أُذكرك الله عزَّ وجلَّ، فإنه من ينصح فإنما ينصح لنفسه، وإنه من يطع رُسلي ويتبع أمرهم فقد أطاعني ومن نصح لهم فقد نصح لي، وإنَّ رسلي قد أثنوا عليك خيراً، وإني قد شفعتُك في قومك، فاترك للمسلمين ما أسلموا عليه، وعفوتُ عن أهل الذنوب، فاقبل منهم،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ١٣٥ ـ ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ١٤٠.

## THE PRINCE GHAZI TRUST

وإنك مهما تصلح قلن نعزلك عن عملك، ومن أقام على يهوديته أو مجوسيته فعليه الجزية، (١).

فهذه الكتب تؤكد ما جاء في القرآن الكريم والسنة النبوية من عالمية الإسلام، وأنه لا فرق فيه بين عربي وعجمي، ولا أبيض وأسود، ولا أمي أو كتابي إلا بالتقوى.

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اَلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَفَيَآيِلَ لِتَعَارَفُواۚ ۚ إِنَّ أَحْدَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَلَكُمْ ﴾ (٢).

وعلى الدعاة إلى الله تعالى أن يقتدوا بنبيهم الله في إبلاغ دعوة الإسلام إلى الناس جميعاً، وشرح أحكامه وشرائعه في أنحاء العالم، وذلك بطريق المشافهة المباشرة، أو المشافة غير المباشرة، كالتي تحصل بواسطة وسائل الإعلام الحديثة، كالتلفاز والراديو والإنترنت، أو الكتابة عن طريق التأليف أو النشر في الصحف والمجلات واللافتات وغيرها، مما يناسب وميزة هذه \_ أي الكتابة \_ أنها تمكن المدعو من إدراك ما يُدعى إليه بالقراءة مرة بعد أخرى، والتمعن في فضائله وثمراته (٣).

كل ذلك بالحكمة والأسلوب الحسن قال تعالى: ﴿أَدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بَالَخِكُمُةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةُ وَجَدِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنَ ﴾(٤).

### المطلب الثالث: أهم حقوق ولاة الأمور على الرعية:

والمراد بولاة الأمور، هم الولاة على الناس، من الأمراء والحكام، والعلماء والمفتين (٥٠).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) الحجرات: ١٣.

<sup>(</sup>٣) انظر رسالة في الدعوة إلى الله للشيخ ابن عثيمين رحمه الله، ص١١، بتصرف.

<sup>(</sup>٤) النحل: ١٢٥.

<sup>(</sup>٥) انظر جامع البيان عن تأويل القرآن، ٥/١٥٠، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٥/٢٥٠، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ٣٦٢/١.

### أولاً - وجوب البيعة للإمام:

عن معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «من مات وليس له إمام مات ميتة جاهلية» (١١).

وقال الإمام الحسن بن علي البربهاري رحمه الله:

«من ولي الخلافة بإجماع الناس عليه ورضاهم به فهو أمير المؤمنين لا يحل لأحد أن يبت ليلة ولا يرى أن ليس عليه إمام براً كان أو فاجراً... هكذا قال أحمد بن حنبل»(٢).

### ثانياً ـ السمع والطاعة في المعروف:

قىال تىعىالىى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوّا أَطِيعُوا اللَّهَ وَٱطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْرِ مِنكُرُّ فَإِن لَنَنزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كَثُنُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَآخَسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ ﴾ (٣).

يقول الإمام القرطبي رحمه الله:

« . . لما تقدم إلى الولاة في الآية المتقدمة . . فأمرهم بأداء الأمانات ، وأن يحكموا بين الناس بالعدل ، تقدم في هذه الآية إلى الرعية فأمر بطاعته جل وعز أولاً ، وهي امتثال أوامره ، واجتناب نواهيه ، ثم بطاعة رسوله ثانياً فيما أمر به ونهى عنه ، ثم بطاعة الأمراء ثالثاً ، على قول الجمهور ، وأبي هريرة وابن عباس وغيرهم (٤) .

وقال الشيخ السعدي رحمه الله:

«.. وأمر بطاعة أولى الأمر، وهم الولاة على الناس، من الأمراء،

أخرجه أحمد في المسند، ٩٦/٤.

<sup>(</sup>٢) السُّنَّة، ٧٧.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، ٥٩٥٧.

والحكام، والمفتين، فإنه لا يستقيم للناس، أمر دينهم ودنياهم إلا بطاعتهم والانقياد لهم، طاعة شه، ورغبة فيما عنده، ولكن بشرط أن لا يأمروا بمعصية الله، فإن أمروا بذلك، فلا طاعة لمخلوق في معصية اللهاس، أن الخالق» (١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي الله قال: "من أطاعني فقد أطاع الله، ومن يعصني فقد عصى الله، ومن يطع الأمير فقد أطاعني، ومن يعص الأمير فقد عصاني "(٢).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي الله أنه قال: «على المرء المسلم السمع والطاعة، فيما أحب وكره، إلا أن يؤمر بمعصية، فإن أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة» (٣).

قال الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله في أصول أهل السنة:

«والسمع والطاعة للأثمة، وأمير المؤمنين البر والفاجر، ومن ولي الخلافة فاجتمع الناس عليه ورضوا به..»(٤).

وقال الإمام النووي رحمه الله:

«أجمع العلماء على وجوبها - أي طاعة الأمراء - في غير معصية، وعلى تحريمها في المعصية، نقل الإجماع على هذا القاضي عياض وآخرون»(٥).

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ٣٦٢/١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري مع الفتح، كتاب الأحكام، باب قول الله تعالى: ﴿ أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَاللَّهِ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللّهُ اللّ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

 <sup>(</sup>٣) صحيح البخاري مع الفتح، كتاب الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصية، ١٢١/١٣ ـ ١٣٢، ومسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية، ١٤٦٩/٣.

<sup>(</sup>٤) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، للالكائي، ٢٦٠/٢.

<sup>(</sup>a) شرح النووي على صحيح مسلم، ۲۲۲/۱۲ \_ ۲۲۳.



ثالثاً - تحريم الخروج عليهم:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله الله الله الله من أميره شيئاً يكرهه فليصبر عليه، فإنه من فارق الجماعة شبراً فمات إلا مات ميتة جاهلية (١٠).

قال ابن بطال: «في الحديث حجة في ترك الخروج على السلطان لو جار، وقد أجمع الفقهاء على وجوب طاعة السلطان المتغلب والجهاد معه، وأن طاعته خير من الخروج عليه، لما في ذلك من حقن الدماء، وتسكين الدهماء»(٢).

وعن جنادة بن أبي أمية قال: دخلنا على عبادة بن الصامت وهو مريض فقلنا: أصلحك الله: حدّث بحديث ينفعك الله به سمعته من النبي الله قال: «دعانا النبي الله فبايعناه، فقال فيما أخذ علينا، أن بايعنا على السمع والطاعة في منشطنا ومكرهنا، وعسرنا ويسرنا، وأثره علينا، وأن لا ننازع الأمر أهله إلا أن تروا كفراً بواحاً عندكم من الله فيه برهان» (٣).

وقال الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله:

"ومن خرج على إمام المسلمين، وقد كان الناس اجتمعوا عليه وأقروا له بالخلافة بأي وجه كان بالرضا أو بالغلبة فقد شق هذا الخارج عصا المسلمين، وخالف الآثار عن رسول الله على الناه الخارج عليه مات مستة جاهلة.

ولا يحل قتال السلطان ولا الخروج عليه لأحد من الناس، فمن فعل ذلك فهو مبتدع على غير السنة والطريق»(٤).

 <sup>(</sup>۱) صحيح البخاري بشرح الفتح، ۱۳/۵، كتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ: استرون بعدي أموراً تنكرونها، رقم ۷۰۵٤، ومسلم ۱۸٤۷/، كتاب الإمارة، رقم ۱۸٤٩.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري، لابن حجر، ۷/۱۳.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري مع الفتح، كتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ: استرون بعدي أموراً تنكرونها، ٥/١٣، ومسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية وتحريمها في المعصية، ٣/١٤٧٠.

<sup>(</sup>٤) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، للالكائي، ١٦١/١.



وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله:

### رابعاً \_ تحريم غيبتهم:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَغْتَبُ بَعَضُكُم بَعْضًا ۚ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَنِي الْكُلَ لَحْمَ أَنِيكُ الْحَمَ الْخِيهِ مَيْتًا فَكَرَهْتُمُوهُ ﴾ (٢).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله الله قال: «ما الغيبة؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «ذكرك أخاك بما يكره» قيل: أفرأيت إن لم يكن في أخي ما أقول؟ قال: «إن كان فيه ما تقول فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه ما تقول فقد بهته» (٣).

(ولقد ابتلي بعض الناس بغيبة صنفين من الأمة، هما ولاة الأمور فيها، من العلماء والحكام، حيث يسلطون ألسنتهم في المجالس على العلماء، وعلى الدعاة وعلى الأمراء وعلى الحكام، الذين فوق الأمراء، وإن غيبة مثل هؤلاء أشد إثما وأقبح عاقبة، وأعظم أثراً لتفريق الأمراء.

إنَّ غيبة ولاة الأمور ليست غيبة لهؤلاء بأشخاصهم، ولكنها غيبة وتدمير لما يحملونه من المسؤولية، فإنَّ الناس إذا اغتابوا العلماء قل قدر العلماء في أعين الناس، وبالتالي يقل ميزان ما يقولونه من شريعة الله، وحينتذ يقل العمل بالشريعة، بناءً على هذه الغيبة، فيكون في ذلك إضعاف

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى، \$/\$\$\$.

<sup>(</sup>٢) الحجرات: ١٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الغيبة، ٢٠٠١/٤، وأبو داود، كتاب الأدب، باب في الغيبة، ١٩١/٥ ـ ١٩٢، والترمذي، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في الغيبة، ٢٩٠/٤.

لدين الله تعالى في نفوس العامة، وإنَّ الذين يغتابون ولاة الأمور من الأمراء والحكام إنهم ليسيؤون إلى المجتمع كله، إلى الإخلال بأمنه واتزانه وانتظامه، وذلك لأن ولاة الأمور من الأمراء والحكام إذا انتهك الناس أعراضهم قلَّ قدرهم في نفوس العامة، وتمردوا عليهم، فلم ينصاعوا لأوامرهم، ولم ينتهوا عما نهوا عنه، وحينئذ تحل الفوضى في المجتمع، ويصير كل واحد من الناس أميراً على نفسه، وحينئذ تفسد الأمور ولا يصلح الناس فوضى لا سراة لهم، وإنَّ الغيبة من كبائر الذنوب)(١).

### خامساً ـ مناصرتهم:

يجب على الرعية مناصرة الحاكم المسلم، ومؤازرته في طاعة الله، ومصالح المسلمين.

قال الإمام الماوردي رحمه الله:

«... وإذا قام الإمام بما ذكرناه من حقوق الأمة، فقد أدى حق الله تعالى فيما لهم وعليهم، ووجب له عليهم حقان، الطاعة والنصرة، ما لم يتغير حاله...)(٢).

### سادساً \_ الدعاء لهم:

يقول إمام أهل السنة والجماعة أحمد بن حنبل رحمه الله:

"إني لأدعو له ـ أي الإمام ـ بالتسديد والتوفيق، في الليل والنهار، والتأييد، وأرى ذلك واجباً عليَّ "(٣).

ومن مقتضى البيعة النصح لولي الأمر، ومن النصح الدعاء له بالتوفيق والهداية، وصلاح النية، والعمل، وصلاح البطانة، لأن من أسباب صلاح

<sup>(</sup>١) من خطبة للشيخ ابن عثيمين رحمه الله، انظر وجوب طاعة السلطان في غير معصية الرحمن بدليل السنة والقرآن، لمحمد العريني، ٤٥ ـ ٤٧، بتصوف.

<sup>(</sup>٢) الأحكام السلطانية، ١٨.

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال، ١/٨٣.

الوالي ومن أسباب توفيق الله أن يكون له وزير صدق يعنيه على الخير، ويذكره إذا نسي، ويعينه إذا ذكر (١٠).

### سابعاً \_ مناصحتهم:

والنصيحة لولاة أمر المسلمين يجب أن تكون سراً، فعن عياض بن غنم رضي الله عنه: قال رسول الله الله الله الله الله عنه فلا يُبُدِه علانية، وليأخذ بيدِه، فإن سمع منه فذاك وإلا كان أدى الذي عليه (٣).

### قال الإمام النووي رحمه الله:

«وأما النصيحة لأئمة المسلمين، فمعاونتهم على الحق، وطاعتهم فيه، وأمرهم به، وتنبيههم وتذكيرهم برفق ولطف، وإعلامهم بما غفلوا عنه، ولم يبلغهم من حقوق المسلمين، وترك الخروج عليهم، وتأليف قلوب الناس لطاعتهم»(٤).

وقال الإمام ابن رجب رحمه الله:

«وأما النصيحة لأئمة المسلمين، فحبُّ صلاحهم ورشدهم، وعدلهم، وحبُّ اجتماع الأمة عليهم، وكراهةُ افتراق الأمة عليهم، والتدين بطاعتهم

<sup>(</sup>١) مراجعات في فقه الواقع، ٣١.

 <sup>(</sup>۲) مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أن الدين النصيحة، ٧٤/١، وأخرجه أبو داود، كتاب الأدب، باب في النصيحة، ٩٣٣/١ وأخرجه النسائي، كتاب البيعة، باب النصيحة للإمام، ١٥٦/٧، واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند، ٣/٣٠٤ و٤٠٤، وابن أبي عاصم في السنة، ٧٢١/٧.

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على مسلم، ٣٨/٢.

في طاعة الله عزَّ وجلَّ، والبغض لمن رأى الخروج عليهم، وحبُّ إعزازهم في طاعة الله عزَّ وجلً<sup>(1)</sup>.

فدل الحديث على أن النصيحة تكون للولاة سراً لا علانية، ولا جهراً، سواءً فوق المنابر والمحافل، أو المساجد والصحف والمجلات وغير ذلك، فإنَّ هذا الأسلوب ليس من النصيحة في شيء، وإنما هو تشهير، وتفريق للأمة.

(ولا يُنكرُ أحدُ على السلطان إلا وعظاً له وتخويفاً، أو تحذيراً من العاقبة في الدنيا والآخرة، فإنه يجب ويحرم بغير ذلك، ذكره القاضى)(٢).

### وقال الشوكاني رحمه الله:

"ولكنه ينبغي لمن ظهر له غلط الإمام في بعض المسائل، أن يناصحه، ولا يظهر الشناعة عليه على رؤوس الأشهاد، بل كما ورد في الحديث أنه يأخذ بيده ويخلو به ويبذل له النصيحة ولا يذل سلطان الله، وقد قدمنا في أول كتاب السير أنه لا يجوز الخروج على الأئمة وإن بلغوا في الظلم أي مبلغ. ما أقاموا الصلاة، ولم يظهر منهم الكفر البواح. والأحاديث الواردة في هذا المعنى متواترة، ولكن على المأموم أن يطيع الإمام في طاعة الله، ويعصيه في معصية الله، فإنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق» (٣).

#### وقال شيخنا عبدالعزيز بن باز رحمه الله:

«ليس من منهج السلف التشهير بعيوب الولاة، وذكر ذلك على المنابر، لأن ذلك يُفضي إلى الانقلابات، وعدم السمع والطاعة في المعروف، ويُفضي إلى الخروج الذي يضر ولا ينفع، ولكن الطريقة المتّبعة

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم، لابن رجب ٢٢٢/١.

<sup>(</sup>٢) الأداب الشرعية، لابن مفلح، ١٧٥/١.

٣) السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار، ١٩٥٤.

عند السلف النصيحة فيما بينهم وبين السلطان، والكتابة إليه، أو الاتصال بالعلماء الذين يتصلون به حتى يُوجه إلى الخير»(١).

وقال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله:

«وأما النصيحة لأئمة المسلمين فهو صدق الولاء لهم، وإرشادهم لما فيه خير الأمة في دينها ودنياها ومساعدتهم، في إقامة ذلك، والسمع والطاعة لأوامرهم ما لم يأمروا بمعصية الله، واعتقاد أنهم أئمة متبعون لما أمروا به، لأن ضد ذلك هو الغش والعناد لأوامرهم، والتفرق والفوضى الذي لا نهاية لها، لأنه لو جاز لكل واحد أن يركب رأسه، وأن يعتز برأيه ويعتقد أنه هو المسدد الصواب، وهو الذي لا يدانيه أحد لزم من ذلك الفوضى والتفرق والتشت»(٢).

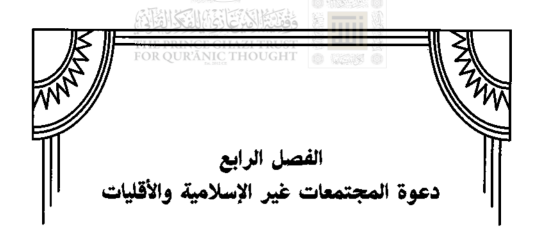
وقال الدكتور/ صالح الفوزان حفظه الله: «النصيحة لأئمة المسلمين، تكون بطاعتهم بالمعروف، وتكون بالدعاء لهم، وبيان الطريق الصحيح لهم، وبيان الأخطاء التي قد تقع منهم من أجل تجنبها، وتكون النصيحة لهم سرية بينهم، وبين الناصح، وتكون أيضاً بالقيام بالأعمال التي يوكلونها إلى موظفيهم وإلى من تحت أيديهم بأن يؤدوا أعمالهم بأمانة وإخلاص، هذا من النصيحة لولي أمر المسلمين»(٣).



<sup>(</sup>١) المعلوم من واجب العلاقة بين الحاكم والمحكوم، ٢٢.

<sup>(</sup>۲) حقوق الراعى والرعية، ٦ ـ ٧.

 <sup>(</sup>٣) مراجعات في فقه الواقع السياسي والفكري على ضوء الكتاب والسنة، إعداد الدكتور:
 عبدالله الرفاعى، ٥٣.



#### المبحث الأول: دعرة المجتمعات غير الإسلامية

### المطلب الأول: أهمية دعوة المجتمعات غير الإسلامية

لما كانت الدعوة الإسلامية دعوة عالمية، وكانت واجبة على كل مسلم على حسب استطاعته لتبليغ دعوة الإسلام، إلى المسلمين وإلى غير المسلمين على حد سواء.

فإن دعوة المجتمعات غير الإسلامية يجب تنفيذها دون تأخر، وفي دعوة غير المسلمين إلى الإسلام كسب أعضاء جدد للمجتمع الإسلامي. وهذا في حد ذاته دعم معنوي للمسلمين.

والمسلمون إذا لم يقوموا بدعوة الآخرين إلى الإسلام، فإنهم سيجدون من يدعوهم إلى غير الإسلام.

قى ال تىعى السيى: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَدَىٰ حَتَّى تَنَّعَ مِلْتَهُمُّ قُلْ إِنَ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْمُمَكَنُّ وَلَهِنِ التَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ الَّذِى جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيَ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) القرة: ١٢٠.

وكل مسلم يؤمن بأننا تلقينا آخر كتاب سماوي على آخر نبي، وأن ما جاء به هذا النبي الله هو الطريق الوحيد لنجاة الإنسانية من الضياع والهلاك، وهو السبيل الوحيد لسعادتها في الدنيا والآخرة.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرَّهَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقَوْمُ ﴾ (١).

وهذا الاعتقاد يتطلب منا أن نقدم الإسلام لغير المسلمين بأحسن الطرق المشروعة، وأفضل السبل الممكنة. وتقديم الإسلام للمجتمعات غير الإسلامية ينبغي أن يتم على المستوى الفردي، والتنظيمي، مع توخي الحذر من معوقات الدعوة، وهذا ما سنعرفه في المطلب التالي:

### المطلب الثاني: أهم السبل في دعوة المجتمعات غير الإسلامية

### أولاً \_ الدعوة الفردية:

ينبغي على الفرد المسلم لكي يؤدي واجبه في الدعوة إلى الله تعالى بنجاح بين أصدقائه وجيرانه ومدرسيه أو زملائه ومن يزورهم من أجل تبليغ دعوة الله أن يكون لديه القدر الكافي من المعرفة عن الإسلام، عقيدة وشريعة ومنهج حياة، وقد سبق بيان ذلك في صفات الداعية إلى الله تعالى.

ومن المفيد جداً أن يكون الداعية قادراً على رد الشبهات التي تثار حول الإسلام، ورسول الإسلام، كما ينبغي أن يكون ملماً بالمعتقدات الأساسية لمن يدعوهم ـ وخاصة العقائد النصرانية ـ وأن يكون مع الداعية بعض الكتب والنشرات المختصة بالتعريف بالإسلام ومزاياه الطيبة.

ومن مجالات الدعوة الفردية الاتصال الشخصي، فعادة ما يكون لدى الداعية بعض العلاقة مع غير المسلمين في أماكن الدراسة أو العمل أو

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٩.

السكن أو الزيارة ونحو ذلك، وفي هذه اللقاءات يمكن أن يكون الإسلام موضوعاً للنقاش في مناسبات عدة، وهنا يجب أن يكون الداعية على أهبة الاستعداد لانتهاز أية فرصة لتقديم الإسلام في حديثه ومناقشاته.

كأن يستخدم في حديثه بعض التعبيرات الإسلامية مثل (إن شاء الله) ويستفيد من شرحها، كنقطة بداية لشرح بعض جوانب الإسلام).

وفي حجرة الدراسة هناك الكثير من المقررات عن الاجتماع أو علم النفس أو التاريخ أو الاقتصاد، أو غيرها، ومنها يستطيع المرء المسلم أن يكتب عن إسهامات المسلمين في الطب والرياضيات والكيمياء، أو يقدم وجهة النظر الإسلامية في حياة الأسرة، وغير ذلك(١).

### ثانياً ـ الدعوة التنظيمية:

يجب أن يكون من أهداف أي منظمة إسلامية أن تدعو للإسلام بين المجتمعات غير الإسلامية، ويستحسن أن يكون بعض الدعاة من الموثوق بهم من أهل البلد لمعرفتهم ثقافة أهله، وأحوالهم النفسية.

والمراد بالتنظيم هنا التنظيم الإداري، وإلا فمن المعلوم أنه لا يجوز للمسلمين بتاتاً التحزب والتفرق، فإن هذا مما يفرق المسلمين، ويغير كلمتهم، والمسلمون في تلك الديار أحوج ما يكونوا لجمع الكلمة، ورأب الصدع، فعلى الدعاة إلى الله عموماً، والدعاة في تلك المجتمعات خصوصاً، أن يسلكوا في دعوتهم منهج أهل السنة والجماعة، على فهم السلف الصالح، سواء في الدعوة إلى الله تعالى أو غيرها من الأمور.

أما أوجه النشاط التي ينبغي أن توجهها المنظمات الإسلامية تجاه دعوة المجتمعات غير الإسلامية فيجب أن تشمل ما يلي:

١ - إلقاء محاضرات شهرية منتظمة عن الإسلام، ويفضل اختيار

<sup>(</sup>۱) انظر الدعوة الفردية، أهميتها، حالاتها، عوامل نجاحها، لصالح بن يحيى صواب، والأقليات المسلمة في العالم، ظروفها المعاصرة آلامها وآمالها، ١٦٧/١ ـ ١٦٨.

موضوعات المحاضرات، أن تكون من الموضوعات التي تجذب أكبر عدد من الناس، وهذه المحاضرات ينبغي أن تنظم تنظيماً جيداً وأن يتم الإعلان عنها والدعاية إليها حسب الإمكان.

وينبغي إرسال خطابات إلى المدارس والكنائس، وأقسام الجامعات يبين فيها استعداد المنظمة أو المركز الإسلامي أو اتحاد الطلبة المسلمين ونحوها لإلقاء المحاضرات وإعطاء المعلومات والدراسات عن الإسلام، وقد لا تظهر فائدة ذلك في الوقت العاجل، ولكن سوف تظهر النتائج الطيبة على المدى البعيد.

ويمكن أن تعالج هذه المحاضرات ما يلي:

- (أ) مفهوم الإله في الإسلام.
- (ب) هل كل دين دين؟ الرد الإسلامي.
- (ت) لماذا نحن هنا؟ ما الهدف من حياتنا.
  - (ث) عيسى عليه السلام في القرآن.
    - (ج) محمد 🎎 في الإنجيل.
- (ح) ظهور المسيح مرة ثانية، المنظور الإسلامي.
  - (خ) الإسلام: الرسالة الأولى والدين الخاتم.
    - (د) هل هناك حياة بعد الموت؟... إلخ.

٢ ـ عقد ندوات أسبوعية مفتوحة في أماكن مناسبة لإجراء مناقشات حول الإسلام، والإجابة على أسئلة أولئك الذين يودون أن يعرفوا المزيد عن الإسلام.

٣ ـ انتقاء بعد الكتب التي تتحدث عن الإسلام، وتقديمها للمكتبات العامة المحلية، ومكتبات المدارس، وينبغي أن تتوفر الكتب والنشرات في المنظمات والمراكز الإسلامية كمصادر أولية وسريعة عن الإسلام، وهذه الكتب والنشرات ينبغي أن تتوفر للإستعارة ـ إن لم يكن إهداء بعضها ـ

والأولى أن تكون هذه الكتب والنشرات بلغة البلد، وينبغي أن يكون في مقدمة تلك الكتب ترجمة موثوقة لمعاني القرآن الكريم، وكتب تتحدث عن الإسلام في العقيدة والعبادات، وفي المعاملات والأخلاق، ومكان المرأة في الإسلام، وحقوق الإنسان في الإسلام، والعدالة الإسلامية، والكتب التي تتحدث عن إبطال الشبهات حول الإسلام، وإسهامات المسلمين في العلوم ونحوها.

إن هذه الكتب والنشرات الإسلامية هي الأدوات والوسائل التي نستطيع أن نقدم بها الإسلام للمجتمعات غير الإسلامية.

كما ينبغي أن يكون لدى مقر المنظمة الإسلامية المحلية بعض الشرائح والملصقات واللافتات على المساجد وبعض الأماكن الإسلامية، لاستخدامها في عمل عروض أو تقديم عن الإسلام، وهذه الأدوات تظهر أهميتها عند التعامل مع الأطفال في المدارس، حيث يقدرون جيداً الوسائل والمساعدات المرئية.

٤ - الاستفادة من بعض المناسبات مثل شهر رمضان، والحج، والأعياد الإسلامية المشروعة، لدعوة مراسلي الصحف المحلية ومحطات الإذاعة والتلفاز، وإخبارهم عن المناسبة وأهميتها للعالم الإسلامي، وهناك طريقة أخرى تتمثل في إرسال نشرة إعلامية إلى وسائل الإعلام تلك في كل مناسبة.

الانتباه واليقظة لما ينشر عن الإسلام، وتصحيح الشبهات التي تثار حول الإسلام، وحول نبينا محمد ، وبيان الحق في ذلك(١).

٦ - التخطيط القائم على الدراسة المتأنية، والموضوعية معاً، والمعرفة الواسعة بظروف الزمان المعاصر، وظروف المكان الذي تعمل فيه الدعوة إلى الله تعالى.

والدراسة المتأنية والموضوعية معا هي التي تقدم لنا مركزاً للمعلومات

<sup>(</sup>١) انظر الأقليات المسلمة في العالم، ظروفها المعاصرة آلامها وآمالها، ١٦٨/١ ـ ١٧٠.

عن النوعية البشرية، أديانها، مذاهبها، اتجاهاتها، والإحصائية الدقيقة عن كل نوعية، ثم عن طبيعة النظام القائم ومذهبه الاقتصادي والاجتماعي، وعن ظروف القلة المسلمة الموجودة هناك.

٧ - توافر الإمكانات الضرورية للدعوة إلى الله تعالى، مادية، وأدبية وثقافية، وسياسة، كي تتمكن من تأدية عملها كما ينبغي، ونحن نعلم - على سبيل المثال - أن التبشير النصراني لا ينفصل عن دوله التابع لها، وهكذا الشيوعية وغيرها، وعلى العكس تماماً بالنسبة للدعوة الإسلامية في الدول غير الإسلامية.

٨ - التأهيل الشامل للدعاة، وذلك بأن يكون الداعية إلى الله تعالى مثقفاً ثقافة إسلامية، تستوعب كل أنواع المعرفة في العقائد، وفي التشريع، وفي الاجتماع، وفي السلوك وفي الأدب، وملماً بالملل والنحل المناهضة للإسلام، وبالاتجاهات الفكرية المعاصرة التي تعادي الإسلام كالماسونية والعلمانية والماركسية والوجودية وغيرها(١).

### ثالثاً \_ معوقات نجاح الدعوة في تلك المجتمعات:

١ ـ الارتجال الذي يتجاهل التخطيط بمفهومه الشامل، كما يتجاهل المنهج بمفهومه الدقيق، ثم الأسلوب، الذي ينبغي أن يكون الأداة السليمة، للتطبيق.

لقد دخل الإسلام في الماضي إلى بعض البلاد الآسيوية والإفريقية بلا أي استراتيجية أو تخطيط، أو دخل عن طريقين:

الأول: عن طريق بعض التجار العرب، بدافع من العقيدة والغيرة الإسلامية.

الثاني: عن طريق بعض الطرق الصوفية بدافع من الرغبة في ترويج التصوف وهؤلاء أي المتصوفة قد قاموا بالعمل باسم الإسلام، والواقع إنهم

<sup>(</sup>١) انظر الأقليات المسلمة في العالم، ظروفها المعاصرة آلامها وآمالها، ١٨٦/١ ــ ١٨٨٠.

دعوا إلى كل شيء غير الإسلام، بالمفهوم الصحيح، أما الإسلام النزيه الذي جاء به رسول الإسلام وسيد الأنام، فلا صلة لدعوتهم به(١).

وكانت النتيجة وجود إسلام مهيض، يهتم بالشكل أكثر من اهتمامه بالجوهر، والحق أن الذي ساعد على بقاء الإسلام وانتشاره بخطى متأنية، هو عنصر المقارنة بين الإسلام بمبادئه السمحة، وبين الوثنية أو الأديان المنحرفة، ولو أن الدعاة إلى الله تعالى بلغوا الإسلام كما يجب لساد الإسلام في تلك البلاد<sup>(۱)</sup>.

٢ - ضعف الإمكانات: إذا كان توافر الإمكانات، المادية والثقافية والأدبية والسياسية، عاملاً من عوامل نجاح استراتيجية وتخطيط الدعوة، فإن عدم توافرها، أو حتى ضعفها معوق لمسار الدعوة.

٣ - التقلبات السياسية، الدولية أو المحلية، قد لا تعوق مسار الدعوة الإسلامية فحسب، بل قد لا تسمح لها بالوجود، لا شكلاً ولا موضوعاً، وما يقال عن التقلبات السياسية يمكن أن يقال عن الأفكار والأيديولوجيات المناهضة للإسلام، أو على الأقل تلك التي يقلقها أن يكون للإسلام دعوة نشطة.

٤ - تحدي القوى المعادية للإسلام، التي تتحداه في دياره، والتي هي أقوى شراسة حين تتحداه في غير دياره.

هذه القوى المعادية للإسلام يتمثل فيها أقوى معوق لمسار الدعوة الإسلامية في أي مكان، ومن السذاجة أن لا نقيم وزناً للفكر الاستشراقي، أو الفكر التبشيري، وهما اللذان تعاونا وتجاوبا معاً، ومهدا للاستعمار في ديار المسلمين، كذلك لا نغفل أن القوى المعادية للإسلام تتركز في الثالوث التقليدي: الصليبية، والصهيونية والماركسية، ولا ننسى أن الماسونية

<sup>(</sup>١) انظر أضواء على طريق الدعوة الإسلامية، للدكتور محمد أمان الجامي رحمه الله، صح ٢٥٧ ـ ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) انظر الأقليات المسلمة في العالم، ظروفها المعاصرة آلامها وآمالها، ١٨٩/١.

والعلمانية ومشتقاتهما تقعد كل مرصد للدعوة الإسلامية، أينما وجدت.

أقول: إنَّ الدعوة الإسلامية، في الدول غير الإسلامية تحتاج إلى المكانيات وجهود كبيرة: مادية وثقافية وأدبية وسياسية وإعلامية، وإلى صبر وتحمل، ثم إلى ضرورة إيجاد مناهج سليمة، قائمة على الكتاب والسنة وفهم السلف الصالح.

### المبجث الثاني: دعوة الأقليات الإسلامية

### المطلب الأول: تعريف الأقلية

من أدق المقاييس لتحديد ما يطلق عليه أقلية إسلامية في دولة من الدول هو المعيار العددي، إذ تعتبر الدولة التي يزيد عدد المسلمين فيها على ٥٠٪ من السكان دولة إسلامية، فإذا قلت النسبة عن ذلك كان المسلمون أقلية في الدولة المعينة(١).

ومع ذلك فقد نجد بعض المعايير قابلة للمناقشة مثل رئاسة الدولة ، وتشكيل النظام الحاكم، والنص في الدستور على ما يفيد أن الدولة ليس لها دين معين (علمانية). كما نجد عقبات عملية في تحديد الدولة الإسلامية من دول الأقليات المسلمة، تتمثل في انعدام الإحصائيات التي يمكن الاعتماد عليها، وفي تعدد العقائد غير السماوية، وفي صعوبة تحديد عقيدة أو دين لجانب كبير من السكان. ونجد أمثال هذه الصعوبات في قارة أفريقيا أو غيرها. ويكفي أن نذكر أن عدد المسلمين في جمهورية الهند يبلغ تسعين مليوناً وهو عدد هائل وأن عدد المسلمين في جمهورية أثيوبيا يبلغ أكثر من خمسين في المائة، كما أن المسلمين في دولة مثل (ألبانيا) في أوروبا يشكلون أغلبية كبرى، ولكن كلتيهما ليستا دولاً إسلامية (٢).

<sup>(</sup>١) سكان العالم الإسلامي لمحمود شاكر، ٧، والأقليات المسلمة في العالم، ١/٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر الأقليات المسلمة في العالم، ظروفها المعاصرة آلامها وآمالها، ١٥٥١.

والجدير بالذكر أن أوغندا والجابون تعتبران من الدول الإسلامية ـ وهما عضوان بمنظمة المؤتمر الإسلامي ـ مع أن النسبة العددية للمسلمين فيها لا تبلغ ٥٠٪ من عدد السكان، ولذلك يبدو أن أدق المعايير المتاحة هو الأخذ بالنسبة العددية للسكان، فهو الذي يمكن أن يتحدد على أساسه اعتبار الدولة إسلامية ـ وهذا المعيار موضوعي وعملي، ويتفق مع الواقع السياسي ففي الأغلبية العظمى من الدول ذات الأقليات الإسلامية، يوجد المسلمون كأقليات دينية في أنحاء العالم، ولا تخلوا منطقة في العالم من وجود المسلمين بها ويمكن أن نذكر أن الأقليات الإسلامية التي يعتد بها في قارة أفريقيا توجد في نحو (٢٨) دولة هي: أثيوبيا، تنزانيا، بنين، ساحل العاج، توجو، أفريقيا الوسطى، ملاوي، كينيا، غانا، ليبيريا، موزمبيق، غينيا الاستوائية، مدغشقر، بور ندي، جزر الرأس الأخضر، موريشيوس، أنجولا، زائير، الكنغو الشعبية، ليسوتو، بوتسوانا، سوازيلاند، رواندا، سيشل، زامبيا، ناميبيا، جنوب أفريقيا، زيمبابوي.

أما الأقليات المسلمة في قارة آسيا فتوجد في نحو أربع عشرة دولة هي: الهند، الصين الشعبية، سيريلانكا، سنغافورة، الفلبين، قبرص، بورما، تايلاند، نيبال، لاوس، كمبوتشيا، كوريا، فيتنام، بوتان، اليابان. وتوجد الأقليات الإسلامية في أوروبا في كثير من الدول مثل روسيا، يوغسلافيا، بلغاريا، بولندا، رومانيا، كما توجد أقليات إسلامية كبيرة العدد في الأمريكيتين واستراليا().

### المطلب الثاني: أهمية دراسة أوضاع الأقليات المسلمة

إن دراسة وضع الأقليات الإسلامية في العالم بالغ الأهمية، وذلك لما تعانيه وتواجهه تلك الأقليات من مشكلات وتحديات خطيرة، توشك في بعض الأحيان أن تهدد أصل وجودها، خاصة وأن مشكلات هذه الأقليات

<sup>(</sup>١) انظر المرجع السابق، ١/٩٥ ـ ٤٦.

متعددة ومتنوعة بتنوع الظروف والمناطق التي تعيش بها، وما يسود فيها من نظم سياسية واجتماعية واقتصادية، إلى جانب أنماط المعيشة والمعايشة اليومية، ما ينتج عن ذلك كله من ضغوط عصبية ونفسية وتعليمية وتربوية وأحياناً ضغوطاً سياسية قاهرة، يمكن أن تتطور إلى صور من الإرهاب يتهدد الحياة والمصائر(۱)، ولا يمكن للأقليات الإسلامية أن تكون مسؤولة بمفردها عن الإسلام في بلادها به هي مسؤولة مشتركة بينها وبين العالم الإسلامي. كما أنه لا يمكن لها أن تتغلب على جميع مشكلاتها دون مساعدة ومؤازرة من العالم الإسلامي لها.

وللأقليات الإسلامية علينا حق الأخوة الإسلامية، وأن نقترب منها اقتراباً علمياً، أي اقتراب فهم وتعرف وإحاطة، ودراسة، وأن نؤدي مسؤولية الرعاية، التي هي في حقيقتها تتويج عملي بقدر ما هي برهان صدق ودليل كفاية كل من مسؤولية الاقتراب ومسؤولية الفهم.

يقول ـ تعالى ـ: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوَّ ۗ ﴾ (٢).

وعن ابن عمر - رضي الله عنهما -: أن رسول الله هي، قال: «المسلم أخو المسلم: لا يظلمه ولا يسلمه، من كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته، ومن فرَّج عن مسلم كربة، فرَّج الله عنه بها كربة من كرب يوم القيامة...»(٢).

وعن أبي موسى ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله الله المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً (٤٠).

<sup>(</sup>١) انظر المرجع السابق، ١/٤٥ ـ ٤٦.

<sup>(</sup>٢) الحجرات: ١٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري مع الفتح، ٩٧/٥، كتاب المظالم، باب لا يظلم المسلم المسلم ولا يسلمه، ومسلم ١٩٨٦/٤، كتاب البر والصلة، باب تحريم ظلم المسلم.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري مع الفتح، ١٩٠/١٠، كتاب الأدب، باب تعاون المؤمنين بعضهم بعضاً، ومسلم ١٩٩٩/٤، كتاب البر والصلة، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم.

وقد عقدت عدة مؤتمرات دولية بقصد الاهتمام بالأقليات الإسلامية ومشكلاتها منها:

1 - مؤتمر منظمة المؤتمر الإسلامي والمجلس الإسلامي الأوروبي في لندن سنة ١٩٧٨م. واشترك فيه أكثر من أربعين وفداً يمثلون أقليات إسلامية، وحضره ممثلون عن الأمم المتحدة والجامعة العربية، وصدرت عنه قرارات وتوصيات تهدف إلى ضمان الحياة الإنسانية الكريمة لهذه الأقليات (٢).

٢ - كما عقد - أيضاً - مؤتمر آخر للأقليات المسلمة في العالم في
 لندن سنة ١٩٨٠م حضره ممثلون عن هذه الأقليات.

٣ - وعقدت الندوة العالمية للشباب الإسلامي مؤتمرها السادس في الرياض في الفترة من ١٢ - ١٧ جمادى الأولى سنة ١٤٠٦هـ، وكان موضوعه (الأقليات المسلمة في العالم) ظروفها المعاصرة آلامها، آمالها، وكيفية الارتقاء بها لتحقيق الذات الإسلامية في مجتمعات غير إسلامية.

وتهتم كثير من المنظمات في البلاد الإسلامية بشؤون الأقليات الإسلامية، وهناك اهتمام على المستوى العلمي عن طريق إقامة العلاقات الثقافية، والإمداد بالمعونة لا سيما المعونة الثقافية ـ وأبرز المنظمات التي تقوم بهذا النشاط رابطة العالم الإسلامي في مكة المكرمة، والمجلس الأعلى للشؤون الإسلامية في القاهرة، ومع ذلك فإنه يوجد في المملكة العربية السعودية معهد لدراسة شؤون الأقليات المسلمة، وهو ما يحقق التكامل

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري مع الفتح ٤٣٨/١٠ كتاب الأدب، باب رحمة الناس والبهائم، ومسلم ١٩٩٩٤، كتاب البر والصلة، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم.

<sup>(</sup>٢) انظر الأقليات المسلمة في العالم، ٤٦/١.

بشؤون الأقليات المسلمة في العالم، ويجعل الأنشطة العلمية قائمة على الدراسة العلمية السليمة(١).

### المطلب التالث: واجب المسلمين تجاه الأقليات الإسلامية والإسهام في حل مشكلاتها

إن الأقليات الإسلامية تحتاج إلى من يبصرها بأمور دينها في العقيدة والشريعة ومنهج الحياة، فهي في حاجة إلى القاضي أو المفتي الذي يتولى الحكم بينهم في خلافاتهم، وفض نزاعاتهم على أساس من الشرع، وهي في حاجة إلى من يقوم بعقود الأنكحة بينهم، ومعرفة فقه الذبائح، وما يحل ويحرم من ذلك. وهي في حاجة إلى كيفية تجهيز موتاهم وتولي دفنهم في مقابر خاصة بهم.

وهي تحتاج إلى ضرورة الاعتراف بالهوية، وأن يكون لهم صوت مسموع ولو بسيطاً في الحكومة. وهي تحتاج إلى تحقيق ولو على أقل قدر ممكن من الدخل والثورة إلى غير ذلك من المطالب الكثيرة.

وفي سبيل دعوة الأقليات الإسلامية ومؤازرتها في حلول مشكلاتها بد من القيام بعمل ما يلي:

أولاً: أهمية الزيارات الميدانية لمجتمعات الأقليات قدر الإمكان، إذ لا غنى عن المشاركة والمعايشة للوصول إلى التعرف على أحوال تلك الأقليات والمشاركة في إيجاد الحلول المناسبة لما تعانيه من مشكلات، ولتوثيق أواصر الأخوة الإسلامية من قبل الجامعات والمؤسسات التعليمية والتربوية في العالم الإسلامي، وهذه الزيارات تتناول الإحصاء العلمي للأقليات الإسلامية إحصاء يتناول ما يلى:

١ \_ عدد هذه الأقليات وأماكن وجودها.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ١٥/١، ٤٦/١.

- ٢ ـ مكان هذه الأقليات من تركيب المجتمع الذي تعيش فيه.
  - ٣ ـ وماذا تملك هذه الأقليات من إمكانات.
  - ٤ ـ والتيارات الموالية والمعادية لهذه الأقليات.
  - ـ وأبرز المشكلات التي تعانى منها هذه الأقليات.
    - ٦ ـ ومدى احتياجات هذه الأقليات من معونات.
  - ٧ ـ ومدى القدرة على تقديم المعونات لهذه الأقليات(١).

ثانياً: دور المسجد: فالمسجد في أي مكان مع كونه مكاناً للعبادة، تؤدى فيه الصلاة، ويقرأ فيه القرآن، فإنه يمكن أن يؤدي مجموعة وظائف أخرى دينية وتعليمية واجتماعية وصحية وغيرها.

وفي الاجتماع في المسجد يكون التآلف والتعاون بين الإخوة المسلمين، وبالتالي يكونون قوة أمام أعدائهم يصعب أن يخترق صفوفهم أي عابث بحقوقهم، أو متطاول على كرامتهم لأنهم كالبنيان المرصوص إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالحماية والرعاية والنجدة.

وإذا كان المسلمون في حاجة ماسة إلى هذا التلاحم والتعاضد بشكل عام، فإن الأقليات المسلمة أشد حاجة إلى هذا التلاحم حتى لا تذوب وتفقد شخصيتها الإسلامية وسط المجتمعات الأخرى.

ثالثاً: دور المركز الإسلامي أو (المؤسسة أو الهيئة الإسلامية): قد لا يتسع المسجد لكل الخدمات اللازمة لمجتمع الأقلية المسلمة، وذلك لكثرة المسلمين وتنوع حاجاتهم، لذا لا بد من وجود مراكز إسلامية ملحقة بالمساجد أو تابعة لها أو مستقلة عنها، وذلك للاستغناء عن خدمات المؤسسات التنصيرية والتي سعت وتسعى باستمرار إلى تحطيم الإسلام وتغريب المسلمين عن دينهم وعقيدتهم وأخلاقهم ومبادئهم (۱).

<sup>(</sup>١) انظر فقه الدعوة إلى الله، ٦٤٣/٢ ـ ٦٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر الأقليات المسلمة في العالم، ٣٢٩/١.

# وينبغي للمراكز الإسلامية أن تحتوي على ما يلي<sup>(1)</sup>:

١ ـ مسجد أو مصلى الإقامة الصلوات في مواقيتها، وخطب الجمع والأعياد، والوعظ والإرشاد ما أمكن.

٢ ـ مدرسة أو مدارس للذكور والإناث ـ منفصلة عن بعضها ـ لأن التعليم المختلط فيه شر عظيم، وفيه خطر كبير على عفة الرجال والنساء، وعلى أخلاقهم. وعلى هذه المدارس الاهتمام بتنشئة الأجيال المسلمة على كتاب الله وسنة رسوله هيئ، وإشاعة حفظ كتاب الله ـ تعالى ـ في الكتاتيب والمدارس والمساجد وتقديم العون المادي والمعنوي في هذا السبيل (٢).

٣ ـ أن يكون بكل مركز مفتي مؤهل من إحدى الجامعات الإسلامية،
 لإصدار الفتاوى والقيام على الشؤون الشرعية للأقليات الإسلامية.

٤ ـ أن يعمل المركز على التوعية الإسلامية ونشر الدعوة بين الأقليات المسلمة عن طريق المحاضرات العامة، والندوات الثقافية.

أن يمتد نشاط هذه المراكز إلى نشر الدعوة الإسلامية بين المجتمعات غير المسلمة التى تعيش الأقليات المسلمة بين ظهرانيها.

٦ على المشرفين على المراكز الإسلامية أن يقوموا بتدريب الدعاة المحليين في مناطق الأقليات حتى تكون دعوتهم مثمرة ومفيدة.

٧ ـ أن يكون بالمركز مكتبة عامة، إسلامية، وثقافية، وعلمية، يلجأ إليها طلاب العلم والمعرفة من أبناء المسلمين، حتى لا تعوزهم الحاجة إلى اللجوء إلى مكتبات الإرساليات والمدارس التنصرية التي فيها من الكتب والنشرات والدوريات ما هو مليء بالسموم والافتراءات ضد الإسلام والمسلمين.

<sup>(</sup>١) انظر المرجع السابق، ٣٣٠/١.

<sup>(</sup>٢) انظر محاضرة للشيخ عبدالعزيز ابن باز رحمه الله، بعنوان (أهمية التزام الأقليات المسلمة بالإسلام) ضمن كتاب الأقليات المسلمة في العالم، ١٣٠٦/٣.

- ٨ أن يكون بالمركز دراسات وأبحاث بمستوى يتفق مع حاجة المجتمع وإمكاناته البشرية والعلمية، يبحث في توفير الخدمات اللازمة لهذه الأقليات المسلمة، وبدراسة سبل تطوير أوضاع المسلمين في المنطقة التي تعيش فيها الأقلة وكيفية المحافظة على كيانها ووجودها.
- ٩ ـ أن يكون بالمركز قاعة محاضرات عامة تخدم نشاطات المسلمين الثقافية، وتكون مركز إشعاع علمي وثقافي للمنطقة بكاملها.
- ۱۰ ـ أن يكون لدى المركز قاعة اجتماعية، تستخدم في مناسبات الأعياد الإسلامية الشرعية ـ عيد الفطر وعيد الأضحى ـ والمناسبات الاجتماعية للأفراح، يلتقي فيها المسلمون يتعارفون ويتعاونون على البر والتقوى، ويعيشون حياة إسلامية صحيحة.
- ۱۱ ـ أن يكون بالمركز مستوصف متقدم يقدم العلاج والدواء والخدمات الصحية الأخرى.
- 17 أن يكون لدى المركز جمعية تعاونية استهلاكية لبيع المواد الغذائية الضرورية، والتي لا يدخل في تصنيع بعضها أو تقديمه ما يخالف الشريعة الإسلامية.
- 17 أن يكون بالمركز أمكنة خاصة بنشاطات النساء، والخدمات الخاصة بهن، كمركز محو الأمية، ومركز تدريب مهني كالخياطة والحياكة والتدبير المنزلي والإنتاج المنزلي، ودار حضانة للأطفال وغيرها.
- 14 أن يكون لدى المركز قاعات أنشطة رياضية متنوعة، فالمسلم القوي خير وأحب إلى الله من المسلم الضعيف، والعقل السليم (١).

إن أثر غياب المراكز الإسلامية بأنواعها كافة، يدفع المسلمين ـ على كره ـ إلى اللجوء إلى مراكز ومؤسسات غير إسلامية هي في معظمها تبشيري

<sup>(</sup>١) انظر الأقليات المسلمة في العالم، ٣٣٠/١ ـ ٣٣١ بتصرف.

للديانات المحرفة أو علماني يدعو إلى فصل الدين عن الحياة، أو إلحادي يعتمد على الماديات المحسوسة، وينكر الإله والأمور الغيبية.

#### أمور لا بد من الاهتمام بها:

ولا بد للدعاة إلى الله ـ تعالى ـ والقائمين على المراكز الإسلامية أن يهتموا بالأمور التالية:

ا ـ التركيز في دعوة الأقليات بالعمل على نشر عقيدة التوحيد الصحيحة، المستفادة من الكتاب والسنة وسيرة صحابة رسول الله على، ورد ما اختلف فيه إلى كتاب الله وسنة رسوله دون سواهما، امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهُ اللَّهُ وَالْمِيعُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالّ

Y - العناية بنشر اللغة العربية، وغرس حبها في نفوس الدارسين وطلبة العلم، وإبراز أهميتها لفهم الإسلام. وعلى أجهزة الإعلام في العالم الإسلامي من صحافة وإذاعة وتلفاز والاهتمام باللغة العربية كتابة وحديثاً، وأن تنسق مع الأجهزة المعنية بالتربية والتعليم، لدعم البرامج التربوية الموجهة لتعليم المرأة والطفل.

" - دعوة أفراد الأقليات الإسلامية إلى الاعتزاز بإسلامها والالتزام به على أي حال كانت، وأن يكونوا صورة مضيئة للإسلام في الوسط الذي يعيشون فيه، والاهتمام بإبلاغ الدعوة إلى غيرهم بالحكمة والموعظة الحسنة، والبعد عن القسوة والعنف ومواطن الخلاف والفرقة والتأدب في ذلك بأدب الإسلام، وإحياء روح الأخوة والتعاون والحذر من التشتت والنزاع.

٤ ـ اتخاذ كافة السبل لتوثيق الصلات بهذه الأقليات ودعمها حتى يقوى كيانها، وتقف في وجه التيارات التي تتعرض لها. والدفاع عن حقوق

<sup>(</sup>١) النساء: ٩٥.

المسلمين في جميع أنحاء العالم لكي يتمكنوا من الحفاظ على شخصيتهم الإسلامية.

الاهتمام بالمسلمين الجدد والتدرج معهم في تعلم المفاهيم الإسلامية الصحيحة وممارستها كما جاءت في الكتاب والسنة.

7 ـ دعوة الأقليات المسلمة إلى إقامة منشآت اقتصادية، يوكل إليها جمع الزكاة وصرفها في وجوه البر المشروعة. وإيجاد نظم التأمينات الاجتماعية المشروعة، والضمان الاجتماعي، ضماناً للتكافل الاجتماعي بين أفراد الأقلية المسلمة، ولحماية أنفسهم من الاضطهاد الاجتماعي الذي يتعرضون له، ولتطوير مؤسساتهم الاجتماعية (۱).

٧ - أن يكون للجماعات الأقلية مرجع يرجعون إليه، وهو ما يسمى بالأمير، وقد يسمى بالرئيس، لأن الناس لا يصلحون بدون قائد. ولهذا قال ﷺ: «لا يحل لثلاثة يكونون بفلاة من الأرض إلا أمّروا أحدهم» (٢٠).

يقول ابن تيمية ـ يرحمه الله ـ: «فإذا كان أي النبي هذا تنبيها على في أقل الجماعات وأقصر الاجتماعات أن يولي أحدهم كان هذا تنبيها على وجوب ذلك فيما هو أكثر من ذلك»(٣).

٨ ـ تنبيه الأقليات إلى خطر حركات التنصير، التي تواجهها مجتمعات الأقليات المسلمة. وإلى خطر الدعوات الهدامة كالقاديانية والبابية والماسونية، وسائر الدعوات والمذاهب الهدامة، ودعوتها إلى ضرورة تنوير الجاليات المسلمة بحقيقة أهداف هذه الدعوات ووسائلها.

<sup>(</sup>۱) للزيادة في هذا الموضوع راجع توصيات المؤتمر السادس للندوة العالمية للشباب، ضمن كتاب الأقليات المسلمة في العالم، ١٣٨٦/٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، ٨١/٣، كتاب الجهاد، باب في القوم يسافرون يؤمرون أحدهم، ومسند الإمام أحمد عن عبدالله بن عمر رضى الله عنهما، ١٧٧/٢.

<sup>(</sup>٣) كتاب الحسبة، لابن تيمية، ٩.

### نتائج اعتماد الأقليات الإسلامية على مؤسسات غير إسلامية:

إنَّ اعتماد الأقليات الإسلامية في العالم على مؤسسات وهيئات غير إسلامية ينتج عنه ما يلي:

١ دوبان وتضاؤل شأنهم وسط المجمعات الأخرى، لأن المغلوب دائماً يكون مولعاً بالاقتداء بالغالب في شعاره وزيه ونحلته وسائر أحواله(١).

٢ - تركهم التمسك بدينهم وبأخلاقهم الإسلامية، ومن ثمّ لجوؤهم
 إلى أخلاق وتقاليد غير المسلمين.

٣ ـ تقليد غير المسلمين في الحياة الاجتماعية: ويتمثل ذلك في إحياء الاحتفالات والأعياد غير الإسلامية أو المشاركة في إحيائها، وكأنها أعياد إسلامية أو مناسبات إسلامية مهمة.

٤ - فقدان الطابع الإسلامي والشخصية الإسلامية من مناطق وجود المسلمين: وذلك أنه عندما يتخلى المسلمون عن دينهم وعاداتهم وتقاليدهم الإسلامية، ويجرون وراء عادات وتقاليد أعدائهم، نرى أن مناطق وجودهم لم تعد تدل عليهم، فالحياة هذه المناطق أصبحت بعيدة كل البعد عن الإسلام الذي ضاع فيها بين إنسان كافر وآخر مسلم بالهوية.

- التخلي عن الإسلام - عقيدة ونظام حياة وذلك أن المنصرين الذين يعملون على هدم الإسلام، فإنهم عندما يرون أن المسلمين أصبحوا في مهب الريح، لا حول لهم ولا قوة، عندها يصورون لهم أن دينهم هذا لم ينفعهم ولم يطورهم، ولم يؤد بهم إلا إلى الخراب والتراجع عن ركب الحضارة والمدنية، وأن الأمم الأخرى سبقتهم، وما عليهم إن أرادوا اللحاق بها إلا أن يتخلوا عن الإسلام، ويواكبوا المدينة الحديثة المتطورة.

ويقولون لهم ـ أيضاً ـ أنَّ الإسلام كان نافعاً في الماضي. أما اليوم فلا!!! وبذلك تنطلى هذه الأكاذيب والافتراءات على ضعاف الإيمان

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة ابن خلدون، ١٤٧، الفصل الثالث والعشرون.

والنفوس من المسلمين، فيتركوا دينهم وشعائره وأخلاقه وعاداته السمحة.

7 - ضياع المناطق الإسلامية من المسلمين: وذلك أنه بعد أن تضيع العقيدة الإسلامية من أصحابها، وبعد أن تضيع الأخلاق الإسلامية، لا يبقى أمام أعداء المسلمين، إلا طرد المسلمين من مناطقهم والاستيلاء عليها بشتى الوسائل، بالترغيب أو بالترهيب أو بهما معاً (١).

# المطلب الرابع: جهود المملكة العربية السعودية في خدمة الأقليات الإسلامية ومساعدتها:

مما لا شك فيه أن الأقليات المسلمة في العالم تستحوذ على جانب كبير من اهتمامات المؤسسات والمنظمات والهيئات الإسلامية في العالم الإسلامي. . . وذلك للتعرف عن قرب على ظروف تلك الأقليات وآلامها وآمالها، وكيفية الارتقاء بها . . نظراً لتكثيف الهجوم والتحدي لهذا الوجود من داخل الكيان السياسي والاجتماعي الذي توجد به هذه الأقلية أو تلك من خلال مؤثرات خارجية، تخضع لتنظيمات عالمية أو إقليمية، تهدف إلى تقويض هذا الوجود أو الإساءة إليه أو على الأقل التشكيك فيه .

وتأتي دعوة خادم الحرمين الشريفين الملك فهد بن عبدالعزيز ـ حفظه الله ـ للإلتقاء بقيادات الأقليات الإسلامية من مختلف أنحاء العالم في مكة المكرمة، ومناقشة قضاياهم ومشكلاتهم خطوة إيجابية على طريق الحلول الجذرية والعملية التي تعيد الأمل الإسلامي، كما تعيد إليهم الثقة في العمل والعطاء والمساعدة مهما كان ذلك صعباً أو عسيراً.

وإدراكاً من حكومة خادم الحرمين الشريفين الملك فهد لما يعانيه مسلموا الأقليات الإسلامية من مشكلات واضطهاد، ومن مصاعب اقتصادية واجتماعية، وشعوراً بمسؤوليتها كعضو في المجتمع الإنساني فقد دأبت المملكة على مد جسور التعاون مع هذه الفئات.

<sup>(</sup>١) انظر الأقليات المسلمة في العالم، ٣٣٤/١، وما بعدها بتصرف.

وتنبع هذه المساعدات من شرائع الإسلام الحنيف الذي تسير على نهجه في تتابع تاريخي منذ تأسيس المملكة على دعائم هذا الدين الخالص.

وكانت دعوة خادم الحرمين الشريفين الملك فهد لبحث قضايا الأقليات الإسلامية متابعة لهذا المنهج القويم في شحذ الجهود الإسلامية لبذل المزيد من المساعدات الاقتصادية والإنسانية والاجتماعية والمعنوية والسياسية.

وتحملت المملكة بقيادة \_ خادم الحرمين الشريفين الملك فهد \_ بحكم دوره القيادي والريادي في العالم الإسلامي \_ مضاعفة المساعدة لهذه الأقليات والأخذ بأيديها وإصلاح شؤونها ومعالجة مشاكلها.

والمملكة وهي تقدم مساعداتها التي هي سمة من سمات سياستها الداخلية والخارجية منذ تأسيسها على يد الملك عبدالعزيز ـ رحمه الله ـ لا تنظر المقابل وتبادل المصالح الذي هو جوهر المساعدات، بل ولا تنظر كلمة شكر، ولكنه الشعور بالمسؤولية انطلاقاً من ثوابت السياسة السعودية القائمة على الشريعة الإسلامية دستور المملكة وهو المنار الذي يقود خطى قوافل الخير السعودية (۱).

ومن المراكز والمدارس والمعاهد التعليمية التي حظيت بدعم خادم الحرمين الشريفين الملك فهد ـ حفظه الله ـ على سبيل المثال لا الحصر: المركز الإسلامي في تورنتو بكندا، المركز الإسلامي في برازيليا بالبرازيل، المركز الإسلامي في بيونس إيرس بالأرجنتين، المعهد الإسلامي العربي في طوكيو والتابع لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، مدارس وجامعة إسلامية في كوريا، مراكز ومدارس إسلامية في أستراليا، معهد تاريخ العلوم العربية الإسلامية في فرانكفورت بألمانيا، معهد العالم العربي في باريس، المركز الإسلامي في فرانكفورت، المركز الإسلامي في جنيف بسويسرا،

<sup>(</sup>١) الأنشطة الدعوية في المملكة العربية السعودية، د/ صالح السدلان، ٢٢٤ - ٢٢٧ بتصرف.

المركز الثقافي الإعلامي في بروكسال المركز الإسلامي في مدريد بأسانا (۱).

كما أنشأت المملكة عدداً من الأكاديميات والكراسي العلمية للدراسات الإسلامية في جامعات كبرى وعريقة في أمريكا وبريطانيا وروسيا، وهدفت هذه المؤسسات العلمية إلى نشر الثقافة الإسلامية واللغة العربية في بلاد الأقليات المسلمة، ودعم هذه الأقليات مادياً وسياسياً وعلمياً، والعمل على حمايتها ووقف انزلاقها في قبضة المجتمعات الغربية، وذوبان هويتها، وأدرك خادم الحرمين الشريفين الملك فهد ببعد نظرته أن هذه الأكاديميات سيكون لها دور بارز في إبراز حقيقة الإسلام، وفي تصحيح المفاهيم المغلوطة حول الإسلام. فالإسلام دين وسط عالمي، معتدل المنهج، بعيد عن الغلو والتطرف أو التفريط، وبالفعل كان لها إسهاماً علمياً واضحاً في نشر العلم الشرعي المستمد من كتاب الله وسنة رسوله ، علاوة على مهمتها في تعليم النشء من أبناء المسلمين القرآن الكريم واللغة العربية، وربطهم بدينهم وعقيدتهم من خلال الدروس النظرية والعملية، وتعويدهم على أداء العبادات، كما هدفت إلى تقوية الصلات والعلاقات بين المؤسسات الإسلامية العاملة هناك، من خلال تبادل المناهج، واستقطاب العلماء والفقهاء لإلقاء الدروس والمحاضرات، وكذلك الأساتذة الزائرين من علماء الأمة، مما يساعد حقيقة في تكثيف النشاط التعليمي والإرشادي والدعوي، ولا شك أنَّ هذه المنابر العلمية والفكرية تشكل إضافة فاعلة ونافعة، وذات أثر نافذ لسجل خادم الحرمين الشريفين الملك فهد الناصع في خدمة الإسلام والمسلمين في كل المجتمعات والبيئات والأقليات الإسلامة (٢).

ومن هذه الأكاديميات:

١ ـ أكاديمية الملك فهد في لندن.

<sup>(</sup>۱) خادم المحرمين الشريفين الملك فهد بن عبدالعزيز قائد مسيرة التنمية ورجل السلام العالمي، ص٧٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص٧٠ ـ ٧١ بتصرف.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

٢ ـ أكاديمية الملك فهد في موسكو.

٣ ـ أكاديمية الملك فهد في بون.

ومن الكراسي العلمية والإسلامية التي أنشأتها المملكة في أعظم الجامعات وأعرقها:

١ ـ كرسي الملك عبدالعزيز للدراسات الإسلامية في جامعة كاليفورنيا
 بالولايات المتحدة الأمريكية.

٢ ـ كرسي الملك فهد لدراسات الشريعة الإسلامية بكلية الحقوق بجامعة هارفارد بالولايات المتحدة الأمريكية.

٣ ـ كرسي الملك فهد للدراسات بمعهد الدراسات الشرقية والإفريقية
 بجامعة لندن بالمملكة المتحدة.

إلى غير ذلك من الأكاديميات والكراسي والمراكز والمدارس العديدة التي تقدمها المملكة العربية السعودية للمسلمين في شتى أنحاء العالم(١).

وعلى الرغم مما قدمته المملكة بقيادة خادم الحرمين الشريفين الملك فهد بن عبدالعزيز - حفظه الله - فإنَّ الحاجة أصبحت ملحة لتلاحم الأمة الإسلامية والوقوف صفاً واحداً وكتلة مشتركة لدعم الأقليات الإسلامية، حتى يمكن مواجهة المخططات الشرسة، والتي تستهدف إبعاد المسلمين في دول الأقليات الإسلامية عن دينهم (٢).

كما أن من إنجازات واهتمامات خادم الحرمين الشريفين الملك فهد خدمة العمل الخيري في داخل المملكة العربية السعودية وفي خارجها، ومن

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص٧١ ـ ٧٦ بتصرف.

<sup>(</sup>۲) الأنشطة الدعوية في المملكة العربية السعودية، د/ صالح السدلان، ۲۲۷ - ۲۲۸. وللإستزادة انظر المملكة العربية السعودية ودعم الأقليات المسلمة في العالم، مؤسسة عكاظ للصحافة والنشر، وجهود المملكة العربية السعودية في خدمة الدعوة الإسلامية ماضياً وحاضراً، د/ محمد عبدالقادر هنادي، ص١٤١ - ١٥٥، والمملكة العربية السعودية ومائة عام من الإنجازات، العقيد د/ عبدالله بن سعيد الشهراني، ص٢٥٧ - ٢٥٥.

THE PRINCE GHAZI TRUST

ذلك دعم ومؤازرة القضايا الإسلامية والإنسانية في لبنان، وفي أفريقيا، وفي كوسوفا، وفي الشيشان وغيرها يربو عن الحصر ولا يتسع المقام للحديث عنه، جعل الله ذلك في موازين حسناته.





بعد حمد الله تعالى على عونه وتوفيقه لي بإنجاز هذا البحث أحبُّ أن أذكر أهم النتائج الآتية:

\_ إنَّ الدعوة إلى الله تعالى من الواجبات التي أوجبها الله تعالى على عباده، وخير الدعاة من اتبع منهج النبي ﷺ، واقتفى أثره على علم وبصيرة.

\_ إنَّ فضل الدعوة إلى الله تعالى كبير، وأجرها عظيم، وذلك لما يترتب عليها من تبليغ شرع الله وحفظه، وحصول المصالح العظيمة للخلق، في معاشهم ومعادهم، ودينهم ودنياهم.

ـ إنَّ الدعوة إلى الله تعالى من الأمور المهمة التي لا غنى للناس عنها، قديماً وحديثاً، سواءً كانوا مسلمين، أو كفاراً، وذلك لإخراجهم من الظلمات إلى النور، وتبصيرهم في أمور دينهم ودنياهم.

- تتمثل مقومات الداعية إلى الله تعالى كما دل على ذلك الكتاب والسنة في أن يكون الداعية على علم وبصيرة، وأن يكون مخلصاً لله تعالى في دعوته، وأن يكون متابعاً للنبي أن وأن يكون حكيماً في دعوته، وأن يكون رفيقاً، حليماً وأن يكون صبوراً، متحلياً بالأخلاق الفاضلة، وأن يبدأ في دعوته بالأهم قبل المهم، والتدرج في الدعوة حسب الأولويات وقد دل على ثبوت هذا المبدأ الكتاب والسنة وعمل سلف هذه الأمة الصالح، وقد قصص الأنبياء وأخبارهم مع أقوامهم،

إذ كان كل واحد منهم يبدأ بدعوة قومه إلى توحيد الله تعالى، وإخلاص العبادة له وحده ونبذ الشرك وأهله.

- كما أنَّ على الداعية إلى الله تعالى أن يتحلى بالصدق، والعدل، والتواضع، والجود، والكرم، والتثبت في الأمور، وعدم العجلة إلى غير ذلك من الدعائم والمقومات التي هي من لوازم الداعية الناجح.

- إنَّ على الداعية إلى الله تعالى أن يدعو الناس بحسب أحوالهم: فإن كان المدعو راغباً في الخير مقبلاً عليه، لكنه قد يجهله ويخفى عليه فهذا يكفي في حقه مجرد الدعوة، وأمره بفعل ما أمر الله به ورسوله ، ونهيه عما نهى الله عنه ورسوله .

أما إذا كان عند المدعو فتور وكسل عن الخير أو إقبال ورغبة في الشر، فهذا لا يكفي منه مجرد الدعوة، بل لا بد أن يضاف إليها موعظة منه حسنة، وذلك بالترغيب الدعوة، بل لا بد أن يضاف إليها موعظة منه بالترغيب في الخير والطاعة، وبيان فضل ذلك، وحسن عاقبته، وضرب الأمثال في العواقب الحميدة، وموعظة حسنة بالترهيب من الشر والفسوق، وبيان إثم ذلك، وسوء عاقبته، وضرب الأمثال في العواقب السيئة للفاسقين.

أما إذا كان عند المدعو إعراض عن الخير، واندفاع إلى الشر ومحاجة في ذلك فهذا لا يكفي في حقه مجرد الدعوة والموعظة الحسنة، بل لا بد أن يضاف إليهما مجادلته بالتي هي أحسن في المجادلة، وفي بيان الحق لتندحض حجته، وتبطل طريقته.

- المدعو له حقوق وواجبات، على الدعاة إلى الله تعالِي مراعاتها من أهمها:

أن يؤتى المدعو ويدعى حيث كان. وأن يُختار أنسب الوسائل والأساليب الملائمة في دعوته، والشفقة به والحرص عليه، والعفو عنه والإحسان إليه، وعدم الاستهانة بأي إنسان في الدعوة، وعدم مواجهة المدعو بالزجر أمام الناس.

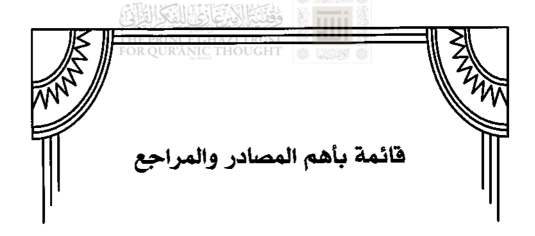
- إنَّ على المدعو أن ينقاد إلى اللحق والخير إذا تبين له، وأن عليه أن يطلب العلم الشرعي، ويتبصر في دينه، وعليه أن يعمل على تطبيق منهج الإسلام عقيدة وشريعة وسلوكاً ومنهج حياة، ثم إنه عليه بعد التفقه في الدين أن يدعو غيره إلى عبادة الله وحده وإلى اتباع ما جاء به نبينا محمد ، كما أن عليه أن يسأل ويستوضح عن كل ما لا يعرفه أو يشكل عليه من أمور دينه ودنياه.
- تناول البحث أصناف المدعوين: المسلمون، وأهل الكتاب، والمشركون، والملحدون، والمنافقون، والملأ، وأهم حقوق ولاة الأمور على الرعية، والمجتمعات غير الإسلامية، والأقليات الإسلامية.

وتحدث البحث عن هذه الأصناف من حيث التعريف والسمات وأهم أساليب دعوتهم.

- كما تحدث البحث عن مكاتبات النبي الله الله ملوك ورؤساء العالم، وأهمية دراسة أوضاع الأقليات المسلمة، وواجب المسلمين تجاهها، والإسهام في حل مشكلاتها.
- أبان البحث بعضاً من جهود المملكة العربية السعودية في خدمة الأقليات الإسلامية ومساعدتها اقتصادياً وإنسانياً، واجتماعياً، ومعنوياً وسياسياً، وفتحت المملكة للأقليات الإسلامية المراكز والمدارس والمعاهد التعليمية، كما أنشأت عدداً من الأكاديميات والكراسي العلمية للدراسات الإسلامية في كثير من الجامعات الكبرى، في أمريكا وبريطانيا وروسيا وغيرها، وذلك من أجل إبراز حقيقة الإسلام، وتصحيح المفاهيم المغلوطة حوله.

وختاماً أسأل الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلا، أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، وأن لا يجعل لأحد من خلقه فيه شركاً، وأن ينفع به من يطلع عليه إنه جواد كريم.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



- ١ القرآن الكريم.
- ٢ الأجوبة المفيدة لمهمات العقيدة، للشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري.
- ٣ الأحكام السلطانية، لأبي الحسن علي بن محمد الماوردي (ت٠٤٥هـ) دار
   الكتب العلمية/ بيروت.
- ٤ الأحكام السلطانية، لأبي يعلى الفراء الحنبلي، (ت٤٥٨هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت.
- إحياء علوم الدين، للإمام أبي حامد الغزالي، (ت٥٠٥هـ)، مؤسسة الحلبي
   وشركاه، للنشر والتوزيع، القاهرة، ١٣٨٧هـ.
- الاستقامة، لابن تيمية، أبي العباس تقي الذي أحمد بن عبدالحليم،
   (ت٧٢٨هـ)، ط٢، ١٤٠٩هـ، مكتبة السنة، تحقيق د/ محمد رشاد سالم.
- ٧ الأسفار المقدسة في الأديان السابقة للإسلام، للدكتور على عبدالواحد وافي،
   دار نهضة مصر للطبع والنشر القاهرة.
- أصول الدعوة، لعبدالكريم زيدان \_ جمعه الأماني \_ بغداد \_ الطبعة الثالثة ١٣٩٦هـ.
- أضواء على طريق الدعوة إلى الإسلام، للدكتور محمد أمان الجامي طبع
   الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد ـ الرياض.
- ١٠ إخاثة اللهفان من مصايد الشيطان، للإمام أبي عبدالله محمد بن أبي بكر
   الشهير بابن قيم الجوزية، دار المعرفة، بيروت.
- ١١ الأقليات المسلمة في العالم ظروفها المعاصرة آلامها، وآمالها. أبحاث ووقائع المؤتمر العامي السادس للندوة العالمية للشباب الإسلامي المنعقد في الرياض في الفترة ١٢ ١٧ جمادى الأولى سنة ١٤٠٦هـ.

- 17 \_ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وأثرهما في حفظ الأمة، د/ عبدالعزيز المسعود، ط٢، ١٤١٤ه، دار الوطن، الرياض.
- ۱۳ ـ الأموال، لأبي عبيد القاسم بن سلام (ت٢٢٤هـ) الطبعة الثانية سنة ١٣٩٥هـ مكتبة الكليات الأزهرية ودار الفكر ـ القاهرة.
- 1٤ ـ الأنشطة الدعوية في المملكة العربية السعودية، د/ صالح بن غانم السدلان، دار بلنسية للنشر والتوزيع، ط الأولى.
- ١٥ ـ الإيمان، لعبدالمجيد الزنداني ومجموعة من العلماء. مؤسسة الكتب الثقافية،
   بيروت.
- 17 استخراج الجدل في القرآن الكريم، للإمام ناصح الدين عبدالرحمن بن الحمن بن نجم، المعروف بالحنبلي (ت٦٣٤هـ) مطابع الفرزدق التجارية الطبعة الثانية ١٤٠١هـ.
  - ١٧ ـ البداية والنهاية، للحافظ ابن كثير (ت٤٧٧هـ) مكتبة المعارف ـ بيروت.
- ۱۸ ـ تاریخ الرسل والملوك، لأبي جعفر محمد بن جریر الطبري (ت۳۱۰هـ)
   الطبعة الثانية ـ دار المعارف بمصر.
- 19 تاريخ العرب قبل الإسلام، للدكتور جواد علي مطبعة المجمع العلمي العراقي سنة ١٣٧٥هـ.
- ٢٠ ـ تذكرة أولي الغير بشعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، للشيخ عبدالله بن
   صالح القصير، ط١، ١٤١١هـ، دار العاصمة، الرياض.
- ٢١ ـ الترفيب والترهيب، للإمام الحافظ زكي الدين المنذري (ت٦٥٦) نشر إحياء التراث والعربي ـ بيروت، الطبعة الثالثة ١٣٨٨هـ.
- ۲۲ ـ تفسير أبي السعود المسمى إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، لأبي السعود محمد العمادي (ت٩٥١هـ) دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.
- ٣٣ ـ تفسير القرآن العظيم، للحافظ ابن كثير (ت٤٧٧هـ) مطبعة الفحالة الجديدة ـ القاهرة ـ الطبعة الأولى ١٣٨٤هـ. نشر مكتبة النهضة الحديثة.
- ٢٤ ـ تهذیب اللغة، لمحمد بن أحمد الأزهري، (ت٢٧٠هـ)، تحقیق عبدالسلام
   هارون، دار القومیة العربیة، مصر، ۱۳۸٤هـ، ۱۹٦٤م.
- ٢٥ جامع الأصول في أحاديث الرسول، للإمام مجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد بن الأثير (ت٦٠٦هـ) ـ نشر مكتبة الحلواني ومطبعة الملاح ومكتبة دار البيان. تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط.

- 7٦ جامع البيان عن تأويل آي القرآن المعروف بتفسير الطبري، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري (ت٣١٠هـ) شركة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر ـ الطبعة الثالثة.
- ٢٧ الجامع الصحيح، للحافظ أبي عيسى محمد الترمذي (ت٢٧٩هـ) دار إحياء التراث العربي.
- ۲۸ جامع العلوم والحكم، في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم، للإمام الحافظ زين الدين أبي الفرج عبدالرحمن شهاب الدين البغدادي الدمشقي الشهير بابن رجب، (ت٧٩٥هـ)، ط٥، ٤١٤هـ، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- ۲۹ الجامع أحكام القرآن، لأبي عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي
   (ت۲۷۱هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٣٠ جهود المملكة العربية السعودية في خدمة الدعوة الإسلامية ماضياً وحاضراً،
   د/ محمد عبدالقادر هنادي، ط۱، ۱۹۱۹هـ ـ ۱۹۹۵م، مكتبة العبيكان للنشر والتوزيع، الرياض.
- ۳۱ حاشية الثلاثة الأصول، لمحمد بن عبدالوهاب، بقلم عبدالرحمن بن قاسم (ت۱۳۹۲هـ)، الطبعة الخامسة، ۱٤۰۷هـ.
- ٣٢ ـ الحسبة في العصر النبوي وعصر الخلفاء الراشدين، للدكتور فضل إلهي، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- ٣٣ حقوق الراعي والرعية، مجموعة خطب لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين، مطبعة سفير، الرياض.
- ٣٤ الحكمة في الدعوة إلى الله، للشيخ سعيد بن علي القحطاني الطبعة الأولى 1817 مطبعة سفير الرياض.
- حوار مع الشيوعيين في أقبية السجون، لعبدالحليم خفاجي، الطبعة الثالثة،
   دار الدعوة للطبع والنشر، الإسكندرية.
- ٣٦ خادم الحرمين الشريفين الملك فهد بن عبدالعزيز قائد مسيرة التنمية ورجل السلام العالمي، وكالة الصحراء السعودية، ١٤١٨هـ، الرياض.
- ٣٧ درء تعارض العقل والنقل، لأبي العباس تقي الدين أحمد بن عبدالحليم بن تيمية (٣٧٦هـ)، تحقيق الدكتور رشاد سالم، الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

- ٣٨ ـ الدعوة إلى الله في سورة إبراهيم الخليل، لمحملة بن الحبيب، دار الوفاء ـ جدة ـ الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- ۳۹ ـ الدعوة الفردية أهميتها، حالاتها، عوامل نجاحها، لصالح بن يحيى صواب ـ مطبعة سفير ـ الرياض.
- ٤٠ ـ رسالة في الدعوة إلى الله، لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين ـ طبع
   الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ـ الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- 13 \_ رياض الصالحين، للإمام أبي زكريا يحيى بن شرف النووي الدمشقي (ت٦٧٦هـ)، دار المأمون للتراث، دمشق.
- 27 ـ زاد المعاد في هدي خير العباد، للإمام شمس الدين أبي عبدالله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، (ت٧٥١هـ) شركة ومطبعة مصطفى البابى الحلبى وأولاده بمصر.
- ٤٣ ـ سبيل النجاة والفكاك من موالاة المرتدين وأهل الإشراك، للشيخ حمد بن عتيق، دار القرآن الكريم، بيروت ـ الطبعة الخامسة ١٤٠٠هـ.
- ٤٤ ـ السنة، لأبي بكر أحمد بن محمد الخلال، (ت٣١١هـ)، تحقيق د/ عطية الزهراني، دار الراية، الرياض، ١٤٢٠هـ، ط الثانية.
- 50 سنن أبي داود، للإمام الحافظ أبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي (ت٧٧٥هـ) دار الحديث للطباعة والنشر، بيروت الطبعة الأولى ١٣٨٨هـ إعداد وتعليق: الدعاس وعادل السيد.
- 27 ـ السيرة النبوية، لابن هشام (ت٢١٨هـ) دار الكنوز الأدبية، تحقيق: مصطفى السقا وإبراهيم الأبياري وعبدالحفيظ شلبي.
- 27 ـ شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة من الكتاب والسنة وإجماع الصحابة والتابعين ومن بعدهم، تحقيق د/ أحمد سعد الغامدي، دار طيبة للنشر، الرياض.
- 4. شرح العقيدة الطحاوية، للإمام علي بن محمد بن أبي العز الحنفي (ت٣٢١هـ) المكتب الإسلامي دمشق بيروت.
- 29 \_ شرح القصيدة النونية، للإمام أبي عبدالله محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، تحقيق الشيخ محمد خليل هراس، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٦هـ، ط الأولى.
- ه الصحوة الإسلامية ضوابط وتوجيهات، للشيخ محمد بن صالح بن عثيمين،
   ط۱، ۱٤۱٤هـ، دار المجد، الرياض.

- ٥١ محيح البخاري بشرح فتح الباري، للإمام محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن
   المغيرة بن بردزبة البخارى (ت٢٥٦هـ) طبع المكتبة السلفية.
- محیح مسلم، للإمام الحافظ أبي الحسن مسلم بن الحجاج القشیري النیسابوري
   (ت۲۲۱هـ) دار إحیاء التراث العربی ـ بیروت ـ تحقیق فؤاد عبدالباقی.
- ۵۳ ـ عقيدة التوحيد، للشيخ د/ صالح بن فوزان الفوزان، دار العاصمة، الرياض، ۱۲۲۰هـ ـ ۱۹۹۹م، ط الأولى.
- ٥٤ عقيدة المؤمن، للشيخ أبي بكر جابر الجزائري، مطبعة النهضة الحديثة،
   الطبعة الأولى ١٣٩٧هـ.
- عقيدة المسلمين والرد على الملحدين والمبتدعين، للشيخ صالح بن إبراهيم
   البليهي، الطبعة الثانية ١٤٠٤هـ ـ المطابع الأهلية للأوفست ـ الرياض.
- ٥٦ ـ العقيدة في الله، لعمر سليمان الأشقر، مكتبة الفلاح ـ الكويت ـ الطبعة الخامسة ١٩٨٤م.
- ٥٧ ـ عيون الأثر في فنون المغازي والسير، لفتح الدين أبي الفتح محمد بن محمد بن عبدالله سيد الناس (ت٧٣٤هـ) دار المعرفة ـ بيروت.
- ٥٨ فتح المجيد شرح كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد، للعلامة الشيخ عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ (ت١٢٨٥هـ) طبع أنصار السنة المحمدية لاهور.
- والنحل، لأبي محمد بن علي بن حزم الظاهري (ت٤٥٦هـ) دار المعرفة ـ بيروت ـ الطبعة الثانية ١٣٩٥هـ.
- باز، طبع الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ـ ط الثالثة.
- 71 فقه الدعوة إلى الله، للدكتور علي عبدالحليم محمود، دار الوفاء للطبع والنشر المنصورة الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- ٦٢ فيض القدير شرح الجامع الصغير، للعلامة محمد المدعو بالمناوي الطبعة الثانية دار المعرفة بيروت.
- ٦٣ ـ القاموس المحيط، لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي (٣٨١٧هـ) مؤسسة الحلبي وشركاه ـ القاهرة.
- 78 \_ كتاب الأصنام، لأبي المنذر هشام بن محمد السائب الكلبي \_ الدار القومية للطباعة والنشر \_ القاهرة.

- 70 \_ كتاب التوحيد، لعبدالمجيد الزنداني، مكتبة طيبة المدينة المنورة \_ الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
  - ٦٦ \_ كتاب الحسبة، لابن تيمية، دار البيان \_ دمشق ١٣٨٧هـ.
- ٦٧ كتاب الكبائر وتبيين المحارم، للحافظ أبي عبدالله بن أحمد الذهبي
   (ت٧٤٨هـ) مؤسسة علوم القرآن الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
  - ٦٨ الكتاب المقدس (العهد القديم والعهد الجديد) طبع بنفقة جمعية التوراة الأمريكية .
- 79 ـ كواشف زيوف في المذاهب الفكرية المعاصرة، لعبدالرحمن حبنكة الميداني ـ دار القلم ـ دمشق ـ الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- ٧٠ ـ لسان العرب، لأبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور (ت٧١١هـ) دار صادر ـ بيروت.
- ٧١ ـ المجتمع الإسلامي أهدافه ودعائمه، للدكتور مصطفى عبدالواحد ـ الطبعة الأولى ١٣٨٩هـ بمصر.
- ٧٢ مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب عبدالرحمن بن قاسم
   وابنه محمد ـ الطبعة السعودية تصوير عن الطبعة الأولى ١٣٩٨هـ.
- ٧٣ \_ مجموعة التوحيد، للإمام تقي الدين أحمد بن تيمية، والشيخ محمد بن عبدالوهاب، دار الفكر.
- ٧٤ \_ مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، للدكتور محمد حميد الله، دار النفائس \_ الطبعة الرابعة ١٤٠٣هـ \_ بيروت.
- ٧٥ \_ محاضرات في العقيدة والدعوة، للشيخ صالح بن فوزان الفوزان، دار
   العاصمة، النشرة الأولى، ١٤١٥هـ.
- ٧٦ \_ محاضرات في النصرانية، لمحمد أبي زهرة \_ دار الفكر العربي \_ الطبعة الثالثة 1٣٨١ هـ.
- ٧٧ \_ محنة الأقليات المسلمة في العالم، لمحمد عبدالله السمان، دار الاعتصام \_ القاهرة.
- ٧٨ مختصر منهاج القاصدين، للإمام محمد بن عبدالرحمن بن قدامة المقدسي،
   (ت٧٤٧هـ)، تقديم د/ وهبة الزحيلي، ط١، ١٤١٤هـ، دار الخير، بيروت،
   توزيع مكتبة الوراق، الرياض.
- ٧٩ مدارج السالكين، للإمام أبي عبدالله محمد بن أبي بكر بن القيم الجوزية،
   (ت٢٥٧هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٠٣هـ.

- ٨٠ ـ مراجعات في فقه الواقع السياسي والفكري على ضوء الكتاب والسنة، إعداد الدكتور/ عبدالله الرفاعي، ط١، ١٤١٤هـ ـ ١٩٩٤م، دار المعراج، الرياض.
  - ٨١ ـ المسند، للإمام أحمد بن حنبل الشيباني (ت٢٤١هـ) دار صادر ـ بيروت.
- ۸۲ مصرع الشرك الخرافة، للشيخ خالد محمد بن علي الحاج ـ إدارة الشؤون الدينية بدولة قطر ـ ۱۳۹۸هـ ـ تحقيق: عبدالله بن إبراهيم الأنصاري.
- ۸۳ \_ معارج القبول، للشيخ حافظ بن أحمد حكمي \_ المطبعة السلفية ومكتبتها، شارع الفتح بالروضة.
- ۸٤ معجم مقاييس اللغة، لأبي الحسن أحمد بن فارس (ت٣٩٥هـ) دار الكتب العلمية إيران.
- ٨٥ ـ المعلوم من واجب العلاقة بين الحاكم والمحكوم، أسئلة أجاب عليها سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز، إعداد أبي عبدالله الوائلي.
- ٨٦ ـ المعوقون للدعوة الإسلامية في عهد النبوة، للدكتورة سميرة جمجوم ـ دار المجتمع للنشر والتوزيع ـ جدة.
- ٨٧ مفتاح دار السعادة، لأبي عبدالله شمس الدين المعروف بابن قيم الجوزية
   (ت ١ ٩٧هـ) دار الكتب العلمية بيروت.
- ۸۸ ـ المفردات في غريب القرآن، لأبي القاسم بن الفضل الراغب الأصفهاني، (ت۲۰۰ه)، دار المعرفة، بيروت.
- ٨٩ ـ المملكة العربية السعودية ومائة عام من الإنجازات، تأليف العقيدة د/ عبدالله بن سعيد الشهراني، ط١٤٢٠هـ.
- ٩٠ ـ المملكة العربية السعودية ودعم الأقليات المسلمة في العالم، مؤسسة عكاظ
   للصحافة والنشر، ط١، ١٤١٢هـ.
- ٩١ مناهج الجدل في القرآن الكريم، للدكتور زاهر عواض الألمعي مطابع الفرزدق التجارية الطبعة الثانية ١٤٠٠هـ.
- ۹۲ ـ منهاج المسلم، لأبي بكر جابر الجزائري، دار الفكر، ط٨، ١٣٩٦ ـ ٩٢ ـ ١٣٩٦ .
- ٩٣ ـ منهج الأنبياء في الدعوة إلى الله فيه الحكمة والعقل للدكتور/ ربيع بن هادي المدخلي، الدار السعودية السلفية، ط١، ١٤٠٦هـ، الكويت.
- ٩٤ ـ موقف الإسلام من نظرية ماركس للتفسير المادي للتاريخ، لأحمد العوايشة ـ دار مكة للطباعة والنشر الطبعة الأولى ١٤٠٢هـ ـ مكة المكرمة.



- بابن الأثير (ت٢٠٦هـ) ـ المكتبة الإسلامية لصاحبها الحاج رياض الشيخ.
- 97 وجوب طاعة السلطان في غير معصية الرحمن بدليل السنة والقرآن، لمحمد العريني، ط١، ١٤١٥هـ، جمعية البدائع الخيرية.
- ٩٧ ـ اليهودية، للدكتور أحمد شلبي ـ مكتبة النهضة المصرية ـ القاهرة ـ الطبعة الخامسة ١٩٧٨م.

