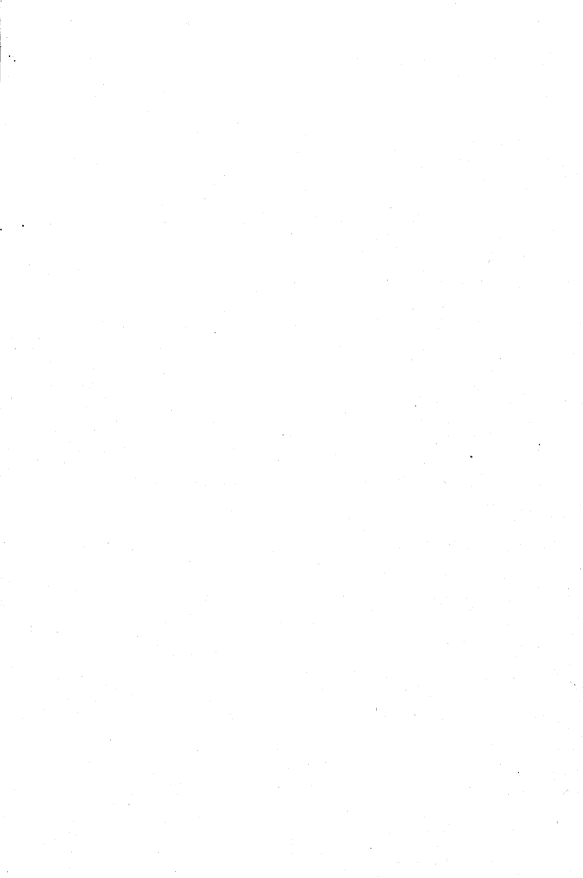
## مِن القِرِيْ الْمِيْثِ فَي الرِّرْعَلَى عُبَّادِ الصَّلِيثِ مِن القِرِيْ الْمِيْثِ فَي الرِّرْعَلَى عُبَّادِ الصَّلِيثِ

نَالِيْفُ الشِّيْخِ الفَاضِ لَعَبِ للْعِكْزِيزِ بْنَ الشِّيْخِ حَدْ بْزِنَاصِرَ المُعِكِمِ عَبِفِرَ اللهُ لَهُ مَا آمِينَ المُعِكِمِرِ عَبِفِرَ اللهُ لَهِ مَا آمِينَ

الطبعة الأولى ١٣٥٨ م

مقوق الطبع محفوظة



## بي لَيْهُ الرَّمْزِ الرَّحْدِ الْحِدِ الرَّحْدِ الرَّحْدِ الرَّحْدِ الرَّحْدِ الرَّحْدِ الرَّحْد

الحمد لله الذي أرسل رسوله محمداً بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ، وكني بالله شهيداً ، فصدق وعده ، ونصر عبده ، وهزم الاحزاب وحده وبددهم تبديداً ، والحمد لله الذي لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك ، ولم يكن له ولي من الذل وكبره تكبيراً ، تفرد بالخلق والتصوير ، وبيده الأمر والتدبير ، وإليه القضاء والتقدير ، فلا يملك أحد من دونه قطميراً ؛ ويعبدون من دون الله مالا ينفعهم ولايضرهم ، وكان الكافر على ربه ظهيراً ؛ وأشهد أن لاإلُّه إلا الله وحده لاشريك له ، ولانظير له . ولاصاحبة له ، ولا ولد له تعالى الملك الجبار؛ لو أراد الله أن يتخذ ولداً لاصطنى ما يخلق مايشاء سبحانه هو الله الواحد القهار ؛ تفرد بالربوبية في قدمه، وظهرت سمات العبودية على من سوى ذى الجلال والإكرام ، ﴿ ماالمسيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل ، وأمه صديقة ،كانا يأكلان الطعام ﴾ ؛ وأشهد أن محمداً عبده ورسوله أرسله على حين فترة من الرسل ، ودروس من السبل ، وقد مقت أهل الأرض عربهم وعجمهم ، إلا بقايا من أهل الكتأب، فهدى به من الضلالة، وعلم به من الجهالة، وبصر به من العمى، وأرشد به من الغيّ والارتياب؛ ففتح برسالته أعيناً عمياً ، وآذانا صماً ، وقلوباً غُـُلفاً ، فاستنارت لها الطرق وانفتحت الابواب ، فبلغ الرسالة ، وأدى الامانة ، ونصح الامة ،وجاهد في الله حق الجهاد ، ففتح القلوب

بالإيمان والقرآن ، وجاهد أعداء الله باليد والقلب واللسان ، ودعا إلى الله على بصيرة جميع العباد ، إلى أن أشرقت برسالته الأرض بعد ظلامها أيّ إشراق ، وتألفت به القلوب بعد شتاتها والافتراق ، وسارت دعوته مسير الشمس فى الأقطار ، وبلغ دينه القيم مابلغ الليل والنهار ، واستجابت القلوب لدعوته الحق طوعا وإذعانا ، وامتلائت بعد خوفها وكفرها أمناً وإيمانا ، فجزاه الله عن أمته خير الجزاء ، وصلى الله عليه صلاة تملاً أقطار الأرض والسماء ، وعلى إخوانه من الرسل والانبياء ، وعلى آل كل ، وأصحاب كل ، والاولياء .

و بعد : فقد سألني بعض الإخوان ، أيدهم الله تعالى بروح منه ، وكتب في قلوبهم الإيمان ، والفهم عنه ، أن أكتب جوابا عن أباطيل الكتاب الذي صنفه بعض الصالين ، من النصاري الجهلة الغالين ، وسماه "بمفتاح الحزائن ، ومصباح الدفائن "وضمن بعض فصوله الرد على المسلمين ، والاعتراض على نبوة سيد المرسلين ، وقد بث منه النصاري نسخاً كثيرة ليلبسوا الامر على ضعفاء البصيرة ، ويلقوا عليهم الشكوك والشبهات ، عا لفقوه من أباطيل التر"هات ﴿ يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم ، ويأبي الله إلا أن يتم نوره ، ولو كره الكافرون . هو الذي أرسل رسوله بالهدي ودين الحق ليظهره على الدين كله ، ولو كره المشركون ﴾ وقد وفي سبحانه بما وعد ، وأظهر دينه على رغم من كفر وجحد ، وأظهره بالحجة والبيان ، ونصره بالسيف والسنان ، وأيد أهله على من فاظهره بالحجة والبيان ، ونصره بالسيف والسنان ، وأيد أهله على من سواهم ، ونصرهم بالحجة على من ناواهم ، كا أظهرهم بالسيف على من

كانوا له يحاربون، وذلك مصداق قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ جَنْدُنَا لَهُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ وأيد رسوله وأتباعه بالحجج الصحيحة العلمية ، والبراهين القاطعة العقلية والنقلية ، بما لم يبق بعده للمخالف إلا محض العناد ، وحينئذ فالدواء الشافي من هذا الداء سيف الجهاد ، وكني لمن جانب جانب الاعتساف ، وسلك طريق العدل والإنصاف ، ماتضمنه القرآن العربي المبين ، من البينات والحجج والبراهين ، فهو الشفاء النافع لمن استشنى ، والكفاية التامة لمن به استكنى ، وهو الهدى والنور ، وشفا. وسوسة الصدور ، وهو الكفيل بالانتصار على المبطلين ، لمن كان به خبيراً ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَا يَأْتُونَكُ بَمْثُلُ إِلَّا جَنْنَاكُ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴾ فلا يأتى صاحب باطل بحجة إلا وفي القرآن ما يبطلها ويلقيها من شاهق ، كما قال تعالى : ﴿ بِل نَقَدْفَ بِالْحِقِ عَلَى البَّاطَلِ فَيَدِّمَعُهُ ، فَاذَا هُو زَاهِقِ ﴾ وفي الحديث الذي رواه الترمذي ، وغيره ، عن على بن أبي طالب رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم في صفة القرآن : ﴿ فَيْهُ نَبُّا ماقبلكم، وخبر مابعدكم، وحكم مابينكم، وهو الفصل، ليس بالهزل، من تركه من جبار قصمه الله ، ومن ابتغى الهدى من غيره أضله الله ، هو حبل الله المتين ، وهو الذكر الحكيم ، وهو الصراط المستقيم ، وهو الذي لاتزيغ به الأهواء، ولا تلتبس به الالسن، ولا تشبع منه العلماء، ولا يخلق عن كثرة الرد ، ولا تنقضي عجائبه ، وهو الذي لم تنته الجن إذ سمعته حتى قالوا: ﴿ إِنَا سَمَعَنَا قُرْآنَاً عِجْبًا ۚ ، يَهْدَى إِلَى الرَشْدُ فَآمَنَا بِهِ ﴾ من قال به صدق ، ومن عمل به أجـر ، ومن حكم به عدل ، ومن دعا إليه هدى إلى صراط مستقيم . .

و لما كان الله تعالى قد أمر رسوله بإقامة الحجة على الكافرين بطريق الجدال، وشرع ذلك فى السور المكية والمدنية حتى بعد فرض القتال، كما قال تعالى: ﴿ أدع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة، وجادلهم بالتى هى أحسن إن ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله، وهو أعلم بالمهتدين ﴾ وقال تعالى: ﴿ ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتى هى أحسن، إلا الذين ظلموا منهم، وقولوا: آمنا بالذي أنزل إلينا، وأنزل إليكم، وإلى المناه وإلى مسلمون ﴾ وأمره بعد إقامة الحجة على النصارى بالمجادلة ، أن يدعوهم إلى الملاعنة والمباهلة، فقال تعالى : ﴿ فَن حاجّتُكُ فيه من بعد ماجاءكُ من العلم، فقل: تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم، ونساءنا ونساءكم، وأنفسنا وأنفسكم، ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين ﴾.

فلم يزل صلى الله عليه وسلم فى جدال الكفار على اختلاف مللهم، وتباين نحلهم إلى حين وفاته، وكذلك أصحابه من بعده، ومن تبعهم من أئمة الدين وحماته، وبهذا الآمر قام الدين، واتضح منهاجه للعابدين، وإنما جعل السيف ناصراً للحجة والبرهان، مسهلا طريق البلاغ إلى المكلفين بالسنة والقرآن، وأعدل السيوف سيف ينصر حجج الله وبيناته، وهو سيف رسوله وأتباعه، الذين بذلوا نفوسهم لله ابتغاء مرضاته، فعند ذلك رأيت الإجابة إلى الجواب أولى، فاستعنت بالله فنعم المعين، ونعم المولى، رجاء الدخول فى زمرة المجاهدين، والانتظام فى سلك أنصار الدين.

و اعلم أن الكتاب الذي قصدنا الرد لباطله يشتمل على مقالتين:

المقالة الأولى منهما تنقسم إلى قسمين: الأول: في صحة الشريعة المسيحية؛ والثانى: في إثبات صحة كتب العهد الجديد، يعنى الأناجيل التي يعتمدها أهل النصرانية.

والمقالة الثانية: تنقسم أيضاً إلى قسمين: الأول: في الرد على اليهود المكذبين؛ والقسم الثاني: في الرد على المسلمين، وهذا القسم أرشدك الله لما يرضيه، هو الذي قصدنا الرد عليه فيه؛ وأما ماقبله من الأقسام فهو إما في صحة رسالة المسيح، وأن دينه دين صحيح، وهذا متفق عليه بين المسلمين، قبل التبديل والنسخ بشريعة خاتم النبيين، وإما في الرد على اليهود في كفرهم بالإنجيل، وقولهم بالزور في المسيح ابن البتول، وهذا أيضاً على الجملة صحيح مقبول، لكن تلك الأقسام قد ضمنها النصراني أيضاً بإطلاكثيراً، ومزج بها بهتاناً وزوراً.

وسيمر عليك إن شاء الله الرد عليه فى ذلك ضمن ما كتبناه .

وذلك القسم الذى نقضناه يشتمل على خمسة فصول من الكلام، فجعلنا الرد عليها فى خمسة مقامات لكل فصل منها مقام .

وسميته "منحة القريب المجيب ، فى الرد على عباد الصليب" ومن الله نستمد الإعانة على ماأردناه ، والتوفيق لإصابة الغرض بما أوردناه ، فهو الذى يهدى إلى سواء السبيل ، وحسبنا الله ونعم الوكيل .

## المقام الأول

قال النصراني : فصل في ابتدا. ظهور دين الإسلام : معلوم

مشهور، مما وجد مسطوراً في كتب التواريخ، وأخبار أحوال الزمان أن التقوى الصحيحة الخالصة التي شهرت أولا في المسيحيين حين كانوا مبتلين بأشد البلايا، ومظلومين في غاية الظلم، قد أخذت أن تنقص أولا فأولا، بعد أن كان بواسطة قسطنطين ومن بعده من الملوك، صار ذلك الاعتقاد ليس أمناً فقط، بل ومكراً.

ثم ذكر أن سبب ذلك هو الاختلاف والفتن بين الاساقفة من أجل الرياسة وعلو المرتبة ، إذ قدموا الافتخار بالعلم على تقوى الله ، وجعلوا الدين حيلة ، وأن ذلك صار سبب اختلاف الاقوال والآراء ، قال : وإذا رأى عامة الناس ذلك لم يدروا مايختارون لانفسهم ، يلومون الكتب المقدسة ، كأنها سبب تلك الفتنة ، وينفرون عنها كأنها سم زعاف ، وأما فغالب الامر قد بدا الدين أن يُجعل ليس في طهارة النفس ، بل في ظاهر السنن ، كما صار في اليهودية ، وفي حفظ الاشياء التي مقصودها تهذيب الابدان أكثر من صلاح الانفس بها ، وفي السعى في إثبات الدعاوى التي اختاروها ، والذي آل الأمر إليه أنه قد وجد في جميع البلاد عدة من المسيحيين اسماً ، وأقل من القليل حقاً وفعلا ، في جميع البلاد عدة من المسيحيين اسماً ، وأقل من القليل حقاً وفعلا ،

ونقول، وبالله التوفيق: حقيقة ماذكره: هو الاعتراف بتبديل النصارى دين المسيح عليه السلام، وتغييرهم له، وتفرقهم فيه في تلك الأزمان القريبة من زمن المسيح عليه السلام، فهو من الحجج على صحة نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، لانها قد مضت سنة الله في خلقه ببعثة

الرسل عند خفاء الحق ، وظهور الضلال ، إعذاراً ، وإنذاراً ﴿ لَتُلا يَكُونَ للناس على الله حجة بعد الرسل ، وكان الله عزيزاً حكما ﴾ فأرسل تبارك وتعالى الرسل فى بنى آدم جيلا بعد جيل ، وقرناً بعد قرن ، كلما درست رسالة رسول وخفيت آثارها ، بعث رسولا بتجديد الرسالة ، وإقامة الحجة ، إلى أن وصلت النبوة إلى بنى إسرائيل ، فبعث الله فيهم عبده ورسوله الكريم ، ونجيه المقرب الكليم ، موسى بن عمران ، عليه الصلاة والتسليم ، وأنزل عليه التوراة فيها هدى ونور ، يحكم بها النبيون الذين أسلموا للذين هادواً ، والربانيون ، والأحبار ، فساسهم موسى عليه السلام بسياسة النبوة ، وشرع لهم شرائع الدين ، وحد لهم حدوده ؛ ثم كانت فيهم الأنبياء بعده تسوسهم بأحكام التوراة وشريعة موسى ، ثم حدثت فيهم الأحداث، وتفرقوا في الدين، واتبعوا الأهواء، وتقطعوا أمرهم بينهم زبراً ، وأفسدوا في الارض ، وتعدوا حدود الله ، وغيروا دينه ، وقتلوا أنبياءه ، فسلط عليهم الأعداء مرة بعد أخرى ، فجاسوا خلال ديارهم ، وتبتَّروا ماعلوا تتبيراً ، وفي كلذلك يبعث الله فيهم الآنبياء ، يجددون لهم مادرس من الدين، ويقيمون ماغيروا، إلى أنكان آخر أنبيائهم عبد الله ورسوله ، وكلمته عيسى ابن مريم عليهما السلام ، فجدد لهم الدين ، و بــ أين معالمه ، ودعاهم إلى عبادة الله وحده . والتبرى من الأحداث والآراء الباطلة ، فعادوه وكذبوه ، ورموه بالعظائم ، وراموا قتله وصلبه ، فطهره الله ورفعه إليه ، فلم يصلوا إليه بسوء ، كما سيأتى تفصيل القصة فيما بعد إن شاء الله تعالى .

فلما رفع تفرق أتباعه بعده شيعاً ، فنهم من آمن بما بعثه الله به ، وأنه عبد الله ورسوله وابن أمته ، ومنهم من غلا فيه ، وتجاوز به حد العبودية إلى منزلة الربوية والإلهية ، وقد حكى الله عنهم في كتابه ثلاث مقالات من الكفر ، فقال تعالى : ﴿ لقد كفر الذين قالوا : إن الله هو المسيح ابن مريم ﴾ وقال تعالى : ﴿ لقد كفر الذين قالوا : إن الله ثالث ثلاثة ﴾ وقال تعالى : ﴿ وقالت النصارى المسيح ابن الله ﴾ وقد اختلف العلماء في هذه المقالات الثلاث التي ذكرها الله عن النصارى ، هل هي مقالات لئلاث طوائف منهم ، أو أنها مقالة لجميعهم ، أعنى كفرت النصارى على قولين ، والتحقيق الثانى ، كما سيأتى إيضاحه إن شاء الله .

واعلم أن النصارى من أجهل الناس بالعلم الصحيح ، وأضلهم في أصول دينهم وفروعه ، وهم \_ وإن ادعوا أنهم على دين عيسى عليه السلام ، وأنهم أتباعه ، وعلى شريعته \_ فقد كذبوا وضلوا ضلالا بعيداً ، بل بدلوا دين عيسى وغيروه ، ولم يبق بأيديهم منه شيء ، وإنما انبعوا أهواء قوم قد ضلوا من قبل ، وأضلوا كثيراً ، وضلوا عن سواء السبيل .

وسنذكر بعون الله ماذكر علماؤنا الذين هم أهل العلم الصحيح، والعقل الرجيح، والتمييزبين صحيح النقل وسقيمه، ومقبوله ومردوده، مانقل إليهم من أمر هذه الأمة الصالة فى ابتداء أمرها، ووصل إليهم علمه من ثقات المخبرين من مؤرخى أهل الكتاب وغيرهم، بمن له تمام المعرفة بأيامهم واجتماعهم وافتراقهم، ونبدأ بذكر حديث فى ذلك عن النبى صلى الله عليه وسلم تيمناً وتبركا.

قال الايمام الحافظ عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي : حدثنا إسحاق بن أبي حمزة أبو يعقوب الرازي ، قال : حدثنا السري بن عبد ربه حدثنا بكير بن معروف عن مقاتل بن حيان عن القاسم بن عبد الرحمن عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه ، قال : قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم: « يا ابن مسعود ، قلت : لبيك يارسول الله ، قال : علمت أن بني إسرائيل تفرقوا على اثنين وسبعين فرقة ، لم ينج منها إلا ثلاث فرق ، قامت بين الملوك والجبابرة بعد عيسى ابن مريم عليه السلام ، فدعت إلى دين الله، ودين عيسى ابن مريم، فقاتلت الجبابرة ، فقتلت ، وصبرت، ونجت ، ثم قامت طائفة أخرى لم تكن لها قوة بالقتال ، فقامت بين الملوك والجبابرة ، تدعو إلى دين الله ، ودين عيسى ابن مريم ، فقتلت وقطعت بالمناشير ، وحرقت بالنيران ، فصبرت ، ونجت ، ثم قامت طائفة أخرى لم تكن لها قوة بالقتال، ولم تطق القيام بالقسط، فلحقت بالجبال، فتعبدت وترهبت ، وهم الذين ذكرهم الله عز وجل بقوله : ﴿ ورهبانية ابتدعوها ماكتبناها عليهم ﴾ » ورواه ابن جرير ، وأبو يعلى من طريق أخرى. وقال ابن كثير: روى عن قتادة قال: «اجتمع بنو إسرائيل فأخرجوا أربعة نفر ، أخرج كل قوم عالمهم ، فامتروا في عيسي حين رفع ، فقال بعضهم : هو الله هبط إلى الأرض فأحيا من أحياً ، وأمات من أمات ، ثم صعد إلى السماء ، وهم اليعقوبية ، فقال الثلاثة : كذبت ، ثم قال اثنان منهم للثالث : قل أنت فيه ، قال : هو ابن الله ، وهم النسطورية ، فقال الاثنان : كذبت ، ثم قال أحد الاثنين للآخر : قل فيه ، قال : هو ثالث ثلاثة: الله إلى ، وهو إلى ، وأمه إلى ، وهم الإسرائيلية ملوك النصارى ،

فقال الرابع: كذبت ، هو عبد الله ورسوله ، وروحه ، وكلمته، وهم المسلمون، فكان لكل رجل أتباع على ماقالوا، فاقتتلوا، فظهروا على المسلمين، وذلك قوله تعالى: ﴿ ويقتلون الذين يأمرون بالقسط من الناس ﴾ قال قتادة : وهم الذين قال الله فيهم : ﴿ فَاحْتَلْفُ الْآحْزَابِ مِن بَيْهُم ﴾ قال: اختلفوا فيه فصاروا أحزاباً ، وروى عن ابن عباس ، وعن عروة ابن الزبير عن بعض أهل العلم قريب من ذلك ، قال ابن كثير ، بعد أن ذكر مقالاتهم الثلاث: فاستمروا كذلك قريباً من ثلاثمائة سنة ، ثم نبغ فيهم ملك من ملوك اليونان يقال له: قسطنطين، فدخل في دين النصر انية، قيل: حيلة ليفسده ، فانه كان فيلسوفا ، وقيل: جهلا منه ، إلا أنه بدل دين المسيح وحرفه ، وزاد فيه ، ونقص ، ووضعت له القوانين والأمانة الكبيرة، بلهي الخيانة الحقيرة، وصلواله إلى المشرق، وصور لهم الصور، وبني لهم الكنائس والمعابد والصوامع ، وزاد في صيامهم عشرة أيام من أجل ذنب ارتكبه، فيما يزعمون، وصار دين المسيح دين قسطنطين، لأنه بني لهم من الكنائس والمعابد والصوامع والديارات ، مايزيد على اثنى عشر ألف معبد، وبني المدينة المنسوبة إليه، وتبعه طائفة الملكية منهم.

وأخرج النسائى فى" سننه " وابن جرير فى" تفسيره " عن ابن عباس رضى الله عنهما ، قال : «كانت ملوك بعد عيسى عليه السلام بدلوا التوراة والإنجيل ، فقيل والإنجيل ، وكان بينهم مؤمنون يقرأون التوراة والإنجيل ، فقيل لملوكهم : مانجد شتها أشد من شتم يشتمونا هؤلاء أنهم يقرأون ﴿ ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون ﴾ مع ما يعيبونا به فى أعمالنا

فى قراءتهم ، فادعهم ، فليقرأوا كمانقرأ ، وليؤمنوا كمانؤمن ، فدعاهم فعرض عليهم القتل ، أو يتركوا قراءة التوراة والإنجيل ، إلاما بدلوا فيها ، فقالوا : ماتريدون إلى ذلك، دعونا، فقالت طائفة منهم: ابنوا لنا أسطوانا، ثم ارفعونا إليها ، ثم اعطونا شيئاً نرفع به طعامنا وشرابنا ، ولا نرد عليكم ، وقالت طائفة منهم: دعونا نسيح في الأرض، ونهيم، ونشرب كما يشرب الوحش ، فان قدرتم علينا في أرضكم فاقتلونا ، وقالت طائفة : ابنوا لنا دوراً في الفيافي ، ونحتفر الآبار ، ونحترث البقول ، ولا نرد عليكم ، ولا بمر بكم ، وليس أحد من القبائل إلا وله فيهم حميم . ففعلوا ذلك ، فأنزل الله ﴿ ورهبانية ابتدعوها ماكتبناها عليهم ، إلا ابتغاء رضوان الله ، فما رعوها حق رعايتها ﴾ والآخرون قالوا: نتعبدكما تعبد فلان، ونسيح كما ساح فلان ، وهم على شركهم لاعلم لهم بإيمان الذين اقتدوا بهم ، فلما بعث النبي صلى الله عليه وسلم ، ولم يبق منهم إلا القليل انحط رجل من صومعته، وجاء رجل من سياحته، وصاحب الدير من ديره، فآمنوا به وصدِّقوه ، فقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ ، وآمنُوا برسوله ، يؤتكم كفلين من رحمته ﴾ يعنى أجرين بإيمانهم بعيسى ، وبالتوراة والإنجيل، وبإيمانهم بمحمد صلى الله عليه وسلم، وتصديقهم ﴿ ويجعل لكم نوراً تمشون به ﴾ القرآن واتباعهم الني صلى الله عليه وسلم ، قال : ﴿ لئلا يعلم أهل الكتاب ﴾ الذين يتشهمون بكم ﴿ أَن لايقدرون على شيء من فضل الله ، وأن الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء ، والله ذو الفضل العظيم ﴾ . .

وقد ذكر الإمام العلامة أبو عبد الله محمد بن أبى بكر بن القيم طرفا من شرح هذه الجملة ، وأن دين المسيح تناسخ واضمحل ، قال : ولم يبق بأيدى النصاري منه شيء ، بل ركبوا ديناً بين دين المسيح ، ودين الفلاسفة عباد الأصنام، وراموا بذلك أن يتلطفوا للا ُمهحتى يدخلوا فى النصرانية، فنقلوهم من عبادة الأصنام المجسدة ، إلى الصور التي لا أصل لها ، ونقلوهم من السجو د للشمس إلى السجو د إلى جهة المشرق، و نقلوهم من القول باتحاد العاقل والمعقول والعقل ، إلى القول باتحاد الآب والابن وروح القدس . هذا، ومعهم بقايا من دين المسيح ، كالحتان ، والاغتسال من الجنابة، و تعظيم السبت ، وتحريم الخنزير ، وتحريم ماحرمته التوراة ، إلا ما أحل لهم بنص الإنجيل ، ثم تناسخت الشريعة إلى أن استحلوا الخنزير ، وأحلوا السبت، وعوضوا منه يوم الأحد، وتركوا الختان، والاغتسال من الجنابة ، وكان المسيح يصلي إلى بيت المقدس ، فصَّلو ا هم إلى المشرق ، ولم يعظم المسيح صليباً قط ، فعظموا هم الصليب وعبدوه ، ولم يصم المسيح صومهم هذا أبداً ، ولا شرعه ، ولا أمر به ألبتة ، بل هم وضعوه على العدد ، و نقلوه إلى زمن الربيع ، فجعلوا مازادوا فيه من العدد عوضاً عن نقله من الشهور الهلالية إلى الشهور الرومية ، وتعبدوا بالنجاسات، وكان المسيح في غاية الطهارة والطيب والنظافة ، وأبعد الخلق عن النجاسة ، فقصدوا بذلك تغيير دين اليهود ، ومراغمتهم ، فغيروا دين المسيح ، وتقربوا إلى الفلاسفة عباد الأصنام ، بأن وافقوهم في بعض الأمر ليرضوهم به ، وليستنصروا بذلك على اليهود .

ولما أخذ دين المسيح في التغير والفساد اجتمعت النصاري عدة مجامع تزيد على ثمانين بجمعاً ، ثم تفرقوا على الاختلاف والتلاعن ، يلعن بعضهم بعضاً ، حتى قال فيهم بعض العقلاء : لو اجتمع عشرة من النصاري يتكلمون في حقيقة ماهم عليه لتفرقوا عن أحد عشر مذهباً ، حتى جمعهم قسطنطين الملك آخر ذلك من الجزائر والبلاد ، وسائر الاقطار ، فجمع كل بَــــــــر أك وأسقف ، وعالم ، فاختار منهم ثلاثمائة وثمانية عشر ، فقال : أنتم اليوم علماء النصرانية ، وأكابر النصاري ، فاتفوا على أمر تجتمع عليه كلمة النصرانية ، ومن خالفه لعنتموه وحرمتموه ، فقاموا وقعدوا ، وفكروا وقدروا ، واتفقوا على وضع الأمانة التي بأيديهم اليوم ، وذلك سنة خمس عشرة ، من ملك قسطنطين .

وكان سبب ذلك أن بطريق الاسكندرية منع أريوس من دخول الكنيسة ولعنه، فحرج أريوس إلى قسطنطين الملك مستعدياً عليه، ومعه أسقفان، فشكوه إليه، وطلبوا منه مناظرته بين يدى الملك، فاستحضره الملك، وقال لاريوس: إشرح مقالتك، فقال أريوس: أقر أن الاب كان إذ لم يكن الابن، فكان كلبة له، إلا أنه محدث مخلوق، ثم فوض الامر إلى ذلك الابن المسمى كلمة، فكان هو خالق السموات والارض ومابينهما، كما قال فى إنجيله، إذ يقول: وهب لى سلطاناً على السهاء والارض، فكان هو الخالق لهم بما أعطى من ذلك، ثم إن تلك الكلمة بعد اتحدت من مريم العذراء، ومن روح القدس، فصار ذلك مسيحاً واحداً، فالمسيح الآن معنيان: كلمة، وجسد، إلا أنهما جيعاً مخلوقان،

فقال بطريق الاسكندرية : خبرنا أيما أوجب علينا عندك : عبادة من خلقنا ، أوعبادة من لم يخلقنا ؟ فقال أربوس: بل عبادة من خلقنا ، فقال: فعبادة الابن الذي خلقنا ، وهو مخلوق أوجب من عبادة الاب الذي هو ليس بمخلوق ، بل تصير عبادة الأب الخالق كفراً ، وعبادة الابن إيماناً . فاستحسن الملك والحاضرون مقالته ، وأمرهم الملك أن يلعنوا أريوس، ومن يقول بمقالته، فلما انتصر البطريق، قال للملك: استحضر البطارقة والأساقفة ، حتى يكون لنا مجمع ، ونضع قصة نشرح فيها الدين ، ونوضحه للناس، فحشرهم قسطنطين من سائر الآفاق ، فاجتمع عنده بعد سنة وشهرين ألفاً وثمانية وأربعون أسقفاً ، وكانوا مختلفي الآراء ، متباينين في أديانهم ، فلما اجتمعوا كثر اللغط بينهم ، وارتفعت الاصوات . وعظم الاختلاف ، فتعجب الملك من شدة اختلافهم ، فأجرى عليهم الأنزال، وأمرهم أن يتناظروا حتى يعلم الدين الصحيح مع من منهم ، فطالت المناظرة بينهم ، فاتفق منهم ثلاثمائة وثمانية عشر أسقفاً على رأى واحد ، فناظروا بقية الأساقفة ، وظهروا عليهم ، فعقد الملك لهؤلاء الثلاثمائة مجلساً خاصاً ، وجلس في وسطه ، وأخذ خاتمه وسيفه وقضيبه ودفعه إليهم ، وقال لهم : قد سلطتكم على المملكة ، فاصنعوا مابدا لكم مما فيه قوام دينكم وصلاح أمتكم ، فباركوا عليه ، وقلدوه سيفه ، وقالوا له: أظهر دين النصرانية وذب عنه ،ودفعوا إليه الأمانة التي اتفقوا على وضعها ، فلا يكون عندهم نصرانياً من لم يقرُّ بها ، ولا يتم له قربان إلا بها ، وهي هذه : " نؤمن بالله الواحد الآب، خالق كل شيء ، صانع

مايرى، وما لايرى، وبالرب الواحد يسوع المسيح ابنه الاحد، بكر الخلائق كلها، الذى ولد من أبيه قبل العوالم كلها، وليس بمصنوع، إلىه حق، من إلىه حق، من جوهر أبيه، وهو الذى بيده أتقنت العوالم، وخلق كل شيء، الذى من أجلنا معشر الناس، ومن أجل خلاصنا نزل من السهاء، وتجسد من روح القدس، وصار إنساناً، وحمل به، ثم ولد من مريم البتول، وألم، وشج ، وقتل، وصلب، ودفن، وقام فى اليوم الثالث، وصعد إلى السهاء، وجلس عن يمين أبيه، وهو مستعد للمجيء تارة أخرى للقضاء بين الاموات والاحياء؛ ونؤمن بروح القدس الواحد، روح الحق الصادر من الاب، والابن، الذى يتكلم على ألسنة الواحد، روح الحق الصادر من الاب، والابن، الذى يتكلم على ألسنة رسولية، وبقيامة أبداننا، والحياة الدائمة إلى أبد الآبدن (۱) ".

فهذا هو العقد الذي أجمع عليه الملكية والنسطورية واليعقوبية ، وهذه الأمانة هي الأمانة التي ألفها أو لئك البتاركة والأساقفة والعلماء، وجعلوها شعار النصرانية.

وكان رؤساء هذا المجمع: بَترك الأسكندرية، و بَترك أنطاكية، و بَترك أنطاكية، و بَترك بيت المقدس، فافترقوا عليها، وعلى لعن من خالفها، والتبرى منه و تكفيره، ثم ذهب أريوس يدعو إلى مقالته، وينفر النصارى عن أولئك الثلاثمائة، فجمع جمعاً عظها، وصار إلى بيت المقدس، وخالف

<sup>(</sup>۱) فى " إغاثة اللهفان " لابن القيم ، الذى نقل منه المؤلف هذا " ونؤمن بروح القدس الواحد، روح الحق الذى يخرج من أبيه ، روح محبته ، وبمعمودية واحدة لغفران الخطايا . وبجاعة واحده قديسية ، جائليقية ، وبقيامة أبداننا الخ"

بكثير من النصارى لآو لئك المجمع، فلما اجتمعوا قال أريوس: إن أو لئك النفر تعدوا على وظلمونى ، ولم ينصفونى فى الحجاج، وحرمونى ظلماً وعدواناً ، فوافقه كثير من الذين معه ، وقالوا : صدق . فو ثبوا عليه فضربوه حتى كاد أن يقتل، لو لا أن ابن أخت الملك خلصه، وافترقوا على هذه الحال .

أتم كان لهم بجمع ثالث ، بعد ثمان وخمسين سنة من المجمع الأول ، اجتمع الوزراء والقواد إلى الملك، وقالوا: إن مقالة الناس قد فسدت، وغلب عليهم مقالة أريوس، فاكتب إلى جميع البتاركة والأساقفة، أن يجتمعوا ، ويوضحوا دين النصرانية ، فكتب الملك إلى سائر بلاده ، فاجتمع بقسطنطينية خمسمائة (١) وخمسون أسقفاً ، وكان مقدموهم بترك الأسكندرية ، وبترك أنطاكية ، وبترك بيت المقدس. فنظروا في مقالة أريوس ، وكان من مقالته : أن روح القدس مخلوق مصنوع ، ليس بإله ، وليس روح الله ، فقال بترك الأسكندرية : ليس لروح القدس عندنا معنى غير روح الله ، وليس روح الله شيئاً غيرحياته ، فان قلنا : إن روح القدس مخلوق ، فقد قلنا : إن روح الله مخلوقة ، وإذا قلنا : إن روح الله مخلوقة ، فقد قلنا : إن حياته مخلوقة ، فقد جعلناه غير حيّ ، ومن جعله غير حيّ ، فقد كفر ، ومن كفر فقد وجب عليه اللعن ، فلعنوا بأجمعهم أريوس وأشياخه وأتباعه، والبتاركة الذين قالوا بمقالته، وبينوا أن روح القدس خالق غير مخلوق، إلـٰه حق من طبيعة الأبو الابن، جو هر واحد،

<sup>(</sup>١) في إغاثة اللهفان " مائة وخمسون "

وطبيعة واحدة ، وزادوا في الآمانة التي وضعتها الثلاثمائة وثمانية عشر ، "ونؤمن بروح القدس الرب الحي، الصادر من الأب والابن، الذي يمجد ويعبد مع الابن والأب " وكان في الأمانة الأولى "بروح القدس" فقط ، وبينوا أن الأب و الابنورو حالقدس ثلاثة أقانيم، و ثلاثة و جوه، و ثلاث خواص، وحدة في تثليث و تثليث في وحدة، وزادوا و نقصوا في الشريعة، وأطلق بترك الاسكندرية للرهبان والاساقفة والبتاركة أكل اللحم ، وكانوا على مذهب " مانى " لايرون أكل ذوات الأرواح ، فانفض هذا المجمع، وقدلعنوا فيه أكثرأساقفتهم و بتاركتهم، ومضوا على تلك الأمانة. تم كان لهم مجمع رابع بعد إحدى وخمسين سنة من هذا المجمع على نسطورس، وكان مذهبه: أن مريم ليست بوالدة الإله على الحقيقة، ولكن ثمة آثنان: الإلله الذي هو موجو د من الأب، و الآخر إنسان الذي هو موجود من مريم ، وأن هذا الإنسان الذي نقول : إنه المسيح متوحد مع أب الإله ، وابن الإله ليس ابناً على الحقيقة ، ولكن على سبيل الموهبة والكرامة واتفاق الاسمين ، فبلغ ذَلك بتاركة سائر البلاد ، فجرت بينهم مراسلات، واتفقوا على تخطئته، واجتمع منهم مائتا أسقف في مدينة أفسيس، وأرسلوا إلى نسطور سالمناظرة، فامتنع ثلاث مرات، فأوجبوا عليه الكفر ولعنوه ونفوه وحرموه، وثبتوا أن مريم ولدت إلْـها ، وأن المسيح إلـُه حق ، وإنسان معروف بطبيعتين ، متوحد في الأقنوم. فلما لعنوا نسطورس غضبله بترك أنطاكية ، فجمع أساقفته الذين قدموا معه ، وناظرهم ، فقطعهم ، فتقاتلوا ، ووقع الحرب والشر بينهم ،

و تفاقم أمرهم ، فلم يزل الملك حتى أصلح بينهم ، فكتب أو لئك صحيفة : بأن مريم القديسة ولدت إللها ، وهو ربنا يسوع المسيح الذى هو مع أبيه فى الطبيعة ، ومع الناس فى الناسوت ، وأنفذو العن نسطورس ، فلما ننى نسطورس سار إلى أرض مصر ، وأقام بأخميم سبع سنين ومات بها ، و درست مقالته ، إلى أن أحياها ابن صرما مطران نصيبين ، وبثها فى بلاد المشرق ، فأكثر نصارى العراق والمشرق نسطورية ، وانفض ذلك المجمع أيضاً على لعن نسطورس ، ومن قال بقوله ، وكل مجامعهم كانت تجتمع على الصلال ، وتفترق على اللعن ، فلا ينفض المجمع إلا وهم بين لاعن وملعون .

ثم كان لهم بحمع خامس، وذلك أنه كان بقسطنطينية طبيب راهب، يقال له: أطيسوس، يقول: إن جسد المسيح ليس هو مع أجسادنا في الطبيعة، وأن للمسيح قبل التجسد طبيعتين، وبعد التجسد طبيعة واحدة، وهذه مقالة اليعقوبية، فرحل إليه أسقف دولته، فناظره، فقطعه، ودحض حجته، ثم صار إلى قسطنطينية فأخبر بتركها بالمناظرة وبانقطاعه، فأرسل بترك الأسكندرية إليه، فاستحضره، وجمع جمعاً عظيما وسأله عن قوله، فقال: إن قلنا: إن المسيح طبيعتان، فقد قلنا بقول نسطورس، ولكنا نقول: إن المسيح طبيعتان، فقد قلنا بقول نسطورس، ولكنا نقول: إن المسيح طبيعة واحدة وأقنوم واحد، لأنه من طبيعتين كانتا قبل التجسد، فلما تجسد زالت الاثنينية، وصار طبيعة واحدة، وأقنوماً واحداً، فقال له بترك القسطنطينية: إن كان المسيح طبيعة واحدة، وأنوماً واحداً، فقال له بترك القسطنطينية: إن كان المسيح طبيعة واحدة، فالطبيعة القديمة هي الطبيعة المحدثة، وإن كان القديم هو المحدث، فالذي لم يزل هو الذي لم يكن، ولو جاز أن يكون القديم هو المحدث، فالذي لم يزل هو الذي لم يكن، ولو جاز أن يكون القديم هو

المحدث لكان القائم هو القاعد ، والحار هو البارد ، فأبى أن يرجع عن مقالته ، فلعنوه ، فاستعدى إلى الملك ، وزعم أنهم ظلموه ، وسأله أن يكتب إلى جميع البتاركة للمناظرة . فاستحضر الملك البتاركة والأساقفة من سائر البلاد إلى مدينة أفسيس ، فثبت بطريق الاسكندرية مقالة أوطيسوس ، وقطع بتاركة الاسكندرية ، وأنطاكية ، وبيت المقدس ، وسائر البتاركة والاساقفة ، وكتب إلى بترك رومية ، وإلى جميع البتاركة والاساقفة ، فرمهم ومنعهم من القربان إن لم يقبلوا مقالة أوطيسوس ، فقسدت الامانة ، وصارت المقالة مقالة أوطيسوس ، وخاصة في مصر والاسكندرية ، وهو مذهب اليعقوبية ، فافترق هذا المجمع الخامس ، وهم بين لاعن و ملعون ، وضال ومضل ، وقائل يقول : الصواب مع اللاعنين ، وقائل يقول : الحق مع الملعونين .

ثم كان لهم بعد ذلك بجمع سادس فى دولة مرقيون ، فانه اجتمع إليه الأساقفة من سائر البلاد ، فأعلموه ما كان من ظلم ذلك المجمع ، وقلة الإيضاف ، وأن مقالة أوطيسوس قد غلبت على الناس ، وأفسدت دين النصرانية ، فأمر الملك باستحضار سائر البطارقة والأساقفة إلى حضرتم ، فاجتمع عنده ستمائة وثلاثون أسقفا ، فنظروا فى مقالة أوطيسوس ، وبترك الأسكندرية ، التى قطعا بها جميع البتاركة ، فأفسدوا مقالتيهما ، ولعنوهما ، وأثبتوا أن المسيح إله وإنسان ، فهو مع الله فى اللاهوت ، ومعنا فى الناسوت ، له طبيعتان تامتان ، فهو تام باللاهوت ، تام بالناسوت ، وهو مسيح واحد ، وثبتوا أقوال الثلاثمائة وثمانية عشر أسقفا ، وقبلوا قولهم وهو مسيح واحد ، وثبتوا أقوال الثلاثمائة وثمانية عشر أسقفا ، وقبلوا قولهم ولانالان مع الله فى المكان ، وأنه إله حق من إله حق ، ولعنوا أريوس ،

وقالوا: إن روح القدس إله ، وقالوا: إن الآب والابن وروح القدس واحد ، بطبيعة واحدة ، وأقانيم ثلاثة ، وثبتوا أقوال أهل المجمع الثالث ، وقالوا: إن مريم العذرا، ولدت إلها ربنا يسوع المسيح الذى هومع الله فى الطبيعة ، ومعنا فى الناسوت ، وقالوا: إن المسيح طبيعتان ، وأقنوم واحد ، ولعنوا نسطورس ، و بترك الأسكندرية ، فانفض هذا المجمع وهم بين لاعن ، وملعون .

تُم كان لهم بعد هذا مجمع سابع فى أيام أنسطاس الملك ، وذلك أن سُورس القسطنطيني جا. إلى الملك ، فقال : إن أصحاب ذلك المجمع الستمائة والثلاثين أخطأوا ، والصواب ما قاله أوطيسوس ، وبترك الأسكندرية، فلا تقبل عن سواهما ، واكتب إلى جميع بلادك أن يلعنوا الستائة والثلاثين، وأن بأخذوا الناس بطبعة واحدة، ومشيئة واحدة، وأقنوم واحد، فأجابه الملك إلى ذلك، فلما بلغ ذلك بترك بيت المقدس جمع الرهبان، فلعنوا أنسطاس الملك، وسورس، ومن يقول بمقالتهما، فبلغ ذلك الملك، فغضب، و بعث فنغي البترك إلى أيلة، وبعث يوحنا بتركا على بيت المقدس ، لأنه كان قد ضمن للملك أن يلعن الستمائة والثلاثين ، فلما قدم إلى بيت المقدس اجتمع الرهبان ، وقالوا : إياك أن تقبل عن سورس ، ولكن اقبل عن الستمائة والثلاثين، ونحن معك، ففعل، وخالف الملك، فلما بلغه أرسل قائداً ، وأمره أن يأخذ يوحنا بلعنة أولئك ، فان لم يفعل أنزله عن الكرسي و نفاه ، فقدم القائد ، وطرح يوحنا في الحبس ، فصار إليه الرهبان في الحبس، وأشاروا عليه بأن يضمن للقائد أن يفعل ذلك،

فاذا حضر فليقر بلعنة كل من لعنه الرهبان ، فاجتمع الرهبان ، فكانوا عشرة آلاف راهب ، فلعنوا أوطيسوس ونسطورس وسورس ، ومن لايقبل من أولئك الستهائة والثلاثين، ففزع رسول الملك من الرهبان وبلغ ذلك الملك، فهم بنني يوحنا ، فاجتمع الرهبان والاساقفة ، فكتبوا إلى الملك أنهم لايقبلون مقالة سورس ، ولو أريقت دماؤهم ، وسألوه أن يكف أذاه عنهم ، وكتب بترك رومية إلى الملك يقبح فعله ، ويلعنه ، فانفض هذا المجمع على اللعنة أيضاً .

وكان لسورس تلميذ يقال له: يعقوب البراذعي، لأنه كان يلبس من قطع براذع الدواب ويرقع بعضها ببعض ، وإليه تنسب اليعاقبة ، فأفسد أمانة القوم ، ثم هلك أنسطاس ، فولى بعده قسطنطين ، فردكل من نفاه أنسطاس إلى موضعه، وكتب إلى بيت المقدس بأمانته، فاجتمع الرهبان وأظهروا كتابه ، وفرحوا به ، وأثبتوا قول الستمائة وثلاثين أسقفاً ، وغلبت اليعقوبية على الاسكندرية ، وقتلوا بتركا لهم يقال له : بولس، وكان ملكانياً ، فولى الملك أسطيانوس ، فأرسل قائداً ، ومعه عسكر عظيم إلى الأسكندرية ، فدخل الكنيسة في ثياب البترك ، وتقدم وقدس ، فرموه بالحجارة حتى كادوا يقتلونه ، فانصرف وتوارى عنهم ، ثم ظهر لهم بعد ثلاثة أيام ، وأظهر لهم أنه أتاه كتاب الملك ، وأمر الحرس أن يجمعوا الناس لسماعه ، فلم يبق أحد بالاسكندرية إلا حضر لسماعه ، وكان قد جعل بينه وبين جنده علامة إذا هو فعلها وضعوا السيوف فى الناس ، فصعد المنبر ، وقال : يا أهل الأسكندرية إن رجعتم إلى الحق ، وتركتم مقالة اليعاقبة ، وإلا لم تأمنوا أن يوجه الملك إليكم من يسفك دماءكم ،

فرموه بالحجارة حتى خاف على نفسه ، فأظهر العلامة ، فوضعوا السيوف على من بالكنيسة ، فقتل خلق لا يحصيهم إلا الله ، حتى خاص الجند فى الدماء وظهرت مقالة الملكانية بالاسكندرية.

تم كان لحم بعد ذلك مجمع ثامن ، وذلك أن أسقف مَنْسِب كان يقول بالتناسخ، وأنه ليس تُمّ قيامة و لا بعث، وكان أسقف الرَّها، وأسقف المُصِّيصة، وأسقف ثالث يقولون: إن جسد المسيح خيال غير حقيقة، فحشرهم الملك إلى قسطنطينية ، فقال لهم بتركها : إن كان جسده خيالا ، فيجب أن يكون فعله خيالاً ، وقوله خيالاً ، وكل جسد نعاينه لأحد من الناس أو فعل أو قول فهو كذلك ، وقال له : إن المسيح قد قام من الأموات، وعلمنا أنه كذلك يقوم الناس يوم الدين، واحتج بنصوص من الإنجيل ، كقوله : إن كل من في القبور ، إذا سمعوا قول الله سبحانه يحيون، فأوجب عليه اللعن، وأمر الملك أن يكون لهم مجمع يلعنون فيه، واستحضر بتاركة البلاد، فاجتمع عنده مائة وأربعة وستون أسقفاً، فلعنوا أسقف منبج وأسقف المصيصة ، وأثبتوا على أنَّ جسد المسيح حقيقة لاخيال ، وأنه إلُّه تام ، وإنسان تام ، معروف بطبيعتين ، ومشيئتين، وفعلين، أقنوم واحد، وأن الدنيا زائلة، وأن القيامة كائنة، وأن المسيح يأتى بمجد عظيم، فيدين الاحياء والاموات ، كما قال الثلاثمائة وثمانية عشر الأوائل، فتفرقوا على ذلك.

ثم كان لهم بحمع تاسع على عهد معاوية بن أبي سفيان ، تلاعنوا فيه ، وذلك أنه كان برومية راهب له تلبيذان ، فجاء إلى قسطا الوالى ، فوبخه

على قبح مذهبه ، وشناعة كفره ، فأمر به قسطا ، فقطعت يداه ورجلاه ونزع لسانه، وفعل بأحد التليذين كذلك، وضرب الآخر بالسياط، ونفاه ، فبلغ ذلك ملك قسطنطينية ، فأرسل إليه أن يوجه إليه من أفاضل الأساقفة ليعلم وجه هذه الشبهة، وماكان ابتداؤها، ويعلم من يستحق اللعن ، فبعث إليه مائة وأربعين أسقفاً وثلاثمائة شماس ، فلما وصلوا إليه جمع الملك مائة وثمانية وخمسين أسقفاً ، فصاروا ماثتين وثمانية وتسعين ، وأسقطوا الشمامسة، وكان رئيس هذا المجمع بترك قسطنطينية ، وبترك أنطاكية ، فلعنوا من تقدم من القسيسين والبتاركة واحداً واحداً ، وجلسوا ، فلخصوا الأمانة ، وزادوا فيها ، ونقصوا ، فقالوا : " نؤمن أن الواحد من الناسوت الابن الوحيد الذي هو الكلمة الأزلية الدائم ، . المستوى مع الأب الإله في الجوهر ، الذي هو ربنا يسوع المسيح بطبيعتين تامتين ، وفعلين ومشيئتين ، في أقنوم واحد ، ووجه واحد ، تاما بلاهوته، تاما بناسوته، وشهدت بأن الإلماء الابن في آخر الأيام اتخذ من العذراء السيدة مريم القديسة ، جسداً إنسانا ، بنفس ناطقة عقلية ، وذلك برحمة الله تعالى محب البشر ، ولم يلحقه اختلاط ، ولا فساد ، ولا فرقة، ولا فصل، ولكن هوواحد يعمل بما يشبه الإنسان أن يعمله في طبيعته، وما يشبه الإلمُ أن يعمله في طبيعته، الذي هوالابن الوحيد، والكلمة الأزلية المتجسدة التي صارت في الحقيقة لحماً، كما يقول الإنجيل المقدس من غير أن ينتقل من مجده،أزلى ، وليست متغيرة ، ولكنها بفعلين ومشيئتين وطبيعتين : إلَّهي ، وإنسى ، الذي بهما يكمل قول الحق ، وكل واحدة من الطبيعتين تعمل مع شركة صاحبها مشيئتين غير متضادتين، ولا متصارعتين، ولكن مع المشيئة الإنسية، المشيئة الإلليمية القادرة على كل شيء ".

هذه أمانة هذا المجمع ، فوضعوها ، ولعنوا من لعنوه ، وبين المجمع الخامس الذي اجتمع فيه الستهائة والثلاثون ، وبين هذا المجمع مائة سنة .

شم كان لهم بحمع عاشر ، وذلك لما مات الملك ، وولى ابنه بعده فاجتمع أهل المجمع السادس ، وزعموا أن اجتماعهم كان على الباطل ، فجمع الملك مائة وثلاثين أسقفاً ، فثبتوا قول أهل المجامع الخسة ، ولعنوا من لعنهم وخالفهم ، وانصرفوا بين لاعن وملعون .

فهذه عشرة مجامع كبار من مجامعهم ، مشهورة اشتملت على أكثر من أربعة عشر ألفاً من البتاركة والاساقفة والرهبان ، كلهم مابين لاعن وملعون .

فهذه حال المتقدمين، مع قرب زمانهم من أيام المسيح، ووجود أخباره فيهم ، والدولة دولتهم ، والكلمة كلمتهم ، وعلماؤهم إذ ذاك أوفر ماكانوا ، واهتمامهم بأمر دينهم واحتفالهم به كما ترى ، وهم حيارى تأثهون ضالون مضلون ، لا يثبت لهم قدم ، ولا يستقر لهم قول فى إلههم ، بل كل منهم قد اتخذ إلهه هواه ، وصرح بالكفر والتبرى عن اتبع سواه ، قد تفرقت بهم فى نبيهم وإلههم الاقاويل ، وهم كما قال الله تعالى : هو قد ضلوا من قبل ، وأضلوا كثيراً ، وضلوا عن سواء السبيل فلو سألت أهل البيت عن دينهم ومعتقدهم فى ربهم ونبيهم ، لاجابك الرجل سألت أهل البيت عن دينهم ومعتقدهم فى ربهم ونبيهم ، لاجابك الرجل

ولاريب أن هذا دين لايقبله عاقل ، فتواصى أولئك بينهم أن يتمسكوا بما هم عليه ، وساءت ظنونهم بالكتب والرسل ، ورأوا أن ماهم عليه من الآراء أقرب إلى العقول من هذا الدين ، وقال لهم هؤلاء الحيارى الضّلال : إن هذا هو الحق الذي جاء به المسيح ، فتركب من هذين الظنين الفاسدين إساءة الظن بالرسل ، وإحسان الظن بما هم عليه .

قلت: وهذا القدر قد اعترف به النصراني في هذا الفصل الذي نتكلم عليه ، حيث ذكر ماوقع من الاختلاف بين الاساقفة ، وأن ذلك صار سبب وقوع عامة الناس في الحيرة ، حتى لايدرون مايختارون لانفسهم ، وينفرون عن الكتب المقدسة ، كأنها سم زعاف .

ومعلوم أنه لايمكنه أن يدعى أن النصارى صلحوا بعد أو لئك الذين وصفهم من أسلافهم الضّلال التأنهين ، بل دينهم الذي هم عليه الآن هو دين أو لئك الحيارى ، بل إنهم زادوا عليهم بالضلال الكثير ، واتبعوا أهواءهم ، وجادلوا في الله بغير علم و لا هدى و لا كتاب منير ، فقد سجلوا على أنفسهم بمخالفة كتب الله ، واعترفوا بذنبهم ، فسحقاً لأصحاب السعر .

والمقصود: أنهم كما خالفوا في دينهم منهج الرسل ، فقد عاندوا أيضاً صريح العقل ، قال ابن القيم : ولهذا قال بعض ملوك الهند ، وقد ذكرت له الملل الثلاث ، فقال : أما النصارى ، فانكان محاربوهم من أهل الملل يحاربونهم بحكم شرعى ، فإنى أرى ذلك بحكم عقلى : وإن كنا لانرى بحكم عقولنا قتالا ، ولكن استثنى هؤلاء القوم من بين جميع العوالم، لأنهم قصدوا مضادة العقل، و ناصبوه العداوة، و حلوا ببيت الاستحالات وحادوا عن المسلك الذي انتهجه غيرهم من أهل الشرائع، فشذو ا عن جميع مناهج العالمالصالحة ، العقلية والشرعية واعتقدوا كلمستحيل بمكناً ، وبنوا على ذلك شريعة لاتؤدى ألبتة إلى صلاح نوع من أنواع العالم، إلا أنها تصير العاقل إذا تشرع بها أخرق، والرشيد سفيهاً، والمحسن مسيئاً، لأن من كان أصل عقيدته التي نشأ عليها الإساءة إلى الخالق ، والنيل منه ، ووصفه بضد صفاته الحسني ، فأخلق به أن يستسهل الإساءة إلى المخلوق، مع ما بلغنا عنهم من الجهل وضعف العقل ، وقلة الحياء ، وخساسة الهمة ، هذا ، وقد ظهر له من باطلهم وضلالهم غيض من فيض ، وكانوا إذ ذاك أقرب عهداً بالنبوة ، قال أفلاطون ـ رئيس سدنة الهياكل بمصر ، وليس بأفلاطون تلميذ سقراط، ذاك أقدم من هذا ـ: لما ظهر محمد بتهامة، ورأينا أمره يعلو على الامم المجاورة له ، رأينا أن نقصد أسقطر البابلي (١) ، لنعلم ماعنده ، ونأخذ برأيه ، فلما اجتمعنا على الخروج من مصر ، رأينا أن نصير إلى أقراطيس معلمنا وحكيمنا لنودعه ، فلما دخلنا عليه ، ورأى

<sup>(</sup>١) في إغاثة اللهفان " اصطمر " وفي نسخة منها " اصطفر "

جمعنا أيقن أن الهياكل قد خلت منا، فغشى عليه حيناً غشية ظننا أنه فارق الحياة فيها ، فبكينا ، فأوماً إلينا أن كفوا عن البكاء ، فتصبرنا جهدنا حتى هدأ وفتح عينيه ، فقال : هذا ماكنت أنهاكم عنه ، وأحدركم منه ، إنكم قوم غيرتم فغير بكم ، أطعتم جهالا من ملوككم فخلطوا عليكم فى الأدعية ، فقصدتم البشر من التعظيم بما هو للخالق وحده ، فكنتم فى ذلك كن أعطى القلم مدح الكاتب . وإنما حركة القلم بالكاتب .

ومن المعلوم أن هذه الآمة ارتكبت محذورين عظيمين ، لايرضي بهما ذو عقل و لا معرفة . أحدهما : الغلو في المخلوق ، حتى جعلوه شريكا للخالق، وجزءًا منه ، إلها آخر معه، ونفوا أن يكون عبداً له، والثاني: تنقص الخالق وسبه ورميه بالعظائم، حيث زعموا أن الله سبحانه وتعالى عن قولهم علواً كبيراً نزلمن العرش وكرسي عظمته ، ودخل في فرج امرأة ، وأقام هناك تسعة أشهر ، يتخبط بين البول والدم والنجو ، قد علته أطباق المشيمة والرحم والبطن ، ثم خرج من حيث دخل رضيعاً صغيراً ، يمص الثدى ، ولف فى القـمط ، وأودع السرير يبكي و يجوع ويعطش ويبول ويتغوط، ويحمل على الأيدى والعواتق، ثم صار إلى أن لطمت اليهود خدیه ، و ربطوا یدیه ، و بصقوا فی وجهه ، وصفعوا قفاه ، وصلبوه جهرآ بين لصين ، وألبسوه إكليلا من الشوك ، وسمَـروا يديه ورجليه ، وجرعوه أعظم الآلام؛ هذا ، وهو الإله الحق الذي ببده أتقنت العوالم ، وهو المعبود المسجود له، ولعمرالله إن هذه مسبة لله سبحانه ماسبه بها أحد من البشر قبلهم ولا بعدهم ، كما قال تعالى فيما حكاه عنه رسوله الذي ننزهه وننزه أخاه المسيح عنهذا الباطل الذي تكاد السموات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هدًا ، فقال: «شتمنى ابن آدم، وما ينبغى له ذلك ، وكذبنى ابن آدم، وما ينبغى له ذلك، أما شتمه إياى فقوله: اتخذالله ولداً، وأنا الأحد الصمد ، الذى لم ألد ولم أولد، ولم يكن لى كفوا أحد، وأما تكذيبه إياى فقوله: لن يعيدنى كما بدأنى ، وليس أول الخلق بأهون على من إعادته ، وقال عمر بن الخطاب رضى الله عنه في هذه الآمة: "أهينوهم ولا تظلموهم ، فقد سبوا الله مسبة ماسبه إياها أحد من البشر ".

ولعمر الله إن عباد الأصنام ، مع أنهم أعداء الله على الحقيقة ، وأعداء رسله ، وأشد الكفار كفراً ، يأنفون أن يصفوا آلهتهم التي يعبدونها من دون الله ، وهي من الحجارة والحديد والخشب بمثل ماوصفت هذه الأمة رب العالمين ، وإلَّه السموات والأرضين ، وكان الله في قلوبهم أجل وأعظم من أن يصفوه بذلك أو بما يقاربه، وإنما شرك القوم أنهم عبدوا من دونه آلهة مخلوقة مربوبة محدثة ، زعموا أنها تقربهم إليه زلني ، لم يجعلوا شيئًا من آلهتهم كفوأ له ، ولا نظيرًا ، ولا ولداً ، ولم ينالوا من الرب تعالى مانالت منه هذه الامة ، وعذرهم فى ذلك أقبح من قولهم ، فإن أصل معتقدهم أن أرواح الأنبياء كانت في الجحيم في سجن إبليس من عهد آدم إلى زمن المسيح، فكان إبراهيم وموسى ونوح وصالح وهود معذبين مسجونين فى النار ، بسبب خطيئة آدم وأكله من الشجرة ، وكان كلما مات واحد من بني آدم أخذه إبليس وسجنه بذنب أبيه ، ثم إن الله سبحانه لما أراد رحمتهم وخلاصهم من العذاب تحيل على إبليس بحيلة ، فنزل عن كرسي عظمته ، والتحم ببطن مريم حتى ولد، وكبر وصار رجلا، فمكن أعداءه اليهود من نفسه حتى

صلبوه وسمروه وتوجوه بالشوك على رأسه، فلص أنبياء ورسله، وفداهم بنفسه ودمه، فهرق دمه فى مرضاة جميع ولد آدم، إذ كان ذنبه باقياً فى أعناق جميعهم، فلصهم منه بأن مكن أعداء من صلبه وتسميره وصفعه، إلا من أنكر صلبه، أو شك فيه، وقال: إن الإله يجل عن ذلك، فهو فى سجن إبليس معذب حتى يقر بذلك، وأن إلهه صلب وصفع وسمر، فنسبوا الإله الحق سبحانه إلى ما يأنف أسقط الناس أن ينسبه إليه مملوكه وعبده، وإلى ما يأنف عباد الأصنام أن تنسب إليه أو ثانهم، وكذبوا الله سبحانه فى كونه تاب على آدم، وغفر له خطيئته، ونسبوه إلى أقبح الظلم، حيث زعموا أنه سجن أنبياءه ورسله وأولياءه فى الجحيم بسبب خطيئة أبيهم، ونسبوه إلى غاية العجز، حيث عجزوه أن يخلصهم بقدرته من غير هذه الحيلة، ونسبوه إلى غاية النقص حيث سلط أعداءه على نفسه وابنه، ففعلوا مافعلوا.

وبالجملة فلا نعلم أمة من الأمم سبت ربها ومعبودها وإلـ هها بما سبه به هذه الأمة ، كما قال عمر : "إنهم سبتوا الله مسبة ماسبه إياها أحد من البشر "وكان بعض أثمة الإسلام إذا رأى نصرانياً أغمض عينه عنه ، وقال : لاأستطيع أملاً عيني بمن سب إلـ هه ومعبوده أقبح السب ، ولهذا قال عقلاء إلملوك : إن جهاد هؤلاء واجب شرعاً وعقلا ، فانهم عار على بني آدم ، مفسدون للعقول والشرائع ، انتهى .

وسيأتى شرح مذهبهم فى التثليث فيها بعد إن شاء الله تعالى .

## فصـــل

قال النصراني": والذي آل الأمر إليه أنه قد وجد في جميع البلاد عدة من المسيحيين اسماً، وأقل من القليل حقاً وفعلا، ولكن الله لم يكن يتغافل عن هذه الخطايا في قومه ، بل من أقصى أطراف ، أفاض كالطوفان جنوداً لاتحصى عدداً إلى بلاد النصارى، وإذا لم يتعظ الباقون بما لقوا من هؤلاء من القتل والشدائد ، ولم يعودوا للحق أذن بعدله أن يظهر محمد ، ويدعو الناس إلى الشريعة الجديدة ، التي مع أنها مخالفة لدين المسيح مضادة له ، لكنها في ظاهر الألفاظ كانت تحاكى سيرة لدين المسيح مضادة له ، لكنها في ظاهر الألفاظ كانت تحاكى سيرة كثيرين من النصارى ، وكان أول المدعوين إلى هذه الشريعة العرب الذي على أيديهم فتحت في مدة يسيرة من الزمان بلاد العرب والشام ومصر وبلاد الفرس ، ثم ملكت المغرب والأندلس أيضاً .

وأما دولة العرب فقد انتقلت إلى غيرهم من الأمم، وبالخصوص إلى الأتراك الذين هم أمة ذات بأس وقوة فى الحرب، وهم بعد طول محاربة المسلمين دعوا إلى العهد، وقبلوا الشريعة الموافقة لأخلاقهم بغير امتناع، ونقلوا حكم الدولة لانفسهم، ثم فتحت على أيديهم بلاد الروم، وبإقبال سعادتهم فى الحروب وصلوا إلى حدود بلاد النمسا أيضاً.

ونقول، وبالله التوفيق: إن ماذكره من قلة الدين قبل ظهور محمد صلى الله عليه وسلم دليل ظاهر وحجة واضحة وبرهان قاطع على نبوته وصحة رسالته، كما أشرنا إليه فيما تقدم، وذلك أن سنة الله قد مضت بمقتضى حكمته، وموجب رحمته أن يرسل رسله إلى الناس في أوقات

فترات الرسالة، وإعراض الناس عما جاءت به الرسل، إعداراً منه تعالى إلى الخلق، ورحمة بمن أراد به خيراً.

فلما كانت الشرائع قد اندرست قبل مبعث محمد صلى الله عليه وسلم لتقادم عهدها ، وطول زمانها ، واختلط بسبب ذلك الحق بالباطل ، والهدى بالضلال ، والصدق بالكذب ، وصار ذلك سبباً لإعراض الخلق عن العبادات ، وأن يقولوا : ما إلَّهنا قد عرفنا أنه لابد من عبادتك ، ولكنا لانعرف كيف عبادتك ، فلا بدأن يزيح الله عذرهم ببعثة الرسول إليهم ، ولهذا قال تعالى فى كتابه العزيز : ﴿ يَا أَهُلُ الْكُتَابُ قد جامكم رسولنا يبين لكم على فترة من الرسل أن تقولوا ماجاءنا من بشير و لا نذير ، فقد جامكم بشير ونذير ، والله على كل شيء قدير ﴾ فخاطب سبحانه أهل الكتاب من اليهود والنصاري في هذه الآية بأنه بعث إليهم رسوله محمداً صلى الله عليه وسلم على حين فترة من الرسل ، ودروس من السبل ، وتغير الأديان، وكثرة عبادة الأوثان، والنيران والصلبان، فكانت النعمة به أتم، والحاجة إليه أعم، فإن الفساد قد عم البلاد، والطغيان والجهل قد ظهر في سائر العباد ، إلا قليلا من المتمسكين ببقايا من دين الأنبياء الأقدمين من بعض أحبار اليهود ، وعباد النصاري والصابئين .

وقد أخرج الإمام أحمد في "مسنده"، ومسلم في "صحيحه"، والنسائي في "سننه" من غير وجه عن مطرف بن عبد الله بن الشخير عن عياض ابن حمار المجاشعي رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب ذات يوم: فقال في خطبته: « إن ربي أمرني أن أعلم ماجهلتم مما علمني في يومي هذا: كل مال أنحلته عبادي حلال ، وأني خلقت عبادي حنفاء كلهم ،

وأنهم أتنهم الشياطين فأصلتهم عن دينهم، وحرمت عليهم ما أحللت هم، وأمرتهم أن يشركوا بى مالم أنزل به سلطاناً، وأن الله سبحانه نظر إلى أهل الارض فمقتهم عربهم وعجمهم، إلا بقايا من بنى إسرائيل، وقال: إنما بعثتك لابتليك وأبتلى بك، وأنزلت عليك كتاباً لايفسله الماء، تقرأه نائماً ويقظاناً، ثم إن الله أمرنى أن أحرق قريشاً، فقلت: يارب إذاً يثلغوا رأسى، فيدعوه خبزة، فقال: استخرجهم كما استخرجوك، وأغق، فسننفق عليك، وابعث جنداً نبعث خسة أمثاله، وقاتل بمن أطاعك من عصاك، وأهل الجنة ثلاثة: ذو سلطان مقسط متصدق موفق؛ ورجل رحيم رقيق القلب بكل ذى قربى ومسلم؛ ورجل عفيف فقيرذو عيال. وأهل النارخسة: الضعيف الذى لازبر له، الذين هم فيكم تبع، لا يبتغون أهلا ولا مالا؛ والخائن الذى لا يخنى له طمع وإن فيكم تبع، لا يبتغون أهلا ولا مالا؛ والخائن الذى لا يخنى له طمع وإن دق إلا خانه؛ والرجل لا يصبح ولا يمسى إلا وهو يخادعك عن أهلك ومالك،؛ وذكر البخل؛ والكذب؛ والشنظير الفاحش.

والمقصود من إيراد هذا الحديث قوله: «إن الله نظر إلى أهل الارض فمقتهم عربهم وعجمهم إلا بقايا من بنى إسرائيل»، وفى لفظ مسلم و إلا بقايا من أهل الكتاب » فكان الدين قد التبس على أهل الارض كلهم حتى بعث الله رسوله محمداً خاتم النبيين الذى لانبى بعده ، بل هو المعقب لجميعهم ، فهدى الحلائق ، وأخرجهم من الظلمات إلى النور، وتركهم على المحجة البيضاء والشريعة الغراء، ولهذا قال تعالى: ﴿أن تقولوا ماجاءنا من بشير و لا نذير ﴾أى بشير بالخير و نذير من الشر ﴿ فقد جاء كم بشير و نذير » يعنى محمداً صلى الله عليه وسلم ﴿ والله على كل شيء قدير ﴾ .

فثبت بمقتضى هذه المقدمة التي قررناها ، واعترف الخصم بصحة معناها ، وهو حصول غربة الدين قبل ظهور محمد صلى الله عليه وسلم ، حتى عند النصاري الذين هم أقرب الناس عهداً بالكتب والرسل أن بعثة محمد صلى الله عليه وسلم كانت رحمة من الله لخلقه ، هداهم بها بعد الضلالة ، وبصَّرهم بها من العمى، وأرشدهم بها من الغي، وأخرجهم بها من الظلمات إلى النور، وهذا هواللا تق بحكمته ورحمته ، و مامضي في خلقه من سابق سنته ، لاما يقول أعداؤه الكاذبون عليه ، المكذبون رسوله ، الزاعمون أنه كاذب عليه ، متقوِّل على الله ما لم ينزل إليه ، فانه لايليق بحكمة الرب الحكيم ، ورحمة الملك القادر الرحيم أن يؤيد من هذا شأنه أعظم التأييد، ويمكن له في الارض غاية التمكين ، بلكان اللائق به أن يأخذه ، ويجعله نكالا وعبرة للمعتبرين ، كما قال سبحانه و تعالى : ﴿ وَلَوْ تَقُوَّلُ عَلَيْنَا بِعَضَ الْأَقَاوِيلُ ، لاخذنا منه باليمين ، ثم لقطعنا منه الوتين ، فما منكم من أحد عنه حاجزين ﴾ فأقام سبحانه في هذه الآية البرهان القاطع علىصدق رسوله، وأنه لم يتقوَّل عليه فما قاله ، وأنه لو تقوَّل عليه لما أقره ، ولعاجله بالإهلاك ، فان كمال علمه وقدرته وحكمته تأبي أن يقر من تقول عليه وافترى ، وأضل عباده ، واستباح دماء من كذبه وحريمهم وأموالهم ، وأظهر في الأرض الفساد والجور والكذب وخلاف الحق، فكيف يليق بأحكم الحاكمين، وأرحم الراحين، وأقدر القادرين أن يقدره على ذلك ١٤ بل كيف يليق به أن يؤيده وينصره ويعليه ويظهره ويظفره بأهل الحق يسفك دماءهم ، ويستبيح أموالهم وأولادهم ونساءهم ، قائلا : إن الله أمرنى بذلك وأباحه لى ؟ ١

بل كيف يليق به أن يصدقه بأنواع التصديق كلها، فيصدقه باقراره وبالآيات المستلزمة لصدقه التي دلالتها على التصديق ، كدلالة التصديق بالقول أو أظهر ، ثم يصدقه بأنواعها كلها على اختلافها ١٤ فكل آية على انفرادها مصدقة له ، ثم يحصل باجتماع تلك الآيات تصديق فوق تصديق ، كُلُّ آية على انفرادها، ثم يعجز الخلق عن معارضته ، ثم يصدقه بكلامه وقوله ، ثم يقيم الدلالة القاطعة على أن هذا قوله وكلامه ، فيشهد له بإِقْرَاره وفعله وقوله ، فمن أعظم المحال ، وأبطل الباطل، وأبين البهتان أن يجوز على أحكم الحاكمين، ورب العالمين أن يفعل ذلك بالكاذب المفترى عليه ، الذي هو شر الخلق على الإطلاق ، فمن جوز ذلك على الله أن يفعل هذا بشر خلقه، وأكذبهم عليه، فما آمن بالله قطعاً ، ولاعرف الله وأنه رب العالمين ، و لا يحسن نسبة ذلك إلى من له مسكة من عقل وحكمة وحجاً ، ومن فعل ذلك فقد أزرى على نفسه ، ونادى على جهله . وقد ذكر الإمام أبو عبدالله بن القيم مناظرة جرت له مع بعض علماء أهل الكتاب تتعلق بهذا المقام ، قال : قلت له بعد أن أفضى في نبوة النبي صلى الله عليه وسلم ، إلى أن قلت له : إنكار نبو ته يتضمن القدح فى رب العالمين ، وتنقصه بأقبح التنقص ، فكان الكلام معكم فى الرسول ، والكلام الآن في تنزيه الرب تعالى ، فقال: كيف تقول مثال هذا الكلام ؟! فقلت له: بيانه على ، فاسمع الآن ، أنتم تزعمون أنه لم يكن رسولا ، وإنما كان ملكا قاهراً قهر الناس بسيفه حتى دانوا له ، ومكث ثلاثا وعشرين سنة يكذب على الله ، ويقول : أوحى إلى ولم يوح إليه ، وأمرنى ولم

يأمره، ونهانى ولم ينهه، وقال الله كذا، ولم يقل ذلك، وأحل كذا، وحرم كذا ، وأوجب كذا ، وكره كذا ، ولم يحل ذلك ، ولا حرمه ، ولا أوجبه ، ولا كرهه ، بل هو فعل ذلك من تلقاء نفسه كاذبا مفتريا على الله ، وعلى أنبيائه ، وعلى رسله وملائكته ، ثم مكث من ذلك عشر سنين يستعرض عباده ، يسفك دماءهم ، ويأخذ أموالهم ، ويسترق نساءهم وأبناءهم ، ولا ذنب لهم إلا الرد عليه ومخالفته ، وهو فى ذلك كله يقول: الله أمرنى بذلك ، ولم يأمره ، ومع ذلك فهو ساع فى تبديل أديان الرسل ، ونسخ شرائعهم ، و َحلِّ نواميسهم ، فهذه حاله عندكم ، فلا يخلو إما أن يكون الرب تعالى عالماً بذلك ، مطلعاً عليه من حاله ، يراه ويشاهده أو لا ، فان قلتم : إن ذلك جميعه غائب عن الله لم يُعلمه قدحتم في الرب تعالى ، ونسبتموه إلى الجهل المفرط ، إذ لم يطلع على هذا الحادث العظيم ، ولا علمه ، ولا رآه ، وإن قلتم : بل كان بعلمه ، واطلاعه ومشاهدته ، قيل لكم : فهل كان قادراً على أن يغير ذلك ، ويأخذ على يده، ويحول بينه وبينه أم لا؟ فان قلتم: ليس قادراً على ذلك نسبتموه إلى العجز المنافى للربوبية ، وكان هذا الإنسان هو وأتباعه أقدر منه على تنفيذ إرادتهم ، وإن قلتم : بل كان قادراً ، ولكن مكنه و نصره وسلطه على الخلق ولم ينصر أولياءه ، وأتباع رسله ، نسبتموه إلى أعظم السفه والظلم والإخلال بالحكمة .

هذا لوكان مخلياً بينه وبين مافعله ، فكيف ا وهو فى ذلك كله ناصره ومؤيده ، ومجيب دعواته ، ومهلك من خالفه وكذبه ، ومصدقه بأنواع

التصديق كلها ، ومظهر الآيات على يديه التي لو اجتمع أهل الأرض كلهم على أن يأتوا بواحدة منها لما أمكنهم ، ولعجزوا عن ذلك ، وكل وقت من الأوقات يحدث له من أسباب النصر والتمكين والظهور والعلو وكثرة الاتباع أمراً خارجاً عن العادة ، فظهر أن من أنكر كونه رسولا نبياً فقد سب الله تعالى ، وقدح فيه ، ونسبه إلى الجهل والعجز والسفه ؛ قلت له : ولا ينتقض هذا بالملوك الظلمة الذين مكنهم في الأرض وقتاً ما ، ثم قطع دابرهم ، وأبطل سنتهم ، ومحا آثارهم ووجودهم ، فان أولئك لم يدَّعوا شيئاً من هذا، ولا أُيدوا ونصروا ؛ وظهرت على أيديهم الآيات، ولا صدقهم الرب تعالى بإقراره ، ولا بفعله ، ولا بقوله، بل كان أمرهم بالضد من دين الرسول، كفرعون ونمرود، وأضرابهما ، ولا ينتقض هذا بمن ادعى النبوة من الكذابين ، فان حاله كانت بضد حال الرسول ، ومن حكمة الله سبحانه أن أخرج مثل هؤلاء في الوجود ليعلم حال الكذابين وحال الصادقين ، فكان ظهورهم من أبين الأدلة على صدق الرسل ، والفرق بين هؤلاء وبينهم ، فبضدها تتبين الأشياء ، والضديظهر حسنه الضد ، فمعرفة أدلة الباطل وشبهه ، من أنواع أدلة الحق وبراهينه ، فلما سمع منى ذلك ، قال : معاذ الله ، لانقول : إنه ملك ظالم، بل نبي كريم ، من اتبعه فهو من السعداء ، وكذلك من اتبع موسى فهو كمن اتبع محمداً ، قلت له : بطل كل ماتموهون به بعد هذا ، فانكم إذا أقررتم بأنه نبي صادق ، فلا بد من تصديقه في جميع ما أخبر به ، وقدعلم أتباعه وأعداؤه بالضرورة أنه دعا الناس كلهم إلى الإيمان به ،

وأخبر أن من لم يؤمن به فهو مخلد فى النار ، وقاتل من لم يؤمن به من أهل الكتاب ، واستباح دماءهم و نساءهم وأبناءهم ، فانكان ذلك عدواناً منه وجوراً لم يكن نبياً ، وعاد الأمر إلى القدح فى الرب تعالى ، وإنكان ذلك بأمر الله ووحيه ، لم يسع مخالفته ، وترك اتباعه ، ولزم تصديقه فيها أخر ، وطاعته فيها أمر ، انتهى .

وأما قول النصراني: إنها ـ يعني شريعة محمد صلى الله عليه وسلم ـ مخالفة لدين المسيح ، مضادة له ، فهذا الأطلاق والعموم باطل ، فان دين المسيح ، بل وجميع أديان الرسل من أو لهم إلى آخرهم خاتمهم محمد صلى الله عليه وسلم متفقة في قواعد الدين، وأصول الإيمان، من توحيد الله تعالى، ونفر الشريك له ، وتنزمه عن النقائص المتضمن لنفر الصاحبة ، والولد، وعلى إفراده سبحانه بالعبادة ، و تصديق جميع رسله ، و الإيمان بملائكته وكتبه ، والإيمان باليوم الآخر ، والجنة والنار ، وغير ذلك من أصول الإيمان، وقواعد الدين، كما قال تعالى فى كتابه: ﴿ شرع لَكُمْ مِنَ الدِّينِ ماوصى به نوحاً ، والذى أوحينا إليك ، وما وصينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ، ولا تتفرقوا فيه ﴾ وقال تعالى : ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله ، واجتنبوا الطاغوت ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلُكُ مِنْ رَسُولَ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهِ لَاإِلَّهِ إِلَّا أَنَا فاعبدون ﴾ و في صحيح البخاري، وغيره عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: « نحن معاشر الأنبياء إخوة العلات ، ديننا واحد » يعنى بذلك التوحيد الذى بعث الله به كل رسول أرسله ، وضمنه كل كتاب أنزله ؛ وأما الشرائع فمختلفة فى الأوامر والنواهى ، فقد يكون الشيء فى هذه الشريعة حراماً ، ثم يحل فى الشريعة الآخرى ، و بالعكس ، وخفيفاً فيزاد بالشدة فى هذه دون هذه ، وذلك لما لله تعالى فى ذلك من الحكمة البالغة ، والحجة الدامغة ، قال سعيد بن أبى عروبة عن قتادة فى قول الله تعالى : ﴿ لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً ﴾ يقول : السنن مختلفة ، فى التوراة شريعة ، وفى الإنجيل شريعة ، وفى القرآن شريعة ، على فيها مايشاء ، ويحرم مايشاء ، ليعلم من يطعه بمن يعصيه ، والدين الذى لايقبل غيره التوحيد والإخلاص الذى جاءت به الرسل .

والمقصود أن شريعة محمد صلى الله عليه وسلم موافقة لدين المسيح فى التوحيد، وأصول الديانات، وإن خالفته فى بعض مادون ذلك من الشرائع، لكنها مخالفة لما ابتدعه ضلال النصارى، واخترعوه من قبل أنفسهم، وبدلوا به دين المسيح من الغلو فى المخلوق حتى أنزلوه منزلة الخالق، وادعوا أنه الله، وأنه ابن الله، تعالى الله وتقدس، وتنزه عن قولهم علواً كبيراً، وكذا مابدلوه من فروع دين المسيح عليه السلام، كاستحلال الميتة والحنزير، وإحداث البدع فى العبادات، عما نسخوا به دين المسيح عليه السلام، فبعث الله رسوله محمداً صلى الله عليه وسلم يدعوهم إلى عبادة الله من عبادة العباد، وإلى متابعة عبده ورسوله المسيح عيسى ابن مريم، وتصديقه فى بشارته بخاتم الرسل وسيدهم فى الدنيا والآخرة الذى هو أولى الناس به، كما ثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه الذى هو أولى الناس بابن مريم فى الدنيا والآخرة، ليس بينى وبينه نبى، قال : وأنا أولى الناس بابن مريم فى الدنيا والآخرة، ليس بينى وبينه نبى،

والانبياء إخوة أبناء عَلات ، أمهاتهم شتى ، ودينهم واحد ، أخرجه البخارى ، ومسلم ؛ و إخوة العَــلات : أبناء أمهات شتى من رجل و احد . وأما ماذكره النصراني منوقوع الفتوحات على أيدى العرب، ثم انتقال الدولة إلى غيرهم فني ضمنه دليلان من أدلة الرسالة المحمدية ، وعلمان من أعلامها : الأول : أن النبي صلى الله عليه وسلم أخبر بتلك الفتوحات ، وبلوغ دينه إلى المشارق والمغارّب ، وظهور أمته على فارس الروم، فوقع ذلك على وفق ما أخبر، كما سيأتى ذكر الأحاديث بذلك إن شاء الله تعالى ، فكان ذلك دليلا على صدقه ؛ الثانى : أنه صلى الله عليه وسلم أنذر بانتقال الآمر من قريش الذين هم سادة العرب وقادتها إذا وقع منهم الخلل فى إقامة الدين، كما أخرج البخاري فى "صحيحه"، وغيره عن معاوية بنأبي سفيان رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: و إن هذا الأمر في قريش لايعاديهم أحد إلا كبه الله على وجهه في النار ، ما أقاموا الدين، وهذا يدل على أنهم إذا لم يقيموا الدين يخرج الأمر عنهم. وأخرج الطبرانى عن على رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « ألا إن الأمراء من قريش ما أقاموا ثلاثاً ... ، الحديث ، وأُخِرجه الطيالسي، والبزار، والبخاري في " التاريخ "من طريق سعد بن إبراهيم عن أنس بلفظ : ﴿ مَا إِذَا حَكُمُوا فَعَدَلُوا ﴾ ، الحديث . وله طرق متعددة.

وأخرج الإمام أحمد بن حنبل ، وأبو يعلى الموصلي من حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه عن الني صلى الله عليه وسلم أنه قال :

« يامعشر قريش إنكم أهل هذا الأمر مالم تحدثوا ، فاذا غيرتم بعث الله عليكم من يلحاكم كما يلحى القضيب »، قال الحافظ ابن حجر: ورجاله ثقات.

وأخرج الشافعي ، والبيهق من طريقه بسند صحيح إلى عطاء ابن يسار يرفعه إلى النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال لقريش: ﴿ أَنتُم أُولَى الناس بهذا الأمر ماكنتم على الحق ، إلا أن تعدلوا عنه ، فتلحون كما تلحى هذه الجريدة ».

فقد دلت هذه الأحاديث، وما ورد فى معناها من منطوق أو مفهوم على خروج الأمر, عن قريش الذين هم أثمة العرب، والعرب لهم تبع، وأن ذلك إنما يكون إذا وقع منهم التغيير، ولم يستقيموا على السنن القويم، وأنه يتقدم ذلك ماهددوا به من تسليط من يؤذيهم عليهم؛ قال ابن حجر: فوجد ذلك فى الدولة العباسية، بغلبة مواليهم، بحيث صاروا معهم كالصبى المحجور عليه، يتمتع بلذاته، ويباشر الأمور غيره، ثم اشتد الخطب، فغلب عليهم الديلم، فضايقوهم فى كل شىء، حتى لم يبق للخليفة إلا الخطبة، واقتسم المتغلبون المالك فى جميع الأقاليم، ثم طرأ عليهم طائفة بعد طائفة، حتى انتزع الأمر منهم فى جميع الأقطار، ولم يبق للخليفة إلا مجرد الاسم فى بعض الأمصار، انتهى.

وهذا لأن الذي نالته العرب من العز والظهور والغلبة إنما حصل لهم ببركة اتباع الرسول صلى الله عليه وسلم، وطاعتهم له، كما قال الله تعالى: ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم فى الأرض كما استخلف الذين من قبلهم ، وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم ،

وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً ، يعبدو نني لايشركون بي شيئاً ، ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون ﴾ وقال النبي صلى الله عليه وسلم فيها صح عنه : . إن الدنيا حلوة خضرة ، وأن الله مستخلفكم فيها فناظر كيف تعملون ، فلما كانت الخلفاء على الاستقامة والسداد في أمر الدين كان لهم فى الأرض غاية التمكين تصديقاً لما أخبر به الصادق الأمين، فلما غيروا بمخالفة بعض أمر النبي صلى الله عليه وسلم وقع بهم ماهددوا به ، حيث كانت نعم الله عليهم أعظم منها على غيرهم ، وكان الواجب عليهم من شكرها بحسب ماخصوا به منها ، فكان في أول الأمر وآخره براهين ساطعة ، وأدلة قاطعة ، على أن محمداً رسول الله صلى الله عليه وسلم من جهة وقوع ماأخبر به مطابقاً لخبره ، ومن جهة اقتران العز والظهور والسعادة باتباع سنته، واقتران الذل والخذلان بترك أمره ومخالفته، فقد تضافرت حجج الله وبيناته على صدق هذا الرسول الكريم في كل عصر على ممر الدهور والأزمان، ثم إن الفتوحات التي حصلت على أيدى غير العرب من الأمم الذين دخلوا في الإسلام وانتموا إلى الملة ، وقاموا بجهاد الأعداء المضادين لها ، هي من آثار الوعد الصادق من التمكين لهذه الأمة الإسلامية في الأرض، وظهور دينهم على غيره من الأديان ، وانتصارهم على عبدة الأو ثان والصلبان ، فليس في خروج الأمر عن العرب في بعض الأزمان ، و بعض الأقطار إلىغيرهم من هذه الأمة مايقتضى نقصاً فى الدين ، ووهناً فى الملة ، فانكل خير حصل لهذه الأمة من العرب وغير العرب ، فهو من بركة اتباع الني صلى الله عليه وسلم والانتهاء إلى ملته .

## فص\_\_\_ل

وأما قول النصرانى: وهم ـ يعنى الأتراك ـ بعد طول محاربة المسلمين دعوا إلى العهد وقبلوا الشريعة الموافقة لأخلاقهم بغير امتناع ، ونقلوا حكم الدولة لأنفسهم ، إلى آخره ، فهذا فيه نوعان من الخطأ:

الأول منهما مادل عليه كلامه من أن الأتراك الذين حاربوا المسلمين أو لا هم الذين كانت لهم الدولة آخراً ، وهذا باطل وجهل بالدول و أخبارها ، فان الآتراك الذين حاربوا المسلمين في الحوادث المشهورة ، هم التتار الذين خرجوا من أطراف بادية الصين ، فأفسدوا في الأرض ، وأبادوا البلاد والعباد ، وكانت منهم الحادثة العظمي على بغداد سنة ٢٥٤ ، وبها زالت دولة بني العباس من بغداد ، وكان رئيسهم جنكرخان ، ثم هو لا كوا بعده ، ووصلوا إلى حلب ، وأطراف الشام ، فالتقوا هناك بالعسكر المصرى ، فهزمهم الله تعالى شر هزيمة في سنة ثمان وخمسين وستمائة ، قال السخاوى المؤرخ : ثم لم يزل لهم بقايا يخرجون ، إلى أن كان آخرهم تيمرلنك المؤرخ ، الذي خرج سنة ثلاث وسبعين وسبعائة .

وبالجملة فلم يبق لهم على المسلمين سلطنة ، ولم تستقر لهم دولة ، وأما الأتراك الذين كانت لهم سلطنة على المسلمين ، فهم طوائف ، وأول حدوثهم فى دول الإسلام أيام المعتصم العباسى لكون السبى كثر فيهم إذ ذاك ، فاستكثر المعتصم منهم الماليك حتى كان أكثر عسكره منهم ، ثم غلبوا على الملك ، كما أشرنا إليه قريباً ، حتى قتلوا ابن سيدهم المتوكل بن المعتصم ، ثم خالطت المملكة بنو بويه ملوك الديلم ، ثم كانت الملوك

السامانية من الترك أيضاً ، ثم غلب على المالك آل سبكتكين غلام معز الدولة ابن بويه الديلمي، ثم آل سلجوق، فامتدت مملكتهم من خراسان إلى العراق والشام والروم ، ثم كانت حادثة التتار التي زالت بها الحلافة من بغداد ، ثم كانت بقايا أتباع آل سلجوق بالشام ، ثم كان أتباع آل زنكي بنو أيوب الأكراد ، فاستكثر بنو أيوب من الماليك الأتراك فغلبوهم بالديار المصرية والشامية، وكان من هؤلاء الأتراك السلطان الملك المظفر ـ قطز ـ الذي خرج بالعساكر المصرية إلى ملاقاة التتار بالشام في الواقعة التي أشرنا إليها ، ثم كانت بعدهم الدولة الجاركسية ، وكانوا مماليك للا تراك المذكورين استكثروا منهم ، ثم غلبوهم على المملكة ، وهم الذين أخرجهم السلطان الغوري ، وكانوا أيضاً من الأتراك ، فهذه دولة الأتراك المشهورة في الإسلام لم يكن ملكهم ودولتهم إلا بالطريق التي ذكر ناها، وأما التتار فهم ، وإن كان قد دخل فى الإسلام منهم من شاء الله ، فلم يبق لهم على المسلمين دولة ، ولم يستقر لهم سلطنة ، بلكان آخر أمرهم الدمار و البوار .

ومنشأ غلط النصراني هو من جهة مايقال: إن سلاطين بني عثمان كانوا في الأصل من التتار، كما هو أحد الأقوال في نسبهم، وهذا، وإن كان هوالأصح في نسبهم عند البعض، لكن دولتهم لم تنشأ من جهة التتار، ولا كان لهم بها تعلق، وإنما كان ابتداؤها في أطراف الروم مما يلي الشام، وسبب ذلك أن السلطان عثمان، وهو الذي ينسبون إليه، كان هو وأبوه في خدمة السلطان علاء الدين السلجوقي، ملك تلك الناحية، فترقت بهم الأحوال في خدمته، فتوفي السلطان السلجوقي، وعثمان في خدمته، ومن

أعيان دولته ، ولم يكن بعد السلطان من أهل بيته من يقوم مقامه ، فاتفق العسكر على تولية عثمان وتقديمه ، فتم له الآمر ولأولاده من بعده ، فافتتحوا الديار الرومية ، واستقرت بها سلطنتهم ، ثم أخذوا ممالك الشام ومصر والحرمين من الجراكسة فما بعد العشرين وتسعائة .

النوع الثانى : قوله : وقبلوا الشريعة الموافقة لأخلاقهم بغير امتناع، فتحت هذا الكلام تمويه باطل، وهو خطأ ظاهر، ثم هو مناقض لما يأتى من كلامه أن الشريعة الإسلامية متعلقة بالكلية بالسيف والفتال، ولكنه لما سمع بدخول من دخل فى الإسلام من التتار بغير إكراه ولا قتال حاول أن يجعل ذلك ليس من باب الاختيار الذى دعاهم إليه ماعرفوه بعقولهم من صحة دين الإسلام وشرفه حتى اختاروه على دينهم، وعلى اليهودية والنصرانية، فأحال ذلك على موافقة أخلاقهم.

ومن المعلوم أن من نشأ على دين وجد عليه آباءه وأسلافه والمعظمين عنده ، فانه لايدعه ويؤثر غيره عليه ، إلا أن يحمله على ذلك رغبة أو رهبة ، أو يدله العقل على فضيلة مااختاره ، فأما خلقه الموافق لهواه ، فانه لايدعوه إلى اختيار دين غيردين آبائه ، لاسيما ، والدين الذى اختاره يتضمن من التكاليف الشاقة على الانفس ماهو مضاد لهوى النفس ؛ ولا ريب أن الذين دخلوا فى الإسلام من أولئك التتار ، وقد كانوا أهل شوكة ودولة ، لم يكن لهم داع إلى ذلك من رغبة ، ولا رهبة ، وإنما دخلوا فى الإسلام لما رأوا من شرفه وفضله بعد مخالطة المسلمين ، وهذا يدل على معنى ماأشرنا إليه فيما تقدم ، ويأتى إيضاحه فيما بعد إن شاء الله من أن من الحكمة فى شرع الجهاد ليس إجبار الناس على

الدخول فى الإسلام بالظاهر دون الباطن ، وإنما سيف الجهاد منفذ للشريعة موصل لها إلى أسماع المكلفين حتى يصغوا إليها ، فيعلموا أنها الحق ، فيعملوا بها باطناً وظاهراً . ولما كان هؤلاء القوم خالطوا المسلمين، وسمعوا القرآن ، ورأوا محاسن الإسلام ، دعتهم عقولهم إلى استحسانه من غير داع آخر ، ولا رغبة ، ولا رهبة ، مع أن إسلام أكثرهم ضعيف من جهة تساهلهم فى فعل المأمورات ، وترك المحظورات ، كما ذكر ذلك العلماء بأحوالهم .

وأعلم أن السنة النبوية قد أشارت إلى قتال الترك وفتنتهم ، فهو من الأعلام الظاهرة على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، فعن أبى هريرة رضى الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا قوماً نعالهم الشعر ، وحتى تقاتلوا قوماً كأن وجوههم المجان المطرقة ، صغار الاعين ، ذلف الأنوف، ، أخرجه البخارى ، ومسلم، وغيرهما ؛ وفى رواية دحتى تقاتلوا الترك ، صغار الأعين، حمر الوجوه ، فطس الأنوف ، كأن وجوههم الجان المطرقة ، ؛ وفى رواية للبخارى : ﴿ لاتقوم الساعة حتى تقاتلوا خوزا ، وكرمان من الأعاجم ، حمر الوجوه ، فطس الأنوف، صغار الأعين، وجوههم كالمجان المطرقة، نعالهم الشعر، ؛ وفي لفظ: « عراض الوجوه ، ، وجاء عنه صلى الله عليه وسلم أنه أخبر بأن الترك ستغلب على العرب حتى تلحقها بمنابت الشيح والقيصوم ، وورد عنه في حديثه : ﴿ أَتركُوا التركُ ماتركُوكُم ، فان أول من يسلب أمتى ملكها بنو قنطور » ، فقد ظهر مصداق ما أخبر به صلى الله عليه وسلم فى هذه

الواقعة كغيرها من الغيوب التي أطلعه الله عليها، فوقعت على وفق ما أخبر.

المقام الثاني: قال النصراني: \_ فصل \_ في الرد على المسلمين يحجة مأخوذة من الكتب المقدسة التي لليهود والنصاري ، وأنها لم تتغير ، من المشهور المجتمع عليه عند المسلمين ، وما قد شهد له محمد أن الله بعث موسى ويشوع الذي اسمه في العربية عيسى ، وأن الذين دعوا الناس في أول الأمر إلى قبول شريعة يشوع كانوا من أهل الصلاح، ولكن مع ذلك توجد في القرآن أخبار عدة مخالفة لما أتى به موسى وتلاميذ يشوع ، ومن جملة تلك الآخبار نقتصر على ما أوتى به فى أمريشوع ، فأما الذى حقق رسله و تلاميذه بإجماع منهم كلهم أنه صلب ومات، وفي اليوم الثالث قام من بين الأموات ، وشاهده عدة من الناس ، وأما المسلمون يزعمون بخلاف ذلك أنه رفع إلى السماء خفية ، وأن المصلوب هو الشخص المشبه به ظنوه اليهود أنه هو ، وإنما يشوع فلم يصلب ، ولم يقتل ، ولا سبيل إلى فك هذا الاعتراض ، إلا أن يقولوا ، وهو قولهم : إن كتب موسى ، و تلاميذيشوع لم تبق على ماكانت عليه أو لا ، بل إنها تغيرت ، وقولهم هذا بما أبطلناه فيها تقدم، وإنما لو قال أحد: إن القرآن قد تغير ؛ لأنكر المسلمون ذلك، وقالوا: إن في إنكارهم ذلك ما يكفي رداً على من يقول: إنه بدل مالم يكن له حجة يستدل بها على صحة قوله ، مع أنهم لايمكنهم أن يستدلوا على صحة كتابهم بما يعادل دلالتناعلي صحة كتابنا من حيث انتشار عدة نسخ منذ أول الأمر في جميع الآفاق، لا كحال كتابهم بلسان واحد، بل بلغات عدة . وأنها محفوظة عند الفرق المختلفة ، هذا كلامه .

والجواب عنه من وجوه: الأول: أن هذا الاعتراض وأمثاله نظير اعتراض اليهود على نبوة عيسى عليه السلام واحتجاجهم بأشياء من التوراة التى بأيديهم ، كاعتراضهم فى إحلال السبت بأن فى التوراة الأمر بالتمسك بالسبت مادامت السموات والأرض ، وكاعتراضهم بما فى التوراة من وصف زمن المسيح مثل: أنه سيسكن الذئب مع الجل ، والنمر مع الجدى ، والأسد مع الضأن ، وأن الطفل يلاعب الحية ، وأن جبل الله سيعلو على سائر الجبال ، وأن غير اليهود من الأمم سيأتون و يسجدون لله فيه ، إلى غير ذلك من اعتراضات اليهود على نبوة عيسى عليه السلام ، وليس عند النصارى جواب عن اعتراضهم ، إلا وعند المسلمين من الأجوبة عن اعتراض الطائفتين ماهو أظهر وأوضح ، كما سيأتى ماتيسر من ذلك ، مما يتعلق بغرضنا إن شاء الله تعالى .

الوجه الثانى: أن المعجزات الظاهرة، والأدلة القاطعة قد قامت على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد ثبوت المعجزات فلا التفات إلى مثل هذه الاعتراضات، كما قد أجاب به النصرانى عن شبهات اليهود، فلا يبقى إلا التسليم لخبر من قامت المعجزة على صدقه، فلما ثبت بالادلة القاطعة صدق محمد صلى الله عليه وسلم فى خبره عن الله، علم قطعاً كذب كل خبر يخالف ماجاء به.

يوضح ذلك الوجه الثالث: وهو أن دعوى النصارى قتل المسيح، وصلبه، مستندة إلى أخبار من وضع الكتب التي بأيدى النصارى، وهي غير موثوق بها، لما سنبينه من أمرها، ولأنها كانت في أول الأمر

بأيدى عدد قليل لا يستبعد تو اطؤهم على الكذب والتبديل، والتغيير، فلا يعارض بها خبر من جاء بالمعجزات التي لامرية معها أنه أخبر بما أخبر به عن وحي من الله، وقد قال الله تعالى في الكتاب الذي أنزل عليه ، فيها ذم به اليهود: ﴿ وَبَكُفُرُهُمْ وَقُولُهُمْ عَلَى مُرْيَمُ بَهْنَاناً عَظَيماً ، وقولهُمْ إنا قتلنا المسيح عيسى ابن مريم رسول الله، وما قتلوه وما صلبوه، ولكن شبه لهم، وأن الذين اختلفوا فيه لغي شك منه مالهم به منعلم إلا اتباع الظن ، وما قتلوه يقيناً ، بل رفعه الله إليه ، وكان الله عزيزاً حكيما ﴾ وكان من خبر اليهود أنهم لما بعث الله عيسى بالبينات والهدى حسدوه على ما آتاه الله من النبوة والمعجزات الباهرات التيمنها أنه يبرىء الأكمه والأبرص ويحيى الموتى بإذن الله ، ويصور من الطين طائراً ، ثم ينفخ فيه فيكون طائراً يشاهد طيرانه بإذن الله عز وجل ، إلى غير ذلك من المعجزات التي أكرمه الله بها ، فأجراها على يديه ، ومع هذا كذبوه وخالفوه ورموه وأمه بالعظائم ، كما قال تعالى في الآية: ﴿ وقولهم على مريم بهتاناً عظيما ﴾ قال ابن أبي طلحة عن ابن عباس: إنهم رموها بالزنا ، وكذا قال غير واحد من السلف، وهوظاهرمن الآية، فجعلوها زانية قد حملت بولدها من ذلك، زاد بعضهم: وهي حائض ، ﴿ وقولهم إنا قتلنا المسيح عيسي ابن مريم رسول الله ﴾ أى هذا الذى يدعى لنفسه هذا المنصب ، وقد قتلناه ، وهذا من باب التهكم والاستهزاء ، كقول المشركين : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِي نَزَلُ عَلَيْهِ الذُّكُرُ إنك لمجنون ﴾ أى ياذا الذى يدعى لنفسه ذلك إنك لمجنون .

والمقصود أن اليهود آذوا نبي الله عليه السلام بكل ممكن ، حتى

جعل لايساكنهم في بلد، بلكان يكثر السياحة هو وأمه عليهما السلام حتى كان آخر ذلك أن سعوا إلى ملك دمشق في ذلك الزمان ، وكان رجلا مشركا من عبدة الكواكب من اليونان ، وأنهوا إليه أن ببيت المقدس رجلاً يفتن الناس ويضلهم ، ويفسد على الملك رعاياه ، فغضب الملك ، وكتب إلى نائب بيت المقدس أن يحتاط على هذا المذكور ، ويصلبه ، ويضع الشوك على رأسه ، ويكف أذاه عن الناس ، فامتثل والى بيت المقدس ذلك ، وذهب هو وطائفة من الهود إلى المنزل الذي فيه عيسي عليه السلام ، وهو في جماعة اثنا عشر ، أوثلاثة عشر ، وقيل: سبعة عشر نفرأ ، وكان ذلك يوم الجمعة بعد العصر ، إقبال السبت ، فحصروه ، فلما أحس بهم ، وأنه لامحالة دخولهم إليه ، أو خروجه إليهم ، قال لاصحابه : أيكم يلتي عليه شبهي ، وهو رفيق في الجنة ؟ فابتدر لذلك شاب منهم ، فاستصغره عن ذلك ، فأعادها ثانية ، فكل ذلك لاينتدب إلا ذلك الشاب، فقال: أنت هو ، وألقى عليه شبه عيسى حتى كأنه هو ، وفتحت روزنة فى سقف الباب، وأخذت عيسى عليه السلام رِسنة من النوم ، فرفع إلى السهاء وهوكذلك، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّى مَتُوفِيكُ ، ورافعك إلى ، ومطهرك من الذين كفروا ﴾ فلما دخل أولئك النفر ، ورأوا ذلك الشاب ظنوا أنه عيسي عليه السلام ، فأخذوه في الليل وصلبوه ، ووضعوا الشوك على رأسه ، وأظهر اليهود أنهم قتلوه ، وتبجحوا بذلك ، وسلم لهم طوائف من النصاري ذلك بجهلهم ، وقلة عقلهم ، ماعدا من كان في بيت المسيح ، فانهم شاهدوا رفعه ، وأما الباقون ، فانهم ظنوا كما ظن

اليهود أن المصلوب هو المسيح ابن مريم ، حتى ذكروا أن مريم جلست تحت ذلك المصلوب وبكت ، ويقال : إنه خاطبها ، فالله أعلم ، وهذا كله امتحان من الله لعباده ، لما له فى ذلك من الحكمة البالغة ، وقد وضح الله الأمر وجلاه، وبينه، وأظهره في القرآن الذي أنزله على رسوله المؤيد بالمعجزات والبينات والدلائل الواضحات ، فقال تعالى ، وهو أصدق القائلين ورب العالمين المطلع على السرائر والضمائر ، الذي يعلم السر في السموات والأرض ، العالم بما كان وما يكون ، وما لم يكن لوكان كيف يكون : ﴿ وَمَاقَتُلُوهُ ، وَمَا صَلَّمُوهُ ، وَلَكُنْ شَبَّهُ لَهُمْ ﴾ أي رأوا شبهه ، فظنوا أنه إياه ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلْفُوا فَيْهُ لَقِي شُكُّ مِنْهُ ، مَالَهُمْ بِهُ مِنْ عَلَمُ إِلَّا اتَّبَاع الظن ﴾ يعني من ادعى قتله من اليهود ، ومن سلمه لهم من جهلة النصارى ، كلهم في شك من ذلك ، وحيرة ، وضلال ، قال ابن أبي حاتم : حدثنا أحمد بن سنان ثنا أبو معاوية عن الاعمش عن المنهال بن عمرو عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: " لما أراد الله أن يرفع عيسي إلى السهاء خرج عيسى على أصحابه وفى البيت اثنى عشر رجلا من الحواريين، يعنى فخرج عليهم من عين في البيت ورأسه يقطر ماءاً ، فقال: إن منكم من يكفر بي اثني عشر مرة ، ثم قال : أيكم يلقي عليه شبهي فيقتل مكاني و يكون معي في درجتي ؟ فقام شاب من أحدثهم سناً فقال: أنا ، فقال له: اجلس ، ثم أعاد عليهم ، فقام الشاب ، فقال : أنا ، فقال : اجلس ، ثم أعاد عليهم، فقام الشاب، فقال: أنا، فقال: أنت هو ذاك ، فألقى عليه شبه عيسى ، ورفع عيسى من روزنة في البيت إلى السهاء، وجاء الطلب من اليهو د

فأخذوا الشبيه فقتلوه ، ثم صلبوه ، فكفر به بعضهم اثنى عشر مرة من بعد أن آمن به ، وافترقوا ثلاث فرق ، فقالت طائفة : كان الله فينا ماشاء ثم صعد إلى السماء ، وهؤلاء اليعقوبية ، وقالت فرقة : كان عبدالله ورسوله ، ثم رفعه إليه، وهؤلاء المسلمون، وقالت طائفة : هو ابنالله كان فينا ما شاء ، ثم رفعه إليه ، فتظاهرت الكافرتان على المسلمة ، فقتلوها ، فلم يزل الإسلام طامساً حتى بعث الله محمداً صلى الله عليه وسلم ؛ وهذا إسناد صحيح إلى ابن عباس ، قاله الحافظ ابن كثير ، قال : ورواه النسائى عن أبي كريب عن أبي معاوية بنحوه ، وكذا ذكرغير واحد من السلف أنه قال: أيكم يلتي عليه شبهي فيقتل مكاني، وهو رفيقي في الجنة، وللقصة طرق كثيرة ملخص الصحيح منها ما قدمنا ، ثم قال تعالى : ﴿ وَإِنْ مَنْ أهل الكتاب إلا ليؤمن به قبل موته، ويوم القيامة يكون عليهم شهيداً ﴾ قال ابن عباس في قوله : ﴿ قبل مو ته ﴾ قال : قبل موت عيسى ، قال العوفي عنه : عند نزول عيسي لا يبقي أحد من أهل الكتاب إلا آمن به ، وقيل: قبل موت الكتابي، والصحيح القول الأول، لأن المقصود من سياق الآية \_ كما قال ابن كثير \_ تقرير بطلان ما ادعته اليهود من قتل عيسي وصلبه ، و تسليم من سلم لهم ذلك من النصاري ، فأخبر الله أنه لم يكن الأمركذلك، وإنما شبه لهم فقتلوا الشبيه، وأنه رفعه إليه، وأنه باق حي، وأنه سينزل قبل يوم القيامة ، كما دلت عليه الأحاديث المتواترة ، فيقتل مسيح الضلالة ، ويكسر الصليب، ويقتل الخنزير ، ويضع الجزية ، أى لايقبلها من أحد ، بل لايقبل إلا الإسلام أو السيف ، وأخبرت

هذه الآية الكريمة أنه يؤمن به جميع أهل الكتاب حينتذ، و لا يتخلف عن التصديق به واحد مهم ، ولهذا قال تعالى : ﴿ ويوم القيامة يكون عليهم شهيداً ﴾ أى بأعمالهم التي شاهدها منهم قبل رفعه وبعد نزوله إلى الأرض، وفي الصحيحين وغيرهما عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَالَّذِي نَفْسَى بِيدِهُ لِيوْشَكُنَ أَنْ يَنْزُلُ عَيْسَى ابْنُ مُرْيَمُ حكما عدلا فيكسرالصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، ويقبض المال حتى تكون السجدة خيراً من الدنيا وما فيها » ثم قال أبو هريرة : اقرأوا ﴿ وَإِنْ مِنْ أَهِلِ الْكِتَابِ إِلَّا لِيُؤْمِنُنَّ بِهِ قَبْلِ مُوتِهُ ، ويوم القيامة يكون عليهم شهيداً ﴾ وروى الإمام أحمد في " مسنده " وأبو داود في " سننه " وغيرِهما عن أبى هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : «الأنبياء إخوة العَــلات أمهاتهم شتى، ودينهم واحد، وإنى أولى الناس بعيسى ابن مريم لأنه لم يكن نبي بيني وبينه ، وأنه نازل ،فاذا رأيتموه فاعرفوه ، رجل مربوع إلى الحمرة والبياض ، عليه ثو بان مخضران ، كأن رأسه يقطر ، وإن لم يصبه بلل ، فيقذف الصليب ، ويقتل الخنزير ، ويضع الجزية ، ويدعو الناس إلى الإسلام، ويهلك في زمانه المسيح الدجال، ثم تقع الامنة في الأرض، ثم ترتع الاسود مع الإبل، والنمارمع البقر، والذئاب مع الغنم ، وتلعب الصبيان بالحيات لاتضرهم ، فيمكث في الارض أربعين سنة ، فيتوفى ، و يصلى عليه المسلمون ، والاحاديث في هذا المعنى والاخبار بنزول عيسى كثيرة مقطوع بها ، وهذا كله معلوم من نعته عند أهل الكتاب ، لكن النصاري ظنوا أن نزوله ومجيئه مرة أخرى إنما يكون

يوم القيامة فغلطوا فى بحيثه الثانى، كما غلطوا فى بحيثه الأول، حيث ظنوا أنه الله ، واليهود أنكروا مجيئه الأول، وظنوا أنه غيرالمبشربه، وصاروا ينتظرون غيره، وإنما بعث إليهم أولا فكذبوه، فجاء القرآن بالحق من أمره، وبقاء حياته فى السماء، وأنه سينزل إلى الأرض قبل يوم القيامة ليكذب هؤلاء وهؤلاء من اليهود والنصارى الذين تباينت فيه أقوالهم، وخرجوا عن الحق، فتنقصه اليهود، ورموه بالعظائم، وأطراه النصارى فادعوا فيه الربوبية، تعالى الله عن قول هؤلاء وقول هؤلاء علوا كبراً، والنصارى لما لم يؤمنوا بنزوله قبل يوم القيامة لم ينفصلوا عن شبهة اليهود المأخوذة من نعت زمان المسيح المذكور فى التوراة، كما أشرنا إليه قريباً، واضطروا إلى تأويل ذلك الوصف على المجاز البعيد الذى يعلم كل أحد أنه غير مراد.

قال شيخ الإسلام أبو العباس: والمسلمون، واليهود والنصارى متفقون على أن الأنبياء أنذرت بالمسيح الدجال، وعلى أن الأنبياء بشروا بالمسيح من ولد داود، ومتفقون على أن مسيح الضلالة له آيات، وعلى أن مسيح الهدى سيأتى أيضاً، ثم المسلمون، والنصارى متفقون على أنه عيسى، واليهود تنكر ذلك مع إقرارهم أنه من ولد داود، قالوا: لأنه تؤمن به الأم كلها، والنصارى مقرون بأنه بعث، وأنه سيأتى، لكن يقولون: يوم القيامة ليجزى الناس بأعمالمم، وأما المسلمون فآمنوا بما أخبرت به الأنبياء على وجهه، وهو موافق لما أخبر به خاتم الرسل فى الأحاديث المشار إلها.

الوجه الرابع: مااعترف به النصراني في المقالة الأولى من ـكتابه ـ من حصول الاختلاف بين النصارى في صحة بعض هذه الكتب التي هي عدتهم في الدين بزعمهم ، وأنهم في أول الأمر شاكون فيها كرسالة بطرس الثانية ، ورسالتي يعقوب ويهودا ، والرسالتان المنسوبتان إلى يوحنا ، أى الرؤيا ، والرسالة إلى العبرانيين ، ولم يحب النصرانى عن هذا الإيراد إلا بأنها كانت مقبولة في بعض الكنائس، ثم بعد ذلك حصل اتفاق النصاري عليها ؛ ولا ريب عند كل ذي لب صحيح أن هذا يمنع الثقة بشيء من كتبهم حيث قبلوا ماكان مشكوكا فيه عند أواثلهم، أو مردوداً مكذوباً، ثم عمدوا إليه فألحقوه بإنجيل المسيح الذي زعموا أنه لم يغير ، ولم يبدل ، فان مثل هذا لاير تضيه ثقات المؤرخين أن يضعوا فى كتبهم مايكون مستنداً إلى الشك وعدم الثقة ، فكيف بكتب الشريعة المنسوبة إلى الأنبياء ، المجعولة عمدة في الدين ؟ ١ فهذا أوضح دليل ، وأظهر برهان على جهالة الأمة الضالة بالعلم الصحيح الموروث عن المسيح عليه السلام ، بل قد التبس عليهم الصدق بالكذب، والصحيح بالسقيم ، لأنه ليس لهم من الحفاظ المتقنين الذين ينفون عن دين الله تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، كما لهذه الأمة الإسلامية من الائمة العلماء ، والسادة الاتقياء ، والبررة النجباء ، من الجهابذة النقاد ، والحفاظ الجياد، الذين دونوا الحديث وحرروه، وبينوا صحيحه منحسنه من ضعيفه ومنكره ، ومتروكه ، ومكذوبه ، وعرفوا الوضَّاعين والكذابين والمجهولين ، وغير ذلك من أصناف الرجال ، كل ذلك

صيانة للجناب النبوى ، والمقام المحمدى ، خاتم الرسل ، وسيد البشر صلى الله عليه وسلم أن ينسب إليه كذب ، أو يحدث عنه بما ليس عنه ، فضلا عن عنايتهم بنقل القرآن ، وحفظه ، حتى لايشك فى حرف من حروفه أنه من عند الله ، فرضى الله عنهم وأرضاهم ، وجعل جنة الفردوس مأواهم ، وقد فعل .

الوجه الخامس: إن هذه الكتب كما يدل عليه صريح كلام النصراني لم تتلق إلا من صحف وجدت بأيدي النصاري ، لا كحال المسلمين فى تلقى القرآن من أفواه الثقات المتقنين ، قرناً بعد قرن ، حتى لم يقع اختلاف بينهم في حرف واحدانه من القرآن ، ولا كنقلهم لحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأخباره، وسيرته، وسيرة أصحابه، حيث رووا ذلككله بالأسانيد الصحيحة الموثوق برجالها المعروفين بالصدق والأمانة، وتمام الثقة ، وميزوا الصحيح من المعلول، والمجروح من المقبول، كما قال أبو العباس الدغولى: سمعت محمد بن حاتم بن المظفر يقول: إن الله تعالى قد أكرم هذه الأمة وشرفها وفضلها بالإسناد ، وليس لأحد من الأمم كلها قديمها وحديثها إسناد ، إنما هي صحف في أيديهم ، وقد خلطوا بكتبهم أخبارهم ، فليس عندهم تمييز بين مانزل من التوراة والإنجيل ، وبين ما ألحقوه بكتبهم من الأخبار التي اتخذوها عن غير الثقات ، وهذه الأمة الشريفة زادها الله شرفاً بنبيها إنما تنص الحديث عن الثقة المعروف في زمانه بالصدق والأمانة عن مثله حتى تتناهى أخبارهم ، ثم يبحثون أشد البحث حتى يعرفوا الأحفظ فالأحفظ، والأضبط فالأضبط،

والأطول فالأطول مجالسة لمن فوقه ممن هو أقصر مجالسة ، ثم يكتبون الحديث الواحد من عشرين وجها فأكثر حتى هذبوه من الغلط والزلل ، وضبطوا حروفه ، وعدوه عداً ، فهذا من فضل الله على هذه الأمة ، فنستودع الله تعالى شكر هذه النعمة وغيرها من نعمه .

قال أبو حاتم الرازى: لم يكن فى أمة من الام منذ خلق الله آدم أثمة يحفظون آثار الرسل إلا فى هذه الامة ، فقال له رجل: ياأبا حاتم ربما رووا حديثاً لا أصل له ، فقال: علماؤهم يعرفون الصحيح من السقيم .

الوجه السادس: إن الاختلاف والتناقض والآخبار بأشياء على غير ماهى عليه واقع فى هذه الكتب، فكان ذلك دليلا على التغيير والتبديل، فان ماكان من عندالله لايكون فيه اختلاف ولا تناقض، ومن أمثلة ذلكماوقع فى إنجيل متى، وهوعند النصارى أصح الاناجيل وعمدتها، فانه بعد أن ذكر فيه أن الذى دل اليهود على عيسى بما بذلوا له من الفضة، ندم وطرح الفضة فى الهيكل عند اليهود، ومضى وخنق نفسه، وأن اليهود قالوا: هذه الفضة لا تحل لنا فا بتاعوا بها حقل الفخار مقبرة للغرباء، قال حينئذ: ثم ماقيل فى أرميا النبى القائل: وأخذوا الثلاثين فضة ثمن المثمن الذى أثمنوه من بنى إسرائيل، وجعلوها لحقل الفخار، كما أمرى به الرب، انتهى.

وهذا المذكور لاوجود له فى صحيفة أرميا التى بأيدى اليهود ، كما حقق ذلك من له خبرة بكتبهم ، وحينئذ فلا يخلو إما أن يكون هذا الكلام لاوجود له فى صحيفة أرميا أصلا فيكون نسبته إلها من الزيادة فى إنجيل

متى، أو أن يكون قد نقص وحذف من صحيفة أرميا، فيكون من تحريف النقصان، فقد ثبت التحريف إما فى العهد العتيق بالنقصان، أو فى الجديد بالزيادة، وهو المطلوب، وعندهم مما يدل على التحريف أشياء كثيرة، ولم ينفصلوا عن هذا الإيراد إلا باحتمال أن يكون ذلك من غلط الكاتب، ولم يكن فى وحينئذ فنقول: إذا احتمل أن يكون من غلط الكاتب، ولم يكن فى النصارى إذا ذاك من يبين الغلط، وينفى التحريف، ويصلح التصحيف دل على أنهم قبلوا من ذلك الكاتب ما ألقاه إليهم من هذه الكتب من غير علم بصحتها عمن نسبت إليه، فسقطت الثقة بها.

يقرر ذلك الوجه السابع: وهو أن هذه الكتب لما لم تتلق إلا من الصحف التي وصفناها، كما اعترف به الخصم، وليست بيد من هو معلوم الثقة والامانة، ولم تنقل من طريق أهل التواتر الذي ينفى عنها تطرق التهمة، لم يصح أن يستند إليها في دين الله وشرعه، فكيف يعارض بها ماجاء به صاحب المعجزات القاطعة الذي ظهرت أدلة صدقه أعظم من ظهور الشمس، فقد علم يقيناً أن كل ماخالف خبر من دلت المعجزة على صدقه فهو كذب مردود.

وأما ما احتج به النصرانى من انتشار نسخ هذه الكتب فى الآفاق فهو غير مفيد للعلم بصحة أصلها ، لآنا نقول : لما خالف بعض مافيها خبر صاحب المعجزة علمنا أن التغيير قد حصل فيها قبل الانتشار المانع من حصول التواطؤ على الكذب ، وهذا بخلاف ماوقع فى نقل القرآن العزيز ، فان الله تعالى ، وله الحمد ، قيض له من أسباب الحفظ والضبط مالم يقع

نظيره لغيره من الكتب حتى حصل اليقين الذي لايخالجه شك، ولا يرد عليه شبهة أن القرآن الذي تضمنه المصحف هو القرآن الذي جاء به محمد صلى الله عليه وسلم، وهذا مما يعترف به الموافق والمخالف، والقول بخلاف ذلك قدح في الضروريات ، لأنه من المعلوم بالتواتر الذي لامرية فيه أن الصحابة تلقوه عن نبيهم ، وكتبوه في الصحف في حياته ، و إن لم يكن إذ ذاك مجموعاً في مصحف و احد ، وأيضاً فقد حفظه كله عن ظهر قلب جماعة من الصحابة تلقوه من فم محمد صلى الله عليه وسلم من أوله إلى آخره ، و توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه متوافرون ، فألهم الله خليفة رسوله أبا بكر الصديق أن يجمع القرآن في المصحف، حداثة العهد بوفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأصحابه متوافرون ، فجمعوه بحضور علمائهم ، وسباقهم من المهاجرين والأنصار الذين عرفوا كل آية منه، وكل سورة متى نزلت ، وفي أى شيء نزلت ، و تلقوه غضاً طرياً عن نبيهم صلى الله عليه وسلم، وأتقنوه علماً وعملاً ، كما قال الأعمش: عن أبي و اثل عن عبد الله ابن مسعود قال: كان الرجل منا إذا تعلم عشر آيات لم يتجاوزهن حتى يعرف معانيهن والعمل بهن ، وقال أبو عبد الرحمن السلمي : حدثنا الذين كانوا يقرئوننا أنهم كانوا يستقرئون من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكانوا إذا تعلموا عشر آيات لم يخلفوهن حتى يعملوا بما فيها من العلم ، قال: فتعلمت القرآن والعمل جميعاً .

والمقصود أن القرآن نقل بالتواتر عن محد صلى الله عليه وسلم من أول الأمرحي لا يتطرق الشك إلى حرف واحدمنه أنه من القرآن، ولم يقيض

لمن قبلنا من حفظ الكتب وضبطها مايقارب ذلك، فانا قد دللنا على وقوع التحريف والتصحيف فى كتب النصارى بما لايمكنهم دفعه، فضلا عما اعترفوا به من الشك فى بعضها من أصله ، وأما كتابنا فان أحداً لوحاول أن يغير حرفا أو نقطة منه لقال له أهل الدنيا: هذا كذاب، حتى إن الشيخ المهيب لو اتفق له تغيير فى حرف منه لقال الصبيان كلهم: أخطأت أيها الشيخ، وصوابه كذا، ولم يتفق لشىء من الكتب مثل هذا الكتاب العزيز الذى صائه الله عن التحريف، وحفظه عن التغيير والتصحيف، مع أن دواعى الملحدة، واليهود والنصارى متوافرة على إفساده وإبطاله، وانقضى الآن ماينيف على ألف وما ثتين وأربعين سنة من أول نزوله، وهو بحمد الله فى زيارة من الحفظ.

الوجه الثامن: إن دعوى النصارى قتل المسيح وصلبه يناقض دعواهم ربوبيته حتى صاروا ضحكة للسفهاء، ومثلة عند العقلاء فى جمعهم بين النقيضين، وقد قال أبو العلاء المعرى:

عجباً للمسيح بين النصارى وإلى أى والد نسبوه! أسلموه إلى اليهود وقالوا: إنهم بعد قتله صلموه فان كان ما يقولون حقاً فسلوهم فى أين كان أبوه فان كان ساخطاً بأذاهم فاعبدوهم لأنهم غلبوه

هذا، وقد زعموا أن كتابهم الذي بأيديهم تضمن هذين الأمرين الباطلين واجتماعهما أفسد شيء ببديهة العقل، مع أن كلا منهما باطل

وضلال ، فحيث زعموا أن كتابهم تضمن هذا المحال علمنا قطعاً وقوع التغيير والتبديل فيه ، وأيضاً فدعوى إلىهية المخلوق محال فى العقل على انفرادها ، وأما عدم قتله وصلبه فانما علمناه بالسمع .

الوجه التاسع : إن القرآن جاء بموافقة التوراة والإنجيل وغيرهما من كتب الانبياء في الخبر عن الله تعالى ، وعن اليوم الآخر ، وزاد ذلك تفصيلا وبيانا ، وبين الأدلة والبراهين على ذلك ، وقرر نبوة الأنبياء كلهم، ورسَّالة المرسلين ، وقرر الشرائع الكلية التي بعثت بها الرسل كلهم ، وجادل المكذبين بالكتب والرسل بأنواع الحجج والبراهين، وبين عقوبات الله لهم، ونصره لأهل الكتب المتبعين لها، وهذا معنى كون القرآن مصدقًا لما بين يديه من الكتاب، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنزلنا إليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه من الكتاب ومهيمناً عليه ﴾ وقال تعالى : ﴿ أَكُمْ الله لاإلُّه إلا هو الحي القيوم ، نزل عليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه ، وأنزل التوراة والإنجيل من قبل هدى للناس ﴾ والآيات في هذا المعنى كثيرة ، وذلك برهان عظيم على أنه من عند الله، وأن الرسول الذي جاء به صادق، فانه لما جاء بما يطابق ماجاء به مَن قبله من الرسل مع تباعد الزمان وشهادة أعدائه وإقرارهم بأنه لم يتلقه من بشر ، ولهذا يمتحنونه بأشياء كانوا يعلمون أنَّه لايخبر بها إلا نبي، أو من قد أخذ عنه، وهم يعلمون أنه لم يأخذ عن أحد ألبتة، ولوكان ذلك لوجد أعداؤه السبيل إلى الطعن عليه ، ومعارضته بمثل ماجاء به ، إذ من الممكن أن لوكان ماجا. به مأخوذاً عن بشرأن يأخذوا

هم عن ذلك البشر ، أو عن نظيره ، فيعارضوا ماجاء به ، وسيأتى مزيد لهذا المعنى ، فيما بعد إن شاء الله تعالى .

والمقصود أنه لما طابق الكتب المتقدمة ، وصدقها، وشهد بصحة ماأنزل الله فيها من غير مواطأة ، ولا اقتباس منها ، دل على أن الذي جاء به رسول صادق ، كما أن الذي جاء بها كذلك ، وأن مخرجها من مشكاة واحدة ، كما قال النجاشي ملك الحبشة ، وأحد علماء النصاري حين قرىء عليه القرآن : هذا والذي جاء به عيسي يخرج من مشكاة واحدة ، يعني فاذا كان موسي صادقا وكتابه حقاً فهذا كذلك ، حيث أخبر به فاذا كان موسا صادقا وكتابه حقاً فهذا كذلك ، حيث أخبر به من غير مواطأة ، ولا تساعد ، ولا تلقي عمن أخذ عنه ، ويكون ذلك دليلا على صدق الرسول الاول أيضاً .

ونظير هذا أن يشهد رجل بشهادة فيختبر فيها بما يقطع معه بأنه صادق فى شهادته ، صدقا لا تتطرق إليه شبهة ، فيجيء آخر من بلاد أخرى. لم يجتمع بالأول ، ولم يتواطأ معه ، فيخبر بمثل تلك الشهادة سواءا ، مع القطع بأنه لم يجتمع به ، و لا تلقاها عن أحد اجتمع به ، فهذا يكنى فى صدقه إذا تجرد الإخبار ، فكيف إذا اقترن بأدلة قطع بها بأنه صادق أعظم من الدلالة التى اقترنت بخبر الأول ، فكيف إذا بشر به الأول ؟ فكيف إذا اقترن بالثانى من البراهين الدالة على صدقه نظير ما اقترن بالأول ، وأقوى منها ؟ وكثيراً ما يتكررهذا المعنى فى القرآن ، إذ فى ضمنه الاحتجاج على أهل الكتابين على صحة نبوة محمد صلى الله عليه وسلم بهذا الطريق ، وهو حجة أيضاً على غيرهم بطريق اللزوم ، لانه لما جاء بمثل ما جاءوا به

من غير أن يتعلم منهم حرفا واحداً ، دل على أنه من عند الله ، وحتى لو أنكر رسالة من تقدم لكان في مجيئه بمثل ما جاءُوا به إثبات لرسالته، ورسالة من تقدمه ، ودليل على صحة الكتابين ، وصدق الرسولين ، لاسما والكتاب الثاني جاء على يد أمي لم يقرأ كتاباً ، ولاخطه بيمينه ، ولا عاشر أحداً من أهل الكتاب ، بل نشأ بين قوم أميين ، يشاهدون حاله حضراً وسفراً وإقامة ، فهذا من أكبر الادلة على أن ماجاء به ليس من عند البشر ، ولا في قدرهم ، فهو برهان أبين من الشمس ، فقد تضمن ماجاء به تصديق من تقدمه ، وتصديق من تقدمت البشارة به ، فتطابقت حجج الله وبيناته على يد أنبيائه ورسله ، وانقطعت المعذرة ، وثبت الحق وقامت الحجة ، فلم يبق إلا العناد المحض، والإعراض والصد؛ وأما مخالفة القرآن بعض ماتضمنته تلك الكتب فهو غير قادح في الدليل ، فانه لما جاء القرآن بما فيها من أصول دين الأنبياء والشرائع الكلية ، وغيرذلك من سائر ماتضمنته من ججج الله وبيناته ،كان ذلك دليلاعلي وقوع التغيير فيها والتبديل ، وعلمنا قطعاً أن ذلك واقع في الجزء الذي خالف ماجاء به القرآن إما بزيادة ونقصان في الألفاظ، وإما بتحريف التأويل وإخراج اللفظ عن مدلوله ، إما في أصل لفظ لغة ذلك الكتاب أو في الترجمة باللغة التي نقل إليها ، فالقرآن هو المهيمن على تلك الكتب، الشاهد بصدقها ، وكذب ماحرف فها .

الوجه العاشر: إن أهل الكتاب قد مزجوا أخبارهم بكتب أنبيائهم ، كما هو مشاهد في الإنجيل الذي بيد النصاري ، كقصة اليهود

مع المسيح ، وما زعمه النصارى من قتله وصلبه ودفنه ، ثم قيامه من بين الأموات ، وغير ذلك من الاخبار التى إنما هى محكية عن تلاميذ عيسى وأتباعه ، وقد خلطوها مع كتاب الله من غير تمييز بين ماهو عن الأنبياء عليهم السلام ، وبين غيره ، وأما كتابنا الذى تكفل الله بحفظه بقوله تعالى : ﴿ إِنَا نَحْن نزلنا الذكر ، وإنا له لحافظون ﴾ فلم يقع فيه زيادة ولا نقص ، ولم يختلط كتاب الله بغيره ، بما قيض الله له من أسباب الحفظ على أيدى نقلته العلماء الأبرار ، والاتقياء الاخيار ، فقد كان من تمام اعتنائهم بحفظه أنهم تركوا تدوين أحاديث السنة وكتابتها حذر اختلاط شيء منها بالقرآن حتى انقرض العصر الاول وأمن هذا المحذور .

وإذا أردت أن تعلم سخافة علم النصارى ، وقلة معرفتهم ، فانظر إلى ما أورده هذا النصرانى من الانتصار لصحة كتبهم ، كقوله عند ذكر قتل المسيح وصلبه : وحيث أنا نصدق المؤرخين فيها أخبروا به عن الأمور التي جرت في زمان طويل قبل ميلادهم ، معتمدين على اجتهادهم في البحث عنها ، فبالحرى أن يصدق هذا المؤلف الذي يدعى أنه أخذ جميع ماقال من الذين شاهدوه عياناً ، انتهى .

فانظر إلى سخافة هذا الانتصار لتصحيح الكتب التى جعلوها عمدة للدين أن جعلها أسوة كتب المؤرخين التى يكتب مؤلفوها ماسمعوه من صحيح وسقيم ، فان العلم الحاصل بذلك لايفيد يقيناً ، وإنما يقبل من المؤرخين ما أخبروا به ، لكون ذلك لايتعلق به حكم دينى، فتتلتى عنهم تلك الكتب للاطلاع على أحوال الزمان ، لالإثبات قواعد الدين ، وتصحيح تلك الكتب للاطلاع على أحوال الزمان ، لالإثبات قواعد الدين ، وتصحيح

عقائد الملة وأحكام الشريعة ، وبمثل هذه الحجة الواهية احتج على قبول الكتب التي هي من أناجيلهم ، لم تنسب إلى شخص معين ، حيث قال : ولأجل هذا نقبل عدة من كتب التواريخ من حيث أننا ننظر أن مؤلفيها مع أنا نجهل أسماءهم ـ قد عاشوا في ذلك الزمان ، وشاهدوا الامور التي أتوا بذكرها في كتابهم ، وكذلك أن الذين ألفوا الكتب التي نتكلم الآن عليها ادعوا لانفسهم أنهم عاشوا في الازمنة الأولى ، وأنهم منحوا من الله المواهب الرسولية ، فيجب أن يقتنع بهذا ، انتهى . وله في الاحتجاج على صحة كتبهم من هذا النمط من الحجج الواهية مايكني سماعه عن الاشتغال برده ، وهو من أكبر الحجج عليهم في ضد ماقصدوه ، وقد نبهنا على مقاصدها في هذا الفصل بما فيه مقنع لذوى الالباب .

والمقصود من هذا كله أن كتب اليهود والنصارى وما عندهم من العلم قد اختلط فيه الحق بالباطل ، والصدق بالكذب ، فلا نقبل منه إلا ماوافق الحق الذى بأيدينا ، عمن شهدت بصدقه المعجزات والأدلة القاطعات ، فما وافقه فهو الحق ، وما خالفه فهو الباطل ، وما أخبروا به عالم يشهد له بصدق ولا كذب ، فهذا لا يقدم على تكذيبه ، لانه قد يكون حقا ، ولا على تصديقه ، فلعله أن يكون باطلا ، ولكن يؤمن به يكون حقا ، ولا على تصديقه ، فلعله أن يكون باطلا ، ولكن يؤمن به إيمانا بحملا معلقاً على شرط ، وهو أن يكون منزلا لامبدلا ، وقد أخر ج البخارى فى "صحيحه "عن أبى هريرة قال : أكان أهل الكتاب يقرأون التوراة بالعبرانية ، ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم ، وقولوا :

آمنا بالذى أنزل إلينا وأنزل إليكم ، وإللهنا وإللهكم واحد ، ونحن له مسلبون ، وفي حديث آخر عن النبي صلى الله عليه وسلم : « إذا حدثكم أهل الكتاب فلا تصدقوهم ولا تكذبوهم ، وقولوا : آمنا بالله وكتبه ورسله ، فانكان حقاً لم تكذبوهم ، وإنكان باطلا لم تصدقوهم ، أخرجه الإيمام أحمد ؛ وروى ابن جرير عن عبد الله بن مسعود قال : لاتسألوا أهل الكتاب عن شيء ، فانهم لن يهدوكم ، وقد ضلوا ، إما أن تكذبوا بحق ، أو تصدقوا بباطل ؛ وروى البخارى عن ابن عباس ، قال : كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء ، وكتابكم الذي أنزل على رسول الله عليه وسلم أحدث ، تقرأونه محضاً لم يشب ، وقد حدثكم أن أهل الكتاب بدلوا كتاب الله وغيروه ، وكتبوا بأيديهم الكتاب ، وقالوا : هو من عند الله ليشتروا به ثمناً قليلا ، ألاينهاكم ماجاءكم من العلم عن مسألتهم ؟ الا والله مارأينا منهم رجلا يسألكم عن الذي أنزل عليكم .

## فصــــــــل

قال النصرانى: وأما المسلمون فانهم يدعون أن فى الفصل الرابع عشر من إنجيل يوحنا الذى فيه يوعد بإرسال فرقليط قد كان مسطوراً ماوصف به نبيهم ، وأن النصارى محوه وبدلوه ، وياليت شعرى هذا التغيير وقع فيها بعد ظهور نبيهم ، أو قبل ظهوره ؟ أما بعد ظهوره فما أمكن تغييره ، إذ وجدت إذ ذاك عدة نسخ فى جميع آفاق الارض باللغات المختلفة ، وهذه النسخ كلها يوافق بعضها بعضاً فى ذلك الفصل ، لاخلاف بينها فيه ، وأما قبل ظهوره فلا كان لهم ما يدعوهم إلى التغيير

والتبديل ، إذ لم يمكنهم بسابق علمهم أن يعرفوا ماكان محمداً مزمعاً أن يأتي به .

الجواب، وبالله نستعين: إعلم أن فى الفصل المذكور منه ماهو موجود بأيدى النصارى إلاأن من الدلالة على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم والبشارة به ماهو من أوضح الأدلة ، كما سنذكره إن شاء الله تعالى ، وقبل ذلك فاعلم أن العلماء اختلفوا فى معنى التحريف الذى ذكر الله عن أهل الكتاب ، فقيل : إنهم كانوا يحرفون اللفظ بلفظ آخر ، بدليل قوله تعالى : ﴿ فويل للذين يكتبون الكتاب بأيديهم ، ثم يقولون هذا من عند الله ليشتروا به ثمناً قليلا ﴾ قال أبو العالية : عمدوا إلى ماأنزل الله فى كتابهم من نعت محمد صلى الله عليه وسلم فحرفوه عن مواضعه ؛ وتقدم قريباً كلام ابن عباس من رواية البخارى .

وروى ابن جرير عن كنانة العدوى عن عثمان بن عفان عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فى قوله: ﴿ فويل للذين يكتبون الكتاب بأيديهم ، ثم يقولون هذا من عند الله ليشتروا به ثمناً قليلا ، فويل لهم كاكتبت أيديهم ﴾ الآية ، قال: الويل جبل فى النار ، وهو الذى أنزل فى اليهود ، وهم الذين حرفوا التوراة زادوا فيها ماأحبوا ، ومحوا منها ما يكرهون ، ومحوا اسم محمد من التوراة ، ولذلك غضب الله عليهم ، ورفع بعض التوراة ، وقال: ﴿ فويل لهم مما كتبت أيديهم ، وويل لهم مما يكسبون ﴾ قال ابن كثير: وهذا غريب جداً ، وقال السدى : كان أناس من اليهود كتبوا كتاباً عندهم يبيعونه من العرب ، ويحدثونهم أنه

من عند الله ، فيأخذون به ثمناً قليلا ، وكلام السدى هذا يدل على أن ذلك في قوم مخصوصين ، كما قال الله تعالى في موضع آخر : ﴿ وَإِنْ مَنْهُمْ لفريقاً يلوون ألسنتهم بالكتاب ، لتحسبوه من الكتاب ، وما هو من الكتاب، ويقولون هو من عند الله، وما هو من عند الله ، ويقولون على الله الكذب ، وهم يعلمون ﴾ قال مجاهد ، والشعبي ، والحسن ، وقتادة ، والربيع بن أنس: ﴿ يلوون ألسنتهم بالكتاب ﴾ يحرفونه ، وقيل : إن التحريف الذي ذكر الله عنهم هو تحريف المعنى بإلقاء الشُّبه الباطلة ، والتأو ملات الفاسدة ، وجر اللفظ من معناه الحق إلى الباطل بوجوه من الحيل اللفظية ، كما يفعله أهل الأهوا. والبدع من هذه الأمة بالآيات المخالفة لمذاهبهم ، وذلك أن النصوص التي فيها نعت النبي صلى الله عليه وسلم ليست ظاهرة لكل أحد ، بل هي بما يحتاج إلى التفسير والبيان من أهل العلم الذين هم أهل الخبرة بالكتاب ومعانيه ، قال وهب ابن منبه : إن التوراة والإنجيل كما أنزلهما الله لم يغير منهما حرف ، ولكنهم يضلون بالتحريف والتأويل ، وكتبكأنوا يكتبونها من عند أنفسهم ، ويقولون هو من عند الله ، وما هو من عند الله ، وأما كتب الله فانها محفوظة لاتحول ، رواه ابن أبي حاتم ، قال ابن كثير : إن عني وهب ما بأيديهم من ذلك ، فلا شك أنه قد دخلها التبديل والتحريف والزيادة والنقص، وأما تعريب ذلك المشاهد بالعربية ففيه خطأ كبير، وزيادات كثيرة ، ووهم فاحش ، وفهم كثير منهم ، بلجميعهم ، بل أكثرهم فاسد ، وأما إن عني كتب الله التي هي كتبه عنده ، فتلك كما قال ، محفوظة لم يدخلها شىء، انتهى . قلت: لا يخنى أن كلام وهب لا يننى وقوع الزيادة فيها ، كما لا يننى التغيير فى التراجم باللغات التى نقلت إليها ، و إنما يدل على عدم تغيير ألفاظها الأصلية التى بها نزلت ، والله أعلم .

إذا عرفت ذلك فلا يلزم من وقوع التغيير في بعض ألفاظ نصوص الإنجيلقبل ظهور نبينا صلى الله عليه وسلم أن يكون المغير قد علم مايكون منه ، إذ يمكن أن يقع ذلك جهلا ممن أبرز هذه الكتب إلى النصارى ، فانه كما علمنا يقيناً أنهم زادوا فيها ، فلا يستبعد أن يكونوا نقصوا منها ، وإن لم يكن ذلك منهم عن تعمد ، حيث غلب عليهم الجهل والضلال وعدم التمييز بين الصحيح والكذب ، وأما بعد مبعث نبينا صلى الله عليه وسلم فالتغيير ممكن أيضاً ، حيث أن أمة الضلال قد بنوا دينهم على ماتهوى أنفسهم ، وكلهم متفقون على الكفر بخاتم الرسل ، إلا من هداه الله منهم من خيارهم الذين أسلموا فيمكن أن يكونوا غيروا نعت محمد صلى الله عليه وسلم، لاسما وكتابهم ليس انتشاره كانتشار القرآن حتى يستحيل الاتفاق على تغييره، فيحتمل أن يكون في تلك الاعصار عند جماعة محصورين فيمكن اتفاقهم على الكذب والتبديل ، ثم إن فما بأيديهم من نعوته صلى الله عليه وسلم ونعوت أمته ، بما يذكر بعضه إن شاء الله ما يكنى حجة على المعاند، فانها أدلة قاطعة لامحيد عنها، وقد قال الله تعالى فى كتابه الذى أنزله على هذا النبي الكريم : ﴿ ورحمتى وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يتقون، ويؤتون الزكاة ، والذين هم بآياتنا يؤمنون، الذين يتبعون الرسول النبي الأميّ الذي يجدونه مكتوباً

عندهم فىالتوراة والإنجيل يأمرهم بالمعروف، وينهاهم عن المنكر، ويحل لهم الطيبات، ويحرم عليهم الخبائث، ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم ، والذين آمنوا به وعذروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه أولئك هم المفلحون ﴾ و لا ريب أنه لو لم يكن مكتوبا عندهم لكان ذكر هذا الكلام من أعظم المنفرات لليهود والنصارى عن قبول قوله ، لأن الإصرار على الكذب والبهتان من أعظم المنفرات ، والعاقل لايسعى فيما يوجب نقضان حاله، وينفر الناس عن مقاله، فلما قال لهم عليه السلام هذا دل على أن ذلك النعت كان مذكوراً في التوراة والإنجيل، وذلك من أعظم الدلائل على صحة نبوته، ولكن أهل الكتاب كما قال الله تعالى : ﴿ يَكْتُمُونَ الْحُقُّ وَهُمْ يَعْلُمُونَ ﴾ و ﴿ يَحْرَفُونَ الْكُلِّمُ عن مواضعه ﴾ وإلا فهم قاتلهم الله قد عرفوا محمداً صلى الله عليه وسلم كما يعرفون أبناءهم ، ووجدوه مكتوباً عندهم فى التوراة والإنجيل ، لكنهم حرفوهما وبدلوهما ليطفئوا نور الله بأفواههم، ويأبى الله إلا أن يتم نوره ولوكره الكافرون.

قال شيخ الإسلام أبو العباس: وقد ناظرنا غير واحد من أهل الكتاب، وبينا لهم تلك الدلائل، فأسلم من علمائهم وخيارهم طوائف، وصاروا يناظرون أهل دينهم، ويبينون لهم ماعندهم من الدلائل على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، وهذا من الحكمة في إبقاء أهل الكتاب بالجزية، إذ هم من الشواهد والدلائل على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، وعندهم من الشواهد على ماأخبر به من الإيمان بالله واليوم الآخر ما يبين

أن محمداً صلى الله عليه وسلم جاء بالدين الذي بعث الله به الرسل قبله . وقد روی الحافظ ابن عساکر من طریق محمد بن حمزة بن عبدالله بن سلام عن جده عبد الله بن سلام رضي الله عنه أنه لما سمع بمخرج النبي صلى الله عليه وسلم بمكة ، خرج فلقيه ، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم : « أنت ابن سلام عالم يثرب ؟ قال : نعم ، قال : ناشدتك الله الذي أنزل التوراة على موسى هل تجد صفتى فى كتاب الله ؟ قال : أنسب ربك يامحمد فارتج النبي صلى الله عليه وسلم، فقال له جبر ثيل : ﴿ قِلْ هُو الله أحد ، الله الصمد، لم يلد، ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد ﴾ قال له ابن سلام : أشهد أنك رسول الله ، وأن الله مظهرك ومظهر دينك على الاديان ، وإنى لأجد صفتك فى كتاب الله ﴿ يَاأَيُّهَا النَّبِي إِنَا أَرْسَلْنَاكُ شَاهِداً ومبشراً ونذيراً ﴾ ، أنت عبدى ورسولى سميتك المتوكل، ليس بفظ ، ولا غليظ ، ولا صخاب في الأسواق ، ولا يجزي بالسيئة مثلها ، ولكن يعفو ويصفح ، ولن يقبضه الله حتى تستقيم به الملة المعوجة ، حتى يقولوا: لا إلَّه إلا الله ، ويفتح به أعيناً عمياً ، وآذاناً صماً ، وقلوباً غلفاً . . وأخرج البيهق ، وأبو نعيم عن أم الدردا. امرأة أبى الدردا. رضى الله عنهما قالت: قلت لكعب: كيف تجدون صفة رسول الله صلى الله عليه وسلم فى التوراة ؟ قال:كنا نجده موصوفا فيها: محمد رسول الله اسمه المتوكل ليس بفظ ، ولا غليظ ، ولا صخاب في الأسواق وأعطى المفاتيح ليبصِّر الله به أعيناً عوراً ، ويسمع به آذاناً صماً ، ويقيم به السنة المعوجة حتى يشهدوا أن لاإلُّ إلا الله وحده لاشريك له، يعين المظلوم ، ويمنعه من أن يستضعف.

وفى "صحيح البخارى" عن عطا بن يسار ، قال: لقيت عبدالله عمرو ابن العاص فقلت: أخبرنى عن صفة رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: أجل ، والله إنه لموصوف فى التوراة ببعض صفته فى القرآن ﴿ يا أيها النبى إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً ﴾ وحرزاً للا ميين ، أنت عبدى ورسولى ، سميتك المتوكل ، ليس بفظ ، ولا غليظ ، ولا صخاب فى الأسواق ، ولا يجزى بالسيئة السيئة ، ولكن يعفو ، أو يصفح ، ولن يقبضه الله حتى يقيم به الملة العوجاء ، بأن يقولوا : لا إلله إلا الله ، ويفتح به أعيناً عمياً ، وآذاناً صماً ، وقلو با غلفاً .

وفى أثر رواه ابن أبى حاتم عن وهب بن منبه اليمانى أن الله أوحى إلى نبى من أنبياء بنى إسرائيل يقال له: شعيا، أن قم فى قومك بنى إسرائيل فانى منطق لسانك بوحى أو نعت أمياً من أميين، أبعثه ليس بفظ، ولا غليظ ولا صخاب فى الاسواق، أبعثة مبشراً ونذيراً، لا يقول الخنا أفتح به أعيناً كمها، وآذناً صماً، وقلوباً غلهاً، أسدده لكل أمر جميل، وأهب له كل خلق كريم، وأجعل السكينة لباسه، والبر شعاره، والتقوى ضميره والحكمة منطقه، والصدق والوفاء طبيعته، والعفو والمعروف خلقه، والحمة منطقه، والعدل سيرته، والهدى أمامه، والإسلام ملته، وأحمد وأحمد أهدى به بعد الضلالة، وأعلم به بعد الجهالة، وأرفع به بعد الخالة، وأعرف به بعد الخالة، وأعرف به بعد الخالة، وأعرف به بعد النكرة، وأكثر به بعد القلة، وأغنى به بعد العيلة، وأجمع به بعد النكرة، وأكثر به بعد القلة، وأغنى به بعد العيلة، وأجمع أمت من المهلكة، وأجعل أمته خير أمة أخرجت للناس.

وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قام الجارود فأسلم ، وقال: والذى بعثك بالحق لقد وجدت وصفك فى الانجيل ، ولقد بشر بك ابن البتول ، أخرجه البيهتى.

ولنذكر من نصوص التوراة والإنجيل بما هوالآن موجود بأيدى اليهود والنصارى، بما يدل على نبوة نبينا صلى الله عليه وسلم ونعوته وصفاته ماهو دليل على ماوراءه، ومصداق ماتقدم ذكرنا له.

فمن الدلائل في الإنجيل على ذلك ماورد في الفصل الذي أشار إليه النصِرانی، وهو ـ الفصل الرابع عشر ـ من إنجيل يو حنا الذي يرويه عن المسيح عليه السلام ، قال فيه : " إن كنتم تحبوني فحافظوا على كلامي ، وأنا ألتمس الآب ، فيرسل إليكم فار قليط آخر ليمكث معكم إلى أبد الآبدين " فهذا من الأدلة على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، فانه يدل على أن الله سيبعث إليهم من يقوم مقامه ، و ينوب عنه فى تبليغ رسالة ربه ، وسياسة خلقه منابه، و تكون شريعته باقية مخلدة أبداً، فهل هذا إلا محمد صلى الله عليه وسلم، وقد اختلف النصارى فى تفسير الفارقليط، فقيل: هو الحامد، وقيل : المخلص ، فان وافقناهم على أنه المخلص اقتضى أن المخلص رسول يأتى لخلاص العالم ، وذلك من غرضنا ، لأن كل نبي مخلص لأمته من الكفر ، ويشهد له قول المسيح عليه السلام في الإنجيل : " إنى جئت بخلاص العالم ، فاذا ثبت أن المسيح هو الذى وصف نفسه بأنه مخلص العالم، وهو الذي سأل لهم فارقليط آخِر، فني مقتضى اللفظ مايدل على أنه قد تقدم فارقليط أول حتى يأتى فارقليط آخر ، وإن وافقناهم على القول بأنه الحامد ، فأى لفظ أقرب إلى أحمد ، ومحمد من هذا ، وهو موافق لقوله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ عَيْسَى ابْنُ مُرْيَمَ يَابْنِي إِسْرَائِيلَ إِنَّى رسول الله إليكم ، مصدقا لما بين يدى من التوراة ، ومبشراً برسول يأتى من بعدى اسمه أحمد ﴾.

قال ابن ظفر : وفي الإنجيل ما ترجوه مايدل على أن الفارقليط الرسول ، فانه قال : إن هذا الكلام الذي تسمعونه ليس هو لي ، بل الأب الذي أرسلني بهذا الكلام لكم ، وأما الفارقليط روح القدس الذي يرسله أبى باسمى ، فهو يعلمكم كل شيء ، وهو يذكركم كل ماقلته لكم ، فهل بعد هذا بيان؟ أليس هذا صريحاً في أن الفار قليط رسول يرسله الله ، وهو روح القدس ، وهو يصدق بالمسيح ، ويظهر اسمه أنه رسول حق من الله ، وليس با إِلْـه ، وهو يعلم الخلق كل شيء ، ويذكرهم كل ماقاله المسيح عليه السلام لهم ، وكل ما أمرهم به من توحيد إلله .

وأما قوله: أبي، فهذه اللفظة مبدلة محرفة، و ليست منكرة الاستعال عند أهل الكتابين إشارة إلى الرب سبحانه وتعالى ، لأنها عندهم لفظة تعظيم يخاطب بها المتعلم معلمه الذي يستمد منه العلم. ومن المشهور مخاطبة النصارى عظاء دينهم بالآباء الروحانية ، ولم يزل بنو إسرائيل و بنوعيصو يقولون: نحن أبناء الله لسوء فهمهم عن الله تعالى .

وأما قوله: يرسله أبي باسمى ، فهو إشارة إلى شهادة المصطنى صلى الله عليه وسلم بالصدق والرسالة ، وما تضمنه القرآن من مدحه و تبرئته بما افترى في أمره.

قال فى المواهب: وفى " ترجمة أخرى للإنجيل فى وصف الفار قليط إذا جاء وبخ العالم على الخطيئة ، ولا يقول من تلقاء نفسه ، بل يتكلم بكل مايسمع ، يكلمهم به ، ويسوسهم بالحق ، ويخبرهم بالحوادث"، وهوعند ابن ظفر بل بلفظ : فاذا جاء روح القدس ليس ينطق من عنده ، بل يتكلم بكل مايأتي، وهو تمجدني، فقوله: ليس ينطق من عنده، وفي الرواية الآخرى ، ولايقول : من تلقاء نفسه ، بل يتكلم بكل ما يسمع ، ويخبر لم بكل مايأتى من الله الذي أرسله ، وهذا كما قال الله تعالى في حقه صلى الله عليه وسلم: ﴿ وماينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحى يوحى ﴾ وقوله: وهو يمجدني ، فلم يمجده حق تمجيده إلا محمد صلى الله عليه وسلم ، لأنه وصفه بأنه رسولاللهوبرأه ، وبرأ أمته عليهما السلام بما نسب إليهما ، قال ابن ظفر : ومن الذي وبخ العلماء على كتمان الحق ، وتحريف الكلم عن مواضعه ، وبيع الدين بالثمن البخس ، ومن الذي أنذر بالحوادث ، وأخبر بالغيوب إلا محمداً صلى الله عليه وسلم ؟، انتهى .

وروح القدس من أسمائه عليه الصلاة والسلام ، وبكل منهما جاء الإنجيل ، وكذلك روح الحق ، كما ذكره صاحب " المواهب " وقد سمى الله سبحانه الكتاب الذى أنزله عليه روحا ، فقال : ﴿ وكذلك أوحينا إليك روحا من أمرنا ، ماكنت تدرى ما الكتاب ، ولا الإيمان ، ولكن جعلناه نوراً نهدى به من نشاء من عبادنا ، وإنك لتهدى إلى صراط مستقيم ﴾ وقد قيل فى تفسير الفارقليط : معناه روح الحق ، وفى "نهاية ابن الاثير ـ فى صفته عليه الصلاة والسلام "أن اسمه فى الكتب

السالفة فارقليط، أى يفرق بين الحق والباطل، قال: ومنه الحديث: «محمد فرق بين الناس، أى يفرق بين المؤمنين والكافرين بتصديقه و تكذيبه ، وللنصارى فى تفسير روح القدس من الكلام الباطل ماهو مقتضى كفرهم بالله وشركهم به ، تعالى الله عما يشركون ، فقد عرفت بما ذكرناه من النص الذى بأيديهم فى ذكر الفارقليط أنه من أدلة نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، لا يحتمل وجها آخر ، وبذلك تعلم أن إحالة النصرانى صفته صلى الله عليه وسلم التى ادعاها المسلمون فى الفصل الذى ذكره على ماقد عاه النصارى مغالطة ، و تعمية عن الدلالة التى قررناها ، وهذا من تمويهم على ضعفاء العقول ، كما هو دأبهم فى كل نص فى صفته صلى الله عليه وسلم .

ومن الأدلة في الإنجيل ماورد في الفصل الثالث من إخبار الرسل، وهو أحد الأناجيل التي بأيدى النصارى بما يروونه عن المسيح عليه السلام، ولفظه: أن موسى قال: إن الرب إلله كم، يقيم لكم نبياً من إخو تكم مثلى ، له تسمعون في كل ما يكلمكم به ، و تكون كل نفس لا تسمع ذلك النبي تستأصل من بين القوم ، وهذا النص أيضاً في سفر الاستثناء من التوراة ، وهو صريح في الدلالة على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، وقد حرفه اليهود والنصارى ، و تأو "لوه على غير تأويله ، فزعمت اليهود أن المراد به يوشع بن نون ، و زعمت النصارى أن المراد به المسيح ، و دعوى الكل و اضحة البطلان ، فانه قال : من إخو تكم ، و الخطاب لبني إسرائيل ، ولو كان المراد يوشع أو عيسى لكان من أنفسهم ، الأنهم من بني إسحاق ، ولو كان المراد يوشع أو عيسى لكان من أنفسهم ، بل من إخوتهم ، فدل على أن هذا النبي الموعود به ليس من أنفسهم ، بل من إخوتهم ،

وهو من بني إسماعيل. وأيضاً فقد وصف هذا الني بقوله: مثلي، ولفظ هذا النص فى التوراة بما ترجموه أن الله نعالى قال لموسى : وسأقيم لهم نبياً مثلك من إخوتهم ، وأجعل كلامى فى فمه ، فيقول لهم كل ماأمرت به ، فهو صريح فى أن هذا النبي الموعود به مثل موسى ، وقد قال في التوراة : لايقوم في بني إسرائيل أحد مثل موسى ، وفي ترجمة أخرى مثل موسى لايقوم فى بنى إسرائيل أبداً ، فتعين أن يكون المراد به محمداً صلى الله عليه وسلم، لأنه كفؤ موسىعليه السلام ، فانه ماثله فيمنصب الدعوة والتحدي بالمعجزة ، وشرع الأحكام ، وإجراء النسخ على الشرائع السالفة ، وقوله تعالى : وأجعل كلامى فى فمه ، صريح فى أن المقصود به محمد صلى الله عليه وسلم ، لأن معناه أوحى إليه بكلامى ، فينطق به على نحو ماسمعه ، ولا أنزل عليه صحفاً ، ولا ألواحا ، لأنه أمى لايحسن أن يقرأ المكتوب؛ ويدل على فساد تأويل اليهود أيضاً أن يوشع ليس كفؤاً لموسى عليهما السلام ، بل كان خادماً له في حياته ، ومؤكداً لدعوته بعد وفاته ، فكيف يصح أن يوصف بأنه مثل موسى ، وعلى فساد تأويل النصارى قوله : كل نفس لاتسمع ذلك النبي تستأصل من بين القوم ، فان الذي عليه النصاري أن لا يتعرض للنصراني إذا انتقل عن دينه إلى غيره ، سواء إلى الإسلام ، أو اليهودية ، أو غير ذلك ، وكذلك المرأة إذا زنت لايتعرضون لها ، ويزعمون أن شريعة المسيح ليس فيها إقامة الحدود، والجهاد ليس مشروعاً في ملتهم ، بل هم به عصاة ، وهذا كله مناقض لهذا النص ، فدل على بطلان كون المراد به المسيح ، بل هو مطابق لصفة محمد صلى الله عليه وسلم وشريعته، فان مخالفة بعض أو امره يوجب سفك الدم، وإزهاق النفوس، فتعين أنه هو المراد.

ومن ذلك ماورد في رسالة يهودا من الإنجيل ، وهو في صحيفة زكريا من كتب العهد العتيق الذي عند اليهود ، قال : إن الرب قد جاء أو سيجيء بربوات مقدسة ليقضى على جميع الناس ، ويوبخ المنافقين لجميع أعمالهم التي نافقوا بها ، وجميع الأقوال الصعبة التي تكلم بها عليه الخاطئون؛ وهذا من الأدلة الواضحة على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، وزعمت النصارى أن المراد به المسيح ، وهو زعم باطل ، فانه لادلالة فيه على المسيح بوجه ، لأن هذا المنصوص عليه بالإتيان بالربوات المقدسة، والقضاء على جميع الناس ، وتوبيخ المنافقين، ينبغي أن يقوم بحد الحديد والبأس الشديد ، ولا دِلالة فى شىء من هذه الصفات على المسيح عليه السلام ، لأنه لم يأت إلا في زيّ يخالف هذا الوصف، ولم يشرع له الجهاد في ملته، وأما دلالته على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم فواضحة لاتحتاج إلى مزيد تأمل، فانه هو المتصف بهذه الصفات ، كما في الحديث عن عبد الله بن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال : « بعثت بالسيف بين يدى الساعة حتى يعبد الله وحده لاشريك له ، وجعل رزقي تحت ظل رمحي ، وجعل الذلة والصغار على من خالف أمري ، ومن تشبه بقوم فهو منهم ، ، أخرجه الإمام أحمد في " المسند " وهو الذي وثب بربوات العرب ، وقضى على جميع الناس بعموم رسالته ، ووبخ المنافقين ، وتوبيخه المنافقين ـ والله أعلم ـ يشتمل توبيخه المنافقين من

أتباعه ، ويشمل أيضاً توبيخه لليهود والنصارى ، فانهم يدعون أنهم يؤمنون بالكتب التى بأيديهم ، ويتبعون أنبياءهم ، وقد كذبوا فى ذلك ، بل نقضوا العهود والمواثيق ، وكذبوا بالحق المصدق لما فى أيديهم ، فجاء القرآن بتوبيخهم وعيبهم بالغضب والضلال واللعن ﴿ فباءوا بغضب على غضب ، وللكافرين عذاب مهين ﴾ .

ومن ذلك ماورد في الفصل الحادي والعشرين من إنجيل متى ، وهو أيضاً فى إنجيل مرقس ، قال : ثم طفق يضرب لهم الأمثال ، ويقول : اغترس رجل كمَر مماً ، وحوطه بحائط ، وبحث فيه معصرة ، وبني برجاً ، وأجسّره للفلاحين ، وسافر ، ولما جاء الموسم أرسل إلى الفلاحين خادماً لينال من ثمرة الكرم شيئاً ، فأخذوه وضربوه ، وردوه خائباً ، فأرسل إليهم خادماً ثانياً فرجموه وشجوه وردوه محقراً ، ثم أرسل ثالثاً فقتلوه ، وكثيرين آخرين ضربوا بعضهم ، وقتلوا بعضاً ، وكان قد بتى له ابن وحيد هو محبوبه، فأرسله إليهم آخر الأمر، وقال: إنهم سيكرمون ابني ، فقال الفلاحون فيما بينهم : إن هذا الوارث ، فهلموا بنا نقتله ، فيصير الميراث لنا ، فأخذوه وقتلوه ، وأخرجوه خارج الكرم ، فماذا يفعل رب الكرثم؟ نعم إنه سيأتى ، ويهلك الفلاحين ، ويسلم الكرثم إلى آخرين ، ألم تقرأوا هذا المرقوم قوله : إن الحجرة التي رفض البناءون صارت رأس الزاوية ، هذا هو ماوقع عند الرب ، وهو في نظركم عجيب. فسياق هذا المثل من أظهر الأمثال المضروبة في الإنجيل لنبوة محمد صلى الله عليه وسلم، وهو أول الفصل في إنجيل مرقس، وتقرير دلالته

أن الغارس هو البارى تعالى ، والمغرسة الدنيا ، والكرُّم بنو آدم ، والحائط الناموس الذي جاءت به الرسل، والمعصرة الأحكام الناموسية، والفلاحون الذين بلغتهم الدعوة ، فالذي ضرب به المثل بالخادم الأول يناسب حال موسى عليه السلام، والثانى يناسب حال يوشع بن نون ، والثالث يناسب حال بعض أكابر الانبياء بعده، والجهولون هم المتوسطون من موسى إلى زمان عيسي عليهم السلام، والابن الوحيد يناسب حال عيسى عليه السلام ، لأنه آخر أنبياء بني إسرائيل ، والآخرون الذين يسلم إليهم الكرُّم هم العرب الذين بعث فيهم محمد صلى الله عليه وسلم، وفى قوله: ويسلم الكرم إلى آخرين فضيلة عظيمة لهذه الأمة ، توافق قول الله تعالى : ﴿ كُنتُم خير أمَّة أُخرجت للناس ﴾ وكما في "مسند الإِمام أحمد" و "جامع الترمذي" و"سنن ابن ماجه" و"مستدرك الحاكم" من رواية حكيم بن معاوية بن حيدة عن أبيه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أنتم توفون سبعين أمة ، أنتم خيرها ، وأكرمها على الله عز وجل ، .

وأخرج الترمذى من حديث معاذ، وأبي سعيد نحوه يوضح المعنى الذى قررناه ماختم به المثل من قوله: ألم تقرأوا هذا المرقوم، إلى آخره، فانه إشارة إلى ماورد فى الفصل الثامن والعشرين من صحيفة أشعيا عليه السلام، ولفظه - كما فى بعض التراجم - أن تلك الحجرة التى رفض البناءون صارت رأس الزاوية، هذا هو عمل الرب وهو فى أعيننا عجيب، وقد ذهب النصارى إلى تأويل هذا النص فى شأن المسيح عليه السلام،

وهى دعوى باطلة ، فان سياق الكلام يأباه ، والوصف يخالفه ، فان المسيح لم يكن فى بنى إسرائيل محتقراً ، ولا مرفوضاً من حيث كونه من بنى إسرائيل ، وإنما يدل دلالة ظاهرة على محمد صلى الله عليه وسلم الذى هو من بنى إسماعيل ، وهم كانوا مرفوضين عند بنى إسرائيل ، مع كونهم إخوتهم ، ولا يرونهم أهلا للفضائل .

وسياق الكلام يدل على أن تلك الحجرة كانت مرفوضة فى زمان موسى والانبياء بعده، والنصارى لايدعون هذه الصفة فى المسيح فدل على ماقلناه، وقيل: ماعبر عنه بالحجرة المرفوضة من أجل ماجرى لسارة مع إبراهيم عليهما السلام فى شأن إسماعيل وأمه من أجل غيرة سارة، فنقلهما بأمر الله تعالى إلى مكة، فالله أعلم.

ورأس الزاوية هو ملتق الخطين، فيكون هو الخاتم، لأن الخطين يذهبان إلى حيثها يذهبان إليه، فيكون ملتقاهما هو منتهاهما، وهذا هو محمد صلى الله عليه وسلم الذى ختم الله به رسله.

وفى معنى هذا المثل مارواه أبو هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مثلى ومثل الأنبياء قبلى، كمثل رجل بنى بيتاً فأحسنه وأجمله إلا موضع لبنة من زاوية من زواياه، فجعل الناس يطوفون به، ويعجبون له، ويقولون: هلا وضعت هذه اللبنة، فأنا تلك اللبنة، وأنا خاتم النبيين، أخرجه البخارى، ومسلم في "صحيحيهما" وقوله: هذا ماوقع عند الرب، وهو فى نظركم عجيب، وفى بعض التراجم: هذا هو عمل الرب جواب سؤال مقدر تقديره هل يمكن أن تستقر

الحجرة المرفوضة في رأس الزاوية ، أو هل يجوز أن يقوم من أولاد الجارية هاجر نبي ؟ فيكون الجواب : هذا هو عمل الرب ، وبما يزيد ذلك بيانا ماجاء في التوراة من بيان ماعهد الله به إلى إبراهيم عليه السلام في ابنه إسماعيل ، كما جاء في ـ سفر التكوين ـ قال فيه: " وأما إسماعيل فانى قد سمعت دعاءك له ، وها أناذا قد باركت فيه ، وجعلته مشمراً ، وسأكثره تكثيراً ، وسيلد اثني عشر ملكا ، وسأصيرهم أمة عظيمة " ، وقد ذهب اليهود والنصارى إلى أن المراد بالملوك الاثنى عشر ، أولاد إسماعيل الاثني عشر ، وهو باطل لانهم لم يتملكوا ، ولم يدَّعوا الملكية ، واكن هذا مطابق لما في " الصحيحين " وغيرهما من حديث جابر بن سمرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ﴿ لا يَزالُ هَذَا الَّذِينُ عَزِيزًا مَنْيُعًا إلى اثنى عشر خليفة ، كلهم من قريش ، ولاريب أن بني إسماعيل إنما صاروا أمة عظيمة بحيث ارتفع شأنهم بين الامم، وظهرت فيهم الفضائل التي هي ثمرة البركة الموعودة من الله تعالى لا براهيم إنما حصل ذلك ببعثة محمد صلى الله عليه وسلم ، وأيضاً فلوكان كما يدعى اليهود والنصارى لعنهم الله من أن العرب تابعوا متقولًا على الله كاذباً عليه، وحاربوا أولياء الله وأتباع رسله ، وانتهكوا حرماتهم هذه القرون المتطاولة ، لكان ذلك مناقضاً لذلك الوعد الجميل من الله لإ براهيم عليه السلام، فقد ظهر أن هذا النص من أوضح الأدلة على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم .

ومن الأدلة في الإنجيل أيضاً ماجاء في رسالة بولس إلى أهل رومية، وهو أيضاً في صحيفة أشعيا من العهد العتيق، قال: سأدعوا الذين ليسوا من شيعتى لى شيعة ، والتى ليست بمحبوبتى لى محبوبة ، وقد ادعى النصارى أن ذلك فى شان أتباع المسيح ، وادعوا أن رسالته عامة ، وهو خلاف ماتواتر عليه نص الإنجيل ، كما ورد فى الفصل الحنامس عشرمن إنجيل متى ، قال " إنى لم أرسل إلا لغنم بنى إسرائيل الضالة " وفى الفصل العاشر منه أيضاً أن المسيح لما أرسل الحواريين للدعوة ، قال : سيروا إلى غنم بنى إسرائيل الضالة ، إلى غير ذلك مما دل على أن رسالته مختصة ببنى إسرائيل ، وهو موافق لما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : « وكان النبى يبعث إلى قومه خاصة ، و بعثت إلى الناس عامة » .

إذا عرفت هذا ، فلا ريب أن ذلك الوصف إنما ينطبق على العرب ، فانهم كانوا قبل مبعث محمد صلى الله عليه وسلم من أجهل الحلق بالله ، وبما جاءت به الرسل ، لا يعرفون كتاباً ، ولا يؤمنون بالرسل ، ولا يصدقون بالبعث ، فهقتضى هذا النص أن هؤلاء الغافلين الجهال بالله ، وما جاءت به رسله سيجعلهم الرب تعالى من شيعة الحق ، ويجعلهم له أهلا ، وينقلهم إلى القرب منه ، ويكونون له أحباباً ، ومما يوافق هذا النص ، ويوضح دلالته ، ماورد فى الفصل العاشر من رسالة بولس إلى أهل رومية ، قال : إنى سأعيركم بأمة أخرى ، وأغيظكم بأمة لافهم لها ، انتهى .

وهذا النص أيضاً في سفر الاستثناء من التوراة ، وقد ساقه بولس في جملة ماوعظ به اليهود حتى يرتدعوا عما كانوا عليه، ويذكروا يوم يعيرهم الله بأمة أخرى ، ويغيظهم بأمة لافهم لها ، وهذا الوصف لاينطبق على غير العرب ألبتة ، وإن حمله النصارى على

من دخل فى النصرانية من اليونان والروم، فهو باطل، فان عند أولئك علوماً كثيرة، وأفهاماً قوية، بل هم أعلم من اليهود فى جميع العلوم العقلية بكثير، وفيهم الحكاء الذين استنبطوا فنوناً كثيرة ودونوها، وعرفت منهم، وأما العرب فما كانوا قبل مبعث محمد صلى الله عليه وسلم يتعاطون شيئاً من العلوم العقلية أو النقلية، وغاية ماعندهم علم الشعر والبلاغة، وإن كانوا قد منحوا من صحة الاذهان، وقوة العقول فى أصل الجبلة مافاقوا غيرهم، لكن غلبت عليهم الغفلة، فاستولى عليهم الجهل، فدل على أنهم المعنيون بهذا النص.

ومن هذا المعنى فى صفة هذه الأمة ماجاء من حديث أبى الدرداء رضى الله عنه قال: سمعت أبا القاسم صلى الله عليه وسلم يقول: وإن الله تعالى قال لعيسى ابن مريم: إنى باعث بعدك أمة إن أصابهم ما يحبون حمدوا وشكروا، وإن أصابهم ما يكرهون احتسبوا وصبروا، ولا حلم، ولا علم، قال: يارب كيف ولا حلم، ولا علم، قال: أعطيهم من حلى وعلى، أخرجه البزار فى "مسنده" وغيره، وأيضاً فلم يغظ اليهود أمة ، كما أغاظهم محمد صلى الله عليه وسلم وأمته.

ومن ذلك ماورد فى الفصل العاشرمن رسالة بولس إلى أهل رومية من كتب النصارى ، وهو أيضاً فى صحيفة أشعيا من كتب اليهود إنى وجدت عند من لم يطلبى ، وظهرت عند من لم يسأل عنى ، وقد تأول النصارى هذا النص فى اليونانيين الذين دخلوا فى النصرانية زمن الفترة ، وهو من جنس تحريفهم للنص قبله ، وإلا فهو صريح فى حق العرب ، كا أشرنا فى الذى قبله ، وأيضاً فاليونان لهم من الكلام فى الإلى لهيات ،

والبحث عنها ماهو مشهور لكن بالطرق العقلية ، لم يأخذوا ذلك من جهة الانبياء ، وأما العرب فكانوا في غفلة عن ذلك ، سوى مَابَقي في فطرهم من الإقرار بالله ، وأنه خالق كل شيء ، ومما يوضح دلالة هذا النص سياقه في صحيفة أشعيا ، ولفظه: " إنى أصبت عند من لم يسأل عني ، و ُوجدت عند من لم يطلبني، وقلت لأمة لم تدع باسمي: أنظري إلى، أنظري إلى ، لأنى قد أظهرت يدى طول النهار إلى فئة طاغية ، سالكة في سبيل سيم.، ممتثلة لأهوائها ، وفئة أى فئة تغيظني أمام وجهي ، وتقرب قرابينها فى البساتين ، وتبخر فى مباخر الشياطين التى تسكن المقابر ، وتأكل لحم الخنازير ، ومرق النجاسة في أوانيها "، فمن قوله : أصبت ، إلى قوله : أنظرى إلى ، إشارة إلى صفة العرب ، وبعثه محمد صلى الله عليه وسلم فيهم بالهدى ، ودين الحق ؛ و من قوله : لأني ، إلى قوله : ممثلة لأهواتها ، إشارة إلى اليهود، وقد جاء القرآن من وصفهم بما يوافق هذا ، كوصفهم باتباع الأهواء، وتركهم الجق على علم، وغير ذلك من أخلاقهم الذميمة، ومن قوله: وفئة ، إلى قوله: في أوانيها ، إشارة ظاهرة في حق النصاري متضمنة وصفهم بالضلال والجهل، بما هو طبق صفتهم في القرآن ، فقد تضمن هذا النص وصف الأمم الثلاث بمثل ماوصفهم القرآن ، وجاء به محمد صلى الله عليه وسلم ، فكان دليلا من أدلة نبوته ، كما هو دليل على صدق من قبله ، حيث تطابق الوصفان من غير تواطؤ و لا اقتباس .

ومن ذلك ماورد فى الفصل الثالث عشر من إنجيل متى ، والثامن من إنجيل لوقا: "أنظروا إلى زارع خرج للزرع ، وبينها هو يزرع سقط بعض البذر فى الطريق ، فجاءت الطيور فلقطته ، وسقط بعضه على الصخر حيث لم يكن التراب كثيراً ، وفى ساعته نبت ، لأنه لم يكن له فى الأرض عمق ، ولما طلعت الشمس احترق ويبس ، لأنه لم يكن له أصل ، وسقط بعضه فى الشوك ، فنها الشوك وخنقه ، وسقط بعضه فى الأرض الطيبة ، فأثمر مائة ضعف ، وبعضه ستين ، وبعضه ثلاثين ، فمن كانت له أذن سامعة فليسمع ".

وهذا المثل ـ والله أعلم ـ يتضمن وصف الأمم الثلاث بما يظهر للتأمل، والمقصود منه قوله: وسقط بعضه في الأرض الطيبة، إلى آخره، فانه موافق لما أخبر الله به في صفة أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى : ﴿ محمد رسول الله ، والذين معه أشداء على الكفار ، رحماء بينهم ، تراهم ركعاً سجداً ، يبتغون فضلا من الله ورضواناً ، سيماهم في وجوههم من أثر السجود ، ذلك مثلهم في التوراة ، ومثلهم في الإنجيل ، كزرع أخرج شطأه ، فآزره ، فاستغلظ ، فاستوى على سوقه ، يعجب الزراع ، ليغيظ بهم الكفار ، وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة وأجراً عظيماً ﴾ فذكر صفاتهم في التوراة والإنجيل، فكان فى هذا أعظم البراهين علىصدق ماجا مبالتوراة والإنجيل والقرآن ، وأن هُـــؤلاء هم المذكورون في الكتب المتقدمة بهذه الصفات المشهورة فيهم ، لاكما يقول الكفار عنهم أنهم متغلبون ، طالبوا ملك ودنيا ، ولهذا لما رآهم نصاری الشام ، وشاهدوا هدیهم ، وسیرتهم ، وعدلهم وعلمهم ، ورحمتهم، وزهدهم في الدنيا ، ورغبتهم في الآخرة قالوا : ماالذين صحبوا المسيح بأفضل من هؤلاء ، فكان هؤلاء النصارى أعرف بالصحابة وفضلهم من الرافضة أعدائهم، والرافضة تصفهم بضد ماوصفهم الله به في هذه الآية وغيرها.

فهذه عدة أدلة مما جاء به الإنجيل فى البشارة بمحمد صلى الله عليه وسلم ، وذكر صفته ، وصفة أمته ، وقد ذكر العلماء كثيراً فى هذا المعنى اقتصرنا منها على ماقدمناه إيثاراً للاختصار .

## فص\_ل

ومن الأدلة الواردة فى التوراة ماذكره غير واحد من العلماء: منهم ابن قتيبة في" أعلام النبوة ": تجلى الله ، وفي رواية: جاء الله من طور سينا ، وأشرق من ساعير ، واستعلن من جبال فاران ، فسينا هو الجبل الذي كلم الله فيه موسى عليه السلام ، وساعير هو الجبل الذي أرسل الله فيه عيسى عليه السلام ، وظهرت فيه نبوته ، وجبال فاران هو اسم عبرانى وليس ألفه الأولى همزة ، وهي جبال بني هاشم التي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتحنث فى أحدها ، وفيه فاتحة الوحى ، قال ابن قتيبة : وليس بعد هذا غموض ، لأن مجيء الله من سينا إنزاله التوراة على موسى عليه السلام بطورسينا ، فيجب أن يكون إشراقه من ساعير إنزاله الإنجيل على المسيح عليه السلام ، والمسيح يسكن من ساعير أرض الخليل بقرية تدعى ناصرة ، وباسمها سمى من اتبعه نصارى ، وكما وجب أن يكون إشراقه من ساعير إنزاله الإنجيل على عيسى عليه السلام ، فكذلك يجب أن يكون استعلانه من فاران بإنزاله القرآن على محمد صلى الله عليه وسلم وهي جبال مكة ، وليس بين المسلمين وأهل الكتاب اختلاف أن فاران

هى مكة ، وإن ادعى مدع أنها غير مكة ، قلنا : أليس فى التوراة أن الله أسكن هاجر وإسماعيل فاران ، وقلنا : دلونا على الموضع الذى استعلن الله منه ، واسمه فاران ، والنبى الذى أنزل عليه كتاباً بعد المسيح عليه السلام .

قال شيخ الإسلام أبو العباس : وهذه الكتب نور الله وهداه ، فني الأول جاء، والثاني أشرق، والثالث استعلن، فمجيء التوراة كطلوع الفجر، والإنجيل مثل إشراق الشمس، والقرآن منزلة ظهور الشمس فى السماء ، فظهر به نور الله فى المشارق والمغارب أعظم مما ظهر بالكتابين، ولهذا سماه الله تعالى سراجا منيراً ، وسمى الشمس سراجاً وهاجاً ، والخلق محتاجون إلى الأول أعظم من الثانى ، وهذه الثلاثة أقسم الله بها في قوله : ﴿ والتين والزيتون ، وطور سنين ، وهذا البلد الأمين ﴾ فالأول الأرض المقدسة التي ينبت فيها ذلك ، ومنها بعث المسيح؛ والثاني الجبل الذي كلم الله عليه موسى ، والبلد الأمين مكة ، و لماكان مافي التوراة خبراً عنها أخبر بها على الترتيب الزمانى ، وأما القرآن فأقسم بها تعظيما لشأنها، فأتى بها على وجه التدريج درجة بعد درجة، فهو من باب الترقى إلى الاعلى مما دونه ، ومن ذلك ماجاء في زبور داود عليه السلام في مزمور أربعة وأربعين : فاضت النعمة من شفتيك ، من أجل هذا بارك الله لك إلى آخر الآبد ، تقلد أيها الجبار بالسيف ، فان شريعتك وسنتك مقرونة بهيبة يمينك ، وسهامك مسنونة ، وجميع الأمم يخرُّون تحتك، فهذا من أظهر الآدلة على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، فالنعمة

التى فاضت بين شفتيه هو القول الذى يقوله ، وهو الكتاب الذى أنزل عليه ، والسنة التى سنها ، وليس يتقلد بالسيف من الأنبياء بعد داود إلا محمداً صلى الله عليهما وسلم ، وقرنت شرائعه بالهيبة ، كقوله صلى الله عليه وسلم : « نصرت بالرعب » وهو صريح أنه صاحب شريعة وسنة ، وأنها تقوم بسيفه ، وخاطبه بلفظ الجبار إشارة إلى قوته وقهره لأعداء الله ، وأنه يجبر الخلق بالسيف على الحق ، ويصرفهم عن الكفر جبراً ، مخلاف المستضعف ، فهو نبى الرحمة ، ونبى الملحمة ، وأمته أشداء على الكفار رحماء بينهم ، مخلاف من كان دليلا للطائفتين من النصارى أو عزيزاً على المؤمنين من اليهود ، بل مستكبر ، وجاء فى الزبور أيضاً في صفاتهم يكبرون الله بأصوات مرتفعة ، ويسبحونه على مضاجعهم ، أيديهم سيوف ذات شفرتين .

قال شيخ الإسلام أبوالعباس بن تيمية: وهذه الصفات إنما تنطبق على محمد صلى الله عليه وسلم وأمته ، فهم الذين يكبرون الله بأصوات مرتفعة فى آذانهم ، وعلى الأماكن العالية ، كما قال جابر : كنا إذا علونا كبرنا ، وإذا هبطنا سبحنا ، فوضعت الصلاة على ذلك ، وهم يكبرون بأصوات مرتفعة فى أعيادهم ، وفى أيام منى ، وعقيب الصلوات ، وعلى قرابينهم ، وعلى الصفا والمروة ، وغير ذلك ، وليس هذا لغيرهم ، فان موسى يجمعهم بالبوق ، والنصارى لهم ناقوس ، والسيوف ذات الشفرتين هي العربية التى فتح بها الصحابة وأتباعهم البلاد ، وقوله : يسبحونه على مضاجعهم ، أى يذكرون الله حتى فى هذه الحال ، ويصلون فى البيوت

على المضاجع، بخلاف أهل الكتاب، والصلاة أعظم التسبيح، واليهود لا يكبرون بأصوات مرتفعة ، ولا بايديهم سيوف ذات شفرتين ، بل هم مغلوبون مع الامم، والنصارى تعيب من يقاتل الكفار، وفيهم من يجعله من معايب محمد وأمته.

ومن ذلك ما جاء فى كتاب أشعيا عليه السلام من البشارة به صلى الله عليه وسلم يفتح العيون العور ، والآذان الصم ، ويحيى القلوب الغلف ، وما أعطيه لا يعطى أحدمشفح ، يحمد الله حمداً جديداً ، فمشفح : محمد بغير شك ، كما قال ابن القيم ، قال : واعتباره أنهم يقولون : شفحاً لاها ، إذا أرادوا أن يقولوا : الحمد لله ، وإن كان الحمد شفحاً ، فمشفح محمد .

والأدلة على نبوته صلى الله عليه وسلم من الكتب التى بأيدى اليهود والنصارى أكثر بما ذكرناه ، فلو أنهم تركوا الهوى ، واتبعوا الهدى ، وصدقوا كتب الله ، لعرفوا أن محداً رسول الله ، وأن نعوته وصفاته وصفات أمته مسطرة فى الكتب التى بأيديهم ، وأنه لاعذر لهم فى إصرارهم على الكفر به ، ومخالفته ، ومن يهد الله فهو المهتد ، ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً ؛ على أنا لو لم نأت بهذه الانباء والقصص من كتبهم ، ألم يك فيما أودع الله عز وجل القرآن دليل على ذلك ؟ وفى تركهم جحد ذلك وإنكاره ، وهو يقرعهم به دليل على اعترافهم له ، فانه يقول : ﴿ الذين يتبعون الرسول النبي الامي الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل ﴾ ويقول حكاية عن المسيح عليه السلام : ﴿ إني رسول الله إليكم مصدقاً لما بين يدى من التوراة ، ومبشراً برسول يأتي من

بعدى اسمه أحمد ﴾ ويقول: ﴿ يَا أَهِلَ الْكَتَابُ لَمْ تَلْبُسُونَ الْحَقُّ بِالْبَاطْلُ وتكتمون الحق وأنتم تعلمون ﴾ ويقول : ﴿ الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم ﴾ وكما قد كان صلى الله عليه وسلم يدعوهم إلى اتباعه وتصديقه ، فكيف يجوز أن يحتج بباطل من الحجج ، ثم يحيل ذلك على ماعندهم ، وما في أيديهم ، ويقول : من علامة نبوتى وصدقى أنكم تجدونی عندکم مکتوباً ، وهم لایجدونه کما ذکر ، ولیس ذلك مما یزیدهم عنه بعداً ، وقد كان غنياً عن أن يدعوهم بما ينفرهم ، ويستميلهم بما يوحشهم ، ولو أنهم وجدوا خلاف قوله لكان إظهاره أهون عليهم من إتلاف النفوس والأموال ، وتخريب الديار ، وكم أسلم من علمائهم ، كعبد الله ابن سلام ، وابني سعنة ، وابن يامين ، ومخيريق، وكعب الاحبار، وأشباههم من علماء اليهود ، وتجيرا ، ونسطورا ، وصاحب بصرى ، وأسقف الشَّام، والجارود العبدى، وسلمان الفارسي، ونصارى الحبشة، وأساقف نجران ، وغيرهم بمن أسلم من علماء النصارى ، وكلهم قد وقفوا منه على مثل هذه الدعاوى . فلولا أنهم يعلمون صدقه فيها قال ، ويجدون صفته في الكتب التي بأيديهم، و إلا لكان ذلك ما ينفرهم و يبعدهم عنه.

وقد أعترف بنبوته هرقل ، وصاحب دومة عالما النصارى ، ورئيساهم ، والمقوقس صاحب مصر ، وابن صوريا ، وابن أخطب ، وأخوه ، وكعب بن أسد ، والزبير بن باطيا ، وغيرهم من علماء أهل الكتاب عمن حمله حب الرياسة والحسد والنفاسة على البقاء على الشقاء ، والاخبار في هذا كثيرة لاتنحصر ، وقد قال الحارث بن عوف لعيينة

ابن حصن ، ورآه جاداً فی عداوة رسول الله صلی الله علیه وسلم ، ولم يحصل علی شیء : ألم أقل لك إنك توضع فی غیر شیء ، والله ليظهرن محمد علی مابین المشرق والمغرب ، يهود كانوا يخبروننا بهذا ، أشهد لسمعت أبا رافع سلام بن أبی الحقیق یقول : إنا نحسد محمداً علی النبوة ، حیث خرجت من بنی هارون ، وهو نبی مرسل ، ويهود لا تطاوعنی علی هذا ، ولنا منه ذبحان : واحدبیثرب ، وآخر بخیابر ، قال الحارث : قلت لسلام : يملك الارض جميعاً ؟ قال : نعم والتوراة التی أنزلت علی موسی ، وما أحب أن تعلم بقولی فیه .

ومن هذا استفتاح اليهود على مخالفيهم عند القتال بمجيئه ، كا قال نعالى : ﴿ ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم ، وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا ، فلما جاءهم ماعرفوا كفروا به ، فلعنة الله على الكافرين ، بئسها اشتروا به أنفسهم أن يكفروا بما أنزل الله بغياً أن ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده ، فبايوا بغضب على غضب ، وللكافرين عذاب مهين ﴾ قال محمد بن إسحاق عن عاصم بن عمر بن قتادة الأنصارى عن أشياخ منهم ، قالوا : فينا والله ، وفيهم \_ يعني اليهود الذين كانو جيرانهم \_ نزلت هذه القصة ﴿ ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم ﴾ إلى قوله : ﴿ فلما جاءهم ماعرفوا كفروا به ، فلعنة الله على الكافرين ﴾ قالوا : كنا قد علوناهم دهراً في الجاهلية ، وكنا أهل شرك ، وهم أهل كتاب ، فكانوا يقولون : إن نبياً سيبعث الآن نتبعه قد أظل زمانه ، فنقتلكم معه قتل عاد وإرم ، فلما بعث الله رسوله من قريش زمانه ، فنقتلكم معه قتل عاد وإرم ، فلما بعث الله رسوله من قريش

واتبعناه كفروا به ، يقول الله تعالى : ﴿ فلها جاءهم ماعرفوا كفروا به ، فلعنة الله على الكافرين ﴾ وقال ابن إسحاق : أخبرنى محمد بن أبى محمد عن عكرمة أو سعيد بن جبير عن ابن عباس أن يهود كانوا يستفتحون على الأوس والحزرج برسول الله صلى الله عليه وسلم قبل مبعثه ، فلها بعثه الله من العرب كفروا به ، وجحدوا ماكانوا يقولون فيه ، فقال لهم معاذ بن جبل ، وبشر بن البراء بن معرور ، وداود بن سلمة : يامعشريهود اتقوا الله وأسلموا ، فقد كنتم تستفتحون علينا بمحمد ، ونحن أهل شرك ، وتخبرونا بأنه مبعوث ، وتصفونه بصفته ، فقال بشر بن مشكم أخو بني النظير : ما جاءنا بشيء نعرفه ، وما هو بالذي كنا نذكره ، فأنزل الله في ذلك حين ما جاءنا بشيء نعرفه ، وما هو بالذي كنا نذكره ، فأنزل الله في ذلك حين قولهم ﴿ ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم ﴾ الآية .

إذا عرفت ذلك فهو من أوضح الآدلة ، وأكبر الحجج على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، لأنهم ماكانوا يستفتحون به إلا لما يعلمون من نعته وصفاته وزمانه ، فلما ظهر صلى الله عليه وسلم كفروا به حسداً وبغياً ، وجحدوا نبوته .

ولا ريب أن استفتاحهم به وجحد نبوته لا يجتمعان ، فانكان استفتاحهم به لأنه نبى كان جحد نبوته محالا ، وإن كان جحد نبوته ، كا يزعمون حقاً ، كان استفتاحهم به باطلا ، وهذا مما لاجواب لأعداء الله عنه ألبتة ، سوى أن يقولوا : إن هذا الموجود ليس الذي كنا نستفتح به ، وهذا من أعظم الجحد والعناد ، فان الصفات والعلامات التي فيه طابقت ماكان عندهم مطابقة المعلوم لعلمه ، فإنكارهم أن يكون هو هذا جحد

باللسان ، مع أن القلب يعرفه معرفة تامة ، ولهذا قال تعالى : ﴿ فلما جاءهم ماعرفو اكفروا به ، فلعنة الله على الكافرين ﴾ ثم قال تعالى : ﴿ بنسما اشتروا به أنفسهم أن يكفروا بما أنزل الله بغياً أن ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده ﴾ قال السدى : ﴿ بئسها اشتروا به أنفسهم ﴾ يقول : بئسما باعوا به أنفسهم ، يقول : بئسما اعتاضوا لأنفسهم ورضوا به وعدلوا إليه من الكفر بما أنزل الله على محمد عن تصديقه ومؤازرته ونصرته، وإنما حملهم على ذلك البغى والحسد والكراهية أن ينزل الله من فضله علىمن يشاء من عباده ، و لا حسد أعظم منهذا ﴿ فباءوا بغضب على غضب ﴾ قال ابن عباس : غضب بما كانوا ضيعوا من التوراة ، وهي معهم، وغضب بكفرهم بهذا النبي الذي أحدث الله إليهم ، ثم قال : ﴿ وَلَلَّكَا فَرِينَ عَذَابِ مَهِينَ ﴾ لما كان كفرهم سببه البغي، ومنشأ ذلك الكبر قوبلوا بالإهانة والصغار في الدنيا والآخرة ، ثم قال تعالى : ﴿ وإذا قيل لهم آمنوا بما أنزل الله ، قالوا نؤمن بما أنزل علينا ، ويكفرون بما وراءه وهو الحق مصدقا لما معهم ، قل فلم تقتلون أنبيا. الله من قبل إن كنتم مؤمنين ﴾ قال أبو عبد الله بن القيم في هذه الآية : هذه حكاية مناظرة بين الرسول وبين اليهود ، لما قال لهم : آمنوا بما أنزل الله ، فأجابوه بأن قالوا: نؤمن بما أنزل علينا ، ومرادهم التخصيص ، أى نؤمن بالمنزل علينا دون غيره ، فظهرت عليهم الحجة بقولهم هذا من وجهين :

أحدهما: أنه إن كان إيمانكم به لانه حق، فوجب عليكم أن تؤمنوا بما أنزل على محمد، لانه حق مصدق لما معكم، وحكم الحق الإيمان به أين كان، ومع من كان ، فلزمكم الإيمان بالحقين جميعاً ، أو الكفر الصراح، فني ضمن هذا الشهادة عليهم بأنهم لم يؤمنوا بالحق الأول، ولا بالثاني، وهذا الحكم في كل من فرق الحق ، فآمن ببعضه ، وكفر ببعضه ، كمن آمن ببعض الكتاب، وكفر ببعض، وكمن آمن ببعض الأنبياء، وكفر ببعض لم ينفعه إيمانه حتى يؤمن بالجميع ، ونظير هذا التفريق تفريق من يرد آيات الصفات ، وأخبارها ، ويقبل آيات الأوامر والنواهي ، فان ذلك لاينفعه ، لأنه آمن ببعض الرسالة وكفر ببعض ، فانكانت الشبهة التي عرضت لمن كفر بيعض الانبياء غير نافعة ، فالشبهة التي عرضت لمن رد بعض ما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم أولى أن لاتكون نافعة ، وإن كانت هذه عذراً ، فشبهة من كذب ببعض الانبياء مثلها ، وكما أنه لا يكون مؤمناً حتى يؤمن بجميع الانبياء، ومن كفر بني من الانبياء، فهو كمن كفر بجميعهم ، فكذلك لا يكون مؤمناً حتى يؤمن بجميع ماجا. به الرسول ، فاذا آمن ببعضه ، ورد بعضه ، فهو كمن كفر به كله ، فتأمل هذا الموضع ، واعتبر به الناس على اختلاف طرائقهم ، يتبين لك أن أكثر من يدعى الإيمان برى. من الإيمان ، ولا حول و لا قوة إلا بالله .

الوجه الثانى: من النقض قوله: ﴿ فَلَمْ تَقْتَلُونَ أَنْبِياءَ الله مَنْ قَبَلُ إِنْ كَنْتُمْ مُؤْمِنَيْنَ ﴾ ووجه النقض أنكم تزعمون أنكم تؤمنون بما أنزل إليكم، وبالأنبياء الذين بعثوا فيكم، فلم قتلتموهم، وفيما أنزل إليكم الإيمان بهم وتصديقهم، فلا آمنتم بما أنزل إليكم، ولا ماأنزل على محمد، ثم كأنه توقع منهم الجواب: بأنا لم نقتل من ثبتت نبوته، ولم نكذبه، فأجيبوا على تقدير هذا الجوابالباطل منهم، بأن موسى قد جاءكم بالبينات ، وما لاريب معه في صحة نبوته، ثم عبدتم العجل بعد غيبته عنكم، وأشركتم بالله ، وكفرتم به ، وقد علمتم نبوة موسى ، وقيام البراهين على صدقه ، فقال : ﴿ وَلَقَدَ جَامَكُمْ مُوسَى بِالْبَيْنَاتُ ، ثُمُ اتَّخَذَّتُم العَجِّلُ مَنْ بَعْدُهُ وَأَنْتُمْ ظَالْمُونَ ﴾ فهكذا تكون الحجج والبراهين ومناظرة الانبياء لخصومهم ، انتهى . قال محمد بن إسحاق : حدثني صالح بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف عن محمود بن لبيد أخى بني عبد الأشهل عن سلمة بن سلامة بن وقش، وكان سلمة من أصحاب بدر ، قال : كان لنا جار من يهود في بني عبدالأشهل، قال: فخرج علينا يوماً من بيته حتى وقف على بني عبدالأشهل، قال سلمة : وأنا يومئذ أحدث من فيهم سناً ، فذكر القيامة والبعث والحساب والميزان والجنة والنار ، قال : فقال ذلك لقوم أهل شرك ، وأصحاب أوثان لايرون أن بعثاً كائن بعد الموت ، فقال له : ويحك يافلان ! أو تراها كائنة ، إن الناس يبعثون بعد موتهم إلى دار فيها جنة ، و نار ، ويجزون فيها بأعمالهم؟ قال: نعم ، والذي يحلف به ولودّ أن له بحظه من تلك النار أعظم تنور في الدنيا يحمونه، ثم يدخلونه إياه، فيطبقونه عليه، بأن ينجوا من تلك النار غدا ، قالوا له : و يحك يافلان ! فما آية ذلك ؟ قال : نبي مبعوث من نحو هذه البلاد ، وأشار بيده إلى مكة والبمن ، قالوا : ومتى تراه ؟ قال : فنظر إلى، وأنا من أحدثهم سناً فقال : إن يستنفد هذا الغلام عمره يدركه ، قال سلمة: فوالله ماذهب الليل والنهار حتى بعث الله رسوله ، وهو حي بين أظهرنا ، فآمنا به ، وكفر به بغياً وحسداً ، قال : فقلنا له : ويحك يافلان ! ألست بالذي قلت لنا فيه ماقلت ؟ ! قال : بلي ، ولكن ليس به . ٧ -- منحة القريب

وأخرج ابن إسحاق أيضاً قصة الهيبان ، وهو رجل من أهل الشام من اليهود قدم المدينة على بني قريظة في الجاهلية ، وصف الراوى من فضله وأنهم كانوا يستقون به المطر ، قال : ثم حضرته الوفاة عندنا ، فلما عرف أنه ميت ، قال: يامعشر اليهود ما ترونه أخرجني من أرض الخرو الخير، إلى أرض البؤس و الجوع؟ قال: فقلنا: أنت أعلم، قال: فاني إنما قدمت هذه البلدة أتوكف خروج نبي قد أظل زمانه ، وهذه البلدة مهاجره ، وكنت أرجو أن يبعث فأتبعه، وقد أظلكم زمانه، فلا تسبقن إليه يامعشر يهود، فانه يبعث لسفك الدماء، وبسى الذراري والنساء بمن خالفه، فلا يمنعكم ذلك منه ، فلما بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وحاصر بنى قريظة ، قال هؤلاء الفتية ، وهم ثعلبة بن سعنة ، وأسيد بن سعنة ، وأسد بن عبيد ، وكانوا شبابا أحداثاً : يابني قريضة ، والله إنه للنبي الذي كان عهد إليكم ابن الهيبان، قالوا: ليس به؟ قالوا: بلي، والله إنه لهو بصفته، فنزلوا، فأسلموا، فأحرزوا دماءهم وأموالهم وأهليهم .

وأخرج الحاكم صاحب "المستدرك" والبيهتى فى "دلائل النبوة" من طريقه بسند لابأس به، كما قال ابن كثير عن أبى أمامة الباهلى عن هشام بن العاص الأموى ، قال: بعثت أنا ورجل أخر إلى هرقل صاحب الروم ندعوه إلى الإسلام ، فذكر الحديث ، وأنه أرسل إليهما ليلا ، قال: فدخلنا عليه فدعى بشىء كهيئة الربعة العظيمة ، مذهبة فيها بيوت صغار عليها أبو اب ، ففتح ، واستخرج حريرة سوداء ، فنشرها فاذا فيها صورة حراء ، وإذا رجل ضخم العينين ، عظيم الاليتين ، لم أر مثل طول عنقه ،

وإذا له ضفيرتان أحسن ماخلق الله ، قال : أتعرفون هذا ؟ قلنا : لا ، قال : هذا آدم عليه السلام ، ثم فتح بابا آخر ، فاستخرج منه حريرة سوداء ، فاذا فيها صورة بيضاء، وإذا رجل أحمر العينين، ضخم الهامة ، حسن اللحية ، فقال : أتعرفون هذا ؟ قلنا : لا ، قال : هذا نوح عليه السلام، قال: ثم فتح بابا آخر وأخرج حريرة فيها صورة بيضاء، وإذا فيها والله رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال : أتعرفون هذا ؟ قلنا : الله ورسوله أعلم، محمد رسول الله، وبكينا ، قال : والله إنه قام قائماً ثم جلس ، وقال : إنه لهو ، قلنا : نعم إنه لهو ، كأنك تنظُّر إليه ، فأمسك ساعة ينظر إليها ، ثم قال : أما والله إنه آخر النبيون ، ولكني عجلته لأنظر ماعندكم، الحديث؛ وفيه ذكر صور الأنبياء: إبرهيم، وموسى، وعيسى، وسليمان، وغيرهم، قال: فقلنا له: من أين لك هذه الصور؟ قال: إن آدم سأل ربه أن يريه الانبياء من ولده، فأنزل عليه صورهم، فكان فى خزانة آدم عليه السلام عند مغرب الشمس، فاستخرجها ذو القرنين من مغرب الشمس ، فدفعها إلى دانيال ، ثم قال : أما والله إن نفسي طابت بالخروج من ملكة ، وإنى كنت عبداً لأشركم ملكة حتى أموت ، ثم أجازنا فأحسن جوائزنا ، فسرحنا ، فلما أتينا أبا بكر الصديق فحدثناه بما رأينا ، وبما قال لنا ، وبما أجازنا ، قال : فبكى أبو بكر ، وقال : مسكين لو أراد الله به خيراً لفعل ، ثم قال : أخبرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أنهم واليهود يجدون نعت محمد صلى الله عليه و سلم عندهم .

وبالجملة: فالأخبار باعتراف كثير من اليهود والنصارى بنبوته

والإقرار بصدقه بمن قدمنا ذكرهم وغيرهم كثيرة مشهورة فى كتب الاحاديث والسير ، تركنا إيرادها قصد الاختصار .

## المقام الثالث

قال النصر أنى : فصل فى الترجيح بين المسيح و بين محمد ، ولنقيس الآن الخصال والأحوال المتعلقة بالشريعتين ، لننظر أيهما أشرف وأولى بأن تتبع ، ووجه امتحان ذلك هو اعتبار كمال ذلك الشخص ، وتعقب أفعاله ، و تأمل سيرته وأكبر علاماتك اطراح اللذات البدنية ، والتهاون بها ، فإن هذا أول درجات أهل العلم ، فناهيك الأنبياء ، وبخاصة التي هي عار علينا ، كما ذكر أرسطو ، ولا سما قذارة النكاح ، ولذلك فضح الله بها كل مدع، ليتبين الحق للمحقين ، ولا يضلوا ، ولا يغلطوا ، وإنما يشوع فهو على مايعترف به المسلمون المسيح الموعود به فى التوراة ، وكتب الأنبياء، ويسميه محمد بكلمة الله وروحه ، ويقول: إنه لم يكن له أب من البشر ، وأما محمد فهو مولود على الطريق المعتاد به فى الطبيعة ، وكان يشوع ذا صلاح تام في سيرته ، حتى لم يطعن في عرضه بشيء ، أما محمد فهو صاحب الغزاة والقتال ، مغرماً بالنساء ، كثير النكاح ، وكان يشوع قد ارتفع إلى السَّهاء ، وأما محمد ، فهو بتي محبوساً في القبر ، فمن ذا الذي لا ينظر أيهما أولى بأن يتبع ، هذا كلامه.

فنقول ، وبالله التوفيق: لاريب أن النظر فى التفضيل إنما يكون بين شيئين متقاربين فى الفضل مع ثبوت الفضل فى كل منهما، فيكون النظر حينئذنظر ترجيح ، بحسب كثرة الفضائل والمحاسن فى أحد الشقين ، ومعلوم أنه لانسبة بوجه من الوجوه بين أنبياء الله ورسله ، وبين الكذبة على الله المتقولين ، ولا بين الشرائع التى شرعها الله تعالى ، وفرض فرائضها وحدودها على أكمل وجوه الحكمة والمصلحة ، وبين مخترعات المخلوقين ومبتدعاتهم ، إلا عند أهل الضلالة والجهالة ، كهؤلاء النصارى الذين اتبعوا أهواء قوم قد ضلوا من قبل ، وأضلوا كثيراً ، وضلوا عن سواء السبيل .

والمقصود أن نسبة الترجيح بين محمد والمسيح عليهما الصلاة والسلام وشريعتيهما دليل على اعترافه بفضل محمد صلى الله عليه وسلم وشريعته، وهذا يلزم منه أن محمداً حق، ودينه حق، وإلا فأين النسبة بين الحق والباطل، والصدق والكذب، فهذا الطريق فى الترجيح إنما يتوجه مع الاعتراف بحقيقة كل من الشريعتين ، كأن يرجح المسلمون ماهو الحق من أفضلية محمد صلى الله عليه و سلم على من سواه من الرسل ، و شريعته على ماعداها من شرائع الأنبياء ، مع الإيمان بأن كلا منهما من عند الله ، وأن الله تعالى هو الذي فضل من شاء بما شاء، ورفع بعض الرسل فوق بعض درجات ، ولكنه لما كانت شريعة محمد صلى الله عليه وسلم شريعة باهرة، وفضائلهاظاهرة، لم يمكن الخصوم إلا الاعتراف بفضلها وفضل من جاء بها ، لما بهرهم من أنوار النبوة ؛ وبهتهم من عظمة نواميس هذه الشريعة الكاملة التي اختارها الله لخيرته من خلقه ، ولأمته خير أمة أخرجت . للناس ، وجعلها حجة باقية إلى قيام الساعة ، لايتطرق إليها النسخ ، ولا يعتريها التبديل والتغيير الذي وقع في الشرائع قبلها ، فلا تجتمع هذه على ضلالة ، بل لاتزال فيها طائفة على الحق ظاهرين لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتى أمر الله ، وهم على ذلك ، ولهذا المعنى الذي ذكرناه كان كل عاقل من اليهود والنصاري - كما قال شيخ الإسلام أبو العباس - يعترف بأن دين الإسلام حق ، وأن محداً رسول الله ، وأن من أطاعه منهم دخل الجنة ، بل كثير منهم يعترفون أن دين الإسلام خير من دينهم ، كما أطبقت على ذلك الفلاسفة ، كما قال ابن سينا ، وغيره : أجمع فلاسفة العالم على أنه لم يطرق العالم ناموس أعظم من هذا الناموس انتهى .

إذا عرف: هذا ، فالله سبحانه و تعالى اختار الانبياء من ولدآدم ، وهم مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً ، واختار الرسل منهم ، وهم ثلثمائة وثلاثة عشر على مادل عليه من عددهم حديث أبى ذر الذى رواه الإمام أحمد ، وابن حبان فى "صحيحه" ثم اختار منهم أولى العزم الخسة ، وهم المذكورون فى قوله تعالى: (وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ، ومنك ، ومن نوح ، وإبراهيم ، وموسى ، وعيسى ابن مريم وذكرهم أيضاً فى سورة الشورى ، ثم اختار منهم الخليلين: إبراهيم ، ومحداً صلى الله عليهما وسلم ، واختار منهما محمداً صلى الله عليه وسلم ، فهو سيد ولد آدم ، وهو إمام الانبياء إذا اجتمعوا ، وخطيبهم إذا وفدوا ، وصاحب المقام المحمود الذى يغبطه به الأولون والآخرون ، وصاحب لواء الحمد ، وصاحب الحوض المورود ، وشفيع الخلائق يوم القيامة ، وصاحب الوسيلة والفضيلة الذى بعثه الله وشفيع الخلائق يوم القيامة ، وصاحب الوسيلة والفضيلة الذى بعثه الله

بأفضل كتبه، وشرع له أفضل شرائع دينه، وجعل أمته خيراًمة أخرجت للناس ، وجمع له ولأمته من الفضائل والمحاسن مافرقه فيمن قبلهم ، وهم آخر الامم خلقاً ، وأولهم بعثاً ، فهم كما قال صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح : «نحن الآخرون السابقون يوم القيامة ، بيد أنهم أوتوا الكتاب من قبلنا ، وأوتيناه من بعدهم ، فهذا يعني ، يوم الجمعة يومهم الذي اختلفوا فيه ، فهدانا الله له ، فالناس لنا فيه تبع ، غداً لليهود ، و بعدغد للنصارى ، ، وقال صلى الله عليه وسلم: « أنا أول من تنشق عنه الأرض ، وقال: « آتى باب الجنة ، فأستفتح ، فيقول الخازن: من أنت؟ فأقول: محمد ، فيقول : بك أمرت أن لاأفتح لأحد قبلك ، وفضائله وفضائل أمته كثيرة دل عليها خبر صاحب المعجزات الذى لاينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحي، ونطقت بها الكتب السالفة، وأخبربها الانبياء الاقدمون، ودل عليها استقراء سيرهم وأخبارهم، وهذه الجملة بجمع عليها بين المسلمين ، وهي أن الله فضل بعض الرسل على بعض ، وفضل على الجميع محمداً صلى الله عليه وسلم ، كما قال تعالى : ﴿ تَلْكُ الرُّسُلِّ فضلنا بعضهم على بعض ، منهم من كلم الله ، ورفع بعضهم درجات ، وآتینا عیسی ابن مریم البینات وأیدناه بروح القدس ﴾ و کذلك أجمعوا على محبتهم وموالاتهم والإيمان بهم كلهم ، لايفرقون بين أحد منهم ، فيؤمنون ببعض ويكفرون ببعض ، كحال أهل الكتاب الذين يدعون الإيمان ببعض الرسل ، ويكفرون ببعض ، ويعظمون بعضهم حتى يجعلوهم آلهة مع الله ، ويتنقصون بعضهم ، كما فعل هذا النصرانى فيما تقدم من كتابه، حيث لم يقتصر على الطعن فى سيد المرسلين ، إذ كفره سابق على ذلك، بل اعترض أيضاً على موسى كليم الرحمن ، ونسبه إلى الشك فيما جاءه من الحق ، وارتكاب مايستحق عليه اللوم ، مع اعترافه بأنه رسول الله ، فليعتبر الموقن بالله أى الفريقين أولى بالله وبرسله ، وقد أجمع المسلمون على أن الانبياء صلوات الله وسلامه عليهم معصومون فيما يخبرون به عن الله ، وفى تبليغ رسالاته ، لاخلاف بينهم فى ذلك ، وإن يخبرون به عن الله ، والذى عليه الجمهور من المتقدمين والمتأخرين وقع خلاف فيما دونه ، والذى عليه الجمهور من المتقدمين والمتأخرين أنهم معصومون أيضاً من الإقرار على الذنوب مطلقاً ، والمسألة طويلة الأذيال ، فلا نطيل بذكرها .

والمقصود أن الله تعالى كما اختار الأنبياء على من سواهم اصطنى لهم من الأخلاق أزكاها، واختار لهم أفضلها وأولاها، وجمع الفضائل التى فرقها فيهم لحاتمهم وسيدهم وأفضلهم محمد صلى الله عليه وسلم، كما قال تعالى فى خطابه له: ﴿ وَإِنْكُ لَعَلَى خَلَقَ عَظِيمٍ ﴾ قال ابن عباس، وغيره: أى على دين عظيم، وسمى الدين خلقاً لأن الحلق هيئة مركبة من علوم صادقة، وإرادة زاكية، وأعمال ظاهرة وباطنة موافقة للعدل والحكمة والمصلحة، وأقوال مطابقة للحق تصدر تلك الأقوال والأعمال عن تلك العلوم والإرادات، فتكتسب النفس بها أخلاقا هي أزكى الأخلاق وأشرفها وأفضلها، وهذه كانت أخلاقه صلى الله عليه وسلم المقتبسة من القرآن، وهذا من أعظم آيات نبوته، وأدلة رسالته، ولما سئلت عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها عن خلق رسول الله صلى الله عليه وسلم، قالت : كان خلقه القرآن، أما تقرأ

﴿ وَإِنْكَ لَعَلَى خَلَقَ عَظْيُم ﴾ فَكَانَ كَلَامَهُ مَطَابَقًا لَلْقَرَآنَ تَفْصِيلًا وَتَبَيِّينًا ، وعلومه علوم القرآن ، وإراداته وأعماله مما أوجبه وندب إليه القرآن ، وإعراضه وتركه لما منع منه القرآن ، ورغبته فيما رغب فيه وزهده فيما زهد فيه ، وكراهته لما كرهه ، ومحبته لما أحبه ، وسعيه في تنفيذ أو امره ، فترجمت أم المؤمنين لكمال معرفتها بالقرآن وبالرسول، وحسن تعبيرها، عن هذا كله بقولها : كان خلقه القرآن ، وفهم السائل عنها هذا المعنى ، فاكتنى به ، واشتنى ، فهو صلى الله عليه وسلم فى جميع أموره على الطاعة والبر والاستقامة التي لم ينلها بشر سواه ، لامن الأولين ، ولا من الآخرين ، وقد خرج الإمام أحمد في "مسنده " من حديث أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « بعثت لا تمم صالح الأخلاق » . وأعلم أن خصال الفضل والكمال في البشر نوعان ، كما قال بعض العلماء: أحدهما: ضروري دنيوي اقتضته الجبلة ، وضرورة الحياة الدنيا؛ والثانى: مكتسب ديني، وهو مايحمد فاعله، ويقرب إلى الله زلني، ثم هي على قسمين : منها مايتخلص لأحد الوصفين ، ومنها مايتداخل ويتمازج ، فأما الضروري المحض، فما ليس للمر. فيه اختيار ولا اكتساب،ككمال الخلقة ، وجمال الصورة ، وقوة العقل ، وصحة الفهم ، وفصاحة اللسان ، وقوة الحواس والاعضاء، واعتدال الحركات، وشرف النسب، وعزة العشيرة ، وكرم الأرض ، ويلحق بذلك ماتدعو ضرورة الحياة إليه من غذائه، ونومه، ومليسه، ومسكنه، ومنكحه، وماله، وجاهه، وقد تلحقهذه الخصال الآخرة بالأحروية إذا قصد بها التقوى، ومعونة البدن على طريقها ، وكانت على قوانين الشريعة .

وأما الحصال المكتسبة الآخروية فسائر الآخلاق العلية ، والآداب الشرعية ، من الدين ، والعلم ، والحلم ، والصبر ، والشكر ، والعدل ، والزهد ، والتواضع ، والعفو ، والعفة ، والجود ، والشجاعة ، والحياء ، والمروءة ، والصمت ، والتؤدة ، والوقار ، والرحمة ، وحسن الخياء ، والمعاشرة ، ونحوها من الخصال التي جماعها حسن الخلق ، وتكون هذه الآخلاق دنيوية إذا لم يرد بها وجه الله ، والدار الآخرة ، ولكنها كلها محاسن وفضائل باتفاق أصحاب العقول السليمة .

وإذا نظرت فى جميع هذه الخصال بنوعها وجدت نبينا محمداً صلى الله عليه وسلم حائزاً لجميعها، محيطاً بشتات محاسنها، من غير خلاف بين نقلة الاخبار، بل قد بلغ مبلغ القطع من طرق التواتر الذى لايمكن القدح فيه ،كما نقلت أيضاً معجزاته صلى الله عليه وسلم النقل المتواتر الذى هو الطريق الذى عملت به نبوة عيسى وموسى ومعجزاتهما، وماكان من أخبارهما، فالذى عند المسلين من العلم بنبيهم صلى الله عليه وسلم وشمائله ومعجزاته وسيرته قد حصل عندهم من طريق القطع، فلا يمكن المعارض أن يقدح فى ذلك إلا بالقدح فى جميع ماجاء عن الانبياء عليهم السلام.

وأما مافضله الله به من الفضائل التى لاتنال بالاكتساب، ولا تحصل إلا بتخصص منزل الكتاب، من فضيلة ختم الأنبياء، ومن الخلة، والحبة، والاصطفاء، والإسراء، والرؤية، والقرب، والدنو، والوحى، والشفاعة، والوسيلة، والفضيلة، والدرجة الرفيعة، والمقام

المحمود، والبراق، والمعراج، والبعث إلى الأحمر والأسود، والصلاة بالانبياء ، والشهادة من الانبياء والامم ، وسيادة ولد آدم ، ولواء الحمد ، والبشارة ، والنذارة ، والمكانة عند ذي العرش ، والأمانة ، والهداية ، وكونه رحمة للعالمين ، وإعطاء الرضى ، والسؤال ، والكوثر ، وسماع القول، وإتمام النعمة، والعفو عما تقدم وتأخر، وشرح الصدر، ووضع الوزر ، والتأييد بالملائكة ، وإيتاء الكتاب والحكمة ، والسبع المثانى ، والقرآن العظيم ، وتزكية الأمة ، والدعاء إلى الله ، وصلاة الله والملائكة والحكم بينالناس بما أراه الله ، ووضع الإصر والأغلال عنهم ، إلى مالا يحويه كتاب، ولا يحيط به إلا مانحه ذلك ومفضله به، لاإله غيره، إلى ما أعد له في الدار الآخرة من منازل الكرامة ، ودرجات القدس ، ومراتب السعادة ، والحسني والزيادة ، فكل ذلك إنما علمناه من طريقه حيث بلغه عن الله مخبراً ومؤدياً لأمانته لامفتخراً ، وطريق إثباته أدلة الرسالة، وأعلام النبوة، إذ هو من علم الغيب الذي لايعلم إلا من طريق الوحى على ألسنة الرسل.

ولو لا خوف الإطالة لذكرنا من تفاصيل ما أجملناه من أخلاقه الزاكية ماتنشرح به صدور أهل الإيمان، وترغم به أنوف عبدة الصلبان، ولكنا قد بنينا هذا الكتاب على الاختصار، وقصدنا به تحصيل المراد من غير إكثار، فن أراد التفصيل لهذه الخصال السنية فعليه بمظانها من كتب الشمائل والسير النبوية، ولكنا نذكر من ذلك ما يختص، وما تدعو ضرورة الحياة إليه عا يقال: إنه من باب اللذات البدنية ليتبين أنه

صلى الله عليه وسلم فى هذا البابكما هو فى غيره على وفق الكمال البشرى المرضى من جميع الوجوه .

فأعلم أن الذى تدعو ضرورة الحياة إليه بما أشرنا إليه ، قيل : ثلاثة أقسام : قسم الفضل فى قلته ، وقسم الفضل فى كثرته ، وقسم تختلف الأحوال فيه ، فأما ماالتمدح والكمال فى قلته اتفاقا عادة وشريعة ، كالغذاء والنوم ، فلم تزل العلماء والحكماء والعرب تمادح بقلتهما، وتذم بكثرتهما، لأن كثرة الأكل والشرب دليل على النهم ، والحرص والشره ، وغلبة الشهوة ، وسبب لمضار فى الدنيا والدين ، وقلته دليل على القناعة ، وملك النفس ، وقع الشهوة سبب لحفظ الصحة ، وصفاء الخاطر ، وحدة الذهن ، كأن كثرة النوم دليل على الضعف ، وقلة الذكاء والفطنة سبب للكسل ، والعجز ، و تضييع العمر فى غير نفع ، وقساوة القلب وغفلته وموته .

وكان نبينا صلى الله عليه وسلم قد أخذ من هذين الفنين بأقل هذا مالا يدفع من سيرته ، وهو الذى أمر به ، وحض عليه ، وعلى ذلك كان أصحابه رضى الله عنهم ، والصدر الأول من أمته ، ولهذا قال العلماء : إن الشبع بدعة ظهرت بعد القرن الأول ، وقد وصف النبي صلى الله عليه وسلم الخلف بعد القرون الفاضلة من أمته بأنه يظهر فيهم السمن ؛ وروى الإمام أحمد ، والنسائى ، والترمذى ، وصححه الحاكم من حديث المقدام ابن معدى كرب أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال : « ماملا ابن معدى كرب أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال : « ماملا ابن آدم وعاء شر من بطن ، حسب ابن آدم لقيات يقمن صلبه ،

فان كان فاعلا لامحالة فثلث طعام، وثلث شراب، وثلث لنفسه، ، وقال الترمذى : حديث حسن ، قال القرطى : لو سمع بقراط بهذه القسمة لعجب من هذه الحكمة ؛ وروى الطبراني عن ابن عباس أن الني صلى الله عليه وسلم قال : « إن أكثر الناس شبعاً فى الدنيا أطولهم جوعاً في الآخرة » ، وعن أبي هريرة رضيالله عنه ، قال : ماشبع آل محمد منطعام ثلاثة أيام تباعاحتي قبض ، رواه البخاري ، ومسلم في "صحيحيهما " وعن عائشة رضى الله عنها قالت : كان يأتى علينا الشهر مانوقد فيه ناراً ، إنما هو التمر والماء، إلا أن نؤتى باللحيم ، أخرجه البخارى، ومُسلم، وغيرهما ؛ وفي رواية : ماشبع آل محمد من خبز البر ثلاثاً حتى مضى لسبيله ، وفي أخرى : ما أكل آل محمد أكلتين في يوم واحد إلا إحداهما تمر ، وعن النعمان بن بشير رضي الله عنهما ، قال : ذكر عمر ماأصاب الناس من الدنيا ، فقال : لقد رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يظل اليوم يلتوى من الجوع مأيجد من الدقل ما يملاً بطنه ، أخرجه مسلم ، وعن أنس رضى الله عنه قال : مشيت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بخبر شعير . وإهالة سنخة ، ولقد سمعته ، يقول : « ماأمسي عند آل محمد صاع تمر، ولا صاع حب، وإن عنده يومئذ لتسع نسوة ، أخرجه البخارى ، والنسائى ، والترمذي ، وفي "الصحيحين" عن عروة عن عائشة ، قالت : أن كنا لننظر إلى الهلال ، ثم الهلال ، ثم الهلال ، وما أوقد في أبيات رسول الله صلى الله عليه و سلم نار ، قال : فقلت : ياخالة ، فماكان يعيشكم ؟ قالت: الأسودان: التمر والماء، وقال أنسخادمه: ما أعلم أن رسولالله صلى الله عليه وسلم رأى رغيفاً مرققاً حتى لحق بالله ، ولا رأى شاة سميطاً بعينه حتى لحق بالله ، رواه البخارى؛ وعن عائشة أم المؤمنين قالت: توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وليس عندى شيء يأكله ذوكبد ، إلا شطر شعير فى رف لى ، فأكلت منه حتى طال على ، فكلته ، ففى ، رواه البخارى ، ومسلم ؛ ولهما أيضاً عنها ، قالت : توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم و درعه مرهونة عند يهودى فى ثلاثين صاعا من شعير ، والأحاديث فى هذا المعنى كثيرة جداً ، وهى تدل دلالة واحدة على تقلله صلى الله عليه وسلم من تناول الطعام سوى ماتدعو إليه ضرورة البشرية .

وكذلك نومه صلى الله عليه وسلم كان قليلا، شهدت بذلك الآثار الصحيحة، وكان صلى الله عليه وسلم ينام أول الليل ويستيقظ فى أول النصف الثانى، فيقوم ويتوضأ، ولم يكن يأخذ من النوم فوق القدر المحتاج إليه، ولا يمنع نفسه من القدر المحتاج إليه منه، تشريعاً للائمة، ليقتدوا به، ولا يكلفوا من العمل مالا يطيقون، أو يشق عليهم مشقة تحملهم على السآمة من العمل، وكان يحب من العمل ماداوم عليه صاحبه، وإن قل، وعلى ذلك حث أمته، وكان ينهاهم عن التشديد على أنفسهم. وفي السنن، والمساند عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: «بعثت بالحنيفية السمحة»، وكان يقول: «يسروا ولاتنفروا» وعنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: «بعثت بالحنيفية السمحة»، وكان يقول: «يسروا ولاتنفروا» وعنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إنكم أمة أريد بكم اليسر» أخرجه الإمام أحمد، وقال الله تعالى: ﴿ يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ﴾ وقد أنكر النبي صلى الله عليه وسلم على من عزم على التبتل والاختصاء، وقيام الليل، وصيام الله عليه وسلم على من عزم على التبتل والاختصاء، وقيام الليل، وصيام الله عليه وسلم على من عزم على التبتل والاختصاء، وقيام الليل، وصيام

النهار، وقراءة القرآن كل ليلة، كعبد الله بن عمرو بن العاص، وعثمان ابن مظعون، والمقداد وغيرهم، وقال: «لكنى أصوم وأفطر، وأقوم وأنام، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتى فليس منى.

وأما لباسه صلى الله عليه وسلم فهو كما قال القاضى عياض : كان قد اقتصر منه على ماتدعو ضرورته إليه ، فزهد فيما سواه ، فكان يلبس ماوجد فيلبس فى غالب أحواله الشملة والكساء والأردية والأزر ، ويقسم على من حضره أقبية الديباج المخوصة بالذهب ، ويرفع لمن لم يحضر ، إذ المباهات فى الملابس والتزين بها ليست من خصال الشرف والجلالة ، بل هى من سمات النساء ، والمحمود منها نقاوة الثوب ، والتوسط فى جنسه ، وكون ليس مثله غير مسقط لمروءة جنسه ، انتهى .

وكان صلى الله عليه وسلم ينام على الفراش تارة، وعلى النطع تارة، وعلى الحصير تارة ، وعلى الارض تارة ، وفى "الصحيحين "أنه كان فراشه أدماً حشوه ليف ، وفى "الصحيح "أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه دخل على رسول الله صلى الله عليه وسلم فى تلك المشربة فرآه متوسداً مضطجعاً على رمال حصير ، وليس فى البيت إلا صبرة من قرط واهية معلقة ، فابتدرت عينا عمر بالبكاء ، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما يبكيك ؟ فقال : يارسول الله إن كسرى ، وقيصر فما هما فيه ، وأنت صفوة الله من خلقه ، فقال : أو فى شك أنت يا ابن الخطاب؟!أو لئك قوم عجلت لهم طيباتهم فى حياتهم الدنيا ، فكان صلى الله عليه وسلم أزهد الناس فى الدنيا مع القدرة عليها ينفقها هكذاو هكذا فى عباد الله ، ولم يدخر

لنفسه شيئاً لغد؛ وخرج الترمذى ، وصححه عن ابن مسعود رضى الله عنه ، قال : دخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد نام على رمال حصير ، وقد أثر فى جنبه فقلت : يارسول الله لو اتخذنا لك وطاء تجعله بينك وبين الحصير يقيك منه ؟ فقال : مالى وللدنيا ، ماأنا والدنيا لا كراكب استظل تحت شجرة ، ثم راح وتركها .

ولما بنى صلى الله عليه وسلم مسجده ، ومساكن أزواجه قالوا: الا نسقفه ؟ فقال: عريشاً كعريش موسى ، خشبات ، وتمام الام أعجل من ذلك ، فكان حاله صلى الله عليه وسلم فى مأكله ومشربه ولباسه ومساكنه حال مسافر يقنع فى مدة سفره بمثل زاد الراكب من الدنيا ، ولا يلتفت إلى فضولها ، وحسبك من تقلله منها ، وإعراضه عن زهرتها ، وقد سيقت إليه بحذافيرها ، وترادفت عليه فتوحها ، أن توفى صلى الله عليه وسلم ودرعه مرهونة عند يهودى فى نفقة عياله ، كا تقدم الحديث بذلك ، وتقدم أيضاً قول عائشة رضى الله عنها : لقد توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وما فى بيتى شى عياكله ذو كبد ، إلا شطر شعير فى رف لى ، وقالت أيضاً : ماترك رسول الله صلى الله عليه وسلم ديناراً ولا درهما ولا شاة ولا بعيراً .

القسم الثانى: مااتفق على التمدح بكثرته والفخر بوفوره، كالنكاح والجاه، أما النكاح فتفق عليه شرعا وعادة، فانه دليل الكمال، وصحة الذكورية، ولم يزل التفاخر عادة معروفة، والتمادح به سيرة ماضية، وأما فى الشرع فسنة مأثورة من سنن المرسلين، معلومة من سيرتهم عند

المتقدمين والمتأخرين، من الموافقين والمخالفين، وله مصالح عديدة، لأجلها شرعه الله تعالى، ومقاصده الأصلية ثلاثة: أحدها: حفظ النسل، ودوام النوع الإنسانى، إلى أن تتكامل العدة التى قدر الله تعالى بروزها إلى هذا العالم، وهذه مصلحة عظيمة دالة على فضيلة النكاح، والشرائع جاءت بتحصيل المصالح؛ الثانى: إخراج الماء الذى يضر احتقانه واحتباسه بجملة البدن، وهذا فيه من حفظ الصحة ماتقتضى الحكمة مشروعيته، واستحسانه من أجله؛ الثالث: قضاء الوطر، ونيل اللذة، والتمتع بالنعمة، وهذه هى الفائدة التى فى الجنة، إذ لاتناسل هناك يستفرغه الإنزال، وهذه هى الفائدة التى فى الجنة، إذ لاتناسل هناك يستفرغه الإنزال، من المآكل والمشارب والملابس والمناكح، فقيقة قولهم إنكار المعاد من المآكل والمشارب والملابس والمناكح، فقيقة قولهم إنكار المعاد الذى أخبرت به الرسل، فقد كفروا بالله وبرسله وباليوم الآخر.

والمقصود التنبيه على فضيلة النكاح، وكان فضلاء الاطباء يرون أن الجماع أحد أسباب حفظ الصحة ، وقد قالوا : إن المنى إذا دام احتقانه أحدث أمراضاً رديئة : منها الوسواس ، والجنون والصرع ، وغير ذلك وقد يبرىء استعاله من هذه الأمراض كثيراً ، فانه إذا طال احتباسه فسد واستحال إلى كيفية رديئة توجب أمراضاً رديئة ، ولذلك تدفعه الطبيعة إذا كثر عندها من غير جماع ، وقال محمد بن زكريا: من ترك الجماع مدة طويلة ضعفت قوى أعصابه ، واشتدت مجاريها ، وتقلص ذكره ، قال : ورأيت جماعة تركوه لنوع من التقشف ، فبردت أبدانهم ، وعسرت حركاتهم ، ووقعت عليهم كآبة بلاسبب ، وقلت شهواتهم وهضمهم ، انتهى .

و من منافعه غض البصر، وكف النفس، والقدرة على العفة عن الحرام، وتحصيل ذلك للمرأة، فهو ينفع نفسه فى دنياه وآخرته، وينفع المرأة ، فمشروعيته للا نبياء ، ومحبتهم له يحمل المقتدى بهم على تحصيله ، فيترتب عليه ماذكرنا من المصالح وغيرها ، فقد ظهر بما قررناه أن النكاح فضيلة يرغب فيها الأفاضل ، ولا يقدح في فضله إلا غي جاهل ، ولذلك كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتعاهده و يحبه ، و يقول : • حبب إلى من دنياكم النساء ، والطيب ، وجعلت قرة عيني في الصلاة ، وحث على التزويج أمته فقال : « تزوجوا فإنى مكاثر بكم الأمم » وأنكر على النفر من أصحابه الذين قال أحدهم : أما أنا فأصلى الليل أبداً ، وقال الآخر : وأنا أصوم الدهر ولا أفطر ، وقال الآخر : وأنا أعتزل النساء ، ولا أتزوج أبداً ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ﴿ إِنَّى لَا خَشَاكُمْ لَهُ ، وأَتَقَاكُمُ لَهُ ، ولكني أصوم وأفطر ، وأصلى وأرقد ، وأتزوج النساء ، فمن رغب عن سنتي فليس مني ، أخرجه البخاري ، ومسلم ، وقال لعثمان بن مظعون : « أرغبة عن سنتي ؟ قال : لا والله يارسول الله ، ولكن سنتك أطلب ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم : فإنى أنام وأصلى ، وأصوم وأفطر ، وأنكح النساء، فاتق الله ياعثمان، فإن لأهلك عليك حقاً، وإن لضيفك عليك حقاً ، وإن لنفسك عليك حقاً ، فصم وأفطر ، وصل ونم ، أخرجه أبو داود ، فحب النساء والنكاح من كمال الإنسان ، ولو كان نقيصة أوقدحا فى الفضيلة لصان الله عنه أنبياءه ورسله الذين اصطفاهم على العالمين.

هذا خليل الله إبراهيم إمام الحنفاء كانت عنده سارة أجمل نساء العالمين، وأحب هاجر وتسرى بها .

وهذا داود عليه السلام على زهده وأكله من عمل يده كان عنده تسع وتسعون امرأة ، فأحب تلك المرأة وتزوج بها فكمل المائة .

وهذا سليمان ابنه عليه السلام كان يطوف فى الليلة على تسعين امرأة ، قال ابن عباس : كان فى ظهر سليمان ماء مائة رجل ، وكان له ثلاثمائة امرأة وثلاثمائة سرية ، وحكى النقاش وغيره سبعائة امرأة وثلاثمائة سرية ، ذكره القاضى عياض ، ولكون النكاح بهذه المثابة من الفضيلة قال بعض العلماء : إن ثناء الله على يحيى عليه السلام بأنه حصور ليس كما قال بعضهم : إنه كان هيوباً لاذكر معه ، قال عياض أنكر هذا حذاق المفسرين ونقاد العلماء ، وقالوا : هذا نقيصة وعيب ، ولا تليق بالأنبياء ، وإنما معناه أنه معصوم من الذنوب ، أى لا يأتيها ، كأنه حصر عنها ، وقيل : ليس له شهوة فى النساء ، انتهى .

وأما ما أشار إليه النصرانى من ترك عيسى عليه السلام للتزويج: فليس فيه دلالة على أن ذلك أفضل ، لأنا قد بينا بالآدلة الواضحة شرعا وعقلا أفضلية النزويج، وأن عدم القدرة على النكاح ليس فضيلة ، فالفضل فى كونها موجودة ، ثم يختلف حال الشخص ، فمن لم يتسع وقته للقيام بحقوق الزوجية فقمع نفسه إما بالمجاهدة كعيسى عليه السلام ، أو بكفاية من الله تعالى، كيحي بن زكريا عليهما السلام ، فذلك فضيلة من هذا الوجه، لكون التزويج شاغلا فى كثير من الأوقات ، حاطاً إلى الدنيا أو معرضاً لتضييع الحقوق الواجبة فيه ، ثم هو فى حق من قدر عليه وقام بالواجب

فيه، ولم يشغله عن ربه، درجة عليا، وهي درجة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم الذي لم تشغله كثرة النساء عن عبادة ربه عز وجل، بل زاده ذلك عبادة لتحصينهن وقيامه بحقوقهن، واكتسابه لهن، وهدايته إياهن، ونقلهن للا مة محاسنه الباطنة، بل صرح أنها ليست من حظوظ دنياه هو، وإن كان من حظوظ دنيا غيره، فقال: «حبب إلى من دنياكم النساء والطيب، وجعلت قرة عيني في الصلاة، ، فدل على أن حبه للنساء والطيب اللذين هما من دنيا غيره، واستعماله لذلك، ليس لدنياه بل لآخرته.

للفوائد التي ذكرناها في التزويج، وللقاء الملائكة في الطيب، ولغيرذلك، وكان حبه الحقيق المختص بذاته في مشاهدة جبروت مولاه ومناجاته، ولذلك ميز بين الحبين، وفصل بين الحالتين، فقال: « وجعلت قرة عيني في الصلاة، فقد ساوى يحيى وعيسى في كفاية فتنتهن، وزاد فضيلة في القيام بهن.

وأما الجاه فهو كما قال القاضى أبو الفضل محمود: عند العقلاء عادة، وبقدر جاهه تكون عظمته فى القلوب، لكن آفاته كثيرة، فهو مضر لبعض الناس لعقبى الآخرة، فلذلك ذمه من ذمه ومدح ضده، وورد فى الشرع مدح الخول، وذم العلو فى الأرض؛ وكان صلى الله عليه وسلم قد رزق من الحشمة والمكانة فى القلوب والعظمة قبل النبوة عند أهل الجاهلية وبعدها، وهم يكذبونه ويؤذون أصحابه، ويقصدون أذاه فى نفسه خفية، حتى إذا واجههم أعظموا أمره وقضوا حاجته، وأخباره فى ذلك معروفة، وقد كان يبهت ويفر ق لرؤيته من لم يره، كما روى عن قيلة أنها معروفة، وقد كان يبهت ويفر ق لرؤيته من لم يره، كما روى عن قيلة أنها

لما رأته أرعدت من الفرق ، فقال : يامسكينة عليك السكينة ، و فى حديث ابن مسعود أن رجلا قام بين بديه ، فأرعد ، فقال صلى الله عليه وسلم : «هون عليك ، فإنى لست بملك ، إنما أنا ابن امرأة من قريش تأكل القديد ، وأما عظيم قدره بالنبوة ، وشريف منزلته بالرسالة ، وإنافة رتبته بالاصطفاء والكرامة فى الدنيا ، فأمر هو مبلغ النهاية ، ثم هو فى الآخرة سيد ولد آدم ، انتهى .

وكان صلى الله عليه وسلم على ماأعطاه الله من الجاه العريض، ونفوذ الكلمة، وعلو المنصب، ورفعة الرتبة فى غاية التواضع لربه تعالى، وكان ينهى أصحابه أن يقوموا له، ويقول: « لا تقوموا كما تقوم الأعاجم يعظم بعضها ، وقال صلى الله عليه وسلم: « إنما أنا عبد آكل كما يأكل العبد، وأجلس كما يجلس العبد، وكان يركب الحار، ويردف خلفه، ويعود المساكين، ويجالس الفقراء، ويجيب دعوة العبد، ويجلس بين أصحابه مختلطاً بهم، حيثما انتهى به المجلس جلس؛ وعن عائشة، والحسن، وأبي سعيد، وغيرهم فى صفة النبي صلى الله عليه وسلم، وبعضهم يزيد على بعض، كان فى بيته فى مهنة أهله يفلى ثوبه، ويحلب شاته، ويرقع ثوبه، ويخصف نعله، ويخدم نفسه، ويعلف ناضحه، ويقم البيت، ويعقل البعير، ويأكل مع الخادم، ويحمل بضاعته من السوق، وستأتى الإشارة إلى حمله ويأكل مع الخادم، ويحمل بضاعته من السوق، وستأتى الإشارة إلى حمله واحتماله، وعفوه بعد القدرة، فما بعد إن شاء الله.

القسيم الثالث : وهو ماتختلف الحال فى التمدح به ، والتفاخر بسببه ، والتفضيل لاجله ،ككثرة المال ، فتى كان صاحبه منفقاً له

في مهماته ، مشترياً به المعالى ، والثناء الحسن ، والمنزلة في القلوب ، كان فضيلة في صاحبه عند أهل الدنيا ، وإذا صرفه في وجوه البر ، وقصد به وجه الله والدار الآخرة كان فضيلة عند الكل ، ومتى كان صاحبه بمسكا له عاد كثرة كالعدم ، وكان منقصة في صاحبه ، يشبه خازن المال ولا مال له ، فانظر سيرة نبينا صلى الله عليه وسلم في المال تجده قد أوتى خزائن الأرض ومفاتيح البلاد ، وأحلت له الغنائم ، وفتح عليه صلى الله عليه وسلم بلاد الحجاز واليمن وجميع جزيرة العرب ، وما دانى ذلك من الشام والعراق ، ومجبى إليه من جزيتها وأخماسها وصدقاتها مالا يجي للملوك إلا بعضه ، وهادته جماعة من ملوك الاقاليم فما استأثر بشيء منه ، ولا أمسك منه درهما ، بل صرفه في مصارفه ، وأغنى به غيره ، وقوى به المسلمين ، وقال عليه الصلاة والسلام : «ما يسرنى أن لى أحداً ذهباً يبيت عندى منه دينار ،

وأتته دنانير فقسمها ، وبقيت منها ستة فدفعها لبعض نسوته ، فلم يأخذه نوم حتى قام وقسمها ، وقال : «الآن استرحت».

و بالجملة فتفاصيل أخلاقه الكريمة وأوصافه العظيمة تقصر دونها الافهام، وتكل عن تدوينها الاقلام، وإنما أثبتنا في هذا الفصل مااقتضاه الحال على سبيل الاختصار في المقال، جواباً عن قول المعترض، وأكبر علاماتك اطراح اللذات البدنية بما فيه مقنع لذوى الفطن والعقول الزكية.

## فص\_\_\_ل

وأما قول النصر انى : إن يشوع هو على مايعترف به المسلمون المسيح الموعود به في التوراة ، وكتب الأنبياء ، ويسميه محمد بكلمة الله وروحه ، ويقول : إنه لم يكن له أب من البشر ، وأما محمد فهو مولود على الطريق المعتاد في الطبيعة ، فالجواب عنه ، ومن الله التأييد أن نقول : أما الثناء على عيسى عليه السلام و تنزيهه و تنزيه أمه عليهما السلام عن فرية المفترين ، وكذب الكاذبين ، فقد جاء بذلك نبينا صلى الله عليه وسلم ، وذلك تصديق نص الإنجيل الذي قدمنا ذكره في وصف الفارقليط ، حيث قال: وهو يمجدنها، فلم يمجده تمجيده الحق إلا محمد صلى الله عليه وسلم ، فانه جاء بتنهايه أخيه المسيح عن فرية المكذبين له ، وفرية الغالين فيه ، وأتى فيه اللقول الحق، والمذهب الوسط بين غلو النصاري وإطرائهم، وبين كنديب اليهود وجفائهم ، قال الله تعالى في كتابه : ﴿ إِذْ قَالَتَ الْمُلاثَكَةُ يام يم إن الله يبشرك بكلمة منه ، اسمه المسيح عيسى ابن مريم وجيها فى الدنيا والآخرة ، ومن المقربين ، ويكلم الناس في المهد وكهلا ، ومن الصالحين ، قالت ربأني يكون لي ولد ولم يمسسني بشر؟ قال : كذلك الله يخلق مايشاء ، إذا قضى أمراً فانما يقول له : كن فيكون ﴾ وقال تعالى : ﴿ يِاأَهِلِ الكِتَابِ لاتغلوا في دينكم، ولا تقولوا على الله إلا الحق، إنما المسيح عيسي ابن مريم رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، فآمنوا بالله ورسله ، ولا تقولوا ثلاثة ، انتهوا خيراً لكم ، إنما الله إلـٰه واحد ، سبحانه أن يكون له ولد، له مانى السموات ومافىالارض، وكنى بالله وكيلا، لن يستنكف

المسيح أن يكون عبداً لله، ولا الملائكة المقربون ﴾ وقال تعالى : ﴿ إِنْ هُو إِلَّا عَبِدُ أَنْعَمِنَا عَلَيْهِ ، وَجَعَلْنَاهُ مَثْلًا لَبْنِي إِسْرَائِيلٌ ﴾ والآيات في هذا المعنى كثيرة معلومة ، وفي " الصحيحين " عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من شهد أن لا إلَّه إلا الله وحده لاشريك له ، وأن محمداً عبده ورسوله ، وأن عيسى عبد الله ورسوله ، وكالمته ألقاها إلى مريم وروح منه ، والجنة حق ، والنار حق أدخله الله الجنة على ماكان من العمل ، فهذا مايعترف به المسلمون من أمر المسيح عليه السلام ، وأماكون ذلك يقتضي تفضيله على خاتم الانبياء، وسيد ولد آدم، فكلاً ، ولما، ولكنه آية من آيات الله الدالة على قدرته على مايشاء، حيث أوجده من أم بلا أب ، بل خلقه بكلمة كن ، كما قال تعالى : ﴿ إِنْ مثل عيسى عند الله كمثل آدم ، خلقه من تراب، ثم قال له كن فيكون ﴾ فالله تعالى خلق البشر على أربعة أنواع من الخلق ، فحلق آدم عليه السلام من تراب من غير أب و لا أم ، وخلق حواء من أب بلا أم حيث خلقها من ضلع آدم ، وخلق عيسي عليه السلام من أم بلاأب، وخلق سائر البشرمن بين الام والاب، فتبارك الله أحسن الحالقين ، وهذا التنويع في الخلق دال على قدرة الحلاق ، وكمال ربو بيته ، وأنه ماشاء كان ، وأنه المستحق لآن ٌيعبد وحده لاشريك له ، وأن لايجعل له ند من خلقه ، تعالى الله عما يشركون ، وليس فى خلق عيسى عليه السلام من أم بلا أب ما يقتضى تفضيله على إبراهيم إمام الحنفاء ، وخليل الرحمن ، ولا على موسى كليم الله ونجيه ، فضلا عن أن يدل على تفضيله على خاتم الانبيا. وسيد الخلق ، في الدنيا والآخرة ، وكما أن تخصيص آدم مخلقه من تراب لا يقتضي تفضيله على غيره، فكذلك عيسي عليه السلام، وأيضاً فحلق حواء عليها السلام من غير أم لا يقتضي تفضيلها على مريم بنت عمران ، وفاطمة بنت محمد ، وأمها خديجة ، وعائشة ، وأسيه امرأة فرعون، فقد جاءت الأحاديث بفضلهن على سائر النساء، فعرفت أنه ليس في و لادة محمد صلى الله عليه وسلم على الطريق المعتاد في الطبيعة ما يحط رتبته ، أو يقدح في فضيلته ، أو يقتضي تفضيل مخلوق عليه ، فان الكل اشتركوا في أن الله تعالى أوجدهم من العدم ، وخلقهم بعد أن لم يكونوا على مااقتضته حكمته، ثم اختص منشاء منهم بما شاء، وفضل بعضهم على بعض، ورفع بعضهم فوق بعض درجات ، على وفق ماقضاه في الازل، وجرى به قلم التقدير، واقتضاه اختيار الرب تعالى واصطفاؤه، كما قال تعالى: ﴿ وربكُ يخلق ما يشاء ويختار ﴾ وأيضاً فعيسى عليه السلام حملت به أمه، وتقلب في رحمها، ووضعته على الطريق المعتاد في حمل النساء وولادتهن ، فهل كان ذلك نقصاً في حقه ، وحطاً لرتبته، وإذا لم يكن كذلك تحقق أن ميلاد محمد صلى الله عليه وسلم بين أبوين لانقص فيه ، إذ خصائص البشرية من خلقته من ضعف ، ثم حاجته إلى الطعام والشراب أمر لاينفك منه بشر ، وهذا برهان قاطع على بطلان ربوبية المسيح وأمه ، كما نبه تعالى على ذلك فى قوله : ﴿ مَاالْمُسْيَحُ ابْنُ مُرْيُمُ إِلَّا رسول قد خلت من قبله الرسل، وأمه صديقة،كانا يأكلان الطعام، أنظر كيف نبين لهم الآيات ، ثم انظر أنى يؤفكون ﴾ فليس من تعظيم الانبياء الغلو فيهم ، ومجاوزة الحد برفعهم عن منزلة العبودية إلى منزلة الألوهية والربوبية ، كما هو مذهب النصارى ، فأنهم تجاوزوا الحد في عيسي حتى رفعوه فوق المنزلة التي أعطاه الله إياها ، بل غلوا في اتباعه ، وادعوا فيهم العصمة ، واتبعوهم فى كل ماقالوه ، سواء كان حقاً أو باطلا ، أو ضلالا ورشاداً ، أو صدقاً أو كذباً ، ولهذا قال تعالى : ﴿ اتَّخذُوا أَحبارُهُمْ ورهبانهُمْ أرباباً من دون الله، والمسيح ابن مريم، وما أمروا إلا ليعبدوا إلَّها واحداً لاإلْـه إلاهوسبحانه عما يشركون ﴾ وفسر النبي صلى الله عليه وسلم لعدى بن أبي حاتم عبادتهم إياهم بأنهم كانوا يحلون لهم ماحرم الله ، فيستحلونه ، ويحرمون عليهم ماأحل الله ، فيحرمونه ، وقال الله تعالى : ﴿ يَأْهُلُ الْكُتَابُ لَاتَّغَلُوا فَي دَيْنَكُمْ ، وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهُ إِلَّا الْحَقِّ ، إنما المسيح عيسى ابن مريم رسول الله وكلمته ﴾ الآية ، وقال تعالى : ﴿ يَاأُهُلُ الْكَتَابُ لَاتَّغَلُوا فَي دَيْنَكُمْ غَيْرُ الْحَقِّ ، وَلَا تَتَّبِعُوا أَهُواء قُومُ قَدّ ضلوا من قبل ، وأضلوا كثيراً ، وضلوا عن سواء السبيل ﴾ ومعنى الآية لاتجاوزوا الحد في اتباع الحق ، ولا تطروا ابن مريم حتى تبالغوا في تعظيمه، حتى تخرجوه من حيز النبوة إلى مقام الإلهية، وهو نبى من الأنبياء ، فجعلتموه إلـ ها من دون الله ، وما ذاك إلا لاقتدائكم بشيوخ الضلال الذين هم سلفكم بمن ضل قديماً ، وأضلوا كثيراً ، وضلوا عن سواء السبيل، أي وخرجوا عن طريق الاستقامة والاعتدال إلى طريق الغواية والضلال، وقد حذر النبي صلى الله عليه وسلم أمته من الغلو، وأن يصنعوا مثل صنيعهم ، فني "مسند الإمام أحمد \_ وصحيح البخارى" عن ابن عباس عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال « لا تطرونى كما أطرت النصارى عيسى ابن مريم ، فا بما أنا عبدالله ورسوله ، وقال الإمام ولفظ البخارى : فا بما أنا عبد ، فقولوا عبد الله ورسوله ، وقال الإمام أحمد : ثنا حسن بن موسى حدثنا حماد بن سلمة عن ثابت البنانى عن أنس أن رجلا قال : يا محمد ياسيدنا و ابن سيدنا ، وخيرنا و ابن خيرنا ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ياأيها الناس عليكم بقولكم ، و لا يستهوينكم الشيطان ، أنا محمد بن عبد الله عبد الله ورسوله ، و الله ماأحب ، أن ترفعونى فوق منزلتى التى أنزلنى الله عز وجل » .

## فصــــــل

وأما ماوصف الله به المسيح فى قوله تعالى : ﴿ إِنَمَا المسيح عيسى ابن مريم رسول الله ، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه ﴾ فعناه إلما هو عبد من عباد الله ، وخلق من خلقه ، قال له : كن فيكون ، فكان رسولا من رسله ، ومعنى قوله : ﴿ وكلمته ألقاها إلى مريم ﴾ أى خلقه بالكلمة التى أرسل بها جبر ثيل عليه السلام ، فنفخ فيها من روحه بإذن ربه عز وجل ، وكانت تلك النفخة التى نفخها فى جيب درعها ، فنزلت حتى ولجت الفرج ، فكانت بمنزلة لقاح الأب والأم ، والجميع مخلوق بقه عز وجل ، ولهذا قيل لعيسى : إنه كلمة الله ، وروح منه ، لانه لم يكن له أب تولد منه ، إنما هو ناشى عن الكلمة التى قال الله بها : كن فكان ، والروح التى أرسل بها جبر ثيل ، قال الله تعالى : ﴿ إِن مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ، ثم قال له كن فيكون ﴾ وقال عبد الرزاق

عن معمر عن قتادة: ﴿ وكلمته ألقاها إلى مريم، وروح منه ﴾ هو قوله: كن فكان ، وعن بعض السلف قال : ليست الكلمة صارت عيسى ، ولكن بالكلمة صار عيسى ، قال ابن كثير : وهذا أحسن بما ادعاه ابن جرير فى قوله : ﴿ ألقاها إلى مريم ﴾ أى علمها بها ، كما زعمه فى قوله : ﴿ إذا قالت الملائكة يامريم إن الله يبشرك بكلمة منه ﴾ ، أى يعلمك بكلمة منه ، ويجعل ذلك كقوله : ﴿ وما كنت ترجو أن يلتى إليك الكتاب ﴾ بل الصحيح أنها الكلمة التى جاء بها جبرئيل إلى مريم ، فنفخ فيها باذن الله ، فكان عيسى عليه السلام ، انتهى .

فان قيل: الكون م بكلمة كن ليس مختصاً بعيسى ، بل هو عام فى كل مخلوق ، كما قال تعالى: ﴿ إِنّما أَمْرِه إِذَا أَراد شيئاً أَن يقول له كن فيكون ﴾ أجيب بأنه لما كان السبب المتعارف مفقوداً فى حق عيسى ، وهو الآب كان اتصاف حدوثه بالكلمة أكمل وأتم ، فجعل بهذا التأويل كأنه نفس الكلمة ، كما أن من ظهر عليه الجود والكرم والإقبال يقال فيه على سبيل المبالغة : إنه نفس الجود ، ومحض الكرم ، وصريح الإقبال ، في على سبيل المبالغة : إنه نفس الجود ، ومحض الكرم ، وصريح الإقبال ، فكذا همهنا ، وأما " من " فى قوله : ﴿ وروح منه ﴾ فليست المتبعيض ، كما تقوله النصارى ، بل الابتداء الغاية ، كما فى قوله : ﴿ وسخر لكم ما فى السموات وما فى الأرض جميعاً منه ﴾ أى من خلقه ومن عنده ، فهو خلوق من روح مخلوق ، وأضيفت الروح إلى الله عز جل على وجه التشريف ، كما أضيفت الناقة والبيت إلى الله فى قوله : ﴿ هذه ناقة الله ﴾ وفى قوله : ﴿ وطهر بيتى المطائفين ﴾ وكما فى الحديث الصحيح : « وأدخل على ربى فى داره ، أضافها إليه إضافة تشريف لها ، وهذا كله من قبيل على ربى فى داره ، أضافها إليه إضافة تشريف لها ، وهذا كله من قبيل

واحد، ونمط واحد، قاله ابن كثير، وقال غيره: قد جرت عادة الناس أنهم إذا وصفوا شيئاً بغاية الطهارة والنظافة قالوا: إنه روح، فلما كان عيسى لم يتكون من نطفة الأب، وإنما تكون عن نفخة جبرئيل، لاجرم وصف بأنه روح، لأنه كان سبباً لإحياء الخلق في أديانهم، ومن كان كذلك وصف بأنه روح، كا قال تعالى في صفة القرآن: ﴿ وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ﴾ وقيل: روح منه ، أى رحمة منه ، كا قيل في تفسير قوله تعالى: ﴿ وأيدهم بروح منه ﴾ أى رحمة منه ، وفي الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم وإنما أنا رحمة مهداة ، فلما كان عيسى عليه السلام رحمة من الله على الخلق من حيث أنه كان يرشدهم إلى مصالحهم في دينهم ودنياهم لاجرم سماه روحاً منه ، قال ابن كثير: والأول أظهر ، يعني أنه مخلوق من روح مخلوق ، وأن الإضافة التشريف ، وتقدمت شواهده ، فهذا مذهب الحق ، واعتقاد المسلمين في وصف المسيح ، بأنه كلمة الله ، وروح منه .

وأما مذهب النصارى المبدلين فقد حكى الله عنهم فى كتابه ثلاث مقالات من الكفر ، فقال : ﴿ لقد كفر الذين قالوا إن الله هو المسيح ابنى إسرائيل اعبدوا الله ربى وربكم إنه من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ، ومأواه النار وما للظالمين من أنصار ، لقد كفر الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة ، وما من إلله إلا إلله واحد ، وإن لم ينتهوا عما يقولون ليمسن الذين كفروا منهم عذاب أليم ﴾ وقال تعالى فى خطاب أهل الكتاب : ﴿ ولا تقولوا ثلاثة ، انتهوا خيراً لكم ، إنما الله خطاب أهل الكتاب : ﴿ ولا تقولوا ثلاثة ، انتهوا خيراً لكم ، إنما الله

إلَّه واحد ، سبحانه أن يكون له ولد ﴾ وقال تعالى : ﴿ وقالت النصارى المسيح ابن الله ﴾ في آيات معلومة في هذا المعنى .

قال شيخ الإسلام أبو العباس: واعلم أن من الناس من يزعم أن هذه الأقوال الثلاثة التي ذكرها الله تعالى عن النصاري هي قول الأصناف الثلاثة اليعقوبية ، وهم شرهم ، وهم السودان من الحبشة ، والقبط ، ثم الملكية ، وهم أهل الشمال من الشام والروم ، ثم النسطورية ، وهم نشأوا في دولة الإسلام في زمن المأمون، وهم قليل، فاليعقوبية تزعم أن اللاهوت والناسوت اتحدا وامتزجا كامتزاج الماء واللبن، فهما جوهر واحد، وأقنوم واحد، وطبيعة واحدة ، فصار عين الناسوت عين اللاهوت ، وأن المصلوب هو عين اللاهوت ، والملكية تزعم أنهما صارا جوهراً واحداً له أقنومان، وقيل: أقنوم واحد له جوهران، والنسطورية يقولون: هما جوهران أقنومان، وإنما اتحدافي المشيئة، وهذا قول من يقول بالاتحداد، وأما القول بالحلول فمن المتكلمين كأبي المعالى من يذكر الخلاف فيه عن فرقهم الثلاث ، وذكر طوائف من المتكلمين ، كابن الزاغوني عهم أنهم جميعاً يقولون بالاتحاد والحلول، لكن الاتحاد بالمسيح والحلول في مريم ، فقالوا : اتفقت طوائف النصارى على أن الله جوهر واحد له ثلاثة أقانيم ، وأن كل واحد من الأقانيم جوهر خاص يجمعها الجوهر العام ، وذكروا اختلافا بينهم ، ثم ذكروا اليعقوبية ، والنسطورية ، والملكية، قال الناقلون عنهم: واختلفوا في الكلمة الملقاة إلى مريم، فقالت طائفة منهم : إن الكلمة حلت في مريم حلول المازجة ، كما يحل الماء في اللبن

فيهازجه ويخالطه، وقالت طائفة منهم: إنما حلت في مريم من غير ممازجة، كما أن شخص الإنسان يحل في المرأة، وفي الاجسام الصقيلة عن غير ممازجة، وزعمت طائفة أن اللاهوت مع الناسوت كمثل الخاتم مع الشمع ، يؤثر فيه بالنقش ، ثم لا يبقى فيه شيء إلا أثر فيه ، ثم ذكر هؤلاء عنهم في الاتحاد نحو ماحكي الأولون ، فقالوا : قد اختلف قولهم في الاتحاد اختلافا متبايناً ، فزعم قوم منهم أن الاتحاد هو أن الكلمة التي هي الابن حلت جسد المسيح ، وهذا قول الأكثرين منهم ، وزعم قوم منهم أن الاتحاد هو الاختلاط والامتزاج ، وقال قوم من اليعقوبية : هو أن كلمة الله انقلبت لحماً ودماً بالاتحاد ، وقال كثيرمن اليعقوبية والنسطورية : الاتحاد هو أن الكلمة والناسوت اختلطا ، فامتزجا كاختلاط الما. بالخر ، وقال قوم منهم: إن الكلمة اتحدت بجسد المسيح، على معنى أنها حلته من غير عاسة و لا مازجة ، كما نقول : إن الله في السماء وعلى العرش من غير عاسة ولا ممازجة ، وقالت الملكية : الاتحاد هو الاثنين صارا واحداً ، وصارت الكثرة قلة ، فزعم بعض الناس أن الذين قالوا : هو المسيح ابن مريم هم الذين قالوا: اتحدا حتى صارا شيئاً واحداً ، والذين قالوا: هما جوهر واحد له طبيعتان يقولون : هو وولده بمنزلة الشعاع المتولد عن الشمس، والذين قالوا: بجوهرين وطبيعتين وأقنومين مع الرب قالوا: ثالث ثلاثة ، وهذا الذي قاله هؤ لاء ليس بشيء ، فإن الله أخبر أن النصاري يقولون : إنه ثالث ثلاثة ، وأنهم يقولون : إنه الله ، وإنهم يقولون : إنه ابن الله ، وقال لهم : لاتقولوا : ثلاثة ، مع إخباره أن النصارى افترقوا ،

وألتى بينهم العداوة والبغضاء ، بقوله : ﴿ وَمَنَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَى أخذنا ميثاقهم ، فنسوا حظاً مما ذكروا به ، فأغرينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة ﴾ وقد ذكر هذا أخباراً بتفرقهم إلى هذه الاصناف الثلاثة، وغيرذلك، وقد أخبر سبحانه عقب قولهم: ثالث ثلاثة بما يقتضى أن هؤلاء اتخذوا له ولداً ، فقال : ﴿ وَلَا تَقُولُوا ثَلَاثُة ، انتهوا خيراً لكم، إنما الله إلَّه واحد ، سبحانه أن يكون له ولد ﴾ وقد ذكر أيضاً مايقتضى أن قولهم : إن الله هو المسيح ابن مريم ، من الشرك ، فقال تعالى : ﴿ لَقَدَ كُفُرِ الذِّينِ قَالُوا إِنَّ اللَّهِ هُو الْمُسْيَحِ ابْنُ مُرْيِمٌ ، وقال المسيح يابني إسرائيل اعبدوا الله ربى وربكم إنه من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ، ومأواه النار ، وما للظالمين من أنصار ﴾ فهذا يقتضي أن هذا القول من الشرك، وذلك لأنهم مع قولهم: إن الله هو المسيح ابن مريم لايخصونه بالمسيح ، بل يثبتون أن له وجوداً (١) ، وهو الأب ، وليس هو الكلمة التي في المسيح ، فعبادتهم إياه معه إشراك ، وذلك مضموم إلى قولهم : إنه هو ، وقولهم : إنه ولده ، وقد نزه الله تعالى نفسه عن هذا ، وهذا في غير موضع من القرآن ، كما قال تعالى : ﴿ تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً ، الذي له ملك السموات والأرض ، ولم يتخذ ولداً ، ولم يكن له شريك في الملك ، وخلق كل شيء فقدره تقديراً ﴾ .

وأيضاً ، فهذه الاقوال لاتنطبق على ماذكر ، فان الذين يقولون : إنهما اتحدا وصارا شيئاً واحداً يقولون : أيضاً إنما اتحد به الكلمة التي

<sup>(</sup>١) فى نسخة موجوداً

هى الابن، والذين يقولون : هما جوهر واحد له طبيعتان يقولون : إن المسيح إله ، وأنه الله ، والذين يقولون : إنه حل فيه ، يقولون : حلت فيه الكلمة التي هي الابن، وهي الله أيضاً بوجه آخر، كما سنذكره؛ وأيضاً فقولهم: ثالث ثلاثة ليس المراد به الله واللاهوت الذي في المسيح و جسد المسيح، فان أحداً من النصارى لا يجعل لاهوت المسيح و ناسو ته إلْهِين، ويفصل الناسوت عن اللاهوت، بلسواء قال بالاتحاد أو بالحلول فهو تابع للاهوت ، وأيضاً فقوله تعالى عن النصارى: ﴿ وَلا تَقُولُوا ثَلاثُهُ ﴾ و ﴿ لَقَدَ كَفُرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ ثَالَتُ ثَلَاثُهُ ﴾ قد قيل : المراد به قول النصارى باسم الآب والابن وروح القدس إله واحد ، وهو قولهم بالجوهر الواحد الذي له ثلاثة أقانيم ، أي ثلاث صفات وخواص ، وقولهم إنه: هو الله و ابن الله هو الاتحاد والحلول، فعلى هذا تكون تلك الآية على قولهم بتثليث الأقانيم ، وهاتان في قولهم بالحلول والاتحاد ، فالقرآن على هذا القول رد في كل آية بعض قولهم ، كما أنه على القول الأول رد فى كل آية على صنف منهم ، وقيل : إن المراد بذلك جعلهم المسيح إلَّها ، وأمه إلَّها مع الله ، كما ذكر الله ذلك في قوله : ﴿ وَإِذْ قَالَ الله ياعيسي ابن مريم أأنت قلت للناس اتخذوني وأمي إلـُهين من دون الله ، قال سبحانك ما يكون لى أن أقول ماليس لى بحق ، إن كنت قلته فقد علمته ، تعلم مافى نفسى ولا أعلم مافى نفسك ، إنك أنت علام الغيوب، ماقلت لهم إلا ماأمرتني به : أن أعبدوا الله ربي وربكم ، وكنت عليهم شهيداً مادمت فيهم ، فلما توفيتني كنت أنت الرقيب عليهم ، وأنت على منحة القريب

كل شيء شهيد ﴾ ويدل على ذلك قوله تعالى : ﴿ لقد كفر الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة ، وما من إلىه إلا إليه واحد، وإن لم ينتهوا عما يقولون ليمسن الذين كفروا منهم عذاب أليم ، أفلا يتوبون إلى الله و يستغفرونه ، والله غفور رحيم ، ما المسيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل، وأمه صديقة كانا يأكلان الطعام) فقوله: ﴿ مَاالْمُسْيَحِ ابْنُ مُرْيُمُ إلارسول قد خلت من قبله الرسل ، وأمه صديقة ﴾ عقب قوله : ﴿ لقد كفر الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة ﴾ يدل على أن التثليث الذي ذكره الله عنهم اتخاذ المسيح ومريم إلى هين، وهذا واضح على قول من حكى عن النصارى أنهم يقولون بالحلول في مريم ، والاتحاد بالمسيح ، وهو أقرب إلى تحقيق مذهبهم، وعلى هذا فتكون كل آية بما ذكره الله في أقوالهم تعم جميع طوائفهم ، وتعم أيضاً قولهم بتثليث الاقانيم ، وبالاتحاد والحلول، فتعم أصنافهم، وأصناف كفرهم، ليس يختص كل آية بصنف ، كما قال من يزعم ذلك ، ولا يختص آية بتثليث الأقانيم ، وآية بالحلول والاتحاد ، بل هو سبحانه ذكر فى كل آية كفرهم المشترك ، ولكن وصف كفرهم بثلاث صفات ، وكل صفة تستلزم الأخرى أنهم يقولون: المسيح هو الله ، ويقولون: هو ابن الله ، ويقولون: إن الله ثالث ثلاثة ، حيث اتخذوا المسيح وأمه إلـٰهين من دون الله ، هذا بالاتحاد ، وهذا بالحلول، ويبين بذلك إثبات ثلاثة آلهة منفصلة غير الْآقِانيم ، وذلك يتضمن جميع كفر النصارى ، وذلك أنهم يقولون : الإلُّـه جوهر واحد له ثلاثة أقانيم ، وهذه الأقانيم يجعلونها تارة جواهرٌ

وأشخاصاً ، وتارة صفات وخواص ، فيقولون : الوجود الذى هو الأب ، والابن الذى هو العلم ، وروح القدس التى هى الحياة عند متقدميهم ، والقدرة عند متأخريهم ، لكن يقولون أيضاً : إن الوجود الذى هو الأب جوهر ، والكلمة التى هى الابن جوهر ، وروح القدس ، أيضاً جوهر ، وأن المتحد بالمسيح هو جوهر الكلمة دون جوهر الآب ، وروح القدس ، وهذا بما لانزاع بينهم فيه .

قلت: وبيان هذا الاعتقاد بعبارة أخرى من كلام بعض المحققين أن النصارى اعتقدوا أن معبودهم جوهر، أى أصل للا قانيم، وذلك أن له عندهم ثلاثة أقانيم: أقنوم الوجود، ويعبرون عنه بالاب، وأقنوم العلم، ويعبرون عنه بالابن والكلمة، وأقنوم الحياة، ويعبرون عنه بروح القدس، ثم قالوا: بحموع الثلاثة إلله واحد، والاقنوم كلمة يونانية، والمراد بها في تلك اللغة أصل الشيء، ويعني بها النصارى الاصل الذي كانت عليه حقيقة إلههم، وقد طولبوا في دليل الحصر في الثلاثة، فقالوا: لأن الحلق والإبداع لايتأتى إلا بها، فقيل لهم: والإرادة، والقدرة لايتأتى الابهما، فيلزم الحكم بأن الاقانيم خمسة، وهو باطل، فكذا التثليث، والله أعلم.

قال أبو العباس : ومن همها قالواكلهم : المسيح هو الله ، وقالوا كلهم : هو ابن الله ، لأنه من حيث أن الأب والابن ، وروح القدس ، إله واحد ، وقد اتحد بالمسيح ، كان المسيح هو الله ، ومن حيث أن الأب جوهر ، والابن جوهر ، وروح القدس جوهر ، والذى اتحد به

هو جوهر الابن الذي هو الكلمة ،كان المسيح هو ابن الله عندهم ، ولا ريب أن هلذين القولين، وإن كان كل منهما متضمناً لكفرهم، كماذكره الله ، فانهما متناقضان ، إذ كونه هو ، ينافى كونه ابنه ، لكن النصارى يقولون هذا كلهم، ويقولون هذا كلهم ، كما ذكر الله ذلك عنهم، ولهذا كان قولهم معلوم التناقض فى بديهة العقول، عند كل من تصوره، فان هذه الأقانيم، إذا كانت صفات أو خواصاً ، وقدر أن الموصوف له بكل صفة اسم ، كما مثلوه بقولهم : زيدالطبيب ، وزيد الحاسب ، وزيد الكاتب ، لكن لايمكن أن بعض هذه الصفات يتحد بشيء دون الجوهر ، ولا أن بعض هذه يفارق بعضاً ، فلا يتصور مفارقة بعضها بعضاً ، ولا مفارقة شي. منها للموصوف، حتى يقال المتحد بالمسيح بعض هذه الصفات، وهم لايقولون ذلك أيضاً ، بل هم متفقون على أن المتحد به جوهر قائم بنفسه ، فإن لم يكن جوهر إلا جوهر الأب، كان جوهر الأب هو المتحد، وإن كان جوهر الابن غيره ، فهما جوهران منفصلان ، وهم لا يقولون بذلك ، والموصوف أيضاً لايفارق صفاته ، كما لاتفارقه ، فلا يمكن أن يقال : اتحد الجوهر بالمسيح بأقنوم العلم ، دون الحياة ، إذ العلم والحياة لازمان للذات ، لا يتصور أن تفارقهما الذات ، وأن لا يفارقها واحد منهما .

ومن هنا قيل: النصارى غلطوا فى أول مسألة من الحساب الذى يعلمه كل أحد، وهو قولهم: الواحد ثلاثة، وأما قول بعضهم: أحدى الذات، ثلاثى الصفات، فهم لا يكتفون بذلك، كما تقدم، بل يقولون، الثلاثة جوهراً، والمتحد بالمسيح واحدمنها دون الآخر، وبهذا يتبين أن

كل من أراد أن يذكر قولهم على وجه يعقل، فقد قال الباطل، كقول المتكايسين منهم هذا، كا تقول زيد الطبيب، وزيد الحاسب، وزيد الكاتب، فهم ثلاثة رجال باعتبار الصفات، وهم رجل واحد باعتبار الدات، فانه يقال: من يقول هذا لايقول: بأن زيد الطبيب فعل كذا، واتحد بكذا، أو حل به دون زيد الحاسب والكاتب، بل أى شيء فعله أو وصف به زيد الطبيب في هذا المثال، فهو الموصوف به زيد الحاسب الكاتب.

قلت: ونظير هذا المثل ماقاله بعضهم: إنك إذا فرضت مثلثاً متساوى الأضلاع ،كانت الأضلاع ثلاثة ، والمثلث واحد ، وكان للمثلث الواحد ثلاثة أضلاع ، وهذا من نمط ماقبله فى الفساد ، وذلك أن كل واحد من الاضلاع على انفراده ليس هو المثلث المفروض ، بل إن اعتبرت الاضلاع الثلاثة شيئاً واحداً انتنى التثليث ، لأن الواحد لا يكون ثلاثة ، وإن اعتبر أحد الاضلاع على انفراده انتفت الوحدة ، فالجمع بين النقيضين ، والله أعلم .

قال: والنصارى يثبتون هذا المثلث فى الأقانيم مع قولهم: إن المتحد هو الواحد، فيجعلون المسيح هو الله، لأنهم يقولون الموصوف اتحد به، ويجعلون المسيح هو ابن الله، لانهم يقولون: إنما اتحد به الجوهر الذى هو الكلمة، أو إنما اتحد به الكلمة دون الأب الذى هو الوجود، ودون روح القدس، وهما أيضاً جوهران، فقد تبين أن قول النصارى بهذا، وبهذا جمع بين النقيضين، وهو من أفسد شيء فى بداية العقول، وكل منهما

كفر ، كما كفرهم الله ، وأما قولهم : ثالث ثلاثة ، فانهم مع ذلك يعبدون الأم التي هي والدة الإل عندهم ، وهذا كفر آخر مستقل بنفسه ، غير تثليث الأقانيم والاتحاد بالمسيح ، فالقرآن يتناول جمع أصناف كفرهم في هذا الباب تناولا تاما ، انتهى .

## فصــــــل

وقد أقام الله تعالى أنواع الآدلة والبراهين على بطلان دعوى هؤلاء الجهلة الضلال ، واعتقادهم في المسيح ، وبتَّين ذلك في كتابه العزيز في مواضع كثيرة بطرق عقلية ، وحجج واضحة جلية ، فنذكر منها أنموذجا يدل على ماوراءه ، فمن ذلك قوله تعالى : ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدُا سَبَّحَانُهُ بل له مافي السموات والأرض، كل له قانتون، بديع السموات والأرض، وإذا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون ﴾ فاشتملت هاتان الآيتان على الرد عليهم : دعواهم الولدله، ونزه نفسه عنه، فقال : ﴿ سبحانه ﴾ أي تعالى وتقدس وتنزه عن ذلك ، ثم ذكر عدة حجج على استحالة اتخاذه الولد: أحدهاً : كون مافي السموات والأرض ملكاً له ، وهذا ينافي أن يكون فيهما ولد له ، لأن الولد بعض الوالد وشريكه ، فلا يكون مخلوقاله علوكا ، لأن المملوك مربوب ، عبد من العبيد ، والابن نظير الأب ، فكيف يكون عبده ومخلوقه ومملوكه بعضه ، ونظيره ؟! فهذا من أبطل الباطل ، وأكد مضمون هذه الحجة بقوله : ﴿ كُلُّ لَهُ قَانَتُونَ ﴾ فهذا تقریر لعبودیتهم له ، وأنهم مملوكون مربوبون ، لیس فیهم شریك ، ولا نظير، ولا ولد، فإثبات الولدله من أعظم الإشراك به، فإن الشرك

به جعل له شريكا من مخلوقاته ، مع اعترافه بأنه مملوكه ، كاكان المشركون من العرب يقولون فى تلبيتهم: لبيك اللهم لبيك ، لبيك لاشريك لك ، إلا شريك هو لك ، تملكه وما ملك ، فكانوا يجعلون ما أشركوا به مملوكا له عبداً مخلوقا ، والنصارى جعلوا له شريكا هو نظير ، وجزء من أجزائه ، كا جعل بعض المشركين الملائكة بناته ، فقال تعالى : ﴿ وجعلوا له من عباده جزءاً ﴾ فاذا كان له مافى السموات وما فى الأرض ، وهم عبيده قانتون مملوكون ، استحال أن يكون له منهم شريك ، وكل من أقر بأن لله مافى السموات ومافى الأرض يلزمه أن يقر بالتوحيد ، ولا بد .

الحجة الثانية: قوله ﴿ بديع السموات والارض ﴾ وهذه من أبلغ الحجج على استحالة نسبة الولد إليه ، ولهذا قال فى سورة الأنعام ﴿ بديع السموات والارض ، أنى يكون له ولد ﴾ أى من أين يكون لبديع السموات والارض ولد، ووجه هذه الحجة أن من اخترع السموات والارض مع عظمهما وآياتهما ، وفطرهما وابتدعهما ، فهو قادر على اختراع ماهو دونهما ، ولا نسبة له إليهما ألبتة ، فكيف يخرجون هذا الشخص عن قدرته وإبداعه ، ويجعلونه نظيراً وشريكا وجزءاً من الله ، بديع العالم العلوى والسفلى ، فاطره ومخترعه ، وباريه ، فكيف يعجزه أن يوجد هذا الشخص من غير أب حتى يقولوا : إنه ولده ؟ فمن نسب الولد لله فا عرف الرب ، ولا آمن به ، ولاعبده ؛ فظهر أن هذه الحجة من أبلغ الحجج على استحالة نسبة الولد إليه ، وبهذا الوجه قرر الاستدلال من أبلغ الحجج على استحالة نسبة الولد إليه ، وبهذا الوجه قرر الاستدلال بهذه الحجة غير واحد من المفسرين .

قال ابن القيم : وإن شئت تقرير الاستدلال بوجه آخر ، وهو أن يقال: إذا كان نسبة السموات والأرض ومافيهما إليه إنما هي بالاختراع والخلق والإبداع، أنشأ ذلك وأبدعه من العدم إلى الوجود، فكيف يصح نسبة شيء من ذلك إليه بالنبوة ، وقدرته على اختراع العالم ، وما فيه لم يزل وَلَمْ يَحْتَجَ فِيهِ إِلَى مَعَاوِنَ، وَلَاصَاحِبَ، وَلَاشَرِيكَ، وَإِنْ شُئْتَ أَنْ تَقْرَرُهَا بوجه آخر، فتقول: النسبة إليه بالبنوة مستلزمة حاجته و فقره إلى محل الولادة، وذلك ينافى غناه وإفراده بإبداع السموات والأرض ، وقد أشار تعالى إلى هذا المعنى بقوله: ﴿ قَالُوا اتَّخَذَ الله وَلَدَأُ سَبَحَانُهُ هُوَ الْغَنَّى ، لَهُ مَا فَيَ السموات وما في الأرض ﴾ فكمال قدرته ، وكمال غناه ، وكمال ربو بيته، يحيل نسبة الولد إليه ، ونسبته إليه يقدح في كمال ربوبيته ، وكمال غناه ، وكمال قدرته ، ولهذا كان نسبة الولد إليه مسبة له ، تبارك وتعالى ، كما في الحديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ﴿ قَالَ اللهُ تَعَالَى : كذبني ابن آدم ، ولم يكن له ذلك ، وشتمني ، ولم يكن له ذلك ، فأما تكذيبه إياى فزعم أنى لاأقدر أن أعيده كما كان ، وأما شتمه إياى فقوله : إن لى ولداً ، فسبحانى أن أتخذ صاحبة أو ولداً ، أخرجاه فى الصحيحين واللفيظ للبخارى ، وقال عمر بن الخطاب في النصارى : "أذلوهم و لا تظلموهم ، فلقد سبوا الله مسبة ماسبه إياها أحد من البشر"، وقال تعالى: ﴿ وينذر الذين قالوا اتخذ الله ولداً مالهم به من علم ، ولا لآبائهم ، كبرت كلمة تخرج من من أفواههم إن يقولون إلا كذباً ﴾ وأخبر تعالى أن السموات كادت تنفطر من قولهم ، وتنشق الأرض منه ، وتخِر الجبال هداً ، وما ذاك

إلا لتضمنه شتم الرب تعالى ، والتنقص به ، ونسبة مايمنع كمال ربوبيته ، وقدرته ، وغناه إليه .

الحجة الثالثة : قوله : ﴿ وإذا قضى أمراً ، فإنما يقول له كن فيكون ﴾ و تفسير هذه الحجة أن من كانت قدرته كافية في الإيجاد بمجرد أمره ، وقوله : ﴿ كُن ﴾ فأى حاجة به إلى الولد ، وهو لا يتكثر به من قلة ، و لا يتعزز به من ذلة ، و لا يستعين به من عجز ، و إنما يحتاج إلى الولد من لا يخلق ، ولا إذا أراد شيئاً يقول له كن فيكون ، وهو المخلوق العاجر المحتاج، الذي لا يقدر على تكوين ماأراد، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ بديع السموات والأرض، أنى يكون له ولد ، ولم تكن له صاحبة ، وخلق كل شيء ، وهو بكل شيء عليم ﴾ فني هذه الآية أربع حجج، تدل على استحالة نسبة الولد إليه ، ومنافاتها كماله المقدس : الحجة الأولى : ماتضمنته قوله : ﴿ بديع السموات والأرض ﴾ ، وتقدم تقريرها قريباً ، الثانية : قوله : ﴿ وَلَمْ تَكُنُّ لَهُ صَاحِبَةً ﴾ والمعنى أنه يلزم من نسبة الولد إليه نسبة الصاحبة إليه أيضاً، وهو محال، فنسبة الولدكذلك، ووجه التلازم ظاهر ، لأن الولد إنما يتولد منأصلين: فاعل ومحل قابل، يتصلان اتصالا خاصاً ، فينفصل عن أحدهما جزء في الآخر يكون منه الولد ، والله تعالى ليس له صاحبة ، فكيف يكون له ولد؟ .

قال ابن القيم : ولذلك لما فهم عوام النصارى أن الابن يستلزم الصاحبة لم يستنكفوا من دعوى كون مريم إلـها ، وأنها والدة الإلـٰه عيسى، فيقول عوامهم : ياوالدة الإلـٰه اغفرى لى ، ويصرح بعضهم

بأنها زجة الرب، ولاريب أن القول بالإيلاد يستلزم ذلك إثبات إيلاد لايعقل ولايتوهم محال ، فخواص النصاري في حيرة وضلال ، وعوامهم لايستنكفون أن يقولوا بالزوجة والإيلاد ، تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً ، والقوم في هذا المذهب الخبيث أضل خلق الله ، فهم كما وصفهم الله بأنهم قد ضلوا من قبل، وأضلوا كثيراً، وضلوا عن سواء السبيل، وقال غيره: إن النصارى يقولون: إن الأب ولدت منه الكلمة ، ومريم ولد منها الناسوت ، فاتحد الناسوت باللاهوت ، فكان المسيح ، فالمسيح عندهم إليه تام ، وإنسان تام ، فلاهوته من الله ، و ناسوته من مريم ، فهو أصلين لاهوت و ناسوت ، فاذا كان أحد الأصلين أباه ، والآخر أمه ، فلم لاتكون أمه زوجة أبيه ، وإذا اتحد اللاهوت بناسوت المسيح مدة طويلة ، فلماذا يمتنع أن يجتمع اللاهوت بناسوت مريم مدة قصيرة ، وإذا جعل الناسوت الذي ولدته ابناً للاهوت ، فلا مي شيء لاتجعل صاحبة وزوجة للاهوت ؟ تعالى الله عما يقول الكافرون علواً كبيراً ؛ الحجة الثالثة : قوله تعالى : ﴿ وخلق كل شيء ﴾ وتقرير الحجة أنه قد ثبت بالبراهين القاطعة أنه تعالى خلق كل شيء ، فنسبة الولد إليه تنافى عموم خلقه ، فانه لوكان له ولد لم يكن مخلوقا له ، بل جزءاً منه ، وهذا ينافى كونه خالق كل شي. ، وبهذا يعلم أن الفلاسِفة الذينِ قالوا بتولد العقول والنفوس عنه بواسطة ، أو بغير واسطة ، شرمن النصارى ، وأن من زعم أن العالم قديم ، فقد أخرجه عن كونه مخلوق لله ، والنصاري لم يصل كفرهم إلى هذا الحد، قالِه ابن القيم.

الحجة الرابعة : قوله تعالى : ﴿ وَهُو بَكُلُّ شَيَّءَ عَلَيمٍ ﴾ وتقرير الدلالة أنه تعالى لايعلم له ولد، فيستحيل نسبته إليه، فانه لو كان له ولد لعلمه، لانه بكل شيء عليم، ونظير هذا قوله تعالى : ﴿ وَيُعْبِدُونَ مِنْ دُونَ اللَّهُ مالا يضرهم ولا ينفعهم ، ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند إلله ، قل أتنبؤن الله بما لايعلم فى السموات ولا فى الأرض سبحانه وتعالى عما يشركون ﴾ فهذا نفي لما ادعوه من الشفعاء بنفي علم الرب بهم ، المستلزم لنفي المعلوم ، ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ مَاالْمُسْيَحِ ابْنُ مُرْيُمُ إِلَّا رَسُولُ قد خلت من قبله الرسل ، وأمه صديقة كانا يأكلان الطعام ، أنظر كيف نبين لهم الآيات ، ثم انظر أني يؤفكون ﴾ ، ﴿ قُلُ أَتَعْبِدُونَ مِن دُونَ اللهُ مالا يملك لكم ضراً ولا نفعاً ، والله هو السميع العليم ﴾ وهاتان الآيتان ذكرهما الله تعالى بعد إكفاره النصارى فى قولهم: ﴿ إِنَّ الله هُو المسيح ابن مريم ﴾ وقولهم : ﴿ إِنَ الله ثالث ثلاثة ﴾ وأبطل فيهما قولهم بعدة من الأدلة : الأول : التنبيه على أن المسيح عليه السلام رسول من جنس الرسل الذين خلوا من قبل ، جاء بآيات من الله ، كما أتوا بأمثالها ، فان الذي أبرى. الأكمه والأبرص، وأحيى الموتى على يده هو الذي أحيا العصا ، وجعلها حية تسعى ، وفلق البحر على يدموسى ، إلى غير ذلك من آياته، وهو الذي أخرج الناقة لصالح من صخرة صماء، والذي خلق المسيح من غير ذكر ، هو الذي خلق آدم من غير ذكر ولا أنثي ، فكما لم يكن إتيانهم بالآيات دالا على آلهتهم، فكذلك عيسى؛ الثانى: إن من له أم فقد حدث بعد أن لم يكن ، وكل من كان كذلك كان مخلوقا ، والمخلوق لايكون إليها؛ الثالث: أنهما كانا محتاجين لانهما كانا محتاجان إلى الطعام والشراب أشد الحاجة ، والإلله هو الذي يكون غنياً عن جميع الأشياء ، فكيف يعقل أن يكون المسيح إلها مع حاجته ؛ الرابع: قال بعض العلماء: إن قوله: ﴿ كَانَا يَأْكُلَانَ الطَّعَامُ ﴾ كناية عن الحدث ، لأن من أكل الطعام ، فلا بد أن يحدث ، فهذا أبلغ في إبطال إلْهيته : الخامس : أن الإلله لابد أن يكون قادراً على الخلق والإيجاد ، فلوكانُ المسيح إلـ ها لقدر على دفع الجوع عن نفسه بغير الطعام، فلما لم يقدر على دفع الضرر عن نفسه كيف يعقل أن يكون إلْـها للعالمين ، ولما كانت هذه الحجج في غاية الجلاء ، ونهاية الظهور ، قال تعالى : ﴿ أَنظر كيف نبين لهم الآيات ﴾ ، أى نظهرها ﴿ ثُم انظر أني يؤفكون ﴾ أى ثم انظر بعد هذا البيان والوضوح والجلاء ، أين يذهبون ، وبأى شيء يتمسكون؛ السادس: أن اليهو دكانوا يعادون المسيح، ويقصدونه بالسوء، فما قدر على الإضرار بهم، وكان أنصاره يحتاجون إلى النفع، فما قدر على إيصال نفع من منافع الدنيا إليهم ، والعاجز عن الضر والنفع كيف يجوز أن يكون إلـٰها ، ولهذا قال تعالى : ﴿ قُلُ أَفْتُعَبِّدُونَ مِنْ دون الله مالا يملك لكم ضراً ولا نفعاً ﴾؛ السابع: إن مذهب النصارى أن اليهود صلبوه ومزقوا أضلاعه ، إلى غير ذلك من زعمهم ، ومن كان في الضعف هكَّذا ، كيف يعقل أن يكون إلـٰها ؛ الثامن : أن إلـٰه العالم يجب أن يكون غنياً عن كل ماسواه ، وكل ماسواه يكون محتاجا إليه ، فلوكان إلَّها لامتنع أن يكون مشغولًا بعبادة الله، لأن الإلُّ لا يعبد

شيئاً، إنما العبد هو الذي يعبد الإله، فلما عرف بالتواتر كون عيسى مواظباً على الطاعات ، والعبادات دل على أنه إنما كان يفعلها لكونه محتاجا إلى تحصيل المنافع ، ودفع المضار ، وإذا كان كذلك كان عبدآ كسائر العبيد ، ثم قال تعالى : ﴿ والله هو السميع العليم ﴾ أى فلم عدلتم عن السميع لأقوال العباد (العليم) بكل شيء إلى عبادة عبد من العباد لايملك لنفسه ولو لغيره ضراً ولا نفعاً ، وقدكان المسيح عليه السلام لم يسمع أقوال الذين تمالأوا عليه، ولم يعلم بهم حتى وصلوا إليه، فكيف تجعلونه إلىٰهاً مع الله ، تعالى الله عما يشركون ، ومن ذلك ما تضمنه صدر سورة آل عمران ، فانه كان سبب نزوله في وفد نجران النصاري ، حين قدموا على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فجعلوا يحاجون في عيسي، ويزعمون فيه مايزعمون من البنوة والإللهية . فأنزل الله تعالى صدر السورة ، إلى آية المباهلة رداًعليهم ، كما ذكره الإمام محمد بن إسحاق بن يسار وغيره ؛ فنذكر طرفا من قصتهم ، ثم نتبعه ببعض ما تضمنه صدر السورة من الحجة إن شاء الله تعالى.

قال ابن اسحاق فى "سيرته " المشهورة ، وغيره . قدم على رسول الله صلى الله عليه وسلم وفد نصارى نجران ، ستون راكباً فيهم أربعة عشر رجلا من أشرافهم ، فى الأربعة عشر منهم ثلاثة نفر إليهم يؤول أمرهم : العاقب أمير القوم ، وذو رأيهم ، وصاحب مشورتهم ، والذين لا يصدرون إلا عنرأيه ، واسمه عبد المسيح ، والسيد ثمالهم ، وصاحب رحلهم و مجتمعهم ، واسمه الأيهم ، وأبو حارثة بن علقمة ، أحد بنى بكر بن وائل أسقفهم واسمه الأيهم ، وأبو حارثة بن علقمة ، أحد بنى بكر بن وائل أسقفهم

وحبرهم، وإمامهم، وصاحب مدارسهم، وكان أبوحارثة قد شرف فيهم؛ ودرس كتبهم حتى حسن عمله في دينهم ، فكانت ملوك الروم من أهل النصرانية قد شرفوه ، وموالوه وأخدموه ، وبنوا له الكنائس ، وبسطوا له الكرامات، لما يبلغهم عنه من علمه واجتهاده في دينهم ، فلما وجهوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من نجران جلس أبو حارثة على بغلة له مُوجِهاً ، وإلى جنبه أخ له يقال له : كوز بن علقمة ، فعثرت بغلة أبي حارثة فقال كوز: تعس الأبعد، يريد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال له أبو حارثة: بل أنت تعست ، قال : ولم يا أخى ١٤ قال : والله إنه للنبي الذي كنا ننتظر ، فقال له كوز : وما منعك منه ، وأنت تعلم هذا ؟ قال : ماصنع بناهؤ لاء القوم: شرفونا، ومولونا، وأكرمونا، وقدأ بو إلاخلافه، فلو فعلت ، ترى منا (١) عوامنا كلما ترى ، فأضمَ عليها منه أخوه كوز بن علقمة حتى أسلم بعد ذلك، فهو كان يحدث عنه هذا الحديث فيها بلغني، قال : وحدثني محمد بن جعفر بن الزبير ، قال : قدموا على رسول الله صلى عليه وسلم المدينة ، فدخلوا عليه في مسجده حين صلى العصر ، عليهم ثياب الحبرات ، جبب وأردية ، فى جمال رجال بنى الحارث بن كعب ، قال : يقول بعض من رآهم من أصحاب الني صلى الله عليه وسلم يومئذ: مارأينا بعدهم وفداً مثلهم ، وقد حانت صلاتهم ، فقاموا في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلون ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « دعوهم فصلوا إلى المشرق ، قال ابن إسحاق ، وكان من دين النصرانية على الملك مع الاختلاف من أمرهم يقولون: هوالله، ويقولون: هو ولدالله،

 <sup>(</sup>١) في نسخة " نزعوا منا "

ويقولون : هو ثالث ثلاثة ، وكذلك قول النصرانية ، فهم يحتجون في قولهم: هو الله ، بأنه كان يحى الموتى ، ويبرى. الاسقام ، ويخ. بالغيوب ، ويخلق من الطين كهيئة الطير، ثم ينفخ فيه فيكون طائراً، وذلك كله بأمر الله تبارك و تعالى ، و ليجعله آية للناس ، ويحتجون في قولهم : إنه و لد الله بأنهم يقولون: إنه لم يكن له أب يُعلم ، وقد تكلم فى المهد، وهذا شي. لم يصنعه أحد من ولد آدم قبله ، ويحتجون في قولهم : إنه ثالث ثلاثة ، بقول الله : فعلنا وأمرنا وقضينا ، فيقولون : لو كان واحداً ماقال إلا فعلت وأمرت وقضيت وخلقت ، ولكنه هو وعيسى ومريم ، فغي كل ذلك من قولهم قد نزل القرآن ، فلما كلمه الحبران ، قال لهما رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ أَسَلُّما ﴾ قالا قد أسلمنا ، قال : إنكما لم تسلما ، فأسلما ، قالا : بلى قد أسلمنا قبلك ، قال : كذبتها ، يمنعكما من الإسلام دعاؤكما لله ولداً ، وعبادتكما الصليب ، وأكلكما الحنزير ، قالاً: فمن أبوه يامحمد ؟ فصمت رسول الله صلى الله عليه وسلم عنهما ، فلم يجبهما ، فأنزل الله فى ذلك من قولهم ، واختلاف أمرهم كله صدر سورة آل عمران ، إلى بضع وثمانين آية منها ، ، ثم تكلم ابن إسحاق على تفسيرها ، إلى أن قال: فلما أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم الخبر من الله عز وجل ، والفصل من القضاء بينه وبينهم ، وأمر بما أمر به من ملاعنتهم أن ردوا ذلك عليه دعاهم إلى ذلك ، فقالوا : يا أبا القاسم دعنا ننظر في أمرنا ، ثم نأتيك بما تريد أن نفعل فما دعوتنا إليه ، ثم انصرفوا عنه ا وخلوا بالعاقب ، وكان ذا رأيهم، فقالوا: ياعبد المسيح، ماترى ؟ فقال: والله يامعشر

النصاري لقد عرفتم أن محمداً لنبي مرسل، ولقد جاءكم بالفصل من خبر صاحبكم ، ولقد علمتم مالاعن قوم نبياً قط ، فنمى كبيرهم ، ولا نبت صغيرهم، وأنه للاستئصال منكم إن فعلتم ، فان أبيتم إلا إلف دينكم، والإقامة على ما أنتم عليه من القول في صاحبكم ، فوادعوا الرجل ،ثم انصرفوا إلى بلادكم ، فأتوا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقالوا : يا أبا القاسم قد رأينا أن لانلاعنك، ونتركك على دينك، ونرجع على ديننا ، ولكن ابعث معنا رجلا من أصحابك ترضاه لنا ، يحكم بيننا في أشياء اختلفنا فيها من أموالنا ، فانكم عندنا رضاً ، قال محمد بن جعفر : فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ اتْتُونَى الْعَشْيَةُ أَبِّعْثُ مَعْكُمُ الْقُوى الْأُمْيِنِ ، قال: فكان عمر بن الخطاب يقول: ما أحبب الإمارة قط حيى إياها يومنذ، رجاء أن أكون صاحبها ، فرحت إلى الظهر مهجراً ، فلما صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم الظهر سلم ، ثم نظر عن يمينه ويساره ، فجعلت أتطاول له ليرانى ، فلم يزل يلتمس ببصره حتى رأى أبا عبيدة بن الجراح ، فدعاه ، فقال: أخرج معهم فاقض بينهم بالحق فيما اختلفوا فيه ، قال عمر: فذهب بها أبي عبيدة ، وقد رويت هذه القصة بالأسانيد من وجوه أخر ، بأطول منهذا السياق، أضربنا عن ذكرها خوف الإطالة . وروى البخاري، ومسلم « في صحيحيهما ، عن حذيفة رضي الله عنه ، قال : جاء العاقب والسيد صاحبا نجران إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يريد أن يلاعناه ، قال : فقال أحدهما لصاحبه : لاتفعل ، فوالله إن كان نبياً فلاعناه لانفلح نحن، ولا عقبنا من بعدنا ، قالا : إنا نعطيك ماسألتنا ، وابعث معنا رجلا أميناً ، فقال: لأبعثن معكم رجلا أميناً حق أمين، فاستشرف لها أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال: قم ياأبا عبيدة ابن الجراح ، فلما قام قال رسول الله عليه وسلم: «هذا أمين هذه الأمة »، وعن ابن عباس رضى الله عنهما، قال: لو خرج الذين يباهلون رسول الله صلى الله عليه وسلم لرجعوا لا يجدون أهلا ولا مالا، رواه الإمام أحمد "في مسنده "والبخارى " في صحيحه ".

رجعنا إلى ماوعدنا به من التنبيه على بعض مافى صدر سورة آل عمران من الحجة على بطلان قول النصارى ، وما فى ضمنه من تقرير نبوة محمد صلى الله عليه وسلم مما استنبطه العلماء من بعض أسرار هذه الآيات ، وما فيها من العلم ، وبسط الكلام على المواضع الدالة ، يستدعى طولاً ، فلنقتصر على بعض مافى فاتحة السورة ، وخاتمة القصة ، قال الله تعالى : ﴿ أَلَّـمَ اللهَ لا إِلَّهُ إِلَّا هُو الحَّى القيوم ، نزل عليك الكتاب بالحق مصدقًا لما بين يديه، وأنزل التوراة والإنجيل من قبل هدى للناس، وأنزل الفرقان ، إن الذين كفروا بآيات الله لهم عذاب شديد ، والله عزيز ذو انتقام ، إن الله لا يخني عليه شي. في الأرض و لا في السماء ، هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء لا إله إلاهو العزيز الحكيم، هو الذي أنزل عليه الكتاب منه آيات محكات، هن أم الكتاب، وأخر متشابهات، فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله، ومايعلم تأويله، إلا الله ، والراسخون في العلم يقولون : آمنا به ، كل من عند ربنا ، وما يذكر إلا أولوا الألباب ﴾.

فني مطلع هذه السورة الكريمة من إقامة البرهان على وحدانية الله تعالى ونني الولد عنه ، وعلى بطلان ربوبية المسيح ، وعلى تحقيق نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ماهو من الحجج القواطع لشبه المبطلين ، والأدلة المنادية بجهالة الحجادلين ، وذلك أن أولئك النصارى الذين جادلوا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كأنه قيل لهم : إما أن تجادلوه في معرفة الإله أو في النبوة ، فان كان النزاع في معرفة الإله ، وتقولون : إن الله ثالثة ، فالحق معه بالدلائل وتقولون : إنه الله ، وتقولون : إن الله ثالث ثلاثة ، فالحق معه بالدلائل القطعية ، فانه قد ثبت بالبرهان أنه حي قيوم ، والحي القيوم يستحيل نسبة الولد والشريك إليه ، لأن ذلك يقدح في حياته ، وقيشوميته ، وإن كان النزاع في النبوة فهذا أيضاً باطل ، لأن الطريق الذي عرفتم به أن الله أنزل التوراة والإنجيل على موسي وعيسي هو بعينه قائم في محمد صلى الله عليه وسلم ، وما ذاك إلا ما اقترن به من الدلائل و المعجزات ، وهو حاصل ها هنا ، فكيف يمكن منازعته في صحة نبوته .

والحاصل أن هذه الآيات الكريمات تضمنت إقامة الحجة في أصلين: الأول: في الإلهيات، والثاني في النبوات، وتقرير الأول أنه حي قيوم، وماكان حياً قيوماً يمتنع أن يكون له ولد، أو مشارك، لأن الحي القيوم هوواجب الوجود لذاته وحياته وقيد وميته، لا ابتداء لها ولا انتهاء، فهو الأول، فلا شيء قبله، والآخر، فلا شيء بعده، وأما ماعداه، فانه مكن الوجود لذاته، حدث بتخليق الحي القيوم وإيجاده وتكوينه، وماكان محدثا مخلوقا لا يكون إلهاً.

وأيضاً فنسبة الولد إليه تنافى كال حياته وقيدوميته، وذلك لأن الولد جزء الوالد، وفرع عنه، والولد حادث، بعد أن لم يكن، لأنه بالضرورة، لابد أن يكون مسبوقاً بالاب، فيلزم من ذلك حدوث الاب أيضاً بالضرورة للارتباط الذي بين الاب والابن من المشابهة، وهذا هو التعطيل الصرف، فثبت أن دعوى الولد لله تنافى ربوبيته للعالمين.

وأيضاً لما ثبت أن الإله يجب أن يكون حياً قيوماً ، وثبت أن عيسى لم يكن حياً قيوماً ، لأنه ُ ولد ، وكان يأكل ويشرب ويحدث ، والنصارى زعموا أنه قتل وصلب ، وما قدر على الدفع عن نفسه ، فثبت أنه ماكان حياً قيوماً ، وذلك يقتضى القطع والجزم بأنه ماكان إلها ، فهذه الكلمة ، وهي قوله تعالى : ﴿ الحي القيوم ﴾ جامعة لجميع وجوه الدلائل على بطلان قول النصارى بالتثليث .

وأما الأصل الثانى، وهو إثبات النبوة، فقد ذكر الله تعالى تقريره ههنا فى غاية الحسن ونهاية الجودة ، وذلك أنه قال : ﴿ نزل عليك الكتاب ﴾ وهذا يجرى بجرى الدعوى ، ثم إنه تعالى أتبع ذلك بأدلة مايدل (١) على صحتها .

الدليل الأول مادل عليه قوله الحق، وقدقال المفسرون فيه أقوالا كلها مطابقة لوصف القرآن، دالة على المقصود، فقيل: وصفه بقوله بالحق، لأنه يحمل المكلف على ملازمة الطريق الحق في العقائد والأعمال، ويمنعه عن سلوك طريق الباطل، وقيل: لأنه قول فصل، وليس بالهزل، وقيل: لأنه تعالى أنزله بالحق يجب له على خلقه من العبودية، وشكر

<sup>(</sup>١) في نسخة ٢٠ تدل ،،

النعمة ، وإظهار الحضوع ، وما يجب لبعضهم على بعض ، من العدل والإنصاف فى المعاملات، ولأنه أنزله يصدق بعضة بعضاً ، ولا يتناقض ، كما قال تعالى : ﴿ الحمد لله الذى أنزل على عبده الكتاب، ولم يجعل له عوجاً ﴾ وقال : ﴿ ولوكان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً ﴾ وهذا كله من صفات القرآن ، فدل على أنه من عند الله .

الدليل الثانى: قوله تعالى: ﴿ مصدقا لما بين يديه ﴾ والمعنى أنه مصدق لكتب الانبياء عليهم السلام فيما أخبروا به عن الله تعالى، فدل على أنه من عند الله من وجهين: الأول: أن الذى جاء به رجل أى لم يقرأ شيئاً من الكتب، ولا أخذ عن أحد من العلماء، ومع ذلك جاءت أخباره مطابقة لأخبار الانبياء فيما تضمنه من القصص، ومن الخبر عن الله، وهذا برهان قاطع على أنه لم يعلم ذلك إلا بوحى من الله تعالى. الوجه الثانى: أن الله تعالى لم يبعث نبياً قط إلا بالدعاء إلى توحيده والإيمان به، وتنزيهه عما لايليق به، والأمر، بالعدل والإحسان، وبالشرائع التي هي صلاح كل زمان، والقرآن جاء بهذه المطالب على أكمل الوجوه وأحسنها، فهو مصدق لتلك الكتب فى كل ذلك، فدل على أنه من عند الله.

الدليل الثالث: قوله تعالى: ﴿ وأنزل التوراة والإنجيل من قبل هدى للناس ﴾ وتقرير الدلالة أن يقال: وافقتمونا أيها اليهود والنصارى على أنه تعالى أنزل التوراة والإنجيل كتابين إلى هيين، وأنه تعالى قرن بإنزالها المعجزة والدلالات الدالة على الفرق بينهما وبين أقوال الكاذبين، فانه

لولا المعجزة لما حصل الفرق بين قول المحق وقول المبطل ، ثم إن تلك المعجزات والأدلة ، كما حصلت فى كون التوراة والإنجيل نازلين من عند الله ، فذلك أيضاً حاصل فى كون القرآن نازلا من عند الله ، وإن كان الطريق مشتركا ، فإما أن يكون الواجب تكذيب الكل ، كما هو قول المبراهمة ومن ضاهاهم ، أو تصديق الكل ، كما هو قول المسلمين ، وهو الحق الواضح المبين ، فأما قبول البعض ، ورد البعض ، فذلك جهل وضلال ؛ ولما قرر تعالى هذه الدلالات القاطعات فى شأن الإلهيات والنبوات أتبع ذلك بالوعيد لمن أعرض عنها وكفر بها ، فقال تعالى : ﴿إن الذين كفروا بآيات الله لهم عذاب شديد ، والله عزيز ذو انتقام ﴾ .

واعلم أن النصارى لما ادعوا الإلهية فى المسيح تعلقوا فى دعواهم بشبهات أربع ، فلما قرر تعالى بطلان قولهم فى إلهية عيسى ، وفى التثليث بقوله: (الله لاإله إلاهو الحى القيوم) أتبع ذلك بإبطال شبههم .

فالشبهة الأولى تتعلق بالعلم، وهو أن المسيح عليه السلام كان يخبر بالغيوب، قالوا: فوجب أن يكون إلـٰهاً.

فأجاب الله تعالى عنه بقوله: ﴿ إِنَّ الله لا يَخْفَى عليه شيء فَى الأرض ولا فى السماء ﴾ و تقرير الجواب أنه لا يلزم من كونه عالماً ببعص المغيبات أن يكون إلـ ها، لأن ذلك إنماكان بوحى من الله إليه، واطلاعه على ذلك دلالة على نبوته، لكن عدم إحاطته ببعض المغيبات دليل قاطع على أنه ليس بإلـ ه، لأن الإلـ هو الذي لا يخفى عليه شيء فى الأرض و لا فى السماء، فان الإلـ هو الذي يكون خالفاً، والخالق لا بد أن يكون عالماً بمخلوقه، وما ذاك إلا الله وحده ، كما قال تعالى : ﴿ أَلَا يَعَلَمُ مَنْ خَلَقَ ، وَهُوَ اللَّاطِيفُ الْحَبِيرِ ﴾ .

ومن المعلوم بالضرورة أن عيسى ماكان عالماً بجميع المعلومات والمغيبات ، كيف والنصارى يزعمون أنه أظهر الجزع من الموت ، فلو كان عالماً بالغيب كله لعلم أن القوم يريدون أخذه وقتله ، وأنه يتأذى بذلك ، ويتألم ، وكان يفر منهم قبل وصولهم ، فلما لم يعلم هذا الغيب ظهر أنه ماكان عالماً بجميع المعلومات والمغيبات ، وإلاله هو الذى لا يخنى عليه شيء من المعلومات ، فوجب القطع بأن عيسى ماكان إلهاً .

الشبهة الثانية: قالوا: لما ثبت أنه كان يحيى الموتى و يبرى الأكمه والأبرص، ويخلق من الطين كهيئة الطير، ثم ينفخ فيه فيكون طيراً، وجب أن يكون إليهاً، فأجاب الله تعالى عنها بقوله: ﴿هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء ﴾، والمعنى أن حصول الإحياء والإماتة، على وفق قول عيسى في بعض الأحوال لايدل على كونه إليها، لأنا نقول: إن ذلك وقع باذن الله تعالى معجزة دالة على نبوته، لكن عجزه عن الإحياء والإماته في بعض الصور، يدل على عدم إليهيئه، وذلك أن الإليه هو الذي يكون قادراً على أن يصور في الأرحام من قطرة صغيرة من النطفة هذا التركيب العجيب، والتأليف الغريب، ومعلوم أن عيسى عليه السلام ماكان قادراً على خلق الإحياء والإماتة على هذا الوجه، كيف ولو قدر على ذلك لامات أو لئك الذين زعم النصارى أنهم أخذوه وقتلوه، فظهر أن حصول الإحياء والإماتة في بعض الصور على وفق قوله لايدل فظهر أن حصول الإحياء والإماتة في بعض الصور على وفق قوله لايدل

على كونه إلـٰها ، وأيضاً فعيسى عليه السلام مُصور فى الأرحام ، وتقلب فيها ، كسنة الله في غيره من ذرية آدم ، فعلم أنه معلوم (١) كسائر الخليقة ، فبطل أن يكون إلـٰها .

الشبهة الثالثة: إن النصارى يقولون: إنكم أيها المسلمون توافقونا على أنه ماكان له أب من البشر، فوجب أن يكون ابناً لله ، تعالى الله عن قولهم علواً كبير ، فأجاب الله تعالى عنها أيضاً بقوله: ﴿ هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء ﴾ لأن هذا التصوير لما كان من الله تعالى ، فإن شاء صوره من نطفة الأب ، وإن شاء صوره ابتداءاً من غير الأب ، كيف وقد خلق تعالى آدم من تراب ، من غير أب ولا أم ، فلما كان مقتدراً على ماشاء من التصوير بطل ما تعلقوا به في ذلك .

الشبهة الرابعة: أنه ورد فى بعض الروايات أن أولتك النصارى قالوا للرسول صلى الله عليه وسلم: ألست تقول: إن عيسى كلمة الله وروحه؟ فهذا يدل على أنه ابن الله ، وفى بعض الروايات أنهم احتجوا على التثليث بقول الله تعالى: قضينا وأمرنا ونحوه ، فأجاب الله تعالى عنه بقوله: ﴿ هو الذى أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات ، فأما الذين فى قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله ، وما يعلم تأويله إلا الله ﴾ والمعنى كما قال محمد ابن إسحاق ﴿ منه آيات محكمات ﴾ فيهن حجة الرب وعصمة العباد ، ودفع الخصوم ، والباطل ، ليس لهن تصريف ، ولا تحريف عما وضعن عليه ، ﴿ وأخر متشابهات ﴾ لهن تصريف و تأويل ابتلى الله فيهن العباد كما ابتلاهم فى الحلال والحرام أن لا يصرف إلى الباطل و لا يحرفن عن الحق ،

<sup>(</sup>١) لعله ٠٠ مخلوق ،،

يقول الله عز وجل: ﴿ فأما الذين فى قلوبهم زيغ ﴾ أى ميل عن الحق إلى الهوى ﴿ فيتبعون ماتشابه منه ﴾ أى ما تصرف ، ليصدقوا به ما ابتدعوا وأحدثوا ، ليكون لهم حجة ، ولهم على ماقالوا شبهة ﴿ ابتغاء الفتنة ﴾ أى اللبس ﴿ وابتغاء تأويله ﴾ على ماركبوا من الضلالة فى قوله : خلفنا وقضينا ، يقول الله : ﴿ وما يعلم تأويله إلا الله ، والراسخون فى العلم يقولون آمنا به ، كل من عند ربنا ﴾ فكيف يختلف ، وهو قول واحد ، من رب واحد ، ثم ردوا تأويل المتشابه على ماعرفوا من تأويل المحكمات من رب واحد ، ثم ردوا تأويل المتشابه على ماعرفوا من تأويل المحكمات التي لا تأويل لأحد فيها ، إلا تأويل واحد ، فاتسق بقولهم الكتاب ، وصدق بعضه بعضاً ، فنفذت به الحجة ، وظهر به العذر ، وانزاح به الباطل ، ودمغ به الكفر ، يقول الله تعالى : ﴿ وما يذكر إلا أولوا الألباب ﴾ ، وهذا الكلام من ابن إسحاق من أحسن ماقيل فى الآية وأبينه .

وحاصل الجواب عن الشبهة أن النصارى تعلقوا بظاهر لفظ من المترآن يحتمل عدة معانى من الحقيقة والمجاز، فهو من المتشابه الذى يجب رده إلى المحكم الذى لا يحتمل غير معناه الظاهر لكل أحد، فتعلقوا بقوله: ﴿ وَكَلَّمَتُهُ أَلْقَاهَا إلى مريم، وروح منه ﴾ وغفلوا عن قوله فى عيسى: ﴿ إِنْ هُو إِلَا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلِيه ﴾ وقوله: ﴿ إِنّى عَبْدُ الله ﴾ وقوله: ﴿ إَنْ عَبْدُ الله ﴾ وقوله: ﴿ أَنْ أَعْبُدُوا الله ربى وربكم ﴾ فأخبر الله تعالى أن ذلك لما فى قلوبهم من الزيغ، وهكذا من شابههم من هذه الآمة، كما ثبت فى "الصحيحين" وغيرهما عن عائشة عن النبي صلى الله عليه وسلم فى هذه الآية، قال: « فإذا رأيت الذين يتبعون ماتشابه منه فأو لئك الذين سمى الله فاحذروهم » ،

هذا لفظ البخاري، وقد كان الذين أنكروا الحلول والاتحاد من النصاري الذين يصدقون بلفظ الآب والإبن وروح القدس ، وأن تلك العبارة مأخوذة عن إنجيل المسيح يقولون مع ذلك: إن المسيح عبد مرسل كسائر الرسل فوافقوهم على اللفظ ولم يفسروا ذلك بما يقوله منازعوهم من الحلول والاتحاد ، كما أن النسطورية يوافقونهم أيضاً على هذا اللفظ ، وينازعونهم في الاتحاد الذي يقوله اليعقوبية والملكية ، فلما كانوا متفقين على اللفظ، متنازعين في معناه ، علم أنهم صدقوا باللفظ أو لا لأجل اعتقادهم مجيء الشرع ، ثم تنازعو ا بعد ذلك في تفسيره ، كما يختلفون هم وسائر أهل الملل فى تفسير بعض الكلام الذى يعتقدون أنه منقول عن الأنبياء عليهم السلام ، وكلما صح عنهم أنهم قالوه فهو حق ، لأنهم لايقولون إلا الحق، ولا بدله إذا كان صحيحاً عنهم من معنى صحيح يو افق اللفظ المحكم الذي لايحتمل غير معناه الظاهر لكل أحد ، فظهر بما قرر من قوله: ﴿ الحي القيوم ﴾ إشارة إلى ما يدل على أن المسيح ليس بإله ، ولا ابن للإلُّه ، وأن قوله : ﴿ لا يَخْنَى عَلَيْهِ شَيَّءٌ فَى الْأَرْضُ وَلَا في السماء ﴾ جواب عن الشبهة المتعلقة بالعلم ، وقوله: ﴿ هُوَ الذِّي يصوركم في الأرحام كيف يشاء ﴾ جواب عن تمسكهم بقدرته على الإحياء والإماتة، وعن تمسكهم بأنه ماكان له أب من البشر، فيجبأن يكون ابناًلله، وأن قوله: ﴿ هُو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات ﴾ الآية جواب عن تمسكهم بما ورد في القرآن من الألفاظ المحتملة لعدة من المعانى، ومن تأمل ماذكرناه علم أنه ليس فى المسألة حجة، ولا شبهة، ولاسؤال ، ولا جواب إلا وقد اشتملت عليه هذه الآيات ، فالحمد لله الذي أغنى عباده المؤمنين بكتابه ، وما أو دعه من حججه وبيناته عن شقائق (۱) المتكلمين ، وهذيانات المتهوكين ، فلقد عظمت نعمة الله على عبد أغناه بفهم كتابه عن الفقر إلى غيره ﴿ أولم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم، إن في ذلك لرحمة وذكرى لقوم يؤمنون ، ربنا لا تزغ قلو بنا بعد إذ هديتنا ، وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب ﴾ .

ثم ذكر تعالى أنواعاً من الحجج، وشرح قصة مربم وعيسى عليهما السلام شرحاً جلياً، متضمناً لأنواع من الآدلة على بطلان قول النصارى على الايتسع هذا المختصر لشرحه ، إلى أن قال تعالى : ﴿ إِن مثل عيسى عند الله كثل آدم خلقه من تراب ، ثم قاله له كن فيكون ﴾ وفي هذه الآية إبطال شبهه النصارى في قولهم : لما لم يكن له أب من البشر وجب أن يكون أبوه هو الله تعالى ، فبين تعالى أنه خلق آدم من تراب ، ولم يكن له أب ولا أم ، ولم يلزم من ذلك أن يكون ابناً لله ، فكذا القول في عيسى ، وأيضاً فلما جاز أن يخلق الله آدم من التراب فلم لايجوز أن أن يخلق عيسى من دم مربم ؟ بل هذا أقرب إلى العقل ، فان تولد الحيوان من الدم الذي يجتمع في رحم المرأة أقرب من تولده من التراب الميابس ، ولكن الرب جل جلاله أراد أن يظهر قدرته لخلقه في تنويع التخليق ، فيعلموا أن الله على كل شيء قدير ، وأن الله قد أحاط بكل التخليق ، فيعلموا أن الله على كل شيء قدير ، وأن الله قد أحاط بكل شيء علماً .

<sup>(</sup>١) لعله عن شقاشق.

و بعد أنَّ بين تعالى أنواع الأدلة القاطعة في صدر السورة وأجاب عن شبه النصاري على أكمل الوجوه وأحسنها ، وكان من أنصف وطلب الحق علم أن البيان قد بلغ الغاية القصوى ، لاجرم قال تعالى بعد ذلك : ﴿ فَمَن حَاجِكَ فَيهِ مِن بَعِد مَاجَاءَكُ مِنَ العَلْمِ، فَقَلَ تَعَالُوا نَدْعَ أَبِنَاءُنَا وَأَبِنَاءُكُم، ونساءنا ونسامكم ، وأنفسنا وأنفسكم ، ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين ﴾ يعنى فبعد هذه الدلائل الواضحة ، والجوابات اللائحة ، فاقطع الجواب معهم ، وعاملهم بها تعامل به المعاند ، وهو أن تدعوهم إلى الملاعنة ، وقد فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم ودعاهم إليها فنكصوا ورجعوا إلى الصلح ، وأقروا بالصغار ، وبذلوا الجزية ، كما تقدم في القصة ، فكان ذلك دليلا على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم من وجهين: أحدهما : أنه عليه الصلاة والسلام خوفهم بنزول العذاب ، فلو لم يكن واثقاً بذلك لكان ذلك منه سعياً في إظهار كذب نفسه ، لأن بتقدير أن يرغبوا في المباهلة ، ثم لا ينزل العذاب يكون ذلك تكذيباً له ، ومعلوم أنه كان صلى الله عليه وسلم من أعقل الناس ، بل هو أعقلهم على الإطلاق ، ولا يليق بالعاقل أن يعمل عملا يفضي إلى ظهور كذبه ، فلما أصر على ذلك علمنا أنه إنما أصر عليه لكونه واثقاً بنزول العذاب عليهم لو فعلوا ؛ الثانى: أن القوم لما تركوا المباهلة ، وأعطوا الصغار من أنفسهم ، فلولا أنهم علموا من التواراة والإنجيل مايدل على نبوته لما أحجموا عن مباهلته، ورضوا لأنفسهم بالذل والصغار ، بل قد تقدم فى القصة ما يدل صريحاً على معرفتهم به ، وأنه النبي المبشر به في كتب الأنساء

# فص\_ل

ولا بأس بذكر مناظرة حكاها بعض العلماء جرت بينه وبين بعض النصاري عن يدعى التحقيق و التعمق في مذهبه ، قال: قال لي النصر أني: ما الدليل على نبوة محمد ؟ فقلت له : كما نقل إلينا ظهور الخوارق على يد موسى وعيسي وغيرهما من الأنبياء، نقل إلىناظهور الخوارق على يدمحمد صلى الله عليه وسلم ، فإن رددنا التواتر أوقبلناه، لكن قلنا: إن المعجزة لاتدل على الصدق ، فحينتذ تبطل نبوة سائر الأنبياء ، وإن اعترفنا بدلالة المعجزة على الصدق ، ثم أنها حاصلان في حق محمد صلى الله عليه وسلم ، وجب الاعتراف قطعاً بنبوته ضرورة أن عندالاستواء في الدليل لابد من الاستواء في حصول المدلول ، فقال النصراني : إنى لاأقول في عيسي أنه كان نبياً ، بل أقول كان إلها ، فقلت له : هذا الذي تقوله باطل ، لأن الإله هو واجب الوجود لذاته ، وعيسى هو هذا الشخص البشرى الذي وجد بعد أن كان معدوماً ، وقتل على قولك بعد أن كان حياً ، فكان أولا طفلا ، ثم صار مترعرعا ، ثم صار شابا ، وكان يأكل ويشرب ، ويحدث ، وينام ، ويستيقظ ، وقد تقرر فى بداية العقول أن المحدث لايكون قديماً ، والمحتاج لايكون غنياً ، والممكن لايكون واجباً ، والمتغير لايكون دائماً ، هذا وجه .

و الوجه الثانى فى إبطال هذه المقالة أنكم معترفون بأن اليهود أخذوه وصلبوه وتركوه حياً على الخشبة ، وفعلوا معه من الإهانة والأذى ماتدعونه ، وأنه كان يحتال فى الهرب منهم ، وفى الاختفاء عنهم ، وحين

عاملوه بتلك المعاملات أظهر الجزع الشديد، فلوكان إلها أوكان الإله حالافيه أوكان جزء من الإله حالافيه، فلم لم يدفعهم عن نفسه، ولم يهلكهم بالكلية ؟ وأى حاجة به إلى إظهار الجزع والاحتيال في الفرار منهم ؟ .

الوجه الثالث: وهوأنه إماأن يقال: بأن الإله هوهذا الشخص الجسمانى المشاهد ، أو يقال : حل الإله بكليته فيه أوحل بعض الإله وجزء منه فيه ، والأقسام الثلاثة باطلة ، أما الأول : فلا ن إلْ العالم لوكان هوذلك الجسم فحين قتلته اليهودكان ذلك قولا بأن اليهود قتلوا إلـ العالم، فكيف بقى العالم بغير إله؟ ثم إن أشد الناس ذلا ودناءة اليهود، فالإله الذي يقتله اليهود إلله في غاية العجز ، وأماالثاني : وهو أن الإلله بكليته حل فى الجسم، فهو أيضاً فاسد، لأن الإلـٰه إن لم يكن جسما ولا عرضاً امتنع حلوله في الجسم ، وإن كان جسما فحينئذ يكون حلول في الجسم عبارة عن اختلاط أجزائه بأجزا. ذلك الجسم ، وذلك يوجب وقوع التفرق في أجزاء ذلك الإله ، وإن كان عرضاً كان محتاجا إلى غيره، وذلك محال في حق الإله ، وأما الثالث ، وهو أنه حل فيه بعض من أبعاض الإله ، وجرء من أجرائه ، فذلك أيضاً محال ، أن ذلك الجزء إن كان معتبراً في الإلهية، فعند انفصاله عن الإله وجب أن لايبتي الإله إلها، وإن لم يكن معتبراً في تحقق الإلهية لم يكن جزءاً من الإله ، فثبت فساد هذه الأقسام ، فكان قول النصاري باطلا .

الوجه الرابع: في بطلان قول النصارى ماثبت بالتواتر أن عيسى عليه السلام كان عظيم الرغبة في العبادة والطاعة لله تعالى ، فلو كان إلـها

لاستحال ذلك ، لأن الإلـ لا يعبد نفسه ، فهذه وجوه فى غاية الجلاء والظهور دالة على فساد قولهم ، انتهى .

وبالجلة ، فالأمركما قال أبو عبد الله بن القيم : إن دين الأمة الصليبية بعد أن بعث الله محمداً صلى الله عليه وسلم ، بل قبله بنحو من ثلاثمائة سنة مبنى علىمعاندة العقول والشرائع، وتنقص إلى العالمين، ورميه بالعظائم، فكل نصراني لا يأخذ بحظه من هذه البلية ، فليس بنصراني على الحقيقة ، أفليس هو الدين الذي أسسه أصحاب المجامع المتلاعنين، على أن الواحد ثلاثة ، والثلاثة واحد ، فياعجباً كيف يرضى العاقل أن يكون هذا مبلغ علمه ومنتهى عقله ، أترى لم يكن فى هذه الأمة من يرجع إلى عقله وفطرته ، ويعلم أن هذا عين المحال . وإن ضربوا له الامثال ، واستخرجوا له الأشباه ، فلا يذكرون مثالاً ، ولا شبها إلا وفيه بيان خطأهم وضلالهم ، كتشبيه بعضهم اتحاد اللاهوت بالناسوت، وامتزاجه به باتحاد النار والحديد، وتمثيلًا بعضهم ذلك باختلاط الماء باللبن، وتشبيه آخرين ذلك بامتزاج الغذاء واختلاطه بأعضاء البدن ، إلى غير ذلك من الأمثال والمقاييس التي تتضمن امتزاج حقيقتين واختلاطهما ، حتى صارا حقيقة أخرى ، تعالى الله عن كذبهم وإفكهم ؛ ولم يقنعهم هذا القول في رب السموات والارض ، حتى اتفقوا بأسرهم على أن اليهود أخذوه وساقوه بينهم ذليلا مقهوراً ، وهو يحمل خشبته التي صلبوه عليها ، وأن اليهود يبصقون فى وجهه ويضربونه، ثم صلبوه وطعنوه بالحربة حتى مات، وتركوه مصلوباً حتى التصق شعره بجلده لما يبس دمه بحرارة الشمس، ثم دفن وأقام تحت التراب ثلاثة أيام ، ثم قام بلاهوتيته من قبره ، هذا قول

جميعهم، ليس فيهم من ينكر منه شيئاً ، فياللعقول اكيف كان حال هذا العالم الأعلى والأسفل في هذه الأيام الثلاثة ، ومن كان يدبر السموات والارض ، ومن الذي خلف الرب سبحانه في هذه المدة ، ومن كان الذي يمسك السهاء أن تقع على الأرض ، وهو مدفون في قبره ، وياعجباً ! هل دفنت الكلمة معه بعد أن قتلت وصلبت ، أم فارقته وخذلته ، أحوج ماكان إلى نصرها له ، كما خذله أبوه وقومه ، فان كانت فارقته وتجرد منها فليس هو حينئذ المسيح ، وإنما هو كغيره من آحاد الناس ، وكيف يصح مفارقتها له بعد أن اتحدت به ، ومازجت لحمه ودمه ، وأين ذهب الاتحاد والامتزاج ، وإن كانت لم تفارقه وقتلت وصلبت ودفنت معه ، فكيف وصل المخلوق إلى قتل الإله وصلبه ودفنه ؟ وياعجاً ! أي قبر يسع إلله السموات والارض .

هذا ، وهو الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر ، سبحان الله عما يشركون.

أعبّاد المسيح لنا سؤال \* نريد جوابه ممن وعاه إذا مات الإلى بفعل قوم \* أماتوه ، فما هذا الإلى وهل لرضاه ما الوه منه ، \* فبشراهم إذا نالوا رضاه ؟! وإن سخط الذي فعلوه فيه \* فقوتهم إذا أوهت قواه وهل بق الوجود بلا إلى \* سميع يستجيب لمن دعاه ؟! ومل خلت الطباق السبع لما \* ثوى تحت النزاب ، وقد علاه ؟! وهل خلت العوالم من إله \* يدبرها ، وقد شدت يداه ؟! وكيف تخلت الأملاك عنه \* بنصرهم ، وقد سمعوا بكاه ؟!

وكيف أطاقت الأخشاب حمل \* إله الحق مشدوداً قفاه ؟! وكيف دنى الحديد إليه حتى \* يخالطه ، ويلحقه أذاه ؟! وكيف تمكنت أيدى عداه \* وطالت حين قدصفعوا قفاه؟! وهل عاد المسيح إلى حياة \* أم الحي له رب سواه ؟! وياعجباً لقبر ضم رباً! \* وأعجب منه بطن قد حواه أقام هناك تسعاً من شهور \* لدى الظلبات من حيض غذاه وشق الفرج مولوداً صغيراً \* ضعيفاً فاتحاً للثدى فاه ويأكل ، ثم يشرب ، ثم يأتى \* بلازم ذاك ، هل هذا إله ؟! تعالى الله عن إفك النصارى \* سيسأل كلهم عمن افتراه فياعبد المسيح أفق ، فهذى \* بدايته ، وهذا منهاه فياعبد المسيح أفق ، فهذى \* بدايته ، وهذا منهاه

وأما قول النصرانى: وكان يشرع ذا صلاح تام فى سيرته حتى لم يطعن فى عرضه بشيء ، أما محمد فهو صاحب الغزاة والقتال مغرما بالنساء والنكاح (١).

فالجواب، وبالله التوفيق: أما عيسى عليه السلام فهو عبدالله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، وهو أحد الخسة أولى العزم من الرسل وهم: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد صلى الله عليه وسلم تسليما، وحاشا رسل الله وأنبيائه أن يطعن عليهم فى أعراضهم بشيء، كيف اوهم الذين اصطفاهم الله لرسالاته، وجعلهم سفراء بينه وبين عباده،

<sup>(</sup>١) في نسخة ٢٠كثير النكاح ،،

فاعتقاد المسلمين في المسيح كغيره من الرسل هو ماجاء به نبيهم صلى الله عليه وسلم ، وهو إنزالهم المنزلة التي أنزلهم الله إياها ، فلا يغلون غلو النصارى ، ولا يجفون جفاء اليهود ، فكلا طرفي قصد الآمور ذميم ، وأما فضائل نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ، وصلاح سيرته ، وعظم أخلاقه ، وزهادته في الدنيا ، وإعراضه عن زهرتها ، فقد قدمنا إشارة يسيرة إلى ذلك ، وهو غيض من فيض ، ونقطة من بحر ، لأنا قد بنينا كتابنا هذا على الاختصار ، والتنبيه على مقاصده بأدني إشارة ، فلو تتبعت فضائله ، وفصلت شمائله ، وشرحت أخلاقه ، لكان ذلك في بجلدات كثيرة ، فصلى الله وملائكته وأنبياؤه ورسله وعباده المؤمنون عليه دائماً إلى يوم فلدين ، وأبد الآبدين .

وقوله: فهو صاحب الغزاة، إلى آخره، جوابه: أما النكاح، ومحبة النساء فقد قدمنا فيه ما يكنى، وبينا أن ذلك من الفضائل لامن الرذائل، ومن المناقب لامن المثالب، وأنه من سنن الانبياء والمرسلين، ومن طريق عباد الله الصالحين، فلا يتأتى الطعن بالنكاح وملابسة النساء إلا بتنقص الأنبياء والمرسلين، كنوح، وإبراهيم، وإسماعيل، وإسحاق، ويعقوب، وموسى، وهارون، وداود، وسليمان، وغيرهم من أنبياء الله ورسله، وكنى بذلك عماية قلب، وسخافة عقل، وسمة ضلالة، وقبيح جهالة. وأما اعتراضه بالغزو والقتال، فهو اعتراض باطل من وجوه:

الأول: أن الغزو والقتال للأعداء فضيلة متنافس فيها على الجملة، دالة على شرف النفس، وعلو الهمة، ولم يزل ما ١١ — منعة الغريد

التمادح به مشهوراً فى القديم والحديث ، وإنما يذم ماكان منه ظلماً وعدواناً ، وليس كذلك قتال نبينا صلى الله عليه وسلم ، لما نبينه . فى الوجه الثانى ، وهو : أن قتاله صلى الله عليه وسلم إنما هو عن أمر الله تعالى وشرعه لإقامة دين الله ، وإبطال عبادة من سواه من الأنداد والاصنام ، وهذا من أعظم الفضائل وأكبر المناقب ، وأرفع الرتب ، وهو قتال الانبياء وأتباعهم ، ولنبينا صلى الله عليه وسلم وأتباعه من هذه الفضيله أو فر حظ ، وأكمل نصيب .

الوجه الثالث: أن قتاله صلى الله عليه وسلم من أعلام نبوته وأدلة رسالته، لأنه مطابق لماجاء من نعته في كتب الأنبياء عليهم السلام، كما قدمنا من نص الزبور في قوله: تقلد أيها الجبار بالسيف، فان شريعتك وسنتك مقرونة بهيبة يمينك، وسهامك مسنونة؛ وفي النص الآخر في صفته صلى الله عليه وسلم وصفة أمته: بأيديهم سيوف ذات شفرتين، إلى غير ذلك من الأدلة الدالة على أنه يبعث بالسيف والقتال، وتقدم في قصة ابن الهيبان الحبر في وصيته اليهود باتباعهم محمداً صلى الله عليه وسلم، قوله: لاتسبقن عليه يامعشر اليهود، فانه يبعث بسفك الدماء وبسبي الذراري والنساء بمن خالفه، فلا يمنعكم ذلك منه.

الوجه الرابع: أن القتال ليس محتصاً بشريعته صلى الله عليه وسلم فقد قاتل كثير من الأنبياء عليهم السلام بإذن الله لهم فى ذلك وأمره، وقد أمر الله بنى إسرائيل بقتال الجبارين، ودخول الأرض المقدسة مع موسى عليه السلام، فلما عصوا أمر الله عاقبهم بالتيه أربعين سنة، وبعد

خروجهم منه توجهوا لقتال الجبارين مع يوشع بن نون عليه السلام ، ففتح الله عليهم ، ولم يزل الجهاد والقتال مشهوراً فى بنى إسرائيل ، ومعهم الانبياء ، كما قال الله تعالى : ﴿ وكأين من نبى قاتل معه ربيون كثير ، فما وهنوا لما أصابهم فى سبيل الله ، وما ضعفوا ، وما استكانوا ، والله يحب الصابرين ﴾ وأما كون القتال غير مشروع لعيسى عليه السلام ، فذلك لا يدل على أن تركه أفضل مطلقاً ، بل هذا من اختلاف الشرائع ، كما قال تعالى : ﴿ لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً ﴾ .

الوجه الخامس: إن في الجهاد من المصالح العظيمة ، والحكم الباهرة فيها يتعلق بأمِر الدنيا والآخرة مالايحصى: فمنها مايترتب عليه من إعلاء كلمة الله ، وإقامة دينه ، وعزة أنصاره ؛ وإنفاذ أحكامه : وقد حصل به من ذلك على يد محمد صلى الله عليه وسلم وأصحابه وأتباعه ماشتت شمل الكفر ، وفرق كلمة الإشراك ، ورغم أنف الشيطان اللعين ؛ ومنها إنقاذ الهالكين في الكفر ، والضلالة ، وعبادة الأصنام والأنداد، وإخراجهم من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان ، ومن طريق النار إلى سبيل الجنان ، ومن رق الشيطان إلى عبادة الرحمن ، وقد أنقذ بهذه الأمة وجهادها من شاء الله من الأمم الهالكين ، وفى هذا المعنى مارواه البخارى فى" صحيحه " عن أبى هريرة رضى الله عنه فى قول الله تعالى : ﴿ كُنتُم خيراً مَهُ أَخْرَجْتُ للناس ﴾ قال : خير الناس للناس ، تأتون بهم في السلاسل في أعناقهم ، حتى يدخلوا في الإسلام ؛ ومنها ابتلاء الله تعالى عباده، واختبارهم بتكليفهم القتال ، وبذلهم في طاعته النفوس والأموال ، كما قال تعالى : ﴿ ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين ، ونبلو أخباركم ﴾ وقال تعالى : (ولو يشاء الله لانتصر منهم ، ولكن ليبلو بعضكم ببعض) وقال تعالى : (لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط ، وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس ، وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب ، إن الله قوى عزيز ﴾ ومنها ما يترتب على ذلك من عظيم المثوبات ، ورفعة الدرجات بمابذلوا من مهجهم وأموالهم في طاعة الله ، ونصرة دينه ، فالمجاهدون أرفع الناس درجة في الدنيا والآخرة .

الوجه السادس: أنه إذا كان قتاله صلى الله عليه وسلم عن أمر الله لثبوت رسالته ، فالاعتراض عليه فى شيء من أمره اعتراض على الله ، لأنه الذى شرع وأمر ، وهذا نظير اعتراض من يعترض من المكذبين للرسل على ذبح الحيوان للا كل ، بأن هذا تعذيب للحيوان لإ يأذن الله فيه .

وإذا كانت شرائع الأنبياء جاءت بذبح بعض الحيوانات للا كل ، وقتل بعضها دفعاً للا ذي ، مع أنه لا تكليف عليها ، ولا ذنب لها ، فكيف يكون الأمر في قتال أعداء الله الكافرين به ، المكذبين رسله ، العابدين معه آلهة أخرى ، لاجرم أن قتالهم وغزوهم وجهادهم حتى يؤمنوا بالله ، ويتابعوا رسوله لني غاية الصلاح ، ونهاية السداد ، وتمام الحكمة . وبالجملة ففضائل الجهاد في سبيل الله أكثر من أن يأتى عليها الوصف ، وما كان هذا شأنه فلا شك أن المتصف به قد حاز فضلا عظيما ، واقتنى خيراً كثيراً ، وأن مشروعيته في هذه الملة من محاسنها ومحاسن من جاء ، وفضائل أتباعه الذين هم خير أمة أخرجت للناس .

# فص\_ل

وأما قول النصرانى: وكان يشوع قد ارتفع إلى السهاء ، وأما محمد فهو بتى محبُّوساً فى القبر ، فجوابه: أن الله تعالى خص من شاء من رسله بما شاء من الخصائص ، وخص نبينا محمد صلى الله عليه وسلم بخصائص كثيرة لم يشركه فيها أحد من الأنبياء ، وشارك الأنبياء عليهم الصلاة والسلام في خصائص كثيرة ، بل قال بعض العلماء إنه ماخص ني بشيء إلا كان لنبينا صلى الله عليه وسلم مثله ، زيادة مااختص به عن جميعهم ، وقد بسط العلماء ذلك بما يبين للمتأمل صحته ، ولسنا بصدد تفصيل ذلك خوف الإطالة ، فمن ذلك ماذكر من رفع عيسى عليه السلام إلى السماء ، فان نبينا صلى الله عليه وسلم قد أعطى ذلك ليلة المعراج إلى السموات، وزاد في الترقى لمزيد الدرجات ، وحظى بسماع المناجاة ، ومشاهدة الكبرى من الآيات ، والوصول إلى ذلك المقام الذي سمع فيه صريف الأقلام ، وفرضت عليه هناك الصلوات، وخلعت عليه خلع الكرامات، وهذه فضيلة لم تجىء لأحد من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وأيضاً فلو لم تجيء هذه الفضيلة لنبينا صلى الله عليه وسلم لم يكن عدمها دالا على فضيلة عيسى عليه السلام عليه ، لأن لنبينا صلى الله عليه وسلم من الفضائل والخصائص ماهو مقتضي سيادته لولد آدم ، فتخصيص المفضول بخصيصة للفاضل ليست للفضائل (١) أمر معلوم ، كما خص داود عليه السلام بالإنة الحديد، وتأويب الجبال والطير معه، وسلمان بتسخير الجن والشياطين،

<sup>(</sup>١) وفي نسخة ٢٠ للفاضل ،،

وتسخير الريح غدوها شهر ورواحها شهر ، والملك الذي لا ينبغي لأحد من بعده ، وكرفع إدريس عليه السلام إلى السماء، وأمثال ذلك، وكل هذا لايدل على تفضيل هؤلاء الأنبياء عليهم السلام على الخسة أولى العزم الذين هم أفضل الرسل ، وإن لم تكن لهم تلك الخصائص ، فان الذي أوتوه من الفضائل والخصائص من وجوه أخر أعظم وأفضل ؛ وقد روى جابر بن عبد الله رضى الله عنه عن الني صلى الله عليه وسلم أنه قال: وأعطيت خساً لم يعطهن أحد قبلي ، كان كل ني يبعث إلى قومه خاصة ، وبعثت إلى كل أحمر وأسود ، وأحلت لي الغنائم ولم تحل لأحدقبلي ، وجعلت لى الارضمسجداً وطهوراً ، فأيما رجل من أمتى أدركته الصلاة ، فليصل حيث كان ، ونصرت بالرعب مسيرة شهر ، وأعطيت الشفاعة ، ، أخرجه البخاري ، وغيره ؛ وفي رواية : « وبعثت إلى الناسكافة » وليس المراد حصر خصائصه صلى الله عليه وسلم في هذه الحنس المذكورة ، فقد روى مسلم فى " صحيحه " عن أبى هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ﴿ فَصْلَتَ عَلَى الْأَنْبِياءُ بِسَتَ : أعطيت جوامع الكلم ، ونصرت بالرعب، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً ، وأرسلت إلى الخلق كافة ، وختم بى النبيون ، فذكر الخمس المذكورة في حديث جابر ، وزاد خصلتين وهما : ﴿ أَعْطَيْتُ جُوامِعُ الْكُلِّمِ ، وَخَتْمَ فِي النَّبْيُونَ ﴾ ، وله صلى الله عليه وسلم من مشاهير الخصائص غير هذا كتخصيص أمته بوضع الإصار ، وحط الأثقال التي كانت على من قبلهم ، ورفع تحميلهم مالا يطاق ، ورفع الخطأ والنسيان عنهم ، وتسميته صلى الله عليه وسلم أحمد ، وإعطائه مفاتيح خزائن الأرض، وجعل أمته خير الأمم، وغفران ذنبه، ماتقدم، وما تأخر، وبقاء معجزة القرآن الذى أنزل عليه إلى يوم القيامة، وإعطائه الكوثر، وإعطائه لواء الحديوم القيامة، وأن آدم ومن دونه تحت لوائه، وبعض العلماء عد خصائصه ستين خصلة، وليس غرضنا استقصاء ذلك، فاكتفينا بالتنبيه عليه، رداً لكلام المبطل، ونقضاً لاعتراضه، وطريق إثبات هذه الخصائص هو طريق إثبات المعجزات، كاسيأتى إن شاء الله تعالى

### فصــــــــل

وأما قول النصرانى: فن ذا الذى لا ينظر أيهما أولى أن يتبع، فالجواب: أن من نظر لنفسه و نصحها ، و نظر بعين البصيرة والعقل الصحيح فى دلائل نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، وكثرة فضائله ، وظهور معجزاته ، وشواهد نبوته ، وشهادة الله له بالصدق بما أيده به من عظيم الآيات لا يعتريه شك ، ولا يخالجه ريب ، ولا يقف أدنى وقفة فى وجوب اتباعه صلى الله عليه وسلم ، والدخول فى دينه ، والسلوك على منهاجه ، وذلك هو حقيقة اتباع المسيح عليه السلام والإيمان به ، لأنه بشتر به ، وعهد إلى أتباعه بالإيمان به ، و نصرته ، كما أخذ الله الميثاق بذلك على النبيين ، كما قال تعالى : ﴿ وإذ أخذ الله ميثاق النبيين ، كما آتيتكم من كتاب و حكمة ، ما جاء كم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه ، قال : أقررتم وأخذتم على ذلكم إصرى ، قالوا أقررنا ، قال : فاشهدوا ، وأنا معكم من الشاهدين ، فمن تولى بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون ﴾ قال على بن أبى الشاهدين ، فمن تولى بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون ﴾ قال على بن أبى الشاهدين ، فمن تولى بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون ﴾ قال على بن أبى

طالب ، وابن عمه عبد الله بن عباس: مابعث الله نبياً من الأنبياء إلا أخذ الله عليه الميثاق، لأن بعث محمداً وهو حي ، ليؤمنن به ولينصرنه.

وأيضاً فالنظر في أيهما أولى أن يتبع فاسد بعد ظهور دلائل نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ظهوراً أظهر من شمس الظهيرة ، وقد دعى الناس جميعاً إلى اتباعه ، وأخبر أنه رسول الله إليهم جميعاً ، وأن شرائع الأنبياء منسوخة بشرعه ، وأن من سمع به من هذه الأمة يهودى أو نصراني ، ثم لم يؤمن به فهو من أهل النار ، وقد قال الله تعالى : ﴿ وَقَالُوا ا كونوا هوداً أو نصارى تهتدوا ﴾ فأجيبوا عن هذه الدعوى بقوله : ﴿ قُلُ بِلَ مَلَةُ إِبِرَاهِيمِ حَنِيفاً ، وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرَكِينَ ﴾ وهذا الجواب مع اختصاره قد تضمن المنع والمعارضة ، أما المنع فما تضمنه حرف ﴿ بل ﴾ من الإصراب ، أي ليس الأمر ، كما قالوا ، وأما المعارضة فني قوله : ﴿ مَلَّةُ إِبِّرَاهِيمَ حَنِيفًا ﴾ أي نتبع ، أو اتبعوا مِلَّة إبراهيم حنيفاً ، وفي ضمن هذه المعارضة إقامة الحجة على أنها أولى بالصواب، مما دعوتهم إليه من اليهودية أو النصرانية ، لأن وصف صاحب الملة بأنه حنيف غير مشرك ، ومن كانت ملته الحنيفية والتوحيد، فهو أولى بأن يتبع بمن ملته اليهودية أو النصرانية ، فان الحنيفية والتوحيد دين جميع الرسل الذي لايقبل الله من أحد سواه ، وهو الفطرة التي فطر الله عليها عباده ، فمن كان عليها فهو المهتدى، لامن كان يهودياً أو نصر انياً ، فان الحنيفية تتضمن الإقبال على الله بالعبادة والإجلال ، والتعظيم والمحبة ، والذل ، والتوحيد يتضمن إفراده لهذا الإِقبال دون غيره، فيعبد وحده، ويحب وحده، ويطاع وحده،

ولا يجعل معه إلله آخر، فن أولى بالهداية، صاحب هذه الملة، أو ملة الهودية والنصرانية ؟ ولم يبق بعد هذا للخصوم إلا أن يقولوا : فنحن على ملته أيضاً لم نخرج عنها، وإبراهيم وبنوه كانوا هوداً أو نصارى، فأجيبوا عن هذا السؤال بأنهم كاذبون فيه ، وأن الله تعالى قد علم أنه لم يكن يهودياً ولا نصرانياً ، فقال : ﴿ أَم تقولون إن إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والاسباط كانوا هوداً أو نصارى ، قل أأنتم أعلم أم الله ، ومن أظلم ممن كتم شهادة عنده من الله ، وما الله بغافل عما تعملون ﴾ وقرر تعالى هذا الجواب فى سورة آلعمران فى قوله: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَاهِيمِ يُهُودِيّاً ولا نصرانياً ، ولكن كان حنيفاً مسلماً ، وما كان من المشركين ، إن أولى الناس بإبراهيم للذين اتبعوه ، وهذا النبي ، والذين آمنوا ، والله ولى المؤمنين ﴾ أو أن يقولوا: نحن وإن انتحلنا هذا الاسم، فنحن على ملته، فأجيبوا عن هذا بقوله: ﴿ قولوا آمنا بالله ، وما أنزل إلينا ، وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والاسباط، وما أوتى موسى وعيسى ، وما أوتى النبيون من ربهم ، لانفرق بين أحد منهم ، ونحن له مسلمون ﴾ فهذه للمؤمنين ، ثم قال تعالى : ﴿ فَإِن آمنوا بمثل ما آمنتم به فقد اهتدوا ﴾ أى فإن أتوا من الإيمان بمثل ماأتيتم به ، فهم على ملته (١) وهم مهتدون، وإن لم يأتوا بإيمان مثل إيمانكم فليسوا من إبراهيم وملته فى شيء . وإنما هم فى شقاق وعداوة ، لأن ملة إبراهيم الإيمان بالله وكتبه ورسله ، وأن لايفرق بين أحد منهم ، فيؤمن ببعضهم ، ويكفر ببعضهم ، فما لم يأت بهذا الإيمان فهم بريئون من ملة إبراهيم ، مشاقون لمن هو على

<sup>(</sup>١) في نسخة ‹‹ على ملة إبراهيم ›،

ملته ، ثم قال : ﴿ فسيكفيكهم الله ، وهو السميع العليم ﴾ فهذا من أعلام نبوته صلى الله عليه وسلم ، فانه أخبر بكفاية الله له شقاق اليهود والنصارى وعداوتهم ، فوقع كما أخبر ، ومكنه الله من ديارهم وأموالهم حتى صاروا أذلاء تحت أمره وأمر أتباعه ، فلله الحمد كما هو أهله .

# فصــــل

قال النصر انى : ولنقيس أيضاً أفعال كل منهما ، فان يشوع قد أبرأ الآكمه والأبرص ، وأنهض المقعدين ، وأحيا الموتى ، وأما محمد فهو لم يأت بالمعجزات ، بل بالسيف ، ولكن نقلت عنه المعجزات أيضاً ولكنها أى معجزات ، وإنماكانت إما عا أمكن فعله بحيلة عا تقوم به القوة البشرية ، أو مما لم يكن عليه شهود ، أو من المحال يستفظعه العقل ، مثل ماحكى عن انشقاق القمر ، وهى كلها على حالة لا يعتمد عليها ، وإذ قد أشكل الأمر فالواجب أن يفزع إلى الشريعة التي شهاداتها المدلة على أنها مرضاة لله أقوى في باب اليقين .

الجواب ، وبالله نستعين : ليس الأمر مشكلا ، بل هو بحمد الله واضح جلى ، ودلائل نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ومعجزاته وشواهد رسالته أظهر من كل دلالة ، وأوضح من كل معجزة ، وأكثر من كل شاهد اقترن برسالة غيره من المرسلين ، فقول النصرانى : إنه لم يأت بالمعجزات جحد عناد ، اقتضاه الكفر ، واتباع الهوى ، وإلا فقد علموا أنه صلى الله عليه وسلم أتى بالمعجزات والأدلة القاطعات التى لاعذر لأحد فى الإعراض بعدها .

هذا مع مايجدونه مكتوباً عندهم من صفته في التوراة والإنجيل ﴿ يعرفونه كما يعرفون أبناءهم ، وأن فريقاً منهم ليكتمون الحق وهم يعلمون ﴾ ثم هذا النصراني حين أنكر الحق والرسالة بقي في الحيرة والضلالة ، وزعم أن الأمر مشكل، فصار منتهى قصده، ونهاية رشده، أن وقف حيراناً في ظلمة الإشكال ، وسقط في هوة الجهالة والضلال ، ﴿ فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم ، والله لايهدى القوم الفاسقين ﴾ وأهل الأرض كلهم في ظلمات الجهل والغي ، إلا من أشرق عليه نورالنبوة ، كما في "مسند الإمام أحمد \_ وغيره " من حديث ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم ، قال : « إن الله خلق خلقه في ظلمة ، وألقى عليهم من نوره فمن أصابه من ذلك النور شيئاً اهتدى ، ومن أخطأه ضل ، فلهذا أقول جف القلم على علم الله ، ولذلك بعث الله رسله ليخرجوا الناس من الظلمات إلى النور ، فمن أجابهم خرج إلى الفضاء والنور ، ومن لم يجبهم بتي في الضيق والظلمة التي خلق فيها ، وهي ظلمة الطبع، وظلمة الجهل ، وظلمة الهوى، وظلمة الغفلة عن نفسه ، وكما لها وما تسعد به في معاشها ، ومعادها ، فهذه كلها ظلمات خلق فيها العبد، فبعث الله رسله لإخراجه منها إلى نور العلم ، والمعرفة والإيمان والهدى الذي لاسعادة للنفس ألبتة إلا به ، فمن أخطأه هذا النور أخطاه حظه وكماله وسعادته ، وصار يتقلب في ظلمات بعضها فوق بعض ، ﴿ وَمِن لَمْ يَجْعُلُ الله لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِنْ نُورٌ ﴾ .

وأعلم أن الله تعالى أيد الانبياء بالمعجزات دلالة على صدقهم في دعوى الرسالة ، فيجب تصديقهم في جميع ماجاءوا به ، لأن المعجزة مع

التحدى من النبي قائم مقام قول الله تعالى: صدق عبدى فأطيعوه واتبعوه، وشاهد على صدقه فيها يقوله، ولما كان كلامنا مع من يثبت معجزات الأنبياء، وأنها تدل على صدقهم اكتفينا بهذه الإشارة فى هذا المقام، وليست أدلة الرسالة منحصرة فى المعجزة، بل لها أدلة كثيرة، يعرف بها صدق الرسول غير المعجزات، كما سيأتى إيضاحه إن شاء الله تعالى.

واعلم أن المعجزة على قسمين: قسم هو من نوع قدرة البشر، فعجزوا عنه ، فتعجيزهم عنه فعل الله ، دل على صدق نبيه ، كصرفهم عن تمنى الموت ، وتعجيزهم عن الإتيان بمثل القرآن على قول من قال بالصرفة ، وهو قول مرجوح ، كما سيأتى أن القرآن فى نفسه معجز لا يستطيعه البشر ، وقسم هو خارج عن قدرتهم ، فلم يقدروا على الإتيان بمثله ، كإحياء الموتى ، وقلب العصاحية ، وإخراج ناقة من صخرة ، وكلام شجرة ، ونبع الماء من بين الاصابع ، وانشقاق القمر ، مما لا يمكن أن يفعله أحد الا الله تعالى .

وكانت معجزات نبينا صلى الله عليه وسلم، و دلا ثل نبو ته، و براهين صدقه من هـُذين النوعين معا ، سوى مااقترن بهما من أدلة أخر .

و بالجملة فعجزاته وأدلة رسالته لايحيط بها ضبط، فان القرآن، وهو معجزة من معجزاته، قد احتوى من الإعجاز على مالا يحصى كثرة، حتى بلغها العلماء إلى ألوف كثيرة، قالوا: وأقصر السور (إنا أعطيناك الكوثر ) فكل آية أو آيات منه بعددها وقدرها معجزة، ثم فيها نفسها معجزات، وقد فصلوا ذلك و بينوه.

# فص\_\_ل

و معجزة القرآن هي المعجزة العظيمة، والآية الباقية مابقيت الدنيا، ولا يشك الموافق والمخالف في مجيء محمد صلى الله عليه وسلم به، وظهوره من قبله، وإن أنكر هذا معاند جاحد، فهو كإنكار وجود محمد صلى الله عليه وسلم في الدنيا، وإنما جاء اعتراض الجاحدين في إعجازه وظهور الحجة به.

و من المعلوم بالضرورة أنه صلى الله عليه وسلم تحدى العرب بما فيه من الاعجاز ، ودعاهم ، إلى معارضته ، وأن يأتو بسورة من مثله ، فعجزوا عن معارضته ، وأحجموا عن مساجلته ، وهم كما قال بعض العلماء في وصفهم : كانوا أرباب هذا الشأن ، وفرسان الكلام ، قد خصوا من البلاغة والحكم مالا يخص به غيرهم من الأمم ، وأوتوا من ذرابة اللسان مالم يؤت إنسان، يأتون من ذلك على البديهة بالعجب، ويدلون به إلى كل سبب، فيخطبون بديهاً في المقامات، وشدة الخطب، ويرتجزون به بين الطعن والضرب، ويمدحون ويقدحون، ويتوسلون ويتوصلون، ويرفعون ويضعون، فيأتون من ذلك بالسحر الحلال، ويطوقون من أوصافهم أجل من سمط اللآل ، فيخدعون الألباب ، ويذللون الصعاب ، لا يشكون أن الكلام طو عمرادهم، والبلاغة ملك قيادهم، قد حووا فنونها، واستنبطوا عيونها ، فما راعهم ، إلا رسول كريم ، بكتاب عزيز ، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، تنزيل من حكيم حميد ، أحكمت آياته ، وفصلت كلماته، وبهرت بلاغته العقول، وظهرت فصاحته على كلمقول، وهم أفسح

ماكانوا في هذا الباب مجالا ، وأشهر في الخطابة رجالا ، صارخاً بهم في كل حين ، ومقرعا لهم بضعاً وعشرين عاما ، على ريوس الملإ أجمعين : ﴿ أَم يَقُولُونَ افْتُرَاه ، قُل فأَتُوا بَسُورَة مِثْلُه ، وَادْعُوا مِن استطعتُم مِن دون الله ، إن كنتم صادقين ﴾ ، ﴿ وإن كنتم فى ربب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله ، وادعوا شهدا كم من دون الله إن كنتم صادقين ، فان لم تفعلوا ، ولن تفعلوا ﴾ ﴿ قُلُ لَئُنَ اجتمعت الجن و الإنس على أن يأتوا بمثل هذا القرآن ، لا يأتون بمثله ، ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً ﴾ ﴿ قُلْ فَأَتُوا بَعْشَرُ سُورُ مُلَّهُ مُفْتَرِيات ، وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين ﴾ فلم يزل صلى الله عليه وسلم يقراعهم أشد التقريع ، ويوبخهم غاية التوبيخ ، ويسفه أحلامهم ، ويحط أعلامهم ، ويشتت نظامهم ، ويذم آلهتهم وآباءهم ، ويستبيح أرضهم وديارهم وأموالهم ، وهم في كل هذا نا كصون عن معارضته ، محجمون عن مماثلته ، مخادعون أنفسهم بالتشغيب بالتكذيب، والاغتراء بالافتراء، وقولهم: ﴿ إِنَّ هَذَا إِلَّا سَحَرُ يؤثر﴾ و ﴿ سحر مستمر ﴾ و ﴿ إفك افتراه ﴾ و ﴿أساطير الأولين ﴾، والمباهتة والرضى بالدنية ، كَفُولهم ﴿ قَلُو بِنَا عَلَفٌ ﴾ و ﴿ فَي أَكُنَّـةٍ بِمَا تدعونا إليه ، وفي آذاننا وقر ، ومن بيننا وبينك حجاب ﴾ و ﴿ لاتسمعوا لهذا القرآن، والغوا فيه لعلكم تغلبون ﴾ والادَّعاء مع العجز بقولهم : ﴿ لُونَشَاءُ لَقَلْنَا مَثْلُ هَذَا ﴾ وقد قال الله : ﴿ وَلَنْ تَفْعُلُوا ﴾ فما فعلوا وما قدروا ، ومن تعاطى ذلك من سخفائهم كمسيلمة ، كشف عوراه لجميعهم، وسلبهم الله ماألقوه من فصيح كلامهم ، وإلا فلم يخف على أهل الميز منهم أنه ليس من نمط فصاحتهم ، ولا جنس بلاغتهم ، انتهى ملخصاً .

وقد جاء في الأخبار من اعتراف عقلائهم وفصحائهم بالعجز عن معارضته عند سماعه جمل كثيرة ، فني قصة عقبة بن ربيعة حين قرأ عليه النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ حَـَّم ، فَصَّلْت ﴾ ورجع عتبة إلى قريش قال لهم : إنى وابله قد سمعت قولا والله ماسمعت مثله قط ، والله ماهو بالشعر ولا السحر ، ولا الكهانة يامعشر قريش أطيعونى وخلوا بين هذا الرجل وبين ماهو فيه ، فوالله ليكونن لقوله الذي سمعت منه نبأ ، أجابني بشيء، والله ماهو بسحر ولاشعرولا كهانة، إنه قرأ: بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ حَمَّ تَنزيل مِن الرحمن الرحيم ﴾ حتى بلغ : ﴿ فقل أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود ﴾ فأمسكت وناشدته الرحم أن يكف، وقد علمتم أن محمداً إذا قال شيئاً لم يكذب ، فخفت أن ينزل عليكم العذاب ، رواه البيهق، وغيره في خبر طويل، وفي حديث إسلام أني ذر، ووصف أخاه أنيساً ، فقال : والله ماسمعت بأشعر من أخي أنيس ، لقد ناقض اثني عشر شاعراً في الجاهلية أنا أحدهم، وأنه انطلق إلى مكة، وجاء إلى أبي ذر بخبر النبي صلى الله عليه وسلم ، قال : قلت : فما يقول الناس ؟ قال : يقولون : شاعر ،كاهن ، ساحر ، لقد سمعت قول الكهنة ، فما هو بقولهم ، و لقد وضعته على أقراء الشعر ، فلم يلتُّم ، ولا يلتُّم على لسان أحد بعدى أنه شعر ، وأنه لصادق ، وأنهم لكاذبون ، رواه مسلم ، والبيهق ؛ وعن عكرمة في قصة الوليد بن المغيرة ، وكان زعيم قريش في الفصاحة أنه قال للنبي صلى الله عليه وسلم : اقرأ على فقرأ عليه : ﴿ إِنَ اللهِ يأْمَرُ بِالعِدَلُ

والإحسان ، وإيتاء ذي القربي ، وينهي عن الفحشاء والمنكر والبغي ، يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ قال: أعد، فأعاد صلى الله عليه وسلم، فقال: والله إن له لحلاوة ، وإن عليه لطلاوة ، وإن أعلاه لمثمر ، وإن أسفله لمغدق، ومايقول هذا بشر، ثم قال لقومه: والله مافيكم رجل أعلم بالأشعار مني ، ولإبأشعار الجن ، والله مايشبه الذي يقول شيئاً من هذا ، والله إن لقوله الذي يقول لحلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإنه لمثمر أعلاه، مغدق أسفله ، وإنه ليعلو ، وما يعلى ؛ وفى خبره الآخر حين جمع قريشاً عند حضور الموسم، وقال: إن وفود العرب ترد، فأجمعوا فيه رأياً لايكذب بعضكم بعضاً ، فقالوا : نقول :كاهن ، فقال : والله ماهو بكاهن ، ماهو بزمزمته، و لا سجعه، قالوا: فنقول: مجنون، قال: والله ماهو بمجنون، ولا مخنقه، ولا بوسوسته، قالوا: فنقول: شاعر، قال: ماهو بشاعر، قد عرفنا الشعركلة رجزه ، وهجزه ، وقريضه ، ومبسوطه ، ومقبوضه ماهو بشاعر ، قالوا : فنقول : ساحر ، قال : ماهو بساحر ، ولا نفثه ، و لاعقده ، قالوا : فما نقول ، قال : ما أنتم قائلون من هذا شيئاً إلا وأنا أعرف أنه باطل، إلى آخر القصة، رواه ابن إسحاق، والبيهتي، وما أحسن ماقيل: إن هذا القرآن لو وجد مكتوباً في مصحف في فلاة من الأرض، ولم يعلم من وضعه هناك، لشهدت العقول السليمة، أنه منزل من عند الله، وأن البشر لاقدرة لهم على تأليف ذلك، فكيف إذا جاء على يد أصدق الخلق ، وأبرُّهم ، وأتقاهم ، وقال : إنه كلام الله ، وتحدى الخلق كلهم أن يأتوا بسورة من مثله ، فعجزوا ، فكيف يبتى مع هذا شك .

واعلم أن وجوه الإعجاز فى القرآن كثيرة ، وبينها بعض العلماء بما حاصله أنه ينحصر مقصود إعجازه فى أمور أربعة ، وعدها بعضهم أكثر من ذلك ، ويرجع إلى ماقلناه .

الأول: مافيه من الإيجاز والبلاغة، وحسن التركيب، بحيث وصل فى كل منها إلى الرتبة العليا لفظاً ومعنى ، ولهذا اعترف عقلاؤهم وفصحاؤهم أنه لايقوله بشر ، وذكر أبو عبيدة أن أعرابياً سمع رجلا يقرأ ﴿ فاصدع بما تؤمر ، وأعرض عن المشركين ﴾ فسجد ، وقال : سجدت لفصاحته ، وسمع آخر رجلاً يقرأ ﴿ فَلَمَّا اسْتَيْأُسُوا مَنْهُ خَلْصُوا نَجَياً ﴾ فقال: أشهد أن مخلوقاً لايقدر على (١) هذا الكلام ، والاخبار عنهم بمثل هذا كثيرة ، ولما سمع نصراني قوله تعالى : ﴿ وَمِنْ يَطُّعُ اللَّهُ ورسوله ، ويخشى الله ويتقه ، فأولئك هم الفائزون ﴾ قال : جمعت هذه الآية ما أنزل على عيسى من أمر الدنيا والآخرة ، ولقد رام بعض سخفاء العقول محاكاة بعض قصار المفصل ، فأتى من الهذيان بالعجب العجاب ، كقول مسيلمة الكذاب اللعين : ياضفدع كم تنقين ، أعلاك في الماء ، وأسفلك في الطين، لا الماء تكدرين، ولا الشراب تمنعين؛ فلما سمع أبو بكر الصديق هذا الكلام ، قال : إنه كلام لم يخرج من إلَّ ، قيل : "الإلَّ" ـ بالكسر ـ هو الله تعالى ، وقيل : "الإلَّ" بالأصل الجيد ، أي لم يجيء من الأصل الذي جاء منه القرآن ، و لما سمع مسيلة ﴿ والنازعات ﴾ قال : والزارعات زرعاً ، والحاصدات حصداً ، والذاريات قمحاً ،

<sup>(</sup>١) فى نسخة ٧٠ مثل ،،

والطاحنات طحناً ، والخابزات خبراً ، والثاردات ثرداً ، واللاقات لقما ، لقد فضلتم على أهل الوبر ، وما سبقكم أهل المدر ، وقال : معارضاً وسورة الكوثر \_ إنا أعطيناك الجواهر ، فصل لربك وجاهر ، إن مبغضك رجل كافر ، كقول الآخر ، ألم تر كيف فعل ربك بالحبلى ، أخرج منها نسمة تسعى ، من بين شراسيف وحشا ، وقال آخر : الفيل ، وما الفيل ، وما أدراك ما الفيل ، له ذنب وثيل ، وشفر طويل ، وإن ذلك من خلق ربنا لقليل ، وهذا كلام فيه من السخافة مالا خفاء به على من لا يعلم فضلا عمن يعلم .

ثم جاء جماعة من المتأخرين بمن انتهت إليهم الرياسة فى الفصاحة , فتعرضوا لمعارضته ، كابن المقنع ، والمعرى ، والمتبنى ، ونظراء لهم ، فلم يأتوا إلا بما تمجه الاسماع ، وتنبوا عنه الطباع ، ونادى عليهم بالخزى والانقطاع ، وصيرهم مثلة وسخرية ، وضحكة ، إلى أن تاب أكثرهم ، وأظهر ندمه ونسكه .

الثانى: أنه مع كونه من جنس كلام العرب قد جاء فى نظمه وأسلوبه مخالفاً لسائر فنونه من النظم والنثر، والحنطب والشعر، والرجز والسجع، فير عقولهم، حتى لم يهتدوا إلى مثل شيء منه، إذ لامثال له يحتذى عليه، ولا إمام يرجع عند الاشتباه إليه؛ وقد حكى عن غير واحد بمن تصدى لمعارضته أنه اعترته روعة وهيبة، كفته عن ذلك، كا حكى عن يحيى بن حكم الغزال، وكان بليغ الأندلس فى زمانه أنه قد رام شيئاً من هذا،

الثالث: تأثيره فى النفوس والقلوب، بحيث تجدمن اللذة والحلاوة عند سماعه ما لاتجد عند سماع غيره ، ولذلك كان قارئه لايمله ، وسامعه لا يمجه ، بل الإ كباب على تلاوته يزيده حلاوة ، وترديده يوجب له مجة وطلاوة .

أن هذا لايعارض أبداً ، وما هو من كلام البشر .

قال القاضى عياض : وأما غيره من الكلام ، ولو بلغ من الحسن والبلاغة ما بلغ ، يمل مع الترديد ، ويعادى إذا عيد ، وكتابنا يستلذ به في الخلوات ، ويؤنس بتلاوته فى الأزمات ، وسواه من الكتب لا يوجد فيها ذلك حتى أحدث لها أصحابها لحونا وطرقا ، يستجلبون بتلك اللحون تنشيطهم على قراءتها ، ولهذا وصف النبي صلى الله عليه وسلم القرآن بأنه لا يخلق على كثرة الرد ، ولا تنقضى عبره ، ولا تفنى عجائبه ، هو الفصل ليس بالهزل ، لا تشبع منه العلماء ، ولا تزيغ به الأهواء .

الرابع: مافيه من الإحاطة بعلوم الاولين والآخرين ، والإخبار بالغيوب الماضية والآتية ، وجمعه لعلوم كثيرة لم تتعاطى العرب الكلام

فيها ، ففيه من الإخبار بالغيوب الآتية شيء كثير ، فوقع على ما أخبر ، كقوله: ﴿ لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله آمنين ﴾ وقوله: ﴿ وهم من بعد غلبهم سيغلبون ﴾ وقوله : ﴿ ليظهره على الدين كله ﴾ والآيات في هذا كثيرة ، وفيه أيضاً من أخبار الامم السالفة ، والقرون الخالية مما لم يكن يعلم القصة الواحدة منه إلا الفرد من أحبار أهل الكتاب، فيأتى به على وجهه ، و يعترف العالم بذلك بصحته وصدقه ، كقصص الأنبياء ، مع قومهم ، وخبر موسى والخضر ، ويوسف و إخوته ، وأصحاب الكهف ، وذى القرنين، ولقان، وأشباه ذلك من الأنبياء، قال القاضي عياض: ولم يحك عن واحد من اليهود والنصارى على شدة عداوتهم له ، وحرصهم على تكذيبه ، وطول احتجاجه عليهم بما فى كتبهم ، وكثرة سؤالهم له عليه الصلاة والسلام، وتعنتهم إياه عن أخبار أنبيائهم، وأسرارعلومهم وإعلامه لهم بمكتوم شرائعهم ، مثل سؤالهم عن الروح ، وذى القرنين ، وأصحاب الكهف، وعيسي ، وحكم الرجم، وما حرم إسرائيل على نفسه ، وغير ذلك من أمورهم التي نزل فيها القرآن ، فأجابهم بما أوحى إليه من ذلك أنه أنكر ذلك أو كذبه ، بل أكثرهم صرح بصدق نبوته ، وصدق مقالته، واعترف بعناده، وحسدهم إياه، كأهل نجران، وابن صوريا، وابني أخطب وغيرهم ، انتهي .

ولا يرد على هذا ماقدمناه من خبر عيسى ، وما فى القرآن من مخالفة ماعند النصارى ، وفى أنه ماقتل وماصلب، لآن الذى عندهم من خبر قتله وصلبه لا يدعون أنه من أخبار الانبياء ، وإنما يعزونه إلى تلاميذ عيسى ، وأنهم نقلوا ذلك عمن شاهده ، وهم ليسوا بأنبياء ، ولامعصومين عن الخطأ ، هذا لوصح أن هذه الكتب محفوظة عنهم ، وأنى يعلم ذلك 1 بل فيها من الكتاب والتغيير ما أقمنا برهانه فيما تقدم ، ولله الحمد .

وأما مافى القرآن من العلوم والمعارف، سوى ماتقدم مما لم تعهده العرب عامة ، ولاسيدنا محمد صلى الله عليه وسلم خاصة ، قبل نبوته ، فشيء هو مبلغ النهاية ، كما قال الله تعالى : (ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء ﴾ وقال عز من قائل : (مافرطنا فى الكتاب من شيء ﴾ وقال : (ولقد ضربنا للناس فى هذا القرآن من كل مثل لعلهم يتذكرون ﴾ .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية : ومن تأمل ماتكلم به الأولون والآخرون في أصول الدين، والعلوم الإلهية، وأمور المعاد والنبوات، والآخلاق والسياسات، والعبادات، وسائر ما فيه كال النفوس وصلاحها وسعادتها، ونجاتها، لم يجد عن الأولين والآخرين من أهل النبوات، ومن أهل الرأى، كالمتفلسفة وغيرهم إلا بعض ماجاء به القرآن، ولهذا لم تحتج الأمة مع رسولها، وكتابها إلى نبي آخر، وكتاب آخر، فضلا عن أن تحتاج إلى المحدثين الملهمين، أو إلى أرباب النظر، والقياس الذين لا يعتصمون مع ذلك بكتاب منزل من السهاء، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح : وإنه كان في الآم قبلكم محدثون، فان يكن في أمتي أحد فعمر، ، فعلق ذلك تعليقاً في أمته، مع جزمه به فيمن بعد نبي، وأما أمة محمد صلى الله عليه وسلم فأغناهم الله برسولهم، وكتابهم بعد نبي، وأما أمة محمد صلى الله عليه وسلم فأغناهم الله برسولهم، وكتابهم بعد نبي، وأما أمة محمد صلى الله عليه وسلم فأغناهم الله برسولهم، وكتابهم بعد نبي، وأما أمة محمد صلى الله عليه وسلم فأغناهم الله برسولهم، وكتابهم بعد نبي، وأما أمة محمد صلى الله عليه وسلم فأغناهم الله برسولهم، وكتابهم بعد نبي، وأما أمة محمد صلى الله عليه وسلم فأغناهم الله برسولهم، وكتابهم بعد نبي، وأما أمة محمد صلى الله عليه وسلم فأغناهم الله برسولهم، وكتابهم بعد نبي، وأما أمة محمد صلى الله عليه وسلم فأغناهم الله برسولهم، وكتابهم

عن كل ماسواه، حتى أن المحدث منهم كعمر إنما يؤخذ عنه ماوافق الكتاب والسنة، وإذا حدث شيء فى قلبه لم يكن له أن يقبله حتى يعرضه على الكتاب والسنة، فلا يقبله إلا إذا وافقهما.

وهذا باب واسع فى فضائل القرآن الذى جاء به محمد صلى الله عليه وسلم على ماسواه.

هذا ، وهو صلى الله عليه وسلم رجل أمى لايخط كتاباً ولا يقرؤه ، ولد فى قوم أميين ، ونشأ بين أظهرهم ، فى بلد ليس به عالم يعرف أخبار الماضين ، ولا خرج في سفر ضارباً إلى عالم، فيعكف عنده ، فجاءهم بأخبار التوراة والإنجيل وعلم الأولين والآخرين، والسابقين واللاحقين. وهذا أدل دليل على أنه أمر جاءه من عند الله ، ولهذا احتج عليهم بذلك فى قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتَّلُو مِنْ قَبِّلُهُ مِنْ كُتَابٍ ، وَلَا تَخْطُهُ بيمينك ، إذاً لارتاب المبطلون ﴾ وقال تعالى : ﴿ قُلُ لُو شَاءُ اللَّهُ مَاتُلُو تُهُ عليكم، ولا أدراكم به، فقد لبثت فيكم عمراً من قبله، أفلا تعقلون ﴾ ؛ وهذا من أبلغ الحجج وأظهرها، أي هذا الكلام ليس من قبلي، ولا من عندى ، ولا أقدر أن أفتريه على الله ، ولوكان ذلك مقدوراً لى لكان مقدوراً لمن هو من أهل العلم والكتابة ، ومخالطة العلماء ، والتعلم منهم ، و لكن الله بعثني به ، و لوشاء سبحانه لم ينزله على ، ولم ييسره بلساني و لا لسان غيرى ، ولكنه أوحاه إلى ، وأذن لى في تلاوته عليكم ، ولا أدراكم به بعد أن لم تكونوا دارين به ، فلو كان كذباً وافتراءٍ ، كما تقولون لأمكن غيرى أن يتلوه عليكم ، وتدرون به من جهته ، لأن الكذب لا يعجز عنه البشر ،

وأنتم لم تدروا بهذا ، ولم تسمعوه إلا مني ، ولم تسمعوه من بشر غيرى ، ثم أجاب عن سؤال مقدر ، وهو أنه تعلمه من غيره ، وافتراه من تلقاء نفسه ، فقال : ﴿ فقد لبثت فيكم عمراً من قبله ﴾ أى تعلمون حالى ، ولا يخني عليكم سيرتى ومدخلي ومخرجي وصدقى وأمانتي ، وتعلمون أنى ماطالعت كتاباً ، ولا تتلمذت لاستاذ ، ولا تعلمت من أحد ، ثم بعد انقراض أربعين سنة من عمرى جئتكم بهذا الكتاب العظيم المشتمل على العلوم الكثيرة في الأصول والأحكام ، ولطائف علم الأخلاق ، وأسرار قصص الاولين ، وقد عجز عن معارضته الفصحاء والبلغاء والعلماء ، فكل ذى عقل سليم يعرف أن هذا لايحصل إلا بالوحى من الله تعالى ، ولما كان علم ذلك ضرورياً ، وكان إنكار المعلوم بالضرورة يقدح في صحة العقل، وقال تعالى: ﴿ أَفَلَا تَعْقُلُونَ ﴾ فتأمل صحة هذا الدليل وحسن تأليفه ، وظهور دلالته ، قال القاضي أبو الفضل : كون القرآن من قبل النبي صلى الله عليه وسلم ، وأنه أتى به معلوم ضرورة ، وكونه متحدياً به معلوم ضرورة ، وعجز العرب عن الإتيان بمثله معلوم ضرورة ، وكونه فى فصاحته خارقاً للعادة معلوم ضرورة للعالمين بالفصاحة ، ووجوه البلاغة ، وسبيل من ليس من أهلها ، علم ذلك بعجز المنكرين من أهلها عن معارضته ، واعتراف المقرين بإعجاز بلاغته ، انتهى .

فعجز العرب عن معارضته حجة قاطعة ، ومحجة ساطعة ، ومحال أن يلبثوا ثلاثا وعشرين سنة على السكوت عن معارضة آية منه تستلزم تلك المعارضة نقض أمره ، وتفريق أتباعه ، وزوال شوكته ، وحيازة مرتبته ، مع قدرتهم عليها، وطلبها منهم، وقتل أكابرهم، وسبى ذراريهم، وهو لا يزداد إلا تقريعاً لهم بعجزهم عن المعارضة، ويقول لهم: إن زعمتم أنى افتريته لعلمى بأخبار الأمم فأتوا بمفترى مثله، فلم يرم ذلك خطيب، ولا طمع فيه شاعر، ولا تكلفه مصقع، وإلا لظهر، ووجد من يستجيده، ويحامى عليه، ويزعم بمجرد الدعوى أنه عارض وناقض، فلما لم يوجد ذلك مع أن كثيراً منهم هجاه، وعارض شعراء أصحابه، وخطباء أمته، قطع بعجزهم وتحيرهم وانقطاعهم، قال أبو سليمان الخطابى: وقد كان صلى الله عليه وسلم أعقل خلق الله، وقد قطع القول بأن ماأتى به من عند ربه، وأنهم لا يأتون بمثل أقصر سورة منه، فلولا أنه على بينة واضحة من ربه علام الغيوب، وأنه لا يقع فيما أخبر به خلف، وإلا لم يأذن له عقله أن يقطع القول في شيء بأنه لا يكون، وهو يمكن أن يكون، انهى.

قال بعض العلماء: إن الذي أورده صلى الله عليه وسلم على العرب من الكلام الذي أعجزهم عن الإتيان بمثله أعجب في الآية وأوضح في الدلالة من إحياء الموتى ، وإبراء الأكمه والأبرص ، لأنه أتى أهل البلاغة ، وأرباب البيان ، والتقدم في اللسن ، بكلام مفهم المعنى عندهم ، فكان عجزهم عنه أعجب من عجز من شاهد المسيح عند إحياء الموتى ، لأنهم لم يكونوا يطمعون فيه ، ولا في إبراء الأكمه والأبرص ، ولا يتعاطون علمه ، وقريش كانت تتعاطى الكلام الفصيح والبلاغة والخطابة ، فدل العجز عنه إنما كان ليكون علماً على رسالته ، وصحة نبوته .

واعلم أن جمهور العلما. وأهل السنة ، على أن القرآن معجز بذاته

لايصح أن يكون مقدوراً للبشر، وأنه من باب الخوارق الممتنعة عن اقتدار الخلق عليها، كإحياء الموتى، وقلب العصا، وتسبيح الحصى، ومن قال: إنه بما تمكن بماثلته، وأنه لا يمتنع أن تأتى به القوة البشرية، فهو يقول: إن الله تعالى صرف الناس عن معارضته، فالإعجاز في هذا ظاهر أيضاً، لأن الله تعالى لما دعا أهل الخطابة والفصاحة الذين يهيمون في كل واد من المعانى بسلاطة لسانهم إلى معارضة القرآن، فعجزوا عن الإيتان بمثله لم يخف على أولى الألباب أن صارفا إللهياً صرفهم عن ذلك، وعلى الطرفين فعجز العرب عنه ثابت، فالإعجاز به حاصل، ولكن الصحيح هو الأول، ﴿ قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لايأتون بمثله، ولوكان بعضهم لبعض ظهيراً ﴾.

ومن وجوه إعجازه كونه آية باقية مابقيت الدنيا ، محفوظاً من التغيير والتبديل ، الواقعين في الكتب قبله ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَا نَحْنَ نَزِلْنَا اللّهُ كُلُ وَإِنَا لَهُ لَحَافَظُونَ ﴾ وقال : ﴿ لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ﴾ وسائر معجزات الأنبياء انقضت بانقضاء أوقاتها ، ولم يبق إلا خبرها ، والقرآن العزيز ، الباهرة آياته ، الظاهرة معجزاته ، الذي هو أعظم من كل معجزة ، وأبهر من كل آية ، باق على ماكان ، غض طرى ، لم يتغير منه شيء ، بل كأنه منزل الآن ، وجميع وجوه إعجازه التي ذكر ناها ثابتة إلى يوم القيامة ، بينة الحجة لكل أمة تأتى ، لا يخنى وجه ذلك على من نظر إليه ، و تأمل وجوه إعجازه ، وما أخبر به من الغيوب يقع كل

وقت على الوجه الذي أخبر به، حتى كأنه يشاهد عياناً ، فيتجدد الإيمان ، ويتظاهر البرهان ، وليس الخبر كالعيان ، والنفس أشد طمأنينة إلى عين اليقين، منها إلى علم اليقين، وإن كان كل عندها حقاً، وإلى هذا المعنى ، كما قال القاضي عياض ، أشار النبي صلى الله عليه وسلم فيما ثبت عنه في " الصحيحين " من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: دمامن الأنبياء نبي إلا قد أعطى من الآيات ما آمن على مثله البشر ، وإنما كان الذي أو تيته وحيًّا أوحاه الله إلى ، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة » ، وهذا لفظ مسلم ، ومما يلحق بإعجازه إخباره بتعجيز قوم في قضايا ، وإعلامهم أنهم لايفعلونها ، فما فعلوا ، ولا قدروا على ذلك، كقوله لليهود: ﴿ قُلُ إِنْ كَانْتُ لَكُمُ الدَّارُ الْآخِرَةُ عندالله خالصة من دون الناس، فتمنوا الموت إن كنتم صادقين، ولن يتمنوه أبداً بما قدمت أيديهم ، والله عليم بالظالمين ﴾ والإعجاز في هذا من وجهين: من جهة إخباره بأنه لايكون أبداً ، فلم يكن ، وهذا أدخل في باب الإخبار بالغيب، ومن جهة صرف دواعيهم، وهذا من أعجب الخوارق، أنهم مع حرصهم على تكذيبه لم تنبعث دواعيهم لإظهار تكذيبه بالتمنى ، بل صرفهم الله عن تمنيه ليظهر صدق رسوله ، وصحة مأأوحى إليه ، قال أبو محمد الأصيلي : من أعجب أمرهم أنه لاتوجد منهم جماعة، ولا واحد من يوم أمر الله بذلك نبيه عليه السلام، يقدم عليه، ولا يجيب إليه ، وهذا موجود مشاهد لمن أراد أن يمتحنه منهم ، وكذلك آية المباهلة التي نزلت في قصة وفد نجران، حيث نكلوا عن المباهلة، ورجعوا إلى الصلح، وبذلوا الجزية، وكذلك قوله تعالى : ﴿ فَانَ لَمُ تَعْلَمُوا ، وَلَنْ تَعْلَمُوا ﴾ فما فعلوا ، ولا يفعلون أبداً .

واعلم أن آية التمنى على ماقرره الحافظ ابن كثير هي من باب المباهلة على معنى أنها تضمنت الدعاء بالموت على أى الفريقين أكذب: من اليهود، ومن المسلمين، فقال: قال ابن إسحاق عن محمد بن أبي محمد عن عكرمة، أو سعيد ابن جبير عن ابن عباس: يقول الله لنبيه صلى الله عليه وسلم: ﴿قُلْ إِنْ كَانَتُ لَكُمُ الدار الآخرة عند الله خالصة من دون الناس، فتمنوا الموت كانت لكم الدار الآخرة عند الله خالصة من دون الناس، فتمنوا الموت إن كنتم صادقين ﴾ أى ادعوا بالموت على أى الفريقين أكذب، فأبوا ذلك على رسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ولن يتمنوه أبداً بما قدمت أيديهم، والله عليم بالظالمين ﴾ أى لعلمهم بما عندهم من العلم بك، والكفر بذلك، والته عليم بالظالمين هودى إلا مات.

قال ابن كثير: وهذا في الآية هو المتعين، وهو الدعاء على أى الفريقين أكذب، ونقله ابن جرير عن قتادة، وأبي العالية، والربيع بن أنس رحمهم الله تعالى، والمعنى إن كنتم تعتقدون أنكم أوليا الله وأحباؤه من دون الناس، وأنكم أهل الجنة، ومن عداكم من أهل النار، فباهلوا على ذلك، وادعوا على الكاذبين منكم أومن غيركم، واعلموا أن المباهلة لتستاهل(١) الكاذب لامحالة، فلما تيقنوا ذلك، وعرفوا صدقه نكلوا عن المباهلة، لما يعلمون من كذبهم وافترائهم وكتمانهم الحق من صفة الرسول صلى الله عليه وسلم ونعته، وهم يعرفونه كما يعرفون أبناءهم، فعلم كل أحد باطلهم، عليه وسلم ونعته، وهم يعرفونه كما يعرفون أبناءهم، فعلم كل أحد باطلهم،

<sup>(</sup>١) في نسخة ٠٠ لتستأصل،،

وخزيهم، وضلالهم، وعنادهم، عليهم لعائن الله المتابعة إلى يوم القيامة، وسميت هذه المباهلة تمنياً لأنكل محق يتمنى لوأهلك الله المبطل المناظرله، ولاسما إذاكان فى ذلك حجة له فى بيان حقه، وظهوره، انتهى.

واعلم أن النصرانى فيا تقدم من كلامه قسم معجزات نبينا صلى الله عليه وسلم إلى ثلاثة أقسام: قسم زعم أنه بما أمكن فعله بحيلة بما تقوم به القوة البشرية ، وأراد أن القرآن من ذلك ، وقسم زعم أنه من المحال ، كانشقاق القمر ، وقسم: زعم أنه ليس عليه شهود ، وقد عرفت بما قدمناه الجواب عن القسم الأول ، وأن البراهين القوية ، والأدلة الصحيحة العقلية شاهدة أن القرآن غير مقدور للبشر ، وأنه بما لايمكن الإتيان به إلا بالوحى من الله عز وجل ، وعلى التنزل ، إلى أنه بما يمكن البشر الإتيان به مقد ثبت عجزهم عنه ، وظهر انقطاعهم ، ويكون ذلك على هذا القول بصرف الله إيام عن معارضته ، كما صرف اليهود عن تمنى الموت تصديقاً لنبيه صلى الله عليه وسلم فى إخباره أنهم لن يتمنوه أبداً ، وكما صرف النصارى عن المباهلة ، فقامت الحجة ، وانقطعت المعذرة ، وجاء الحق ، وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقا .

## فصـــــــل

وأما معجزة انشقاق القمر ، فهى كما قال الخطابي آية عظيمة لايكاد يعدلها شيء من آيات الأنبياء ، وذلك أنه ظهر فى ملكوت السموات خارجا عن جملة طباع مافى هذا العالم المركب من الطبائع ، فليس مما يطمع فى الوصول إليه بحيلة ؛ فلذلك صار البرهان به أظهر ، انتهى .

وهذه المعجزة دل عليها القرآن ، قال الله تعالى : ﴿ اقتربت الساعة وانشق القمر ﴾ والمراد وقوع انشقاقه ، ويؤيده قوله تعالى بعد ذلك : ﴿ وَإِنْ يُرُوا آيَةٍ يُعْرَضُوا ، ويقولوا سحر مستمر ﴾ فإن ذلك ظاهر في أن المراد بقوله : ﴿ انشق ﴾ وقوع انشقاقه ، لأن الكفار لايقولون ذلك يوم القيامة ، فدل على أن المراد بالآية وقوع انشقاقه في الدنيا ، كما دل عليه صريح الأحاديث الآتية ، وقد أجمع المفسرون وأهل السنة على وقوعه لاجل نبينا صلى الله عليه وسلم ، فان كفار قريش لما كذبوه ، ولم يصدقوه أعطاه الله تعالى هذه الآية العظيمة المتضمنة لثلاث حكم: الأولى: دلالتها على وحدانية الله تعالى ، وأنه المتفرد بالربوبية والإلُّهية ، وأن هذه الآلهة التي يعبدونها من دونه باطلة لا تنفع و لا تضر ، وأن العبادة إنما تكون لله وحده ، وهذا على طريق القرآن من الاستدلال بتفرده تعالى بالخلق والتدبير ، على أنه هو المعبود وحده؛ الثانية : دلالتها على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، وصحة رسالته ، حيث أراهم هذه الآية جواباً لاقتراحهم ؛ الثالثة : أنها دلت على ما أخبرت به الانبياء من انشقاق السموات يوم القيامة ، قال بعض الأئمة : وجعل الآية فيه دون الشمس والنجوم ، لأنه أقرب إلى الأرض ، وكان فيه دون سائر أجزاء الفلك ، إذ هو الجسم المستدير الذي يظهر فيه الانشقاق ، فقبول محله أولى ، وقد جاءت أحاديث الانشقاق في روايات صحيحة عن جماعة من الصحابة رضى الله عنهم، منهم أنس بن مالك، وعبد الله بن مسعود، وعبد الله بن عباس ، وعلى بن أبي طالب ، وحذيفة بن اليمان ، وجبير بن مطعم، وعبد الله بن عمر ، وغيرهم ، فنى "الصحيحين " من حديث أنس أن أهل مكة سألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يريهم آية ، فأراهم انشقاق القمر شقتين ، حتى رأوا حراء بينهما، وفى "الصحيحين " أيضاً من حديث ابن مسعود، قال: انشق القمر على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فرقتين: فرقة فوق الجبل، وفرقة دونه ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: واشهدوا ».

وروى الإمام أحمد من حديث جبير بن مطعم ، قال : انشق القمر على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فرقة على هذا الجبل ، وفرقة على هذا الجبل ، فقالوا : بحرنا محمد ، فقالوا : إن سحرنا ، فانه لا يستطيع أن يسحر الناس ؛ وعند أبى داود الطيالسي عن ابن مسعود في حديثه ، قال : فقالوا : انظروا ما يأتيكم به السفار ، فان محمداً لا يستطيع أن يسحر الناس كلهم ، قال : فجاء السفار فأخبروهم بذلك .

وبالجملة فالروايات بهذه الواقعة متعددة ، وطرقها متعددة ، وعلى وقوعها أجمع علماء الامة وحفاظها ، وتلقاه الخلف عن السلف .

قال ابن عبد البر: قد روى هذا الحديث ـ يعنى حديث الانشقاق ـ عن جماعة كثيرة من الصحابة ، وروى ذلك عنهم أمثالهم من التابعين ، ثم نقله عنهم الجم الغفير إلى أن انتهى إلينا ، وتأيد بالآية الكريمة ، وقال غيره: إن لهذ الحديث طرقا شتى ، بحيث لا يمترى فى تو اتره .

وأما قول النصر أنى: إنه من المحال يستفظعه العقل، فجوابه أن العقل الصحيح المؤيد بنور الإيمان بالله ورسله، وأن الله على كل شيء

قدير ، لايحيل ذلك ، ولايستبعده ، فإن الله تعالى هو الذي خلق القمر ، وجميع المخلوقات ، وهي في قبضته ، وتحت تصرفه ، أوجدها من العدم ، وسيعيدها إليه ، فلا يستبعد أن يخرق العادة فيها معجزة لرسوله ، ودلالة على صدقه ، كما جعل العصاحية ، وأخرج الناقة من صخرة .

وأعلم أن شبهة القائلين باستحالة الانشقاق دعواهم أن الاجرام العلوية لا يتهيأ فيها الانخراق والالتئام، وكذاقالوه فى إنكارهم فتح أبواب السهاء لنبينا صلى الله عليه وسلم ليلة المعراج، وما ذكرناه من عموم قدرة الله تعالى على جميع الممكنات دليل على عدم الإحالة، وبمثل هذا أجاب العلماء، كقول أبى إسحاق الزجاج، وهو من متقدى العلماء، أنكر بعض المبتدعة الموافقين لمخالني الملة انشقاق القمر، ولا إنكار للعقل فيه، لأن القمر مخلوق لله، يفعل فيه مايشاء، كما يكون يوم القيامة، ويفنيه، انتهى.

ويكنى في الحجة على النصارى في ذلك رفع عيسى عليه السلام إلى السهاء، فانهم يعترفون أنه رفع بجسمه، فقد حصل برفعه الانخراق والالتئام الذي أنكروه، فبطل قولهم في إحالة الانشقاق، وبتى ثبوته من جهة النقل، وقد قدمنا أنه بلغ مبلغ التوانرالذي لايشك فيه، وإن أنكره أهل الكفر والعناد، وأما قول بعض الملاحدة: لووقع هذا، النقل متواتر، أو اشترك أهل الارض كلهم في معرفته، ولم يختص بها أهل مكة، لانه أمر صدر عن حس ومشاهدة، فالناس فيه شركاء، والدواعي متوفرة أمر صدر عن حس ومشاهدة، فالناس فيه شركاء، والدواعي متوفرة على رواية كل غريب، ونقل ما لم يعهد، ولو كان لذلك أصل لخلد في كتب السير والتنجيم، إذ لا يجوز إطباقهم على تركه، وإغفاله مع جلالة

شأنه ، ووضوح أمره ، فأجاب عنه الخطابي وغيره بأن هذه القصة خرجت عن الأمورالتي ذكروها ، لأنه شيء طلبه خاص من الناس ، فوقع ليلا ، لأن القمر لاسلطان له بالنهار ، ومن شأن الليل أن يكون الناس فيه نياماً ، ومستكنين في الابنية ، والبارز منهم بالصحراء إن كان يقظان يحتمل أنه اتفق أنه كان في ذلك الوقت مشغولاً بما يلهيه من سمر وغيره، ومن المستبعد أن يقصدوا إلى مراكز القمر ناظرين إليه لايغفلون عنه، فيجوز أنه وقع ولم يشعر به أكثر الناس ، وإنما رآه من تصدى لرؤيته ممن اقترح وقوعه ، ولعل ذلك إنما كان في قدر اللحظة التي هي مدرك البصر ، وقد يكون القمر حينئذ في بعض المنازل التي تظهر لبعض الآفاق دون بعض ، كما يكون ظاهراً لقوم ، غائباً عن قوم ، كما يجد الكسوف أهل بلد دون أهل بلدآخر ، وكثيراً مايحدث الثقات بعجائب يشاهدونها من أنوار ونجوم طوالع عظام تظهر في الاحيان بالليل في السماء، ولاعلم عند أحد منها .

## فصــــــل

وأما ماعدا ماتقدم من معجزاته صلى الله عليه وسلم، ودلائل نبوته فكثير جداً ، وبسطها يحتمل مجلدات ، ولكنا نذكر من عيونها ومشهورها ماهو اللائق بما قصدناه من الاختصار ، فمن ذلك ما أخبربه من المغيبات المستقبلة ، فى القرآن من ذلك شيء كثير ، كقوله : ﴿ أَلَـم ، غلبت الروم فى أدنى الارض ، وهم من بعد غلبهم سيغلبون ، فى بضع سنين ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وعدالله الذين آمنوا وعملوا الصالحات ليستخلفنهم

فى الأرضكا استخلف الذين من قبلهم ، وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم، وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً ﴾ الآية ، وقوله : ﴿ هُوَ الذِّي أَرْسُلُ رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ، ولوكره المشركون ﴾ وقوله : ﴿ قُلُ لَئِنَ اجْتُمْعُتُ الْإِنْسُ وَالْجِنْ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بَمْثُلُ هَذَا القرآن لايأتون بمثله ﴾ الآية ، وقال : ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا ، وَلَنْ تَفْعَلُوا ﴾ الآية ، وقال للسيح: ﴿ وَجَاعَلُ الَّذِينَ اتَّبَعُوكُ فُوقَ الَّذِينَ كَفُرُوا إِلَى يُومُ القيامَةُ ﴾ وقال: ﴿ سيهزم الجمع، ويولون الدبر ﴾ وقال: ﴿ ولوقاتلكم الذين كفروا لولوا الادبار ﴾ وقال : ﴿ وَمَنَ الذِّينَ قَالُوا إِنَا نَصَارَى أَخَذُنَا مِيثَاقَهُم ، فنسوا حظاً مما ذكروا به ، فأغرينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة ﴾ وقال فى اليهود : ﴿ وَلَيْزِيدُنَ كَثَيْرًا مَنْهُمْ مَا أَنْزُلُ إِلَيْكُ مِنْ رَبِّكُ طَغْيَانًا وكفراً ، وألقينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة ،كلما أوقدوا ناراً للحرب أطفأها الله ﴾ الآية ، وقال : ﴿ لَنْ يَضْرُوكُمْ إِلَّا أَذَى ، وَإِنْ يَقَاتَلُوكُمْ يولوكم الأدبار ، ثم لاينصرون ، ضربت عليهم الذلة أينما ثقفوا إلا بحبل من الله وحبل من الناس ﴾ الآية ، وقال : ﴿ قُلْ إِنْ كَانْتُ لَكُمْ الدَّارِ الآخرة عند الله خالصة من دون الناس ، فتمنوا الموت إن كنتم صادقين ، و لن يتمنوه أبداً ﴾ الآية : وتقدمت القصة ، وقال فى الوليد بن المغيرة : ﴿ ذرنی ومن خلقت وحیداً ، وجعلت له مالا بمدوداً ، وبنین شهوداً ، ومهدت له تمهيداً ، ثم يطمع أن أزيد ، كلا ، إنه كان لآياتنا عنيداً ، سأرهقه صعوداً ﴾ إلى قوله : ﴿ سأصليه سقر ﴾ وقال عن أبى لهب : ﴿ تبت يدا أبى لهب وتب ، ماأغني عنه ماله وماكسب، سيصلي ناراً ذات لهب ﴾ م ١٣ - منحة القريب

فما تا كافرين ، وقال تعالى: ﴿ وُعدكم الله مَعَانِم كَثيرَة تأْخَذُونُهَا ﴾ وقال: ﴿ لَتَدْخَلُنَ الْمُسْجَدُ الْحُرَامُ إِنْ شَاءُ اللَّهِ آمَنِينَ ﴾ وقال : ﴿ قُلُ لَلْمُخْلَفِينَ من الأعراب ستدعون إلى قوم أولى بأس شديد تقاتلونهم أويسلمون ﴾ وهذا كله وقع ، وحصلت الغنائم الكثيرة ، ودخلوا المسجد آمنين ، ودعيت الأعراب إلى قتال الروم وفارس، وقال: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهُ والفتح ، ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجاً ، فسبح بحمد ربك ، واستغفره إنه كان تواباً ﴾ وكان ذلك إخباراً من الله لرسوله باقتراب أجله حينتذ ، وكذلك وقع ، فما مات صلى الله عليه وسلم حتى دخل الناس فى دين الله أفواجاً ، ولم يبق فى بلاد العرب موضع لم يدخله الإسلام ، وقال عن المنافقين في أمرهم مع اليهود فيما وعدوهم به مِن أنفسهم ؛ ﴿ لَئُنَ أَخْرَجُوا لَا يَخْرَجُونَ مَعْهُمْ ، وَلَنْ قُوتُلُوا لَا يَنْصُرُونَهُمْ ﴾ أَلَآيَةً : وكذلك كان ، وضرب الله لهم المثل بالشيطان ﴿ إِذْ قَالَ لَلْإِنْسَانَ اكْفُر ، فلما كفر قال إنى برىء منك ﴾ وقصتهم مشهورة فى التفاسير والسير ، وفى الأحاديث الصحيحة بما أخبر بوقوعه ، فكان مالا يحصى كثرة ، كما في " صحيح البخاري " عن عدى بن حاتم رضى الله عنه ، قال : بينها أنا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ أتاه رجل فشكى إليه الفاقة ، ثم أتاه آخر ، فشكى إليه قطع السبيل، فقال: ياعدى، هل رأيت الحيرة ؟ قلت: لم أرها، وقد أنبئت عنها، فقال: إن طالت بك حياة لترين الظعينة ترتحل من الحيرة، حتى تطوف بالكعبة ، لاتخاف أحداً إلا الله ، قلت في نفسي : فأين دعار طيء الذين سعروا البلاد، ولئن طالت بك حياة لتفتحن كنوز كسرى،

قلت: كسرى ابن هرمز؟ قال: كسرى ابن هرمز، ولئن طالت بك حياة لترين الرجل يخرج مل كفه ذهباً أو فضة ، يطلب من يقبله منه ، فلا يجد أحداً يقبله منه ، قال عدى : فرأيت الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالبيت لاتخاف إلا الله ، وكنت فيمن افتتح كنوز كسرى ابن هرمز ، ولئن طالت بكم حياة لترون ما قال أبو القاسم صلى الله عليه وسلم ، يخرج الرجل مل كفه ذهباً أو فضة ، فلا يجد من يقبله منه ، وفى "صحيح مسلم" عن أبى ذر رضى الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : وستفتحون مصر ، وهى أرض يسمى فيها القيراط ، فاستوصوا بأهلها ، فان لهم ذمة ورحماً .

وأخرج مسلم، وأبوداود، والترمذى عن ثوبان رضى الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إن الله زوى لى الأرض، فرأيت مشارقها ومغاربها، وأن أمتى سيبلغ ملكها مازوى لى منها، وأعطيت الكنزين الأحمر والأبيض، وأنى سألت ربى أن لايهلك أمتى بسنة عامة، ولا يسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم، فيستبيح بيضتهم، وأن ربى قال: يامحمد إذا قضيت قضاءاً فانه لايرد، وأنى أعطيتك لامتك أنى لاأهلكهم بسنة عامة، ولا أسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم، فيستبيح بيضتهم، ولو اجتمع عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم فيستبيح بيضتهم، ولو اجتمع عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم عالمة بعضاً، وهذا أخبر به صلى الله عليه وسلم، فى أول الأمر، وأصحابه فى عاية القلة قبل فتح مكة، فكان كما أخبر، فان ملكهم انتشر فى المشرق علية الفرب مابين أرض الهند أقصى المشرق إلى بحر طنجة، وفى المغرب والمغرب مابين أرض الهند أقصى المشرق إلى بحر طنجة، وفى المغرب

حيث لاعمارة وراءه ، وذلك مالم تملكه أمة من الأمم ، ولم ينتشر في الجنوب والشمال كانتشاره في المشرق والمغرب ، قال بعض العلماء : لما كانت أمته أعدل الأمم انتشرت دعوته في الأقاليم التي هي وسط المعمور من الأرض، وفي حديث جابر بن سمرة ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده، وإذا هلك قيصر فلاقيصر بعده ، والذي نفسي بيده لينفقن كنوزهما في سبيل الله ، أخرجاه في " الصحيحين " وملك كسرى ، وقيصر أعز ملك في الأرض ، فلم يبق للفرس ملك، وهلك قيصر الذي بالشام وغيرها، فلم يبق من وقت الفتوح العُـُم ية من هو ملك على الشام و لامصر و لا الجزيرة من النصارى ، و هو الذي يدعى قيصر، وقال في قيصر: «ثبت الله ملكه»، فثبت ببلاد الروم، و فى كسرى: دمزق الله ملكه، فلم يبقله ملك، وهذا كله يصدق بعضه بعضاً و في" الصحيحين "عنه صلى الله عليه وسلم: ﴿ لا تَزَالَ طَا تُفَةٌ مِن أُمِّي عَلَى الْحَقّ ظاهرين ، الحديث ، وهذا أخبر به حين كانت أمته أقل الأمم ، ثم انتشرت فى المشارق والمغارب ، وكان كما أخبر ، فانه ولله الحمد لم تزل فينا طائفة ظاهرة بالعلم والدين والسيف، فلم يُصب هذه الآمة ماأصاب من قبلها من بني إسرائيل وغيرها حيث كانوا مقهورين مع الأعداء، بل إن غلبت في قطر كان في قطر آخر طائفة ظاهرة لم يسلط على مجموعها عدو من غيرهم، ولكن وقع بينهم اختلاف وفتن ، وفي " الصحيحين" عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم ، قال : « لاتقوم الساعة حتى تخرج نار من أرض الحجاز تضيء لها أعناق الإيل ببصرى »، فظهرت نار عظيمة على نحو

مرحلة من المدينة سنة أربع وخمسين وستمائة ، ودامت نحو أربعة وأربعين يوما ، وكانت تحرق الحجر ، ولا تنضج اللحم ، ورويت منها أعناق الإبل ببصرى، وقد أطال المؤرخون في أخبارها بما لايتسع له هذا الموضع ، وصح عنه صلى الله عليه وسلم أنه أخبر بموت النجاشي يوم موته بالحبشة ، وصلى عليه بأصحابه ، وأنه ، وأبا بكر ، وعمر ، وعثمان صعدو ا أُحداً ، فتحركُ الجبل فضربه برجله ، وقال له : ﴿ أَثْبُتَ أُحدُ ، فَأَنَّمَا عَلَيْكُ نى وصديق وشهيد، فاستشهدوا ، وأنه قال لسراقة بن جعشم : «كيف بك إذا لبست سواري كسرى؟ ، فألبسهما عمر له لما زال ملك كسرى فى زمنه، وأخبر بأن ابنته فاطمة رضى الله عنها أول أهله لحوقا به، فكان كذلك، وأخبر بأن أشتى الاولين عاقر الناقة، والآخرين قاتل على، يضربه في يافوخه، فتبتل من دمها لحيته، فضربه الشتى بن ملجم ضربة كذلك، فمات منها رضى الله عنه، وبأن عثمان يقتل ظلماً، وبأن المدينة ستغزى، فكانت وقعة الحرة المشهورة على أهل المدينة من جيش يزيد ابن معاوية ، وأخبر بوقعة الجمل ، وصفين ، وقتال عائشة ، والزبير لعلى رضى الله عنهم، ولذلك قال على للزبير لما برز له يومئذ: أنشدك الله، هل سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ﴿ إِنَّكُ تَقَاتُلُهُ ، وأَنْتُ له ظالم، فانصرف الزبير ، وقال : بلي ، ولكني نسيت ، وصح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال في الحسن رضي الله عنه : ﴿ إِنَّ ابْنِي هَذَا سَيْدٍ ، ﴿ وسيصلح الله به بين فتتين عظيمتين من المسلمين ، فكان كذلك يوم التفي مع معاوية ؛ وأخبر بقتل الحسين رضى الله عنه ، وأخبر ابن عمر أنه

سيعمى ، لما رأى جبراثيل معه في صورة رجل؛ وأخبر بالخوارج الذين خرجوا على على" ، وأن فيهم رجلا إحدى ثدييه مثل ثدى المرأة ، فقاتلهم على رضى الله عنه ، وأخرج ذلك الرجل من بين القتلى حتى رآه الناس بالوصف الذي وصفه صلى الله عليه وسلم؛ وأخبر بالرافضة ، وبالقدرية ، وبأن أمته ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة ، وبأنها كلها فى النار إلا فرقة واحدة ، وهم الذين على ماكان عليه هو وأصحابه صلى الله عليه وسلم ، وأخبر أنه ستكون لهم أنماط ، ويغدوا أحدهم فى حلة ، ويروح فی أخری، و توضع بین یدیه صحفهٔ، و ترفع أخری، و یسترون بیوتهم كما تستر الكعبة ، ثم قال آخر الحديث : . وأنتم اليوم خير منكم يومئذ ، ، وقال : « يكون فى ثقيف كذاب ، ومبير ، فرأوهما ، المختار بن أبى عبيد الذي ادعى أنه يوحى إليه ؛ والحجاج بن يوسف ؛ وأنذر بالردة التي وقعت بعد موته ؛ وبأن الخلافة بعده ثلاثون سنة ، ثم تكون ملكا ، فكانت كذلك بمدة الحسن بن على ؛ وقال : إن هذا الأمر بدأ نبوة ورحمة ، ثم يكون ملكا عضوضاً ، ثم تكون عتواً ، وجبروتاً ، وفساداً في الامة ؛ وأخبر بشأن أو يس القرني ، وأنه يأتى في أمداد أهل النمين ، وأن له أمَّا هو بار بها؛ وأخبر عمر بصفته ، وقال له : إن استطعت أن يغفر لك فافعل ؛ وأخبر بأنه مجاب الدعوة ؛ وأخبر بأمرا. يؤخرون الصلاة عن وقتها ؛ و بأنه سيكون في أمته ثلاثون كذاباً يدعون النبوة ؛ وعنه صلى الله عليه وسلم « لو كان الدين بالثريا لتناوله رجال من أبنا. فارس ؛ وأنه أخبر بالمو تان الذي يكون بعد فتح بيت المقدس، وما وعد من سكني البصرى؛

وأن أمته يغزون في البحر كالملوك على الأسرة ؛ وقال لسعد: • لعلك أن تخلف حتى ينتفع بك أقوام ، ويضر بك آخرون ، ؛ وأخبر أبا ذر بتطريده كما كان، وبموته وحده، وأنه يشهد جنازته طائفة من المسلمين؛ وقال لعمر في سهيل بن عمرو: دعسي أن يقوم مقاما يسرك ياعمر ، فكان كذلك ، قام بمكة مقام أبى بكر يوم بلغه موت النبي صلى الله عليه وسلم ، وخطب بنحوخطبته ، وثبتهم ، وقوى بصائرهم ؛ وأخبرصلي الله عليه وسلم بأشياء كثيرة وقعت في زمانه ، كقوله في الرجل الذي أبلي مع المسلمين في الجهاد: ﴿ إِنَّهُ مِن أَهُلَ النَّارِ ﴾ فقتل نفسه ؛ وقال في حنظلة الغسيل : ﴿ سَلُواْ زوجته عنه ، فإنى رأيت الملائكة تغسله ، فسلوها ، فقالت : إنه خرج جنباً ، وأعجله الحال عن الغسل؛ وأخبر بالذي غل خرزاً من خرز اليهود فوجدت فى رحله ؛ و بالذى غلَّ الشملة ؛ و بشأن كتاب حاطب إلى أهل مكة ؛ وبقضية عمير مع صفوان حين ساره ، وشارطه على قتل النبي صلى الله عليه وسلم، فلما جاء عمير إلى النبي صلى الله عليه وسلم قاصداً القتله، وأطلعه رسول الله صلى الله عليه وسلم على السر أسلم؛ وأخبر بالمال الذي تركه العباس عند أم الفضل بعد أن كتمه ، فقال : ماعلمه غيرى وغيرها ، فأسلم؛ وأخبر بأنه سيقتل أبى بن خلف فقتله؛ وفي عتبة بن أبى لهب أنه يأكله كلب الله ؛ وعن مصارع أهل بدر ، فكان كما قال ؛ وأخبر بقتل أهل موتة يوم قتلوا ، وبينهم مسيرة شهر ، فأكثر ؛ وقال لخالد لما وجهه لأكيدر : إنك تجده يصيد البقر ؛ وأخر بكثير من أسرار المنافقين وكفرهم، وقولهم فيه، وفي المؤمنين، حتى إن كان بعضهم ليقول لصاحبه: أسكت، فوالله لولم يكن عنده من يخبره لأخبرته حجارة البطحاء.

وأعلم بصفة السحر الذي سحره لبيد بن الأعصم، وكونه في مشط ومشاطة في جف طلع نخلة ذكر ، وأنه ألقي في بئر ذروان ، فكان كما قال صلىالله عليه وسلم، ووصف لكفار قريش بيت المقدس حين كذبوه في خبر الإسراء ونعته لهم نعت من عرفه ، وأعلمهم بعيرهم التي مر" عليها في طريقه ، وأخبرهم بوقت وصولها ، فكان ذلك كله كما قال: وأما ماأخبر به صلى الله عليه وسلم مما لم يقع إلى الآن ، فكثير جداً ، وبحسب هذا النو ع من معجزاته صلى الله عليه وسلم أن يكون المروى فيه ديواناً مفرداً يشتمل على عدة أجزاء، وفيها أشرنا إليه من نكت الأحاديث التي ذكر ناها كفاية ، وأكثرها في " الصحيحين \_ والسنن \_ والمساند المشهورة " وقد روى البخاري ، ومسلم ، وأبو داود ، عن حذيفة رضي الله عنه ، قال : قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم مقاماً ، فما ترك شيئاً يكون من مقامه ذلك إلى قيام الساعة ، إلا حدثه ، حفظه من حفظه ، ونسيه من نسيه ، قد علمه أصحابي هؤلاء، وأنه ليكون منه الشيء قد نسيته ، فأراه فأذكره كما يذكر الرجل وجه الرجل إذا غاب عنه ، ثم رآه .

وأخرج مسلم عن أبى يزيد عمرو بن أخطب الأنصارى رضى الله عنه ، قال : صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوما الفجر ، وصعد المنبر ، فحطبنا حتى حضرت الظهر ، فنزل وصلى ، ثم صعد المنبر ، فحطبنا حتى عضرت العصر ، فنزل فصلى ، ثم صعد المنبر ، فحطبنا حتى غربت الشمس ، فأخبرنا بما هو كائن إلى يوم القيامة ، فأعلمنا أحفظنا .

ومن آياته كلام الشجر له ، وسلامها عليه ، وطواعيتها له ، وشهادتها له بالرسالة؛ أخرج الزبير، وأبو نعيم منحديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لما أوحى الله إلى جعلت لاأمر بحجر ولا شجر إلا قال: السلام عليك يارسول الله ، ، وعن على رضى الله عنه ، قال : كنت مع النبي صلى الله عليه وسلم بمكة فخرجنا في بعض نواحيها، فما أستقبله جبل ، ولا شجر إلا وهو يقول: السلام عليك يارسول الله، رواه الترمذي، وقال: حسن غريب؛ وأخرج الحاكم في "مستدركه" بإسناد جيد عن ابن عمر ، قال : كنامع الني صلى الله عليه وسلم فى سفر ، فأقبل أعرابى ، فلما دنا منه ، قال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: • أين تريد؟ قال: أهلى؟ قال: هل لك إلى خبر؟ قال: وماهو؟ قال : تشهد أن لا إله إلا الله وحده لاشريك له ، وأن محمداً عبده ورسوله ، قال : هل من شاهد على ما تقول ؟ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: هذه الشجرة ، فدعاها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهي على شاطىء الوادى ، فأقبلت تخدّ الأرض خداً ، فقامت بين يديه ، فاستشهدها ثلاثاً ، فشهدت ، ثم رجعت إلى منبتها » الحديث ، رواه الدارمي أيضاً بنحوه؛ وفي حديث جابر بن عبد الله ، قال : سرنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حين نزلنا بواد أفيح ، فذهب رسول الله صلى الله عليه وسلم يقضى حاجته فأتبعته بأداوة من ماء ، فنظر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فلم ير شيئاً يستتر به، فاذا شجر تان في شاطىء الوادى، فانطلق رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى إحداهما ، فأخذ غصن من أغصانها ؛ فقال : انقادى على " بإذن الله ، فانقادت معه كالبعير المخشوش الذى يصانع قائده ، ثم فعل بالإخرى كذلك ، حتى إذا كان بالمنصف بينهما ، قال : التّما على بإذن الله تعالى ، فالتأمتا ، ، الحديث ، رواه مسلم .

و من آياته ، وعجائب معجزاته حنين الجذع شوقاً إليه صلى الله عليه وسلم؛ وقد روى عن جماعة من الصحابة من طرق كثيرة تفيد القطع بوقوعه؛ فأخرج البخارى من طرق عن جابر رضى الله عنه ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقوم يوم الجمعة إلى شجرة أو نخلة ، فقالت امرأة من الأنصار : ألا نجعل لك منبراً ؟ قال : إن شتتم ، فجعلوا له منبراً ، فلما كان يوم الجمعة رفع إلى المنبر ، فصاحت النخلة ، فنزل رسول الله صلى الله عليه وسلم وضمها إليه ، فجعلت تأن أنين الصبي الذي يسكن ، قال : كانت تبكى على ما كانت تسمع من الذكر عندها ، قال القاضى : حديث حنين الجذع مشهور منتشر ، والخبر به متواتر ، خرجه أهل الصحيح ، ورواه من الصحابة بضع عشر : منهم أنى بن كعب ، وجابر بن عبد الله ، وأنس ابن مالك ، وعبدالله بن عمر ، وعبدالله بن عباس ، وسهل بن سعد، وأبو سعيد الخدرى، وبريدة، وأم سلمة، والمطلب بن أبى وداعة، وقال البيهق: قصة حنين الجذع من الأمور الظاهرة التي حملها الخلف عن السلف، وقال الشافعي فيها نقله عنه ابن أبي حاتم في مناقبه: ماأعطى الله نبياً ما أعطى نبينا محمداً عليه أفضل الصلاة والسلام، فقيل له: أعطى عيسى إحياء الموتى ، قال : أعطى محمد حنين الجذع حتى سمع صوته ، فهو أكبر من ذلك.

ومن آيانه كلام الحيوانات وطاعتها له صلى الله عليه وسلم، فمن ذلك سجود الجل ، وشكواه إليه ؛ أخرج الإمام أحمد ، والنسائى عن أنس بن مالك رضى الله عنه ، قال : كان أهل بيت من الأنصار لهم جمل يسنون عليه، وأنه استصعب عليهم، ومنعهم ظهره، وأن الأنصار جاءوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا : إنه كان لنا جمل نسني عليه ، وأنه استصعب علنا ، ومنعنا ظهره ، وقد عطش النخل والزرع ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لاصحابه : قوموا ، فقاموا ، فدخل الحائط ، والجمل في ناحية ، فمشى رسول الله صلى الله عليه وسلم نحوه ، فقالت الأنصار: يارسول الله، قد صار مثل الكلب الكلب، وإنا نخاف عليك صولته، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ لَيْسَ عَلَى مُنَّهُ بَأْسُ ، فَلَمَّا نظر الجمل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أقبل نحوه حتى خر ساجداً بين يديه ، فأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بناصيته ، أذل ماكان قط ، حتى أدَّخله في العمل ، فقال له أصحابه : يارسول الله هذه بهيمة لاتعقل تسجد لك، ونحن نعقل، فنحن أحق أن نسجد لك، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لا يصلح لبشر أن يسجد لبشر ، ولو صلح لبشر أن يسجد لبشر لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها ، من عظم حقه عليها ، وقد ورد فى هذا المعنى عدة أحاديث من طرق تدل على تعدد القصة .

ومن ذلك قصة الذئب، أخرج الإمام أحمد بسند جيد عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه ، قال : عدى الذئب على شاة ، فأخذها ، فطلبه الراعي ، فأخذها منه ، فأقمى الذئب على ذنبه ، وقال : ألا تتق الله ،

تنزع منى رزقاً ساقه الله إلى ، فقال الراعى : ياعجباً ذئب مقعى على ذنبه ، يكلمنى بكلام الإنس ، فقال الذئب : ألا أخبرك بأعجب من ذلك ؟ محمد يثرب يخبر الناس بأنباء ماقد سبق ، قال : فأقبل الراعى يسوق غنمه حتى دخل المدينة ، فزواها إلى زواية من زواياها ، ثم أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فأخبره الحديث .

و اعلم أن قصة كلام الذئب جاءت من عدة طرق أيضاً من حديث أبي هريرة ، وأنس ، وابن عمر ، وجاءت أحاديث أيضاً في كلام الحمار ، وكلام الغزالة ، ولكن لا تخلو أسانيدها عن مقال .

ومن آیاته: نبع الماء من بین أصابعه صلی الله علیه وسلم ، قال القرطبی: قصة نبع الماء من بین أصابعه قد تكررت فی عدة مواطن فی مشاهد عظیمة ، ووردت من طرق كثیرة یفید بجموعها العلم القطعی المستفاد من التواتر المعنوی ، ولم یسمع بمثل هذه المعجزة عن غیر نبینا صلی الله علیه وسلم ، وقد نقل ابن عبد البر عن المزنی أنه قال: نبع الماء من بین أصابعه صلی الله علیه وسلم أبلغ فی المعجزة من نبع الماء من الحجر ، حیث ضربه موسی بالعصی فتفجرت منه المیاه ، لان خروج الماء من الحجارة معهود ، بخلاف خروج الماء من بین اللحم والدم ، انهی .

وقد روى حديث نبع الماء عن جماعة من الصحابة ، منهم أنس ، وجابر ، وابن مسعود ، فق "الصحيحين" عن أنس قال : رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وحانت صلاة العصر ، والتمس الناس الوضوء ، فوضع يده فلم يجدوه ، فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم بوضوء ، فوضع يده

فى ذلك الإناء، فأمر الناس أن يتوضأوا منه، فرأيت الماء ينبع من بين أصابعه ، فتوضأ الناس حتى توضأوا من عند آخرهم ؛ وفي البخاري أنهم كانوا ثمانين رجلا، وفي لفظ : فجعل الما. ينبع من بين أصابعه حتى توضأ القوم ، قال : فقلت : لأنس : كم كنتم ؟ قال : ثلاثمائة ؛ وفي "الصحيحين" أيضاً عن جابر رضى الله عنه ، قال : عطش الناس يوم الحديبية ، فأتو ا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وبين يديه ركوة ، فقالوا : ليس عندنا مانتوضاً به ، ولا نشرب إلا مافى ركوتك ، فوضع صلى الله عليه وسلم يده في الركوة ، فجعل الماء يفور من بين أصابعه ، كأمثال العيون ، فتوضأنا وشربنا ، قيل لجابر : كم كنتم يومئذ ؟ قالوا : لوكنا مائة ألف لكفانا ،كناخمس عشرة مائة ، وفي " صحيّح مسلم" عن جابرقصة نبع الماء فى غزوة بواط أيضاً ، وفيه قال : فرأيت الما. يفور من بين أصابعه ، ثم فارت الجفنة ، واستدارت حتى امتلائت ، وأمرالناس بالاستقاء ، فاستقوا حتى رووا ، الحديث ، وفي "الصحيحين" عن ابن مسعود ، قال : بينها نحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في سفر ، وليس معناه ماء ، فقال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم: أطلبوا من معه فضل ما. ، فأتى بماء ، فصبه فى إناء ، ثم وضع كفه فيه ، فجعل الماء ينسع من بين أصابع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولقد كنا نسمع تسبيح الطعام ، وهو يؤكل ، أخرجه البخاري ، والترمذي ، والنسائي .

ومما يشبه ذلك تفجير الماء ببركته ، وانبعاثه بمسه ودعوته ؛ وروى مسلم في "صحيحه" عن معاذ رضي الله عنه قصة عين تبوك أنهم جايوها ،

وهي تبض بشيء من ماء مثل الشراك ، قال : ثم غرفوا من العين قليلا قليلا حتى اجتمع في شيء ، ثم غسل وجهه ويديه ،ثم أعاده فيها ، فجرت العين بماء كثير ، فاستقى الناس ، وعند ابن إسحاق ، فانخرق من الماء ماله حس كحس الصواعق ، وفى " صحيح البخارى ـ فى غزوة الحديبية "من حديث المسور بن مخرمة ، ومروانَ أنهم نزلوا بأقصى الحديبية ، على ثمد قليل الماء، يتبرضه الناس تبرضاً ، فلم يلبثه الناس حتى نزحوه ، وشكوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم العطش ، فانتزع سهماً من كنانته ، ثم أمرهم أن يجعلوه فيه ، فوالله مازال يجيش بالرى حتى صدروا عنه ، وفى رواية أنه صلى الله عليه وسلم توضأ ومج فى بئر الحديبية من فمه ، فجاشت بالماء كذلك ، وفي بعض الطرق عند غير البخاري أنه توضأ في الدلو ، ومضمض فاه ، ثم مج فيه ، وأمر أن يصب في البّر ، ونزع سهماً من كنانته فألقاه في البئر ، ودعا الله ، ففارت بالماء حتى جعلوا يغترفون بأيديهم منها ، وهم جلوس على شفتها ، فجمع بين الأمرين ، وفي حديث البراء، وسلمة بن الأكوع ، مما رواه البخاري فى قصة الحديبية ، وهم أربعة عشرة مائة ، وبئرها لا تروى خمسين شاة ، فنزحناها ، فلم نترك فيها قطرة ، فقعد رسول الله صلى الله عليه وسلم على جباها ، قال البراء: وأتى بدلو منها فبصق ودعا ، وقال سلمة: فإما دعا ، وإما بصق فيها فجاشت ، فأرووا أنفسهم ، وركابهم ، وفى " الصحيحين " عن عمران بن حصين ، قال : كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر ، فاشتكى إليه الناس من العطش ، فنزل ودعا في الإناء (١) ، ودعا علياً ،

<sup>(</sup>١) في نسخة ٠٠ فلاناً،،

وقال اذهبا فاستقيا الماء، فانطلقا، فتلقيا امرأة بين مزادتين، أوسطيحتين من ماء ، فجاء بها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فاستنزلوها عن بعيرها ، ودعا النبي صلى الله عليه وسلم بإناء، ففرغ فيه من أفواه المزادتين أو السطيحتين، وأوكى أفواههما، وأطلق الغزالي، ونو دي في الناس: أسقوا واستقوا ، فستى من ستى ، واستتى من شاء ، وهي قائمة تنظر إلى مايفعل بها ، وأيم الله لقد أقلع عنها ، وأنه ليخيل إلينا أنها أشد مَــُلاً ة منها حين ابتدأ فيها ، الحديث ؛ وفيه أنها لما أتت إلى قومها ، قالت : والله إنه لاسحر الناس كلهم ، أو أنه رسول الله ، وقالت لهم : فهل لكم في الإسلام ، الحديث . وعن أنس قال: أصاب الناس سنة على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ فبينها الني صلى الله عليه وسلم يخطب في يوم الجمعة ، قام أعرابي ، فقال : يارسول ألله ، هلك المال ، وجاع العيال ، فادع الله لنا ، فرفع بديه و ما نرى فى السماء قرعة ، فوالذى نفسى بيده ماوضعها ، حتى ثار السحاب أمثال الجبال، ثم لم ينزل عن منبره حتى رأيت المطر يتحادر على لحيته ، فمطرنا يومنا ذلك ، ومن الغد ، وبعد الغد حتى الجمعة الآخرى ، وقام ذلك الاعرابي ، أو غيره ، فقال : يارسول الله ، تهدم البناء ، وغرق المال ، فادع الله لنا ، فرفع يديه ، وقال : اللهم حوالينا ولا علينا ، فمايشير إلى ناحية من السحاب إلا انفرجت ، وصارت المدينة في مثل الجوبة ، وسال الوادى قناة شهراً ، ولم يجى. أحدمن ناحيته إلا حدث بالجود ، رواه البخاري، ومسلم.

ومن آيانه صلى الله عليه وسلم تكثير الطعامالقليل ببركته ودعائه

في "الصحيحين " عن جابر في حديثه \_ في غزوة الخندق \_ قال : فانكفأت إلى امرأتي ؛ فقلت : هل عندك شيء ، فاني رأيت الني صلى الله عليه وسلم خمصاً شديداً ، فأخرجت جراباً فيه صاع من شعير ، ولنا بهيمة داجن ، فذبحتها ، وطبخت الشعير حتى جعلنا اللحم في البرمة ، ثم جئت النبي صلى الله عليه وسلم فساررته ، فقلت : يارسول الله ذبحنا بهيمة لنا ، وطحنا صاعاً من شعير ، فتعال أنت ، ونفر معك ، فصاح النبي صلى الله عليه وسلم ياأهل الخندق، إن جابراً صنع سوداً ، في هلا بكم، وقال صلى الله عليه وسلم: ﴿ لا تنزلن برمتكم ، ولا تخبزن عجينكم حتى آتى ، فأخرجت له عجيناً ، فبصق فيه ، وبارك ، ثم عمد إلى برمتنا ، فبصق ، وبارك ، ثم قال : ادع خابزة ، فلتخبز معك ، واقدحي من برمتكم . ولا تنزلوها ، وهم ألوف (١) فأقسم بالله لأكلوا حتى تركوه وانحرفوا ، وأن برمتنا لتغطكما هي ، وأن عجيننا ليخبزكما هو ، وفى " الصحيحين " أيضاً قصة إطعام النبي صلى الله عليه وسلم القوم الذين كانوا سبعين أو ثمانين رجلا من أقراص شعير أرسلت بها أم سليم تحت يد أنس ، وأنهم أكلوا حتى شبعوا ، وجاءت روايات عدة عن أنس في هذا المعنى تدل على تعداد القصة ، وفي " صحيح مسلم " عن أبي هريرة ، قال: لما كان غزوة تبوك أصاب الناس مجاعة ، فقال عمر : يارسول الله أدعهم بفضل أزوادهم، ثم أدع الله لهم بالبركة ، فقال : نعم، فدعا بنطع، فبسط، ثم دعا بفضل أزوادهم، فجعل الرجل يجيء بكف ذرة ، ويجيء الآخر بكسوة حتى اجتمع من ذلك شيء يسير ، فدعا رسول الله صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) في نسخة « ألف » .

بالبركة ، ثم قال : خذوا في أوعيتكم ، فأخذوا في أوعيتهم حتى ماتركوا في العسكر وعاءاً إلا ملا وه ، قال : فأكلوا حتى شبعوا ، وفضلت فضلة ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أشهد أن لاإلـٰــه إلا الله ، وأنى رسول الله، لا يلتي الله " بهما عبد غير شاك ، فيحجب عن الجنة ، ، وفى " الصحيحين " عن أنس قصة إطعام الني صلى الله عليه وسلم أصحابه ، وكانوا زهاء ثلاثمائة رجل من حيس أرسلت به أم سليم مع أنس، وأنهم أكلوا عشرة عشرة حتى شبعوا ، قال أنس : فما أدرى حين وُضعت ، كان أكثر ، أم حين رفعت ؛ وعن سمرة بن جندب ، قال : كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم نتداول من قصعة من غدوة حتى الليل ، يقوم عشرة ، ويقعد عشرة ، قلنا : فماكانت تمد ؟ قال : من أى شي، يعجب ، ماكانت تمد إلا من هُمهنا ، وأشار بيده إلى السماء ، رواه الترمذي ، والدارمي ، وعنه قال: أتى النبي صلى الله عليه وسلم بقصعة فيها لحم، فتعاقبوها من غدوة حتى الليل، يقوم قوم، ويقعد آخرون، فقال رجل لسمرة: هلكانت تمد؟ قال : ماكانت تمد إلا من هُـهنا ، وأشار إلى السماء ، رواه الدارمي ، وابن أبي شيبة ، والترمذي ، والحاكم ، والبيهتي ، وصححوه ، وأبو نعيم ؛ و في حديث عبد الرحمن بن أبي بكر : كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم ثلاثين ومائة ، وذكر الحديث ، وأنه عجن صاع ، وصنعت شاة ، فشوى سواد بطنها ، قال : فما من الثلاثين ومائة إلا وقد حزله من سواد بطنها ، ثم جعل منها قصعتين ، فأكلنا أجمعون ، وفضل في القصعتين ، فحملته على البعير ، رواه البخاري ، والأحاديث في مثل هذا كثيرة .

ومن آياته : إجابة دعائه صلى الله عليه وسلم، وهذا باب واسع جداً ، وإجابة دعوة النبي صلى الله عليه وسلم لجماعته بما دعا لهم متواتر على الجَمَلَة ، معلوم ضرورة ، وقد جاء في حديث حذيفة : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا دعا لرجل أدركت الدعوة ولده وولد ولده ؛ وأخرج البخاري عن أنس ، قال : قالت أمى : يارسول الله ، خادمك أنس ، أدع الله له ، قال : اللهم أكثر ماله وولده ، وبارك له فيما آتيته ، وفي رواية : قال أنس: فوالله إن مالي لكثير، وأن ولدي وولد ولدي ليعادّون اليوم على نحو المائة ؛ وفي رواية : وما أعلم أحداً أصاب من رخاء العيش ما أصبت ، ولقد دفنت بيدي هاتين مائة من ولدي ، لاأقول: سقط ، ولا ولد ولد ، قال القاضى أبو الفضل : ومن هذا دعاؤه لمعاوية بالتمكين فى البلاد، فنال الخلافة، ولسعد بن أبى وقاص أن يجيب الله دعوته، فما دعا على أحد إلا استجيب له، ودعا بعز الإسلام بعمر ، أو بأبي جهل ، فاستجيب له في عمر ، قال ابن مسعود : مازلنا أعزة منذ أسلم عمر ، وأصاب الناس في بعض مغازيه عطش ، فسأله عمر الدعاء ، فدعا ، فجاءت سحابة ، فسقتهم حاجتهم ، ثم أقلعت ؛ ودعا في الاستسقاء فسقوا ، ثم شكوا إليه ضرر المطر، فدعاً ، فصحواً ، وقال للنابغة : لا يفضض الله فاك ، فما سقطت له سن ، وفي رواية: فكان أحسن الناس ثغراً ، إذا سقطت له سن نبتت له أخرى ، وعاش عشرين ومائة ، وقيل: أكثر من هذا ، ودعا لابن عباس: « اللهم فقهه في الدين ، وعلمه التأويل » فسمى بعد الحبر ، وترجمان القرآن ؛ ودعا لعبد الله بن جعفر بالبركة في صفقة يمينه ، فما اشترى شيئاً إلا ربح

فيه ، ودعا للمقداد بالبركة ، فكان عنده غرائر من المال ؛ ودعا بمثله لعروة ابن أبى الجعد ، فقال : لقد كنت أقوم بالكناسة ، فما أرجع حتى أربح أربعين ألفاً ، وقال البخارى فى حديثه : فكان لو اشترى التراب ربح فيه ، ودعاً لأم أبي هريرة ، فأسلمت ؛ ودعاً لعلى رضى الله عنه أن يكنني الحر والقر، فكان يلبس في الشتاء ثياب الصيف، وفي الصيف ثياب الشتاء، ولا يصيبه حر، ولا برد، وسأله الطفيل بن عمرو آية لقومه لما ذهب إليهم يدعوهم إلىالا سلام، فقال: اللهم نور له، فسطع له نور بين عينيه، فقال: يارب أخاف أن يقولوا مثله، فتحول إلى طرف سوطه، فكان يضيء في الليلة المظلمة ، فسمى ذا النور ؛ ودعا على مضر فأقحطوا حتى استعطفته قریش ، فدعا لهم ، فسقوا ؛ ودعا علی کسری حین مزق كتابه أن يمزق الله ملكه ، فلم تبق له باقية ، قال القاضي : ولم يبق لفارس رياسة في أقطار الدنيا؛ ودعا على صي قطع عليه الصلاة أن يقطع الله أثره فأقعد ؛ وقال لعتبة بن أبي لهب : اللهم سلط عليه كلباً من كلابك ، فأكله الأسد ، وحديثه المشهور في " الصحيحين" من رواية ابن مسعود في دعائه على قريش حين وضعوا السلى على رقبته، وهو ساجد، وسماهم، قال: فوالذي بعث محمداً بالحق لقد رأيت الذي سمى صرعى يوم بدر ، ثم سحبوا إلى القليب ، قليب بدر .

ومنها إبراء ذوى العاهات ، خرج الإمام عثمان بن سعيد الدارمى عن ابن عباس رضى الله عنه ، أن امرأة جاءت بابن لها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقالت : يارسول الله إن ابنى به جنون ، وأنه

ليأخذه عند غدائنا وعشائنا ، فمسح رسول الله صلى الله عليه وسلم صدره ، فتعتعه ، وخرج من جوفه مثل الجرو الأسود يسعى ؛ وفي حديث أبي سعيد في غزوة خيبر أنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : أين على بن أبى طالب ، فقالوا : يارسول الله هو يشتكي عينيه ، قال : فأرسل إليه ، فأتى به ، فبصق رسول الله صلى الله عليه وسلم فى عينيه ، ودعا له ، فبرأ حتى كأن لم يكن به وجع ؛ أخرجه البخارى ؛ وفي رواية مسلم من طريق إياس بن سلمة عن أبيه ، قال : فأرسلني رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى على ، فجئت به أقوده أرمد، فبصق فى عينيه ، فبرأ ، وأصيبت يوم أحد عين قتادة بن النعان حتى وقعت على وجنته ، فأتى بها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال : يارسول الله إن لى امرأة أحبها ، وأخشى إن رأتني تقذرني، فأخذها رسول الله صلى الله عليه وسلم بيده ، وردها إلى موضعها، وقال: اللهم أكسه جالا، فكانت أحسن عينيه، وأحسهما نظراً ، وكانت لاترمد إذا رمدت الأخرى ، وقد وفد على عمر ابن العزيز رجل من ذريته ، فسأله عمر من أنت ؟ فقال :

أبونا الذى سالت على الخدعينه، فردت بكف المصطنى أيما رد فعادت كما كانت لأول أمرها، فياحسن ماعين، وياحسن ماخد

فوصله عمر ، وأحسن جائزته ، قال السهيلى : وفى رواية : أصيبت عيناى يوم أحد فسقطتا على وجنتى ، فأتيت بهما النبي صلى الله عليه وسلم فأعادهما مكانهما ، وبصق فيهما ، فعادتا تبرقان ، قال الدارقطنى : هذا حديث غريب ، وتفرد به عمار بن نصر عن مالك ، وهو ثقة ، ويجمع بين الروايتين بأن

أحد الرواة ظن أن الساقطة واحدة ، وبعضهم إن صحت الرواية عنه علم أنها ثنتان ، ومن قواعدهم أن زيادة الثقة مقبولة ، وأصيب سلمة يوم خيبر بضربة فى ساقه ، فنفث فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاث نفثات ، فما اشتكاها قط ، رواه البخارى ، والأخبار فى هذا المعنى أكثر مما ذكرناه.

و من آياته صلى الله عليه و سلم عصمته من الناس ، وكفاية أذاهم ، على شدة العداوة ، ومع وحدته ، وقلة عضده ، وناصره ، وكان صلى الله عليه وسلم يدعو إلى الإيمان بالله وحده ، وينادى عليهم في أنديتهم بتسفيه أحلامهم ، وسب آلهتهم ، ورميها بكل عيب وسوء ، فيبالغون حتى أقرب أقاربه ، كعمه أبي لهب ، في إيذائه ، والتجرى عليه لكثرتهم ، ووحدته صلى الله عليه وسلم ، وهو مع ذلك محروس بحراسة الله تعالى مكلوء بكلاءته ، محفوظ بحفظه ، متماد على ماهو عليه ، غير ملتفت إلى أذاهم ، إلى أن مكنه الله من نواصي أعدائه ، فأذاق من بق منهم على كفره الهوان ؛ فروى مسلم في " صحيحه " عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال: قال أبو جهل: هل يعفر محمد وجهه بين أظهركم؟ قالوا: نعم، قال: واللات والعزى لئن رأيته يفعل ذلك، لاطأن على رقبته، أو لاعفرن وجهه فى التراب ، ثم إنه أتى النبي صلى الله عليه وسلم وهو يصلى ليطأ على رقبته ، قال : فما فجأهم منه إلا وهو ينكص على عقبيه ، ويتتى بيده ، فقيل له: مالك ، قال: إن بيني و بينه خندقاً من نار ، وهو لا ، وأجنحة ، فقال الني صلى الله عليه وسلم: « لو دنا مني لاختطفته الملائكة عضواً عضواً »؛ وعن جابر ، قال : غزونا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل نجد

فأدركنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فى وادكثير العضاه ، فنزل رسول الله صلى الله عليه وسلم تحت شجرة، فعلق سيفه بغصن من أغصانها، وتفرق الناس بالوادي يستظلون بالشجر ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إن رجلا أتانى وأنا نائم ، فأخذ السيف ، فاستيقظت ، وهو قائم على رأسي ، والسيف في يده صلتاً ، فقال : من يمنعك مني ؟ قلت : الله ، فشام السيف، وها هوذا جالس، ، ثم لم يعرضله رسول الله صلى الله عليه وَسَلَّمَ ، وَكَانَ مَلَكَ قُومُه ، فانصرف حين عَفَا عَنْه ، وقال : والله لاأكون فى قوم هم حرب لك، أخرجه البخارى ، ومسلم ، ومن هذا الباب العبرة المشهورة والكفاية التامة، عند ماأجمعت قريش على قتله ، وبيَّتوه لما أراد الهجرة ، فخرج عليهم من بيته ، فقام على ريوسهم ، وقد ضرب الله على أبصارهم ، وذرى التراب على ريوسهم ، وخلص منهم ، ثم حمايته ، إذ هو ، وأبو بكر في الغار ، وقد وقف الكفار على بابه بما هيأ الله من الآيات ، ومن العنكبوت الذي نسج عليه ، حتى قال أمية بن خلف حين قالوا : ندخل الغار : ما أربكم فيه ، وعليه من نسج العنكوت ما أرى أنه قبل أن يولد محمد؟! ووقفت حمامتان على فم الغار ، فقالت قريش : لوكان فيه أحد لما كانت هناك الحمام ، ثم قصة سراقة بن مالك بن جعشم حين أتبعه على فرسه ، ليأسره لقريش ، حيث جعلوا عليه الجعائل ، فلما قرب منه دعا عليه النبي صلى الله عليه وسلم ، فساخت قوائم فرسه ، ثم دعاه وأبا بكر بالأمان، وقال: ما أصبت إلامن جهتكم، ووقع في نفسه ظهور النبي صلى الله عليه وسلم ، فطلب منه أن يكتب له أماناً ، فأمر أبا بكر فكتب له ، فانصرف يقول للناس : كفيتم ماهنا ، ومن مشهور ذلك خبر عامر بن الطفيل ، وأربد بن قيس حين وفدا على النبي صلى الله عليه وسلم ، وكان عامرقال له : أنا أشغل عنك وجه محمد ، فاضربه أنت ، فلم يره فعل شيئاً ، فلما كلمه فى ذلك ، قال له : والله ماهممت أن أضربه إلاوجدتك بينى وبيته ، أفأضربك ؟ وعن فضالة بن عمرو ، قال : أردت قتل النبي صلى الله عليه وسلم عام الفتح ، وهو يطوف بالبيت ، فلما دنوت منه ، قال : فضالة ؟ قلت : نعم ، قال : ما كنت تحدث به نفسك ؟ قلت : لاشيء ، فضحك ، واستغفر لى ، ووضع يده على صدرى ، فسكن قلبى ، فوالله فضحك ، واستغفر لى ، ووضع يده على صدرى ، فسكن قلبى ، فوالله فضحك ، واستغفر لى ، ووضع يده على صدرى ، فسكن قلبى ، فوالله المنفات مارفعها حتى ماخلق الله عليه وسلم كثيرة جداً ، قد أفردت بالمصنفات في معجزات نبينا صلى الله عليه وسلم كثيرة جداً ، قد أفردت بالمصنفات الكبار عند المتقدمين والمتأخرين ، وإنما ذكرنا من صحيحها ومشهورها ما هو كالأنموذج الدال على ماوراءه ، وبالله التوفيق .

## فصــــــل

في بيان أن هذه الآخبار تفيد العلم ليعرف بطلان قول النصراني: إن هذه المعجزات ممالم يكن عليه شهود، فنقول: هذه المعجزات منها ماهو في القرآن، وقد علم بالضرورة عند الموافق والمخالف إتيانه من قبل محمد صلى الله عليه وسلم، كما قدمنا الإشارة إلى ذلك ؛ ومنها ماهو متواتر، كنبع الماء من بين أصابعه، وحنين الجذع، وتكثير الطعام، فما من طبقة من طبقات الآمة إلا وهذه المعجزات منقولة عنده، وتواترها أعظم من تواتر مجود السهو، فان سجود تواتر من الاحكام، فهو أعظم من تواتر سجود السهو، فان سجود

السهو متواتر مقطوع به ، مع أنه إنما كان مرات قليلة ، ولا يحصره إلا المصلون خلفه ، لتلك الصلاة ، وكذلك حكمه صلى الله عليه وسلم بالشفعة فيها لم يقسم ، وكذلك نقلهم لنصب الزكاة ، فانه مع كونه متواتراً مقطوعاً به ، فلم يسمعه منه إلا طائفة قليلة ، وأمثال ذلك كثيرة ، إنما سمعها طائفة من الامة هم أقل بكثير بمن شاهد آياته ، قال بعض الأئمة : ومن المعلوم بالضرورة أنه قد جرى على يديه عليه الصلاة والسلام آيات وخوارق عادات إن لم يبلغ واحد منها معيناً ، القطع ، فيبلغه جميعها ، فلا مرية في جريان معانيها على يديه ، ولا يختلف مؤمن ولا كافر أنه جرت على يديه عجائب ، وإنما خلاف المعاند في كونها من قبل الله ، وقد قدمنا إيضاح الدلالة على كونها من قبل الله ، وقد قدمنا إيضاح الدلالة على كونها من قبل الله ، وأن ذلك بمثابة قوله : صدق عبدى فأطيعوه ، فهذا أحد الوجوه في إثبات هذه المعجزات ، وهو التواتر العام .

الوجه الثانى: التواتر الخاص، وذلك فى كثير من أفراد هذه المعجزات، فإن الآخبار قد تستفيض وتتواتر عند قوم دون قوم، بحسب طلبهم لها، وعلمهم بمن أخبر بها، وما دل من الدلائل على صدقهم، وأهل العلم بحديث النبي صلى الله عليه وسلم لهم من العلم بهذا ماليس عند غيرهم، كما أن أصحاب مالك، والشافعي، وغيرهما عند كل طائفة من أقوال متبوعيهم، وأخباره ما يقطعون به، وإن كان غيرهم لا يعرفه، والأطباء عندهم من كلام بقراط وأمثاله كذلك، وأهل العلم بأيام الإسلام يعلمون من سيرة الخلفاء ومغازيهم ما يقطعون به، وإن كان غيرهم لا يعرفه،

بل أهل العلم بالرجال يعلمون من حال آحاد الصحابة والتابعين ، ومن بعدهم مالا يعلمه غيرهم ، والنحاة يعلمون من حال سيبوية وأمثاله مالا يعلمه غيرهم ، فكيف بمن هو عند أتباعه أعلا قدراً مِن كل عالم ، وأرفع منزلة منكل ملك، وهم أرغب الخلق في معرفة أحواله، وأعظم الناس تحرياً للصدق فيها ، ولردالكذب منها حتى صنفوا الكتب الكثيرة في أخبار جميع من روى شيئاً من أخباره ، وذكروا من الجرح والتعديل ، ووقعوا فى ذلك ، وبالغوا مبالغة لايوجد مثلها لاحد من الامم ، ولا لاحد من هذه الامة إلا لأهل الحديث ، وميزوا في المنقولات بين الصدق والكذب، فيردون الكذب، وإن كان فيه من فضائل نبيهم، وأعلام نبوته ماهو أعظم مما يقبلون، ويقبلون الصدق، وإن كان فيه شبهة يحتج بها المنازع ، قال عبد الرحمن بن مهدى : أهل العلم يثبتون مالهم وعليهم ، وأهل البدع لايثبتون إلا مالهم ، فاذا كان أولئك فيما ينقلونه عن متبوعهم جازمين به لايكون إلا صدقاً ، فهؤلاء مع جزمهم بالصدق واتفاقهم على التصديق أولى .

قال شيح الإسلام أبو العباس: وعامة أخبار "الصحيحين" مما اتفق أهل الحديث على التصديق بها ، وجزموا بذلك .

الوجه الثالث: في تصحيح هذه المعجزات التواتر المعنوى، وهذا بما اتفق عليه عامة الطوائف، فإن الناس يسمعون أخباراً متفرقة تتضمن شجاعة على، وعمر، وأمثالها، وسخاء حاتم، ومعن، وأمثالها، وحلم الاحنف، ومعاوية، وأمثالها، فيحصل علم ضرورى بأن الشخص

موصوف بهذا ، وإن كان كل خبر لو تجرد لم يفد العلم ، فهذه الاحاديث وأضعاف أضعاف أضعاف أضعاف مانقل عن الواحد من هؤلاء ، ونقلتها أجل وأكبر ، وعلم المسلمين بها أعظم من علم أهل الكتاب بآيات موسى ، وعيسى ، فما يذكرون من حجة في صحة نقلها إلا وحجة المسلمين فيما ينقلونه عن نبيهم وأصحابه أظهر وأقوى .

الوجه الرابع: أنها تكون بمحضر من الخلق الكثير، كتكثير الطعام يوم الحندق، ونبع الماء من بين أصابعه يوم الحديبية، وفيضان البُّر بها، وكلهم صالحون لا يعرف فيهم من تعمد كذبة واحدة، وكان بعضهم ينقلها قدام آخرين عن حضرها، فيذهب أولئك فيخبرون بها أولئك، فيصدق بعضهم بعضاً؛ ويحكى هذا مثل ماحكى هذا ، من غير تواطؤ ، وأدنى أحواله أن يقرره ولا ينكره ، ونعلم بموجب العادة الفطرية ، و بما كان عليه السلف من تحرى الصدق ، وشدة توقيهم الكذب على نبيهم صلى الله عليه وسلم ، وروايتهم عنه التحذير من الكذب عليه ، وتعظيم الوعيد على ذلك، كما في الحديث المتواتر عنه: « من كذب على " متعمداً ، فليتبو أ مقعده من النار ، ، أنهم لم يكونو ا يقرون من يعلمون أنه يكذب عليه ، بل نعلم أنه لوكان ماسمعوه منكراً عندهم ، وغير معروف لديهم لأنكروه، كما أنكر بعضهم على بعض أشياء رواها في السنن والسير، وغير ذلك ، وخطأ بعضهم بعضاً ، ووهمه في ذلك في قضايا معلومة ، ومن تعقل ماذكرناه علم قطعاً أنهم متفقون على نقل تلك المعجزات، كما اتفقوا على نقل القرآن، ومما يبين ذلك أن ماأنكره بعضهم

على الآخر ، وإن كانوا متأخرين عن الصحابة أو جب التنازع في حكم ذلك كتنازعهم ، هلكان يجهر بالبسملة في الصلاة الجهرية ، أو يداوم على القنوت في الفجر ، وهو من أهون الأمور ، إذ كلهم متفقون على صحة صلاة من فعل أو ترك، ولكن لما تنازعوا في فعله تنازعوا في الحكم، فعلم أن ماكان مشهوراً في الأمة عن النبي صلى الله عليه وسلم ولم ينكره أحد من علمائها كانت الأمة متفقة على نقله ، وكذلك حجه ، فانهم متفقون على ماتواتر عنه من أنه لم يحج بعد الهجرة إلا حجة واحدة ، وأنه عاش بعدها نحو من ثلاثة أشهر ، قال أبو العباس : واتفقوا على أنه لما حج أمر أصحابه إلا من ساق الهدى إذا طاف وسعى ، أن يحل ، وأنه لم يعتمر هو وأصحابه الذين حجوا معه بعد الحج إلا عائشة ، وأنه لم يحل ، و لا من ساق الهدى معه ، وإنما اشتبه على بعضهم بعض ألفاظه ، أو بعض الأمور التي تخني على كثير من الناس ، وكان الصحابة ينقلون تمتعه ، ومرادهم أنه قرن بين العمرة والحج، وبعضهم قال: أفرد الحج، فظن بعض الناس أنه اعتمر بعد الحج، وقال بعضهم: قرن، فظن بعض الناس أنه طاف طوافين، وسعى سعيين، ومن أسباب الغلط أن الصحابة يستعملون تلك الالفاظ في غير المعانى التي استعملها من بعدهم ، قال : ومن تدبر هذا أفاده علماً يقيناً بصحة هذه المعجزات عنه .

الوجه الخامس: إن كل طائفة من العلماء عن صنف فى علوم الأثر قد تواتر عندهم من هذه الآيات مافيه كفاية ، فكتب التفسير متواتر فيها ، وكذلك كتب السير ، وإن لم يكن

هذا مقصوداً منها ، وإنما المقصود ماأصوله تلك الكتب من الأحكام وغيرها ، فنقل كل طائفة يفيد العلم اليقيني ، فكيف بنقل الكل .

وهذه الأوجه التيذكر ناها يستدل بها تارة على تواتر الجنسالعام، وهذا أقل ما يكون ، وعلى تواتر جنس جنس منها ، كتكثير الطعام ، وكالطهور ، وعلى نوع نوع ،كنبع الماء من بين أصابعه ، وعلى تو اتر شخص شخص ، كحنين الجذع ، وكل ما أمعن الإنسان في ذلك النظر ، واعتبره بأمثاله ، وأعطاه حقه من النظر والاستدلال ، ازداد به علماً ويقيناً ، وتبين له أن العلم بذلك أظهر من جميع مايطلبه بالآخبار المتواترة ، فليس في الدنيا علم مطلوب بالأخبار المتواترة إلا والعلم بآيات الرسول، وشرائع دينه أظهر من ذلك ، وما من حال أحد من الانبياء ، والملوك ، والعلماء وأقواله ، وأفعاله ، وسيرته إلا والعلم بأحوال محمد صلى الله عليه وسلم أظهر، وما من علم يعلم بالتواتر بما هو موجود الآن، كالعلم بالبلاد البعيدة، إلا والعلم بحال المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها ، وما هم عليه من الدين ، وما ينقلونه عن نبيهم من آياته، وشرائع دينه أظهر تحقيقاً ، لقوله تعالى: ﴿ هُوَ الذِّي أُرسَلُ رَسُولُهُ بِالْهُدِي وَدَيْنِ الْحَقِّ لَيْظَهُرُهُ عَلَى على الدين كله ، وكنى بالله شهيداً ﴾ وظهوره على الدين كله بالعلم والحجة والبيان ، إنما هو بما يظهره من آياته ، وذلك إنما يتم بما ينقل عن محمد صلى الله عليه وسلم من آياته التي هي الأدلة ، وشرائعه التي هي المدلول المقصود بالأدلة ، فهذا قد أظهره الله علماً وحجة وبياناً على كل دين ، كما أظهره قوة ، و نصراً ، وتأييداً على كل دين ، والحمد لله رب العالمين .

وكل واحد من هذه الاوجه الخسة التي ذكرناها يفيد العلم بصحة هذه المعجزات، فكيف وهي كلها متظاهرة.

وهذه غير البراهين المستفادة من القرآن ، فان تلك قد تجرد لها طوائف ذكروا من أنواعها وصفاتها كثيراً ، حتى بينوا أن مافى القرآن من الآيات يزيد على عشرات الألوف، وقد أشرنا فما تقدم الى مجامع ذلك وأصوله الذي يرجع إليها ، وهذان غير مافي كتب أهل الكتاب من الأخبار به مما قدمنا بعضه ، وهذه الثلاثة غير مافي شريعته ، وغير صفات أمته، وغير مايدل على نبوته من المعرفة بسيرته وأخلاقه، وهذا كله غير نصرالله له، وإكرامه لمن آمن به، وعقوبته لمن كفر به، فإن تعداد أعيان دلائل النبوة لايمكن لبس الإحاطة به، وذلك أنه لماكان الإيمان به واجباً على كل أحد بتين الله لكل شخص مالايتين لآخرين ، كما أن دلائل الربوبية أعظم وأكبر من كل مدلول، ولكل قوم، بل لكل إنسان من الدلائل التي يريه الله إياها في نفسه، وفي الآفاق، مالا يعرف أعيانها قوم آخرون، قال الله تعالى: ﴿ سنريهم آياتنا فى الآفاق ، وفى أنفسهم ، حتى يتبين لهم أنه الحق ﴾ والضمير عائد على القرآن عند المفسرين ، كما دل عليه قوله تعالى: ﴿ قُلُ أُرأَيتُم إِنْ كَانَ مِنْ عَنْدُ الله ، ثَمْ كَفْرَتُم به ، مِنْ أَصْل ممن هو في شقاق بعيد ﴾ ثم قال: ﴿ سنريهم آياتنا في الآفاق، وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق ، أو لم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد ﴾ فأخبر تعالى أنه سيرى الناس في أنفسهم ، وفي الآفاق من الآيات العيانية مايبين لهم أن الآيات المسموعة حق، فيتطابق العقل و السمع، ويتفق العيان

والقرآن ، و تصدق المعاينة والخبر ، قاله شيخ الإسلام أبو العباس .

و إذا عرف ماقررناه تبين بطلان قول النصر اني: إن هذه المعجزات مما لم يكن عليه شهود ، وقامت الحجة ، وانقطعت المعذرة ؛ واعلم أنه لم يبق للمخالف ما يتعلل به سوى العناد المحض ، والكفر الصراح ، وما أحسن ماقال الإمام أبو عبد الله بن القيم : إنه لا يمكن ألبتة أن يؤمن يهودى بنبوة مُوسى إن لم يؤمن بنبوة محمد عليهما الصلاة والسلام ، ولا يمكن نصرانياً أن يقر بنبوة المسيح إلا بعد إقراره بنبوة محمد عليهما الصلاة والسلام ، وبيان ذلك أن يقال لهاتين الامتين : أنتم لم تشاهدوا هـلذين الرسولين ، ولا شاهدتم آياتهما ، وبراهين نبوتهما ، فكيف يسع عاقلا أن يكذب نبياً ذا دعوة شائعة ، وكلمة قائمة ، وآيات باهرة ، ويصدق من ليس مثله ، ولا قريباً منه في ذلك ، لأنه لم ير أحد النبيين ، ولا شاهد معجزاته ، فإذا كذب بنبوة أحدهما لزمه التكذيب بنبوتهما ، وإن صدق أحدهما لزمه التصديق بنبوتهما، فمن كفر بنيٌّ واحد، فقد كفر بالأنبياء كلهم ، ولم ينفعه إيمانه ، قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكَفُّرُونَ مالله ورسله ، و ريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ، ويقولون نؤمن ببعض و نكفر ببعض ، ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلا ، أو لئك هم الكافرون حقاً ، وأعتدنا للكافرين عذاباً مهيناً ، والذين آمنوا بالله ورسله ، ولم يفرقوا بين أحد منهم ، أولئك سوف يؤتيهم أجورهم ، وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ وقال تعالى : ﴿ آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون ، كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله ، لانفرق بين أحد

من رسله ﴾ فنقول للمغضوب عليه: هل رأيت موسى ، وعاينت معجزاته؟ فبالضرورة يقول: لا ، فنقول له: بأى شيء عرفت نبوته ، وصدقه ، فله جوابان : أحدهما أن يقول : أبي عرفني ذلك ، وأخبرني به ؛ الثاني : أن يقول : التواتر ، وشهادات الأمم حقق ذلك عندى ، كما حقق خبرهم وشهاداتهم ، وجود البلاد النائية ، والبحار والأنهار البعيدة ، وإن لم أشاهدها ، فإن اختار الجواب الأول ، وقال: إن شهادة أبي و إخباره إياى بنبوة موسى ، كان سبب تصديق نبوته ، فيقال له : فلم كان أبوك عندك صادقا، وكلامه معصوماً عن الكذب، وأنت ترى الكفار يعلمهم آباؤهم ماهو كفر عندك ، فاذا كنت ترى الاديان الباطلة ، والمذاهب الفاسدة قد أخذها أربابها عن آبائهم ، كأخذ مذهبك عن أبيك ، وأنت تعلم أن الذي هم عليه ضلال ، فيلزمك أن تبحث عما أخذته عن أييك خوف أن تكون هذه حاله ، فان قال : إن الذي أخذته عن أبي أصح من الذي أخذه الناس عن آبائهم ، كفاه معارضة غيره له بمثل قوله ، فان قال: أبي أصدق من آبائهم ، وأعرف وأفضل ، عارضه سائر الناس في آبائهم بنظير ذلك ، فان قال : أنا أعرف حال أبي ، ولا أعرف حال غيره ، قيل له : فما يؤمنك أن يكون غير أبيك أصدق من أبيك، وأفضل وأعرف؟! و بكل حال ، فان كان تقليده لا بيه حجة صحيحة ، كأن تقليد غيره لابيه كذلك ، وإنكان ذلك باطلا كان تقليده لابيه ماطلا ، فان رجع عن هذا الجواب ، واختار الجواب الثاني ، وقال : إنما علمت نبوة موسى بالتواتر قرناً بعد قرن ، فإنهم أخبروا بظهوره ومعجزاته وآياته ،

وبراهين نبوته التي تضطر إلى تصديقه ، فيقال له: لاينفعك هذا الجواب، لأنك قد أبطلت ماشهد به التواتر من نبوة المسيح ، ومحمد عليهما الصلاة والسلام ، فان قال : تواتر ظهور موسى ومعجزاته وآياته ، ولم يتواتر ذلك في المسيح ، ومحمد ، قيل : هذا هو اللائق ببهت الأمة الغضبية ، فان الأم جميعهم قد عرفوا أنهم قوم بهت . وإلا فمن المعلوم أن الناقلين لمعجزات المسيح ، ومحمد عليهما الصلاة والسلام أضعاف أضعاف أضعاف كم بكثير ، والمعجزات التي شاهدها أوائلهم لا تنقص عن المعجزات التي أتى بهاموسى عليه السلام ، وقد نظمها (۱) عنهم أهل التواتر جيلا بعد جيل ، وقر نا بعد قرن ، وأنت لا تقبل خبر التواتر في ذلك ، وترده ، فيلزمك أن لا تقبله في أمر موسى .

ومن المعلوم بالضرورة أن من أثبت شيئاً ، ونني نظيره ، فقد تناقض ، وإذا اشتهر النبي في عصره وصحت نبوته في ذلك العصر بالآيات التي ظهرت معه لأهل عصره ، ووصل خبره إلى أهل عصر آخر ، وجب عليهم تصديقه والإيمان به ، وموسى ، والمسيح ، ومحمد في هذا سواء ، ولعل تواتر الشهادات بنبوة موسى أضعف من تواتر الشهادة بنبوة عيسى ، لأن الأمة الغضبية قد مزقها الله كل عزق ، وقطعها في الأرض ، وسلبها ملكها وعزها ، فلا عيش لها إلا تحت قهر سواها من الأمم لها ، مخلاف ملكها وعزها ، فلا عيش لها إلا تحت قهر سواها من الأمم لها ، مخلاف أمة عيسى عليه السلام ، فإنها قد انتشرت في الأرض ، وفيهم الملوك ، ولهم المالك ، وأما الحنفاء فمالكهم قد طبقت مشارق الأرض ومغاربها ، وملاوا الدنيا سهلا وجبلا ، فكيف يكون نقلهم لما نقلوه كذبا ، ونقل وملاوا الدنيا سهلا وجبلا ، فكيف يكون نقلهم لما نقلوه كذبا ، ونقل

<sup>(</sup>١) في نسخة ١٠ نقلها،،

الأمة الغضبية الجاهلية القليلة الذليلة صدقاً ، فثبت أنه لا يمكن يهو دياً على وجه الأرض يصدق بنبوة موسى إلا بتصديقه وإقراره بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم، ولا يمكن نصرانياً ألبتة الإيمان بالمسيح إلا بعد الإيمان بمحمد صلى الله عليهما وسلم ، ولا ينفع هاتين الامتين شهادة المسلمين بنبوة موسى والمسيح ، لأنهم إنما آمنوا بهما على يد محمد صلى الله عليه وسلم، فكان إيمانهم بهما من الإيمان بمحمد ، وما جاءً به، فلولاه ماعرفنا نبوتهما ، ولا آمنا بهما ، ولا سيما ، فان أمة الغضب والضلال ليس بأيديهم عن أنبيائهم مايوجب الإيمان بهم ، فلو لا القرآن ، ومحمد صلى الله عليه وسلم ماعرفنا شيئاً من آيات الأنبياء المتقدمين ، فمحمد صلى الله عليه وسلم وكتابه هو الذي قرر نبوة موسى، ونبوة المسيح، لااليهود والنصاري ، بلكان نفس ظهوره ومجيئه تصديقاً لنبوتهما ، فانهما أخيرًا به، وبشرًا بظهوره، فلما بعثكان بعثه تصديقاً لهما ، وهذا أحد المعنيين في قوله تعالى : ﴿ بل جاء بالحق وصدق المرسلين ﴾ أي مجيئه تصديق لهم من جهتين: من جهة إخبارهم بمجيئه ، ومبعثه ، ومن جهة إخباره بمثل ماأخبروا به ، ومطابقة ماجاء به لما جاءوا به ، قال الرسول الأول: إذا أتى بأمر لايعلم إلا بالوحى ، ثم جاء نبي آخر لم يقارنه في الزمان ، ولا في المكان ، ولا تلقي عنه بمثل ماجاء به سواءاً ، دل ذلك على صدق الرسولين الأول والآخر ، وكان ذلك بمنزلة رجلين: أخبر أحدهما بخبر عن عيان، ثم جاء آخر من غير بلده، وناحيته، بحيث يعلم أنه لم يجتمع به، و لا تلقى عنه ، و لا عمن تلقى عنه ، فأخبر بمثل ماأخبر به م ١٥ -- منحة القريب

الأول سواءاً ، فانه يضطر السامع إلى تصديق الأول والثانى ، فالمعنى أنه لم يأت مكذبا لمن قبله من الأنبياء مزرياً عليهم ، كما يفعل الملوك المتغلبة على الناس بمن تقدمهم من الملوك ، بل جاء مصدقا لهم ، شاهداً بنبوتهم ، ولو كان كاذباً متقولا منشئاً من عنده شيئاً بما جاء به ، لم يصدق من قبله ، بل كان يزرى بهم ، ويطعن عليهم ، كما يفعل أعداء الأنبياء ، انتهى .

## فصـــــــل

وأعلم أن آيات النبوة ومعجزاتها لاتختص بحال التحدى ، أو حال دعوى النبوة ، كما ظنه بعض أهل الكلام ، بل تكون في حياة الرسول ، وقبل مولده، وبعد وفاته، لكن لابد من آيات في حياته تقوم بها الحجة، كما قال صلى الله عليه وسلم: م مامن الانبياء ني إلا أعطى من الآيات ما آمن على مثله البشر ، و كما قال الله تعالى : ﴿ أَلَمْ يَأْتُكُمْ نَبَّأَ الَّذِينَ مِن قَبِّلُكُمْ ، قوم نوح، وعاد، وتمود، والذين من بعدهم لا يعلمهم إلا الله ، جاءتهم رسلهم بالبينات ﴾ الآيات ، وقال تعالى : ﴿ وَكُلَّ ضَرَّبُنَا لَهُ الْأَمْثَالُ ، وكلاً تبرنا تتبيراً ﴾ فأخبر سبحانه أنه ضرب الأمثال لجميعهم وأهلكهم بعد إقامة الحجة عليهم ، والآيات في هذا كثيرة ، وكانت آيات نبينا صلى الله عليه و سلم غير مختصة بما بعد البعثة ، بل ظهرت آياته قبل مولده ، وعند مولده، وحال نشأته، ثم ظهرت الآيات الكبار بعد بعثته، منها ماوقع مقارناً للتحدى ، ومنها غير ذلك ، ثم استمرت آياته ومعجزاته بعد وفاته ، وعلى ممرالسنين، وتعاقب الدهورمن وقوع ماأخبر به من الغيوب، ومن ظهور دينه على الدين كله ، واقتران العز والظهور بطاعته ، وإتباع

شريعته ، والذل والصغار بإضاعة أمره ، ومخالفته ، مما يبين ذلك للمتوسمين في عموم الناس ، وفي خاصة أنفسهم ، وأكبر ذلك وأعظمه معجزة القرآن المستمرة على بمر السنين ، وبقاؤه محفوظاً ، كما أنزل غضاً طرياً ، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها ، وهو خير الوارثين .

قال بعض أثمتنا : ومما ينبغي أن يعلم أن الله إذا أرسل نبياً ، وأتى بآية دالة على صدقه ، قامت بها الحجة ، وظهرت بها الحجة ، فمن طالب بآية ثانية لم تجب إجابته، بل، وقد لاتنبغي ، لأنه إذا جاء بثانية طولب بثالثة ، فإذا جاء بها طولب برابعة ، وطلب المتعنتين لاأمد له ، ومعلوم أن من قامت عليه الحجة في مسألة ، أو في حق من حقوق العباد التي يتخاصمون فيها ، لو قال : أنا لاأقبل حتى تقوم على حجة ثانية و ثالثة ، كان ظالمًا ، ولم تجب إجابته ، ولا يمكن الحكام الخصوم من ذلك ، فحق الله الذي أو جب على عباده من توحيده ، والإيمان به وبرسله أولى ، ثم قد يكون في تتابع الآيات حكمة فتتابع ، كآيات محمد صلى الله عليه وسلم لعموم دعوته ، فإن الأدلة كلما كثرت كان أظهر ، فقد يعرف دلالة أحدالادلة من لا يعرف دلالة الآخر ، وقد يبلغ هذا مالا يبلغ هذا ، وقد يرسل الأنبياء بآيات متتابعة ، ويقسى قلوب الكفار عن الإيمان لينتشر ذلك، ويظهر، ويبلغ ذلك قوماً آخرين، فيصير سبباً لإيمانهم، كما فى التوراة أنه يقسى قلب فرعون ليظهر عجائبه ، وآياته ، وكما صد المكذبين بمحمد صلى الله عليه وسلم حتى يسعوا في معارضته ، والقدح في آياته ، فيظهر بذلك عجزهم عن معارضة القرآن ، وغيره من آياته ،

بخلاف ما لو اتبع ابتداءاً بدون ذلك ، فإنه قد كان يظن أنهم قادرون علىمعارضته ، وكذلك أيضاً يكون فى ذلك منصبره ، وجهاده ، ويقينه ، وصبر أصحابه ، وأتباعه ، وجهادهم ماينالون به عظيم الدرجات في الدنيا والآخرة، وقد تقتضي الحكمة أن لايرسل بالآيات التي توجب عذاب الاستئصال ،كما ذكره في كتابه العزيز ، وكان الكفار يقترحون ، فتارة يجيبهم لما فيه من الحكمة ، وتارة لايجيبهم ، لما فيه من المضرة ، وربما طلب الرسول تلك الآيات رغبة في إيمانهم ، فيجاب بأنها لاتستلزم الهدى ، بل تستلزم إقامة الحجة ، وتوجب عذاب الاستئصال لمن كذب بها ، وقد بـ تَين الله تعالى أنه لا يظهرها لانتفاء المصلحة ، أو لوجود المفسدة ، قال تعالى : ﴿ وأقسموا بالله جهد أيمانهم، لئنجاءتهم آية ليؤمنن بها، قل إنما الآيات غندالله ، وما يشعركم أنها إذا جاءت لايؤمنون ، ونقلب أفتدتهم ، وأبصارهم ، كما لم يؤمنوا به أول مرة ، ونذرهم في طغيانهم يعمهون ، ولو أننا نزلنا إليهم الملائكة ، وكلمهم الموتى ، وحشرنا عليهم كل شيء قُـبُـُـلا ، ماكانوا ليؤمنوا إلا أن يشاء الله ، ولكن أكثرهم يجهلون ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَمَا مَنْعَنَا أَنْ نُرْسُلُ بِالْآيَاتِ إِلَّا أَنْ كَذْبِ بِهَا الْآولُونَ ، وَآتَيْنَا تُمُود الناقة مبصرة ، فظلموا بها ، وما نرسل بالآيات إلا نُخُويفاً ﴾ وهذا المعنى مذكور في عامة كتب التفسير، والحديث، وغيرهما ، كما ذكرواً عن ابن عباس ، قال : سأله أهل مكة أن يحول لهم الصفا ذهباً ، وأن ينحي عنهم الجبال حتى يزرعوا ، فقيل : إن شئت تستأنى بهم ، وإن شئت أن نؤتيهم الذي سألوا ، فإن كفروا هلكوا ، كما أهلك من قبلهم ؟ قال : بل أستأنى

بهم ، فأنزل الله هذه الآية ﴿ وما منعنا أن نرسل بالآيات إلا أن كذب بها الأولون ﴾ الآية ؛ وروى إن أبي حاتم عن الحسن في الآية ، قال : رحمة لكم أيتها الأمة أنا لو أرسلنا الآيات فكذبتم بها أصابكم ماأصاب من قبلكم ، وقد كانت الآيات تأتيه صلى الله عليه وسلم آية بعد آية فلا يؤمنون بها ، قال تعالى : ﴿ وَمَا تَأْتِيهُمْ مَنْ آيَةً مِنْ آيَاتُ رَبُّهُمْ إِلَّا كَانُوا عَنَّهَا معرضين، فقد كذبوا بالحق لما جاءهم، فسوف يأتيهم أنباء ماكانوا به يستهزءون ، ألم يرواكم أهلكنا من قبلهم من قرن ، مكناهم في الأرض ، مَالَمُ نَمَـكُنَ لَكُمُ ، وأرسلنا السَّمَاء عليهم مدراراً ، وجعلنا الآنهار تجرى من تحتهم ، فأهلكناهم بذنو بهم ، وأنشأنا من بعدهم قرناً آخرين ، ولو نزلنا عليك كتاباً في قرطاس ، فلمسوه بأيديهم لقال الذين كفروا إن هذا إلا سحرمبين ، وقالوا لو لا أنزل عليه ملك ، ولو أنزلنا ملكا لقضى الأمر ، ثم لاينظرون ، ولوجعلناه ملكا لجعلناه رجلا ، وللبسنا عليهم مايلبسون، وَلَقَدَ اسْتَهْزَى. برسل من قبلك ، فحاق بالذين سخروا منهم ماكانوا به يستهزيون، قلسيروا في الأرض، ثم انظروا كيفكان عاقبة المكذبين ﴾ أخبر سبحانه أن الآيات تأتيهم فيكذبون بالحق ، وأنهم سوف يرون صدق ماجاء به الرسول ، كما أهلك من كان قبلهم بذنوبهم التي هي تكذيب الرسول، فإن الله يقول: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكُ مَهَلُكُ القرى حتى يبعث فى أمهًا رسولًا يتلو عليهم آياتنا ، وما كنا مهلكي القرى إلا وأهلها ظالمون ﴾ وأخبر بشدة كفرهم، بأنه لو أنزل عليهم كتاباً فى قرطاس ، فلمسوه بأيديهم لقال الذين كفروا : إن هذا إلا سحر مبين ﴾ ، وبين سبحانه أنه لوجعل الرسول ملكا لجعله على صورة الرجل، إذكانوا لا يطيقون أن يروا الملائكة فى صورهم ، وحينئذ فكان اللبس يقع لظنهم أنه بشر لاملك ، وقد قال تعالى : ﴿ لَن نَوْمَن لَكَ حَي تَفْجَر لنا مَن الأَرْض يَبُوعا ، أو تكون لك جنة من نخيل وعنب ، فتفجر الأنهار خلالها تفجيراً ، أو تسقط السهاء كها زعمت علينا كسفا ، أو تأتى بالله والملائكة قبيلا ، أو يكون لك بيتاً من زخرف ، أو ترقى فى السهاء ، ولن نؤمن لرقيك حتى تنزل علينا كتاباً نقرؤه ، قل سبحان ربى ، هل كنت إلابشراً رسولا ؛ وما منع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى إلا أن قالوا أبعث الله بشراً رسولا ، قل لوكان فى الأرض ملائكة يمشون مطمئنين . لنزلنا عليهم من السهاء ملكا رسولا ﴾ .

وهذه الآيات التي اقترحوا لوأجيبوا بها ،ثم لم يؤمنوا ، أتاهم عذاب الاستئصال ، وأيضاً هي مما لايصلح ، فان تفجير الينبوع بمكة يصيرها وادياً ذا زرع ، والله تعالى من حكمته جعل بيته بذلك الوادى ، لئلا يكون عنده ماترغب النفوس فيه من الدنيا ، فيكون حجه للدنيا لالله ، وإذاكان للنبي صلى الله عليه وسلم جنة ، كذلك كان فيه من التوسع في الدنيا ما ينقص درجته ، وكذلك إذا كان له بيت من زخرف ، وهو الذهب ، وإسقاط السهاء لايكون إلا يوم القيامة ، وهو لم يخبرهم أنه لايكون إلا يوم القيامة ، فقوطم : ﴿ كَا زعمت ﴾ كذب منهم ، إلا أن يريدوا التمثيل ، فيكون القياس فاسداً ، وأما الإتيان بالله والملائكة قبيلا ، فلما سأل قوم موسى ماهو دونه أخذتهم الصاعقة ، وأما إزال الكتاب ، فقد قال تعالى :

﴿ يُسألُكُ أَهِلِ الكُتابِ أَنْ تَنْزِلُ عَلَيْهِم كَتَابًا مِنَ السَّهَاءُ ، فقد سألوا موسى أكبر من ذلك فقالوا أرنا الله جهرة ، فأخذتهم الصاعقة بظلهم ، ثم اتخذوا العجل من بعد ماجاءتهم البينات ، فعفونا عن ذلك ، وآتينا موسى سلطاناً مبيناً ، ورفعنا فوقهم الطور بميثاقهم ، وقلنا لهم : ادخلوا الباب سجداً ، وقلنا لهم: لاتعدوا فى السبت، وأخذنا منهم ميثاقاً غليظاً ، فيما نقضهم ميثاقهم ، وكفرهم بآيات الله ، وقتلهم الأنبياء بغير حق ، وقولهم قلوبنا غلف ، بل طبع الله عليها بكفرهم ، فلا يؤمنون إلا قليلا ، وبكفرهم وقولهم على مريم بهتاناً عظما ﴾ الآيات، بـتَينسبحانه أن المشركين سألوه إنزال الكتاب ، وأن أهل الكتاب سألوه ذلك ، وبيَّين أن الطائفتين لم يؤمنوا إذ جاءهم ذلك، وإنما سألوه تعنتاً، فقال عن المشركين: ﴿ وَلُو نَزَلْنَا عَلَيْكَ كَتَابًا فَى قَرْطَاسَ فَلْمُسُوهُ بَأَيْدِيهُمْ ، لَقَالَ الذينَ كَفُرُوا إن هذا إلا سحر مبين ﴾ وذكر عن أهل الكتاب أنهم سألوا موسى أكبر من ذلك ، وأنهم مع ذلك نقضوا الميثاق ، وكفروا بآيات الله ، وقتلوا النبيين، إلى أمثال ذلك، وأنه بسبب ظلمهم وصدهم عن سبيل الله حرم عليهم طيبات.

ففيه من الاعتبار لهذه الأمة أن الأمة المكذبة إذا جاءتهم الآيات المقترحة ، لم يكن فيها منفعة لهم ، بل توجب عقوبة الاستئصال ، فكان أن لاتنزل أعظم رحمة وحكمة ، وقد عرض الله تعالى على محمد صلى الله عليه وسلم أن يهلك قومه لما كذبوه ، فقال : بل أستأنى بهم ، لعل الله أن يخرج من أصلابهم من يعبد إلله لايشرك به شيئاً ، كما فى حديث عائشة

رضى الله عنها قالت: قلت: يارسول الله هل أتى عليك يوم كان أشد من يوم أحد؟ قال: «لقد لقيت من قومك، وكان أشد مالقيت منهم، يوم العقبة ، إذ عرضت نفسي على ابن عبد ياليل بن عبد كلال ، فلم يجبني إلى ماأردت ، فانطلقت ، وأنا مهموم على وجهى ، فلم استفق إلا وأنا بقرن الثعالب، فرفعت رأسي فاذا أنا بسحابة قد أظلتني، فنظرت فاذا فيها جبريل عليه السلام ، فنادانى ، فقال : إن الله قد سمع قول قومك لك ، وما ردوه عليك ، وقد بعث إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت فيهم ، فناداني ملك الجبال، وسلم على ، وقال: يامحمد إن الله قد سمع قول قومك لك ، وأنا ملك الجبال، قد بعثني إليك لتأمرني بأمرك فيها شئت، فان شئت أطبقت عليهم الأخشبين، فقال صلى الله عليه وسلم: بل أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله ولا يشرك به شيئاً ، أخرجه البخارى، ومسلم، و" الاخشبان "جبلا مكة المحيطان بها، ولما طلبت من المسيح المائدة كانت من الآيات الموجبة لمن كفر بها عذابا لم يعذبه أحداً ، فكان قبل نزول التوراة يهلك الله المكذبين للرسل بعذاب الاستئصال ، وأظهر تعالى آيات كثيرة لما أرسل موسى، ليبقي ذكرها في الأرض، إذكان بعد نزول التوراة لم يعذب أحداً بعذاب الاستئصال ، بل قال تعالى : ﴿ وَلَقَدَ آتَيْنَا موسى الكتاب من بعد ماأهلكنا القرون الأولى ﴾ فكان بنو إسرائيل لما كانوا يفعلون مايفعلون من الكفر والمعاصي، يعذب بعضهم، ويبقى بعضهم ، إذ كانوا لم يتفقوا على الكفر ، ولهذا لم يزل في الأرض أمة من بني إسرائيل باقية على الحق ، قال تعالى : ﴿ وَقَطَّعْنَاهُمْ فِي الْأَرْضُ أَمَّا ،

منهم الصالحون ، ومنهم دون ذلك ﴾ وقال تعالى : ﴿ ومن أهل الكتاب أمة قائمة يتلون آيات الله ﴾ الآيتين ، وكان من حكمته ورحمته سبحانه وتعالى لما أرسل محمداً صلى الله عليه وسلم أن لايهلك قومه بعذاب الاستئصال ، بل عذب بعضهم بأنواع العذاب ، كالذين قال فيهم : ﴿ إِنَا كَفَيْنَاكُ الْمُسْتَهْرُ ئَيْنَ ﴾ والذي دعا عليه أن يسلط عليه كلباً ، وأمثال ذلك ، قال تعالى : ﴿ قُلُ هُلُّ تُرْبُصُونَ بِنَا إِلَّا إَحْدَى الْحُسْنِينِ ، وَنَحْنَ نتربص بكم أن يصيبكم الله بعذاب من عنده ، أو بأيدينا ﴾ فأخبر أنه معذبهم تارة بأيدى المؤمنين، وتارة بعذاب غير ذلك ، فكان ذلك مما يوجب إيمان أكثرهم ، كما جرى لقريش وغيرهم ، فانه لو أهلكهم كالذين قبلهم لبادوا ، وانقطعت المنفعة عنهم ، ولم يبق لهم ذرية تؤمن ، بخلاف الأول ، فان فيه من إذلالهم وقهرهم مايوجب عجزهم، والنفوس إذا قدرت، لاتكاد تنصرفعن مرادها ، بخلاف ماإذا عجزت عن كال أغراضها ، فانه يدعوها إلى التوبة ، كما قيل من العصمة أن لا تقدر ، و لهذا آمن عامتهم ، ولم يقتل منهم إلا القليل ، وهم صناديد الكفر الذين كان أحدهم في هذه الأمة كفرعون فى ثلك الأمة ، كما روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال عن أبى جهل: « هذا فرعون هذه الآمة » وفي التوراة : إني أقسى قلب فرعون لتظهر آياتي وعجائبي، بـتَين أن فيه من الحكمة انتشار آياته الدالة على صدق أنبيائه في الأرض ، إذ كان قوم موسى قد أخبر بتكليم الله له وبكتابه التوراة له ، فأظهر الله له من الآيات مايبقي ذكرها في الارض، وكان في ضمن ذلك من تقسية قلب فرعون ما أوجب أن أهلكه وقومه أجمعين ، وفرعون

كان منكراً لله جاحداً لربوبيته، لايقربه ، فلذلك أوتى من الآيات ما يناسب حاله ، وأما بنو إسرائيل مع المسيح فهم مقرون بالكتاب الأول ، فلم يحتاجوا إلى مثل مااحتاج إليه موسى عليه السلام ، ومحمد صلى الله عليه وسلم لم يكن محتاجاً إلى تقرير جنس النبوة ، إذكانت الرسل قبله جاءت بما يثبت ذلك، وقومه كانوا مقرين بالله، وإنما الحاجة إلى تثبيت نبوته ، ومع هذا فأظهر الله على يديه من الآيات مثل آيات من قبله ، وأعظم ، ومع هذا فلم يأت بآيات الاستئصال التي يستحق مكذبها العذاب العام العاجل ، فلهذا بين الله تعالى أنها إذا جاءت لاتنفعهم ، إذكانوا لايؤمنون بها، ولكن تضرهم، ومع وجود المانع، وعدم المقتضي لا يصلح الفعل ، قال تعالى : ﴿ وَمَا مَنْعَنَا أَنْ نُرْسُلُ بِالْآيَاتُ إِلَّا أَنْ كَذْبِ بها الأولون ﴾ الآية ، فهو يعلم أن قلوب هؤلاء كقلوب أولئك ، قال تعالى: ﴿ كَذَلْكُ مَا أَتَى الَّذِينَ مِن قِبْلُهُمْ مِن رَسُولُ إِلَّا قَالُوا سَاحِرٍ ، أو بجنون ،أتواصوا به ، بل هم قوم طاغون ﴾ وقال : ﴿ أَكُفَارَكُمْ خَيْرٍ ا من أولئكم ﴾ ذكره في السورة التي ذكر فيها انشقاق القمر ، وإعراضهم عن الآيات، وقولهم: سحر مستمر، وتكذيبهم، واتباعهم أهواءهم، وفيها: ﴿ وَلِقَدَ جَاءُهُمْ مِنَ الْآنِبَاءُ مَافِيهِ مَرْدَجِرَ ﴾ أي مِن أَنْبَاءُ الغيبِ مايزجر عن الكفر ، إذكان في تلك الآيات بيان صدق الرسول ، والإنذار لمن كذبه بالعذاب ، كاعذب المتقدمون ، ولهذا يقول عقيب القصة: ﴿ فكيف كان عذابي ونذر ﴾ أى كيف كان عذابي لمن كذب برسلي ، وكيف كان إندارى بذلك قبل مجيئه ، وفيها : ﴿ كَذَبُوا بَآيَاتَنَاكُلُهَا ﴾ في قصة الفرعون

لأنهم كذبوا بجميع آيات موسى ، وجميع آيات الأنبياء قبله ، وكذبوا بجميع الآيات الدَّالة على وجود الرب تعالى وقدرته ومشيئته ، ثم قال : ﴿ أَكَفَارَكُمْ ﴾ أَى أينها الآمة ﴿ خير من أو لئكم ﴾ الذين كذبوا نوحا ومن بعده ﴿ أَمُ لَكُمْ بِرَاءَةً فَى الزَّبِرِ ﴾ وذلك أن كونكم لا تعذبون مثلهم إما لكونكم خيراً منهم لانستحقون ما استحقوا ، أو يكون الله أخبر أنه لا يعذبكم ، فان ما يفعله الله تارة يعلم بخبره ، وتارة يعلم بمشيئته وحكمته وعدله، فإما أن تكونوا علمتم هذا من هذا الوجه، أو من هذا الوجه، هذا إن نظر إلى فعل الله الذي لاطاقة للبشر به ، وإن نظر إلى قوة الرسول فيقولون : ﴿ نحن جميع منتصر ﴾ فإنهم أكثر وأقوى ، فقال تعالى : ﴿ سيهزم الجمع، ويولون الدبر ﴾ وهذا أخبر به، وهو بمكة فى قلة الأتباع، ولايظن أحد بالعادة المعروفة ، إن أمره يعلو قبل أن يهاجر ، ويقاتل ، فكان كما أحبر ، فانهم يوم بدر وغيرها هزموا ، وتلك سنة الله في المؤمنين والكافرين ، وحيث ظهر الكفار ، فلذنوب المسلمين التي نقصت إيمانهم ، ثم إذا تابوا بتكميل إيمانهم نصرهم الله ،كما قال تعالى : ﴿ وَلَا تُهْنُوا ، و لا تحزنوا ، وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين ﴾ وقال : ﴿ أَو لما أَصَابِتُكُمْ مصيبة قد أصبتم مثليها ، قلتم أنى هذا ، قل هو من عند أنفسكم ، إن الله على كل شي. قدير ﴾ فاذا كان من تمام الحكمة والرحمة أن لايهلهكم هلاك الاستئصال ، كالذين قبلهم ، كان أن لايأتى بموجب ذلك ، مع إتيانه سبحانه بمايقيم الحجة ، ويوضح المحجة ، أكمل في الحكمة والرحمة ، إذكان ما أتى به من الآيات حصل به كمال الخير ، والمصلحة ، والهدى ، والبيان ، والحجة على من كفر ، وما امتنع منه دفع به من العذاب العام ما أوجب بقاء جمهور الآمة ، حتى يهتدوا ، وكان فى إرسال محمد صلى الله عليه وسلم لمكان خاتم الرسل من المنن السابغة ما لم يكن فى رسالة غيره صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين .

## فص\_\_ل

قال شيخ الإسلام أبو العباس: الكلام في النبوة من جنس الكلام في الخبر، فقول القائل: ﴿ إِنَّى رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ ﴾ خبر من الآخبار ، والخبر تارة يكون مطابقاً لمخبره ، كالصدق المعلوم أنه صدق ، وتارة لا يكون كالكذب المعلوم أنه كذب، فان لم يقم دليل صدقه ، أو كذبه، بقي مما لانصدقه ولا نكذبه ، ولهذا قال تعالى : ﴿ إِن جَاءَكُمْ فَاسَقَ بنبا فتبينوا ﴾ فأمر بذلك، لأنه قد يصدق، فدل على أنه لا يحوز تصديقه بمجرد إخباره ، ولا يجوز أيضاً تكذيبه قبل أن يعرف أنه كذب ، وفي " صحيح البخارى " عن النبي صلى الله عليه وسلم ، إذا حدثكم أهل الكتاب فلا تصدقوهم، ولا تكذبوهم، وقولوا : آمنا بالذي أنزل إلينا ، وأنزل إليكم وإلَّهنا وإلَّهكم واحد، ونحن له مسلمون،، وهذا مأثور عن غيره من الأنبياء ، كما جاء عن المسيح عليه السلام أنه قال : الأمور ثلاثة : أمر تبين رشده فاتبعوه ، وأمر تبين غيه فاجتنبوه ، وأمر اشتبه عليكم فكلوه إلى عالمه، وعامة عقلاً. بني آدم على هذا ، وهو بما يجب معرفته ، فان كثيراً من الناس لا يميز بين ما ينفيه لقيام الدليل على نفيه ، و بين مالم يثبته لعدم دليل إثباته ، فينغي ماليس له بعلم ﴿ ويقولون بأفواههم

ماليس لهم به علم ﴾ وكثير من الناس يعلم بالاستدلال والنظر صدق شخص معين ، كما أن كثيراً منهم يعلم بالاخبار والنقل والاستدلال بذلك أموراً كثيرة، ومن لم يشاركهم فيها سمعوه، وفيها عرفوه من أحوال المخبرين، وأحوال المخبر به، لا يعلم ماعلموه ، فلهذا كان لأهل النظر العقلي طرق لايعرفها أهل الأخبار ، ولأهل الأخبار السمعية طرق لاتعرف بمجرد العقول، ولهذا كان لهؤلاً. من الطرق الدالة على صدق الرسول ونبوته، والاستدلال على ذلك أمور كثيرة لا يعرفها أهل الاخبار ، وعند أهل الاخبار من الأحاديث المتواترة عندهم والآيات المستبينة مايعرفون به صدق الرسول ، وإن كان أو لئك لايعرفونها ، والناس قد يعلمون أن الخبر الواحد قد يقوم الدليل على كذبه ، فيعلم أنه كذب ، وإن أخبر به ألوف إذا كان خبرهم عن غير علم ، أو عن تواطؤ ، مثل أخبار أهل الاعتقادات الباطلة بها ، وأما إذا أخبروا عن علم منهم فهم صادقون فى نفس الأمر ، ويعلم صدقهم تارة بتواتر أخبارهم من غير مواطأة ، ولو كان اثنين ، فإن الاثنين إذا أخبرا بخبر طويل أسنداه إلى علم ، وقد علم أنهما لم يتواطآ عليه ، ولا هو مما يتفق في العادة تماثلهما فيه في الكذب أو الغلط ، علم أنه صدق ، وقد يعلم صدق الخبر الواحد بأنواع من الدلائل، وبقرائن تقترن به تكون صفات في المخبر من علمه ودينه وتحريه الصدق، أو تكون صفات فى المخبر به مختصة بذلك الخبر، أو بنوعه ، كحاجب الأمير إذا قال بحضرته لعسكره : إن الآمير قد أذن لكم في الانصراف، وأمركم تركبوا غداً، أو أمر عليكم فلأناً، ونحو ذلك، فإن العادة كما قد تمنع التواطؤ على الكذب ، فانها قد تمنع التواطؤ على الكتمان، وإقرار الكذب، فما توفرت الهمم والدواعي على ذكره يمتنع أن يتواطأ أهل المكان على كتمانه، كما يمتنع في العادة، تحدث حادثة عظيمة تتوافر الهمم، والدواعي على نقلها في الحج أو المجامع أو العسكر، وإذا امتنع السكوت عن إظهارها، فالسكوت عن تكذيب الكاذب فيما أشد امتناعا، وقد تكون الدلائل صفات في الخبر تقترن بخبره، فإن الإنسان قد ترى حمرة وجهه، فيميز بين حمرته من الحجل والحياء، وبين حمرته من الحجل والحياء، وبين حمرته من الحجل والحياء، وبين حمرته من الحجل والحياء وبين محرته من المحرة من المحرة الدم، وبين حمرته من الحام، وبين حمرته من الحزن، وصفرته من المرض، حتى إن الأطباء الحذاق يعلمون حال المريض بمجرد وقيته، لا يحتاجون مع ذلك إلى نبض وقادورة، وكذلك تعرف أحواله النفسانية، هل هو فرح أو محزون، وهل هو محب مريد للخير، أو مبغض مريد للشر، كما قبل:

تحدثنى العينان ماالقلب كاتم \* من الغل والبغضاء بالنظر الشذر و كاقيل:

والعين تنظر من عيني محدثها \* هلكان من حزبها أو منأعاديها

ثم إذا تكلم مع ذلك دل كلامه على أبلغ مما تدل عليه سيما وجهه ؛ وقد روى عن عثمان رضى الله عنه أنه قال: ماأسر أحد سريرة إلا أبداها الله على صفحات وجهه ، وفلتات لسانه ، وقال عمر بن الخطاب للعابث في صلاته : لو خشع قلب هذا لخشعت جوارحه ، والرجل الصادق البريظهر على وجهه من نور صدقه ، وبهجة وجهه سيما يعرف بها ، وكذلك

الكاذب الفاجر ، وكلما طال عمر الإنسان ظهر هذا فيه حتى أن الرجل فى صغره يكون جميل الوجه ، فيظهر فى آخر عمره من قبح وجهه ماأثره ماطنه ، وبالعكس ؛ وروى عن ابن عباس أنه قال : إن للحسنة نور في القلب ، وضياء في الوجه ، وقوة في البدن ، وسعة في الرزق ، ومحبة في قلوب الخلق ، و إن للسيئة ظلمة في القلب، وسواد في الوجه ، ووهن في البدن ، وبغضة في قلوب الخلق ، وقد يكون الرجل بمن لايتعمد الكذب، لكن يعتقد اعتقادات باطلة في الله وفي رسوله ودينه وعباده الصالحين ، ويكون له زهادة وعبادة واجتهاد مع ذلك ، فيؤثر ذلك الكذب الذي ظنه صدقا ، و تو ابعه في باطنه ، و يظهر ذلك على وجهه ، فيعلوه من القترة والسواد مايناسب حاله ، كما قال بعض السلف: لو ادّهن صاحب البدعة كل يوم بدهان ، فان سواد البدعة لني وجهه ، وهذه تظهر يوم القيامة ظهوراً تاماً ، قال تعالى : ﴿ ويوم القيامة ترى الذين كذبو ا على الله وجوههم مسودة ﴾ الآيتين ، وقال تعالى : ﴿ يُومُ تَبَيْضُ وَجُوهُ و تسود وجوه ﴾ الآيتين .

والمقصود أن مافى القلب من قصد الصدق والمحبة والبر ونحو ذلك ، قد يظهر على الوجه حتى يعلم ذلك علماً ضرورياً من أبلغ العلوم الضرورية ، وكذلك العكس ، وإذا كان كذلك ، فمن نبأه الله ، واصطفاه لرسالته ، كان قلبه من أفضل القلوب صدقا وبراً ، ومن افترى على الله الكذب كان قلبه من أشر القلوب كذباً وفجوراً ، كما قال ابن مسعود: إن الله نظر فى قلوب العباد ، فوجد قلب محمد خير قلوب العباد ،

فاصطفاه لرسالته ، ثم نظر فى قلوب العباد بعد قلب محمد فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد ، فاتخذهم الله لصحبة نبيه ، فما رآه المؤمنون حسناً فهو عند الله سيء ، وإذا كان فهو عند الله حسن ، وما رآه المؤمنون سيئاً فهو عند الله سيء ، وإذا كان من أعظم أهل زمانه صدقا وبراً ، فلابد أن يظهر على لسانه وعلى صفحات وجهه ما يناسب ذلك ، كما أن الكاذب الكافر لابدأن يظهر عليه ما يناسبه ، وهذا يكون تارة حين أخباره ، وتارة فى غير تلك الحال ، فان الرجل إذا جاء ، وقال : إن الأمير أرسلنى إليكم بكذا ، فقد يقترن بإخباره من كفيته وحاله ما يعلم به أنه صادق أو كاذب ، وإن كان معروفاً قبل ذلك بالصدق أو الكذب ، كان ذلك دلالة أخرى ، وقد يكون بمن يكذب ، ولكن يعرف أنه صادق فى ذلك الخبر ، دع من يستمر على عادة واحدة ولكن يعرف أنه صادق فى ذلك الخبر ، دع من يستمر على عادة واحدة بضعاً وعشرين سنة ، مع أصناف الناس واختلاف أحوالهم .

والمقصود أن العلم بصدق الصادق ، وكذب الكاذب كغيرهما من المعلومات ، قد يكون ضرورياً ، وقد يكون نظرياً ، وهو ليس من الضروريات الكلية ، كالعلم بأن الواحد نصف الاثنين ، بل من المعلوم (۱) بالامور الغيبية ، كالعلم بحمرة الخجل ، وصفرة الوجل ، وعدل العادل ، وظلم الظالم بما يعرفه الخبير به علماً ضرورياً ، وإن كان استدلالياً ، وإذا كان القائل : إنى رسول الله ، إما أن يكون من خيار الناس وأصدقهم وأبرهم وأفضلهم ، وإما أن يكون من شرار الناس وأكذبهم وأفجرهم ، فالفرق بين هذين يكون من وجوه كثيرة لاتكاد تنضبط ، وقد تحصل فالفرق بين هذين يكون من وجوه كثيرة لاتكاد تنضبط ، وقد تحصل

<sup>(</sup>١) في نسخة من ٢٠ العلم ،، .

المعرفة عند سماع خبر هذا ورؤية وجهه، وسماع كلامه، وما يلزم ذلك، ويقترن به من بهجة الصدق و نوره، ومن ظلمة الكذب وسواده و قبحه، فتبين بذلك أن كثيراً من الناس إذا رأوا الكاذب وسمعوا كلامه تبين لهم كذبه تارة بعلم ضرورى، و تارة باستدلالى، و تارة بظن قوى، وكذلك النبى الصادق إذا رأوه، وسمعوا كلامه، تبين لهم صدقه بعلم ضرورى، أو نظرى قبل أن يروا خارقاً، وقد يكون أو لا بظن قوى، ثم يقوى حتى يصير يقيناً، كما في المعلوم بالأخبار المتواترة والتجارب.

قال أبوالعباس: وهذه الطريقة سلكها طوائف: منهم القاضي عياض ، فقال : إذا تأمل المنصف أحوال نبينا صلى الله عليه وسلم من جميل أثره، وحميد سيرته. وبراعة علمه، ورجاحة عقله وحلمه، وكماله، وشاهد حاله ، وصواب مقاله ، لم يمتر في صحة نبوته ، وصدق دعوته ، قال : وقدكني هذا غير واحد في إسلامه والإيمان به ، فروينا عن الترمذي ، وابن قانع، وغيرهما بأسانيدهم أن عبد الله بن سلام قال: لما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة جئت لأنظر إليه ، فلما استبنت وجهه عرفت أنه ليس وجه كذاب ؛ رواه غير واحد عن عوف الأعرابي عن ذرارة ابن أوفى عن عبد الله بن سلام ، وعن أبى رمثة ، قال : أتيت النبي صلى الله عليه وسلم، ومعى ابن لى فأريته ، فلما رأيته ، قلت : هذا نبى الله ، وفى "صحيح مسلم" أن ضماداً لما قدم مكة ، وكان يرقى من هذه الريح ، فسمع أن محمداً مجنون ، قال : فأتيته ، فقلت : إنى أرقى من هذه الريح ، وأن الله شغى على يدى من شغى ، فهل لك ؟ فقال : إن الحمد لله نحمده م ١٦ – منحة القريب

ونستعينه ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادى له ، وأشهد أن لاإلله إلا الله وحده لاشريك له ، وأشهد أن محداً عبده ورسوله ، أما بعد ، فقال : أعد على كلماتك هؤلاء ، فأعادهن ثلاث مرات، فقال: لقد سمعت بقول الكهنة والسحرة والشعراء، فما سمعت مثل كلماتك هؤلاء ، ولقد بلغن قاموس البحر ، هات يدك أبايعك على الإسلام، فبايعه، فقال: وعلى قومك؟ قال: وعلى قومى، وعن جامع ابن شداد، قال : كان رجل منا أخبر أنه رأى الني صلى الله عليه وسلم بالمدينة ، فقال : هل معكم شيء تبيعونه ؟ قلنا : هذا البعير ، قال : بكم ؟ قلنا: بكذا وكذا وسقاً من تمر ، فأخذ بخطامه وسار إلى المدينة ، فقلنا: بعنا من رجل لاندرى من هو ، ومعنا ظعينه ، فقالت : أنا ضامنة لثمن البعير ، رأيت وجه رجل مثل القمر ليلة البدر ، لايخيس بكم ، فأصبحنا ، فجاء رجل بتمر ، فقال : أنا رسول رسول الله إليكم يأمركم أن تأكلوا من هذا التمر ، وتكتالوا حتى تستوفوا ، ففعلنا ؛ وفي خبر الجلندي ملك عمان ، لما بلغه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعوه إلى الإسلام ، قال الجلندى: والله لقد دلني على هذا النبي الأمي أنه لا يأمر بخير إلاكان أول آخذ به ، ولا ينهى عن شر إلاكان أول تارك له ، وأنه يغلب فلا يبطر ، ويغلب فلا يضجر ، ويني بالعهد ، وينجز الموعود ، وأشهد أنه نبيّ .

وقال نفطويه في قوله تعالى: ﴿ يَكَادُ زَيُّهَا يَضَّى ، وَلُو لَمْ تَمْسُمُهُ نَارَ ﴾:

هذا مثل ضربه الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم ، يقول : يكاد منظره يدل على نبوته ، وإن لم يتل قرآناً ، كما قال ابن رواحة :

لو لم تكن فيه آيات مبينة ، لكان منظره ينبيك بالخبر انتهى وقد كان إيمان خديجة، وأبي بكر ، وغيرهما ، من السابقين الأولين قبل انشقاق القمر ، وإخباره بالغيوب ، وتحديه بالقرآن ، لكن كان بعد سماعهم القرآن الذي هو نفسه آية، ونفس إخباره أني رسول الله، لما يعرف من أحواله المستلزمة لصدقه ، إلى غير ذلك ، من آيات الصدق ، كما قالت خديجة رضى الله عنها ، لما قال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لقد خشيت على نفسى ، وذلك أول ماجاءه الملك : أبشر ، فوالله لايخزيك الله أبداً ، إنك لتصل الرحم ، وتصدق الحديث ، وتحمل الكل ، وتكسب المعدوم ، وتقرى الضيف ، وتعين على نوائب الحق ، فاستدلت بمافيه من الأخلاق والصفات الفاضلة، والشيم الكريمة، على أن من كان كذلك لايخزى أبداً ، فعلمت بكمال عقلها وفطرتها أن الاعمال الصالحة ، والأخلاق الفاضلة ، والشيم الشريفة، تناسب أشكالها من كرامة الله، وتأييده وإحسانه ، لاتناسب الخزى والخذلان ، وإنما يناسبه أضدادها ، فلذلك بادرت إلى الإيمان والتصديق، وأمو بكركان من أعقل الناس وأخبرهم ، فلما تبين له حاله علم علماً ضرورياً أنه نبي صادق ، وكان أتم أهل الارض يقيناً ، علماً وحالاً ، وكذلك هرقل لما سأل أباسفيان عن تلك المسائل في أمر النبي صلى الله عليه وسلم، فأجابه أبوسفيان، استدل بذلك على نبوته ، والحديث في "الصحيحين" عن ابن عباس رضي الله عنهما ،

قال: حدثني أبوسفيان بن حرب ، قال : انطلقت في المدة التي كانت بيني وبين رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الشام ، فبينها أنا بها إذ جي. بكتاب من الذي صلى الله عليه وسلم إلى هرقل جا. به دحية الكلى فدفعه إلى عظيم بصرى ، فدفعه إلى عظيم الروم ، هرقل ، فقال هرقل : هل هُهنا أحد من قوم هذا الرجل الذي يزعم أنه نبي ؟ فقالوا : نعم ، فدعيت في نفر من قريش فدخلنا عليه ، فأجلسنا بين يديه ، فقال : أيكم أقرب نسباً منه ؟ فقلت : أنا ، فأجلسني بين يديه ، و أصحابي خلغي ، ثم دعا ترجمانه ، فقال : قل لهؤلاء إنى سائل هذا عن هذا الرجل الذي يزعم أنه نبي ، فإن كذبني فكذبوه ، قال أبوسفيان: وأيم الله لولا أن يؤثرواعلي الكذب لكذبته ، ثم قال لترجمانه : سله ، كيف حسبه فيكم ؟ قلت : هو فينا ذو حسب ، فقال : هل كان من آبائه ملك ، قلت : لا ، قال : فهل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ماقال ؟ قلت : لا ، قال : فهل يتبعه أشراف الناس أم ضعفاؤهم ؟ قلت : بل ضعفاؤهم ، قال : أيزيدون أم ينقصون ؟ قلت : بل يزيدون ، قال : هل يرتد أحد منهم عن دينه بعد أن يدخل فيه ، سخطة له ؟ قلت : لا ، قال : فهل قاتلتموه ؟ قلت : نعم ، قال : كيف كان قتالكم إياه؟ قلت: الحرب بيننا و بينه سجال، يصيب منا، و نصيب منه، قال: فهل يغدر ؟ قلت : لا ؛ ونحن منه في مدة لاندري ماهو صانع فيها ، قال أبوسفيان: فوالله ماأمكنني من كلمة أدخل فيها شيئاً غير هذه ، قال: فهل قال هذا القول أحد قبله ؟ قلت: لا ، فقال لترجمانه: قل له: إني سألتك عن حسبه فيكم، فزعمت أنه فيكم ذو حسب ، وكذلك الرسل تبعث

في أحساب قومها ، وسألتك هلكان في آبائه ملك ، فزعمت أن لا ، فقلت : لوكان في آبائه ملك ، قلت ؛ رجل يطلب ملك آبائه ، وسألتك عن أتباعه أضعفاؤهم أم أشرافهم ، فقلت : بل ضعفاؤهم ، وهم أتباع الرسل ، وسألتك ، هل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ماقال ، فزعمت أن لا ، فعرفت أنه لم يكن ليدع الكذب على الناس ، ويكذب على الله ، وسألتك هل يرتد أحدمنهم عن دينه بعد أن يدخل فيه ، سخطة له ، فزعمت أن لا ، فكذلك الإيمان إذا خالط بشاشة القلوب ، وسألتك هل يزيدون أو ينقصون ، فزعمت أنهم يزيدون ، وكذلك الإيمان حتى يتم ، وسألتك هل قاتلتموه ، فزعمت أنكم قاتلتموه ، فتكون الحرب بينكم وبينه سجالاً ، ينال منكم ، وتنالون منه ، وكذلك الرسل تبتلي ، ثم تكون لهم العاقبة ، وسألتك ، هل يغدر ، فزعمت أنه لا يغدر ، وكذلك الرسل لانغدر ، وسألتك هل قال هذا القول أحد قبله ، فزعمتأن لا ، فقلت : لو قال هذا القول أحد قبله ، قلت : رجل إئتم " بقول قيل قبله ، ثم قال : بم يأمركم؟ قلنا: بالصلاة والزكاة والصلة والعفاف، فقال: إن يك ماتقول حقاً ، فانه نبي ، وقد كنت أعلم أنه خارج ، ولم أكن أظنه منكم ، ولو أعلم أنى أخلص إليه لأحببت لقاءه ، ولوكنت عنده لغسلت عن قدميه ، وليبلغن ملكه ماتحت قدى ، ثم دعا بكتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقرأه، فاذا فيه: " بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله إلى هرقلَ عظيم الروم ، سلام على من اتبع الهدى ، أما بعد ، فإنى أدعوك بدعاية الإسلام، أسلم تسلم، يؤتك الله أجرك مرتين، فان توليت فان عليك إثم الاريسيين، ويا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم، أن لانعبد إلا الله ولا نشرك به شيئاً ، ولا يتخذ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله ، فان تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون " فلما فرغ من قراءة الكتاب ارتفعت الاصوات عنده ، وكثر اللغط ، فأمر بنا فأخرجنا ، فقلت لاصحابى : لقد أمر ابن أبى كبشة أنه ليخافه ملك بنى الاصفر ، فما ذلت موقناً بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه سيظهر حتى أدخل الله على الإسلام .

## المقام الرابع

قال النصرانى: فصل فى تمييز الأسباب التى بواساطتها انتشرت كلتا الشريعتين، قد قلنا فى شأن الشريعة المسيحية: إنها انتشرت بواساطة الآيات التى صدرت ، لاعن المسيح وحده ، بل وعن تلاميذه ، وبواساطة الصبر على الشدائد وأنواع العذاب فى طاعة الله ، أما الذين نشروا دين محمد ، فإنهم لم يظهروا شيئاً من المعجزات ، ولم يقاسوا شيئاً من البلايا الشديدة ، ولا من أنواع القتل الشنيعة من أجل اعتقادهم ، بل تبعت الشريعة حيث سهل السيف طريقها ، قدامها ؛ فانها متعلقة بالكلية بالسيف والقتال .

الجواب، والله الموفق: هذا الكلام يدل إما على الجهل المفرط، وإما على العناد والمكابرة فى إنكار ما استفاضت به الاخبار، وتضمنته كتب السير، وتلقاه الخلف عن السلف من شدة ماعاناه المؤمنون من أذى المشركين، إذ كانوا بمكة مع النبي صلى الله عليه وسلم، وما قاسوه من الضيق والبلاء، تارة بالضرب الشديد، وتارة بالقتل الشنيع، وتارة بالحصار وقطع الميرة عنهم، وعدم اتصال أحد بنافعة إليهم، إلى غير ذلك

من إخراجهم من ديارهم ، وإزعاجهم من أوطانهم ، وهم فى كل ذلك صابرون على دينهم متابعون نبيهم صلى الله عليه وسلم ، لايبالون بما أصابهم فى ذات الله .

قال الإمام محمد بن إسحاق فى السيرة: إنهم - يعنى المشركين - عدواعلى من أسلم، وبايع واتبع رسول الله صلى الله عليه وسلم من أصحابه، فو ثبت كل قبيلة على من فيها من المسلمين، فجعلوا يحبسونهم، ويعذبونهم بالضرب والجوع والعطش، وبرمضاء مكة إذا اشتد الحر، فمن استضعفوا منهم بفتنونهم عن دينهم، فنهم من يفتتن من شدة البلاء الذى يصيبه، ومنهم من يصبر ويعصمه الله منهم، فكان بلال مولى أبى بكر، لبعض بنى جمح، مولداً من مولديهم، وكان صادق الإسلام، طاهر القلب، فكان أمية ابن خلف يخرجه إذا حميت الظهيرة، فيطرحه على ظهره فى بطحاء مكة، ثم يأمر بالصخرة العظيمة فتوضع على صدره، ثم يقول له: لا والله لا تزال هكذا حتى تموت أو تكفر بمحمد، وتعبد اللات والعزى، فيقول، وهو فى ذلك البلاء: أحد، أحد، حتى مر به أبو بكر الصديق يوما، وهم يصنعون ذلك به، فاشتراه وأعتقه.

قال ابن إسحاق: ثم أعتق معه على الإسلام قبل أن يهاجر إلى المدينة ست رقاب، منهم زبيرة، فأصيب بصرها حين أعتقها، فقالت قريش: ماأذهب بصرها إلا اللات والعزى، فقالت: كذبوا، ماتضر اللات والعزى وما ينفعان، فرد الله إليها بصرها، ومر بجارية لبني عدى، وكان عمر بن الخطاب يعذبها لتترك الإسلام، وهو يومئذ مشرك، وهو

يضربها ، حتى إذا مل ، قال : إنى أعتذر إليك ، إنى لم أتركك إلا ملالة ، فابتاعها أبو بكر فأعتقها ، وكان بنو مخزوم يخرجون بعمار بن ياسر و بأبيه وأمه ، وكانوا بيت إسلام ، إذا حميت الظهيرة يعذبونهم برمضاء مكة ، قال ابن إسحاق: فيمر بهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فيقول، فما بلغنى: صبراً آل ياسر ، موعدكم الجنة، فأما أمه قتلوها، تأبي إلا الإسلام ،وكان أبو جهل الذي يغرى بهم فى رجال من قريش إذا سمع بالرجل قد أسلم، له شرف ومنعة ، أنبه وخزاه ، فقال : تركت دين أييك ، وهو خير منك ، لنسفهن حلك ، ولنضعن شرفك ، وإنكان تاجراً ، قال : والله لنكسدن تجارتك، ولنهلكن مالك، و إنكان ضعيفاً ضربه وأغرى به، قال: وحدثني حكيم بن جبير عن سعيد ن جبير ، قال : قلت لعبد الله بن عباس : أكان المشركون يبلغون من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من العذاب ما يعذرون به في ترك دينهم؟ قال: نعم، والله أن كانوا ليضربون أحدهم ويجيعونه ويعطشونه حتىما يقدر على أن يستوى جالساً منشدة الضر الذي كان به حتى يعطيهم ماسألوه من الفتنة ، فلمارأي رسول الله صلى الله عليه و سلم ما يصيب أصحابه من البلاء ، وأنه لا يقدر أن يمنعهم مما هم فيه من ذلك ، قال لهم : لو خرجتم إلى أرض الحبشة ، فان بها ملكا لا يظلم عنده أحد حتى يجعل الله لكم فرجا ومخرجاً ما أنتم فيه ، فخرج إليها كثير منهم ممن لم يطق المقام بمكة ، وصبروا على الجلاء ، ومفارقة الأوطان والعشائر ، والإقامة فى دار البغضاء البعداء حتى أنجز الله لهم ماوعدهم، ثم حصرت قريش رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن معه من المؤمنين فى شعب

أبي طالب ، ومعهم أبوطالب ومن تابعه على النصرة من مشركي بني هاشم وبني المطلب ، وتعاقدت قريش على أن لايجالسوهم ، ولا يبايعوهم ، ولايتركوا أحداً يصل إليهم بنافعة حتى يسلموا إليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فاشتد الأمر عليهم ، ودام ذلك ثلاث سنين حتى نقض الله ماعقدوه ، وأعز رسوله وحزبه ، فهذا بعض حال المهاجرين من أهل مكة، وأما الأنصار فان الذي دعاهم إلى الدخول في الإسلام، واتباع محمد صلى الله عليه وسلم بعدعناية الله بهم ، وسابقة الحسنى أن اليهو دكانوا جيرانهم بالمدينة ، وكانت تقع بينهم الحروب في الجاهلية ، فكانت اليهود تستفتح عليهم ، وتقول : هذا زمان نبي يبعث ، فنتبعه ، فنقتلكم معه قتل عاد ، فقدم طائفة منهم مكة في بعض المواسم ، وسمعوا مايدعو إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم من محاسن الشريعة ، ومايتلوه من القرآن الذي دلتهم عقولهم أنه ليس من قوّل البشر ، وعلموا أنه رسول الله ، وأنه الذي كانت توعدهم به اليهو د فآمنوا به وصدقوه و بايعوه على الإيمان والنصرة، ولما أرادوا بيعته ليلة العقبة ، وكانوا سبعين رجلا ، قال لهم أسعد ابن زرارة ، وهو أحد ساداتهم ، وقد أخذ بيد الني صلى الله عليه وسلم: رويداً ياأهل يثرب إنا لم نضرب إليه أكباد الإبل إلا ونحن نعلم أنه رسول الله ، وإن إخراجه اليوم مفارقة العربكافة ، وقتل خياركم ، وأن تعظكم السيوف، فإما أنتم تصبرون على ذلك فخذوه، وجزاؤكم على الله، وإما أنتم تخافون من أنفسكم خيفة فذروه، فهو أعذر لكم عند الله، فقالوا: يا أسعد أنقل عنا يدك ، فوالله لاندع هذه البيعة ، ولانستقيلها ، فبايعوه

وأعطاهم بذلك الجنة ، ومن المعلوم أنما تحملوه من ذلك هو من أعظم ما يشق على النفوس، فأنهم نابذوا العرب قاطبة، بل الخلق كلهم، وقاطعوا من لم يدخل معهم في ذلك من أهليهم وعشائرهم ، وقطعوا الحبال بينهم وبين الناس ، وهكذا المهاجرون من غير أهل مكة ، قد أسلم منهم كثير ، وهجروا أوطانهم وعشائرهم ، وهاجروا إليه فى المدينة ، وصبروا على ماكابدوه من الجوع ، والعرى ، والشدة ، ومفارقة المألوفات قبل أن يقوم الجهاد ، وإنما دخلوا بالدعوة والقرآن ، وإلا فلم يكن له صلى الله عليه وسلم ما يستميل به القلوب من مال فيطمع فيه ، ولا قوة يقهر بها الرجال، ولا أعوان على الأمر الذي أظهروه ، والدين الذي دعا إليه ، وكانوا حين دعاهم مجتمعين على عبادة الأصنام ، و تعظيم الأزلام ، مقيمين على ماهم عليه من عبية الجاهلية في العصبية ، والحمية ، والتعادى ، والتباغي، وسفك الدماء، وشن الغارات، لاتجمعهم ألفة دين، ولا يمنعهم عن سوء أفعالهم نظر في عاقبة ، ولا خوف عقوبة، ولا لائمة ، فألف الله بنبيه صلى الله عليه وسلم بين قلوبهم ، وجمع كلمتهم حتى اتفقت الآراء، وتناصرت القلوب، وترادفت الايدى، فصاروا إلباً واحداً فى نصرته، وعنقاً واحداً إلى طاعته ، وهجروا أوطانهم وبلادهم ، وجفوا قومهم وعشائرهم فى محبته ، وبذلوا مهجهم ، وأرواحهم فى نصرته ، ونصبوا وجوههم لوقع السيوف في إعزازكلمته، بلا دنيا بسطها عليهم، ولاأموال أفاضها إليهم، ولا عوض في العاجل أطَّمعهم في نيله يحوونه، أو ثملك أو شرف في الدنيا يحوزونه ، بل كان من شأنه صلى الله عليه وسلم أن يجعل الغنى فقيراً ، والشريف أسوة الوضيع ، فهل تلتُم مثل هذه الأمور أو

يتفق بحموعها لأحد؟ وهذا سبيله من قبيل الاختيار العقلى ، والتدبير الفكرى ، لا والذى بعثه بالحق ، وسخر له هذه الأمور ، لا يرتاب عاقل فى شيء من ذلك ، وإنما هو أمر إللهى ، وشيء غالب سمائى ، ناقض للعادات ، يعجز عن بلوغه قوى البشر ، ولا يقدر عليه إلا من له الخلق والأمر ، تبارك الله رب العالمين ؛ وبهذا يتبين أن قيام دينه صلى الله عليه وسلم إنما كان بالحجة ، ولكنه شرع الجهاد لتبليغ الآدلة ، وإيصال الحجة ، وإنفاذ البيان إلى المخاطبين ، ومن أجل ذلك كان أكثر الداخلين بالسيف لما سمعوا القرآن ، وعرفوا الإسلام انفتحت بصائرهم ، وصلحت عقائدهم ، واستبصروا فيما كانوا عنه من قبل ذلك عمين .

و لهذا المعنى لما وقعت الهدنة التى عقدها النبى صلى الله عليه وسلم بينه وبين المشركين يوم الحديبية ، وآمن الناس بعضهم بعضاً ، واختلط المسلمون بالكفار و بادأوهم بالدعوة ، وأسمعوهم القرآن ، وخلى كل بأهله وأصدقائه ، وأخبروهم بأحوال النبى صلى الله عليه وسلم ومعجزاته ، وأعلام نبوته ، وحسن سيرته ، وجميل طريقته ، وعاينوا بأنفسهم كثيراً من ذلك دخل فى الإسلام فى مدة هذه الهدنة كثير من الناس ، ولهذا سماه الله فتحاً ميناً .

والمقصود التنبيه على مانال المسلمين من الشدائد، وماكانوا عليه من الصبر فى طاعة الله ورسوله، ونصرة دينه، وأن ذلك إنماكان باليقين الذى اقتضاه ماشاهدوه من آيات النبوة، وأعلام الرسالة، وأن دين الإسلام اشتهر وانتشر فى القبائل بالدعوة والبيان، قبل أن يفرض الجهاد، وسيأتى تتمة لهذا المعنى إن شاء الله تعالى.

## فص\_ل

وأما قول النصرانى: لأنهم لم يظهروا شيئاً من المعجزات.

فجوابه: أن معجزات نبيهم صلى الله عليه وسلم غنية عن غيرها، فانه قد حصل بها قيام الحجة والدلالة على أنه رسول الله، فلا حاجة بعد ذلك إلى ظهور الخوارق على يد أصحابه وأتباعه ، ومع ذلك فقد ظهر على أيديهم من الخوارق والآيات الدالة على أن متبوعهم رسول الله مالا يحصى.

واعلم: أن كثيراً من أهل الكلام لا يسمى معجزاً إلا ماكان للأنبياء فقط، وأما مايحرى على يد الولى فيسمونه كرامة، ونقل عن السلف أنهم كانوا يسمون هذا معجزاً، وذكر ذلك عن الإمام أحمد، ثم ما يحرى على يد غير النبى من الخوارق أن ظهر على يد صالح متبع للسنة، قائم على قدم العبودية المرضية، فهو المسمى كرامة، وإنكانت حال من ظهرت له الخوارق بضد ذلك، فهو استدراج، وخيال شيطانى، ليس من حال أولياء الله وكرامهم.

قال بعض الاثمة: اتفق أولياء الله على أن الرجل لوطار فى الهواء، ومشى على الماء لم يغتر به حتى تنظر متابعته لرسول الله صلى الله عليه وسلم وموافقته لامره ونهيه، فأولياء الله المتقون هم المهتدون المقتدون بمحمد صلى الله عليه وسلم، فيفعلون ماأمر، وينتهون عما عنه زجر، ويقتدون به فيما بدين لهم أن يتبعوه فيه، فيؤيدهم الله تعالى بملائكته، وروح منه، ويقذف فى قلوبهم من أنواره، ولهم الكرامات التى يكرم الله بها أولياءه

المتقين ؛ وخيار أولياء الله تكون كراماتهم لحجة فى الدين ، أو لحاجة بالمسلمين ، مثل ماكانت معجزات نبيهم ، كذلك ، فكرامات أولياء الله إنما حصلت ببركة اتباعهم رسوله ، فهى فى الحقيقة تدخل فى معجزات الرسول صلى الله عليه وسلم .

إذا عرفت هذا ، فاعلم أن الكرامات والخوارق والمعجزات المنقولة عن الصحابة والتابعين ، ومن بعدهم من صلحاء الآمة ، وعلماتها كثيرة جدا ، مثل ماكان لسفينة مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، حين انكسرت سفينة في البحر هو فيها ، فركب لوحاً منها فطرحه في الساحل بأرض فيها أسد ، قال: فخرج إلى الاسد يريدني ، فقلت : يا أبا الحارث أنا مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقدم ، ودلني على الطريق ، ثم همهم ، فظنف أنه يودعني ، ورجع .

وكان أسيد بن حضير ، وعباد بن بشر تحدثا عند النبي صلى الله عليه وسلم فى حاجة لهما حتى ذهب بعض الليل ، ثم خرجا من عنده ، وكانت ليلة شديدة الظلمة ، وفى يدكل واحد منهما عصا ، فأضاءت عصا أحدهما لهما حتى مشيا فى ضوئها ، فلما فرق بينهما الطريق أضاءت للآخر عصاه حتى بلغ منزله ، والقصة فى "صحيح البخارى ـ وغيره ".

ومن ذلك قصة أبى بكر الصديق ، وهى فى "الصحيحين " لماذهب بثلاثة أضياف معه إلى بيته ، وجعل لايأكل لقمة إلا ربا أسفلها أكثر منها ، فشعوا ، وصارت أكثر بماكانت قبل ذلك ، فنظر إليها أبوبكر

و امرأته ، فإذا هي أكثر مماكانت ، فرفعها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وجاء إليه أقوام كثيرون ، فأكلوا منها ·

وكان حبيب بن عدى أسيراً عند المشركين بمكة ، فكانوا يرون عنده العنب وما على وجه الارض يومئذ عنب.

وعامر بن فهيرة من شهدا. بئر معونة التمسوا جسده ، فلم يقدروا عليه ، وكان لما قتل رفع فرآه عامر بن الطفيل ، وقد رفع ، قال عروة : فيرون أن الملائكة رفعته .

وخرجت أم أيمن مهاجرة ، وليس معها زاد ولا ماء ، فكادت تموت من العطش ، فلماكان وقت الفطر ، وكانت صائمة ، سمعت حسا على رأسها فرفعته ، فاذا دلو برشاء أبيض معلق ، فشربت منه حتى رويت ، فما عطشت بقية عمرها ، والبراء بن مالك كان إذا أقسم على الله أبر قسمه ، فكانت الحرب إذا اشتدت على المسلمين في الجهاد يقولون : يابراء أقسم على ربك ، فيقول : يارب أقسمت عليك لما منحتنا أكتافهم ، فيهزم العدو ، فلما كان يوم اليمامة ، قال : يارب أقسمت عليك لما منحتنا أكتافهم ، فيهزم أكتافهم ، وجعلتني أول شهيد ، فمنحوا أكتافهم ، وقتل البراء شهيداً ،

وخالدبن الوليد حاصر حصناً ، فقالوا : لانسلم حتى تشرب السم ، فشربه ، فلم يضره .

وسعد بن أبى وقاص كان مستجاب الدعوة ، مادعا قط إلا استجيب له ، وهو الذى هزم جنود كسرى ، وفتح العراق .

وعمر بن الخطاب ظهرت له الكرامات الكثيرة ، منها أنه أرسل

جيشاً وأمر عليهم رجلا يدعى سارية ، فبينها عمر يخطب إذ جعل يصيح، وهو على المنبر : ياسارية الجبل ، ياسارية الجبل ، فقدم رسول ذلك الجيش فسأله عمر ، فقال : ياأمير المؤمنين لقينا عدونا ، فهزمونا ، فاذا بصائح : ياسارية الجبل ، فأسندنا ظهورنا بالجبل ، فهزمهم الله .

و جرى مثل ذلك لابى مسلم الخولانى الذى ألتى فى النار، فانه مشى هو ومن معه من العسكر على دجلة وهى فى قوة مدها . ثم التفت إلى أصحابه ، فقال : هل تفقدون من متاعكم شيئاً حتى أدعو الله فيه . فقال بعضهم : فقدت مخلاة ، فقال : أتبعنى ، فاتبعه ، فوجدها قد تعلقت بشى ، فأخذها .

وطلبه الأسود العنسى لما ادّعى النبوة ، فقال له : أتشهد أنى رسول الله ؟ فقال : ماأسمع ، قال : أتشهد أن محمداً رسول الله ؟ قال : نعم ، فأمر بنار فألتى فيها ، فوجدوه قائماً يصلى فيها ، وقد صارت عليه

برداً وسلاماً ؛ وقدم المدينة بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم ، فأجلسه عمر بينه وبين أبي بكر ، وقال : الحمد لله الذي لم يمتني حتى أراني من أمة محمد من فعل به ، كما فعل بإبراهيم خليل الله ، ووضعت له جاريته السم فى طعامه، فأكله فلم يضره، وخببت عليه امرأة ُّزوجته، فدعا عليها، فعميت، فجاءت إليه ، و تابت ، فدعا الله ، فر د عليها بصرها ، وكان عامر بن قيس يأخذ عطاءه فى كمه ألنى درهم، وما يلقاه سائل إلا أعطاه بغير عدد ، ثم يجي. إلى بيته فلم يتغير عددها أو وزنها . ومر بقافلة ، وقد حبسهم الأسد ، فجاء حتى مس بثيابه فم الأسد ، ووضع رجله على عنقه ، وقال : إنما أنت كلب من كلاب الرحمن، وإنى أستحى من الله أن أخاف شيئاً غيره، ومرت القافلة، ودعا الله أن يهون عليه الطهور في الشتاء، فكان يؤتى بالماء له بخار ، ودعا ربه أن يمنع قلبه منالشيطان ، فلم يقدر عليه ، وتغيب الحسن البصرى عن الحجاج، فدخلوا عليه ست مرات ، فدعا الله أن لايروه فلم يروه ، ودعا على بعض الخوارج ، وكان يؤذيهم فخر ميتاً .

وصلت بن أشيم مات فرسه ، وهو فى الغزو ، فقال : اللهم لا تجعل لمخلوق على منة ، ودعا الله ، فأحياه له ، فلما وصلوا إلى بيته قال لابنه : يابنى خذ سرج الفرس ، فانه عارية ، فأخذ سرجه ، فمات ، وجاع مرة بالأهواز فدعا الله ، واستطعمه ، فوقعت خلفه دوحلة رطب فى ثوب حرير ، فأكل وبق الثوب عند زوجته زمانا ، وجاءه الأسد ، وهو يصلى فى غيضة بالليل ، فلما سلم ، قال له : أطلب الرزق من غير هذا الموضع ، فولى الأسد ، وله زئير .

ورجل من النخع كان له حمار ، فمات فى الطريق ، فقال أصحابه : هلم نتوزع متاعك ، فقال : أمهلوا هنيئة ، ثم توضأ فأحسن الوضوء ، وصلى ركعتين ، ودعا الله فأحيا له حماره ، فحمل عليه متاعه .

ولما مات أويس القرنى وجدوا فى ثيابه أكفانا لم تكن معه قبل، ووجد له قبراً محفوراً فيه لحد من صخرة ، فدفنوه فيه وكفنوه في تلك الأثواب، وكان عمرو بن عتبة بن مرثد يصلي يوما في شدة الحر، فأظلته غمامة ، وكان السبع يحميه ، وهو يرعى ركاب أصحابه ، لانه كان يشترط على أصحابه فى الغزو أن يخدمهم ، وكان مطرف بن عبدالله بن الشخير إذا دخل بيته سبحت معه آنيته ، وكان هو ، وصاحب له يسيران بالليل ، فأضاً. لها طرف السوط، ولما مات الاحنف بن قيس وقعت قلنسوة رجل في قبره، فأهوى ليأخذها، فوجد القبر قد فسح فيه مدّ البصر، وكان إبراهيم التيمي يقيم الشهر والشهرين لايأكل شيئاً ، وخرج يمتار لأهله طعاما ، فلم يقدر عليه ، فمر بسهلة حمراء ، فأخذ منها ، ثم رجع إلى أهله ففتحوها ، فاذا هي حنطة حمراء ، فكان إذا ذرع منها تخرج السنبلة من أصلها إلى فرعها حباً متراكباً ، وكان عتبة الغلام ، سأل ربه ثلاث خصال : صوتاً حسناً ، ودمعاً غزيراً ، وطعاماً من غير تكليف ، فكان إذا قرأ بكي وأبكي ، ودموعه جارية دهره ، وكان يأوي إلى منزله ، فيصيب فيه قوته ، ولا يدرى من أين يأتيه ، وكان عبد الواحد بن زيد أصابه الفالج ، فسأل ربه أن يطلق له أعضاءه وقت الوضوء، فكان وقت الوضوء تطلق له أعضاؤه ، ثم تعود بعده .

وهذا باب واسع جداً لايمكن أن يؤتى منه في هذا الموضع بأكثر مما ذكرناه، وكلها قضايا عامتها مشهورة في كتب الحديث والأثر، وقد سقناها كما ساقها شيخ الإسلام أبو العباس، ثم قال: وبما ينبغي أن يعرف أن الكرامات قد تكون بحسب حاجة الرجل إذا احتاج إليها الضعيف الإيمان أو المحتاج آتاه منها مايقوى إيمانه ، ويسد حاجته ، ويكون من هو أكمل و لاية لله منه مستغنياً عن ذلك ، فلا يأتيه مثل ذلك ، لعلو درجته ، وغناه عنها ، لالنقص ولايته ، ولهذا كانت هذه الأمور في التابعين أكثر منها في الصحابة ، بخلاف من تجرى على يديه الخوارق لهداية الخلق أو لحاجاتهم ، فهؤلاء أعظم درجة ؛ وهذا بخلاف الأحوال الشيطانية ، كأحوال الكهان الذين يكون لأحدهم القرس من الشياطين، يخبره بكثير من المغيبات، مما يسرقه من السمع، وكانوا يخلطون الصدق بالكذب، كما دل على ذلك الحديث الصحيح الذي رواه البخاري ، وغيره ، وكان للأسود العنسي الذي ادعى النبوة من الشياطين من يخبره ببعض الأمور الغائبة ، فلما قاتله المسلمون كانوا يخافون أن تخبره الشياطين بما يقولون فيه ، حتى أعانتهم عليه امرأته ، لما تبين لها كفره فقتلوه ، وكذلك مسيلة الكذاب كان معه من الشياطين من يخبره بالمغيبات ، ويعينه على بعض الأمور ، وأمثال هؤلاء كثيرون: مثل الحارث الدمشتي الذي خرج بالشام زمن عبد الملك بن مروان، وادعى النبوة، وكانت الشياطين تخرج رجله من القيد ، وتمنع السلاح أن ينفذ فيه، وكان يرى الناس بجبل قاسيون رجالاً ركباناً على خيل في الهواء، ويقول : هي الملائكة ، وإنماكانوا

جناً ، ولما أمسكه المساك ليقتلوه طعنه الطاعن بالرمح ، فلم ينفذ فيه ، فقال له عبد الملك : إنك لم تسم الله ، فسمى الله وطعنه ، فقتله ، وهكذا أهل الأحوال الشيطانية تنصرف عنهم شياطينهم إذا ذكر عندهم مايطردها ، مثل آية الكرسى .

والمقصود عند ذكر هذه الخوارق التنبيه على الفرق بين كرامات الأولياء، وبين ما يشبهها من الأحوال الشيطانية ، فان بينهما فروقا متعددة : منها أن كرامات أو لياء الله سببها الإيمان والتقوى ، والأحوال الشيطانية یکون سببها مانهی الله ورسوله عنه ، و یستعان بها علی مانهی الله عنه ورسوله، وتجدكثيراً ممن ضعفت بصيرته، وقل عمله بالكتاب والسنة، وأحوال السلف الصالح يكون عمدته فى اعتقاده فى شخص كونه ولياً لله أنه قد صدر عنه مكاشفة في بعض الأمور ، أو بعض الخوارق للعادة ، مثل أن يشير إلى شخص فيموت ، أو يطير في الهواء إلى مكة أوغيرها، وأن يمشى على الماء أحياناً أو يملاً إبريقاً من الهواء، أو ينفق بعض الاوقات من الغيب، وأن أحداً استغاث به وهو غائب أوميت، فرآه قد جاء، فقضى حاجته ، أو يخبر الناس بما يسرق لهم ، أو بحال غائب لهم ، أو مريض ، أونحو ذلك من الأمور ، وليس في شيء من هذه الأمور مايدل على أن صاحبها ولى الله ، بل قد اتفق أوليا. الله على أن الرجل لو طار في الهوا. ومشى على الماء لم يغتر به حتى ينظر متا بعته لرسول الله صلى الله عليه وسلم وموافقته لأمره ونهيه ، وكرامات أولياء الله أعظم من هذه الأمور ، وهذه الأمور وإن كان قد يكون صاحبها ولياً لله ، فقد يكون عدواً لله ،

فإن هذه الخوارق تكون لكثير من الكفار والمشركين ، وأهل الكتاب والمنافقين، وتكون لأهل البدع، فتكون من الشياطين، فلا يجوز أن يظن أن كل من كان فيه شي. من هذه الامور يكون ولياً لله ، بل يعتبر أولياء الله بصفاتهم وأفعالهم وأحوالهم التي دل عليها الكتاب والسنة ، ويعرفون بنور الإيمان والإقرار بحقائق الإيمان الباطنة وشرائع الإسلام الظاهرة ؛ ومثال ذلك أن هذه الامور المذكورة وأمثالها قد توجد في أشخاص، ويكون أحدهم لا يتوضأ ولا يصلى الصلوات المكتوبة، بل يكون ملابساً للنجاسات ، معاشراً للكلاب ، يأوى إلى الحامات والمزابل التي هي مأوى الشياطين ، ولا يتطهر الطهارة الشرعية ، ولا يتنظف، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: « لاتدخل الملائكة بيتاً فيه كلب، ولا جنب، ، وقال عن الأخلية: « إن هذه الحشوش محتضرة » أي يحضرها الشياطين، وقال: « من أكل من هاتين الشجرتين ، فلا يقربن مسجدنا ، فإن الملائكة تتأذى بما يتأذى منه بنو آدم ،، وقال : ﴿ إِنَّ اللَّهُ طيب لايقبل إلا طيباً ، وقال : ﴿ إِنَّ اللَّهُ نَظِيفٌ يَحِبُ النَّظَافَةُ ، وقال الله تعالى: ﴿ ورحمتي وسعت كل شيء ، فسأكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة ﴾ إلى قوله: ﴿ وَيَحَلُّ لَهُمُ الطَّيَّبَاتُ ، وَيَحْرُمُ عَلَيْهُمُ الْخَبَائُثُ ﴾ الآية ، فإذا كان الشخص مباشراً للنجاسات والحبائث التي تحمها الشياطين ، يأوى إلى الحمامات والحشوش التي تحضرها الشياطين، أو يأكل الحيات والعقارب والزنابير وآذان الكلاب التي هيخبائث وفواسق ، أو يشرب البول ونحوه من النجاسات التي تحبها الشياطين ، أو يدعو غير الله ،

فيستغيث بالمخلوقات، ويتوجه إليها ، أو يسجد إلى ناحية قبر الشيخ، ولا يخلص الدين لرب العالمين ، أو يلابس الكلاب ، أو يأوى إلى المزابل والمواضع النجسة ، أو يأوى إلى مقابر الكفار من اليهود والنصارى أو المشركين، أو يكره سماع القرآن، وينفر عنه، ويقدم على سماع الآغانى والاشعار، فهذه علامات أولياء الشيطان، لاعلامات أولياء الرحمن.

قال ابن مسعود : لايسأل أحد عن نفسه إلا القرآن ، فإن كان يحب القرآن ، فهو يبغض الله .

وقال عثمان بن عفان: لو طهرت قلوبنا لما شبعت من كلام الله ، فإذا كان الرجل خبيراً بحقائق الإيمان الباطنة ، فارقاً بين الأحوال الشيطانية والأحوال الرحمانية ، قد قذف الله في قلبه نوره ، كما قال تعالى: ﴿ يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وآمنوا برسوله ، يؤتكم كفلين من رحمته ، ويعمل لكم نوراً تمشون به ﴾ ففرق بين حال أولياء الرحمن ، وحال أولياء الشيطان ، كايفرق الصير في بين الدرهم الجيد ، والدرهم الزائف ، وكما يفرق من يعرف الخيل بين الفرس الجيد ، والفرس الردى ، وكما أنه يجب الفرق بين النبي الصادق ، والممتني الكاذب ، ففرق بين محمد الصادق رسول رب العالمين ، وموسى و المسيح ، وغيرهم ، و بين مسيلة الكذاب ، والأسود العنسى ، وطليحة الأسدى ، والحارث الدمشق ، ونحوهم من الكذابين ، فكذلك يجب الفرق بين أولياء الله المتقين ، وأولياء الشياطين الظالمين ، وبسط ذلك لا يتسع له هذا الموضع .

ولشيخ الإسلام أبى العباس بن تيمية فى ذلك مصنف سماه : "الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان " أتى بالعجب العجاب، فجزاه الله خير الثواب.

### فصـــل

قال النصر الى : وإنما تستدل علماؤهم على صحتها \_ يعنى الشريعة \_ بكثرة الغلبات والفتوحات ، وعظم الملك ، وهذا مما ليس شيء أقل يقيناً منه ، فان مع أن عبادات الوثنيين في غاية الشناعة ، ترى كم من البلاد فتحت على أيدى الفرس واليونانيين والروم ، حتى اتسعت ممالكهم فى الأرض .

الجواب، ومن الله التأييد: إن استدلال علمائنا على صحة الشريعة ليس محصوراً في هذا الدليل، كما اقتضاه كلامه، فان طرق الادلة على صحتها لا تنحصر، فان الله تعالى جعل لمحمد صلى الله عليه وسلم الآيات البينات قبل مبعثه، وفي حياته وموته، إلى هذه الساعة، وإلى قيام الساعة، فان ذكره وذكر البشارة به موجود في الكتب المتقدمة، كما قدمنا بعد ذلك، ولما وجد اقترن بمولده من الآيات ماهو معروف في كتب الاخبار والسير، كارتجاس إيوان كسرى، وسقوط شرافات منه، وانصداعه، وما اقترن به من رؤيا الموبذان التي أولها سطيح الكاهن، وخود نار فارس التي يعبدونها، ولم تخمد قبل ذلك بألف سنة، وغيض بحيرة ساوة، وحفظ السماء بالشهب رجوما للشياطين المسترقة للسمع، وجرى ذلك العام قصة أصحاب الفيل، وكل ذلك إرهاض بين يدى مبعث محمد العام قصة أصحاب الفيل، وكل ذلك إرهاض بين يدى مبعث محمد

صلى الله عليه وسلم إلى ماكان يحصل فى مدة نشأته من الآيات والدلائل، مثل ماحصل لمرضعته لماكان عندها، ومثل ماشوهد منه فى صغره من شق صدره، وتظليل الغامة له، ومعرفة جماعة له بعلاماته، كما فى قصة بحيرا الراهب.

وأما مانى أيام نبوته فظاهر ، كما تقدم ذكر بعضه ، وأما بعد موته فثل نصر أتباعه ، وإهلاك أعدائه ، وإعلاء ذكره ، ونشر لسان الصدق له ، وإظهار دينه على كل دين باليد واللسان ، والدليل والبرهان ، وهذا على يطول وصف تفصيله .

وهكذا آيات غيره من الأنبياء متنوعة قبل المبعث، وحين المبعث، وبعد موتهم، لكن آيات نبينا صلى الله عليه وسلم أكثر، وبراهين نبوته أظهر، ثم إن غير الفتوحات من آياته أبلغ في الدلالة، وأبهر في المعجزة، وأكبر في البرهان من التمكين في الأرض، ووراثتها من أيدى الأمم الذين عصوه، وخالفوا أمره، مع أن هذا أيضاً دليل ظاهر، وبرهان قاطع، وللاستدلال به طرق:

الطريق الأول: ماتقدمت الإشارة إليه من أخباره صلى الله عليه وسلم بذلك، ثم وقوعه على وفق ماأخبر، قال الله تعالى: ﴿ هو الذى أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله، وكنى بالله شهيداً ﴾ وقال تعالى: ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم، وعملوا الصالحات، ليستخلفنهم في الأرض، كما استخلف الذين من قبلهم، وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم، وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم، وليمكنن لهم دينهم الذي الآية،

ووردت الأحاديث الصحيحة مهذا الوعد، كما قدمنا ذكر بعضها ، وقد وقع ذلك كله، كما أخبر، فإن الله تعالى أظهر دينه على سائر الأديان، بحيث أنه لم يبق أهل دين يخالف دين الإسلام إلا وقد قهرهم المسلمون ، فظهروا عليهم، وإن لم يكن ذلك في كل المواضع، وفي جميع الأزمان، فقد قهروا اليهود، وأخرجوهم من بلاد العرب، وغلبوا النصارى على بلاد مصر والشام ، وما والاها إلى ناحية الروم ، إلى ماوراءها ، وغلبوا أهل المغرب ، وغلبوا المجوس على ملكهم ، وغلبوا كثيراً من عبَّادً الاصنام على كثير من بلادهم ، مما يلي الترك والهند ، وذلك سائر الأديان ، فثبت أن الذي أخبر الله به في قوله : ﴿ لَيْظَهِّرُهُ عَلَى الدِّينَ كُلَّهُ ﴾ قد وقع ، وقيل في معنى الظهور المذكور في الآية : إنه الظهور بالحجة ، والكل حق ، فإن الله أظهر دين الإسلام بالاعتبارين ، على أكمل الوجوه ، فجعل لاهله الظهور بالحجة والبيان، والسيف والسنان، وقد وقع ماوعدهم من الاستخلاف في الأرض ، وتمكين الدين ، وتبديل الخوف بالأمن، و بلوغ ملك هذه الآمة ، مشارق الأرض ومغاربها ، وقد أخبر بذلك ، وهو خبر عن الغيب، وأصحابه في غايه القلة ، فوقع كما أخبر فكان معجزاً .

الطريق الثانى: إن الفتوحات الإسلامية وقعت خارقة للعادة ، محيث لم يقع قبلها ولا بعدها نظيرها ، وهذا يدل على عناية الرب تعالى بذلك ، وعلى تأييده لمن جاء بهذه الشريعة بأمر سمائى ، لامن قبيل قوة البشر ، وتغلبات الملوك ، وذلك يعرف بوجوه: منها قلة من قام به فى أول الامر ، وضعفهم ، وقوة عدوهم ، وكونهم فى غاية الكثرة ، ونهاية

الحنق عليهم، والبغض لهم، والجد في عداوتهم بكل بمكن ، فأيدهم الله عليهم، وأظهرهم، فدل على أن هذا النصر من السماء، ومنها أن أعداءه مع كون حالهم ماوصفناه ،كانوا على أديان وجدوا عليها آباءهم ، ونشأوا عليها ، وألفتها طباعهم ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يدعوهم إلى تُركها ، وأن يتبعوا ماجاء به من الشريعة ، والمنهاج ، وكان أول من دُعي إلى ذلك العرب الذين هم أقوى الناس نفوساً ، وأقساهم قلوباً ، وأشدهم توحشاً ، وأمنعهم جانبًا ، وأحبهم لأن يغلبوا ، ولا يغلبوا ، وأعسرهم انقياداً للماوك، وأجفاهم أخلاقا، وأقلهم احتمالا للضم والذلة، فما كانوا ليجيبوا إلى ماطلبه منه إلا لما رأوه من الآيات ، وشاهدوه من المعجزات الدالة على أنه رسول الله ، أو بأمر خارق للعادة ، ليس من صنع البشر ، فكان معجزاً ، فدل على أنه من عند الله ، ومنها أن تلك الفتوحات وقعت في مدة قريبة ، ففتحت على رسول الله صلى الله عليه وسلم جزيرة العرب كلها إلى مايليها من أرض الشام في مدة عشر سنين ، فدخلوا في طاعته ، والتزموا دينه ، وتركوا أديانهم ، سوى من قبلت منه الجزية والصغار ، وهذا مالم يعهد له نظير ، وكذلك الفتوحات الواقعة في أيام خلفائه الراشدين في المشارق والمغارب، كان ذلك في أقرب مدة ، وكانت أعداؤهم في غاية الكثرة والشجاعة ، والقوة والنجدة ، ولم يكن للسلمين إذ ذاك من العدد والعدة والقوة مايكون له نسبة بجنب ماعند أعدائهم من ذلك ، فكيف بمكافأتهم ١٢ فلا يرتاب عاقل أن ما أعطوه من الظهور والغلبة ليس إلا بالنصر الإللهي، والتأييد السمائي، الخارق للعوائد، الدال على صدق من جاء مذه الشريعة ، وأنها مرضة لله .

الطريق الثالث: ما أشرنا إليه، فيما تقدم ، بما حاصله أن محمداً صلى الله عليه وسلم قام بهذه الشريعة ناسخاً شرائع الانبياء قبله ، مستحلا دماء من خالفه من أهل الكتاب وغيرهم، وأموالهم ونسائهم، قائلا: إن الله أمرنى بذلك ، ومع ذلك أيده الله تعالى بأنواع التأييد ، وصدقه بأكمل أنواع التصديق، ومكنه في الأرض، وأظهر دينه على كل الأديان، وجعل لأمته من التمكين في الارض ما لم يكن لغيرهم ، فدل ذلك على أنه رسول الله ، وأنه إنما فعل ذلك عن أمر الله له بذلك ، وإلا لكان ذلك طعناً في الرب تعالى ، حيث زعم أعداؤه أنه سلط جباراً كاذباً عليه ، على أوليائه ، وأتباع رسله ، ويمكن له غاية التمكين ، ويؤيده أعظم التأييد ، فمن آمن بربوبية الله لهذا الخلق ، ورأى ماذكرنا لم يرتب في صدق محمد صلى ُالله عليه وسلم، وأنه رسول الله، وإنما أعطاه من النصر والتأييد هومن آيات نبوته ، كما كان من آيات الأنبياء إهلاك الله مكذبيهم ، ونصرة المؤمنين بهم ، كإغراق قوم نوح وعاد وثمود وغيرهم ، وقد ذكر الله قصصهم في القرآن في غير موضع ، وبين أنها من آيات الأنبياء، كما فى سورة الشعراء ، يختم كل قصة من تلك القصص بقوله : ﴿ إِنْ فَى ذَلِكَ لَآيَة ، وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنَينَ ﴾.

و من ذلك ماجعله من اللعنة التابعة لمن كذبهم ، ومن لسان الصدق والثناء والدعاء لهم ، و لمن آمن بهم ، كما قال فى قصة نوح : ﴿ و تركنا عليه فى الآخرين ، سلام على نوح فى العالمين ﴾ وكذلك فى قصة إبراهيم ، أى تركنا هذا القول يقوله المتأخرون ـ وكذلك فى قصة موسى وهارون

وإلياس، وقال في قصة فرعون وقومه: ﴿وأَتبعوا في هذه لعنة ﴾ وقال في عاد: ﴿ وأَتبعناهُم في هذه الدنيا لعنة ﴾ ولهذا قال تعالى: ﴿ لقد كان في عاد: ﴿ وأَتبعناهُم في هذه الدنيا لعنة ﴾ وقال: ﴿ فاصبر، إن العاقبة للمتقين ﴾ وكل واحد من هذه الطرق التي ذكر ناهاكاف في الدلالة على صحة الشريعة وصدق من جاء بها، فكيف وهي كلها متفقة متظاهرة على ذلك، مضافة إلى مالا يحصى من الادلة والبراهين التي هي أظهر من شمس الظهيرة لأولى الآلباب والبصيرة.

وأما اعتراض النصر اني بتمكين من مكن في بعض البلاد من الوثنيين ونحوهم من ملوك الكفار ، فهو اعتراض فاسد، فإن أولتك لايشهون المسلمين فيما ذكرناه من قوة التمكين في مثل هذه المدة اليسيرة ، ولم يحصل لهم ماحصل لهم ، و لا ماقاربه ، ولم يدع أحد منهم إن ذلك عن أمر الله له بذلك ، ولم يشرع شريعة يحمل الناس عليها مدعياً أنها من عند الله ، فان سنة الله في المتنبئين الكذبة على الله أن يهتك أستارهم ، ويظهر للخلائق عارهم ، ويهزم أنصارهم ، ويدمر ديارهم ، كما جرى لمسيلمة ، والأسود، وطليحة ، وأضرابهم من الكذبة ، فان الله أظهر لخلقه من الدلالة على صدق رسوله ، بما جرى لهم ، وما عرف من أحوالهم وسيرهم الباطلة ، وتدمير الله إياهم ماهو من الحكم الباهرة ، والمصالح العظيمة ، فان الضد يظهر حسنه الضد، وكذلك من سير أحو ال الكفار، رأى العبرة في هذا الباب، فأنهم وإن انتصروا على أتباع الرسل أحياناً ، فأن أولئك لايقول مطاعهم: إنه نبي، و لايقاتلون أتباع الانبياء على دين، و لا يطلبون

منهم أن يتبعوهم على دينهم ، بل يصرحون أنا نصرنا عليكم بذنو بكم ، وأنكم لو اتبعتم دينكم لم ننصر عليكم ، وأيضاً فلا عاقبة لهم ، بل الله يهلك الظالم بالظالم ، ثم يهلك الظالمين جميعاً ، وليس قتيلهم يطلب بقتله سعادة بعد الموت، فهذا وأمثاله بما يظهر به الفرق ، ويبين أن ظهور محمد صلى الله عليه وسلم وأمته على أهل الكتاب من جنس ظهورهم على عبدة الأو ثان ، فان من أهل الكتاب من يقول: سلطتم علينا بذنو بنا ، مع صحة ديننا ، كبخت نصر ، وهذا قياس فاسد ، فان ذلك من جنس خرق العادات المقترن بدعوى النبوة ، وهذا من جنس خرق العادات التي لم يقترن بدعوى النبوة، وما لم يقترن بدعوى النبوة لايكون دليلا عليها ، وقد يغرق في البحر أمم كثيرة ، فلا يدل على نبوة نبي ، بخلاف غرق فرعون وقومه، وهذا موافق لما أخبر به موسى عليه السلام: أن الكذب لا يتم أمره ، وذلك أن الله حكيم لايليق به تأييد الكاذب على كذبه ، من غير أن يبين كذبه ، و لهذا أن أعظم الفتن الدجال ، لما اقترن بدعواه خوارق ، كان معها مايدل على كذبه ، كدعوى الإللهية ، وهو أعور مكتوب بين عينيه : "كافر "، يقرأه كل مؤمن ، والله لايراه أحد حتى يموت، وقد ذكر النبي صلى الله عليه وسلم هذه العلامات الثلاث في الأحاديث الصحيحة، فأما تأييد الكاذب دائماً فهذا لم يقع قط، فمن يستدل على ما يفعله الرب تعالى بالعادة والسنة ، فهذا هو الواقع ، ومن يستدل بالحكمة ، فحكمته تناقض أن يفعل ذلك.

#### فص\_ل

قال النصرانى: ثم إنه لم يكن للمسلمين النصر والغلبة دائماً ، فإن من المشهور أنهم انهزموا عدة مرات فى البر والبحر ، وأنهم طردوا عن جميع بلاد الاندلس ، وغيرها من البلاد ، ولا يمكن الأمر الذى هو كثير الانقلاب من حال إلى حال ، والذى يشترك فيه أهل الصلاح ، والطلاح ، أن يكون دليلا على صحة الدين .

الجواب ، والله الهادى إلى سواء السبيل: إن انهزام المسلمين في بعض المواطن غير قادح في صحة الدليل لوجوه:

الأول: إن ذلك لم يمنع حصول الظهور على الاعداء، وتمام الوعد الذى وعد به النبى صلى الله عليه وسلم ، بل مع وقوع ذلك فى بعض المواطن ، كان الظهور للمسلمين على جميع أهل الملل ، ولما كان الأمر كذلك بطل الاعتراض .

الوجه الثانى: إن سنة الله تعالى فى رسله وأتباعهم أن يدالوا مرة ويدال عليهم مرة أخرى ، ثم تكون العاقبة لهم ، وبهذا أجاب هرقل أبا سفيان فى حديثه الذى قدمناه ، حيث قال له هرقل: كيف الحرب بينكم وبينه ؟ قال: سجالا ، يدال علينا المرة ، وندال عليه الآخرى ، فقال هرقل: كذلك الرسل تبتلى ، ثم تكون لها العاقبة ، فصار هذا من أعلام الرسل ، فهو دليل لنا لاعلينا ، ولله الحمد والمنة ؛ فإنقيل : فني الانبياء من قتل ، كا أخبر الله أن بني إسرائيل يقتلون النبيين بغير حق ، وفي أهل قتل ، كا أخبر الله أن بني إسرائيل يقتلون النبيين بغير حق ، وفي أهل

الفجور من يؤتى سلطاناً ، ويسلط على قوم مؤمنين ، كبخت نصر ، أجيب: بأن من قتل من الأنبياء ، فهو كمن يقتل من المؤمنين في الجهاد . كما قال تعالى : ﴿ وَكَأْنِ مِنْ نِي قَاتِلَ مِعِهُ رَبِيُونَ كُثْيَرٍ ، فَمَا وَهُنُوا لِمَا أصابهم في سبيل الله ، وما ضعفوا ، وما استكانوا ، والله يحب الصابرين ، وما كان قولهم إلا أن قالوا : ربنا اغفر لنا ذنو بنا وإسرافنا في أمرنا ، و ثبت أقدامنا، وانصرنا على القوم الكافرين، فآتاهم الله ثواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة ، والله يحب المحسنين ﴾ ، ومعلوم أن حال هؤلاء أكمل من حال من يموت من المؤمنين حتف أنفه ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَا تَحْسُبُ الذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم يرزقون ﴾ الآية ، ثم الدين الذي قاتل عليه الشهيد ينتصر ويظهر ، فتكون لطائفته السعادة فى الدنيا والآخرة ، ومن قتل منهم كان شهيداً ، وهذا غاية مايكون من النصر، إذكان الموت لابدمنه، بخلاف من يهلك هو وطائفته، فلايفوز لاهو ولاهم بمطلوبهم ، لافى الدنيا ولافى الآخرة ، والشهداء قاتلوا باختيارهم ، وفعلوا الأسباب التي بها قتلوا ، فهم اختاروا الموت ، إما أنهم قصدوه ، وإما قصدوا مابه يصيرون شهداء، عالمين بأن لهم السعادة في الآخرة ، وفي الدنيا بالانتصار لطائفتهم ، وبقاء لسان الصدق لهم، ثناء ودعاء ، بخلاف غيرهم ، فإنهم هلكوا بغير اختيارهم هلاكا لاترجون معه سعادة الآخرة ، ولم يحصل لهم ، و لا لطائفتهم شيء من سعادة الدنيا ، بَل أَتبعُوا في هذه الدنيا لعنة ، ويوم القيامة هم من المقبوحين ، وقد أخبر الله تعالى أن كثيراً من الأنبياء قتل معه ربيون كثير ، أى ألوف كثيرة ،

كا هو أحد الاقوال فى الآية، وأنهم مااستكانو الما أصابهم، بل استغفروا من ذنوبهم التى كانت سبب ظهور العدو ، وأن الله آتاهم ثواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة ، فإذا كان هذا قتل المؤمنين، فما الظن بقتل الأنبياء ، ففيه لهم ، ولاتباعهم من سعادة الدنيا والآخرة ، ما هو من أعظم الفلاح .

الوجه الثالث: إن في وقوع الهزيمة والكسر على المسلمين في بعض المواطن ، مصالح عظيمة ، ورِحكما باهرة كثيرة ، فمع عناية الله بهم وإرادته ظهورهم وكرامتهم ، ابتلاهم بذلك في بعض الأوقات لتتم المصلحة ، وتنفذ الحكمة ، فيعود المكروه محبوباً ، وقد أشار سبحانه في سورة آل عمران في سياق قصة أُحد إلى أصول المصالح، والحكم في ذلك، منها تمييز المؤمن الصادق من المنافق الكاذب ، فإنهم لو انتصروا دائماً دخل معهم المؤمنون وغيرهم ، ولم يتميز الصادق من الكاذب ، فاقتضت حكمة الرب تعالى أن يبتليهم بذلك، ليتميز من يتبعهم ويطيعهم للحق الذي جاءوا به ممن لا يتبعهم إلا على الظهور والغلبة خاصة ، ولم يجعل الغلبة على المؤمنين دائماً ، لأن ذلك يمنع حصول مقصود البعثة ، فاقتضت حكمته تعالى أن يجمع لهم بين الأمرين ، لتتم المصلحة ، ثم يجعل العاقبة لهم ؟ ومنها تعريفهم سوء عاقبة المعصية ، فإنه تعالى أخبر أن مايصيبهم ، فهو سبب ذنوبهم، فيكون ذلك تنبيهاً على شؤم عاقبة الذنب، ليحترزوا منه؛ ومنها أنه لو نصرهم دائماً ، وأظفرهم بعدوهم فى كل موطن ، وجعل لهم التمكن والقهر لأعدائهم أبداً لطغت نفوسهم ، وشمخت أنوفهم ، كما

يكونون لو بسط لهم الرزق ، فلا يصلح عباده إلا السر"اء والضر"اء ، والشدة والرخاء ، والقبض والبسط ، فهو المدبر لأمر غباده ، كما يليق بحكمته ، أنه بهم خبير بصير ؛ ومنها أنه سبحانه هيأ لعباده منازل فى دار كرامته ، لم تبلغها أعمالهم ، ولم يكونوا بالغيها إلا بالبلاء والمحنة ، فقيض لهم الأسباب التي توصلهم إليها من ابتلائه وامتحانه ؛ ومنها أن الشهادة عند الله من أعلا المراتب ، والشهداء هم خواصه المقربون من عباده ، ولا سبيل إلى نيل هذه الدرجة إلا بتسليط العدو "، إلى غيرذلك من الحكم والمصالح التي تفوت الوصف ، فإذا كان في إدالة العدو على المؤمنين في بعض المراتب مافيه من المصالح والغايات المحمودة ، كان إلى الدلالة على صحة الشريعة أقرب منه إلى العكس ، ولم يكن ناقضاً للاستدلال ، إذ هذا يكون لأمر عارض ، ومقتض طار ، ثم تكون العاقبة ، والنصر للمؤمنين ، يكون لأمر عارض ، ومقتض طار ، ثم تكون العاقبة ، والنصر للمؤمنين ، بل قد قدمنا أن مثل هذه الأدلة من أعلام الرسل .

ومما يزيد ذلك بياناً ما أشرنا إليه من أن ظهور الكفار على المؤمنين أحياناً هو بسبب ذنوب المسلمين ، كيوم أحد ، فإذا تابوا انتصروا ، كا قد جرى للمسلمين في عامة ملاحهم مع الكفار ، فهذا من آيات النبوة ، فإن النبي إذا قاموا بوصاياه نصروا ، وإذا ضيعوها ظهر أولئك عليهم ، فدار النصر والظهور مع متابعة النبي وجوداً وعدماً من غير سبب يزاحم ذلك ، ودوران الحكم مع الوصف وجوداً وعدماً من غير مزاحمة ، وصف آخر يوجب العلم ، بأن المدار عليه ؛ ومن المعلوم بالاستقراء ، والتتبع أن نصر الله سببه اتباع النبي صلى الله عليه وسلم ، فهو يدل على والتتبع أن نصر الله سببه اتباع النبي صلى الله عليه وسلم ، فهو يدل على

أن الله سبحانه يريد إعلاءكلمته ونصره ونصر أتباعه، فهذا يوجب العلم بنبوته ؛ ومن هذا ظهور بخت نصر إنما كان لما غيرت بنو إسرائيل عهود موسى عليه السلام؛ فاذا اتبعوها كانوا منصورين، كماكان فى زمن داود، وسليمان، وغيرهما، قال الله تعالى: ﴿ وقضينا إلى بني إسرائيل في الكتاب لتفسدن في الأرض مرتين، ولتعلن علواً كبيراً ، فإذا جاء وعد أو لاهما بعثنا عليكم عباداً لنا أولى بأس شديد فجاسوا خلال الديار ، وكان وعداً مفعولا ، ثم رددنا لكم الكرة عليهم ، وأمددناكم بأموال وبنين ، وجعلناكم أكثر نفيراً ، إن أحسنتم أحسنتم لانفسكم ، وإن أسأتم فلها ، فإذا جاء وعد الآخرة ليسوءوا وجوهكم، وليدخلوا المسجد كما دخلوه أول مرة، وليتبروا ماعلوا تتبيراً ، عسى ربكم أن يرحمكم ، وإن عدتم عدنا ، وجعلنا جهنم للكافرين حصيراً ﴾ ، فكان ظهور بني إسرائيل تارة ، وظهور عدوهم تارة من دلائل نبوة موسى صلى الله عليه وسلم ، وقد قال تعالى : ﴿ وَلُوقًا تُلُّكُمُ الَّذِينَ كُفُرُوا لُولُوا الْآدِبَارِ ، ثُمُّ لَايَجْدُونَ وَلَيَّا وَلَا نَصْيراً ، سنة الله التي قد خلت من قبل، ولن تجد لسنة الله تبديلا ﴾ فأخبر تعالى أن سنته التي لاتبديل لها نصر المؤمنين على الكافرين، والإيمان المستلزم لذلك يتضمن طاعة الله ورسوله ، فاذا نقص بالمعاصي كان الأمر يحسبه ، كيوم أحد، فهذه عادته المعلومة، والكاذب الفاجر وإن أعطى دولة، فلا بد من زوالها، ولا بدمن بقاء لسان السوء له في العالم، وهو وإن ظهر سريعاً ، فانه يزول سريعاً ، وأما الانبياء فانهم يبتلون كثيراً ليمحصوا بالبلاء، فإن الله تعالى إنما يمكن العبد إذا ابتلاه، ويظهر أمرهم شيئاً فشيئاً.

كالزرع ، قال الله تعالى : ﴿ محمد رسول الله ، والذين معه ﴾ إلى قوله : ﴿ كزرع أخرج شطأه ، فآذره فاستغلظ ، فاستوى على سوقه ﴾ الآية ، ولهذا كان أول من يتبعهم ضعفاء الناس ، أشار إليه بعض الأئمة ، فاعتبار هذه الأمور ، وسنة الله فى أوليائه وأعدائه ، فما يوجب الفرق بين النوعين ، وبين دلائل هذا ، ودلائل هذا .

وأما قول النصراني: إنهم ـ يعني المسلمين ـ طردوا عن بلاد الأندلس وغيرها من البلاد، فهذا من قبيل ماتقدم ، مما يبتلي الله تعالى به عباده ، وهو مما جاءت به الانذار عن النبي صلى الله عليه وسلم ، فانه أخبر بإدالة العدو على المسلمين حتى يأخذوا بعض مافى أيديهم إذا أضاعوا أمر الله ، وفرطوا فيها أوجبه عليهم من طاعة نبيهم صلى الله عليه وسلم، فهو من أدلة الرسالة من وجهين : من جهة إخباره بذلك ، فوقع كما أخبر ؛ ومن جهة الاعتبار في ترتب ذلك ، على معصية الرسول صلى الله عليه وسلم، ثم إنه وإن أخذت من أيدى المسلمين بعض البلاد التي كانت في أيديهم ، فقد غلبوا على بلاد كثيرة ، بعد غلبهم ، على ماغلبوا عليه ، فانه قد حصل للمسلمين الغلبة في بلاد الروم ، وما والاها ، بعد خروج الاندلس عن أيديهم ، بما هو أكبر بكثير مما غلبوا عليه ، ولا تزال طائفة من هذه الأمة المحمدية ، على الحق ظاهرين ، لايضرهم من خذلهم ، ولا من خالفهم ، حتى تقوم الساعة ، فظهر بما قررناه الفرق بين الفتوحات الإسلامية ، وصحة الاستدلال بها على صحة الشريعة ، وبين محاربات الملوك المبطلين ، وتبين أن الاشتراك الصورى ،

بين أهل الصلاح والطلاح ، من بعض الوجوه ، مع ظهور الفروق الصورية والمعنوية ، من وجوه أخرى غير قادح فى صحة الدليل ، كما أن دخول كثير من الناس فى الأديان الباطلة بمجرد الدعوة إليها ، وإلقاء الشبهات غير مقتض صحة ذلك الباطل ، ولا قادح فى صحة حجج الأنبياء وأنباعهم ، حيث استجاب لهم كثير من الناس بمجرد الدعوة ، فهذا اشتراك فى صورة الاستجابة بالدعوة ، ولما لم يكن هذا الاشتراك الصورى بين أهل الصلاح والطلاح ، قادحاً فى صحة دين الحق ، ولا مضعفاً حجة أهله ، فكذلك مانحن فيه .

# فص\_\_ل

قال النصرانى: لاسياحيث أن أكثر حروب الملوك بغير عدل ، إذ يقاتلون أيماً من غير الظالمين لهم ، وليس لهم ما يتعللون به على محاربتهم ، سوى الاختلاف فى الدين ، وهذا ماهو إلا غاية عدم الدين ، إذ لا تكون عبادة الله إلا ما يصدر عن إرادة النفس ، وأما الإرادة فهى تنقاد بالتعليم والإ إقناع لا بالتهديد والقهر ، ومن اضطر لتصديق الدعوى من غير إرادة منه ، فهو لا يصدقها ، بل يظهر فقط أنه يصدقها هر با من الشدائد ، ومن يلزم غيره بالتسليم له بو ساطة التعذيب له ، فهو بفعله هذا يدل على عدم ما يستدل به على صحة دعواه .

الجواب ، وبالله التوفيق : أما حروب ملوك المسلمين بعضهم لبعض في طلب الملك ، فليس بما نحن فيه ، إذ هو من قتال الفتنة الذي نهى عنه النبي صلى الله عليه وسلم ، وحذر منه ، وهو قتال على الدنيا ، وأما القتال

الشرعى، فهو القتال في سبيل الله، لإعلاء كلمة الله، وإعزاز دينه، ولا ريب عند الموافق ، والمخالف أن محمداً صلى الله عليه وسلم جاء بشرع الجهاد، وتضمن الأمر به القرآن الذي أنزل عليه، وإنما شرع في المدينة بعد الهجرة إلى المدينة حين اجتمع بها المهاجرون ، والأنصار ، وعند ذلك علم أعداؤه من العرب واليهود ، أنها كانت لهم دار منعة ، فحافوا منهم ماكانوا يحذرون ، فرموهم عن قوس واحدة ، وشمروا لهم عن ساق العِداوة والحاربة ، وصاحوا بهم من كل جانب ، وكان الله يأمرهم بالصبر والعفو والصفح، ثم إنه تعالى محكمته أذن لهم فى القتال ، ولم يفرضه عليهم، فقال تعالى: ﴿ أَذِنَ للذِينَ يَقَا تَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلُمُوا ، وَإِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصْرُهُمْ لقدير ، الذين أُخرجوا من ديارهم بغير حق ، إلا أن يقولوا ربنا الله ﴾ ثم فرض عليهم القتال لمن قاتلهم دون من لم يقاتلهم ، فقال تعالى : ﴿ وَقَاتُلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الذينِ يَقَاتُلُونَكُمْ ﴾ ثم فرض عليهم قتال المشركين كافة ، فقال تعالى : ﴿ وَقَاتُلُوا الْمُشْرَكُينَ كَافَّة ، كَا يَقَاتُلُونَكُمْ كَافَّة ، وأعلموا أن الله مع المتقين ﴾ فكان محرماً ، ثم مأذوناً فيه ، ثم مأموراً به ، لمن بدأهم بالقتال ، ثم مأموراً به لجميع المشركين ، وإذا كان القتال عن أمر الله وشرعه ، كان القيام به من أكبر الفضائل ، وأعظم الوسائل ، لما فيه من بذل النفوس والأموال في مرضاة الله، وماكان عن أمر الله فهو على وفق الحكمة والعدل، لأنه صدر عن أمر الحكيم الخبير، وقد قامت البراهين، واتضحت الدلائل، وظهرت المعجزات على أن محمداً رسول الله، فبطل أن يكون قتال المسلمين لمن خالف الملة قتالا بغير عدل ، وقد ذكرنا

فيما تقدم إشارة إلى بعض مافى شرع الجهاد من الحكم والغايات المحمودة، وأما قتال المسلمين أمماً من غير الظالمين لهم، وأن السبب إنما هو الاختلاف فى الدين، فهذا أوضح حجة على انه على مقتضى العدل، لأنهم إنما يقاتلون المشركين بالله، الكافرين به، وبرسله، كاكان النبي صلى الله عليه وسلم إذا بعث سرية، قال: «أغزوا بسم الله، قاتلوا من كفر بالله، ، فأعظم الظلم، وأكبر الذنوب الشرك بالله، والكفر به، فشرع الله الجهاد ليكون الدين كله له، كما قال تعالى: ﴿ وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ، ويكون الدين لله ، فان انتهوا فلا عدوان إلا على الظالمين ﴾ وإذ كان قتالك من ظلمك، واعتدى عليك حتى يكف عن ظلمه واعتدائه لا يكون ظلماً، ولا قبيحاً، فكيف يكون قتال الكافر بالله، المكذب لرسوله وكتابه، الآتى، بأعظم الظلم، وأكبر الذنب، يقال فيه: إنه بغير عدل ، ماهذا إلا جهل عظيم، كذلك يطبع الله على قلوب الذين لا يعلمون.

وقوله: إذ لاتكون عبادة الله إلا مايصدر عن إرادة النفس، إلى قوله: فهو لا يصدقها، بل يظهر فقط أنه يصدقها هرباً من الشدائد.

جوابه: إن هذا، وإن وجد في آحاد من الناس، فليس على العموم، فلا تنتقض به الحكمة في مشروعية الجهاد، فإنه قد دخل في الإسلام فئام من الناس بالقتال، وافتتحت ديارهم بالسيف، فدخلوا، وكثير منهم كارهون، فلما خالطوا المسلمين، وسمعوا القرآن، وبلغتهم معجزات النبوة وآيات الرسالة، صلحت عقائدهم، وانفتحت بصائرهم، وعلموا أنه الحق، ودانوا به باطناً وظاهراً، وعلموا أبناءهم ونساءهم، وبذلوا فيه نفوسهم

وأموالهم، هذا مالا يرتاب فيه ذو عقل صحيح، وهل يستجيز من له أدنى مسكة من عقل أن يقول: إن من دخل في الإسلام بعد قيام الجهاد من العرب، وغيرهم من أصناف الامم أنهم إنما يصدقون بالإسلام ظاهراً فقط؟! هذا مما يعلم فساده ببديهة العقل، فإن الله قد خص هذه الامة بما وهبها من الإيمان بالله ورسوله.

و تمام الانقياد لما جاء به الرسول منشرحة بذلك صدورهم، مصدقة به قلوبهم ، ما لم يعظ غيرهم من الأمم ، وذلك لما أيد به نبيهم صلى الله عليه وسلم من المعجزات ، وأنواع الأدلة والآيات ، ولهذا كان أكثر الانبياء تابعاً يوم القيامة ، وكان أمته خير الأمم ، وأكثر أهل الجنة ، وأول الناس سبقاً إلى الجنة ، كما قال صلى الله عليه وسلم : «نحن الآخرون ، السابقون يوم القيامة ، ولا ينتقض ماذكرناه بالمنافقين والزنادقة ، فانهم مقهورون مغمورون في المؤمنين ، بل في وجودهم بين المؤمنين ، مع كونهم أعداء لهم في صورة أولياء ، واجتهادهم في الإضرار بدينهم ودنياهم ، وسعيهم في ذلك بكل ماأمكنهم ، ثم لم يظفروا بمطلوبهم ، ولم يحصلوا على مرادهم ، دليل على صحة الشريعة ، وأنها من عند الله عز وجل.

والمقصود أن الله نصب الادلة والبراهين على صدق رسوله، وصحة ماجاء به من النبوة والكتاب، وشرع الجهاد وسيلة إلى إبلاغ الحجة، وإيصال الدليل إلى المكلفين، فان من كان على دين وجد عليه آباءه وأسلافه، وأشربه قلبه، وألفته نفسه لايختار ديناً غيره، ولا يلتفت إلى سواه، فلا يصغى إلى حجج الحق وبراهينه، فكان من رحمة الله بعباده أن

أمر رسوله صلى الله عليه وسلم بالجهاد لتبلغ الحجة مبلغها ، فينذر من كان حياً ، ويحق القول على الكافرين .

وأما قول النصرانى: ومن يلزم غيره بالتسليم له بوساطة التعذيب له أو التخويف، إلى آخره، فهو كلام ساقط، فان الأنبياء عليهم السلام جاءوا بالرسالة إلى الأمم مقرونة بالتخويف بالعذاب للمكذبين، والإنذار للمخالفين، كا جاءت بالبشارة للمؤمنين، والرجاء للمصدقين، ومنهم من جاء بالقتال، وبنو إسرائيل لما امتنعوا من التزام أحكام التوراة لثقلها عليهم، رفع الله جبلا فوق رءوسهم، وقيل لهم: التزموا، وإلا وقع عليكم الجبل، كا قال تعالى: ﴿ وإذ نتقنا الجبل فوقهم كأنه ظلة، وظنوا أنه واقع بهم، خذوا ما آتيناكم بقوة، واذكروا مافيه لعلكم تتقون ﴾ وقال تعالى: ﴿ ورفعنا فوقهم الطور بميثاقهم ﴾ .

وأيضاً فالشرائع جاءت بالحدود وإيقاع العقوبة بالعصاة ليرتدعوا عن المعاصى والمخالفات ، وكل هذا إلزام بالأحكام بوساطة التعذيب والتخويف ، أفكان ذلك دليلا على عدم البرهان فيما دعا إليه الأنبياء عليهم السلام ، وإذا لم يكن كذلك بطل هذا التمويه .

## فص\_ل

قال النصرانى : ثم إن مايجعلونه علة للقتال من الاختلاف فى الدين، فينقضه فعلهم حيث يتركون من ينخضع لهم، ويتدين بأى دين أراد، وقولهم أيضاً : إن للنصارى فى شريعتهم مايكنى لهم خلاصاً.

الجواب، وبالله التوفيق: مرادهم (١) بتركهم من يخضع لهم، إقرار أهل الكتاب ونحوهم بالجزية ، وهذا ليس على العموم في أهل كل دين ، فإطلاقه باطل ، فإنها لما نزلت آية الجزية ، وهي قول الله تعالى : ﴿ قَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِاليَّوْمُ الْآخِرِ ، وَلَا يُحرِّمُونَ مَاحرَمُ الله ورسوله، ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب، حتى يؤتوا الجزية عن يدوهم صاغرون ﴾ أخذها النبي صلى الله عليه وسلم من ثلاث طوائف: اليهود، والنصاري، والمجوس، ولم يأخذها من عتباد الاصنام، فاختلف العلماء لههنا ، فقيل : لايجوز أخذها من كافر غير هؤلاء، ومن دان بدينهم اقتداءً بأخذه وترله، وقيل: بل تؤخذ أيضاً من عبدة الأصنام من العجم دون العرب ، والأول قول الشافعي ، وأحمد فى رواية عنه ، والثانى قول أبى حنيفة ، وأحمد فى روايته الاخرى ، وعلى القول الأول فإنما أخذها النبي صلى الله عليه وسلم من المجوس ، أن لهم شبهة كتاب لما ورد في بعض الاحاديث أنه كان لهم كتاب، ثم رفع، وجاء عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال فى المجوس: « سنوا بهم سنة أهل الكتاب، وليس المراد بسط هذه المسألة، وإنما المقصود أن أخذ الجزية من بدلها للسلمين ، ليس على العموم في حق كل كافر .

و إذا عرف هذا فليس في إقرار من يقر بالجزية من الكفار مايكون قدحاً في حكمة الشريعة وكالها ، فإن أحكام الشريعة جاءت في كل باب على وفق الحكمة والمصلحة ، والذي شرعها هو الرب سبحانه

<sup>(</sup>۱) في نسخة وو مراده،،

وتعالى ، وهو أحكم الحاكمين ، وقد قامت الأدلة القاطعة على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، وأن القرآن كلام الله تعالى ، ورسالته إلى خلقه ، وشرعه هو ماتضمنه كتابه ، وحكمة رسوله ، والحكم والغايات في أحكامه لايحيط بها إلا هو ، فما علمناه منها قلنا به ، وما جهلناه وكلناه إلى عالمه ؛ وقد ذكر العلماء من الحكمة في إقرارهم بالجزية وجوهاً ؛ فمنها أنهم أقروا بذلك، ولم يعاملوا معاملة غيرهم من الكفار لحرمة الكتاب الذي ينتسبون إلى اتباعه ، والنبي الذي ينتمون إليه ؛ ومنها أن ذلك لحرمة آبائهم الذين انقرضوا على الحق من شريعة التوراة والإنجيل ، ومنها أن إقرارهم بذلك لأنهم أهل الكتاب، وبأيديهم التوراة والإنجيل ، وفيها صفة محمد صلى الله عليه وسلم، فربما يتفكرون ويعلمون صدق محمد صلى الله عليه وسلم فيتبعون الحق ، فأهملوا لهذا المعنى ؛ ومنها أن إبقاءهم كذلك من الشواهد والدلائل على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، لأن في الكتب التي بأيديهم مايدل على أنهم بدلوا ؛ وفيها مايدل على أن شريعتهم ستنسخ بغيرها ، كما قدمنا الإشارة إلى بعض ذلك ، وفيها من صفة محمد صلى الله عليه وسلم وأدلة نبوته ماقدمنا بعضه ؛ وفيها من التناقض والاختلاف مايبين أيضاً وقوع التبديل.

قال شيخ الإسلام أبو العباس: وعند أهل الكتاب مايدل على هذه المطالب ، وقد ناظرنا غير واحد منهم ، وبينا لهم ذلك، وأسلم من علمائهم وخيارهم طوائف ، وصاروا يناظرون أهل دينهم ، ويتبينون ماعندهم من الشواهد والدلائل على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، قال:

وهذا من الحكمة فى إبقاء أهل الكتاب بالجزية ، إذ عندهم من الشواهد والدلائل على نبوته ، وعندهم من الشواهد على ماأخبر به من الإيمان بالله واليوم الآخر ما يبين أن محمداً صلى الله عليه وسلم جاء بالدين الذى بعث الله به الرسل قبله ، وأخبر من توحيد الله ، ومن صفاته بمثل ماأخبرت به الأنبياء قبله ، قال الله تعالى : ﴿ قل أرأيتم إن كان من عند الله وكفرتم به ، وشهد شاهد من بنى إسرائيل على مثله ، فآمن ، واستكبرتم ، إن الله لا يهدى القوم الظالمين ﴾ وقال : ﴿ قل كنى بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب ﴾ ، انتهى .

وأها قول النصرانى: وقولهم ـ يعنى المسلين ـ: إن النصارى فى شريعتهم مايكنى لهم خلاصاً ، فهو كلام باطل ، وكذب صريح ، فإن المسلمين متفقون على مقالة واحدة لااختلاف بينهم ، أن من بلغته رسالة محد صلى الله عليه وسلم فلا خلاص له ، ولا نجاة إلا باتباعه ، والإيمان به ، سواء فى ذلك اليهود والنصارى ، وعباد الأصنام ، وغيرهم من طوائف بنى آدم ، وقد علم من دينه بالضرورة أنه دعا الناس كافة إلى اتباعه ، وأنه جاهد أهل الكتاب كما جاهد المشركين ، فجرى له مع يهود المدينة وغيرهم ماهو معلوم ، وغزى النصارى عام تبوك بنفسه وسراياه ، وضرب الجزية على نصارى نجران ، وكذلك خلفاؤه الراشدون بعده ، جاهدوا أهل الكتاب ، يهودهم ، و نصاراهم ، و قاتلوا من قاتلهم ، و ضربوا الجزية على من أعطاها منهم عن يد وهم صاغرون

وهذا الكتاب الذي يعرفكل أحد أنه الكتاب الذي جاء به مملوء

من دعوة أهل الكتاب إلى اتباعه، و يكفّر من لم يتبعه منهم ويذمه ويلعنه، وقال الله تعالى: ﴿ قل ياأيها الناس إنى رسول الله إليكم جميعاً ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ وما أرسلناك إلا كافة للناس ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ وقل للذين أوتوا الكتاب والأميين بأسلتم ، فإن أسلموا فقد اهتدوا ، وإن تولوا فإنما عليك البلاغ ، والله بصير بالعباد ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ تبارك الذي فإنما عليك البلاغ ، والله عبده ليكون للعالمين نذيراً ﴾ ، وفي صحيح مسلم عن أبى هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: « والذي نفسي بيده لا يسمع بى أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ، ومات ولم يؤمن بالذي أرسلت به ، إلا كان من أهل النار » ، وقال صلى الله عليه وسلم ؛ بعث إلى الأحمر والأسود ، وقال : « وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة ، وبعثت إلى الناس عامة ، إلى غير ذلك من الآيات والأحاديث الدالة على هذا الأصل الذي لاير تاب فيه مسلم .

# المقام الخامس

قال النصرانى: فصل: فى الترجيح بين الشريعتين من جهة الوصايا، ونقول قبل إيراد كلامه فى هذا الفصل: إنا قد بينا فيما تقدم أن النظر فى الترجيح بين الشريعتين ساقط بعد ثبوت نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، وعموم رسالته ، وأنه لا يبقى لطالب النجاة والسعادة إلا الإيمان به واتباعه ، مع الإيمان بجميع أنبياء الله ورسله ، وأن لانفرق بين أحد منهم ، ثم إذا نظر إلى كال الشرائع وحكمتها ، وعظمة وصاياها ، وجدنا شريعة محمد صلى الله عليه وسلم خير الشرائع وأفضلها من كل طريق من شريعة محمد صلى الله عليه وسلم خير الشرائع وأفضلها من كل طريق من

طرق التفصيل ، كما أن الذي جاء بها أفضل المرسلين ، وسيدهم في الدنيا والآخرة ، وكما أن ماجا. به من المعجزات أعظم مما جا. به موسى ، وعيسى ، وغيرهما من الانبياء عليهم السلام ، فالذي جاء به من الدين والشريعة كذلك، فما جاء به من النوعين أعظم مما جاء به موسى وعيسى ، وقد جمع الله له محاسن مافي التوراة و الإنجيل ، ولهذا يقال : إن موسى عليه السلام بعث بشريعة الجلال ، والمسيح عليه السلام بعث بشريعة الجمال ، ومحمد صلى الله عليه وسلم بعث بشريعة الكمال ، الجامعة بين الشريعتين ، والآخذة بمجامع (١) الملتين ، وذلك أن شريعة موسى عليه السلام ، كما قال الإِمام ابن القيم: قد كانت شريعة جلال وقهر ، أمروا بقتل نفوسهم ، وحرمت عليهم الشحوم، وذوات الظفر، وغيرها من الطيبات، وحرمت عليهم الغنائم ، وعجل عليهم من العقوبات ماعجل ، وحملوا من الآصار والأغلال مالم يحمله غيرهم ، وكان موسى عليه السلام من أعظم خلق الله هيبة و قاراً ، وأشدهم بأساً وغضباً وبطشاً بأعداء الله ، فكان لا يستطاع النظر إليه ، وعيسي عليه السلام كان في مظهر الجمال ، وكانت شريعته شريعة فضل وإحسان ، وكان لايقاتل ولا يحارب ، وليس في شريعته قتال ألبتة ، والنصاري يحرم عليهم في دينهم القتال ، وهم به عصاة ، فإنه أمر في الإنجيل أن من لطمك على خدك الأيمن، فأدر له خدك الأيسر، ومن نازعك ثوبك، فأعطه ردامك، ونحو هذا، وليس في شريعتهم مشقة ولا آصار، ولاأغلال ، وإنما ابتدع النصارى تلك الرهبانية من قبلأ نفسهم، ولم تكتب عليهم ، وأما نبينا صلى الله عليه وسلم فكان في مظهر الكمال ،

<sup>(</sup>١) ني نسخة ٠٠ بمحاسن ،،

الجامع بين القوة والعدل، والشدة في الله، وبين اللين والرأفة والرحمة، فشريعته أكمل الشرائع، وأمته أكمل الآمم، وأحوالهم ومقاماتهم أكمل الاحوال والمقامات ، ولذلك تأتى شريعته بالعدل إيجاباً له وفرضاً ، وبالفضل ندباً إليه واستحباباً ، وبالشدة فى موضع الشدة ، وباللين فى موضع اللين ، ووضع السيف موضعه ، ووضع النداء موضعه ، فيذكر الظلم ، فيحرمه ، والعدل ، فيأمر به ، والفضل ، فيندب إليه فى بعض آية ، كقوله تعالى: ﴿ وجزاء سيئة سيئة مثلها ﴾ فهذا عدل ، ﴿ فمن عفا وأصلح فأجره على الله ﴾ فهذا فضل، ﴿ إنه لايحب الظالمين ﴾ فهذا تحريم الظلم ، وقوله : ﴿ وَإِنْ عَاقبَتُمْ فَعَاقبُوا بَمْنُلُ مَاعُوقَبَتُمْ بِهِ ﴾ فهذا إيجاب للعدل، وتحريم للظلم، ﴿ وَلَنْنُ صَبَّرَتُمْ لَهُو خَيْرِ للصَّابِرِينَ ﴾ فهذا ندب إلى الفضل، وكذلك تحريم ماحرم على هذه الأمة كان صيانة وحمية لهم، حرم عليهم كل خبيث وضار ، وأباح لهم كل طيب ونافع ، فتحريمه عليهم رحمة ، وعلى غيرهم ، لم يخل من عقوبة ، وهداهم لما ضلت عنه الأمم قبلهم، كيوم الجمعة ، ووهب لهم من علمه وحلمه ، وجعلهم خير أمة أخرجت للناس، وكمل لهم من المحاسن مأفرقه فى الآمم، كما كمل لنبيهم من المحاسن مافرقه في الأنبياء قبله، وكمل في كتابه من المحاسن مافرقه في الكتب قبله ، وكذلك في شريعته ، فهذه الأمة هم المجتبون ، كما قال إلـ لههم : ﴿ هُوَ اجْتِبَاكُم ، وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فَى الَّذِينَ مَنْ حَرْجٍ ﴾ وجعلهم شهداء على الناس، قال تعالى: ﴿ لِيكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُم ، و تَكُونُوا شَهْدًا، على الناس ﴾ فأقامهم في ذلك مقام الرسل الشاهدين على أعهم ، انتهى .

ولا ريب أن جنس أهل الكتاب أكمل في العلوم النافعة ، والأعمال الصالحة ، ممن لاكتاب لهم ، وأن هذه الأمة أكمل من أهل الكتابين ، وأعدل، فليسعند أهل الكتاب فضيلة علية وعملية إلا وأمة محمد صلى الله عليه وسلم أكمل منهم فيها ، كما قال شيخ الإسلام أبو العباس : من نظر بعقله حتى في هذا الوقت إلى ماعند المسلمين من العلم النافع ، و العمل الصالح ، وما عند اليهود والنصارى ، علم أن بينهما من الفرق أعظم مما بين القدم والفرق ، فان الذي عند المسلمين من توحيد الله ، ومعرفة أسمائه وصفاته ، وملائكته وأنبيائه ورسله ، ومعرفة اليوم الآخر ، وصفة الجنة والنار ، والثواب والعقاب ، والوعد والوعيد، أعظم وأجل مما عند اليهود والنصاري ، وما عند المسلمين من العبادات الظاهرة والباطنة مثل الصلوات الخس وغيرها من الصلاة والأذكار والدعوات أعظم وأجل بما عندأهل الكتاب، وما عندهم من الشريعة في المعاملات والمناكحات، والأحكام والحدود والعقوبات أعظم وأجل مما عند أهل الكتاب، فالمسلمون فوقهم فى كل علم نافع ، وعمل صالح ، وهذا يظهر لكل أحد بأدنى نظر ، لايحتاج إلى كثير سعى ، والمسلمون متفقون على أن كل هدى وخير حصل لهم، فانما حصل نبيهم صلى الله عليه وسلم ، انتهى. فأما العلوم فالمسلمون أحذق من جميع الأمم فيها ، حتى العلوم التي ليست بدينية ،كعلم الحساب، والطب، ونحو ذلك هم فيها أحذق، ومصنفاتهم فيها أكمل، وهم أحسن علماً وبياناً لها من الأولين الذين كانت هي غاية علمهم، وقد يكون الحاذق فيها من هو عند المسلمين مرمى بنفاق ، و لا قدر له عندهم ، لكن حصل له

بما تعلمه من المسلمين من العقل والبيان ماأعانه على الحذق فى تلك العلوم ، فصار حثالة المسلمين ، أحسن معرفة وبياناً لها ، وأما العلوم الإلسهية فكل من نظر في كلام المسلمين ، وأهل الكتاب ، وجد كلام المسلمين فيها أكمل وأتم، ومعلوم أن أهل الكتاب فيها أتم من غيرهم، وأما العبادات فالناس مختلفون في صفاتها ، فمنهم من يظن أن الأشق هو الأفضل، وهذا مذهب كثير من مشركي الهند، وغيرهم، وكثير من مبتدعة المسلمين، ومنهم من يقول: الأفضل ماكان أدعى إلى تحصيل الواجبات العقلية. ومنهم من يقول : الأفضل لاعلة له ، بل يرجع إلى محض المشيئة ؛ والرابع، وهو الصواب ، أن أفضلها ماكان لله أطوع، وللعبد أنفع، وعلى كل قول، فعبادات المسلمين أكمل، أما الأولون، فيقال لهم: الجهاد أعظم مشقة من الجوع ، والسهر ، وغير ذلك ، وأما على القول الثاني ، فلا ريب أن عبادات المسلمين أدعى إلى العدل الذي هو جماع الواجبات العقلية من عبادات غيرهم، فأنها متضمنة للظلم المنافي للعدل، وأما على قول النفاة ، فمن تكون عباداته تابعة الأمر الله تعالى ، خير بمن عباداته قد ابتدعها أكابرهم ، وأما على القول الرابع فما علم أن إلله أمر به يتضمن طاعته دون ماابتدع ، وأما انتفاع العباد بها فهذا يعرف بشمراتها ، ومن ذلك آثارها في صلاح القلوب، فليتدبر العاقل عقول المسلمين وأخلاقهم وعدلهم، يظهر له الفرق، فالصلاة فيها من الكمال والاعتدال، كالطهارة ، والاصطفاف ، والركوع والسجود ، واستقبال بيت إبراهيم والإمساك عن الكلام ، وما فيها من الخشوع ، وتلاوة القرآن ، واستماعه

الذى يظهر الفرق بينه وبين غيره لكل متدبر منصف ، إلى أمثال ذلك ما يظهر به فضل عبادات المسلمين ، وأما حكمهم فى الحدود والحقوق ، فلا تخفى على عاقل ، حتى أن النصارى فى طائفة من بلادهم ينصبون من يقضى بينهم بشرع المسلمين ، وهذه جمل يطول تفصيلها ، وبما ذكرناه يعلم الجواب عن كلام النصرانى فى هذا الفصل على وجه الإجمال ، ويتبين به أفضلية شريعة محمد صلى الله عليه وسلم على غيرها من شرائع الأنبياء عليهم السلام ، كما أنه خيرهم وسيدهم فى الدنيا والآخرة .

### فصـــــــل

وأما شريعة الصنالال التي بدل بها النصارى دين المسيح عليه السلام، فتلك ضلالة استخفهم بها الشيطان، فأطاعوه، ودعاهم إليها، فأجابوه، وتلاعب بهم فيها كل التلاعب حتى خرجوا عن مقتضى العقول والشرائع في أصول دينهم وفروعه، كما أشرنا إلى بعض ذلك فيها سبق، فتلاعب بهم التلاعب (۱) في شأن الملك المعبود سبحانه و تعالى، و تلاعب بهم في أمر المسيح، و تلاعب بهم في شأن الصليب وعبادته، و تلاعب بهم في تصوير الصور في الكنائس، فلا تجد كنيسة من كنائسهم تخلو من تصوير الصور في الكنائس، فلا تجد كنيسة من كنائسهم تخلو من صورة مريم، و المسيح، وجرجس، و بطرس، و غيرهم من القديسين والشهداء، وأكثرهم يسجد للصور، ويدعونها من دون الله، حتى لقد كتب بطريق الأسكندرية إلى ملك الروم كتاباً يحتج فيه بالسجود للصور، وأن الله أمر موسى أن يصور صورة الساروس، و بأن سلمان الن داود لما عمل الهيكل عمل صورة الساروس من ذهب، و نصبها داخل

<sup>(</sup>١) في نسخة ١٠ الشيطان ،،

الهيكل ، قال فى كتابه : وإنما مثال هذا مثال الملك ، يكتب إلى بعض عماله كتاباً فيأخذه العامل ويقبله ، ويضعه بين عينيه ، ويقوم لاتعظيما للقرطاس والمداد ، بل تعظيما للملك ، كذلك السجود للصور تعظيما لاسم هذا المصور ، لا للأصباغ والالوان .

قال ابن القيم : وبهذا المثال بعينه عبدت الأصنام ، وما ذكر هذا المشرك عن موسى وسليمان لو صح لم يكن فيه دليل على السجود للصور ، وغايته أن يكون بمثابة مايذكر عن داود أنه نقش خطيئته في كفه لئلا ينساها ، فأين هذا مما يفعله هؤلاء المشركون من التذلل والخضوع ، والسجود بين تلك الصور ، وإنما المثال المطابق لما يفعله هؤلاء المشركون مثال خادم من خدام الملك، دخل على رجل فو ثب من مجلسه، وسجد له، وعبده، وفعل به مالا يصلح أن يفعل إلا مع الملك، فكل عاقل يستجهله ويستحمقه في فعله ، إذ قد فعل مع عبد الملك ماكان ينبغي أن يختص به الملك دون عبيده من الإكرام والخضوع والتذلل؛ ومعلوم أن هذا إلى مقت الملك وسقوطه من عينه أقرب منه إلى إكرامه له ، ورفع منزلته ، كذلك حال من سجد لمخلوق ، ولصورة مخلوق ، لأنه عمد إلى السجود الذي هو غاية مايتوسل به العبد إلى رضا ربه ، ولا يصلح إلا له ، ففعله لصورة عبد من عبيده ، وسوسى بين الله وبين عبده في ذلك ، وليس ورا. هذا في القبح والظلم شيء ، ولهذا قال تعالى : ﴿ إِنَّ الشَّرَكُ لَظُلُّمُ عَظِيمٍ ﴾ ، وقد فطر الله سبحانه عباده على استقباح معاملة عبيد الملك ، وخدمه بالتعظيم، والإجلال، والخضوع، والذل الذي يعامل به الملك، فكيف

بحال من فعل ذلك بأعداء الملك، فإن الشيطان عدو الله ، والمشرك إنما يشرك به لايو الى الله ورسله ، بل الله ورسوله ، وألياء ه بريئون بمن أشرك بهم ، معادون لهم ، وهم أشد الناس مقتاً لهم فى نفس الأمر ، إنما أشركوا بأعداء الله ، وسوسوا بينهم ، وبين الله فى العبادة والتعظيم والسجود والذل ، ولهذا كان بطلان الشرك وقبحه معلوماً فى الفطرة السليمة ، والعقل الصحيح ، والعلم بقبحه أظهر من العلم بسائر القبائح .

والمقصود ذكر تلاعب الشيطان بالامة الضالة فى أصول دينهم وفروعه ، وأنهم ليسوا على شيء من دين المسيح ألبتة ، فن ذلك تلاعبه بهم فى صلاتهم ، وذلك من وجوه :

أحدها: أن طوائف منهم كثيرين يصلون بالنجاسة والجنابة ، ويقوم أحدهم فيتغوط ، ويقوم بإثر البول والغائط إلى صلاته بتلك الرائحة ، ويحدث من يليه بأنواع الحديث، كذبا كان، أو فجوراً ، أوغيبة ، أو سباً ، أو شتها ، ويخبره بسعر الخر ، ولحم الخنزير ، وما شاكل ذلك ، ولا يضر ذلك الصلاة ، ولا يبطلها ، وإن دعته الحاجة إلى البول فى الصلاة بال ، وهو يصلى ، ولا يضر ذلك صلاته ، والمسيح عليه السلام برى من هذه الصلاة ، وسبحان الله أن يتقرب إليه بمثل هذه الصلاة ، فقدره أعلا ، وثناؤه أجل من ذلك ؛ ومنها صلاتهم إلى مشرق الشمس ، وهم يعلمون أن المسيح لم يصل إلى المشرق أصلا ، بل قد نقل مؤرخوهم أن ذلك حدث بعد المسيح بملا ثمائة سنة ، وإلا فالمسيح إنما كان يصلى إلى قبلة بيت المقدس ، وهي قبلة الأنبياء قبله ، وإليها كان يصلى نبينا صلى الله عليه وسلم المقدس ، وهي قبلة الأنبياء قبله ، وإليها كان يصلى نبينا صلى الله عليه وسلم المقدس ، وهي قبلة الأنبياء قبله ، وإليها كان يصلى نبينا صلى الله عليه وسلم المقدس ، وهي قبلة الأنبياء قبله ، وإليها كان يصلى نبينا صلى الله عليه وسلم المقدس ، وهي قبلة الأنبياء قبله ، وإليها كان يصلى نبينا صلى الله عليه وسلم المقدس ، وهي قبلة الأنبياء قبله ، وإليها كان يصلى نبينا صلى الله عليه وسلم المقدس ، وهي قبلة الأنبياء قبله ، وإليها كان يصلى نبينا صلى الله عليه وسلم المقدس ، وهي قبلة الأنبياء قبله ، وإليها كان يصلى نبينا صلى الله عليه وسلم المقدس ، وهي قبلة الأنبياء قبله ، وإليها كان يصلى نبينا صلى الله عليه و سلم الله و سلم الله عليه و سلم الله عليه و سلم الله و سلم ال

مدة مقامه بمكة ، وبعد هجرته ثمانية عشر شهراً ، ثم نقله الله إلى قبلة أبيه إبراهيم ؛ ومنها تصليبهم على وجوههم عند الدخول فى الصلاة ، والمسيح برى من ذلك ، فصلاة مفتاحها النجاسة ، وتحريمها التصليب على الوجه ، وقبلتها الشرق ، وشعارها الشرك ، كيف يخنى على العاقل أنها لاتأتى بها شريعة من الشرائع ألبتة ، ولما علمت الرهبان والمطارنة والأساقفة أن مثل هذا الدين تنفر عنه العقول أعظم نفرة ، زينوه بالحيل ، والصور فى الحيطان بالذهب، واللازورد ، والزنجفر ، وبالأعياد المحدثة ، ونحو ذلك ، عا يروج على السفها ، وضعفا ، العقول ، والبصائر .

ومن ذلك تلاعبه بهم فى صيامهم ، فإن أكثر صومهم لاأصل له فى شرع المسيح ، بل هو محتلق مبتدع ، فمن ذلك أنهم زادوا جمعة فى بدو صومهم يصومونها لهرقل ملك بيت المقدس ، وذلك أن الفرس لماملكوا بيت المقدس ، وقتلوا النصارى ، وهدموا الكنائس أعانهم اليهود على ذلك ، وكانوا أكثر قتلا وفتكا فى النصارى من الفرس ، فلما سار هرقل إليها استقبله اليهود بالهدايا ، وسألوه أن يكتب لهم عهدا ففعل ، فلما دخل بيت المقدس شكى إليه من فيه من النصارى ماكان اليهود صنعوه بهم ، فقال لهم هرقل : وما تريدون منى ؟ قالوا : تقتلهم ، قال : كيف أقتلهم ، وقد كتبت لهم عهدا بالأمان ، وأنتم تعلمون مايجب على ناقض العهد ؟ فقالوا : إنك حين أعطيتهم الأمان لم تدر مافعلوا من قتل النصارى وهدم الكنائس ، ونحن نحتمل عنك هذا الذنب ، ونكفره ، ونسأل المسيح أن لا يؤاخذك به ، ونجعل لك جمعة كاملة فى بدء الصوم نصومها لك ،

ونترك فيها أكل اللحم مادامت النصرانية، ونكتب به إلى جميع الآفاق، غفراناً لما سألناك، فأجابهم، وقتل اليهود، لمالا يحصى كثرة، فصتيروا أول جمعة من الصوم الذى تترك فيه الملكية أكل اللحم يصومونها لهرقل الملك، غفراناً لنقضه العهد، وقتل اليهود، وكتبوا بذلك إلى الآفاق، وكذلك لما أرادوا نقل ذلك الصوم إلى فصل الربيع المعتدل، وتغيير شريعة المسيح، زادوا فيه عشرة أيام عوضاً وكفارة لنقلهم له.

ومن ذلك ما أحدثوه من الأعياد الباطلة المخترعة ، فان أعيادهم كلها مختلقة محدثة بآرائهم واستحسانهم ، فمن ذلك عيد ميكائيل ، وسببه أنه كان بالأسكندرية صنم ، وكان جميع من بمصر والاسكندرية يعيدون له عيداً عظيماً ، ويذبحون له الذبائح ، فولى بتركة الاسكندرية واحد منهم ، فأراد أن يكسره ، ويبطل الذبائح ، فامتنعوا عليه ، فاحتال عليهم ، فقال : إن هذا الصنم لاينفع ولا يضر ، فلو جعلتم هذا العيد لميكائيل ملك الله ، وجعلتم هذه الذبائح له ، كان يشفع لكم عندالله ، وكان خيراً لكم من هذا الصنم، فأجابوه إلى ذلك، فكسر الصنم، وصيره صلبانا، وسمى الكنيسة كنيسة ميكاثيل، ثم احترقت الكنيسة وخربت، وصيروا العيد والذبائح لميكاثيل، فنقلهم من كفر إلى كفر، ومن شرك إلى شرك، فكانوا في ذلك كمجوسي" أسلم، فصار رافضياً ، فدخل عليه الناس يهنئونه ، ودخل عليه رجل، وقال: إنك إنما انتقلت من زاوية من النار، إلى زاوية أخرى، ومن ذلك عيد الصليب، وهو مما اختلقوه وابتدعوه، فإن ظهور الصليب إنماكان بعد المسيح بزمن كثير ، وكان الذي أظهروه زوراً وكذباً ، أخبرهم

به بعض اليهود أن هذا هو الصليب الذى صلب عليه إللههم وربهم ، فانظروا إلى هذا السند، وهذا الحبر، فاتخذوا ذلك الوقت الذى ظهر فيه عيداً، وسموه عيدالصليب، ولو أنهم فعلوا مافعل أشباههم من الرافضة، حيث اتخذوا وقت مقتل الحسين مأتماً وحزنا، لكان أقرب إلى العقول.

قال ابن القيم : وكان من حديث الصليب أنه لما صلب المسيح على زعمهم الكاذب، وقتل، ودفن، ورفع من القبر إلى السهاء كان التلاميذ كل يوم يصيرون إلى القبر ، وإلى موضع الصليب ويصلون ، فقالت اليهود: إن هذا الموضع لايخني، وسيكون له نبأ ، وإذا رأى الناس القبر خالياً آمنوا به ، فطرحوا عليه التراب والزبل ، حتى صار مزبلة عظيمة، فلما كان فى أيام قسطنطين الملك جاءت زوجته إلى بيت المقدس تطلب الصليب ، فجمعت من اليهود الساكنين ببيت المقدس ، والخليل مائة رجل ، واختارت منهم عشرة ، واختارت من العشرة ثلاثة : اسم أحدهم ، يهودا ، فسألتهم أن يدلوها على الموضع ، فامتنعوا ، وقالوا : لاعلم لنا بالموضع ، فطرحتهم في الحبس في جب لاماء فيه ، فأقاموا سبعة أيام لا يطعمون ولا يسقون ، فقال يهودا لصاحبيه : إن أباه عرفه بالموضع الذي تطلب ، فصاح الاثنان ، فأخرجوهما ، فأخبراها بما قال يهودا ، فأمرت بضربه بالسياط ، فأقرٌّ ، وخرج إلى الموضع الذي فيه المقبرة ، وكان مزبلة عظيمة ، فصلى ، وقال : اللهم أسألك إن كان في هذا الموضع أن يتزلزل، ويخرج منه دخان، فتزلزل الموضع، وخرج منه دخان ، فأمرت الملكة بكنس الموضع من التراب ، فخرجت المقبرة ،

مذه المدة .

وأصابوا ثلاثة صلبان ، فقالت الملكة: كيف لنا أن نعلم صليب سيدنا المسيح ؟ وكان بالقرب منهم عليل شديد العلة ، قد أيس منه ، فوضع الصليب الأول عليه ، مم الثانى ، ثم الثالث ، فأفاق عند الثالث ، واستراح من علته ، فعلمت أنه صليب المسيح ، فجعلته فى غلاف من ذهب ، وحملته إلى قسطنطين ، وكان من ميلاد المسيح إلى ظهور هذا الصليب ثلاثمائة و ثلاثة و عشرين سنة ؛ هذا كله نقل سعيد بن بطريق النصرانى فى تاريخه ". والمقصود: أنهم ابتدعوا هذا العيد بنقل علمائهم بعد المسيح والمقصود: أنهم ابتدعوا هذا العيد بنقل علمائهم بعد المسيح

و بعد: فسند هذه الحكاية من بين يهودى و نصرانى مع انقطاعها، وظهور الكذب فيها لمن له عقل من وجوه كثيرة ، ويكنى فى كذبها ، وبيان اختلافها أن ذلك الصليب الذى شنى العليل كان أولى أن لا يميت الإله . الرب الحيى المميت ؛ ومنها أنه إذا بق تحت التراب خشب ثلاثمائة وثمانية وعشرون سنة ، فانه ينخر ويبلى لدون هذه المدة ، فان قال عباد الصليب: إنه لما مس جسم المسيح حصل له الثبات والقوة والبقاء ، قيل لهم : فما بال الصليبين الباقيين لم يتفتتا واشتبها به ؟ فلعلهم يقولون : لما مست صليبه مسها البقاء والثبات ، وجهل القوم وحمقهم أعظم من ذلك ، والرب سبحانه لما تجلى للجبل تدكدك الجبل ، وساخ فى الأرض ، ولم يثبت لتجليه ، فكيف تثبت الخشبة لركوبه عليها فى تلك الحال ؟ فلقد صدق القائل : إن هذه الأمة عار على بنى آدم أن يكونوا منهم ، فان كانت هذه الحكاية صحيحة فما أقربها من حيل اليهود التى تخلصوا بها من الحبس هذه الحكاية صحيحة فما أقربها من حيل اليهود التى تخلصوا بها من الحبس

والهلاك، وحيل بنى آدم تصل إلى أكثر من ذلك بكثير، ولاسيها لماعلم اليهود أن ملكة دين النصرانية قاصدة إلى بيت المقدس، وأنها تعاقبهم حتى يدلوها على موضع القتل والصلب، وعلموا أنهم إن لم يفعلوا لم يتخلصوا من عقوبتها؛ ومنها أن عباد الصليب يقولون: إن المسيح لما قتل غار دمه، ولو وقع منه قطرة على الأرض ليبست، ولم تنبت، فياعجبا كيف يحيى الميت، ويبرى العليل بالحشبة التي صلب عليها، وسموا هذا كله من بركتها وفرحها به، وهو مشدود عليها يبكى ويستغيث ١١٢ ولقد كان الأليق أن يتفتت الصليب، ويضمحل لهيبة من صلب عليه، وتخسف الأرض بالحاضرين عند صلبه، والمتهالئين عليه، بل تفطر السموات والارض، وتخر الجبال هداً.

تم يقال لعباد الصليب: لا يخلو أن يكون المصلوب الناسوت وحده أو مع اللاهوت ، فإن كان المصلوب هو الناسوت وحده فقد فارقته الكلمة ، وبطل اتحادها به ، وكان المصلوب جسداً من الأجساد ، ليس بإله ، ولا فيه شيء من الإلهية والربوبية ألبتة ، وإن قلتم : إن الصلب وقع على اللاهوت والناسوت معاً ، فقد أقررتم بصلب الإله وقتله وموته ، وقدرة الخلق على أذاه ، وهذا أبطل الباطل وأمحل المحال ، فبطل تعلقكم بالصليب من كل وجه ، عقلا ، وشرعاً .

و هن العجب أنهم يقرأون فى التوراة: ملعون من تعلق بالصليب، وهم قد جعلوا شعار دينهم ما يلعنون عليه، ولو كان لهم أدنى مسكة من عقل لكان الأولى أن يحرقوا الصليب حيث وجدوه و يكسروه و يلطخوه

بالنجاسة ، فإنه قد صلب عليه إلى ههم ومعبودهم بزعمهم ، وأهين عليه وفضح ، فياللعجب بأى وجه بعد هذا يستحق الصليب التعظيم ، لولا أن القوم أضل من الانعام ، فلو عقلوا لكان ينبغى أن لا يحملوا صليباً ، ولا يمسوه بأيديهم ، ولايذكروه بألسنتهم ، وإذا ذكر لهم سددوا مسامعهم من ذكره ، ولقد صدق القائل : عدو عاقل ، خير من صديق أحمق ، لانهم بحمقهم قصدوا تعظيم المسيح فاجتهدوا فى ذمه ، وتنقيصه والازدراء به ، والطعن عليه ، وكان مقصودهم بذلك التشنيع على اليهود ، وتنفير الناس عنهم ، وإغرابهم بهم ، فنفروا الامم عن النصرانية ، وعن المسيح ودينه أعظم تنفير .

وقد قال بعض عقلائهم: إن تعظيمنا للصليب جار بجرى تعظيم قبور الأنبياء، فإنه كان قبر المسيح، إذ هو عليه ، ثم لما دفن صار قبره في الأرض، وليس وراء هذا الحق والجهل حمق، فإن السجود إلى قبور الأنبياء وعبادتها شرك ، بل من أعظم الشرك ، وقد لعن إمام الحنفاء، وخاتم الأنبياء اليهود والنصارى ، حيث اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، وأصل الشرك ، وعبادة الأصنام من العكوف على القبور ، واتخاذها ، ثم يقال : فأنتم تعظمون كل صليب ، لاتخصون التعظيم بذلك الصليب بعينه ؛ فإن قلتم الصليب من حيث هو ، يذكر بالصليب الذى صلب عليه إلى الخفر ، تذكر بحفرته ، فعظموا كل حفرة ، واسجدوا لها ، لانها كخفرته أيضاً ، بل أولى ، لان خشبة الصلب لم يستقر واسجدوا لها ، لانها كخفرته أيضاً ، بل أولى ، لان خشبة الصلب لم يستقر عليها استقراره في الحفرة ، ثم يقال : اليد التي مسته أولى أن تعظم من عليها استقراره في الحفرة ، ثم يقال : اليد التي مسته أولى أن تعظم من

الصليب، فعظموا أيدى اليهود، لمسهم إياه، وإمساكهم له، ثم انقلوا ذلك التعظيم إلى سائر الأيدى، فإن قلتم: منع من ذلك مانع العداوة: قلنا: فعندكم: إنه هو الذى رضى بذلك واختاره، ولو لم يرض به لم يصلبوه إليه، فعلى هذا، فينبغى لكم أن تشكروهم، وتحمدوهم، إذ فعلوا موجب رضاه واختياره الذى كان سبب خلاص جميع الانبياء والمؤمنين والقديسين من الجحيم، ومن سجن إبليس، فما أعظم منة اليهود عليكم، وعلى سائر النبين من لدن آدم إلى زمن المسيح.

والمقصود أن هذه الامة جمعت بين الشرك وعيب الإله وتنقصه , وتنقص نبيهم وعيبه ، ومفارقة دينه بالكلية ، فلم يتمسكوا بشي كان عليه المسيح ، لافى صلاتهم ، ولا صيامهم ، ولا أعيادهم ، بل هم فى ذلك أتباع كل ناعق ، مستجيبون لكل ممخرق ، ومبطل ، إذ أدخلوا فى الشريعة ماليس فيها ، وتركوا ماأتت به .

و إذا شئت أن ترى العبر فى دينهم ، فانظر ماأشرنا إليه من صيامهم الذى وضعوه لملوكهم وعظائهم ، فلهم صيام للحواريين ، وصيام لمار مريم ، وصيام لمار جرجس ، وصيام الميلاد ، وتركهم أكل اللحم فى صيامهم مما أدخلوه فى دين المسيح ، وإلا فهم يعلمون أن المسيح كان يأكل اللحم ، ولم يمنعهم منه فى صوم ، ولا فطر ، وأصل ذلك أن المانوية كانوا لايأكلون ذا روح ، فلما دخلوا فى النصرانية خافوا أن يتركوا أكل اللحم ، فيقتلوا ، فشرعوا لانفسهم صياما للميلاد والحواريين ومار مريم ، وتركوا فى هذا الصوم أكل اللحم محافظة على مااعتادوه من

مذهب مانى، فلما طال الزمن تبعهم على ذلك النسطورية واليعقوبية، فصارت سنة متعارفة بينهم، ثم تبعهم على ذلك الملكانية.

قال ابن القيم: ثم إنك إذا كشفت عن حالهم وجدت أئمة دينهم قد نصبوا حبائل الحيل ليقتنصوا بها عقول العوالم، ويتوصلوا بالتمويه والتلبيس إلى استمالتهم وانقيادهم لهم، واستدرار أموالهم، وذلك أشهر وأكثر من أن يذكر.

فمن ذلك مايعتمدونه في العيد الذي يسمونه عيد النور ، ومحله ببيت المقدس، فيجتمعون من سائر النواحي في ذلك اليوم، ويأتون إلى بيت فيه قنديل معلق لانار فيه ، فيتلوا أحبارهم الإنجيل، ويرفعون أصواتهم، ويبتهلون في الدعاء، فبينها هم كذلك، وإذا نار قد نزلت من سقف البيت، فتقع على ذبالة القنديل فيشرق و يضى. ويشعل، فيصيحون صيحة واحدة ، ويصلبون على وجوههم ، ويأخذون في البكاء والشهيق . قال أبو بكر الطرطوشي : كنت ببيت المقدس ، وكان واليها إذ ذاك رجل يقال له: سقان ، فلما انتهى إليه خبر هذا العيد أنفذ إلى بتاركتهم، وقال: أنا نازل إليكم في هذا اليوم لأكشف عن حقيقة ماتقولون ، فانكان حقاً ، ولم يتضح لى وجه الحيلة أقررتكم عليه ، وعظمته معكم ، وإنكان مخرفة على عوامكم أوقعت بكم ماتكرهون، فصعب ذلك عليهم جداً ، وسألوه ، أن لا يفعل ، فأبي ، وألح في ذلك ، فحملوا له مالا عظما ، فأعرض عنهم ؛ قال الطرطوشي: ثم اجتمعت بأبي محمد بن الأقدم بالأسكندرية ، فحدثني أنهم يأخذون خيطاً دقيقاً من نحاس، وهوالشريط،

ويجعلونه فى وسط قبة البيت إلى رأس الفتيلة التى فى القنديل، ويدهنونه بدهن البلسان، والبيت مظلم، بحيث لايدرك الناظرون الحيط النحاس، وقد عظموا ذلك البيت، فلا يمكنون أحداً من دخوله، وفى رأس القبة رجل، فاذا قسسوا، ودعوا، ألق على ذلك الحيط النحاس شيئاً من نار النفط فتجرى النارمع دهن البلسان إلى آخر الحيط النحاس، فيلتى الفتيلة فيتعلق بها، فلو نضح أحد منهم نفسه، وفتش على نجاته لتتبع ذلك، وطلب الخيط النحاس، وقتش رأس القبة ليرى الرجل والنفط، ويرى أن منبع الحيط النور من ذلك الممخرق الملبس، وأنه لو نزل من السماء لظهر من فوق، ولم يكن ظهوره من الفتيلة.

ومن حيلهم أيضاً أنه كان بأرض الروم فى زمن المتوكل كنيسة إذا كان يوم عيدها يحج الناس إليها ، ويحتمعون عند صنم فيها ، فيشاهدون ثدى ذلك الصنم ، فى ذلك اليوم ، يخرج منه اللبن ، فكان يحتمع للسادن فى ذلك اليوم مال عظيم ، فبحث الملك عنها فانكشف له أمرها ، فوجد القيم قد ثقب من وراء الحائط ثقباً إلى ثدى الصنم ، وجعل فيه أنبوبة من نحاس ، وأصلحها باللجين ليخنى أمرها ، فاذا كان يوم العيد فتحها ، وصب فيها اللبن ، فيجرى إلى الثدى ، فيقطر منه ، فيعتقد الجهال أن هذا سر فى الصنم ، وأنه علامة من الله لقبول قربانهم ، وتعظيمهم له ، فلما انكشف فى الصنم ، وأنه علامة من الله لقبول قربانهم ، وتعظيمهم له ، فلما انكشف له ذلك أمر بضرب عنق السادن ، ومحو الصور من الكنائس ، وقال : إن هذه الصور مقام الأصنام ، فن سجد للصور فهو كن سجد للا صنام ، ولقد كان من الواجب على ملوك الإسلام أن يمنعوا هؤلاء من هذا ولقد كان من الواجب على ملوك الإسلام أن يمنعوا هؤلاء من هذا

وأمثاله ، لما فيه من الإعانة على الكفر ، وتعظيم شعائره ، فالمساعد على ذلك ، والمعين عليه شريك للفاعل ، ولكن لما هان عليهم دين الإسلام ، وكان السحت الذي يأخذونه أحب إليهم من الله ورسوله ، أقروهم على ذلك ، ومكنوهم منه .

والمقصود أن رهبان النصارى وأساقفتهم لما علموا أن دينهم مما تنفر منه العقول أعظم نفرة ، وضعوا لهم من الحيل والمخارق ماروجوا به على السفها. وضعفاء البصائر ، واستمالوا به الجهلة إلى التمسك بالنصرانية ، وساعدهم ماعليه اليهود من القسوة والغلظة والمكر والكذب والبهت ، وما عليه كثير من المسلمين من الظلم والفواحش والفجور والبدع والغلو في المخلوق حتى يتخذه إلـٰها من دون الله ، واعتقاد كثير من الجهال أن هؤلاء من خواص المسلمين وصالحيهم، فتركب من هذا ، وأمثاله تمسك القوم بما هم عليه من رؤيتهم أنه خير من كثير بما عليه المنتسبون إلى الإسلام من البدع والفجور ، والشرك والفواحش ، ولو أنهم تمسكوا بسنة محمد صلى الله عليه وسلم واقتفوا آثاره، وتركوا البدع والمحدثات، واقتدوا بالسلف الصالح من هذه الأمة ، لكان ذلك من أعظم الدواعى إلى الدخول في الإسلام ، ولهذا لما رأى النصاري الصحابة وما هم عليه آمن أكثرهم اختياراً وطوعاً ، وقالوا : ماالذي صحبوا المسيح بأفضل من هؤلاء.

قال ابن القيم : ولقد دعونا نحن وغيرنا كثيراً من أهل الكتاب إلى الإسلام ، فأخبروا أن المانع لهم مايرون عليه المنتسبين إلى الإسلام من

البدع والظلم والفجور، والمكر والاحتيال، ونسبة ذلك إلى الشرع، فساء ظنهم بالشرع، وبما جاء به، فالله طليب قطاع الطريق، وحسيبهم.

فهذه إشارة يسيرة جداً إلى تلاعب الشيطان بالأمة الصليبية، تدل على مابعدها، ويعتبر بها العاقل من وجوه: منها ظهور شرف دين الإسلام الذي جاء به محمد صلى الله عليه وسلم، فيعلم ذو العقل السليم أنه الحق من ربنا، لاما ابتدعه الصلال ، واخترعوه من الباطل والمحال ، إذ من عرف الباطل ، وما اشتمل عليه من القبائح ظهرت له فضيلة الحق ، وما فيه من الحاسن ، فبضدها تتبين الأشياء ؛ ومنها أن يعلم الموقن بالله وربوبيته لهذا العالم أنه لايدع الحلق في هذه الصلالات ، وارتكابهم لأقبح الجهالات ، من غير إقامة الحجة ببعثة الرسول وبلوغ الإنذار ، فكان هذا من أعظم من غير إقامة الحجة ببعثة الرسول وبلوغ الإنذار ، فكان هذا من أعظم والصراط المستقيم ، كما قال الله تعالى : ﴿ قد جاء كم من الله نور وكتاب مبين ، يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ، ويخرجهم من الظلمات فذ كر الجواب على إفراد المسائل التي ذكرها النصراني .

قال النصر أنى : إنما المسيحيون قد أمروا بالصبر والإحسان حتى للمبغضين لهم ، وأما المسلمون أمروا بالقصاص وأخذ الثأر .

الجواب، وبالله التوفيق: إن الذي شرعه الله للمسلمين في هذا الباب أكمل وأجل ما عند غيرهم، فانه تعالى أذن لهم في القصاص من المعتدي،

وجعله حقاً واجباً للمظلوم، وشرع التمكين له من أخذ حقه، ولم يوجب ذلك عليه ، بل ندبه إلى الفضل والصبر ، فقال تعالى : ﴿ وَإِنْ عَاقَبُتُمْ فعاقبوا بمثل ماعوقبتم به ، ولئن صبرتم لهو خير للصابرين ، واصبر وما صبرك إلا بالله ﴾ وقال تعالى : ﴿ وجزاء سيئة سيئة مثلها ، فمن عفا وأصلح، فأجره على الله ، إنه لا يحب الظالمين ، ولمن انتصر بعد ظلمه فأو لئك ماعليهم من سبيل، إنما السبيل على الذين يظلمون الناس، ويبغون في الأرض بغير الحق ، فأو لئك لهم عذاب أليم ، ولمن صبر وغفر إن ذلك لمن عزم الأمور ﴾ فشرع تعالى العدل وهو القصاص ، وندب إلى الفضل، وهو العفو وعد عليه الاجر، ولهذا قال: ﴿ فَمَنْ عَفَا وَأُصَلَّحَ فأجره على الله ﴾ أى لايضيع ذلك عنده ، وقال تعالى : ﴿ وَلَيْعَفُوا وليصفحوا ، ألا تحبون أن يغفرالله لكم ، والله غفور رحيم ، وفي الحديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : • مازاد الله عبدآ يعفو إلا عزاً ، في أحاديث كثيرة في الترغيب في العفو ، والحث عليه ، وكان صلى الله عليه وسلم أول متصف بهذا الوصف الجميل ، ولا خفاء عند نقلة أخباره بما يؤثر من حلمه واحتماله ، وعفوه ، كما عفا صلى الله عليه وسلم عن أو لئك النفر الثمانين الذين قصدوه عام الحديبية ، ونزلوا من جبل ليقتلوه ، فلما قدر عليهم عفا عنهم مع قدرته على الانتقام ، وكذلك عفوه عن غورث بن الحارث الذي أراد الفتك به حين اخترط سيفه وهو نائم ، فاستيقظ صلى الله عليه وسلم وهو فى يده صلتاً ، فقال : من يمنعك منى ، قال : الله ، فسقط السيف من يده ، فأخذه النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: من يمنعك منى، فقال: كن خير آخذ فتركه، وعفا عنه، فأتى قومه، وقال: جئتكم من عند خير الناس، وعفا أيضاً عن لبيد بن الأعصم اليهودى الذى سحره، ولم يعرض له ولا عاتبه مع قدرته عليه، وكذلك عفوه عن المرأة اليهودية، وهى زينب أخت مرحب اليهودى التى سمت الذراع يوم خيبر، فأخبره الذراع بذلك، فدعاها، فاعترفت، فقال: «ماحملك على ذلك؟» قالت: أردت إن كنت نبياً لم يضرك، وإن لم تكن نبياً استرحنا منك، ولكن لما مات بشر بن البراء يضرك، وإن لم تكن نبياً استرحنا منك، والكن لما مات بشر بن البراء من أكله من تلك الشاة المسمومة قتلها به، والاخبار بحله واحتماله وعفوه كثيرة جداً؟.

### فص\_\_\_ل

قال النصر انى : وأم المسيحيون بإثبات عقدة التزويج ، واحتمال الزوجين أخلاق بعضهما بعضاً ، أما المسلمون أجيز لهم نقضها بالطلاق . ونقول : لاريب أن الذى شرع الله للمسلمين من ذلك أكمل وأليق بالحكمة ، فان تحريم الطلاق يفضى كثيراً إلى ضرر الزوجين ، فإنه قد لايلائم خلقها خلقه ، فتقع النفرة بينهما ، والبغض من كل منهما للآخر ، ويحصل الشقاق فيبقيان عمرهما فى نكد العيش ، فنى إباحة الطلاق الخلاص من هذا الضرر ، وأيضاً فإنه وإن لم يحصل شقاق ، فقد يحتاج الحلاص من هذا الصرد ، وأيضاً فإنه وإن لم يحصل شقاق ، فقد يحتاج الى فراقها لمصلحة الاستبدال بأوفق منها ، أو لكونها عاقراً لاتلد ، فيستبدل بها ولوداً ، ويعرض لها ما يمنع مقصود الاستمتاع ، بحيث لو منع الاستبدال بغيرها فات مقصود النكاح ، ومصالحه ، إلى غير ذلك من

الأسباب المقتضية لفراق الزوجة ، فأباح الله تعالى للزوج طلاقها تحصيلا للمصلحة الراجحة له ، وتبقى هي مباحة للأزواج ، فتتم المصلحة لكل منهما ، وهذا هو اللائق برحمة الله بخلقه ، وحكمته في شرعه وأمره ، وقد قال تعالى : ﴿ وإن يتفرقا يغن الله كلا من سعته ، وكان الله واسعاً حكيما ﴾ فإن لم يكن حاجة إلى الطلاق ، فهو مكروه ، لما فيه من تفويت المصالح فإن لم يكن حاجة إلى الطلاق ، فهو مكروه ، لما فيه من تفويت المصالح المنتر تبة على النكاح من غير سبب يدعو إليه ، وجاء الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « أبغض الحلال إلى الله الطلاق » ، وواه الدارقطني .

## فصـــل

قال النصرانى: والمسيحيون ، فعندهم يجب على الرجل أن يفعل الامرأته مايريد أن تفعل له ، ويصير لها أسوة فى الاقتصار على حبه وحده ؛ وأما المسلمون أحل لهم تكثير النساء الذى يزداد فيه الشره فى النكاح .

الجواب، وبالله التوفيق: أن نقول: ماشرعه الله تعالى للمسلمين في عدد الزوجات مطابق للحكمة، فإنه جاء وسطاً بين الإكثار منهن المفضى إلى تفويت الحقوق الواجبة لهن، وتحمل الرجل مالاطاقة له به من أعباء حقوق الزوجية، وبين الإقلال الذي قد تفوت معه مصلحة كال الاستمتاع، وكثرة الأولاد، والتمتع بنعمة الله، التي امتن بها على عباده، فأباح تعالى للرجل أن ينكح أربعاً إن قدر على القيام بحقوقهن، والعدل فيهن، وأمره بالاقتصار على واحدة إن خاف أن لا يعدل،

فقال تعالى: ﴿ فَانْكُمُوا مَاطَابُ لَكُمْ مِنَ النَّسَاءُ مَثَنَى ، وثلاث ، ورباع ، فإن خفتم أن لا تعدلوا فواحدة أو ماملكت أيمانكم ، ذلك أدنى أن لاتعولوا ﴾.

والمقصود أن في إباحة العدد من الزوجات حِكما عظيمة ، ومصالح جمة ، فنها: أن الرجل قد لاتكفيه الواحدة لفضل ماأعطى من القرة على النكاح، أو لما يترتب له على التعدد من المصالح المطلوبة، فأبيح لهِ العدد المذكور من الزوجات ، وما شاء من السرارى ، إتماماً لنعمة الله عليه ، وتحصيناً لفرجه ؛ ومنها أنه قد يعرض للمرأة مايمنع استمتاعه بها من حيض، أو نفاس، أو مرض، أو غيبتها عنه لعذر، أو سفره عنها، فأبيح له التعدد لتحصيل المصلحة ، وإتمام الإحصان؛ ومنها أن المرأة قد تكون عاقراً لاتحبل ، أو يعرض لها مايقطع الحبل من كبر أو مرض، وهو يؤثر إمساكها، وأن لايفارقها، فلو اقتصر عليها فاته الولد، وهم من النعم العظيمة ، وفيه تكثير الأمة ، وقد قال الني صلى الله عليه وسلم: « تزوجوا الودود الولود ، فإنى مكاثر بكم الأمم ، ؛ ومنها أن في إباحة العدد مصلحة تعود على جنس النساء ، فإنهن غالباً أكثر من الرجال ، فغي إباحة التعدد من مصلحة إحصانهن ، والقيام عليهن ، مايفوت كثير منه لوضع التعدد ، وأما مايحصل للمرأة من مشقة الغيثرة بتزويج غيرها ، فذلك لا يؤازى تلك المصالح، ولا يقارب

وأيضاً فإن للرجال مزيد فضل على النساء بتفضيل الله لهم ، وبما أوجب عليهم في أموالهم من الإنفاق على النساء ، والقيام بهن ، فناسب معتمد النرب

ذلك ، وإن قصرت عليه أن يوسع له فى قضاء وطره بغيرها إذا أحب ذلك، ولم يقصر عليها .

وأما كون كثرة النساء يزداد فيه الشره فى النكاح ، فقد قدمنا الكلام على فضيلة النكاح بما أغنى عن إعادته ، وما ترتب عليه الزيادة فى الفضيلة ، فهو فضيلة ، ولهذا استكثر النبي صلى الله عليه وسلم منهن ، وأبيح له من العدد مالم يبح للامة ، وقال ابن عباس رضى الله عنهما : خير هذه الامة أكثرها نساءاً .

و بالجملة إذا اعتبرت ماشرعه الله تعالى لهذه الامة فى هذا الباب وجدته على أحسن وجوه الحكمة ، وأكمل طرائق المصلحة ، كما هو كذلك فى كل باب فلله الحمد.

#### فصــــل

قال النصرانى: وعند المسيحيين أصل للدين موضوع فى القلب أن يصلح، ويشمر بما ينتفع به أبناء الجنس كلهم، وأما عند المسلمين فمعظمه فى الختانة، والوضوء، وغيرهما من الاشياء التى من ذواتها لاتنفع ولا تضر، هذا كلامه.

و نقول: لعمر الله إنه كلام فى غاية السخافة والجهالة والكذب، فان مبنى دين الإسلام على مافيه غاية صلاح القلب وفلاحه وحياته، وهو إخلاص العبودية لله، وصدق الحبة له، وتحقيق التوكل عليه، والخوف منه، والرجاء له، والاستعانة به، والرضا عنه، والصبر

والتفويض، وغير ذلك من منازل العبودية، وكذلك الإيمان بالأصول التي جاءت بها الرسل ، واتفقت عليها ملل الأنبياء من الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ، والإيمان بالقدر خيره وشره ، وغير ذلك من أصول الإيمان الثابتة في القلب ، والأعمال الباطنة التي لاتنفع الأعمال الظاهرة بدونها ، قال الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم، وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً ، وعلى ربهم يتوكلون، الذين يقيمون الصلاة . ومما رزقناهم ينفقون ، أو لئك هم المؤمنون حقاً ، لهم درجات عند ربهم ، ومغفرة ، ورزق كريم ﴾، وقال تعالى : ﴿ لَيْسَ البُّرِ أَنْ تُولُوا وَجُوهُكُمْ قَبِّلَ المُشْرِقُ وَالْمُغْرِبِ ، وَلَكُنَّ البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين، وآتى المال على حبه ذوى القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل والسائلين ، وفي الرقاب، وأقام الصلاة، وآتي الزكاة، والموفون بعهدهم إذا عاهدوا، والصابرين في البأساء والضراء، وحين البأس ، أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون ﴾ وقال تعالى : ﴿ أُلَّـمَ ذَلَكَ الكتابُ لاريبُ فيه ، هدى للمتقين ، الذين يؤمنون بالغيب ، ويقيمون الصلاة ، ومما رزقناهم ينفقون ، الذين يؤمنون بما أنزل إليك ، وماأنزل من قبلك ، وبالآخرة هم يو قنون ، أو لئك على هدى من ربهم ، وأو لئك هم المفلحون ، وقال تعالى : ﴿ وَمَنْ يَطِعُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ ، وَنَحْشُ اللَّهُ ، وَيَتَّقَهُ ، فأُولَئكُ هُمُ الْفَائْزُونَ ﴾ إلى غير ذلك من نصوص القرآن في الوصية بهذه الأصول ، والحث عليها ، ومدح من اتصف بها ، إلى ما يتبع أعمال القلب من الأعمال الظاهرة

التي مقصودها صلاح القلب، ورعاية حياته، وإيقاعها على وجهها من ثمر ات صلاحه ، فافترض تعالى الصلوات الخس المشتملة على توحيد الله تعالى والتأله إليه، والخضوع له، رهبة منه، والابتهال إليه، رغبة فيه، ولهذا جاء في الحديث عن الني صلى الله عليه وسلم أنه قال: ﴿ إِذَا قَامُ أَحْدُكُمُ إِلَى صَلَّاتُهُ ، فانما يناجي ربه، فلينظر أحدكم بم بناجيه،، وجعل من شروطها رفع الحدث، وإزالة النجاسة لتتم النظافة للقاء ربه، والطهارة لأداء فرضه ، ثم ضمنها تلاوة كتابه المنزل، ليتدبر مافيه من أوامره و نواهيه، و يعتبر إعجاز ألفاظه ومعانيه، ثم علقها بأوقات راتبة ؛ وأزمان مترادفة ، ليكون ترادف زمانها ، وتتابع أوقاتها سبباً لاستدامة الخضوع ، والابتهال إليه ، وأن لاتنقطع الرهبة منه ، ولا الرغبة فيه ، وبهذا تنفتح أبواب المعارف في القلب، ويحصل له غاية الصلاح، ونهاية الفلاح، وكذلك فريضة الزكاة، والنفقات من الأموال ، ففيه من تمرين النفس على السماحة المحمودة ، ومجانبة الشح المذموم ، ومواساة الفقراء ، ومعونة ذوى الحاجات ، وظهور إيثار المنفق رضا مولاه ببذل مايحيه من المال، وكذلك الصيام الذي فيه رياضة النفس ، وصفاء القلب ، وهو سر بين العبد وبين ربه ، وفيه حث على رحمة الفقراء ، وإطعامهم ، وسد جوعتهم ، لما قد عاناه الصائم من شدة الجاعة في صومه ، وفيه من قهر النفس وإذلالها ، وكسر الشهوة المستولية عليها ، وإشعار النفس ماهي عليه من الحاجة إلى الطعام والشراب، ماهو من أعظم صلاح القلب، ومعرفته بربه، وفاطره، الغني بذاته عن كل ماسواه ، وكل ماسواه فقير إليه ، ولهذا احتج الله تعالى على

من اتخذ عيسي وأمه إلـ هين من دونه ، بقوله تعالى : ﴿ مَا الْمُسِيحِ ابْنُ مُرْيِمُ إلا رسول قد خلت من قبله الرسل، وأمه صديقة، كانا يأكلان الطعام ﴾ فجعل حاجتهما إلى الطعام نقصاً فيهما عن أن يكونا إلهن ، وكذلك الحج، وما فيه من تحمل المشاق امتثالا للأمر في قضاء المناسك في تلك المواطن الفاضلة ، وفيه تذكير بيوم المحشر في مفارقة المال والأهل ، وخضوع العزيز والذليل بين يدى الله ، واجتماع المطيع والعاصى في الرهبة منه، والرغبة إليه، وإقلاع أهل المعاصي عما اجترحوه، وندم المذنبين على ماأسلفوه ، كما قال بعض العلماء : قلَّ من حج إلا أحدث توبة من ذنب ، وإقلاعاً عن معصية ، ولذلك قيل: من علامة الحجة المبرورة أن يكون صاحبها بعدها خيراً منه قبلها ، ثم نبه بما يعانيه من مشاق السفر المؤدى إليه على مواضع النعمة برفاهة الإقامة ، ونسية الأوطان. ليحنوا بما سلف من هذه النعمة على أبناء السبيل، ثم علم بمشاهدة حرم الله الذي أنشأ منه دينه ، وبعث منه رسوله ، ثم بمشاهدة دار الهجرة التي أعز الله بها أهل طاعته ، وأذل بنصرة نبيه بها أهل معصيته حتى خضع له عظاء المتكبرين ، وتذلل له زعماء المتجبرين ، أنه لم ينتشر عن ذلك المكان المنقطع، ولا قوى بعد الضعف البين حتى طبق الأرض شرقا وغرباً ، إلا بمعجزة ظاهرة، ونصر عزيز، يدل على عناية الله بهذه الشريعة، وأنها منعنده، وكذلك الجهاد، ومافيه من بذل النفس، وإنفاق النفيس، طاعة لله وامتثالًا لأمره؛ وكذلك أنواع العدل والإحسان، والبر والصلة، وكذلك الأقوال الطيبة من تلاوة كتابالله، وإكثار ذكره واستغفاره، وتحصيل التوبة التي هي أحب شيء إلى الله، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وغير ذلك من الأعمال الباطنة والظاهرة ، التي مقصودها صلاح القلب ، وصفاؤه، ونماء الإيمان ، والمعرفة فيه ، فإن أصل الدين في الحقيقة هي الأمور الباطنة من العلوم ، والأعمال ، فلا تنفع الأعمال الظاهرة بدونها ، كما قال النبي صلى الله عليه و سلم فى الحديث الذى رواه أحمد فى " مسنده ": « الإسلام علانية ، والإيمان في القلب » ولهذا قال صلى الله عليه وسلم في الحديث المتفق عليه : « الحلال بيِّـن ، والحرام بيِّـن ، وبين ذلك أمور مشتبهات لايعلمهن كثير من الناس ، فمن اتبى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه ، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام ، كالراعي يرعى حول الحمى، يوشك أن يقع فيه، ألا وإن لكل ملك حمى ، ألا وإن حمى الله مجارمه ، ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله ، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب، ؛ وعن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال : القلب ملك ، والاعضاء جنوده ، فاذا خبث الملك خبثت جنوده ، وإذا كان الأمر ماذكرنا بعض وصفه ، فكيف يقال : إن معظم دين الإسلام في الختانة ، والوضوء، ونحوهما؟! وما هذه الوقاحة والجرأة بالكذب البحت ، والجهل الصرف؟! وليس هذا بكثير على من فسد عقله ، وانتكست فطرته حتى سب خالقه ، و فاطره ، أعظم مسبة ، و تنقصه أسوأ تنقص بالشرك به، ودعوى الولد له ، وكفر برسله ، وأنبيائه ، ﴿ فَن أَظْلُم مِن كَذَب على الله ، وكذب بالصدق إذ جاءه ، أليس في جهنم مثوى للتكبرين ﴾ ، وأما الختان والوضوء، وتطهير النجاسات ، ورفع

الأحداث، فهو من محاسن الشريعة، فإن بالتوحيد و تو ابعه طهارة الباطن، وبالوضوء ونحوه طهارة الظاهر، فيجمع العبد في عبادة ربه بين الطهارتين، ويقوم بين بديه على أحسن الهيئات، وأكمل الأحوال، وكان ماجاءت به الشريعة المحمدية من ذلك وسطاً بين جفاء النصارى ، وغلو اليهود ، كما تقدمت الإشارة إليه؛ وقد أخرج الإمام أحمد ، ومسلم ، وغيرهما عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « مامنكم من أحد يتوضأ فيسبغ الوضوء ، فيقول : أشهد أن لا إله إلا الله وحده لاشريك له ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ، إلا فتحت له أبواب الجنة الثمانية ، يدخل من أيها شاء ، فهذا فيه الإتبان بالشهادتين المتضمنتين طهارة القلب بعد الوضوء الذي هو طهارة الظاهر ، لتتم له الطهار تان : الظاهرة، والباطنة ، وهذا غاية الكمال ، وفي الختان من الطهارة والنظافة ماهو اللائق محكمة الله في شرعه ، فإن الأقلف محمل النجاسة ، و لا يمكنه الاستبرا. من البول ، فشرع الحتان تحصيلا للطهارة ، وتكميلا للعبادة ، وتعظيما للمعبود، وهو من الحنيفية ملة إبراهيم، وجاءت التوراة بتقريره، والأمر به ، ولم تنسخه شريعة الإنجيل ، وإنما إبطاله من تغيير الأمة الضالة لدين المسيح في زمن قسطنطين ، كما قدمنا ذكره .

وقد اعترف هذا النصرانى أن المسيح عليه السلام اختتن على سنة التوراة، وليس معهم فى إبطال الحتان حجة ألبتة، بل قد ذكر هو نص التوراة من الفصل السابع عشر من السفر الأول، منها أن الله قد قال لإبراهيم: أعطى لك ولنسلك بعدك بلده سكناك، وهى جميع أرض

كنعان حوزاً مؤبداً ، وأكون لكم إلنها وأنت عهدى تحفظ أنت ونسلك بعدك الاجيالهم ، هذا عهدى الذى تحفظونه بينى وبينكم ، وبين نسلك من بعدك: أن يختتن كل ذكر منكم " ، فما معنى هذا النص؟ أليس صريحاً فى أن شرع الحتان ثابت على ذرية إبراهيم ، وأتباعه ، فكيف يجعلون من شريعة المسيح إبطال الحتان ، وقد حتم عليهم ، وأبد حكمه ، وإنما حملهم على ذلك متابعة دين قسطنطين ، وأضرابه من المبدلين ، وأفكم الجاهلية يبغون ، ومن أحسن من الله حكما لقوم يوقنون " .

قال النصرانى: والمسيحيون أحل لهم استعال المآكل، وشرب الخر على وجه الاعتدال، أما المسلمون قد حرم عليهم أكل لحم الخنزير، وشرب الخر، مع أنه نعمة عظيمة من الله تنفع بها النفس والجسم ممن يستعمله بالاعتدال.

الجواب، وبالله التوفيق: قد تقدم أن ماحرم الله على المسلمين، فصدره من رحمة الله بهم، وحميته لهم، فانه تعالى أحل لنا الطيبات، وحرم علينا الخبائث، كما قال تعالى فى صفة رسوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ ويحل لهم الطيبات، ويرم عليهم الخبائث ﴾ والطيب والحبث وصف قائم بالأعيان، ليس المراد به مجرد التذاذ الأكل وعدمه، أو التذاذ طائفة من الأمم لامن العرب، ولا غيرهم، على القول الصحيح، فالحبث القائم بالعين هو علة التحريم، فحرم الله تعالى أكل الحبائث صيانة لعباده عن ملابسة الحبيث، والاغتذاء به، قال أهل العلم: لأن الغذاء يصير جزءاً من جنس جوهر المغتذى، ولا بد وأن يحصل للمغتذى أخلاق وصفات من جنس

ماكان حاصلاً في الغذاء ، كما حرم الله تعالى الدم المسفوح ، لأنه مجمع قوى النفس الشهوانية الغضبية ، فيكتسب به المغتذى به كيفية توجب طغيان هذه القوى ، وهو مجرى الشيطان من البدن ، كما قال الني صلى الله عليه وسلم : . إن الشيطان يجرى من ابن آدم بجرى الدم ، وكما حرم الني صلى الله عليه وسلم كل ذي ناب من السباع، ومخلب من الطير، لأنها عادية باغية ، فإذا أكلها الناس صار في أخلاقهم شوب من أخلاق هذه البهائم ، وهو البغي والعدوان ، وهكذا سائر المحرمات ، ومن ذلك الحنزير ، فإنه مطبوع على أخلاق ذميمة ، وصفات قبيحة ، فحرم أكله على الإنسان صيانة وحمية له عن أن يتكيف بتلك الكيفية ، واستحلال النصارى لها من أحداثهم في دين المسيح ، وتبديلهم له ؛ وقد قال الإمام الحافظ عبد الرحمن بن أبي حاتم : حدثنا على بن الحسين حدثنا نعيم بن حماد ثنا ابن الفضيل عن الوليد بن جميع عن أبي الطفيل ، قال : نزل آدم بتحريم أربع : الميتة ، والدم ، ولحم الحنزير ، وما أهل لغير الله به، وأن هذه الأربعة الأشياء لم تحل قط، ولم تزل حراما منذ خلق الله السموات والأرض، فلما كانت بنو إسرائيل حرم الله علهم طيبات أحلت لهم بذنوبهم ، فلما بعث الله عيسى ابن مريم ، جاء بالأمر الذي نزل به آدم عليه السلام، وأحل لهم ماسوى ذلك ، فكذبوه وعصوه ، قال الحافظ ابن كثير : وهَذَا أَثُرُ غُريب ,

وأما الخر فهي أم الخبائث ، ومنبع الرذائل ، مفسدة للدين

والعقل، فتحريمها من محاسن الشريعة، وليس يؤازى مافيها من المنافع مااشتملت عليه من المفاسد، لآن المنافع التي فيها تعود إلى البدن، والمفاسد تعود إلى الدين والعقل، وهما أعظم نعم الله على عباده، فلهذا قال تعالى: ( يسألونك عن الخر والميسر، قل فيهما إثم كبير ومنافع للناس، وإثمهما كبر من نفعهما ) فهذه الشريعة الزاكية جاءت بتحصيل المصالح وتكميلها، وتعطيل المفاسد وتقليلها، فإذا تعارضت المصلحة والمفسدة روعى أكبرهما، فعطلت المفسدة الكبرى، ولو بإهمال مصلحة لاتؤازى تلك المفسدة، وهذا من حكمة الله في شرعه وأمره، وهو الحكيم العليم، وقد قال تعالى: ( إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخر والميسر، ويصدكم عن ذكر الله، وعن الصلاة، فهل أنتم منتهون ) فذكر تعالى نوعين من المفسدة في الخر:

الأول: يتعلق بالدنيا، وضرره أيضاً عائد على الدين، وهو العداوة والبغضاء، وذلك أن الغالب على من يشرب الخر أن يشربها مع جماعة، ويكون من غرضه فى ذلك الشرب أن يستأنس برفقائه، ويفرح بمحادثتهم ومكالمتهم، فكان من غرضه فى ذلك الاجتماع تأكيد المحبة والآلفة، ولكنه ينقلب فى الأغلب إلى الضد، لأن الخرتزيل العقل، وإذا زال العقل استولت الشهوة والغضب من غير مدافعة العقل، وعند استيلائهما والمشافهة بالفحش، وذلك يورث العداوة والبغضاء، والشيطان سوال مل الاجتماع على الشرب يوجب تأكيد المحبة والآلفة، فينقلب الأمر

إلى نهاية العداوة والبغضاء المفضيين غالباً إلى الهرج والمرج والفتنة ، وكل ذلك مضاد لصلاح العالم .

النوع الثانى: المفاسد المتعلقة بالدين ، وذلك في قوله : ﴿ ويصدكم عن ذكر الله ، وعن الصلاة ﴾ وكون الخر مانعة عن ذكر الله ، وعن الصلاة ظاهر ، لأن شرب الخريورث السكر واللذة والطرب في الجسم ، فيمنعه ذلك عن أداء العبادة ، ويحول بينه وبين أسباب السعادة ، وأيضاً فالنفل إذا استغرقت في اللذات الجسمانية غفلت عن ذكر الله ، ومالت إلى العاجلة ؛ ومن الدليل على قبح الخر وخساستها أن عقل الإنسان أشرف صفاته ، والخر عدو للعقل ، ومفسد له ، وذلك أن الإنسان إذا دعاه طبعه إلى فعل القبيح ، كان عقله مانعاً له من الإقدام عليه ، فإذا شرب الخربق الطبع الداعي إلى فعل القبائح خالياً عن العقل المانع منها، ولهذا امتنع من شربها جماعة في الجاهلية صيانة لعقولهم، وقيل للعباس بن مردالس في الجاهلية: لم لاتشرب الخر ، فإنها تزيد في جراءتك؟ فقال: ماكنت لآخذ الجهل بيدي ، فأدخله جوفي ، ولا أرضى أن أصبح سيد قومى فأمسى سفيهم ، وأيضاً فإن من خواص الخر ، كما قال بعض العلماء: إن الإنسان كلما كان اشتغاله بها أكثر ، ومواظبته عليها أتم ، كان الميل إليها أكثر ؟ وقوة الإقدام عليها أو فر ، بخلاف سائر المعاصي ، كالزنا مثلاً ، فإنه إذا واقعه مرة وإحدة ، قلت رغبته فيه ، وكلما كثر فعله لذلك العمل كان فتوره عنه أكثر ، بخلاف الشرب ، فإنه كلما كان إقدامه عليه أكثر لكان نشاطه إليه أكثر ، ورغبته فيه أنم ، فإذا واظب الإنسان عليه صار غريقاً في اللذات البدنية معرضاً عن تذكر الآخرة والمعاد ، حتى يكون من الذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم .

وبالجملة: فالخريزيل العقل، فاذا زال العقل حصلت الحبائث بأسرها، فظهر بما قررناه أن تحريم الخر والحنزير من محاسن الشريعة، ومن أدلة أنها من عند الله، وأنها أكمل الشرائع، وأزكاها، فلله الحمد والمنة.

# فص\_ل

قال النصرانى: وأما قبل أن وضعت الشريعة التي هي في غاية الكمال، كما هي حال شريعة المسيح، فلا عجب أن تقدم مايشبه الاصول التي تصلح لتعليم الصبيان، بل بعد إظهار الشريعة التي هي على تلك الحال، فالرجوع بعد إلى الرموز والإشارات، فهو أمر غير مستقيم، ولا يمكن أن يؤتى بعد إلى أنه يليق، بعد إظهار شريعة المسيح التي هي في غاية الصلاح أن يؤتى بغيرها، هذا كلامه، وهو يتضمن أمرين: الأول: دعواه أن شريعة المسيح أكمل من شريعة محمد عليهما الصلاة والسلام، الثانى: مااقتضاه كلامه من أن المسيح خاتم الرسل، كما صرح به هو أول كتابه.

والجواب عن الأول من وجوه: الأول: أن نقول: لاريب إن إثبات الكمال كغيره من المعلومات، ليس بمجرد الدعوى، وإنما يعرف بالدلائل والبينات.

فالدعاوي مالم يقيموا عليها \* بينات أبناؤها أدعيا.

وقد دللنا فيما تقدم على أن شريعة محمد صلى الله عليه وسلم فى نهاية الكمال، وتمام المصلحة، ومقتضى الحكمة بما فيه مقنع لذوى الإنصاف، وإن كانت الآدلة على ذلك تفوت الإحصاء، ولا يبلغها الحصر، فإن الحكم والمصالح فى شرع الله وأمره لا يحيط بها إلا هو، فما ظهر لنا من ذلك قلنا به، وما لم يظهر لنا وكلناه إلى عالمه.

الوجه الثانى: أن الله سبحانه شرع لعباده الشرائع على وفق الحكمة والمصلحة ، وخص كل أمة بشريعة اقتضتها حكمته ، ولكنه سبحانه فضل الشرائع بعضها على بعض ، كما فضل الرسل بعضهم على بعض ، ورفع بعضهم فوق بعض درجات ، فالكمال حاصل فى كل شرع شرعه الله ، ولكن حصول الكامل لا يمنع وجود ماهو أكمل منه ، فكمال شريعة موسى وعيسى عليهما السلام ليس مانعاً من ظهور شرع أكمل منهما ، كما أن فضل السابق فى الزمان من الانبياء والرسل لا يمنع وجود أفضل منه ، إذ الكمال فى أمر الله وشرعه غير متناه ، وإذا اعتبر ذو البصيرة ماجاء به محمد على الشرائع السالفة ، ولا عجب ، فان الذى جاء به أفضل الخلق ، فطيره فى الشرائع السالفة ، ولا عجب ، فان الذى جاء به أفضل الخلق ، وسيد المرسلين ، وخاتمهم صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين (۱) .

الوجه الثالث: إن دعواه أن شريعة المسيح لايمكن نسخها، دعوى مجردة عن الدليل ، وكذب محض على شريعة من جاء بالإنجيل شبيهة بدعوى اليهود عدم جواز النسخ في الشرائع ، وهذا النصراني قد رد على

<sup>(</sup>١) لعل الحبر ‹‹ أفضل وأكل ،، ، وإلا فأين خبر \_ إن \_ ? تأمل .

اليهود في إنكارهم النسخ، فما باله رجع يدعى كدعواهم بغير برهان عقلى، ولا دليل شرعى ١٤ فقد حجر على الله في شرعه بمجرد هوى النفس ( أفرأيت من اتخذ إلهه هواه ، وأضله الله على علم ، وختم على سمعه وقلبه ، وجعل على بصره غشاوة ، فمن يهديه من بعد الله ، أفلا تذكرون » ثم يقال : أى فرق بين طرو "النسخ على شريعة موسى ، وما قبلها من الشرائع ، وبين طرو "ه على شريعة المسيح ؟ فانه لا يمكن أن يؤتى بفرق صحيح عقلى ، فقد خالفوا العقل والشرع في هذه الدعوى الباطلة ، فلا حجر على الله في شرعه وأمره ، كما لااعتراض عليه في خلقه حجر على الله في شرعه وأمره ، كما لااعتراض عليه في خلقه ( ألا له الخلق والأمر ، تبارك الله رب العالمين »

واعلم أن الشرائع نوعان: منها ما يعرف بضرورة العقل والفطرة نفعه معاشاً ومعاداً، فهذا يمتنع طرو" النسخ عليه لعبادة الله وحده لاشريك له، وطاعته أبداً، ومجامع هذه الشرائع أمران: التعظيم لله، والشفقة على خلق الله، وهذه لا تختلف فيها شرائع الانبياء، ومنها مالا يعرف إلا بالسمع بما يكون تابعاً للمصلحة، وذلك يختلف باختلاف الزمان والمكان والحال، فهذا يمكن طرو" النسخ عليه و تبديله، فيكون الشيء الواحد حراما في ملة دون ملة، وفي وقت دون وقت، وفي مكان دون مكان، وفي حال دون حال، وهذا معلوم بالاضطرار من الشرائع، ولا يليق بحكمة أحكم الحاكمين غير ذلك، ألا ترى أن تحريم السبت لوكان لعينه، لكان على إبراهيم، ونوح، وسائر النبيين، وكذلك ماحرمته التوراة من المطاعم والمناكح وغيرها، لوكان حراما لعينه وذاته، لكان

حراما على كل نبي ، وفي كل شريعة ، والأدلة على هذا كثيرة جداً ، وهي تبطل شبهة أمة الغضب في دعوى عدم النسخ، ليس هذا موضع بسطها، لأن ذلك ليس من غرضنا في هذا الكتاب، إذ الكلام فيه مع الأمة الضالة، وهم يوافقوننا على جواز وقوع النسخ في الشرائع، فاذا كان الرب تعالى لاحجر عليه ، بل يفعل مايشاء ، ويحكم مايريد ، ويبتلي عباده بما شاه ، ويحكم ولا يحكم عليه ، وينسخ من أمره مايشا. ، ويثبت ، لامعقب لحكمه ، فما الذي يحيل عليه أن ينزل شريعة بعد شريعة المسيح تكون أكمل منها وأفضل، وهل هذا إلا ماادعته اليهود، فإن كان ذلك صحيحاً ، وأنه يمتنع أن يؤتى بشريعة بعد شريعة المسيح ، لزم منه صحة دعوى اليهود ، إذ لافرق ، فعاد الطعن في نبوة المسيح ، وإذا كانت دعوى اليهود واضحة البطلان ، فدعوى هذا الضال أبطل و أبطل ، قال بعض العلماء : وحكمة النسخ فيما يجوز نسخه و تبديله أن الأجمال البدنية (١) إذا واظب عليها الخلف عن السلف صارت كالعادة ، وظن أنها مطلوبة لذاتها ، فيمتنع الوصول مها إلى ماهو المقصود من معرفة الله وتمجيده ، مخلاف ماإذا تغيرت تلك الطرائق ؛ وقال غيره : حكمته أن الخلق طبعوا على الملالة من الشيء، فوضع لهم في عصر كل رسول شريعة جديدة ، لينشطو ا في أدائها ، ومن الحكمة إظهار شرف نبينا صلى الله عليه وسلم ، فانه نسخ بشريعته شرائعهم ، وشريعته لاناسخ لها ، ومن حكم النسخ أيضاً مافيه من

<sup>(</sup>١) لعله وو البدانية الاعمال ،،

حفظ مصالح العباد، كطبيب يأمر بدوا. فى يوم ، وبآخر فى يوم ثان ، وهكذا بحسب المصلحة ، وإن كان الثانى أفضل، انتهى .

والجواب عن الأمر الثانى ، وهو دعواه أن المسيح خاتم الرسل من وجوه تعلم مما تقدم :

الأول: أنها دعوى مجردة عن البرهان، وعارية عن الدليل، والدعاوى التي لادليل عليها مطرحة، وهم لايستندون في ذلك إلى دليل ألبتة، وليس في الاناجيل التي بأيديهم مايدل على تمازعمه، بل قد تقدم فيما أوردناه من نصوص الإنجيل الدالة على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم مايبطل هذا الزعم.

الوجه الثانى: أن أدلة الرسالة المحمدية ومعجزاتها وبراهيها التى هى أظهر من شمس الظهيرة لايحتاج بعدها إلى تنويع الرد فى إبطال هذه الدعوى الكاذبة الخاطئة.

الوجه الثالث: أن هذا القول من مخترعاتهم المحدثة من بعض متأخريهم، إما من هذا المصنف، أو أمثاله من الضالين، وهذا كما رام بعض إخوانهم في الكفر من أنصار اليهودية أن يدعى أن موسى خاتم الرسل، وأنه عهد إليهم أن لانبي بعده، فدعوى هذا الضال أن المسيح خاتم الرسل، وأن شريعته خاتمة الشرائع، لانعلم به قائلا قبله من النصاري، بل قد قال الإمام العلامة أبوعبد الله بن القيم، وهو الإمام المحيط بأقاويل الناس: أهل الكتاب مجمعين على أن نبياً يخرج في آخر الزمان، ولايشك

علماؤهم أنه محمد بن الله ، وإنما يمنعهم من الدخول في الإسلام رياستهم على قومهم ، وخضوعهم لهم ، وما ينالون منهم من المال والجاه ، انتهى . وقول النصر إني: ولا يمكن أن يؤتى بمنى يدل على أنه يليق بعد إظهار شريعة المسيح التي هي في غاية الصلاح أن يؤتى بغيرها ، يعلم جوابه مما تقدم من بيان أفضلية شريعة محمد صلى الله عليه وسلم التي اقتضت حكمة الرب تعالى أن جعلها خاتمة الشرائع، ففضلها على غيرها، كما فضل من جاء بها على سائر الانبياء ، وفضل أمته على جميع الامم ، وأيضاً فالاصل الذي اتفقت عليه شرائع الانبياء، ودعا إليه جميع الرسل، هو إخلاص العبودية لله تعالى، وخلع الانداد التي تعبد من دونه، ولا ريب أن الذي جاءت به شريعة محمد صلى الله عليه وسلم فى تشييد هذا المقام ، وحماية هذا الباب أعظم مما جاء به غيره ، فانه قد جاء من تحقيق التوحيد ، وسد طرق الشرك، والتحذير من دقيقه و جليله ، وظاهره و خفيه ، مافضلت به شريعته على سائر الشرائع، كما جاء في الخبر عن الله ، وعن اليوم الآخر ، و تقرير نبوة الانبياء ، وتصديق ماتضمنته النوراة والإنجيل مع زيادة البيان والتفصيل مما تضمنه القرآن ، وحكمة ماحصل به للمؤمنين من العلوم النافعة ، مافاقوا به على جميع الأمم ، فأى معنى يليق ببعثة الرسول أعظم من هذا.

وأيضاً فقد قدمنا فى المقام الأول بيان اعتراف النصرانى بخفاء الحق، وظهور الضلال قبل مبعث محمد صلى الله عليه وسلم بما يكنى فى إبطال كلامه همهنا، ويعلم به أن الحلق محتاجون إلى بعثته صلى الله عليه وسلم أعظم مدهنا، ويعلم به أن الحلق محتاجون إلى بعثته صلى الله عليه وسلم أعظم مدهنا، ويعلم به أن الحلق محتاجون إلى بعثته صلى الله عليه وسلم أعظم مدهنا، ويعلم به أن الحلق محتاجون إلى بعثته صلى الله عليه وسلم أعظم المناه الم

من كل حاجة ، ومضطرون إليه غاية الضرورة ، كما قال الله تعالى : ( ياأهل الكتاب قد جاءكم رسولنا يبين لكم على فترة من الرسل ، أن تقولوا ماجاءنا من بشير ولا نذير ، فقد جاءكم بشير ونذير ، والله على كل شيء قدير ) وفي الحديث الذي رواه مسلم في "صحيحه" عن النبي صلى الله عليه وسلم ، إن الله اطلع على أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم إلا بقايا من أهل الكتاب ، .

وأيضاً فان النصارى عليهم لعائن الله قد أشركوا بالله أعظم الشرك، وافتروا عليه أعظم الفرية، فقالوا: إن الله ثالث ثلاثة، وادعوا له ولداً، تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً، فلو لم يكن فى بعثة الرسول من الحكمة سوى النهى عن هذا الكفر الشنيع، والشرك الفظيع، من أمة يدّعون اتباع رسول الله، والإيمان بكتابه، وهم إذ ذاك أقرب الناس عهداً بالكتب والرسل، لكان ذلك كافياً فى الحكمة، ولا ثقاً بالمعنى الذى مضت به سنة الله فى خلقه من بعثة الرسول عند الحاجة إليه، في أعمالكم، ولنا أعمالنا ولكم أعمالكم، ونحن له مخلصون ﴾.

هذا مايسر الله تعالى من كتاب " منحة القريب الجيب ـ فى الرد على عباد الصليب ". ؛ وصلى الله على نبينا محمد ، وعلى آله ، وصحبه ، وسلم. قد أملا هذه الترجمة الشيخ الإمام العالم العلامة الشيخ النبيل، والفاضل النحرير محمد بن عبد اللطيف بن الشيخ عبد الرحمن بن حسن بن شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب مع بعض تصحيحات على حسب الطاقة والإمكان على حسب الطاقة والإمكان 13 ربيع أول سنة ١٣٥٨

# ترجمة المؤلف

هو الإمام العالم العلامة ، والقدوة الحجة الفهامة ، المجتهد المتفنن في سائر العلوم والفنون ، شيخ الإسلام ، وإمام المهتدين الهداة الأعلام ، الشيخ عبد العزيز بن الشيخ الإمام حمد بن ناصر بن معمر رحمهم الله ورضى عنهم؛ ولد في الدرعية عاصمة نجد ، ومركز الحركة العلمية في ذلك ألِّجين ، في أوائل القرن الثالث عشر سنة ١٢٠٣ من الهجرة النبوية ، ونشأ في حجر العلماء ، ورضع من أفاويق أهل الفضل الذين كانت تزخر بهم الدرعية ، وبجد في تلك الفترة من الزمن ، والذين أعلوا منار الإسلام ، وأعادوا له نضرته وإشراقه ، فكانحن شيوخه والده الشيخ حمد بن ناصر ، والشيخين العالمين الجليلين الإمامين: عبد الله ، وعلى ابني شيخ الإسلام الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب، باعث التوحيد، ومحى السنة، وقامع البدعة ، ومجدد القرن الثاني عشر ؛ والشيخ العلامة المؤرخ المحقق الشيخ حسين بن غنام ؛ والشيخ أحمد بن رشيد الحنبلي، وغيرهم من جهابذة العلم. اقتبس الشيخ عبد العزيز من أنو ار أولئك العلماء ، وقطف من ثمار فنونهم، وتخرج في العلوم الإسلامية والأدبية على أيديهم ، فكان أديباً بارعا، وعالماً محققاً، وفقيهاً مدققاً، حاضرالبديهة، قوى العارضة، فصيح اللسان، بليغ القول، مشاركا في شتى العلوم الاصولية والفروعية، ورعا، زاهداً، متقللًا من الدنيا ، بعيداً عن مفاتنها وزخارفها ، له اليد الطولي، والباع الواسع في التصنيف والتأليف، ونشر العلم، وتخريج الكثير من

الطلاب، والرد على المعارضين ، وإفحام المخاصمين، وسترى فى كتابه هذا مايدلك على كل ذلك إن شاء الله .

وله عدة مصنفات وفتاوى، ورسائل، وأشعار؛ فمن أشهر مصنفاته وأجلها هذا الكتاب المسمى "منحة القريب الجيب، فى الرد على عباد الصليب "، ومن مصنفاته أيضاً: اختصار نظم ابن عبد القوى للمقنع، تأليف العلامة موفق الدين بن قدامة، ورشحه بمختصر المقنع للشيخ موسى الحجاوى، فكان صدر البيت من نظم ابن عبد القوى، وعجزه من عتصر المقنع.

أخذ عنه العلم ، وانتفع به ، وتخرج عليه كثير من العلماء والآدباء المشهورين لم يحضرنى الآن من أسمائهم \_ وأنا على سفر ، بعيداً عن الأهل والوطن ، وعن مكتبى \_ الشيخ أحمد بن على بن مشرف .

وفى هذه الحقبة جرى على الديار النجدية ، والدولة السعودية ، الإسلامية ماقضى الله من تسليط المصريين ومحاربتهم للدولة السعودية ، بقيادة إبراهيم باشا بن محمد على باشا والى مصر ، من قبسل الدولة العثمانية ، وكان أمر الله مفعولا ، فابتليت نجد وأهلها وعلماؤها أشد الابتلاء ، وامتحنوا فى دينهم ودنياهم أشد محنة ، فحربت الدرعية عاصمة الديار النجدية ، وهدمت القرى ، وشرد العباد ، وتشتت العلماء وقادة الدعوة الإسلامية ، وأخرجهم المصريون من أوطانهم ، ونفوهم إلى مصروغيرها ، ورحل آل سعود ، وآل الشيخ إلى مصر ، ومنهم الشيخ العلامة الإمام عبد الرحمن بن حسن ، وفر الشيخ عبد العزيز بن معمر إلى البحرين ،

وكان لايزال شاباً ، ولم تنقطع صلته بآل الشيخ الذين بمصر ، فكان يكاتب الشيخ عبد الرحمن بن حسن بأشعار رائقة ، يتوجع فيها على ماحل بنجد من الدمار والخراب ، ويتذكر أيامها البيض التي كانت مزدهرة بالعلم والعلماء ، وعز الإسلام ، وقوة دعوة التوحيد ، وخذلان الشرك والبدع ، ويبكى على ما آل إليه أمرها من ذلة التوحيد وأهله ، ومن ذلك منظومة ضمنها عقيدة التوحيد ، أولها :

إليك إله العرش أشكو تضرعا \* وأدعوك في الضراء ربي لتسمعا

توجع فيها أشد التوجع لما كان من الكاثنات على نجد وأهلها ، وماحل بالإسلام فيها من الفوادح، وقاصمات الظهور.

وكانت الدول الإفرنجية قد مدت إصبعها في بلاد العرب، وفكرت في أن تبسط نفوذها على تلك الربوع ، ومن ذلك بلاد البحرين ، كانت مثار خلاف بين الإنكليز والفرنسيين ، والدولة العثمانية ، والعجم ، كل تريد أن تبسط نفوذها عليها ، وأرسلت كل واحدة مندوبا من قبلها ، فكان مندوب الإنكليز رجلا قسيساً اختارته انكلترا ليكون أبلغ إلى مقصودها بدها ثه ، وعظيم مكره ، وليعمل على بث الدعاية المسيحية ، مقصودها بدها ثه ، وعظيم مكره ، وليعمل على بث الدعاية المسيحية ، وينشر في تلك البلاد الشبهات والشكوك النصرانية ، ليفتن الناس عن دينهم إن استطاع ، و تلك سياسة أوروبا في كل الشرق الإسلامي ، أعظم ماتهتم له تشكيك الناس في دينهم ، مصداقا لقوله تعالى : ﴿ ودّ كثير من أهل الكتاب لويردوكم عن دينكم إن استطاعوا ﴾ .

فعمل ذلك القسيس الإنكليزي كتابا أورد فيه شبهات نصرانية ،

يزعم فيها تصحيح الملة المسيحية الباطلة الخاسرة ، ودفعه إلى أمير البحرين وشيخها عبدالله بن خليفة ، وكان قد قبل أن يكون تحت الحاية الإنكليزية ، وكان بهذا الكتاب شكوك وشبهات كثيرة ظنها هذا القسيس تروج على أهل تلك الديار ، لزعمه أنهم جهلة بالدين ، ولا يحيطون من الإسلام بما يكشف أباطيله ، وطلب من الشيخ عبد الله بن خليفة أن يعرضه على المشايخ، وعلماء البحرين، ويردوا على مافيه، أويقولوا رأيهم، إن كانوا موافقين أو مخالفين ، فدفعه الشيخ ابن خليفة إلى من كان عنده من علماء البحرين ، وطلب منهم أن يردوا على الكتاب ، فلما قرأوه ، وجدوا أنفسهم عاجزين عن الرد عليه ، فاعتذروا ، وقالوا : مانستطيع أن نرد على مافيه من الشئبه ، ثم أرسله إلى علماء الاحسا ، فقالوا مثل ما قال علماء البحرين من إظهار العجز ، وقال بعض علماء الأحسا: ليس هذا النصراني كَفُوّاً أَنْ يَجَابُ ، فَحْرَنَ لَذَلْكُ الشَّيْخُ ابن خَلَيْفَةُ أَشْدَ الْحَرْنُ ، واغتم به أشد الاغتمام ، فلما رأى من حوله ماهو فيه من الهم والحزن لعجز علماء البحرين والأحساعن دفع شمبه ذلك القسيس، قال له أحدهم: إنه قد نزل بالبحرين شاب من طلبة العلم النجديين، فأرى أن نعرضه عليه، لعل الله أن يزيح عنا به هذه الغمة ، فأعطاه الكتاب ، وأوصله إلى الشيخ عبد العزيز، وقص عليه أمره ، وأمر العلماء ، واغتمام الأمير لعجزهم ، واهتمامه بالرد على هذه الشُّنبه ، فتناوله الشيخ ، وأبد النظر فيه ، وقال : إن شاء الله يجيئكم دحض هذه الشُّبه بعد شهر إن شاء الله، وما لبك الشيخ إلا أياما قليلة حتى أتم الرد، وبعث به إلى الآمير، ففرح به أشد الفرح،

ودعا القنصل الإنكليزي، وأعطاه الرد، فلما طالعه القسيس عجب له، واندهش جداً ، لما كان يظنه من عجز علماء البحرين ، وقال : هذا الرد لا يكون من هنا ، وإنما هو من البحر النجدى ، فقال له الأمير : نعم ، هو من أحد طلبة العلم النجديين، فأغاظ هذا شيخ البحرين، وأخذ يتهدد علما. البحرين ، ويعيرهم بعجزهم عما قام به طالب نجدى صغير .

توفى رحمه الله سنة أربع وأربعين وماثنين وألف ، من الهجرة النبوية. ورثاه كثير من الأدباء والعلماء، منهم الشيخ أحمد بن مشرف رحمه الله ، إذ يقول:

أم النجم أمسى لونه وهو حائل أم العلم قد أوهت بناه الزلازل؟ لدُنْ غيبت حبر الزمان الجنادل فكم نصر الإسلام منه رسائل فأنجمها تبكي عليه ، أو أفل وتندبه للشكلات مسائل وكانت له فها تشد الرواحل؟ ومن للهدى محمى، وعنه يناضل وكلم، فمن ذا بالعلاج يحاول ؟ وقدكان للإسلام حصناً ومفزعا ، إذا نزلت بالمسلمين النوازل وكل لنيل المعالى وسائل لدن فقدت عبد العزيز المحافل

أشمس الهدى غابت أم البدر أفل أم الدين هد الخطب جانب طوده نعم أفلت شمس العلوم وبدرها، إمام الهدى عبدالعزيز بن ناصر ، رثته علوم الدين إن غاب نجمه، وظلت ربوع العلم تهتف باسمه ، فن بعده للبعضلات وحلها، ومن للعدي يرمى بشهب علومه ، لقد صار في الإسلام ثلم بموته، فأصبح مقصوداً لمن طلب الهدى، لقد فقد العلم العزيز ونشره

سوى أنه للبحر يوجد ساحل هو البحر إن رمت العلوم وبحثها جواب من التحقيق شاف ونائل إذا ما أتاه السائلون فعنده وعاش زماناً ذكره فيه خامل وقد جهل الأقوام مقدار فضله . فلا عجب ، فالكنز يجهل غالباً ، وهذا زمان تسمو فيه الأسافل إلا أنه بالجزم للحق نائل لقد جد في علم الشريعة ناصباً ، بأحرف علم هنا فيه عوامل وقدكان مخفوض الجناح تواضعأ إلى كل خير ، فهو بالعلم عامل أضيف إليه العلم النفيس فجرّه كما يستحق الرفع في النحو فاعل وفعل المعالى أوجب رفع قدره، وليس له في عقله من يعادل ولكنه في الفضل ماعنه نائب، وما طال من شيء فما فيه طائل فحسبك من حسن أن ما ذكرته، وعم الرضا من غيَّبته الجنادل ستى روحه الرحمن هطال رحمة ، فحكم المنايا للبرية عادل فأوصيك بالصبر الجميل وبالرضا لعاش الهداة الأكرمون الأفاضل فلو كان سهم الموت يخطى. واحداً وخطب عمم للبرية شامل ولكنه حكم من الله نافذ،

ورثاه غيره رحمه الله ، وعفا عنه