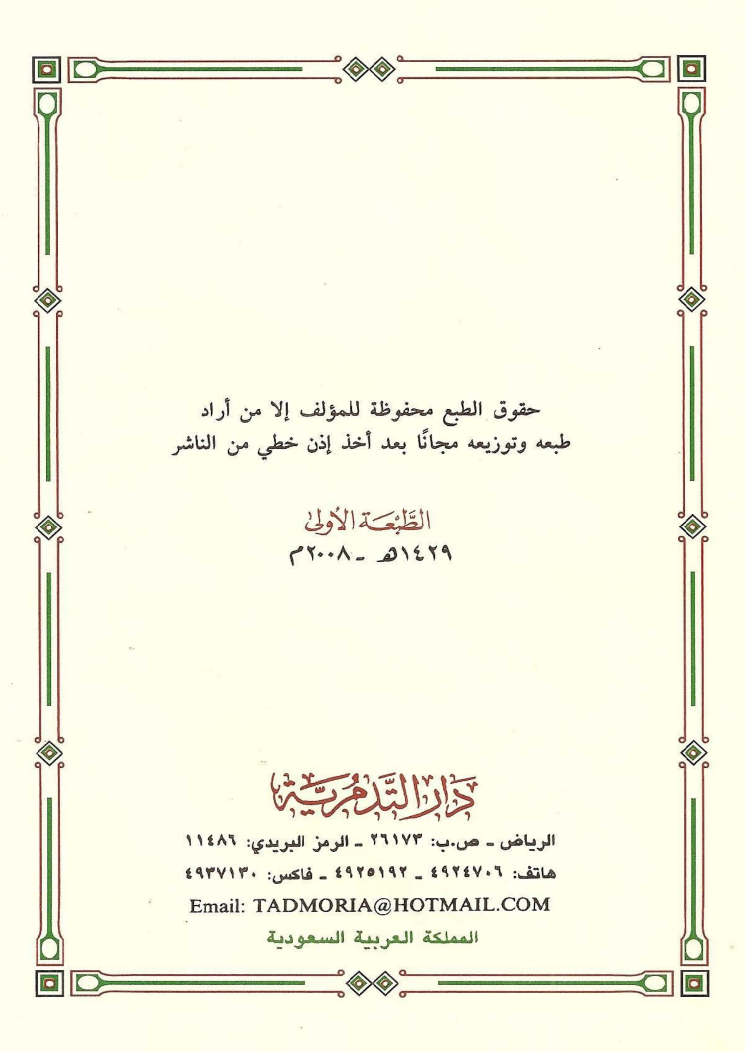
CONTRACTOR OF THE STATE OF THE

تَأْلِيْتُ فَضِيْلَةِ ٱلشَّيْخِ عَبْلِالَّعْنِ بْنِ نَاصِ ٱلبراك

بعتاد المناع التارين على التارين المارة المارة





تَمَا لِيثِفُ فَضِيْلَةِ ٱلشَّيْخِ عَبْدِالرَّحْنِ بنِ مَاصِراً لبراك

> اعت كادُ عبد الرحمان بن صالح السرسي

> > المُلْتِلِقِينِ اللَّهِ الْمُرْتِينِ اللَّهِ الْمُرْتِينِ اللَّهِ الْمُرْتِينِ اللَّهِ الْمُرْتِينِ اللَّهِ المُرْتِينِ اللَّهِ المُرْتِينِ اللَّهِ اللَّذِي اللَّهِ اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِيلِيلَّاللَّذِي اللَّذِي الللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي الللَّذِي الللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي الللَّمِي الللَّلَّلْمِي الللَّذِي الللَّذِي الللَّذِي الللَّذِي الللَّذِي الللَّالِ

# لبسم المحالر فحن الرحي

الحدلاه) والصلاة والسلام على رمول الله عما معد خفت أ دنت للشعبح إعبار الحكى بهما لح به السريس المغراج ويشر ما أعده من سكر حى للعقبرة الطابة البرام العلى والذي العتبية في الدورة العليمة البرام المعامة في الدورة العليمة البرام على به المديني في الرباق في مسجد البرمام على به المديني في الرباق في البرمام على به المديني في الرباق في المربي في الرباق في المربي في الرباق في المربي في الرباق فيه على ما المديني في الرباق فيه على ما المديني في الرباق في المربي في الرباق فيه على ما المديني في الرباق فيه على ما ما م بحدة المدينة ما المحقدة العلى ويدة م شرحها .

قال ذلاف عبارهان سامر البرالع حقوق الطبع محفوظة للمؤلف إلا من أراد طبعه وتوزيعه مجانًا بعد أخذ إذن خطي من الناشر

> الطبعة الأولى ١٤٢٩هـ – ٢٠٠٨مر

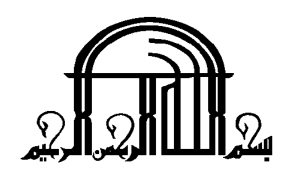
# شرح العقيدة الطحاوية

تأليف

فضيلة الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك

إعداد

عبد الرحمن بن صالح السديس



\_( • )

الحمد لله حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه، وصلى الله وسلم على محمد عبد الله ورسولِه، أرسله بين يدي الساعة بشيرًا ونذيرًا، فبلغ الرسالة، وأدى الأمانة، ونصح الأمة، وجاهد في الله حق جهاده حتى أتاه اليقين، وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين. أما بعد:

فإن أعظم نعمة على العبد بعد الإسلام، لزومُ السنة والجماعة، والسلامة من البدع والأهواء؛ فقد وقع في هذه الأمة ما أخبر به النبي المنتقرة، والابتداع في الدين - كما وقع في من قبلها -، فانحرفت هذه الفرق عن الصراط المستقيم، ولم يستقيموا على سبيل المؤمنين من الصحابة والتابعين وأئمة الهدى؛ بل اتبعوا أهواءهم، وقدموا عقولهم القاصرة، وجعلوها حكمًا على الشريعة في مسائل أصول الدين، وهم في هذا الانحراف متفاوتون؛ فمنهم الغالي، ومنهم دون ذلك، ومنهم المعاند المتعصب لبدعته، ومنهم المجتهد المخطئ، فتصدى أئمة السنة للرد على المبتدعين، وكشف شبهاتهم، مع العدل في أحكامهم عملًا بقوله تعالى: ﴿وَإِذَا قُلْتُم فَاعَدِلُوا ﴾ [الانعام: ١٥٢] فكتبوا في ذلك، وفي بيان مذهب أهل السنة كتبًا كثيرة، مطولة وقصيرة، وكان من هؤلاء الأعلام الإمامُ أبو جعفر الطحاوي كَالله، فقد كتب رسالة في عقيدة أهل السنة والجماعة، صغيرة الحجم كثيرة المعاني، ذكر فيها جملًا من أصول مذهب أهل السنة من غير تفصيل ولا تدليل.

وقد تصدى لشرحها جمع من العلماء منهم: العلامة أبو الحسن علي بن محمد المشهور بابن أبي العز الحنفي المتوفى سنة

٧٩٧ه كَالله (١)، وقد اعتمد في أكثر شرحه على كتب شيخ الإسلام ابن تيمية والعلامة ابن القيم - رحمهما الله -، فجاء شرحًا عظيمًا، حافلًا بالتقريرات النفيسة، والبحوث المتينة، والردود الشافية على أهل البدع.

وكان ممن تولى شرحها للطلاب في هذا العصر: فضيلة الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك \_ حفظه الله \_ فشرحها في مجالس علمية متعددة، ومن ذلك شرحه لها في جامع الإمام علي بن المديني كَالله في مدينة الرياض ضمن الدورات العلمية المكثفة في الصيف في أربعة أعوام من عام ١٤٢٧ إلى عام ١٤٢٥ه.

فعرضتُ على الشيخ \_ حفظه الله \_ فكرة العناية بهذا الشرح، وتهيئته للطباعة؛ لما يرجى من نفع ذلك، فوافق على طلبي، أجزل الله مثوبته.

فاستعنت بالله على ذلك، وسار العمل في الإخراج على ما يلي:

١ \_ كتابة ما في الأشرطة من الشرح، ولم أدخل الأسئلة.

٢ \_ صححت المكتوب وهيأته ونسقته ليناسب الطباعة.

٣ ـ أثبت نصوص الأحاديث والآثار والنقول على ما جاءت في مصادرها.

٤ ـ عزوت الآيات إلى مواضعها من كتاب الله، وخرجت الأحاديث، والآثار؛ وطريقتي في التخريج ما يلي:

(أ) إذا كان الحديث في الصحيحين، أو أحدهما اقتصرت في العزو عليه، وأكتفي بموضع واحد.

(ب) إذا كان الحديث في غير الصحيحين أخرجه من أشهر وأهم المصادر من غير استيعاب، وأنقل ما تيسر من كلام أهل العلم عليه تصحيحًا، أو تضعيفًا باختصار، إذ ليس هذا موضع استقصاء، وقد أحيل

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: إنباء الغمر ٣/٥٠، ووجيز الكلام ١/٢٩٥، وشذرات الذهب ٨/٥٥٠.

للكتب المتخصصة في التخريج لمن أراد التوسع والزيادة في المواضع التي تحتاج لذلك.

٥ ـ وثقت النقول، وأحلت في مواضع كثيرة من الشرح إلى كتب الأئمة خصوصًا شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم زيادة في التوثيق والفائدة لمن أراد التوسع.

٦ - اعتمدت في متن العقيدة الطحاوية على طبعة الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد عام ١٤٠٤هـ، مع مراجعة المتن الذي مع شرح ابن أبي العز، وبعض المخطوطات عند الحاجة، والفرق الذي لا يترتب عليه اختلاف في المعنى لن أنبه عليه حفظًا لوقت القارئ.

٧ ـ وضعت عناوين في بداية المقاطع المشروحة من المتن في إطار
 للتوضيح.

٨ ـ قرأت الشرح كاملًا على الشيخ ـ حفظه الله ـ فأضاف،
 وحذف، وعدَّل، وغيَّر ما رآه مناسبًا.

٩ ـ وضعت بين يدي الكتاب ترجمة مختصرة للإمام الطحاوي،
 وأخرى للشيخ البراك.

١٠ وضعت فهرسًا للأحاديث، وقائمة بالمراجع التي عزوت لها،
 وفهرسًا تفصيليًا لمسائل الكتاب، وفهرسًا إجماليًا لموضوعات الكتاب.

هذا، وأسأل الله أن يجزي الشيخ عبد الرحمٰن البراك خير الجزاء، وأن يمد في عمره على طاعته، وأن ينفع به المسلمين، إنه تعالى جواد كريم.

كتبه عبد الله السديس عبد الله السديس الرحمٰن بن صالح بن عبد الله السديس الرياض

sds55@gawab.com ass669@hotmail.com

## ترجمة الإمام الطحاوي

#### اسمه ونسيه:

أحمد بن محمد بن سلامة بن سلمة بن عبد الملك الأزدي المصري الطحاوي، نسبة لقرية «طحا» في صعيد مصر.

#### كنيته:

أبو جعفر.

#### مولده:

اختلف في سنة ولادته فقيل: ٢٣٩هـ وقيل: ٢٣٨هـ والأكثر على الأول.

#### شيوخه:

يونس بن عبد الأعلى، ومحمد بن عبد الله بن عبد الحكم، والربيع بن سليمان المرادي، وخاله إسماعيل المزني، وبكار بن قتيبة، ويزيد بن سنان، وأحمد بن أبي عمران، ويحيى بن محمد بن عمروس، وهو الذي أدَّبه وعلمه القرآن، وغيرهم.

#### رحلته:

رحل إلى الشام سنة ٢٦٨ه، ولقي القاضي أبا خازم عبد الحميد بن عبد العزيز، وتفقه عليه، وتنقل بين مدن الشام وسمع من جماعة من المحدثين.

## مذهبه الفقهي:

كان الطحاوي في أول أمره شافعيًا، ثم تحول إلى مذهب أبي حنيفة، وسببه:

أنه كان يقرأ على خاله المزني الفقيه الشافعي، فمرت مسألة دقيقة فلم يفهمها أبو جعفر، فبالغ المزني في تقريبها، فلم يتفق ذلك، فغضب المزني، فقال: والله لا جاء منك شيء، فغضب أبو جعفر من ذلك، وانتقل إلى مجلس القاضي الحنفي ابن أبي عمران.

وقال الخليلي: سمعت عبد الله بن محمد الحافظ يقول: سمعت أحمد بن محمد الشروطي يقول: قلت للطحاوي: لم خالفت خالك واخترت مذهب أبي حنيفة؟ قال: لأني كنت أرى خالي يديم النظر في كتب أبي حنيفة، فلذلك انتقلت إليه.

وقال أبو سليمان بن زبر: قال لي الطحاوي: أول من كتبت عنه الحديث: المزني، وأخذت بقول الشافعي، فلما كان بعد سنين، قدم أحمد بن أبى عمران قاضيًا على مصر، فصحبته، وأخذت بقوله.

#### مؤلفاته:

له مؤلفات كثيرة منها: «شرح مشكل الآثار»، و«معاني الآثار»، و«اختلاف العلماء»، و«الشروط»، و«المختصر»، و«أحكام القرآن» و«الوصايا»، و«شرح الجامع الكبير»، «شرح الجامع الصغير»، و«الفرائض» وغيرها.

#### تلاميذه:

يوسف بن القاسم الميانجي، وأبو القاسم الطبراني، وأبو بكر بن المقرئ، وأحمد بن عبد الوارث الزجاج، وعبد العزيز بن محمد الجوهري قاضي الصعيد، ومحمد بن المظفر الحافظ، وخلق سواهم من الرحالين في الحديث.

#### ثناء العلماء عليه:

قال ابن يونس: كان ثقة ثبتًا فقيهًا عاقلًا، لم يخلف مثله.

قال مسلمة بن قاسم: كان ثقة جليل القدر، فقيه البدن، عالمًا

باختلاف العلماء، بصيرًا بالتصنيف، وكان يذهب مذهب أبي حنيفة، وكان شديد العصبية فيه.

وقال الخليلي: للطحاوي كتب مصنفات في الحديث، وكان عالمًا بالحديث.

وقال ابن عبد البر: كان من أعلم الناس بسير القوم \_ أي: أبي حنيفة وأصحابه \_ وأخبارهم؛ لأنه كان كوفي المذهب، وكان عالمًا بجميع مذاهب الفقهاء.

وقال السمعاني: وكان ثقة ثبتًا فقيهًا عالمًا لم يخلف مثله.

وقال الذهبي: الإمام العلامة الحافظ الكبير، محدث الديار المصرية وفقيهها، وقال: من نظر في تواليف هذا الإمام علم محله من العلم، وسعة معارفه.

وقال ابن كثير: الفقيه الحنفي صاحب المصنفات المفيدة والفوائد، وهو أحد الثقات الأثبات، والحفاظ الجهابذة.

#### وفاته:

توفى كَغَلَّلُهُ بمصر ليلة الخميس مستهل ذي القعدة سنة ٣٢١هـ.

#### مصادر الترجمة:

الإرشاد في معرفة علماء الحديث ١/ ٤٣٢، وجامع بيان العلم ٢/ ٧٨، والأنساب ٤/ ٧٣ و (٥٣/ ٥٠)، وتاريخ دمشق ٥/ ٣٦٩، ووفيات الأعيان ١/ ٧١، وسير أعلام النبلاء ١/ ٧٧، والبداية والنهاية ١/ ٧٢، والجواهر المضية ١/ ٢٧١، ولسان الميزان ١/ ٤١٥.



## [ترجمة الشيخ عبد الرحمن البراك

#### اسمه ونسبه:

عبد الرحمٰن بن ناصر بن براك بن إبراهيم البراك، ينحدر نسبه من بطن العرينات من قبيلة سبيع.

### ميلاده ونشأته:

ولد الشيخ في بلدة البكيرية من منطقة القصيم في شهر ذي القعدة سنة ١٣٥٢هـ.

وتوفي والده وعمره سنة، فنشأ في طفولته في بيت أخواله مع أمه، فتربى خير تربية.

ولما بلغ الخامسة من عمره سافر مع أمه إلى مكة، وكان في كفالة زوج أمه محمد بن حمود البراك.

وفي مكة التحق الشيخ بالمدرسة الرحمانية، وهو في السنة الثانية الابتدائية قدر الله أن يصاب بمرض في عينيه تسبب في ذهاب بصره، وهو في العاشرة من عمره.

## طلبه للعلم ومشايخه:

عاد من مكة إلى البكيرية مع أسرته، فحفظ القرآن وعمره عشر سنين تقريبًا على عمه عبد الله بن منصور البراك، ثم قرأ على مقرئ البلد عبد الرحمن بن سالم الكريديس رحمهم الله.

وفي حدود عام ١٣٦٤ و١٣٦٥هـ بدأ الشيخ حضور الدروس والقراءة على العلماء، فقرأ على الشيخ عبد العزيز بن عبد الله السبيل كَاللَّهُ

جملة من كتاب «التوحيد»، و«الآجرومية»، وقرأ على الشيخ محمد بن مقبل كَثَلَتُهُ «الثلاثة الأصول».

ثم سافر إلى مكة مرة أخرى في عام ١٣٦٦ه تقريبًا، ومكث بها ثلاث سنين، فقرأ في مكة على الشيخ عبد الله بن محمد الخليفي كَالله ثلاث سنين، فقرأ في «الآجرومية»، وهناك التقى بعالم فاضل من كبار تلاميذ العلامة محمد بن إبراهيم كَالله، وهو: الشيخ صالح بن حسين العلي العراقي كَالله، وكان من أصدقاء الشيخ عبد العزيز بن باز كَالله فجالسه واستفاد منه، ولما عُيِّن الشيخ صالح بن حسين العلي العراقي مديرًا للمدرسة العزيزة في بلدة الدلم أحب الشيخ صالح أن يرافقه الشيخ عبد الرحمن حفاوة به، فصحبه لطلب العلم على الشيخ ابن باز حين كان قاضيًا في بلدة الدلم، فرحل معه في ربيع الأول من عام ١٣٦٩ه، والتحق بالمدرسة العزيزة بالصف الرابع، وكان من أهم ما استفاده في تلك السنة الإلمام بقواعد التجويد الأساسية.

وفي نفس السنة سافر مع جمع من الطلاب مع الشيخ ابن باز إلى الحج، وبعد عودته ترك الدراسة في المدرسة العزيزة، وآثر حفظ المتون مع طلاب الشيخ عبد العزيز بن باز، ولازم دروس الشيخ ابن باز المتنوعة، فقد كان يُقرأ عليه في: كتاب «التوحيد»، و«الأصول الثلاثة»، و«عمدة الأحكام»، و«بلوغ المرام»، و«مسند أحمد»، و«تفسير ابن كثير»، و«الرحبية»، و«الآجرومية».

ومكث في الدلم في رعاية الشيخ صالح العراقي، فقد كان مقيمًا في بيته، ودرس عليه علم العروض.

وحَفِظ في بلدة الدلم كتاب «التوحيد»، و«الأصول الثلاثة»، و«الآجرومية»، وقطر الندى»، و«نظم الرحبية»، وقدرًا من «ألفية ابن مالك»، ومن «ألفية العراقي» في علوم الحديث.

وبقي في الدلم إلى أواخر سنة ١٣٧٠هـ، وكانت إقامته في الدلم لها أثر كبير في حياته العلمية.

ثم لما فتح المعهد العلمي في الرياض في عام ١٣٧٠ه انتقل إليه كثير من طلاب المشايخ، ومنهم طلاب الشيخ عبد العزيز ابن باز، فاضطر الشيخ للتسجيل فيه، وبدأت دراسة أول دفعة فيه في محرم ١٣٧١ه، وكانت الدراسة في المعهد تتكون من مرحلتين: تمهيدي للمبتدئين الصغار، وثانوي لمن بعدهم، والتحق به كثير من طلاب العلم في وقتها، وكانت الدراسة الثانوية أربع سنوات فتخرج عام ١٣٧٤ه، والتحق بكلية الشريعة، وتخرج فيها سنة ١٣٧٨ه.

وتتلمذ في المعهد والكلية على مشايخ كثيرين من أبرزهم:

العلامة عبد العزيز ابن باز، والعلامة محمد الأمين الشنقيطي، ودرَّسهم في المعهد في التفسير، وأصول الفقه، والعلامة عبد الرزاق عفيفي ودرَّسهم في التوحيد، والنحو، وأصول الفقه، والشيخ محمد عبد الرزاق حمزة، والشيخ عبد العزيز بن ناصر الرشيد، والشيخ عبد الرحمٰن الأفريقي، والشيخ عبد اللطيف سرحان درس عليه النحو، وآخرين رحمهم الله جميعًا.

وكان في تلك المدة يحضر بعض دروس العلامة محمد بن إبراهيم آل الشيخ في المسجد.

وأكبر مشايخه عنده، وأعظمهم أثرًا في نفسه الإمام العلامة عبد العزيز ابن باز كَالله فقد أفاد منه أكثر من خمسين عامًا بدءًا من عام ١٣٦٩ه إلى وفاته في عام ١٤٢٠ه، ثم شيخه العراقي الذي استفاد منه حب الدليل، ونبذ التقليد، والتدقيق في علوم اللغة، كالنحو، والصرف، والعروض.

## الأعمال التي تولاها:

عيِّن الشيخ مدرسًا في «المعهد العلمي» في مدينة الرياض عام ١٣٧٩هـ وبقي فيه ثلاثة أعوام، ثم نُقل إلى «كلية الشريعة» بالرياض، وتولى تدريس العلوم الشرعية، ولما افتتحت كلية أصول الدين عام

١٣٩٦هـ صُنِّف الشيخ في أعضاء هيئة التدريس في قسم «العقيدة والمذاهب المعاصرة»، ونقل إليها، وتولى التدريس في الكُليتين إلى أن تقاعد في عام ١٤٢٠ه، وأشرف خلالها على عشرات الرسائل العلمية.

وبعد التقاعد رغبت الكلية التعاقد معه؛ فأبى، كما طلب منه سماحة الشيخ ابن باز كَلْلَهُ أن يتولى العمل في الإفتاء مرارًا فتمنّع، فرضي منه الشيخ ابن باز أن ينيبه على الإفتاء في دار الإفتاء في الرياض في فصل الصيف حين ينتقل المفتون إلى مدينة الطائف، فأجاب الشيخ حياء، إذ تولى العمل مرتين ثم تركه.

وبعد وفاة الشيخ ابن باز كَثْلَلْهُ طلب منه سماحة المفتي الشيخ عبد العزيز آل الشيخ أن يكون عضوًا في الإفتاء، وأَلَحَّ عليه في ذلك فامتنع، وآثر الانقطاع للتدريس في المساجد.

## جهوده في نشر للعلم:

جلس الشيخ للتعليم في مسجده الذي يتولى إمامته ـ مسجد الخليفي بحي الفاروق ـ، ومعظم دروسه فيه، وقرئ عليه عشرات الكتب في شتى الفنون؛ كالفقه وأصوله، والتفسير وأصوله، والحديث، والعقيدة، والنحو، وغيرها، كما أن له دروسًا في بيته مع بعض خاصة طلابه، وله دروس منتظمة في مساجد أخرى في مدينة الرياض، وله مشاركات متكررة في الدورات العلمية المكثفة التي تقام في الصيف، إضافة لإلقائه كثيرًا من المحاضرات والكلمات الدعوية، وإجابته على الأسئلة المعروضة عليه من عدد من أشهر المواقع الإسلامية في الشبكة العالمية.

## طلابه:

تصدى الشيخ لنشر العلم قبل نصف قرن تقريبًا، وتتلمذ عليه أمم من طلاب العلم يتعذر على العاد حصرهم، وكثير من أساتذة جامعاتنا الشرعية، والدعاة المعروفين، قد تتلمذوا عليه.

وبعد أن يسر الله جملة من الوسائل الحديثة، كالشبكة العالمية تمكن كثير من طلاب العلم في خارج البلاد من متابعة دروس الشيخ على الهواء مباشرة، عن طريق موقع البث الإسلامي: www.liveislam.net

### احتسابه:

للشيخ جهود كبيرة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومناصحة المسؤولين، والكتابة لهم، والإصلاح بين الناس، والتحذير من البدع، وسائر الانحرافات والمخالفات، وله في ذلك فتاوى كثيرة، وله مشاركة مع بعض المشايخ في عدد من البيانات والنصائح الموجهة لعموم المسلمين.

## اهتمامه بأمور المسلمين:

للشيخ - حفظه الله - اهتمام بالغ بأمور المسلمين في جميع أنحاء العالم، فيتابع أخبارهم، ويحزن ويتألم لما يحدث لهم من نكبات، وفي أوقات الأزمات يبادر بالدعاء لهم، والدعاء على أعدائهم، ويبذل النصح والتوجيه لهم، وللمسلمين فيما يجب نحوهم.

## إنتاجه العلمي:

انصرف الشيخ عن التأليف مع توفر آلته، وبذل معظم وقته في تعليم العلم، والإجابة عن الأسئلة، وقد قُرئت عليه عشرات الكتب في مختلف الفنون، وقد سجل بعضها، وما لم يسجل أكثر، وما زالت دروسه عامرة كما كانت.

وقد صدر للشيخ من المطبوعات: «شرح الرسالة التدمرية»، و«جواب في الإيمان ونواقضه»، و«موقف المسلم من الخلاف»، و«التعليقات على المخالفات العقدية في فتح الباري»، و«توضيح مقاصد الواسطية».

وفي حياة الشيخ جوانب كثيرة مشرقة أعلم أنه يكره ذكرها، أسأل الله أن يبارك في عمره، ويمد فيه على الطاعة، وينفع المسلمين بعلمه، إنه سميع قريب.

#### مقدمة الشرح

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه. أما بعد:

فالعقيدة المعروفة بـ«الطحاوية» ـ نسبة إلى مؤلفها الإمام أبي جعفر الطحاوي كَالله ـ من المؤلفات المختصرة في عقيدة أهل السنة والجماعة، وأهل العلم درجوا على التأليف في أصناف علوم الشريعة على مناهج متنوعة؛ فمنهم من ينهج نهج البسط والتفصيل والتدليل، ومنهم من ينهج طريق الاختصار، ولكل منهج خصائصه ومزاياه.

والمختصرات تتميز بأنها ميسورة الحفظ، ويمكن الإلمام بها في وقت قصير، فَيُلِمُّ الطالب بِجُلِّ المسائل على سبيل الاختصار في وقت وجيز، فنسأل الله ﷺ أن يمدنا وإياكم بالتوفيق والفتح منه، وأن يعلمنا ما ينفعنا، وأن يهدينا سواء السبيل.

## قال الإمام الطحاوي في عقيدته:

«هذا ذكر بيان عقيدة أهل السنة والجماعة على مذهب فقهاء الملة: أبي حنيفة النعمان بن ثابت الكوفي، وأبي يوسف يعقوب بن إبراهيم الأنصاري، وأبي عبد الله محمد بن الحسن الشيباني رضوان الله عليهم أجمعين، وما يعتقدون من أصول الدين ويدينون به رب العالمين».

هذه مقدمة مختصرة تناسب المضمون والمؤلّف المختصر.

قوله: «هذا ذكر بيان عقيدة أهل السنة والجماعة» أي: ذكر ما يعتقده أهل السنة والجماعة، وأكثر ما يعبر أهل العلم بالاعتقاد، والمراد

بالعقيدة والاعتقاد: نفس عقد القلب، أي ما يعقد عليه قلبه ويجزم به ويوقن.

وتارة يطلق الاعتقاد على نفس الشيءِ المعتقَد المعلوم.

فتقول في الأول: إن فلانًا اعتقاده قوي، واعتقاده سليم، واعتقاده جازم.

ويقال في الثاني \_ مثلًا \_: اعتقاد أهل السنة والجماعة: هو الإيمان بالله وملائكته... كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَثَلَهُ في العقيدة الواسطية: «فهذا اعتقاد الفرقة الناجية المنصورة إلى قيام الساعة \_ أهل السنة والجماعة \_: الإيمان بالله وملائكته ورسله...»(١). ففسر الاعتقاد بالإيمان بالله وملائكته ورسله...»(١).

وكذلك العقيدة أي: الشيء المعتقد فعيلة بمعنى مفعولة، فتقول هذا اعتقاد أهل السنة والجماعة، يقول الإمام الطحاوي: «على مذهب فقهاء الملة أبي حنيفة النعمان بن ثابت الكوفي، وأبي يوسف يعقوب بن إبراهيم الأنصاري، وأبي عبد الله محمد بن الحسن الشيباني» لو قال: على مذهب فقهاء الملة منهم: أبو حنيفة، وأبو يوسف، ومحمد بن الحسن كان أولى؛ لأن هؤلاء الأئمة لا شك أنهم من فقهاء الأمة، لكن ليست الإمامة والفقه محصورة فيهم، ولكنه نظر إلى كونه ينتمي إلى أبي حنيفة، وقد ذُكر في ترجمته أنه كان شافعيًا، ثم تمذهب على مذهب أبي حنيفة وتفقه على فقه أبي حنيفة (<sup>٢٢</sup>)، وهو فقيه محدث، كما يدل على ذلك كتاباه: «معاني الآثار»، و«شرح مشكل الآثار»، فرحمه الله، ورحم أئمة الدين، وجزاهم الله عن الإسلام والمسلمين خيرًا.

يقول: «وما يعتقدون في أصول الدين، ويدينون به رب العالمين» هذا هو المقصود: بيان ما يعتقدونه في أصول الدين، ويدينون به لرب

<sup>(</sup>١) الواسطية ص٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمته في ص٩.

العالمين، وغلب على تعبير كثير من أهل العلم إطلاق أصول الدين على مسائل الاعتقاد، والواقع أن أصول الدين لا تختص بأمور الاعتقاد، بل أصول الدين منها: اعتقادية كأصول الإيمان الستة، ومنها: عملية كأصول الإسلام الخمسة.

والإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر هذه من أصول الدين الاعتقادية العلمية؛ لأن مسائل الدين نوعان: مسائل علمية، ومسائل عملية، فكل من القسمين له أصول وله فروع، إذًا؛ لا يختص اسم أصول الدين في مسائل الاعتقاد، ولا يختص اسم الفروع بالمسائل العملية، كما حرر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية (۱)، وأنكر على من يجعل جميع مسائل الاعتقاد من أصول الدين، بل الدين له أصول وله فروع علمية اعتقادية، وعبادات عملية.



<sup>(</sup>۱) منهاج السنة ٥/ ٨٧، ومجموع الفتاوى ٦/ ٥٦ و١٩/ ٢٠٧.

# قول أهل السنة في التوحيد

يقول كَالله: النقول في توحيد الله معتقدين بتوفيق الله: إن الله واحد لا شريك له، ولا شيء مثله، ولا شيء يُعجزه، ولا إله غيره».

يقول كله: «نقول» هذا شروع في بيان ما قصد إليه «نقول» نحن أهل السنة، هو يعبر عن نفسه، وعمن ذكر من الأئمة وغيرهم من أئمة الدين «نقول» بألسنتنا «معتقدين» بقلوبنا، فجمع بين الإقرار باللسان، والاعتقاد بالجنان «نقول في توحيد الله» يعني نقول في موضوع التوحيد، والأصل في معنى التوحيد: جَعْلُ الشيء واحدًا، واعتقاده واحدًا، والمراد بتوحيد الله يعني في شأن وحدانيته تعالى واعتقاد تفرده فهو تعالى واحد، والتوحيد هو: الإيمان بأنه في واحد في ربوبيته وإلهيته وأسمائه وصفاته، وتخصيصه وإفراده بالعبادة، هذا هو توحيد الله.

فالتوحيد اعتقاد العبد وفعله.

والله تعالى يوحد نفسه بمعنى أنه يثني على نفسه بذلك، ويُعلِّم عباده بأنه واحد، كما قال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِللهُ إِلاَ هُوَ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالْمَلَتُهُكُم اللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّه

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية ص٤٤، ومدارج السالكين ٣/٤١٨.

يقول: «نقول في توحيد الله معتقدين» هذا فيه تنبيه على أنه لا بد من الجمع بين اعتقاد القلب وإقرار اللسان، فلا يكفي أحدهما دون الآخر؛ بل لا بد في التوحيد من اعتقاد القلب وهو: العلم والتصديق الجازم بأنه تعالى واحد، وإقرار اللسان بذلك.

ثم يقول: «بتوفيق الله» هذه لها دلالة عظيمة، وهي: أن إيماننا وقولنا واعتقادنا إنما يتحقق لنا بتوفيقه هي وهدايته، فنحن نقول ونعتقد ما نعتقده بتوفيقه سبحانه، وهذا يتضمن الإيمان بالشرع والقدر جميعًا.

"إِن الله واحد لا شريك له" هذا هو ما نقوله وما نعتقده في وحدانية الله تعالى: "إِن الله واحد لا شريك له" واحد اسم من أسمائه تعالى جاء في القرآن مقرونًا باسمه القهار ﴿وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾ [الرعد:١٦]، ﴿ وَأَرَبَابُ مُتَفَرِقُ كَ خَيْرُ أَمِ اللّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾ [يـوسف:٣٩]، وجاء غير مقرون به قال تعالى: ﴿ وَإِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَحِدُ لا إِلَهُ إِلّا هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِمُ الرَّحِمُ الرَّحِمُ الرَّحِمُ الرَّحِمُ الرَّحِمُ الرَّحِمُ الرَّحِمَنُ الرَّحِمُ الرَّحْمَنُ الرَّحِمُ اللهِ إِلَا إِلَهُ إِلَهُ وَحِدًا ﴾ [المائدة: ٧٣].

والوحدة تنافي الشريك، وقد أكدها بقوله: «لا شريك له»، فهو متفرد عن الشركاء، فهو الربُّ ولا ربَّ غيره، فهو ربُّ كلِّ شيء، فهو واحد في ربوبيته، في أفعاله، فلا خالق ولا رازق ولا مدبر لهذا الوجود سواه، وهو واحد في إلهيته فلا إله غيره، ولا شريك له، ولا معبود بحق سواه، وهو واحد في أسمائه وصفاته، فلا شبيه له في شيء من صفاته وأفعاله.

إذًا؛ هذه الجملة «إن الله واحد لا شريك له» ضمنها المؤلف أصل الدين، وهو التوحيد، فالتوحيد بكل معانيه هو أصل دين الرسل من أولهم إلى آخرهم، خصوصًا توحيد العبادة.

وقد أخبر ﷺ عن الرسل إجمالًا وتفصيلًا بذلك قال تعالى: ﴿وَمَا الرَّسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴾ أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء] وقال تعالى: ﴿وَلَقَدَ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَالْجَبَنِهُ أَلَقَهُ رَسُولًا أَنْ الطّعُوتَ ﴾ [النحل:٣٦]، وأخبر عن أنبيائه: نوح وهود وصالح

وشعيب أنهم قالوا لأقوامهم: ﴿ أَعَبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِنَ إِلَهِ غَيْرُهُ ۗ ﴾ [المؤمنون: ٢٣، والأعراف: ٦٥ و٧٧ و ٨٥].

فالتوحيد هو أصل دين الرسل، وهو أول واجب على المكلفين مع شهادة أن محمدًا رسول الله، كما قال على: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله»(۱)؛ لأن الشهادتين متلازمتان لا تصح إحداهما إلا بالأخرى، فلا بد منهما جميعًا، ولهذا قال النبي على: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله»(۱) فَعَدَّ هذه الشهادة واحدًا من المباني الخمسة.

فالكافر الأصلي أو النصراني أو اليهودي أو المشرك إنما يدخل في الإسلام بإقراره بالشهادتين: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، مع التزامه بالشرائع الأخرى كما قال تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلُوةَ وَءَاتُوا الرَّكُوةَ فَخُلُوا سَبِيلَهُمُ ﴾ [التوبة:٥]، ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلُوةَ وَءَاتُوا الرَّكُوةَ فَإِخُونَكُمُ فِي الدِّينِ ﴾ [التوبة:١١] وقال بعض أهل الصَّلُوةَ وَءَاتُوا الرَّكُوةَ فَإِخُونَكُمُ فِي الدِّينِ ﴾ [التوبة:١١] وقال بعض أهل الكلام (٣): إن أول واجب هو النظر، ويريدون بالنظر التفكر في الأدلة الكونية مثلًا، فقالوا: إن أول واجب هو النظر، وبعضهم تنطع وقال: بل أول واجب القصد إلى النظر، وأقبح من هذا وذاك قول من قال منهم: أول واجب هو الشك! يعني أول واجب أن يشك الإنسان في الحقائق، فيشك في وجود الله وفي إلهيته، ثم بعد ذلك ينظر في الأدلة!

بئس ما قالوا أنْ جعلوا الكفر هو أول واجب؛ لأن الشك بالله كفر. وهذه الأقوال ظاهرة الفساد والبطلان.

والنظر مشروع لكن لا يقال: إنه أول واجب، وقد ندب الله العباد إلى النظر، فمن كان عنده توقف أو شك مثل حال الكفار فعليه أن ينظر

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٥)، ومسلم (٢٢) من حديث ابن عمر ﷺ.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٨)، ومسلم (١٦) من حديث ابن عمر ﷺ.

<sup>(</sup>٣) درء تعارض العقل والنقل ٧/ ٣٥٢ و ٤٠٠٥ و٨/٣، ومدارج السالكين ٣/ ٤١٢.

ويتأمل في الأدلة، وينظر في الآيات ويتفكر ﴿أَوَلَمْ يَنْظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ [الأعراف: ١٨٥]، ﴿أَوَلَمْ يَنْفَكَّرُواْ فِيَ أَنفُسِمِمٌ ﴾ [الروم: ٨].

والنظر من الأسباب التي يقوى بها إيمان المؤمن، ولهذا أثنى الله على أوليائه أولي الألباب بالتفكر في المخلوقات ﴿وَيَنَفَكَّرُونَ فِي خَلِقِ عَلَى أوليائه أولي الألباب بالتفكر في المخلوقات ﴿وَيَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَعِلِلًا سُبَّحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [آل عمران: ١٩١] وكان النبي ﷺ إذا قام من الليل يرفع بصره إلى السماء، ويقرأ هذه الآيات ويتفكر (١)، فالتفكر في الآيات الكونية، والتدبر للآيات الشرعية القرآنية هما من روافد الإيمان، ومما يسقي شجرة الإيمان، فالإيمان يزيد بالتفكر في آيات الله.

المقصود: أن النظر مشروع، لكن لا يقال: إنه أول واجب، بل أول واجب هو شهادة أن لا إله إلا الله.

وقول المؤلف: "إن الله واحد لا شريك له" فيه تنزيه لله عن الشريك والله تعالى نزه نفسه عن الشركاء في مواضع ﴿ سُبَحَنَ اللهِ عَنَا الشركاء في مواضع ﴿ سُبَحَنَ اللهِ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ اللهِ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنِي اللهُ عَنِي اللهُ اللهُ عَنِي اللهُ عَنْ اللهُ عَنَا اللهُ عَنِي اللهُ عَنْ اللهُ عَنِي اللهُ عَنِي اللهُ عَنْ اللهُ عَنِي اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٥٦٩)، ومسلم (٧٦٣) من حديث ابن عباس ﷺ.

<sup>(</sup>٢) كتاب التوحيد للإمام محمد بن عبد الوهاب ص٣٣٠.

السموات والأرض، وليس أحد منهم معينًا لله، ولا أحد منهم يملك أن يشفع عند الله إلا بإذنه.

حتى الملائكة لا أحد منهم يشفع عند الله إلا بإذنه كما قال على الله الله إلا بإذنه كما قال الله الله الله وَرَكُم مِن مَلَكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا تُغْنِي شَفَعَنْهُمْ شَيْعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَى آلِهُ النجم].



## أقسام التوحيد

وفي هذا المقام يحسن ذكر أقسام التوحيد، فأهل السنة والجماعة يقسمون التوحيد ثلاثة أقسام (١)، ومنهم من يجعل التوحيد قسمين وهما طريقتان متفقتان لا منافاة بينهما، فمنهم من يقول: إن التوحيد ثلاثة: توحيد الربوبية، وتوحيد العبادة، وتوحيد الأسماء والصفات.

فأما توحيد الربوبية؟

فمعناه: توحيد الله في شؤون الربوبية؛ كالخلق والرزق والتدبير والإحياء والإماتة، ولهذا يعبر عنه بتوحيد الرب بأفعاله، وذلك بالإقرار بأنه لا شريك له في أفعاله.

وتوحيد الإلهية هو: إفراد الله بالعبادة، هو الإقرار بأنه لا معبود بحق سواه، فهو الإله الحق الذي لا يستحق العبادة سواه، وتحقيق ذلك بالفعل وهو: تخصيصه تعالى بالعبادة.

وتوحيد الأسماء والصفات هو: الإقرار بتفرده الله من الله من الأسماء والصفات، وأنه لا شبيه له في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله.

أما من يجعل التوحيد قسمين \_ والعبارات تختلف لكن المؤدى واحد (٢) \_ فيقول: توحيد في المعرفة والإثبات، وبعبارة أخرى: توحيد

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب المختصر المفيد في بيان دلائل أقسام التوحيد.

<sup>(</sup>٢) التدمرية ص٤٦، ومدارج السالكين ٣/٤١٧، واجتماع الجيوش الإسلامية ص٩٣ وبدائع الفوائد ١/٣٤٣.

في العلم والقول، أو: التوحيد العلمي الخبري، هذه كلها عبارات عن شيء واحد، هو التوحيد الاعتقادي العلمي المعرفي، وهذا القسم يشمل: توحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات، فاندرج قسمان من الثلاثة في هذا القسم؛ لأن توحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات كل منهما توحيد يتعلق بالعلم، فهو اعتقادي علمي فقط، والنصوص الدالة عليهما كلها نصوص خبرية، يعني من نوع الخبر؛ لأن الكلام قسمان: خبر وإنشاء.

القسم الثاني على الطريقة الثانية: توحيد الإلهية، أو توحيد العبادة، أو توحيد الطلبي؛ لأن العبادة، أو توحيد الإرادة والقصد والعمل، أو التوحيد الطلبي؛ لأن نصوصه طلبية، انظر سورة الإحلاص ﴿ قُلْ هُو اللهُ أَحَدُ ﴿ اللهُ الصَّمَدُ ﴾ الله المسَمدُ ﴾ لَمْ يَكُن لَمُ حَكُولًا فَكُلُ ﴾ الله المسماء والصفات خبرية، لكن تجدها جملًا خبرية، وكل نصوص الأسماء والصفات خبرية، لكن الآيات الواردة في توحيد العبادة إنشائية ﴿ وَاعْبُدُوا اللهَ وَلا تُشْرِكُوا يِهِ اللهِ اللهُ الله

وهذا التقسيم مستمد من استقراء النصوص، وبعض أهل البدع يشنع على أهل السنة ويقول: إن هذا التقسيم مبتدع، وهذا تشنيع باطل<sup>(۱)</sup>، نعم العبارات والتقسيمات هي اصطلاح جديد كما قسم الفقهاء \_ مثلًا \_ أفعال الصلاة إلى: أركان وواجبات وسنن، أخذًا من الأدلة؛

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب المختصر المفيد في بيان دلائل أقسام التوحيد.

لأن أفعال الصلاة ليست على مرتبة واحدة، وكذلك أفعال الحج: أركان وواجبات وسنن، أخذًا من الأدلة، فكذلك مسائل الاعتقاد تقسيمها مستمد من النصوص.

وقد دلت النصوص على وجوب توحيد الله في ربوبيته، وذلك باعتقاد أنه رب كل شيء ومليكه، وأن ما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، هذا حق.

ودلت النصوص على وجوب اعتقاد أنه الإله الحق الذي لا يستحق العبادة سواه كما قال تعالى في خطابه لموسى عليه : ﴿ إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُ فِي ﴿ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَحِدُّ ﴾ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُ فِي ﴿ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَحِدُّ ﴾ [المائدة: ٧٣]، وقال تعالى: ﴿ وَإِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَحِدُّ ﴾ [البقرة: ١٦٣].

وفي باب الأسماء والصفات قال ﴿ وَأَلَ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص]، وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيِّ أَهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [السسودى: ١١]، وقال تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ صَافُوا أَحَدُ اللَّهِ ﴾ [الإخلاص].

إذًا؛ هذا تقسيم مستمد من الكتاب والسنة، دال على أنه تعالى واحد في هذا كله.

وهل لهذا التقسيم ثمرة؟

نعم؛ بهذا عرفنا أن الإقرار بتوحيد الربوبية وحده لا يكفي، فإن المشركين كانوا مقرين بهذا التوحيد قال تعالى: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مِّنَ خَلَقَ المشركين كانوا مقرين بهذا التوحيد قال تعالى: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مِّنَ خَلَق السَّمَوَتِ وَأَلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ [لقمان: ٢٥] لكنهم جعلوا مع الله آلهة أخرى، وعبدوا مع الله آلهة سواه، إذًا؛ الانحراف الذي عندهم هو في توحيد العبادة، ولهذا قال أهل العلم: «إن توحيد العبادة هو الذي وقعت فيه الخصومة بين الرسل وأممهم»(١)، كما قال المشركون ـ لما قال لهم

<sup>(</sup>١) كتاب التوحيد للإمام محمد بن عبد الوهاب ص٦.

الرسول ﷺ: «قولوا: لا إله إلا الله» \_: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَ إِلَهُا وَمَعِدًّا إِنَّ هَذَا لَسُهُ عَجَابٌ ﴿ أَجَعَلُ ٱلْآلِهَ اَ وَمَعِدًّا إِنَّ هَذَا لَشَيُّ عَجَابٌ ﴾ [ص](١).

وهؤلاء المبتدعة الطاعنون على أهل السنة في هذا التقسيم يقسمون التوحيد تقسيمًا مبتدعًا مشتملًا على الباطل، كما ذكر شيخ الإسلام عن كثير من أهل الكلام أنهم يقولون: "إن التوحيد اسم لثلاثة: توحيد الذات، وتوحيد الصفات، وتوحيد الأفعال، فيقولون: إن الله تعالى واحد في ذاته لا قسيم له، وواحد في صفاته لا شبيه له، وواحد في أفعاله لا شريك له»(٢)، والكلام على هذا يطول، ولكن خلاصة القول: أنهم أدخلوا في التوحيد على هذا التقسيم ما ليس منه، فأدخلوا في مسمى التوحيد نفي الصفات، وهذا إلحاد، وأخرجوا عن مسمى التوحيد توحيد الربوبية، توحيد الربا بأفعاله، فيقولون: هو واحد في أفعاله لا شريك له، وهو أن خالق العالم واحد، وهذا حق ").



<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۲/۲۲۱، وصححه الترمذي (۳۲۳۲)، وابن حبان (۲۲۸۲)، والحاكم ۲/۲۳۲ من حديث ابن عباس رايد.

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل١/ ٢٢٥، والرسالة التدمرية ص٤٤٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: تقسيم الطوائف للتوحيد في: التدمرية ص٤٤٨، ومجموع الفتاوى ١٥٠/٤.

## نفي المثل عن الله تعالى

وقوله: «**ولا شيء مثله**».

نلاحظ أن الجمل التالية كأنها تفصيل للجملة الأولى، فالجملة الأولى فيها نوع من الشمول، والجمل التي تلتها تفصيل لها، من ذلك قوله: «ولا شيء مثله» هذه الجملة قد دلت على نفي المثل عن الله، وأنه لا مثيل له من خلقه، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِمِهِ شَيءً عَلَيْ الشّرى: ١١] وهذا نص في نفي مشابهة المخلوق للخالق، فلا شيء يماثله سبحانه، وقوله تعالى: ﴿وَلَمْ يَكُن لَمُ صُغُوا أَحَدُ إِنَّ الإخلاص] أي ليس أحد كُفُوا له، وقال تعالى: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِللّهِ أَنْدَادًا الله ولا مثل له، والند والكفو والمثل والسمي ألفاظ متقاربة كلها تفسر بالنظير والشبيه ونحو ذلك.

فقوله: «لا شيء مثله» من اعتقاد أنه واحد لا شريك له، فمضمون هذه الجملة في الحقيقة يندرج في الجملة الأولى.

فيجب الإيمان بأنه تعالى موصوف بصفات الكمال، وأن إثبات صفات الكمال التي وصف الله بها نفسه ليست من التشبيه في شيء خلافًا للمعطلة من الجهمية والمعتزلة ومن وافقهم؛ فإنهم يزعمون أن إثبات الصفات تشبيه (۱)، فينفونها بهذه الشبهة، وبشبه أخرى لكن هذه من أشهر شبههم، فينفون عن الله ما وصف به نفسه زاعمين أن إثبات هذه الصفات

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة ۲/ ۱۰۵، ومجموع الفتاوى ٤/ ١٥٠، و٥/ ١١٠ و٦/ ٣٣.

يستلزم التشبيه، والله تعالى منزه عن التشبيه، حقًا إنه منزه عن التشبيه، ولكن ليس إثبات الصفات من التشبيه في شيء، وتسمية إثبات الصفات تشبيهًا من التلبيس والتمويه، وأصل هذه الشبهة قولهم: المخلوق يوصف بأنه عليم وأنه سميع وأنه بصير وأنه حي وأنه يرضى ويغضب ويحب، فلو أثبتنا هذه الصفات لله كان مماثلًا للمخلوق.

وقد رد عليهم أهل السنة (۱) واحتجوا عليهم بما يفحمهم، ومن ذلك أن يقال: يلزمكم أن تقولوا: إن وصفه تعالى بالوجود تشبيه، فالمخلوق موجود، وهذا ظاهر الفساد والبطلان، فالله تعالى موجود والمخلوق موجود، ولكل منهما وجود يخصه، وليس الموجود كالموجود.

وإن اتفق الاسمان عند الإطلاق بمعنى أن كلًا من الاسمين يدل

<sup>(</sup>١) الرسالة التدمرية ص٩٦، ومنهاج السنة ٢/١١١.

على الحياة التي تقابل الموت، فليس الحي كالحي، وقُلْ مثل هذا في بقية الأسماء والصفات.

إذًا؛ إثبات الأسماء والصفات لله لا يقتضي تشبيهًا، والقدر المشترك بين اسم الخالق واسم المخلوق أو بين صفة الخالق وصفة المخلوق ليست من التشبيه في شيء، فإن القدر المشترك لا يمكن نفيه عن الموجودات، فكل الموجودات تشترك في مطلق الوجود، وكل الأحياء تشترك في مطلق الحياة، وكل المحسوسات تشترك في مطلق الحس، كما بين ذلك أهل العلم وبسطوه.



## نفي العجز عن الله تعالى

وقوله: «ولا شيء يعجزه».

فيه نفي العجز عن الله المنافي لكمال قدرته سبحانه، وقد صرح الله على بذلك في قوله: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِيمَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيمًا قَدِيرًا ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا قَدِيرًا ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فالله تعالى يوصف بنفي النقائص؛ كالسنة والنوم واللغوب والعجز والظلم والغفلة والنسيان، لكن كل ما يوصف الله به من النفي فإنه متضمن لإثبات كمال، هذه قاعدة، فالله تعالى لا يوصف بنفي محض لا يدل على ثبوت؛ فإن النفي المحض ليس فيه مدح، وإنما المدح في النفى المتضمن للكمال(۱).

فكل ما جاء في صفات الكمال من النفي فإنه متضمن لإثبات كمال الضد، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ لا اللَّهُ لا اللَّهُ لا اللَّهُ لا اللَّهُ وَلا نَوْمٌ ﴾ الضد، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ لا اللَّهُ وَلا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] فنفى السِّنة والنوم متضمنة لكمال حياته وقيوميته، وقوله

<sup>(</sup>۱) التدمرية ص١٨٤، ومجموع الفتاوى ١٠/ ٢٥٠، وجواب أهل العلم والإيمان ص١٩٠ و١٤٢، ومنهاج السنة ٢/ ٣١٩، ودرء تعارض العقل والنقل ٦/ ١٦٧.

تعالى: ﴿وَمَا مَسَنَا مِن لَغُوبِ﴾ [ق:٣٨] متضمن لإثبات كمال قدرته ونهاية قوته، وقوله تعالى: ﴿لَا يَعْزُبُ عَنّهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ﴾ [سبأ:٣] يتضمن كمال العلم، وقوله تعالى: ﴿وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا﴾ [الكهف: ٤٩] يتضمن كمال العدل، وقوله تعالى: ﴿وَتَوَكّلُ عَلَى الْحَيّ الّذِي لَا يَمُوتُ﴾ [الفرنان:٥٨] يتضمن كمال الحياة، وكذلك نفي العجز يتضمن كمال القدرة.

أما المعطلة فإنهم يصفونه بالنفي المحض؛ لأنهم قد يقولون: إن الله لا يجهل، وقد يقولون: إن الله لا يعجز، فيصفونه بالنفي، لكنهم لا يثبتون الأضداد، فيصفونه بالنفى المحض.

ولهذا جاء في المناظرة التي جرت بين عبد العزيز الكناني (١) كَالله وبين بشر المريسي أنه لما طالبه بوصف الله بالعلم قال: أقول: الله لا يجهل (٢)! لأن عنده أن نفي الجهل لا يستلزم إثبات علم، فيقول: الله لا يجهل.

فهذه قاعدة لا بد من ملاحظتها، وهي: أن الله موصوف بالإثبات والنفي، إثبات الكمال ونفي النقائص والعيوب والآفات ومماثلة المخلوقات، فإثبات الكمالات يتضمن نفي أضدادها، فوصفه بالعلم يتضمن نفي الجهل عنه ونفي النسيان ونفي الغفلة، ووصفه بالسمع والبصر يتضمن نفي الصمم والعمى عن الله، قال النبي على النكم لا تدعون أصم ولا غائبًا إنما تدعون سميعًا بصيرًا ""، فالنصوص

<sup>(</sup>۱) عبد العزيز بن يحيى بن عبد العزيز بن مسلم الكناني المكي: سمع من سفيان بن عينة والشافعي، وقدم بغداد في أيام المأمون، وجرى بينه وبين بشر المريسي مناظرة في القرآن، وكان من أهل الفضل والعلم، وله مصنفات عدة، وكان ممن تفقه بالشافعي واشتهر بصحبته، توفي بعد الثلاثين ومائتين. تاريخ بغداد 11/ ٢١/ ، وتقريب التهذيب ص٦١٧.

<sup>(</sup>٢) الحيدة ص٣١.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٦١٠) ـ واللفظ له ـ، ومسلم (٢٧٠٤) من حديث أبي موسى الأشعري رفيه.

اشتملت على وصف الله بالكمالات، وعلى تنزيهه عن النقائص، فالله تعالى موصوف بالإثبات والنفي، فيجب إثبات ما أثبته الله لنفسه من الأسماء والصفات من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل، وتنزيهه تعالى عن النقائص بنفي ما نفاه عن نفسه ونفاه عنه رسوله على الله المناه عنه رسوله الله المناه عنه النقائص بنفي ما نفاه عن نفسه ونفاه عنه رسوله المنه الله المناه المناه المناه الله المناه ال



### كلمة التوحيد وما تتضمنه

قال المؤلف: «ولا إله غيره».

وأما الذكر باللفظ المفرد أو بالضمير فهو ذكر مبتدع كما يفعل الصوفية (۱۱ يذكرون الله بالاسم المفرد (الله) ويكررونه، أو (هو) ويكررونه، ويعتبرون هذا ذكرًا!

وهذا ذكر مبتدع باطل لغة وعقلًا وشرعًا، فقول: (هو هو) أو (الله الله) ليس فيه ذكر، ولا إيمان، ولا كفر، فكلمة (الله) وحدها لا تفيد حكمًا بالنسبة للعبد، فمن سمعناه يقول (الله) لا نقول: إنه يذكر ربه، ولا نقول: إنه يسبح.

<sup>(</sup>١) العبودية ص٢٢٦، وطريق الهجرتين ص٣٣٩.

فكلمة (الله) يقولها الموحد إذا جعلها في كلام مركب فيقول: (سبحان الله) أو (لا إله إلا الله) أو (الله أكبر)، ويقولها الكافر إذا قال: الله لا وجود له، فيكون بهذا كافرًا ملحدًا.

إذًا؛ يجب أن يكون الذكر بالجملة التامة: لا إله إلا الله، وسبحان الله، والحمد لله، والله أكبر.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٥٨١)، ومسلم (١٨٣) من حديث أبي سعيد ﷺ.

ف «لا إله إلا الله» تتضمن الإيمان بالله والكفر بالطاغوت، وتتضمن التولي لله ومحبته وإجلاله، والبراءة من كل معبود سواه كما قال الخليل لأبيه وقومه: ﴿إِنِّنِي بَرَلَهُ مِمَّا تَعَبُدُونَ ﴿ إِلّا الَّذِى فَطَرَفِي فَإِنّهُ سَيَهُدِينِ ﴿ اللّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ وَاجْتَنِبُوا الله وَحُمُونَ اللهُ وَاجْتَنِبُوا الله وَحَمُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاجْتَنِبُوا اللهُ وَاجْتَنِبُوا اللهُ وَاجْتَنِبُوا اللهُ وَاجْتَنِبُوا اللهُ وَحَمُونَ اللهُ وَاجْتَنِبُوا اللهُ وَحَمُونَ اللهُ وَاجْتَنِبُوا اللهُ وَحَمُونَ اللهُ وَاجْتَنِبُوا اللهُ وَحَمُونَ اللهُ وَحَمُونَ اللهُ وَحَمُونَ اللهُ وَحَمُونَ اللهُ وَحَمُونَ اللهُ وَحَمُونُ اللهُ وَحَمُونُ اللهُ وَحَمُونُ اللّهُ وَاجْتَنِبُوا عَبَادَة مَا اللّهُ وَحَمُونُ اللهُ وَحَمُونُ اللّهُ وَاجْتَنِوا عَبَادَة مَا اللّهُ وَحَمُونُ اللّهُ وَحَمُونُ اللهُ وَحَمُونُ اللّهُ وَحَمُونُ اللهُ وَحَمُونُ اللّهُ وَاجْتَنِوا عَبَادَة مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُونُ اللهُ وَالْمُونُ اللهُ وَالْمُونُ اللهُ وَالْمُونُ اللهُ وَاللّهُ وَالْمُونُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ الللهُ وَلَا اللهُ الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال



# دوام الرب تعالى أزلًا وأبدًا

قوله: «قديم بلا ابتداء، دائم بلا انتهاء، لا يفنى ولا يَبِيْد».

لما ذكر الإمام الطحاوي بعض ما يجب تنزيه الله تعالى عنه من: الشريك والشبيه والعَجْز، ذكر أنَّ مما يجب إثباته لله القِدم والدوام \_ أي دوام الوجود أزلًا وأبدًا \_، فهو تعالى دائم أزلًا وأبدًا، فلا ابتداء ولا نهاية لوجوده.

والقديم في اللغة ضد الحديث، كما قال تعالى: ﴿وَٱلْقَمَرَ قَدَّرَنَهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَٱلْمُرْجُونِ ٱلْقَدِيرِ ﴿ ﴾ [يس]، وقال عن إبراهيم ﷺ: ﴿قَالَ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَٱلْمُرْجُونِ ٱلْقَدِيرِ ﴾ [يس]، وقال عن إبراهيم ﷺ: ﴿قَالَ أَفَرَمَيْتُم مَا كُنتُم تَعَبُدُونَ ﴿ وَالسَّمِ السَّمِ السَّمَ السَّمِ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمِ السَّمَ السَّمِ السَّمِ السَّمَ السَّمَ السَّمَ اللَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمِ السَّمَ السَّمَةِ السَّمَ السَّمِ السَّمِي السَّمُ السَّمِي السَّمَامُ السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّمَامِي السَّمِي ا

وهذان الوصفان حق؛ فالله تعالى دائم البقاء أزلًا وأبدًا، لكن ليس هذان الاسمان من أسمائه الحسنى التي يثنى عليه بها، ويدعى بها، فلا يقال: يا قديم، أو سبحان القديم، كما لا يقال: يا موجود، أو سبحان الموجود؛ فإن هذا لا يحصل به التخصيص والتعيين؛ بل يقال: سبحان الله، سبحان ذي الملك والملكوت، والعزة والجبروت، سبحان الحى الذي لا يموت.

فإن القديم والدائم لم يردا في الكتاب والسنة، وإنما الوارد: الأول والآخر، كما قال تعالى: ﴿ هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّهِرُ وَالْلَهِرُ وَالْقَالِهِرُ وَالْقَالِهِمُ أَنت شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ إِلَى اللّهِم أَنت الأول فليس بعدك شيء " (١). فهذا الأول فليس بعدك شيء " وأنت الآخر فليس بعدك شيء "(١). فهذا الحديث يفسر الآية.

فهذان اسمان من أسمائه الحسنى التي سمى الله بها نفسه، وسماه بها رسوله ﷺ أعلم الخلق به.

وغلب على أهل الكلام إطلاق لفظ (القديم) على الله تعالى فيقولون: هذا يجوز على القديم؛ وهذا لا يجوز على القديم؛ فجعلوه اسمًا لله تعالى، وهذا من أغلاطهم، والواجب أن يقولوا: هذا يجوز على الله؛ فالله هو اسم رب العالمين.

لكن القديم والدائم يصح الإخبار بهما عن الله، مثل أن تقول: الله موجود، والله شيء، والله له ذات، والله قديم، والله دائم، لكن لا تقل: من أسمائه (قديم) بل من أسمائه (الأول) قال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسَمَاءُ الْحُسَنَىٰ فَدُعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠] ففي الدعاء إنما يدعى الله بما سمى به نفسه، أو سماه به رسوله ﷺ (٢).

قوله: «لا يفنى ولا يبيد» هذه تأكيد لقوله: «بلا انتهاء» ومن أجل تحصيل السجع مع ما بعده، والفناء والبيد معناهما واحد قال تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله



<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٧١٣) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ٦/ ١٤٢.

### إثبات الإرادة لله تعالى

قوله: «ولا يكون إلا ما يريد».

فإنه تعالى ﴿فَنَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴿ البروج]، وهو ﴿ يَهِ يَفَعَلَ مَا يَشَاء، فَهُو رَبِ كُلِ شَيء، فَمَا شَاء الله كُونه لا بد أَن يَكُونُ ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيء، فَمَا شَاء الله كُونه لا بد أَن يَكُونُ ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيءٍ إِذَا أَرَدُنَاهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [النحل]، وما لم يشأ لا يكون أبدًا.

إذًا؛ كل ما يجري في الوجود من: حركات الأفلاك، وجريان النجوم، والشمس والقمر، وتقلب الليل والنهار، وأمواج البحار بمشيئة الله، وكل ما يقع من العباد؛ فما تلفظ ولا تحرك شفتيك إلا بمشيئة الله، ولا تفتح عينك إلا بمشيئة الله ولو شاء الله ما فتحت عينك.

والإرادة في قوله: «ولا يكون إلا ما يريد»

هي الإرادة الكونية الشاملة للوجود، ونقول: الإرادة الكونية؛ لأن الإرادة المضافة لله نوعان: إرادة كونية، وإرادة شرعية (١٠).

فمن شواهد الإرادة الكونية: قوله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهَدِيهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٥]، وقوله: ﴿ فَعَالُ اللَّهَ يَهْدِى مَن يُرِيدُ ﴾ [الأنعام: ١٢٥] وقوله: ﴿ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [الحج: ١٦]، وفي لِمَا يُرِيدُ ﴾ [الحج: ١٦]، وفي معناها المشيئة ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَهْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ [الحج: ١٨] ﴿ يُضِلُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ٨/ ١٨٨، والفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص٢٦٦، وشفاء العليل ص٢٨٠.

مَن يَشَآءُ ﴾ [النحل: ٩٣] فالإرادة الكونية بمعنى المشيئة تمامًا.

والإرادة الشرعية من شواهدها: قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ اللّهُ بِكُمُ اللّهُ بِكُمُ اللّهُ مِن شواهدها: الله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ يُرِيدُ وَلَا يُرِيدُ اللّهُ يُرِيدُ اللّهُ لِلْبَابِينَ لَكُمُ ﴾ [النساء: ٢٦] ﴿ يُرِيدُ اللّهُ لِلْبَبَيِّنَ لَكُمُ ﴾ [النساء: ٢٦] ﴿ وَاللّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمُ ﴾ [النساء: ٢٧]. فهذه إرادة شرعية.

والفرق بين الإرادتين من وجوه:

الأول: أن الإرادة الكونية: عامة لكل ما يكون لا يخرج عنها شيء، فتشمل ما يحبه الله وما يبغضه الله.

فإيمان المؤمنين وطاعة المطيعين، وكفر الكافرين ومعصية العاصين، كل ذلك بإرادته الكونية.

وأما الإرادة الشرعية: فإنها تختص بما يحبه الله على الله الله

إذًا؛ الإرادة الكونية عامة، وهذه خاصة.

الإرادة الكونية لا تستلزم المحبة، وأما الإرادة الشرعية فإنها تستلزم المحبة.

والفرق الثاني: أن الإرادة الكونية لا يتخلف مرادها أبدًا، وأما الإرادة الشرعية: فإنه لا يلزم منها وقوع المراد.

وتجتمع الإرادتان في إيمان المؤمن، فهو مرادٌ لله كونًا، ومرادٌ شرعًا، فهو مرادٌ بالإرادتين.

وتنفرد الإرادة الكونية في كفر الكافر ومعصية العاصي، فهو مرادٌ بالإرادة الكونية لا الشرعية، إذ ليس ذلك بمحبوب بل مسخوط ومبغوض لله سبحانه.

وتنفرد الإرادة الشرعية في إيمان الكافر الذي لم يقع؛ لأنا نقول: إنه مرادٌ من أبى جهل أن يؤمن بالإرادة الشرعية، لكنه لم يقع.

لكن الإرادة الشرعية لا تفسر بالمشيئة، فلا نقول: إن الله شاء الإيمان من أبي جهل، لكن نقول: إن الله أراد منه الإيمان، يعني: الإرادة الشرعية، وأمره بالإيمان الأمر الشرعي.

وبهذه المناسبة الصحيح أن المشيئة لا تنقسم، فلا يقال: إن المشيئة نوعان: شرعية وكونية.

بل المشيئة كونية فقط، وليس لمن قال: (إن المشيئة نوعان) ما يدل على قوله؛ بل هي عامة (ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن).

وتقسيم الإرادة إلى كونية وشرعية يجري مثله في معانِ متعددة في القرآن، فمما يضاف إلى الله الإذن، وهو: شرعي وقدري ـ والقدري هو الكوني ـ والقضاء، والتحريم، والبعث، والإرسال، وغيرها كلها يجري فيها هذا التقسيم (۱).

فمثلًا: الإذن منه كوني وشرعي، قال الله تعالى في شأن السحرة ﴿ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِدِ مِنْ أَحَدِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٠٢] فالسحرة لا يضرون أحدًا بسحرهم إلا بإذنه الكوني.

وأما الإذن الشرعي فكقوله تعالى: ﴿مَا قَطَعْتُم مِن لِيـنَةٍ أَو تَرَكَتُمُوهَا قَالِهِ عَلَى أَصُولِهَا فَيِإِذِنِ ٱللَّهِ ﴾ [الحشر:٥].

والقضاء: قال تعالى: ﴿وَقَضَيْنَاۤ إِلَىٰ بَنِ ٓ إِسْرَءِيلَ فِي ٱلْكِئْبِ لَنُفْسِدُنَّ فِي ٱلْكِئْبِ لَنُفْسِدُنَّ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ﴾ [الإسراء:٤] هذا قضاء كوني، وقال تعالى: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ ٱلْاَ تَعْبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ﴾ [الإسراء:٢٣] هذا القضاء الشرعي.

والتحريم: قال تعالى: ﴿وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ﴾ [القصص: ١٦] هذا تحريم كوني، لكن قوله تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ﴾ [المائدة: ٣] و﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ﴾ [المائدة: ٣] و﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَهَدَّكُمُ النساء: ٢٣] هذا تحريم شرعي.

المقصود: أن قول الطحاوي: «ولا يكون إلا ما يريد» فيه تقرير وإثبات للإرادة الكونية، وفي هذا رد على المعتزلة؛ فإنهم ينفون الإرادة الكونية، ومن أصولهم الباطلة ما يسمونه بالعدل، ويدرجون فيه نفي القدر، ومن نفيهم للقدر: نفيهم عموم المشيئة، فعندهم أن مشيئة الله

<sup>(</sup>١) الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص٢٦٥، وشفاء العليل ص٢٨٠.

ليست عامة، فكل أفعال العباد عندهم ليست بمشيئة الله (۱)، فالإنسان يقوم ويقعد، ويذهب ويجيء، ويقاتل كل ذلك ليس بمشيئة الله! تبًا لهم تبًا لهم، ما أضلهم، فقد أخرجوا عن ملك الله كثيرًا مما في الوجود، ونسبوا ربَّ العالمين إلى العجز، تعالى الله عن قولهم علوًا كبيرًا.



<sup>(</sup>۱) التدمرية ص٤٨٨.

## تنزيه الله تعالى عن الإحاطة به

قوله: «لا تبلغه الأوهام، ولا تدركه الأفهام».

هذا فیه تنزیه أیضًا، وتقدم بعض ما یجب تنزیه الله تعالی عنه لکنه يُشّی، فیذكر بعض ما یجب تنزیه الله تعالی عنه، وما یجب إثباته له علله.

«لا تبلغه الأوهام» يعني الظنون والخيالات، فلا تبلغه ظنون الظانين، ولا خيالات المتخيلين، فلا يمكن للعباد أن يدركوا حقيقة ذات الرب أو شيء من صفاته بوهم وتخيل أبدًا.

"ولا تدركه الأفهام" العباد يعرفون ربهم بما هداهم الله به من الوحي، ومن الآيات الكونية، لكنهم لا يحيطون به علمًا؛ لذلك قال: "لا تدركه" الإدراك فيه من معنى الإحاطة، ولم يقل لا تعرفه الأفهام أو لا يعرفه العباد! لا، العباد يعرفون ربهم على حسب مراتبهم في معرفة ربهم لكنهم لا يحيطون به علمًا، قال تعالى: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ اللهُ ا

ويقول بعض المتكلمين: «كل ما خطر ببالك، فإن الله تعالى بخلاف ذلك».

وهذا كلامٌ مبتدع لم يأت في نص من كتاب ولا سنة، فيجب أن يحكم عليه بحكم الألفاظ المبتدعة المجملة.

«كل ما خطر ببالك» إن أراد من الكيفيات فصحيح، والله بخلاف ذلك؛ لأن كل ما يخطر ببالك من الكيفيات فإنه راجعٌ إلى شيء من

المخلوقات، والله تعالى بخلاف ذلك ﴿لَيْسَ كُمِثْلِهِ مُنَالِهِ مُنَالِهِ مُنَالِهِ مُنَالِهِ مُنَالِهِ مُنَالًا ﴾ [الشورى: ١١].

فكيفية ذات الرب وكيفية صفاته لا سبيل للعباد إلى معرفتها.

أما ما خطر ببالك من أنه فوق السموات فهذا علم وحق، وليس بخاطر، ويجب الإيمان بأنه فوق السموات، وما يخطر ببالك أنه تشا ينزل كما أخبر الرسول المحانى الثابتة فهو حق.

إذًا؛ هذا التعبير لا يصح على الإطلاق، فهو لفظ مبتدع مجمل، فلا بد فيه من التفصيل، فالخواطر إما أن تكون مما يعلم بطلانه، أو مما يعلم صحته، أو مما لا يعلم صحته ولا بطلانه، فيمسك عنه، ولا يقال: إن الله بخلاف ذلك.



<sup>(</sup>۱) بقوله: «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا كل ليلة حين يبقى ثلث الليل الآخر...» رواه البخاري (١١٤٥)، ومسلم (٧٥٨) من حديث أبي هريرة ﷺ.

## تنزیه الله تعالی عن مشابهة خلقه

قوله: «ولا يشبه الأنام».

أي: لا يشبه الناس، ولا يشبه شيئًا من المخلوقات. قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَالله في «الرسالة التدمرية» ـ في تقرير نفي المثل عن الله ـ: «فيُعلم قطعًا أنه سبحانه ليس من جنس المخلوقات، لا الملائكة ولا السموات ولا الكواكب، ولا الهواء ولا الماء ولا الأرض، ولا الآدميين ولا أبدانهم ولا أنفسهم، ولا غير ذلك، بل يعلم أن حقيقته عن مماثلة شيء من الموجودات أبعد من سائر الحقائق، وأن مماثلته لشيء منها أبعد من مماثلة حقيقة شيء من المخلوقات لحقيقة مخلوق آخر» (1)؛ لأنه تعالى ليس كمثله شيء.

«لا يشبه الأنام» في حاشية شرح ابن أبي العز<sup>(۲)</sup> أن في بعض النسخ (ولا يشبهه الأنام) وكأن الشارح ابن أبي العز رجح هذه النسخة، وعندي أن الصواب بدون الضمير (ولا يشبه الأنام) لأنك إذا قلت: (ولا يشبهه الأنام) لا يكون في العبارة معنى جديدٌ يختلف عن قوله: «لا شيء مثله» ف«لا شيء مثله» نفيٌ لتمثيل المخلوق بالخالق.

والتمثيل الذي يجب نفيه عن الله نوعان:

تمثيل الخالق بالمخلوق، وتمثيل المخلوق بالخالق، وضابط ذلك: وصف الخالق بخصائص المخلوق هذا تشبية للخالق بالمخلوق،

<sup>(</sup>۱) ص۳۹۲.

<sup>(</sup>۲) ص۸۸، وكذا رأيته في مخطوطتين، ورأيت في ثالثة «يشبه».

ووصف المخلوق بخصائص الخالق تشبية للمخلوقين بالخالق.

إذًا؛ فكل المشركين الذين اتخذوا مع الله آلهة أخرى قد شبهوا المخلوق بالخالق؛ لأنهم شبهوا ما يعبدونه برب السموات والأرض فجعلوا لذلك المخلوق ما هو من خصائص الرب وهو الإلهية.

ومن وصف الله بالفقر أو العجز والبخل \_ كما قالت اليهود \_ فقد شبه الخالق بالمخلوق؛ لأن الفقر والعجز والبخل من خصائص المخلوق.

إذًا؛ فقول المؤلف: «ولا شيء مثله» هذا نفي لتمثيل المخلوق بالخالق، وقوله: «ولا يشبه الأنام» نفي لمماثلة الخالق للمخلوق، فاختلف مدلول الجملتين، وأفادت الجملتان نفي التشبيه أو نفي التمثيل بنوعيه، وهذا هو الظاهر من مراد المؤلف.



## إثبات الحياة والقيومية لله تعالى

#### قال كَظَّلْلُهُ: «حَيُّ لا يموت، قيوم لا ينام».

يقول كَالله عن ذكر بعض أسماء الرب وصفاته وتنزيهه عن ما يضادها \_: «حيّ» أي: نقول في توحيد الله معتقدين بتوفيق الله: إن الله «حيّ لا يموت، قيومٌ لا ينام» الحي القيوم اسمان من أسمائه الحسنى التي سمى بها نفسه.

فأما «الحي» فقد ورد في مواضع كثيرة في القرآن، وأما «القيوم» فقد ورد في ثلاثة مواضع مقرونًا بالحي: في آية الكرسي، وأول سورة آل عمران، وفي سورة طه ﴿وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلَّحَيِّ ٱلْفَيُّومِ ﴾ [١١١] حتى قيل: إنهما (الاسم الأعظم)(١).

<sup>(</sup>۱) عن أبي أمامة رهيه، عن النبي على قال: «إن اسم الله الأعظم لفي ثلاث سور من القرآن في سورة البقرة، وآل عمران، وطه» رواه ابن ماجه (٣٨٥٦)، والطحاوي في شرح مشكل الآثار ١٦٢/١، والطبراني في الكبير (٧٧٥٨)، والحاكم ١/٥٠٥ و٥٠٦.

فليس مفتقرًا إلى غيره في وجوده، ولا في شيء من صفاته وأفعاله في الله وقيل: بأنه القائم بالمخلوقات (١)، فكل المخلوقات لا قيام لها، ولا وجود لها، ولا بقاء لها، ولا صلاح لها أبدًا إلا به سبحانه، فهو المبدع الخالق لها، وهو الممد لها بما تحتاج، وهو المبقي لما شاء بقاءه، وهو القائم على كل نفس بما كسبت.

قال ابن القيم كَثَلَهُ: إن هذين الاسمين يتضمنان جميع الصفات، فاسمه الحي يتضمن جميع الصفات الذاتية من: العلم، والسمع، والبصر، والقدرة، والعزة، والحكمة، والرحمة.

واسمه القيوم يتضمن جميع الصفات الفعلية من: الخلق، والتدبير، والإحياء، والإماتة، والإعزاز والإذلال، والعطاء والمنع، والخفض والرفع (٢٠). هذا معنى كلامه.

والله تعالى لما ذكر هذين الاسمين أكد مضمونهما بقوله: ﴿لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نُوَمُّ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

فنفي السنة والنوم عن الله يتضمن ويؤكد كمال الحياة والقيومية؛ لأن النوم أخو الموت، والسنة التي هي مبادئ النوم نقص، وأكد ذلك في آية أخرى: ﴿وَنَوَكَلَ عَلَى ٱلْعَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان:٥٨] فأثبت لنفسه الحياة، ونفى عنه كل ما يضاد الحياة.

يقول المؤلف: «حيّ لا يموت، قيوم لا ينام» وهذا تفريق منه حين ربط نفي الموت بإثبات الحياة، ونفي النوم بإثبات القيومية، وإلا فالله تعالى ربط نفي النوم بالاسمين جميعًا فقال: ﴿لَا تَأْخُذُو سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ الله وَلَا تَأْخُذُو سِنَةٌ وَلا نَوْم، فالموت والسنة والنوم ينافي كمال الاسمين، والصواب أن نقول: إنه تعالى حيّ لا يموت، ولا تأخذه سنةٌ ولا نوم، فالموت والسنة والنوم كلها تنافي هذين الاسمين.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٥٢٩/٤، والكافية الشافية ص١٨٢.

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد ٢/٨٧٢، والكافية الشافية ص٤٤ \_ ٤٥.

### تنزيه الله تعالى عن الحاجة والخوف والمشقة

قوله: «خالقٌ بلا حاجة، رازقٌ بلا مؤونة».

خالقٌ للخلق بدون حاجةٍ إليهم، فاللهُ لم يخلق الخلق ليتكثّر بهم من قلة، أو يتعزز بهم من ذلة، أو يستغني بهم من فقر، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ لَلِّهِنَ وَأَلْإِنسَ إِلّا لِيعَبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رَزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ إِنَّ ٱللّهَ هُو ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَةِ ٱلْمَتِينُ ۞ [الـذاريات] فهو الـذي يُطعِم ولا يُطعَم، وهو الرزاق ذو القوة المتين ﴿يَتَأَيُّما ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَاءُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُو ٱلْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ۞ إِن يَشَأ يُدْهِبَكُمْ وَيَأْتِ بِعَلْقِ جَدِيدٍ ۞ إِن يَشَأ يُدْهِبَكُمْ وَيَأْتِ بِعَلْقِ جَدِيدٍ ۞ وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ بِعَزِيزٍ ۞ [فاطر].

فالخلق كلهم فقراء إليه في وجودهم، وفي جميع أحوالهم، وشؤونهم، والله تعالى غنيٌ الغنى التام عن كل ما سواه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٤١٩)، ومسلم (٩٩٣) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

قوله: «مميت بلا مخافة، باعث بلا مشقة» الله تعالى منزة عن الخوف، فلا يخاف من أحد وهو فعال لما يريد، يميت من يشاء، فلو شاء أن يميت العالم كله؛ فإنه لا يخاف، فليس فوقه أحد؛ بل هو تعالى المالك لكل شيء.

ولعل مما يستشهد به في هذا المعنى قوله تعالى: ﴿فَدَمَّـدَمُ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ فَسَوَّلُهَا ۞ وَلَا يَخَافُ عُقْبُهَا ۞﴾ [الشمس].

"باعث بلا مشقة" سيبعث الأموات في اليوم الموعود ﴿ أَلا يَظُنُ اللّٰهُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ ۚ ﴾ أَوْلَئِكَ أَنَهُم مَبْعُونُونٌ ﴾ لِيَقِم عَظِيم ﴾ يَوْمَ يَقُومُ النّاسُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [المطففين] ﴿ قُلْ إِنَ الْأَوْلِينَ وَالْلَاخِينَ ﴾ لَمَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَتِ يَوْمِ مَعْلُومٍ ﴾ [الموات من أولهم إلى آخرهم من غير أن تلحقه مشقة، ولهذا يقول ﴿ فَي اللّٰهِ يَسِيرُ ﴾ [العنكبوت] ﴿ مَا خَلْقُكُمُ وَلا بَعْثُكُمُ إِلّا كَنفْسِ وَحِلَةً ﴾ ولهذا يقير أن يكبده والموم إلى المخلوق وهُو اللهوم على المخلوب على المكذبين بالبعث بأن الذي بدأ الخلق هو على الإعادة أهون وهذا في الاحتجاج على المكذبين بالبعث بأن الذي بدأ الخلق هو على الإعادة أهون من البدء)، ولكن بالنسبة إلى الله ليس في الأشياء هينٌ وأهون، ولا يقال: إن الله على كذا أقدر منه على كذا، بل قدرته على كل شيء واحدة، إن الله على خلق السلموات والأرض، أو خلقه لذرة من المخلوقات واحدة، بمعنى أنه لا يعجزه شيء، فليس شيءٌ أهون عليه من شيء.

أما قوله تعالى: ﴿وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧] فقد قيل: إن (أهون) بمعنى هين، وهو هين عليه، فيكون من أفعل التفضيل الذي على غير بابه. كما يقول النحاة (١٠).

أو إن هذا من خطاب العباد بما يعقلونه وما يدركونه، فالناس

<sup>(</sup>١) شرح ابن عقيل ٢/٦٠١، وشرح الرضي على الكافية ٣/٤٦٠.

مفطورون على أنَّ الإعادة أهون من الابتداء، فخوطبوا على حسب معقولهم، ومفهومهم (١).

ولهذا احتج الله تعالى عليهم في إنكارهم للبعث بالنشأة الأولى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَهِى خَلْقَةً قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظْكُم وَهِى رَمِيعُ ﴿ فَلَ يُحِيبًا اللَّهِ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ الل



<sup>(</sup>١) زاد المسير ٦/١٥٥، والجامع لأحكام القرآن ١٨/١٦.

## إثبات الكمال المطلق لله تعالى أزلًا وأبدًا

قوله: «ما زال بصفاته قديمًا قبل خلقه، لم يزدد بكونهم شيئًا لم يكن قبلهم من صفته، وكما كان في صفاته أزليًا كذلك لا يزال عليها أبديًا».

«قبل خلقه» قبل وجود الخلق «لم يزدد بكونهم» يعني لم يزدد بوجودهم.

الله تعالى لم يزدد بوجودهم شيئًا من كماله لم يكن قبل خلقهم ووجودهم؛ بل ما زال موصوفا بصفات الكمال، ولا يتوقف في شيء من صفات الكمال على وجود شيء من المخلوقات.

«وكما كان في صفاته أزليًا» أزلي نسبة للأزل، والأزل: يقابل الأبد، والأبد: المستقبل الدائم الذي لا نهاية له، ويقال للموصوف: هذا أزلى، أبدي.

«وكما كان في صفاته أزليًا كذلك لا يزال عليها أبديًا».

أفاد في هذه الجملة أن الله تعالى موصوف بصفات الكمال أزلًا وأبدًا، لا يتجدد له شيء من الكمال لم يكن، ولا يَعْدم شيئًا من كماله، فهو ﷺ الموصوف بصفات الكمال على الدوام أزلًا وأبدًا.

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ أَلَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [النساء: ٥٨]، ﴿ إِنَّ أَلَّهَ كَانَ

غَرِيرًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ٥٦]، ﴿إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١١]، ﴿إِنَ اللّهَ كَانَ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٣] و(كان) في مثل هذا تفيد الاستمرار، الله كان ولا يزال؛ لأن حدوث الكمال يستلزم سبق النقص، والله تعالى منزه عن النقص، فحياته لم تسبق بموت ـ تعالى الله ـ، وعلمه لم يسبق بجهل، فلا يقال: إنه تعالى علم بعد أن لم يكن عالمًا، وكان سميعًا بعد أن لم يكن، أو بصيرًا بعد أن لم يكن ـ تعالى الله ـ، فهذا شأن المحلوق، فهو الذي كان بعد أن لم يكن، وتكلم بعد أن لم يكن متكلمًا، أما الخالق و فلم يزل عالمًا، ولم يزل سميعًا بصيرًا، عزيزًا حكيمًا، غفورًا رحيمًا، حيًا قيومًا، لم يزل فعالًا لما يريد، لم يزل على كل شيء قديرًا، لم يزل متكلمًا إذا شاء بما شاء ولا يزال كذلك.

وهذه كلمة عامة من المصنف في كل الصفات «ما زال بصفاته»، لم يخص شيئًا من الصفات.



## أنواع الصفات وموقف المعطلة منها

وصفات الله نوعان: صفات ذاتية، وهي: اللازمة لذات الرب ـ التي لا تنفك عن الذات ـ كالعلم، والسمع، والبصر، والحياة، والقدرة، والعزة، والرحمة، والقيّوميّة، فهي صفاتٌ ذاتية.

وصفاتٌ فعلية مثل: الاستواء على العرش، والنزول، والمجيء، والغضب.

فكل ما تستطيع أن تقول فيه «ما زال كذا» فهي ذاتية.

وضابط الصفات الذاتية والفعلية «أن الذاتية لا تتعلق بها المشيئة، وأما الفعلية فتتعلق بها المشيئة».

فتقول: إن الله تعالى ينزل إذا شاء، واستوى على العرش حين شاء، ويجيء يوم القيامة إذا شاء، فهذه فعلية.

ولكن لا يصح أن تقول: إنه يعلم إذا شاء، ويسمع إذا شاء، وهو حيّ إذا شاء؛ لأن هذه الصفات من لوازم ذاته ﷺ.

وهناك صفات ذاتية فعلية (١) مثل: الكلام، والخلق، والرَّزق.

فيصح أن تقول: إنه ما زال متكلمًا إذا شاء؛ لأن الكلام من جهة القدرة عليه معنى ذاتي، فيقال للمتكلم ما زال متكلمًا، وهو يتكلم بمشيئة، خلافا لمن قال: إن كلام الله قديم مطلقًا.

والمعطلة المبتدعة أنواع(٢):

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۱۲/ ٤٣٥.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ٦/ ٥١.

الجهمية نفوا كل الصفات \_ الذاتية والفعلية \_، ولم يثبتوا إلا ذاتًا مجردة، وتبعهم المعتزلة في ذلك.

وهناك طوائف لفّقوا واضطربوا؛ أخذوا من هذا في جانب، ومن هذا في جانب، ومن هذا في جانب مثل: الكُلَّابية الذين ينفون الصفات الفعلية، وهي المتعلقة بالمشيئة، وكذلك الأشاعرة ينفون كثيرًا من الصفات \_ الذاتية والفعلية \_ فيقولون: إنه تعالى لا تقوم به الأفعال الاختيارية.

والأفعال الاختيارية: هي المتعلقة بالمشيئة، مثل: النزول (فعل اختياري) يفعله الرب بمشيئته، والاستواء (فعل اختياري) يفعله الرب بمشيئته، والغضب والرضا والحب، فيغضب إذا شاء، ويرضى إذا شاء، ويحب من شاء إذا شاء.

ونُفاة الأفعال الاختيارية بنو مذهبهم على شبهة باطلة لا أصل لها.

قالوا: إنه تعالى منزه عن حلول الحوادث، فيقال لهم: هذا لفظٌ محدث فليس في القرآن ولا في السنة أن الله تعالى منزه عن حلول الحوادث.

وهو أيضًا: لفظٌ مجمل يحتمل حقا وباطلًا؛ فمن قال: الله منزه عن حلول عن حلول الحوادث، نقول له: ما معنى قولك: (منزه عن حلول الحوادث)؟

فإن قال: الله منزه أن يحل فيه شيءٌ من المخلوقات.

نقول: نعم هذا حق، الله لا يحل في ذاته شيء من مخلوقاته.

وإن قال: إنه منزه لل أيضًا عن أن تقوم به الأفعال الحادثة التي تكون بالمشيئة.

نقول: هذا باطل، الله تعالى يفعل ما يشاء، إذا شاء، كيف شاء، فهو تعالى فعّال لما يريد.

وأهل البدع منهم من نفى الأفعال الاختيارية مطلقًا حذرًا مما أصّلوه وهو نفى حلول الحوادث.

ومنهم من يثبت الأفعال لكن يقول: إنها لا تتعلق بها المشيئة، وهم الكلابية، فيقولون: إنه يتكلم ويغضب ويرضى لا بمشيئة؛ بل هذه الصفات قديمة، فهو لم يزل متكلمًا، وغاضبًا على من هو أهل للغضب، وراضيًا عن من هو أهل للرضا.

والأشاعرة ينفون، ولا يثبتون إلا الصفات السبع على ما في إثباتهم من تذبذب واضطراب.

والجهمية والمعتزلة يقولون: إنه صار متكلمًا بعد أن لم يكن وليس متكلمًا بمعنى أنه يقوم به الكلام، وإنما يريدون أنه خلق كلامًا؛ لأن الكلام عندهم مخلوق، والقرآن مخلوق، وصار فاعلًا بعد أن لم يكن، وليس معنى ذلك أنه يقوم به الفعل، وأنه يفعل فعلًا يقوم بذاته، ولهذا يقول ابن القيم في الشافية الكافية عن الجهم:

وَقَضَى بِأَنَّ الله لَيسَ بِفَاعِلِ فِعلَّا يَقُومُ بِه بِلَا بُرهَانِ (١) فقضى بأن الله ليس بفاعل فعلًا يقوم به؛ بل الفعل عند جهم، والمعتزلة، والأشاعرة هو نفس المفعول.

والحق المعقول أن الأمور ثلاثة: (فعل، وفاعل، ومفعول)، فالمفعول يقتضي فاعلًا، وفعلًا يقوم به، هذا هو الشيء البدهي المعقول، ولا يعمى عن هذا إلا من لُبِّس عليه، وغُرست في قلبه الشبهات، وعاش على التقليد والتبعية.

وهؤلاء الجهمية والمعتزلة ومن تبعهم في نفي قيام الأفعال الاختيارية به والها قالوا: إنه يجب أن تكون لجنس المخلوقات بداية، وقبل هذه البداية يمتنع دوام الحوادث، أو تسلسل المخلوقات، أو دوام المخلوقات، أو حوادث لا أول لها، قالوا: هذا مستحيل، ممتنع لذاته، وإذا كان دوام الحوادث ممتنعًا فالرب تعالى غير قادرٍ على أن يخلق في الأزل! لأن الممتنع لا تتعلق به القدرة.

<sup>(</sup>۱) ص۲۶.

وكفى بهذا تنقصًا لرب العالمين.

ومن يقول: إن دوام الحوادث ممتنع، والرب لم يزل قادرًا عليها؛ فقد جمع بين النقيضين؛ لأن كونه قادرًا يقتضي أن يكون دوام الحوادث ممكنًا، فكأنه يقول: إن دوام الحوادث ممكن ممتنع، وهذا جمعٌ بين النقيضين.

وجمهور المتكلمين على امتناع دوام الحوادث في الماضي.

لكن ينبغي فهم معنى دوام الحوادث، أو تسلسل الحوادث ـ أي: المخلوقات ـ أو حوادث لا أول لها فمعناه: هل يمكن أن يكون ما من مخلوق إلا قبله مخلوق، وقبل المخلوق مخلوق، وقبل المخلوق مخلوق الكلام. الى ما لا نهاية له، هل هذا ممتنع؟ هذا هو معنى الكلام.

وفي تسلسل المخلوقات ثلاثة مذاهب(١):

قال جهم بامتناع دوام الحوادث في الماضي والمستقبل فجنس الحوادث عنده لها بداية، ويمتنع دوامها في المستقبل، ولهذا قال بفناء الجنة والنار.

وجمهور المتكلمين قالوا بامتناع دوام الحوادث في الماضي، وجوازه في المستقبل.

وإقرارهم بدوام الحوادث في المستقبل حُجّة عليهم، والصواب هو: جواز دوام الحوادث في الماضي والمستقبل؛ لأنه جائز \_ أي: ممكن لا مانع منه \_ فإذا كان الرب لم يزل على كل شيء قديرًا، فلم يزل الفعل ممكنًا، ومن يقول: إنه لم يخلق في الأزل فعليه الدليل.

والأمر الذي نقطع ببطلانه قول من يقول: بامتناع دوام الحوادث في الماضي.

<sup>(</sup>۱) انظر: منهاج السنة ۱٤٦/۱، ودرء تعارض العقل والنقل ۱/ ٣٥١، وموقف ابن تيمية من الأشاعرة ٩٩٦/٣، وقِدم العالم وتسلسل الحوداث.

أما إذا قيل: إنه ممكن، والله فعالٌ لما يريد فهذا هو الحق، وأهم شيء أن تعلم أن هذا لا يستلزم محذورًا كما ظنه الظانون والجاهلون؛ لأنه على هذا التقدير \_ دوام الحوادث \_ معناه: أن كل مخلوق فإنه مسبوق بعدم نفسه. \_ أي محدث بعد أن لم يكن \_ والله تعالى متقدم على كل شيء، مهما يُفرض من مخلوقات متسلسلة فالله تعالى سابق لها، فكل مخلوق فالله تعالى لم يزل.

وهذه المسألة تُشكِل على كثير من الناس؛ لكن يجب أن تؤمن بأن الله لم يزل على كل شيء قديرًا، ولم يزل فعالًا لما يريد، وإذا آمنت بأن الله لم تحدث له قدرة \_ أي: لم يصر قادرًا بعد أن لم يكن قادرًا، ولم يصر فعالًا بعد أن لم يكن فعالًا \_ حصل المطلوب سواء فهمت المسألة أو لم تفهمها.

وإذا استقر هذا في نفسك فهمت أنه يقتضي جواز وإمكان دوام الحوادث في الماضي، ما دام أن ربك لم يزل على كل شيء قديرًا، ولم يزل فعالًا لما يريد.

والأصل المهم هو: الإيمان بكمال ودوام قدرة وفاعلية الرب، وأنه تعالى لم يزل فعالًا لما يريد، ولم يزل على كل شيء قديرًا، هذا هو الذي يجب أن تستمسك به.

والمسلمون هذه فطرتهم، وهذه عقيدتهم، ولا يتكلمون في مسألة التسلسل، لكن ألجأ إلى الكلام في ذلك أهل البدع المعطلة ـ الجهمية، والمعتزلة، والذين تأثروا بهم ـ حين تكلموا وقالوا: يمتنع دوام الحوادث!

فلزم بيان الحق، وهو أن الله تعالى لم يزل على كل شيء قديرًا، ولم يزل فعالًا لما يريد، ولم يزل خالقًا، ولم يزل قادرًا، وهكذا «ما زال بصفاته قديمًا قبل خلقه».

وبعد هذه الجملة العامة المجملة، ذكر الطحاوي جملًا تفصيلية فيقول:

### وصف الله تعالى بالخالق والبارئ قبل خلقه للخلق

«ليس بعد خلق الخلق استفاد اسم الخالق، ولا بإحداث البرية استفاد اسم البارئ، له معنى الربوبية ولا مربوب، ومعنى الخالق ولا مخلوق».

هو الخالق والخلاق ولو لم يخلق، والخالق البارئ اسمان من أسمائه الحسنى التي سمى بها نفسه ﴿هُوَ اللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾ [الحشر: ٢٤].

و «الخَلق»: يأتي بمعنى التقدير، وبمعنى الإيجاد.

و «البارئ»: هو الذي يحدث الشيء من العدم إلى الوجود.

يقول: «له معنى الربوبية ولا مربوب، ومعنى الخالق ولا مخلوق». وهذه الجملة من جنس التي قبلها، فهو سبحانه موصوف بالربوبية، والخالقية، ولو لم يكن هناك مخلوق ولا مربوب، فليس مفتقرًا في أسمائه وصفاته إلى خلقه.

قوله: «وكما أنه محيي الموتى بعد ما أحيا، استحق هذا الاسم قبل إحيائهم، كذلك استحق اسم الخالق قبل إنشائهم، ذلك بأنه على كل شيءٍ قدير» كما أنه استحق اسم «محيي الموتى» قبل إحياء الموتى، كذلك استحق اسم «الخالق» قبل إنشائهم.

وفي هذه العبارة: تدليل وتعليل وتفصيل لما تقدم من أنّ أسماءَه وصفاته لا تتوقف على ما يخلقه أو ما يفعله، فهو تعالى مستحق لوصفه بإحياء الموتى، وأنه يحيى ويميت قبل إحياء الموتى.

وقوله: «ليس بعد خلق النخلق استفاد اسم الخالق».

يحتمل أنه يمنع تسلسل الحوادث في الماضي؛ لأنه حين يقول: «ليس بعد خلق الخلق»، «وله معنى الربوبية ولا مربوب» كأنه يفهم منه أن لجنس المخلوقات بداية.

لكن هل يقول: إن دوام الحوادث في الأزل ممتنع؟ أو يقول: إنه ممكن لكنه غير واقع؟

فيه احتمال.

والمنكر هو القول بامتناع تسلسل الحوادث في الماضي، لكن هل هو واقع \_ أي: أن المخلوقات لم تزل فعلًا \_ أو هو ممكن لكنه لم يقع؟ الأمر في هذا واسع.



### إثبات كمال قدرته وغناه تعالى، وفقر خلقه إليه

ثم قال: «ذلك بأنه على كل شيءٍ قدير، وكل شيءٍ إليه فقير، وكل أمرِ عليه يسير لا يحتاج إلى شيء».

فلا خروج لشيء عن قدرته؛ فكل الموجودات إنما وجدت بمشيئته وقدرته هذا ردٌ على القدرية؛ كالمعتزلة، الذين

هذا مضمون هذا المذهب القبيح المنكر.

وقوله: «وكل شيء إليه فقير» قال تعالى: ﴿يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُـقَرَّاءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ إِنَّا ﴾ [فاطر] كل شيء إليه فقير وهو الغني بذاته عن كل من سواه.

فالغنى المطلق من لوازم ذات الرب تعالى، والفقر من لوازم المخلوق، فالفقر صفة ذاتية للمخلوق، والغنى صفة ذاتية للخالق.

فالمخلوق فقير إلى الله من جميع الوجوه، والله غني عن خلقه من جميع الوجوه.

فكل شيء مفتقر إلى الله في وجوده، وفي بقائه، وفي مصالحه، وفي كل شؤونه.

وقوله: «وكل شيءٍ عليه يسير».

كل شيء عليه هين، وهذا يؤكد أنه على كل شيء قدير، فليس

<sup>(</sup>١) الرسالة التدمرية ص٨٨٠.

هناك ما يصعب عليه، ويعجزه ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَـٰوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [فاطر: ٤٤] ﴿أُولَمْ يَرُوا كَيْفَ يُبَدِئُ ٱللَّهُ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ ﴾ [العنكبوت].

وقوله: «لا يحتاج إلى شيء».

هذا يؤكد كمال غناه، فهو الغنى بذاته عن كل ما سواه.

ولو قال المؤلف: (ذلك بأنه على كل شيء قدير، وكل شيء عليه يسير، وكل شيء إليه فقير، لا يحتاج إلى شيء) لكان أكثر تناسبًا؛ لأن الجملة الثالثة مناسبة للجملة الأولى، والجملة الرابعة مناسبة للجملة الثانية.



#### إثبات صفاته تعالى، ونفي مماثلته للمخلوقات

وقوله: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ». هذه بعض آية من القرآن (١) تتضمن الدلالة على المذهب الحق في باب أسماء الله وصفاته، ورد الباطل؛ فهي تدل على أنه تعالى موصوف بصفات الكمال، منزة عن مماثلة المخلوقات.

ومذهب أهل السنة والجماعة يقوم على إثبات ما أثبته الله تعالى لنفسه، وأثبته له رسوله على ألم من غير تحريف ولا تعطيل، ولا تكييف ولا تمثيل.

فقوله: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ» ردٌ على أهل التشبيه، والتكييف. وقوله: «وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ» ردٌ على أهل التعطيل.

فدلت على الحق ورد الباطل، وفيها ركائز المذهب الحق، وهو: (إثبات صفات الكمال لله تعالى، ونفي مماثلته للمخلوقات، ونفي العلم بالكيفية)؛ فإنه إذا كان تعالى لا مثل له؛ فلا يعلم كيف هو إلا هو.

ولأهل التفسير واللغة (٢) كلام حول الكاف في قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كُمِثْلِهِ مُنَى مَنْ فَي قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كُمِثْلِهِ مُنْكَ مُنْكِ فَقيل: إن الكاف صلة \_ زائدة \_ للتوكيد، والمعنى: ليس شيءٌ مثله، هذا أنسب وأقرب وأسهل ما يقال في معنى هذا التركيب

<sup>(</sup>١) الشورى:١١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٢٠/ ٤٧٧، والتبيان في إعراب القرآن ص٣٣٩، والبحر المحيط ٧/ ٥١٠، ومغنى اللبيب ص٢٠٣.

وإعرابه ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُنَى أَنَّ ﴾ فتكون هذه الآية نظير قوله تعالى: ﴿وَلَمْ يَكُن لَهُ كُنُوا أَحَدُا ﴾ [الإخلاص].

وهو «السميع البصير» اسمان من أسمائه الحسنى دالان على صفتين من صفاته العلى، فهو السميع وهو ذو سمع، وهو البصير وذو بصر، فتدل الآية على إثبات الاسمين، وما تضمناه من صفتي السمع والبصر.



### إثبات علم الله تعالى، وتقديره الأقدار، وضربه الآجال

وقوله: «خلق الخلق بعلمه، وقدر لهم أقدارًا، وضرب لهم آجالًا، ولم يَخْفَ عليه شيءٌ قبل أن يخلقهم، وعلم ما هم عاملون قبل أن يخلقهم».

خلق الخلق عالمًا بهم، والخلق يستلزم العلم: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّهِ عَلَمُ مَنْ خَلَقَ وَأَعمالهم بعلمه القيفُ الْخَيِيرُ ﴿ إِلَى الله علم أحوال الخلق وأعمالهم بعلمه القديم، والإيمان بذلك هو أحد مراتب الإيمان بالقدر.

فعلمه تعالى محيطٌ بالأشياء، أحاط علمه بأعمال العباد، وأقوالهم، وأحوالهم، يعلم الخواطر التي ترد على النفوس، ويعلم ما في قلوبهم من أفكار قلوب العباد: الملائكة والأنبياء وكل الناس يعلم ما في قلوبهم من أفكار

وخواطر، واللحظة التي يرسلها الإنسان خُفية ما يدري عنها أحد، الله يعلمها ﴿يَعْلَمُ خَآيِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا ثُخَفِي ٱلصُّدُورُ ﴿ اللهِ الْعَادِ].

يعلم دقائق الأشياء: ﴿إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةِ أَوْ فِي السَّمَوَتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ ﴾ [لقمان:١٦]، ﴿وَمَا مِنْ غَايِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالنَّرَضِ إِلَّا فِي كِنَابٍ مُّيِينٍ ﴿ إِلَى النَّمَاءِ.

والله تعالى من أسمائه العليم، وعلام الغيوب، وعالم الغيب والشهادة.

والعلم من صفاته تعالى، ومن أهل البدع من ينكر هذا!

فالجهمية ينفون عن الله أسماءَه وصفاتِه ويقولون: هذه الأسماء إضافتها إلى الله مجاز، وإلا فهي أسماء لبعض المخلوقات.

والمعتزلة ينفون الصفات، ويقولون: اسمه عليم لكنه بلا علم، فليس العلم صفةً قائمة به، وقدير بلا قدرة، وسميع بصير بلا سمع ولا بصر! كذا حكى أهل العلم عنهم (١).

وأما الحق الذي دل عليه كتاب الله، وسنة رسوله عليه، ودل عليه العقل، وأجمع عليه سلف الأمة، والذين اتبعوهم بإحسان فهو أنه عليم بعلم، وأن العلم صفته على وجاء ذكر العلم في القرآن، قال تعالى: ﴿أَنزَلُمُ بِعِلْمِهُ وَ النساء:١٦٦] ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ فِشَى عِنْ عِلْمِهِ ﴾ [البقرة:٢٥٥]، وفي السُنّة، قال النبي على: «اللهم إني أستخيرك بعلمك» (٢٠).

وهذا تصريح بلفظ العلم، ولو لم ترد هذه النصوص لكان ذكر الاسم كافيًا في الدلالة على إثبات الصفة.

وعلمه تعالى أزلي لا يتجدد بمعنى أنه يصير عالمًا بعد أن لم يكن، أو يعلم الشيء بعد أن لم يكن عالمًا به؛ فهذا نقص، والله منزه

<sup>(</sup>۱) التمهيد ٧/ ١٤٥، والتدمرية ص٩٦، ومجموع الفتاوى٣/ ٣٣٥، والنبوات ١/ ٥٧٧.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١١٦٢) من حديث جابر ﷺ.

عنه، كما تقدم في التنبيه على دوام كماله «ما زال بصفاته قديمًا قبل خلقه»(١).

فنقول: ما زال بكل شيء عليمًا، وعلمه تعالى مطابق للواقع؛ لأن ما لم يطابق الواقع جهل.

وأما ما جاء في القرآن مما قد يفهم منه تجدد العلم، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولَ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللهُ ﴾ [آل عمران: ١٤٢]، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْ النَّاسُ أَن يُتَرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ وقوله تعالى: ﴿ أَحْسِبَ النَّاسُ أَن يُتَرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ وقوله قَدْ فَتَنَا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُ فَلَيْعَلَمَنَّ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُواْ ﴾ [العنكبوت: ٢، ٣]، فالمراد به علمه تعالى بالشيء موجودًا.

ولهذا بعضهم يعبّر عنه برعلم الظهور، أو علم الوجود).

فالله تعالى قبل أن يخلق الخلق يعلم أحوالهم، وصفاتهم، ومن يطيعه، ومن يعصيه، لكن هل يعلمهم موجودين؟ لا؛ بل يعلم أن ذلك الشيء سيكون، فإذا وُجِدَ عَلِمَه موجودًا.

فهو تعالى يعلم من يجاهد، ومن لا يجاهد، ومن يصبر، ومن لا يصبر، ومن لا يصبر، ومن يتبع لا يصبر، ويعلم من يقبل تشريعه في أمر القبلة، ومن لا يقبل، ومن يتبع الرسول... إلخ.

يعلم أنه سيكون وهم غير موجودين، فإذا وجدوا علمهم موجودين، والثواب والعقاب مرتبٌ على ما يوجد بالفعل، هذا مقتضى عدله وحكمته.

فالله لا يجزي العباد بموجَبِ علمه قبل خلقهم؛ بل يجزيهم على ما وقع منهم بالفعل.

والله تعالى يعلم ما لا يكون لو كان كيف يكون، وشاهد هذا في

<sup>(</sup>١) ص٤٥.

القرآن قوله تعالى: ﴿وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نَهُواْ عَنْهُ ﴾ [الأنعام: ٢٨]، وقد حكم الله بأنسهم لا يُسردون ﴿وَحَكَرَامٌ عَلَى قَرْبِيةٍ أَهْلَكُنَّهَا أَنَّهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ۞﴾ [الأنبياء].

وكما دل السمع على إثبات صفة العلم؛ دل العقل عليها، وبيان ذلك: أن إيجاد المخلوقات وإحكام هذا الخلق العظيم الواسع لا بد أن يكون عن علم يقوم بالرب تعالى، ولا يتصور أن يكون بلا علم \_ تعالى الله عمّا يقول الجاهلون علوًا كبيرًا \_.

ومن الطرق العقلية \_ أيضًا \_ أن العلم يوصف به المخلوق على ما يليق به، وهو صفة كمال، فلو لم يتصف الخالق سبحانه بالعلم لزم أن يكون المخلوق أكمل من الخالق؛ وهذا ممتنع بداهةً.

وقوله: «وقدّر لهم أقدارًا» قال تعالى: ﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَمُ نَقْدِيرً﴾ [الفرقان: ٢] ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرٍ ﴿ إِلَى القَمْرِ].

وجاء في حديث عبد الله بن عمرو ريا أن النبي على قال: «قدّر الله مقادير الخلق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة»(١).

مقادير تكون من جهة الزمان، والمكان، والذات، فكل إنسان قدر الله له زمنًا ﴿وَنُقِرُ فِي ٱلْأَرْمَامِ مَا نَشَآءُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى﴾ [الحج:٥]، يعني مقدار لُبث الجنين في الرحم مقدر؛ هذا ستة أشهر، وذا تسعة، وذا عشرة، وذا أكثر.

وعملهم مقدّر، ورزقهم مقدّر، وجميع الأشياء مقدّرة.

وقوله ﷺ «قدّر الله مقادير الخلق» كلمة قصيرة لكن مفهومها واسع جدًا، لا نحيط به ولا نتصوره لكن نفهمه إجمالًا.

وقوله: «وضرب لهم آجالًا».

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۱۲۹/۲۱، ومسلم (۲۲۵۳)، والترمذي (۲۱۵۱)، وابن حبان (۱۳۸) وصححاه، وعند مسلم: «كتب».

عَطْفُ هذه الجملة على التي قبلها من عطف الخاص على العام، «ضرب لهم آجالًا» حدد للخلق آجالًا، والأجل: يطلق على نهاية المدة المقدرة، أو على نفس المدة المقدرة كلها، فالدنيا لها أجل، ينتهي بيوم القيامة ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُم مِن طِينِ ثُمَّ قَضَى ٓ أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندُم ﴿ [الأنعام: ٢].

والأمم لها آجال ﴿لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُّ إِذَا جَآةً أَجَلُهُمْ فَلَا يَسَتَعْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسَتَقْدِمُونَ ﴾ [يونس:٤٩] كل أمة لها أجل ثم تنتهي كيف شاء الله، وفي تاريخ المسلمين، الدولة الأموية لها تاريخ وانتهت، ثم الدولة العباسية وانتهت، وهكذا غيرها.

وكذلك آجال مختصة بكل فرد مثل ما جاء في حديث ابن مسعود ولله عن النبي الله: «ويؤمر بأربع كلمات: بكتب رزقه وأجله»(۱)، قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَا بِإِذْنِ ٱللهِ كِنَابًا مُؤَجَّلًا ﴾ [آل عمران: ١٤٥].

إذًا؛ بأي شيء يموت الإنسان؟

هو ميت بأجله، وفي الوقت المحدود ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ كِنَبَا مُوَجَّلًا ﴾ [آل عمران:١٤٥] فالمقتول ميت بأجله هذا عند أهل السُنّة، خلافًا للمعتزلة، فإنهم يقولون: إن المقتول قد قطع القاتل عليه أجله، فيمكن أنه سيعيش مائة سنة لكن اعتدى عليه القاتل فقتله وهو ابن عشرين سنة فضيّع عليه القاتل ثمانين سنة (٢)!

نعوذ بالله من الجهالة والضلالة؛ بل المقتول ميت بأجله، والآجال جعل الله لانقضائها أسبابًا؛ فمن الناس من يموت بأسباب سماوية لا دخل لأحدٍ من الناس فيها، ومنها ما له تسببٌ من الناس؛ مثل المقتول، وكلٌ في كتابٍ مبين، معلوم لرب العالمين، ﴿وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعُرِهِ إِلَّا فِي كِنَابٍ ﴾ [فاطر: ١١].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٣٣٢)، ومسلم (٢٦٤٣) \_ واللفظ له \_.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ۱٦/۸.

فالآجال والأعمار كلها مقدرة، ودلت النصوص على أن لطول العمر وقصره أسبابًا كونية، وشرعية؛ فمن الأسباب الشرعية: صلة الرحم، وبر الوالدين، ففي الصحيحين عن النبي على: "من أحب أن يبسط له في رزقه، وينسأ له في أثره؛ فليصل رحمه" (() وفي الحديث الآخر قال النبي على: "ولا يزيد في العمر إلا البر" (والتحقيق أن هذا لا ينافي القدر، فليس معناه أن هذا سبق في علم الله وكتابه أن عمره ستون سنة، ثم يحدث أنه يبر بوالديه فيزاد في عمره، لا؛ بل هذا الذي وصَل رحمه، ومَد الله في عمره جزاءً له؛ قد سبق في علم الله وفي كتابه أنه يطول عمره بهذا السبب، وكل الأمور جارية على الأسباب والمسببات، ومندرجة في قدر الله التام.

ويقال مثل هذا في الدعاء، وبعضُ أهل البدع يقول: الدعاء لا فائدة منه؛ فإن كان الله قدَّر هذا المطلوب فلا حاجة للدعاء، فهو حاصل دعوت أو لم تدع، وإن كان غير مقدر فلا فائدة في الدعاء؛ لأنه لن يحدث!

وهذا فهم باطل مبني على عدم تأثير الأسباب في مسبَّبَاتها، ويلزمهم أن يقولوا مثل هذا في كل الأسباب.

وما قدر الله حصوله في هذا الدعاء قد يُقدِّر سببه، وقد لا يقدر، فما لم يقدر سببه لا يحصل بالدعاء، وما قدر سببه يحصل السبب، والمسبب.

فتارة يقدر الله السبب، ولم يقدر المسبب. وتارة يقدر هذا الأمر بدون هذا السبب.

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٩٨٦)، ومسلم (٢٥٥٧) من حديث أنس ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) أحمد ٧٧٧، وابن ماجه (٩٠)، وصححه ابن حبان (٨٧٢) والحاكم (٣٣) عبد ٤٩٣/١ وحسنه العراقي فيما نقله البوصيري في مصباح الزجاجة (٣٣) من حديث ثوبان المناهد.

وتارة يكون المقدَّر السبب، والمسبَّب، وهذا موضوع معناه واسع جدًا، فالرزق للإنسان يحصل بسبب الطلب والكدح، وأحيانًا يحصل بدون سعي ولا جهد(١).

وهذا كله يرجع إلى الإيمان بالقدر أحد أصول الإيمان.

والمؤلف لما قال: «خلق الخلق بعلمه، وقدّر لهم أقدارًا، وضرب لهم آجالًا».

يريد تقرير الأصل السادس، وإن كان سيُثنّي ويردد الكلام في القدر.

ثم أكد المصنف قوله: «خلق الخلق بعلمه، وقدر لهم أقدارًا، وضرب لهم آجالًا» بقوله: «لم يَخْفَ عليه شيء قبل أن يخلقهم» أكده بالنفي، فالأول إثبات، والثاني سلب.

ثم قال: «وعلم ما هم عاملون» وهذا أيضًا تأكيد، لكن الجملة الأولى عامة.

«علم ما هم عاملون» سبق علمه بأعمالهم: المؤمن، والكافر، والمطيع، والعاصي قبل أن يخلقهم، وكتب ذلك وقضاه وقدره في أم الكتاب.

وفي التقدير الثاني: قال النبي ﷺ: «ويؤمر بأربع كلمات: بكتب رزقه، وأجله، وعمله»(٢).



<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۸/ ۱۹۲ و۱۲/۱۶۳.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخرجه في ص٧٢.

# وجوب الإيمان بالشرع والقدر

وقوله: «وأمرهم بطاعته، ونهاهم عن معصيته».

في هذا التنبيه على وجوب الإيمان بالشرع مع الإيمان بالقدر.

الإيمان بأن الله علم ما العباد عاملون بعلمه القديم، وكتب ذلك، وأن كل شيء يجري بمشيئة الله، والإيمان بأن الله أمر عباده بطاعته، ونهاهم عن معصيته ﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١] ﴿فَكَلَ جَعْلُوا لِنَهُ أَندَادًا ﴾ [البقرة: ٢١] ﴿فَكَلَ جَعْلُوا لِنَهُ أَندَادًا ﴾ [البقرة: ٢١] ﴿وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا ﴾ [النساء: ٣٦] ﴿وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلًا تَعْبُدُوا إِلَا إِيّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ [الإسراء: ٢٣].

لا بد للاستقامة على الصراط المستقيم في هذا المقام من الإيمان بالشرع والقدر جميعًا.

أما الإيمان بالقدر فهو الأصل السادس، وأما الإيمان بالشرع فهو موجَب الإيمان بكتب الله ورسله.

فأهل الهدى والفلاح يؤمنون بهذا وهذا، ويؤمنون بحكمة الرب في شرعه وقدره.

وأما فرق الضلال فالمشركون وأتباعهم من الجبريّة فإنهم يثبتون القدر، ولكنهم ينكرون الشرع أو يعرضون عن الشرع؛ كما قال الله عن المشركين: ﴿سَيَقُولُ اَلَّذِينَ أَشَرَكُواْ لَوَ شَاءَ اللهُ مَا أَشْرَكَنا﴾ [الأنعام:١٤٨].

فقولهم: (لو شاء الله ما أشركنا) يتضمن أنهم يُقرّون بالقدر، وبمشيئة الله، ولكنها كلمة حق أريد بها باطل، فهم يقولون ذلك معارضة لما جاءت به الرسل من الأمر بعبادة الله وحده لا شريك له، ونهيهم عن الشرك به.

والجبرية - المنتسبون للمسلمين - يقال لهم: مشركيّة؛ لأنهم بمنهجهم ذلك شابهوا المشركين الذين قالوا: ﴿ لَوَ شَآءَ اللّهُ مَآ أَشَرُكَنَا ﴾.

ويقابلهم المجوسية وهم: القدرية كالمعتزلة فإنهم ينفون تعلق مشيئة الله بأفعال العباد، ويخرجون أفعال العباد عن مشيئته وقدرته وملكه، مع أنهم يقرون بالشرع.

وأسلافهم الأولون الذين ظهروا في عهد الصحابة ينفون القدر كله بمراتبه الأربع: العلم، والكتابة، والمشيئة، والخلق.

وطائفة قالت: إن الشرع والقدر فيهما تناقض، وإن أثبتتهما، فطعنت في حكمة الرب سبحانه، وتسمى: الإبليسية؛ فزعيمهم في هذا إبليس، فهو الذي اعترض على الرب، وطعن في حكمته، مع إقراره بخلق الله وأمره، فكان هو إمام هذه الطائفة المخذولة.

هذه فرق الضلال من الخائضين في القدر كما يُعبّر شيخ الإسلام ابن تيمية كَاللهُ (١).



<sup>(</sup>١) الرسالة التدمرية ص٨٨٨.

# إثبات عموم مشيئة الله تعالى

قال رحمه الله تعالى: «وكل شيء يجري بتقديره ومشيئتِه، ومشيئتُه تنفذ لا مشيئة للعباد إلا ما شاء لهم، فما شاء لهم كان، وما لم يشأ لم يكن، يهدي من يشاء ويعصم ويعافي فضلا، ويضل من يشاء ويخذل ويبتلى عدلًا».

يقرر المؤلف في هذه الجملة عموم مشيئة الله، وأنها شاملة لكل شيء، فكل شيء يجري بتقديره ومشيئته؛ كحركات الأفلاك، وتصريف الرياح، وحركات الناس، كلها تجري بعلمه وبمشيئته قد سبق بها العلم والكتاب.

«لا مشيئة للعباد إلا ما شاء لهم» فالعباد لهم مشيئة، وأفعالهم نوعان:

اختيارية؛ فالإنسان يذهب ويجيء، ويأكل ويشرب، ويتكلم، ويضرب، هذه حركات اختيارية.

وأفعال لا اختيارية كحركة النائم، والمرتعش، فهذه يقال لها: لا إرادية.

ومشيئة العباد مقيدة بمشيئة الله، قال تعالى: ﴿لِمَن شَآةَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ اللّهُ رَبُ يَسْتَقِيمَ ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ اللّهُ رَبُ الْعَلِمِينَ ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ اللّهُ رَبُ الْعَلِمِينَ ﴾ [التكوير] ففي هذه الآية رد على طائفتين: الجبرية، وقوله: والقدرية؛ فقوله: ﴿ إِلّهُ نَا مَنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴾ رد على الجبرية، وقوله: ﴿ إِلّا أَن يَشَآءَ اللّهُ ﴾ رد على القدرية نفاة القدر.

«لا مشيئة للعباد إلا ما شاء لهم» وهذا الذي نعبّر عنه بقولنا: ما شاء الله كان، أما مشيئة الإنسان فقد تتحقق، وقد لا تتحقق، فيشاء العبد ما لا يكون، كالعاجز يريد شيئًا ولا يكون، وقد يكون ما لا يريد، كالمكره يجري عليه من الأمور ما لا يريده.

أما الرب القدير على كل شيء ﷺ فما شاء كان، وما لم يشأ لا يكون. وقوله: «يهدي من يشاء ويعصم ويعاني فضلًا».

أدلة هذا في القرآن كثيرة، قال الله تعالى: ﴿فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ﴾ [البروج:١٦] هذا دليل عام.

وقال تعالى: ﴿ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ [النحل: ٩٣] ﴿ مَن يَشَآءُ ﴾ [النحل: ٩٣] ﴿ مَن يَشَا مُنْ يُضَالِمُ أَ وَمَن يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الأنعام: ٣٩].

وقوله: «يهدي من يشاء ويعصم ويعافي فضلًا» يوفق من يشاء لسبل الخيرات، والأعمال الصالحات، ويعصم من الوقوع في الزلات والسيئات، ويعافي من يشاء، وكل ذلك بفضله تعالى: ﴿ وَلَا كُنَّ اللّهَ حَبَّ اللّهُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوكِمُ وَكُلّ اللّهُ عَلِيمُ الْكُفّر وَالْفُسُوق وَالْعِصَيانَ أَوْلَئِكُ هُمُ الزَّسِدُونَ وَالْعَصَيانَ أَوْلَئِكُ هُمُ اللّهُ عَلِيمُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلَيهُ عَلِيمٌ عَلَيهُ الله ﴿ وَلَكِنَ اللّه عَلَيهُ عَلَيمٌ عَلَيهُ عَلَيهُ عَلِيمٌ الله ﴿ وَلَكِنَ اللّه عَلَي مَن يَشَآهُ ﴾ [ابراهيم: ١١].

فهو يهدي من يشاء بفضله وحكمته فيضع ولايته في موضعها فضلًا منه وحكمة، ولهذا قال سبحانه: ﴿وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَرَيمُهُ ﴾، ﴿اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْمَلُ رِسَالَتُهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٤]، ﴿ ذَالِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللَّهُ وَكَفَى بِاللَّهِ عَلِيمًا ﴿ إِلنَّهَا النَّهَ النَّاء ].

وقوله: «ويضل من يشاء» هذا قد نص الله عليه في مواضع من كتابه (١) كما قال تعالى: ﴿فَيُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآمُ وَيَهْدِى مَن يَشَآمُ ﴾ [إبراهيم:٤].

<sup>(</sup>١) الرعد: ٢٧، والنحل: ٩٣، وفاطر: ٨.

وقوله: «ويخذل ويبتلي عدلًا» الخذلان: عدم التوفيق، ويبتلي: يصيب من يشاء بالبلاء، عدلًا: أي: بعدله وحكمته.

والهداية المضافة إلى الله المتعلقة بالمكلف نوعان:

هداية عامة \_ للمؤمن، والكافر \_ وهي: هداية الدلالة والبيان والإرشاد لسبيل الخير والشر، قال تعالى: ﴿وَهَدَيْنَهُ اَلنَّجَدَيْنِ ﴿ وَهَدَيْنَهُ اَلنَّجَدَيْنِ ﴿ وَهَدَيْنَهُ اَلنَّجَدَيْنِ ﴾ [البلد]، ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيِّنَهُمْ ﴾ [فصلت: ١٧] أي: دلَّهُم، وبيّن لهم بإرسال رسوله ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا إِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ بَخْتَصِمُونَ ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا إِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ بَخْتَصِمُونَ ﴾ [النمل].

والنوع الثاني: هداية التوفيق لقبول الحق، وإلهام الرشد، وشرح الصدر، قال تعالى: ﴿فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ ﴾ [الأنصدر، قال تعالى: ﴿فَمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِن رَبِّهِ ﴾ [الأنصدار: ٢٢]، ﴿أَفَمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِن رَبِّهِ ﴾ [الزمر: ٢٢] فهاتان هدايتان:

الأولى تسمى: (الهداية العامة)، والثانية: (الهداية الخاصة).

أما الهداية الخاصة فلا يملكها إلا الله تعالى.

وأما الهداية العامة فالله قد جعلها للرسل \_ أيضًا \_ قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى ٓ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٦].

وقال تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَخْبَتَ وَلَكِئَ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ﴾ [القصص:٥٦] نفى عنه أن يهدي من يحب، وأثبتها لنفسه ﷺ، فبين الآيتين تعارض في الظاهر، والجمع بينهما بمراعاة التقسيم.

وأنكرت المعتزلة هداية التوفيق؛ لأنهم أخرجوا أفعال العباد عن مشيئة الرب وقدرته تعالى وتقدّس، فعندهم أن الله لا يقدر أن يهدي أحدًا، وإنما أثبتوا الهداية العامة: هداية الدلالة والإرشاد.

وقالوا: (يضل) و(يهدي) أي: من اهتدى حَكَم له بالهداية، ومن ضل سماه ضالًا، أما أن يجعل هذا مهتديًا أو هذا ضالًا فلا! \_ تعالى الله عن قول الظالمين والمفترين علوًا كبيرًا \_.

## إثبات الحكمة لله تعالى في أفعاله

وقوله: «وكلهم يتقلبون في مشيئته بين فضله وعدله».

من تتمةِ قولهِ: "يهدي من يشاء ويعصم ويعافي فضلًا، ويضل من يشاء ويخذل ويبتلي عدلًا" قولُه: "وكلهم يتقلبون في مشيئته بين فضله وعدله" هذه النتيجة، والله تعالى حكيم يضع فضله حيث شاء، وعدله حيث شاء له الحكمة البالغة، فالله يهدي من يشاء بفضله وحكمته، ويضل من يشاء بعدله وحكمته.

فالحكمة معتبرة وجارية وواقعة في الكل، له الحكمة البالغة في هدايته لمن شاء من عباده، وخذلانه لمن شاء، وكان من المناسب أن ينبه المؤلف إلى هذا.

والأدلة على حكمة الرب كثيرة فاسمه الحكيم يدل على الحكمة، وكذلك قوله: ﴿ وَلَكُنَّ اللَّهُ وَكُفَّىٰ بِاللَّهِ عَلِيمًا ﴿ وَالنساء] ﴿ النساء] ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ [الانعام: ١٢٤].

وأفعال الرب معللة (١) لكن من العلل والحكم ما نعلمه بالنص عليه في الكتاب أو السنة، ومنها ما يُهتدى إليه بالتدبُّر، ومنها ما لا يعلم؛ فالعباد لا يحيطون بحكمة الرب كما لا يحيطون بسائر صفاته.

فكل الخلق يتقلبون بين فضله وعدله، حتى في الساعة الواحدة يكون للإنسان حظ من فضل الرب في بالتوفيق، أو يكون في حالة ابتلاء

<sup>(</sup>١) منهاج السنة ١/١٤١، وشفاء العليل ص١٩٠، وانظر: ص١٤٢.

وخذلان، واقرأ ما كتبه ابن القيم كَثْلَاهُ في «مدارج السالكين»(١) في مشاهد الخلق في المعصية في مشهد التوفيق والخذلان.



<sup>(</sup>۱) ۱۱۶/۱ قال كَلَّلَهُ: «فالعبيد متقلبون بين توفيقه وخذلانه؛ بل العبد في الساعة الواحدة ينال نصيبه من هذا وهذا. فيطيعه ويرضيه ويذكره ويشكره بتوفيقه له، ثم يعصيه ويخالفه ويسخطه ويغفل عنه بخذلانه له، فهو دائر بين توفيقه وخذلانه؛ فإن وفقه فبفضله ورحمته، وإن خذله فبعدله وحكمته، وهو المحمود على هذا وهذا، له أتم حمد وأكمله، ولم يمنع العبد شيئًا هو له، وإنما منعه ما هو مجرد فضله وعطائه، وهو أعلم حيث يضعه وأين يجعله... إلخ».

# تنزیه الله تعالی أن یکون له ضد أو ند

وقوله: «وهو ﷺ متعالي عن الأضداد والأنداد».

وَصْفُ الرب بالتعالي كثيرٌ في القرآن ﴿ سُبّحَننَهُ وَتَعَكَىٰ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٠] يُشْرِكُونَ ﴾ [يونس: ١٨] ﴿ سُبّحَننَهُ وَتَعَكَىٰ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٠] ﴿ فَتَعَكَىٰ اللّهُ عَمّا يُشِرِكُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩٠] تعالى: تقدّس وتنزّه وترفّع، فهذا اللفظ يدل على التنزيه، فنقول: تعالى الله عن الصاحبة والولد، وتعالى الله عن السّنة والنوم والموت، وتعالى الله عن الشركاء، والأضداد والأنداد، فلا ضد له ولا ند له.

فالمضاد: المقاوم المدافع، والند: المثل. فلا ضد يضاد أمره وحكمه على الله .



#### نفاذ قضائه وحكمه تعالى

وقوله: «لا راد لقضائه، ولا معقب لحكمه، ولا غالب لأمره، آمنا بذلك كله، وأيقنا أن كلًا من عنده».

هذا تفصيل لما قبله؛ فلا ضد له يرد قضاءه ﴿وَإِذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ اللَّهُ مِقَوْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ يَقَوْمِ اللَّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

وقوله: «ولا معقب لحكمه» أي: لا مؤخر لحكمه، فحكم الله ماض قال تعالى: ﴿أُولَمْ يَرُواْ أَنَا نَأْفِى ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِها وَاللَّهُ يَعَكُمُ لَا مُعَقِبَ لِحُكْمِةً وَهُوَ سَكِرِيعُ ٱلْجُسَابِ ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وقوله: «ولا غالب لأمره» هذه الجمل الثلاث معناها متقارب، كلها تفيد أن أمر الله وحكمه وقضاءه نافذ، وأنه غالبٌ لا يُغلب.

وقوله: «آمنًا بذلك كله، وأيقنا أن كلًا من عنده».

هذه الإشارة ترجع إلى كل ما ذكره من قوله: «نقول في توحيد الله معتقدين بتوفيق الله...».



#### وجوب اعتقاد أن محمدًا عبد الله ورسوله، وذكر ما تثبت به النبوة

وقوله: «وإن محمدًا عبده المصطفى، ونبيه المجتبى، ورسوله المرتضى».

قرر المؤلف في الكلام المتقدم التوحيد بأنواعه الثلاثة، ثم ذكر بعض الأسماء، ثم ذكر أشياء من توحيده في ثم ذكر ما يتعلق بالقدر، فما تقدم كله يتضمن تقرير توحيده بأنواعه الثلاثة، وأنواع التوحيد الثلاثة كلها تندرج في شهادة أن لا إله إلا الله.

فكأن مجمل قوله: نقول في توحيد الله معتقدين بتوفيق الله: إن الله رب كل شيء ومليكه، وأنه لا إله غيره، وأنه في الموصوف بصفات الكمال المنزّه عن كل نقص وعيب، وهذا هو مضمون شهادة أن لا إله إلا الله، وبهذا تتضح المناسبة في قوله: وإن محمدًا عبده المصطفى، \_ يعني \_ نقول في توحيد الله معتقدين بتوفيق الله: إن الله واحدٌ لا شريك له، ونقول في شأن محمد في معتقدين بتوفيق الله: إن محمدًا عبده المصطفى بكسر همزة (إنَّ)؛ لأنها مقولُ القول.

وهو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف القرشي من ذرية إسماعيل بن إبراهيم - عليهما وعلى نبينا الصلاة والسلام -.

ومحمد هو أشهر أسمائه ﷺ، وإلا فله أسماء أخرى؛ فإنه قال: «أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحى بي الكفر، وأنا الحاشر

الذي يحشر الناس على عقبي، وأنا العاقب» والعاقب الذي ليس بعده نبی<sup>(۱)</sup>.

وأسماؤه ﷺ أعلام وصفات، فاسمه محمد علم وصفة يدل على كثرة محامده، وكثرة حامديه؛ لأنه اسمُ مفعولٍ من حُمِّد، وهو أبلغ مِنْ

#### وقوله: «وإن محمدًا عبده المصطفى».

مما تجب الشهادة به للنبي ﷺ أنه عبد الله ﴿ وَأَنَّامُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴿ ﴾ [الـــجــن] ﴿ شُبْحَنَ ٱلَّذِي آسَرَى بِعَبْدِهِ ﴾ [الإسراء: ١] ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا ﴾ [البقرة: ٢٣] ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزُّلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ ﴾ [الفرقان: ١] في هذه الآيات وصف له، وثناء عليه بالعبودية، وهي العبودية الخاصة، وفيها إضافته ﷺ إلى ربه، فالله أضافه في هذه المواضع إلى نفسه إضافة تشريف، فهو أكمل الناس وأقومهم بالعبودية لله، فلا بد في الشهادة من شهادة أنه عبد الله ورسوله خلافًا لمن يغلوا فيه ويجعل له بعض خصائص الإلهية.

وقوله: «المصطفى» أي: المختار، والاصطفاء والاختيار: طلب خير الشيئين.

وقوله: «ونبيه المجتبى» هو ﷺ عبدٌ نبيٌ منبأٌ بالوحى الذي أنزله الله إليه، قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنًا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [النساء: ١٦٣].

والاجتباء: قريب من معنى الاصطفاء.

وقوله: «ورسوله المرتضى» فهو نبئ رسول عَلَيْد، والمرتضى: الذي ارتـضـاه الله، قـال ﷺ: ﴿ إِلَّا مَنِ آرَتَضَىٰ مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُم يَسُلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنَّ خَلَّفِهِ. رَصَدًا ۞﴾ [الجن].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٨٩٦)، ومسلم (٢٣٥٤) ـ واللفظ له ـ من حديث جبير بن مطعم رضي الهاء.

ونلاحظ هنا أن المصنف قد أحسن في تناسب هذه الكلمات حيث ربط الاصطفاء بالعبودية، فقال: «عبده المصطفى»، والاجتباء بالنبوة «ونبيه المجتبى»، والارتضاء بالرسالة «ورسوله المرتضى»؛ فإن هذا موافق لما جاء في القرآن، فقد قال في : ﴿قُلِ الْمُمَّدُ لِلَهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّمَدُ اللهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِنَادِهِ اللّهِ عَلَىٰ اللهِ مَن ذريته: ﴿وَوَهَبّنَا لَدُ إِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ صَّكُم اللهِ مَن ذريته: ﴿وَوَهَبّنَا لَدُ إِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ صَّكُم اللهِ مَن ذريته: ﴿وَوَهَبّنَا لَدُ إِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ صَّكُم اللهِ مَن ذريته: ﴿وَوَهَبّنَا لَدُ إِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ صَّلًا اللهِ مَن ذريته: ﴿وَوَهَبّنَا لَدُ إِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ صَّلًا وَمِن مُرّبّيتِهِ عَلَى اللهِ مِن ذَريته عَالَ بعد ذلك: ﴿وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ وَلُخُونَهُمْ وَاجْنَبُمْ وَاجْنَبُمْ وَاجْنَبُمْ وَاجْنَبُمْ وَاجْنَبُمْ وَاجْنَبُمْ وَاجْنَبُمْ وَاجْنَبُمْ وَالْمَعْمَ عَلَاء الصفوة من الأنبياء والاجتباء.

وأما الارتضاء ففي قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ﴾ [الجن: ٢٧]، فكأنه استوحى هذا من الآيات.

ومحمدٌ ﷺ نبيٌ ورسول، والله خاطبه بـ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُ ﴿ فِي آيات (١) وبـ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُ ﴾ في آيات (١) وبـ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ ﴾ في آيتين (٢) فخاطبه بالصفتين: النبوة، والرسالة.

فهو نبي؛ لأنه منبأ، فقد أنزل الله عليه النبأ العظيم \_ القرآن \_.

وهو رَسول مرسلٌ إلى الناس كافة: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ۚ النَّاسُ إِنِي رَسُولُ النَّاسُ إِنِي رَسُولُ النَّهِ إِلَيْكَمُ جَمِيعًا ﴾ [الأعـــراف:١٥٨] ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ [سبأ:٢٨] ﴿ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكَفَى بِأَلْلَهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء:٧٩].

وأكثر ما يُذكر ﷺ بصفة الرسالة؛ لأنها هي المتعلقة بالمكلفين، والمقتضية للبلاغ.

لكن ما الفرق بين النبي والرسول؟

فإن الله ﷺ قال: ﴿ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ ٱلنَّبِيَّىٰ عَلَى بَعْضٌ وَمَاتَبْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﴾ [الإسراء:٥٥] وقال ﷺ: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ [البقرة:٢٥٣] فنجد آيات فيها ذكر الرسل.

<sup>(</sup>١) وعددها (١٣) آية، منها: الأنفال: ٦٤ و٦٥ و٧٠.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٤١ و ٢٧.

والفرق المشهور بين النبي والرسول: أن النبي من أوحي إليه بشرع ولم يؤمر بتبليغه.

والرسول من أوحى إليه بشرع وأمر بتبليغه.

فلفظة نبى لا تشعر بالتبليغ، وكأن هذا التعريف مستمد من لفظة (نبي)، ولفظة (رسول) ليس إلا، وهذا تعريف غير مستقيم؛ لأن قولهم: إن النبي من أوحي إليه بشرع ولم يؤمر بتبليغه فيه ملاحظتان:

الأولى: أنه «أوحى إليه بشرع» يدل على أنه يكون على شريعة يستقل بها.

والثانية: أنه «لم يؤمر بالتبليغ»؛ بل إنما هو مكلف بنفسه؛ فكأن الشريعة التي أوحى بها إليه مختصةٌ به فيتدين بدين يخصّه، هذا ما يفيده هذا التعريف، ومعناه أنه لا يأمر، ولا يدعو، ولا ينهي! وهذا خلاف ما وصف الله به الأنبياء؛ كأنبياء بني إسرائيل، قال ﷺ: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَئَةَ فِيهَا هُدَى وَنُورٌ يَحَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱلَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُواْ ۗ [السائدة: ١٤] فكان أنبياء بني إسرائيل يحكمون بالتوراة، وكانوا يسوسون الناس كما جاء في الحديث عن النبي ﷺ: «كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء كلما هلك نبي خلفه نبي، وإنه لا نبي بعدي»(١).

والصواب: أن كل نبي رسولٌ مأمور بالتبليغ، لكن الإرسال على نوعين:

الأول: الإرسال إلى قوم مؤمنين بتعليمِهِم، وفتواهُم، والحكم بينهم، وهذه وظيفة الأنبياء.

والثاني: الإرسال إلى قوم كفار مكذبين لدعوتهم إلى الله، وهذه وظيفة الرسل.

وبهذا يحصل الفرق بين النبي والرسول.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٤٥٥)، ومسلم (١٨٤٢) من حديث أبي هريرة ﴿ ٢٠٠٠

وهذا هو التعريف الذي اعتمده شيخ الإسلام ابن تيمية في كتاب «النبوات» (١).

إذًا؛ فالإرسال الشرعي فيه هذا التفصيل قال الله تعالى: ﴿وَمَا الله تعالى: ﴿وَمَا الله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِي ﴾ [الحج: ٥٦] فأثبت الإرسال للنبي أيضًا، فإذا ورد ذكر الأنبياء بإطلاق فإنه يشمل الرسل، وإذا ذكر الرسل بإجمال فإنه يشملهم كلهم.

فإذا جاء ذكر نبي ورسول فلا بد من هذا التفصيل، كما قال الله تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ [البقرة: ٢٥٣] وهذا يشمل نوحًا ومن بعده، وكذلك قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ ٱلنَّبِيِّكَ عَلَى بَعْضٍ ﴾ [الإسراء: ٥٥] يشمل نوحًا ومن بعده.

ولذا سمّى الله تعالى أنبياء بني إسرائيل رسلًا: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى اللهِ وَمَاتَيْنَا مُوسَى اللهِ وَقَفَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَهُ بِرُوجِ الْكِنْبَ وَقَفَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدُنَهُ بِرُوجِ الْكِنْبَ وَقَفَيْنَا عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

فإذا أردنا أن نصنف في ضوء التعريف المختار؛ فنوح، وهود، وصالح، وإبراهيم، ولوط، وشعيب، وموسى، وعيسى؛ هؤلاء رسل قص الله علينا أخبارهم مع أممهم.

وزكريا، ويحيى، وداود، وسليمان، وأيوب أنبياء.

وقالت المعتزلة: إن النبوة لا تثبت إلا بالمعجزات، مثل: عصى موسى ويده، وغيرهما من الآيات، ومثل: انشقاق القمر لمحمد على الآيات،

وهذا باطل؛ فإن من الأنبياء من لم يذكر الله لهم آيات، لكن قال النبي ﷺ: «ما من الأنبياء نبي إلا أعطي ما مثلُه آمن عليه البشر» (٢). فالنبوة تثبت بغير المعجزات، بأدلة من حال المُدّعي للنبوة، ومن حال ما جاء به، وما يدعو إليه.

<sup>. 12/4 (1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٩٨١)، ومسلم (١٥٢) من حديث أبي هريرة ﷺ.

ففي الصحيحين أن خديجة والله النبي الله يرجف ويقول: «إني خشيت على نفسي» قالت له: «كلا، أبشر، فوالله لا يخزيك الله أبدًا، إنك لتصل الرحم، وتصدق الحديث، وتحمل الكلّ، وتكسِب المعدوم، وتقري الضيف، وتعين على نوائب الحق»(١).

فاستدلّت على صدقه، وحفظ الله له، ووقايته من شر الشيطان بما هو عليه من الفضائل العظيمة.

وكذلك مما احتُج به على النبوة في القرآن أنه على عاش بين أهله ولم يُجرَّب عليه كذب، قال تعالى: ﴿وَإِذَا تُعْلَى عَلَيْهِمْ مَايَالُنَا بَيْنَتِ قَالَ اللهِ عَلَيْهِمْ مَايَالُنَا بَيْنَتِ قَالَ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِمْ مَايَالُنَا بَيْنَتِ قَالَ اللّهِ عَلَيْهِمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ مَا يَكُونُ لِنَ أَنَّ اللّهِ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهُ أَوْ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْتُ رَقِي اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا الدّريكُم وَلِي اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ وَلَا الدّريكُم وَلِي اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ وَلَا الدّريكُم وَلَا اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ وَلَا الدّريكُم وَلَا اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَلَا الدّريكُم وَلَا اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

فإنه نُبِّئ على رأس أربعين سنة من عمره ﷺ (٢).

وفي الصحيحين من حديث ابن عباس أن هرقل استدل على نبوته على نبوته المسائل العشر التي سأل عنها أبا سفيان بن حرب (٣).

وعقلاء الناس يفرقون بين النبي الصادق، والمتنبي الكاذب، وإن كان المتنبي يمكن أن يأتي بخوارق وشعوذات، لكن من له عقل حسن لا يلتبس عليه المتنبي الكذّاب بالنبي الصّادق؛ بل يعرف ذلك من ملامحه (١٤)، ومن سيرته، ومن أقواله، ومن أفعاله، قال تعالى:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٩٥٣)، ومسلم (١٦٠) من حديث عائشة رهياً.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٥٤٧)، ومسلم (٢٣٤٧) من حديث أنس عظيه.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٧)، ومسلم (١٧٧٣).

<sup>(</sup>٤) قال عبد الله بن رواحة وَ الله يهدح النبي عَلَيْ: لَو لَم تَكُن فيهِ آياتٌ مُبَيِّنَةٌ كَانَت بَديهَتُهُ تُنبيكَ بِالخَبَرِ الإصابة ٧٥/٤.

﴿ هَلَ أُنْبِثُكُمْ عَلَى مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيَطِينُ ﴿ تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكٍ أَيْمِ ﴿ يُلْقُونَ السَّعَاءَ]. السَّعْعَ وَأَحَنَّرُهُمْ كَلَاِبُونَ ﴾ [الشعراء].

فالصواب: أن النبوة تثبت بأدلةٍ كثيرة، ولا يتوقف إثبات النبوة على مجرد المعجزات.

وتأمل قولَه عَنْ وَمَا كُنتَ لَتْلُوا مِن قَبْلِهِ مِن كِنَابٍ وَلَا تَخْطُهُ اللهِ مِن كِنَابٍ وَلَا تَخْطُهُ بِيَمِينِكَ إِذَا لَارْتَابَ ٱلمُبْطِلُونَ ﴿ العنكبوت الممن أدلة صدقه عَلَمُ أنه جاء بهذا الكتاب العظيم، وهو عَلَمُ أمي لا يقرأ ولا يكتب؛ بل يكتب ويقرأ له أصحابُه عَلَيْهُ.

فكونه بهذه المثابة من الصدق، والأمانة، والطهر، والشرف، والفضائل، ولا يقرأ، ولا يكتب، ولا اتصل بأحد يمكن أن يتلقى عنه، ثم يأتي بهذا القرآن العظيم المحكم؛ هذا أعظم دليل على صدقه، قال تعالى: ﴿وَقَالُوا لَوَلا أُنزِكَ عَلَيْهِ ءَايَنَ مِن رَبِّهِ قُلَ إِنّمَا ٱلْآيَكَ عِندَ اللهِ وَإِنّمَا أَنْ نَذِيرٌ مُبِينُ فِي أَوْلَمَ يَكُفِهِم أَنّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ يُتلَى عَلَيْهِم وَإِنّما أَنْ نَذِيرٌ مُبِينُ فِي أَوْلَمَ يَكُفِهِم أَنّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ يُتلَى عَلَيْهِم إِن فَاللهِ فَرْكَى فِي فَرْمِنُونَ فِي وَالعَنكِوت].



# من خصائصه ﷺ أنه خاتم الأنبياء، وسيد المرسلين

قوله: «وإنه خاتم الأنبياء، وإمام الأتقياء، وسيد المرسلين».

أي الذي ختم به الأنبياء فلا نبي بعده، وقد دل على ذلك قوله سبحانه: ﴿مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبّاً أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ النّبِيَّانَ ﴾ [الأحزاب:٤٠]، وقال تعالى: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ [آل عمران:١٤٤] فجميع الرسل والأنبياء قد مضوا قبله، فلا نبي ولا رسول بعده ﷺ.

وقد دلت نصوصٌ كثيرة من السنة على أنه ﷺ لا نبي بعده، فمن أسمائه ﷺ العاقب وهو الذي جاء بعد الأنبياء، فلا نبى بعده (١٠).

وفي حديث ثوبان ﷺ عن النبي ﷺ: «إنه سيكون في أمتي كذابون ثلاثون كلهم يزعم أنه نبي، وأنا خاتم النبين لا نبي بعدي (٢).

وهذه قضية معلومة من دين الإسلام بالضرورة ليس في ذلك اختلاف ولا خفاء؛ بل هو أمرٌ ظاهر مثل الشمس، ومن شك في أنه ﷺ خاتم النبيين فهو كافر، فضلا عن من يدّعي النبوة، أو يُصدق مدعيها.

إذًا؛ فلا بد في شهادة أن محمدًا رسول الله من الإيمان بأنه خاتم الأنبياء.

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص٨٤.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد ٧٧٨/، وأبو داود (٤٢٥٢) والترمذي (٢٢١٩) وصححه، ونحوه في البخاري (٣٦٠٩)، ومسلم في الفتن (١٥٧) من حديث أبي هريرة ﷺ.

ولا بد من الشهادة بأنه ﷺ رسول إلى جميع الناس، وهذه \_ أيضًا \_ من ضرورات الدين، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨] ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ [لتكثم جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨] ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ [الفرقان] ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ [الفرقان] ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ [الفرقان] ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ [الأنبياء].

فمن اعتقد أن أحدًا يسعه الخروج عن شريعة محمد ﷺ فهو كافر، فضلا عن من ادعى ذلك لنفسه.

ومن اعتقد أن اليهود والنصارى لا يلزمهم اتباع محمد على فهو كافر، قال النبي على: «والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب النار»(۱)، وقال على: «لو كان موسى حيًا ما وسعه إلا اتباعى»(۲).

وعيسى على ينزل في آخر الزمان، ويحكم بشريعة محمد على الخروجُ فشريعة محمد على الخروجُ لازمة لجميع البشرية، ولا يسع أحدًا الخروجُ عن شريعته على .

قوله: «وإمام الأتقياء».

الأتقياء: جمع تقي، وإمامهم - أي - مُقدّمَهُم، فجميع المتقين من النبيين فمن دونهم إمامهم مطلقًا محمد ﷺ، لكن يمكن للإنسان أن يكون إمامًا لجنس من المتقين، ولهذا كان من دعاء عباد الرحمن: ﴿وَاجْعَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴾ [الفرقان:٧٤]، فيمكن أن تقول: اللهم اجعلني إمامًا للمتقين - أي - قدوة في الخير، ويقتدي به المتقون.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٥٣) من حديث أبي هريرة رياليه.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي شيبة ١٣/٤٥٩، وأحمد ٣/٣٣٨ من حديث جابر رهجي انظر: إرواء الغليل ٦/٣٤.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٥٥) من حديث أبي هريرة رهيه.

قوله: «وسيد المرسلين».

أي: أفضلهم، ودليل ذلك قوله ﷺ: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة»(١).

أي: هو أفضل ذرية آدم من أولهم إلى آخرهم بما فيهم من الأنبياء والمرسلين، ومن الأدلة \_ أيضًا \_: أنه يوم القيامة عندما يطلب الناس الشفاعة من آدم، وأولي العزم فيترادونها حتى ينتهي الأمر إلى النبي فيهر، فيقول: «أنا لها، فأستأذن على ربي، فيؤذن لي ويلهمني محامد أحمده بها لا تحضرني الآن، فأحمده بتلك المحامد، وأخر له ساجدًا، فيقال: يا محمد ارفع رأسك، وقل يسمع لك، وسل تعط، واشفع تشفع»(٢).

وهذا هو المقام المحمود الذي خصَّهُ الله به وفضَّلهُ به قال تعالى: ﴿عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا﴾ [الإسراء: ٧٩] (٣).

ولا شك أن الأنبياء والرسل متفاضلون بنص القرآن، فأفضلهم على الإطلاق محمد على ويليه إبراهيم، ويليه بقية أولو العزم، وهم في المشهور عند أهل العلم خمسة: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، وعيسى، ومحمد، وهم المذكورون في قوله تعالى: ﴿وَإِذَ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَقَهُم وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَم وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِيمُنَقًا غَلِيظًا ﴿ وَمِنكَ وَمِن نُوج وَإِبْرَهِيم وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَم وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِيمُنَقًا غَلِيظًا ﴿ وَمَنكَ وَمِن نُوج وَإِبْرَهِيم وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَم وَأَخَذَنَا مِنْهُم مِيمُنَقًا غَلِيظًا ﴿ وَالأَحزابِ]، وقوله تعالى: ﴿ فَرَا لَكُم مِن الدِّينِ مَا وَصَىٰ بِهِه نُومًا وَالَّذِي الله وَمَا وَالَّذِي الله وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ﴿ الشورى: ١٣] إذًا؛ فأفضل أَوْحَيْنَا إِلْتِكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عِلْم وَافضلهم الخليلان، فالله تعالى قد أخبر الأنبياء والرسل هم أولو العزم، وأفضلهم الخليلان، فالله تعالى قد أخبر أنه اتخذ إبراهيم خليلا ﴿ وَأَعْذَا الله اتخذه خليلًا كما اتخذ إبراهيم خليلًا ﴿ النساء: ١٢٥]، وأخبر النبي عَلَيْ أن الله اتخذه خليلًا كما اتخذ إبراهيم خليلًا ﴿ الله النَّالِي الله الله الله الله الله الله النَّالِي الله الله الله النَّالِي الله النَّالِي الله النَّالِي الله الله النَّالِي الله النَّالَّالِي الله النَّالِي الله الله النَّالِي الله الله النَّالِي الله النَّالِي

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٢٧٨) من حديث أبي هريرة رهيد.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧٥١٠) ومسلم (١٩٢) من حديث أنس ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ١٥/ ٤٣.

<sup>(</sup>٤) سيذكره بلفظه في ص٩٥.

أما جاء من النهي عن التفضيل في قوله ﷺ: "لا تفضلوا بين أنبياء الله" فهذا محمول عند أهل العلم على التفضيل على وجه التعصب الذي يتضمن تنقُص الآخر، كما يبينه سبب الحديث الصحيح: أن يهوديًا عرض سلعة له فأعطي بها شيئًا كرهه فقال: لا والذي اصطفى موسى ﷺ على البشر، فسمعه رجل من الأنصار فلطم وجهه، قال: تقول والذي اصطفى موسى شلا على البشر ورسول الله لله بين أظهرنا! فذهب اليهودي إلى رسول الله الله فقال: يا أبا القاسم إن لي ذمة وعهدًا، وقال: فلان لطم وجهي، فقال رسول الله الله المصت وجهه»؟ قال: قال يا رسول الله والذي اصطفى موسى الله على البشر، وأنت بين أظهرنا، قال: فغضب رسول الله الله عمرف الغضب في وجهه، ثم أظهرنا، قال: فغضب رسول الله الله على المضور، فيصعق من في قال: "لا تفضلوا بين أنبياء الله، فإنه ينفخ في الصور، فيصعق من في السلموات ومن في الأرض إلا من شاء الله، قال: ثم ينفخ فيه أخرى فأكون أول من بعث فإذا موسى الله آخذ بالعرش فلا أدري أحوسب بصعقته يوم الطور أو بعث قبلي" (١٠).

فالنهي عن التفضيل على سبيل التعصب، أو الذي يتضمن تنقص الأنبياء، أما التفضيل لبيان الواقع ولاعتقاد الحق، وإنزال كل منزلته فهذا لا بد منه، فالرسول على نوه بفضله؛ لأنه لا يُعلم إلا من جهته أو من القرآن، والله تعالى نص على التفاضل بين الأنبياء ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُ مِنْ عَلَمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَعَ الْبَيْنَتِ وَآيَدَنَا عُرُوح الْقُدُسِ اللهِ [البقرة: ٢٥٣].



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٤١٤)، ومسلم (٢٣٧٣) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

### إثبات الخلة له ﷺ كإبراهيم ﷺ

#### وقوله: «وحبيب رب العالمين».

"حبيب" بمعنى محبوب له في ، والله تعالى يحب الرسل والأنبياء، والصالحين، وكل مؤمن له حظ من محبة الله تعالى؛ فإن الله تعالى يحب المتقين، والتوابين، والمتطهرين، والمقسطين، والصابرين، والمجاهدين ﴿إِنَّ اللهَ يُمِثُ اللِّينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا كَأَنَّهُم بُنَيْنُ مُرَصُوصٌ ﴿ إِنَّ اللهَ يُمِثُ اللِّينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا كَأَنَّهُم بُنَيْنُ مُرَصُوصٌ ﴿ إِلهَ الصف الدّ العالمين لا تظهر فيه خصوصية؛ فكل نبي، وكل مؤمن فهو حبيب لرب العالمين، فمثلا: على على على عليه حبيب رب العالمين قال النبي على الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، وعباد الله ورسوله، وعباد الله ورسوله، الما المحبة مشتركة بين جميع المؤمنين، وعباد الله الصالحين.

أما الخلة فمن خصائصه على مع إبراهيم على والخلة أعلى مراتب المحبة؛ فالخليل هو أحب العباد إلى الله، والله أخبر في كتابه أنه اتخذ إبراهيم خليلًا ﴿وَأَتَّخَذَ اللهُ إِبْرَهِيمَ خِلِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٥] وثبت في السنة الصحيحة أن الله اتخذ محمدًا على خليلًا، ففي الحديث الصحيح أن النبي على قال: «ألا إني أبرأ إلى كل خِلِّ من خِلِّه، ولو كنت متخذًا خليلًا لاتخذت أبا بكر خليلًا، إن صاحبكم خليل الله (٢)، وفي الحديث

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٠٠٩)، ومسلم (٢٤٠٦) من حديث سهل بن سعد رهيا.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۳۸۳) من حدیث ابن مسعود ﷺ.

الآخر: "إن الله اتخذني خليلًا كما اتخذ إبراهيم خليلًا "() فإبراهيم ومحمد خليلًا رب العالمين، ففيه إثبات صفة المحبة لله، وأنه يحب إبراهيم ومحمدًا محبة تامة، وذلك؛ لأنهما أكمل الأنبياء توحيدًا، ومباعدة من الشرك والمشركين، فكان المناسب أن يقول المؤلف: (وخليل رب العالمين).

وكثيرٌ من الصوفية يعبر عن الرسول ﷺ بأنه (حبيب الله) ويرددون مثل هذا، ولا يعلمون أن هذه ليس فيها خصوصية، ومزيّة بيّنة (٢).

وقد روي أن النبي عَلَيْ قال: «إن إبراهيم خليل الله... وأنا حبيب الله ولا فخر» (٢) فجعل الخلة لإبراهيم، والمحبة له، وهو حديث ضعيف معارض للأحاديث الصحيحة، ولا يصح سندًا ولا متنًا.



<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٥٣٢) من حديث جندب ﴿ ﴿ ا

<sup>(</sup>٢) العبودية ص٢٠٤، وروضة المحبين ص٤٧، وانظر: ص١٩٨.

<sup>(</sup>٣) رواه الدارمي (٤٧)، والترمذي (٣٦١٦) \_ وقال: حديث غريب \_ من طريق: زمعة بن صالح، عن سلمة بن وهرام، وزمعة ضعيف، وسلمة ضُعِّف، وخصوصًا إن روى عنه زمعة. تهذيب التهذيب ١/ ٦٣٥، و٢/ ٧٩.

## حكم دعوى النبوة بعد محمد ﷺ

#### قوله: «وكل دعوى النبوة بعده فغيّ وهوى».

هذا نفيٌ وإبطال لدعوى النبوة بعد النبي ﷺ، وهذا هو مقتضى أنه خاتم الأنبياء، فيعلم بالضرورة أن خاتم الأنبياء، فيعلم بالضرورة أن كل دعوى للنبوة بعده فهي دعوى باطلة، وهي من الغي ضد الرشد، ومن الهوى ضد الهدى.

فكل دعوى النبوة بعد مبعثه على سواء كانت في حياته أو بعد مماته فهي دعوى باطلة، ومن يدعي النبوة بعد رسالته على فهو من أكذب وأظلم المخلق قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَىٰ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَن قَالَ سَأُنِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴿ [الأنعام: ٩٣].

وقد ادعى النبوة في حياته على مسيلمة الكذاب، والأسود العنسي (١)، وادعاها غيرهما بعده على وأخبر على عن ذلك كما في حديث ثوبان هلي: "إنه سيكون في أمتي كذابون ثلاثون كلهم يزعم أنه نبي، وأنا خاتم النبين لا نبي بعدي (٢) فكل من يدعي النبوة فهو كذاب، ولا نحتاج إلى أن ننظر فيما عنده إلا لبيان كذبه لمن قد يلتبس عليه أمره.



<sup>(</sup>۱) البخاري (۳۲۲۰ و۳۲۲۱)، ومسلم (۲۲۷۳ و۲۲۷۲).

<sup>(</sup>٢) تقدم في ص٩١.

# عموم بعثته ﷺ للجن والإنس

قوله: «وهو المبعوث إلى عامة الجن، وكافة الورى».

وهو ﷺ المبعوث إلى عامة الجن، وكافة الورى \_ أي \_ الناس، وكلام الطحاوي فيه مراعاة للسجع لينسجم هذا الكلام مع ما تقدم من العبارات.

فهو ﷺ مرسل إلى الثقلين ـ الجن والإنس ـ وهذا تقريرٌ لعموم رسالته ﷺ، وهذا معلومٌ من الدين بالضرورة (١)، ولا يكون الإنسان شاهدًا بأن محمدًا رسول الله حتى يشهد بأنه رسول الله إلى الناس كافة قال تعالى: ﴿ قُلُ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللَّهِ إِلْيَكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الاعراف:١٥٨]، ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ [سبأ: ٢٨] إلى غير ذلك من الآيات.

ومن الأدلة على إرساله للجن سورة الجن، والآيات من سورة الأحقاف، وخطاب الثقلين في سورة الرحمن. قال تعالى: ﴿قُلْ أُوحِىَ إِلَنَ السَّمْعَ نَفَرُ مِنَ ٱلِجِنِ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرَّهَانًا عَجَبًا ۞ يَهْدِئَ إِلَى الرُّشَدِ فَعَامَنَا بِهِدُ وَلَن نُشْرِكَ بِرَيِّنَا أَحَدًا ۞ [الجن] إلى آخر السورة.

وفي سورة الأحقاف ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ۚ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمًا حَضَرُوهُ قَالُوٓا أَنصِتُوا أَنصِتُوا فَكُمّا قُضِى وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ ﴿ ﴾ [الأحقاف] الآيات.

وفي سورة الرحمٰن ذكر الله خلق الثقلين، وخاطبهما وذكر جزاءهما قال تعالى: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظُ مِن

<sup>(</sup>١) انظر: إيضاح الدلالة في عموم الرسالة للثقلين لشيخ الإسلام ابن تيمية.

نَّارٍ﴾ [الرحمٰن:٣٥]، ﴿فَيَوَمَيِذِ لَا يُسَتَلُ عَن ذَلْبِهِ؞ إِنسُّ وَلِلا جَـَآنُّ ﴿ الرحمٰن]، وفـــي الـــــــــواب ﴿وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴿ فَإِلَّيْ ءَالَآهِ رَبِيْكُمَا ثُكَلِّبَانِ ۞﴾ [الرحمٰن] إلى آخر السورة.

ويظهر من آيات الأحقاف أن موسى ﷺ كذلك مرسل إلى الجن قال تعالى: ﴿وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ الْجِنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَضِيَ وَلَوْ إِلَى فَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴿ قَالُواْ يَنقُومَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كَتَبًا أَنْ مِنْ بَعَدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ [الأحقاف: ٢٩ ـ ٣٠].

واختلف الناس هل من الجن رسل، أم الرسل كلهم من الإنس؟

جمهور أهل العلم على أن الرسل من البشر، وأما الجن فمنهم دُعاة ونُذُر (١)، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِم مِّنَ أَمْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِم مِّنَ أَهْلِ الْفُرَى ﴾ [يوسف:١٠٩] وإذا صح وعلم بالوحي أن الرسول ﷺ مرسل إلى الجن، وموسى كذلك؛ علم أن إرسال الإنس إلى الجن يحصل به قيام الحجة عليهم.

واستدل أهل القول الثاني بقول الله تعالى: ﴿ يَهُمَّ مَا لَإِنِ وَٱلْإِنِسِ اللهِ عَالَى : ﴿ يَهُمَّ مَا لَا مَا اللهِ اللهُ ال

وقال الجمهور: إن هذه الآية محتملة وليست صريحة، والمراد من المجموع؛ لأن الخطاب للجميع.

والأمر في هذا سهل؛ والمقصود: أن الجن والإنس كلهم مكلفون، وقد خلقهم الله لعبادته، وأقام الحجة عليهم، ومنهم جميعًا المؤمن والكافر، والصالح والطالح.

والجن عالَمُ غيب وإن ظهروا للناس وتمثلوا بأشكال مختلفة، وهم

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٩/ ٥٦١، ومجموع الفتاوى ٤/ ٢٣٤، وطريق الهجرتين ص٤١٦.

كثير، ويعيشون على الأرض مع الناس، ولهم صفاتهم، ويأكلون ويشربون ويتوالدون، ومنهم الذكور والإناث، قال تعالى: ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلِّإِنِ مَبْوُدُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنِّ فَزَادُوهُم رَهَقًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ القرآن والسنة من الإخبار عنهم شيءٌ كبير، ومن ينكر وجود الجن؛ فهو كافر.



## فضل رسالته، وكمال شريعته ﷺ

#### وقوله: «بالحق والهدى، وبالنور والضياء».

أي فمحمد على مرسل بالحق والهدى، والنور والضياء، والمؤلف ينوع في التعبير، فهو على مرسل إليهم بالحق، وهو ضد الباطل، وبالنور والضياء، يدل على ذلك قوله والهدى، وهو ضد الضلال، وبالنور والضياء، يدل على ذلك قوله تعالى: ﴿هُو الَّذِي أَرْسَلْنَكَ بِالْهَ بِالْهُ بِالْهُ مِنْ وَيَذِيزُ الْحَقِ الْمَاسِدِةِ الْمَوْدِ الْمَوْدِ الْمَوْدِ الْمَوْدِ الْمَوْدِ الْمَوْدِ الْمَوْدِ الْمَوْدِ الْمَوْدِ الله على نور وهدى الأمور الاعتقادية والعملية، وهذا الحق الذي جاء به على نور وهدى الناس كما قال تعالى: ﴿فَالْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ اللّذِي أَنْزَلَنا ﴾ [التغابن: ٨]، وقال تعالى: ﴿فَالْمِنُوا بِهِ وَعَزَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَبَعُوا النُّورَ الَّذِي أَنْزِلَ اللهِ مَعَلَّدُ وَالْمَورِ المهتدون طريق مَعَمُّرُ أُولَاتِكَ هُمُ الْمُغْلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] نورٌ يبصر به المهتدون طريق السعادة، ومن حرم هذا النور؛ تخبط في ظلمات الجهل والغفلة والكفر، وأكثر البشرية تتخبط في الظلمات فلا طريق لمعرفة الحقائق، وتمييز الحق من الباطل، والحلال والحرام إلا طريق الوحي.

فهذا الذي ذكره المؤلف جملة من خصائص الرسول على، وله خصائص كثيرة فُضِّل بها على سائر الأنبياء، منها ما يختص به، ومنها ما يتعلق بأمته، مثل قوله على: "أعطيت خمسًا لم يعطهن أحد قبلي: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا؛ فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصلٌ، وأحلت لي المغانم ولم تحل لأحد قبلي، وأعطيت الشفاعة، وكان النبي يبعث إلى قومه تحل لأحد قبلي، وأعطيت الشفاعة، وكان النبي يبعث إلى قومه

خاصة، وبعثت إلى الناس عامة "(١)، وفي حديث آخر: "فُضِّلتُ على الأنبياء بست: أعطيت جوامع الكلم، ونصرت بالرعب، وأحلت لي الغنائم، وجعلت لي الأرض طهورًا ومسجدًا، وأرسلت إلى الخلق كافة، وختم بي النبيون "(٢).

وخصائص الرسول ﷺ كثيرة عُني أهل العلم بجمعها (٣).

وحقه على أمته الإيمان به، وبما جاء به، ومحبته فوق محبة الأهل والولد والمال والنفس، قال النبي على: «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما...» الحديث (3).

وقال ﷺ: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين» (٥).

وتحقيق متابعته على تكون بامتثال أمره، واجتناب نهيه، وتصديقه بكل ما أخبر به، والتقيد في عبادة الله بما جاء به على، ومن ذلك تحكيمه على والتحاكم إلى شريعته، قال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ كَا يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَّجًا مِمَّا فَضَيّتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِّيمًا ﴿ فَي النساء].

والناس في شأن الرسول ﷺ ثلاثة أقسام:

منهم: من يغلو فيه على ويجعل له بعض خصائص الإلهية.

ومنهم: الجافون المقصرون، وشرهم المكذبون له، وكذلك

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٣٥) ـ واللفظ له ـ، ومسلم (٥٢١) من حديث جابر ﷺ.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٥٢٣) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ ا

<sup>(</sup>٣) كا السول في خصائص الرسول لابن الملقن، و الخصائص الكبرى للسيوطي، و خصائص المصطفى بين الغلو والجفاء الصادق بن محمد.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٦)، ومسلم (٤٣) من حديث أنس ﷺ.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (١٥)، ومسلم (٤٤) من حديث أنس ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ .

المعرضون عن سنته، والمقصرون في تحقيق متابعته وطاعته وتحكيمه ﷺ.

والوسط من آمن به وصدقه، واتبع أمره، وترك نهيه، وعبد الله بشرعه.



## عقيدة أهل السنة في القرآن، والرد على المخالفين

وقوله: «وإن القرآن كلام الله، منه بدا بلا كيفية قولًا، وأنزله على رسوله وحيًا، وصدقه المؤمنون على ذلك حقًا، وأيقنوا أنه كلام الله تعالى بالحقيقة، ليس بمخلوق ككلام البرية، فمن سمعه فزعم أنه كلام البشر فقد كفر، وقد ذمه الله وعابه وأوعده سقر، حيث قال تعالى: ﴿سَأَسْلِهِ سَنَرَ المدثر] فلما أوعد الله بسقر لمن قال: ﴿إِنّ هَذَا إِلّا قَوْلُ ٱلبَشَرِ ﴿ وَمَن المدثر] علمنا وأيقنا أنه قول خالق البشر، ولا يشبه قول البشر، ومن وصف الله بمعنى من معاني البشر فقد كفر، فمن أبصر هذا اعتبر، وعن مثل قول الكفار انزجر، وعلم أنه بصفاته ليس كالبشر».

<sup>(</sup>١) ص ٨٤.

الحروف دون المعاني، ولا المعاني دون الحروف (١)، ﴿الَّمَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

وقوله: «منه بدا» أي: ظهر. أو بدأ: ابتدأ ظهوره ونزوله من الله، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿تَنزِيلُ الْكِنَٰبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴿ الزَمر]، ﴿ قَارِيلُ مِّنَ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴿ النَّمَانُ الرَّحِيمِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقوله: «بلا كيفية» يعني: بلا كيفية معقولة لنا، لا بد من هذا التقييد، فلا نقول: إن الله تكلم على هيئة كذا وكذا، أو بصفة كذا وكذا.

وقوله: «قولًا» مصدرٌ مؤكّد لقوله: «منه بدا بلا كيفية»، أي: بدا من الله كلامًا مسموعًا، سمعه جبريلُ، وبلغه محمدًا ﷺ، وأهل السنة يقولون: «إن القرآن كلام الله منزلٌ غير مخلوق، منه بدا، وإليه يعود» (١)، ومعنى: «إليه يعود»: ما ورد في الآثار: أن القرآن يُسرى عليه في آخر الزمان، ويرفع من الصدور والمصاحف، فلا يبقى له وجودٌ في الأرض (٢). وهذا عندما يُعَطّل، وينتهي الأجل المعدود والمحدود بتكليف العباد، وأمرهم ونهيهم بهذا القرآن.

وقوله: «وأنزله على رسوله وحيًا» بدأ من الله قولًا، وأنزله وحيًا على رسوله محمد على بواسطة الرسول جبريل على قال تعالى: ﴿نَزَلَ بِهِ الرُّيُ مَا الرُّيُ مَا الرَّيْ اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

<sup>(</sup>١) الواسطية ص١٩٧.

<sup>(</sup>٢) مصنف عبد الرزاق ٣/ ٣٦٢، ومصنف ابن أبي شيبة ٥٢٨/١٥، وسنن الدارمي ٢/ ٨٩٥، وانظر: الدر المنثور ٥/ ٣٣٤ ـ ٣٣٦. وذكر شيخ الإسلام في مناظرة الواسطية ص١٧٤: أن الحافظ أبا الفضل بن ناصر، والحافظ أبا عبد الله المقدسي جَمَعَا ما في ذلك من الآثار عن النبي على، والصحابة، والتابعين.

[الشعراء]، وقال ﷺ: ﴿فَإِنَّمَا يَسَرْنَنُهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْمًا لَٰذًا ۞﴾ [مريم].

وقوله: «وصدقه المؤمنون على ذلك حقًا» صدق المؤمنون الرسول على فيما جاء به تصديقًا، والنبي على لما أرسله الله ودعا الناس رموه وسفّهوه، ووصفوه بالشعر، والكهانة، والجنون، والسحر، وصدّقه من صدقه، وأول من صدقه خديجة بنت خويلد الما أم المؤمنين السيدة العظيمة، وفازت بهذا الفضل العظيم، ثم آمن به بعض الناس على قلة من الأحرار والعبيد: واحد، واثنين، وثلاثة، حتى تتابع الناس على الإيمان، حتى دخلوا في دين الله أفواجًا، وهؤلاء المؤمنون صدّقوا بأن القرآن كلام الله، وأن محمدًا على رسول الله، وأن ما جاء به من عند الله.

وقوله: «حقًا» مصدر مؤكّد لقوله: «صدقه»؛ كأنه قال: صدقوه تصديقًا، والمصدر المؤكّد يشترط أن يكون من لفظ الفعل، كما إذا قلت: قمت وقوفًا.

وقوله: «وأيقنوا أنه كلام الله تعالى بالحقيقة، ليس بمخلوق ككلام الله على البرية» أي: وأيقن المؤمنون الذين صدَّقوا: أن القرآن كلام الله على الحقيقة لا المجاز، والمعطلة من الجهميّة والمعتزلة يقولون: إنه كلام الله، لكنه مخلوق، فإضافته إلى الله إضافة مخلوق إلى خالقه، فليس هو كلام الله على الحقيقة؛ لأنهم يعتقدون أن الله لا يتكلم!

إذًا؛ فالقرآن عندهم ليس كلامًا تكلم الله به، ولا يخصون القرآن به بهذا؛ فكل كلام الله عندهم مخلوق حتى الخطاب الذي نودي به موسى عليه في الوادي المقدس زعموا أن الله خلق كلامًا في الشجرة سمعه موسى!

وردَّ عليهم أهل السنة بأن هذا يقتضي أن الشجرة هي التي قالت: ﴿ إِنَّنِىَ أَنَا اللهُ إِلَا أَنَا ﴾ [طه: ١٤]؛ لأن الله إذا خلق كلامًا في بعض مخلوقاته؛ فالكلام لا يوصف به إلا من قام به الكلام.

وهذه المسألة هي التي نشأت عنها فتنة القول بخلق القرآن، حتى

حُمل الناس على هذه البدعة بالقوة، وامتُجِن العلماء، وعلى رأسهم إمامُ أهل السنة الإمامُ أحمد كَثَلَلهُ(١).

والقول بخلق القرآن قول مبتدع باطل مبني على باطل، فهو مبني على أن الله لا يقوم به كلام، وهذا قولُ الجهميةِ والمعتزلةِ.

وأما الأشاعرةُ فمذهبهم في القرآن ملفق، فيثبتون الكلام لله، ويقولون: إنه تعالى متكلم، والكلام يقوم به (٢).

لكن ما هو الكلام الذي يثبتونه؟ يقولون: إن كلام الله معنى نفسي قديم واحد.

هذا ضابط كلام الله عندهم، فهو عندهم: معنى واحدٌ قديم قائم به سبحانه لازمٌ لذاته لا تتعلق به المشيئة، ليس بحروف وأصوات، ولا يسمع من الله، هذا تحرير مذهبهم.

وعلى هذا؛ فالقرآن المسموع، المتلو، المحفوظ، المكتوب؛ عبارة عن ذلك المعنى النفسي!

إذًا؛ فحقيقة قولهم: إن هذا القرآن مخلوقٌ للدلالة على ذلك المعنى النفسى.

فالجهمية والمعتزلة والأشاعرة كلهم يقولون: القرآن كلام الله، لكن كل على أصله.

فالجهمية والمعتزلة: يريدون أنه مخلوقٌ لله، وإضافته إلى الله من إضافة المخلوق إلى الخالق. والأشاعرة يقولون: إنه كلام الله، فهذا الكلام المكتوب في المصاحف دليلٌ على المعنى النفسي، وفي هذه

<sup>(</sup>۱) انظر: «ذكر محنة الإمام أحمد» لحنبل بن إسحاق، و«مناقب الإمام أحمد» لابن الجوزي ص٤٣٢، و«سير أعلام النبلاء» ٢٣٢/١١.

<sup>(</sup>٢) انظر مذاهب الناس في كلام الله، وتقرير مذهب أهل السنة في: منهاج السنة ٣٥٨/٢، ومجموع الفتاوى١٦٢/١٢، والكافية الشافية ص٤٧، ومختصر الصواعق ١٣٠٢/٤.

يقتربون جدًا من الجهمية والمعتزلة، فليس بينهم كبير فرقٍ؛ لأن النزاع في هذا القرآن الذي يحفظه المسلمون، ويسمعونه، ويتلونه، ويكتبونه.

وأهل السنة والجماعة عندهم: أن القرآن كلام الله على الحقيقة كيف ما تصرف: مكتوبًا، ومحفوظًا، ومسموعًا، ومتلوًّا.

فالكلام المكتوب في المصاحف هو كلام الله، وما في صدورِ حَفَظَةِ القرآن هو كلام الله، وما يتلوه التالون هو كلام الله، لكن الصوت صوت القارئ، والكلام المتلو كلام البارئ، وكل عاقل يفرق بين الكلام الذي يبتدؤه المتحدث، وبين كلام غيره حين يقرؤه، فالكلام إنما يضاف حقيقةً إلى من قاله مبتدئًا لا إلى من قاله مبلغًا مؤديًا.

وإذا سمعته ينشد قصيدة للشاعر امرئ القيس؛ فإنك لا تقول: هذا كلام فلان الذي ينشد القصيدة؛ بل تقول: هذا كلام امرئ القيس<sup>(٢)</sup>.

فالقرآن هو «كلام الله تعالى بالحقيقة، ليس بمخلوق»، كما تقول الجهمية والمعتزلة والأشاعرة «ككلام البرية» فالبشر وكلامهم، وأفعالهم، وصفاتهم مخلوقة.

وقوله: «فمن سمعه فزعم أنه كلام البشر فقد كفر، وقد ذمه الله وعابه وأوعده بسقر، حيث قال تعالى: ﴿سَأَمْلِيهِ سَقَرَ﴾».

فمن سمع القرآن فزعم أنه كلام البشر، أنشأه محمد فهو كافر، مكذب للرسول على مفتر على الله تعالى، وعلى رسوله على الله على الله الله على الله

ويشير المؤلف إلى الآيات من سورة المدثر النازلة في الوليد بن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١)، ومسلم (١٩٠٧) من حديث عمر ﷺ.

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل ١/٢٥٩، ومناظرة الواسطية ص١٧٦.

المغيرة، فإنه جاء إلى النبي على فسمع القرآن فَرَقَ له، فجاء إلى قريش فأثنى على القرآن، فعابوه، فلما عيروه بذلك أراد أن يحتفظ بمكانته فأثنى على القرآن، فعابوه، فلما عيروه بذلك أراد أن يحتفظ بمكانته يسأل الله العافية \_ فقال ما أخبر الله به عنه: ﴿ زَنِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا ۞ وَجَعَلْتُ لَمُ مَالًا مَّمْدُودًا ۞ وَبَيِنَ شُهُودًا ۞ وَمَهَدتُ لَمُ تَمْهِيدًا ۞ ثُمُ يَظْمَعُ أَن وَجَعَلْتُ لَمُ مَالًا مَمْدُودًا ۞ وَبَينِ شَهُودًا ۞ سَأْرَهِفُهُ صَعُودًا ۞ إِنَمْ فَكَر وَفَدَر ۞ فَغَيلَ كَيْفَ قَدْرَ ۞ ثُمَ نَظرَ ۞ ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ ۞ ثُمَّ أَذَبر أَن فَيْلَ كَيْفَ قَدْرَ ۞ ثُمَ نَظرَ ۞ ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ ۞ ثُمَّ أَذَبر أَن فَاللَ إِنْ هَذَا إِلّا يَوْلُ الْبَسْرِ ۞ سَأْمُلِيهِ وَلَسْتَكُبَرَ ۞ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلّا يَوْلُ الْبَسْرِ ۞ سَأَمْلِيهِ سَعَمُ ۞ وَمَا أَدَرَاكَ مَا سَعَرُ ۞ لَا نُقِي وَلَا نَذَرُ ۞ لَوَاحَةٌ لِلْبَسْرِ ۞ عَلَيَهَا يَسْعَهُ عَشَرَ ۞ وَمَا أَدَرَاكَ مَا سَعَرُ ۞ لَا نُقِي وَلَا نَذَرُ ۞ لَوَاحَةٌ لِلْبَسْرِ ۞ عَلَيْهَا يَسْعَةً عَشَرَ ۞ وَمَا أَدَرَاكَ مَا سَعَرُ ۞ لَا نُقِي وَلَا نَذَرُ ۞ لَوَاحَةٌ لِلْبَسْرِ ۞ عَلَيْهَا يَسْعَةً عَشَرَ ۞ وَمَا أَدَرَاكَ مَا سَعَرُ ۞ لَا نُقِي وَلَا نَذَرُ ۞ لَوَاحَةٌ لِلْبَسْرِ ۞ عَلَيْهَا يَسْعَةً عَشَرَ ۞ وَمَا أَدَرَاكَ مَا سَعَرُ ۞ لَا لَعْقِ وَلَا نَذَرُ ۞ لَوَاحَةٌ لِلْبَسْرِ ۞ عَلَيْهَا يَسْعَةً عَسُرَ ۞ وَمَا أَدَرَاكَ مَا سَعَرُ ۞ لَا لَهُ فَيْمَ وَلَا لَالْهُ فَوْلُ الْلِسَادِ وَالْمَدُهُ الْمُعْرَالُونَ وَلَا لَالْهُ فَعَلُولُونَا اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللهُ وَلَا لَاللهُ وَلَاللهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَالَهُ وَلَالَهُ لِلللْهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَالَاللهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَالْهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَالَهُ لَلْهُ لَلْهُ عَلَالُهُ لِللْهُ لِلَاللّهُ لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ لَا لَعَلَالُهُ لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا لَا لَذِهُ لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا ل

وقوله: «فلما أوعد الله بسقر لمن قال: ﴿إِنَّ هَٰذَاۤ إِلَّا قَوْلُ ٱلْبَشَرِ﴾ علمنا وأيقنا أنه قول خالق البشر، ولا يشبه قول البشر».

لما علمنا أن الله ذمّ وتوعّد من قال: إنه قول البشر؛ علمنا أنه قول رب العالمين، لا قول البشر، ولا يشبه قول البشر، ولهذا كان القرآن معجزًا تحدى الله الثقلين أن يأتوا بمثله، أو بعشر سور، أو بسورةٍ من مثله، قال تعالى: ﴿قُل لَينِ آجْتَمَعَتِ آلِانسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلَا الْقُرَانِ مَثله، قال تعالى: ﴿قُل لَينِ آجْتَمَعَتِ آلِانسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلَا الْقُرَانِ مَنْ لَهُ يَعْفِهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا فِي الإسراء]، وقال تعالى: ﴿أَمْ يَقُولُونَ السَّطَعْتُم فِن دُونِ اللهِ إِن كُنْتُم صَلاقِينَ ﴿ اللهِ إِن كُنْتُم صَلاقِينَ اللهِ إِن كُنْتُم عَلْمُ اللهِ إِن كُنْتُم عَلْهُ إِن اللهِ إِن كُنْتُونَ اللهِ إِن كُنْتُم عَلَيْقِينَ اللهِ إِن كُنْتُم عَلَيْقِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ إِن كُنْتُم عَلَيْقِينَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره ۲۹/۲۳، والحاكم ٥٠٦/٢ وصححه من حديث ابن عباس وعنه البيهقي في دلائل النبوة ١٩٨/٢، وقال: هكذا حدثناه موصولا، وفي حديث حماد بن زيد، عن أيوب، عن عكرمة قال: جاء الوليد بن المغيرة... وهذا فيما رواه يوسف بن يعقوب القاضي، عن سليمان بن حرب، عن حماد، هكذا مرسلًا. وكذلك رواه معمر، عن عباد بن منصور، عن عكرمة مرسلًا. ورواه أيضا: معتمر بن سليمان، عن أبيه، فذكره أتم من ذلك مرسلًا. وكل ذلك يؤكد بعضه بعضًا.

[يونس]، وقال تعالى: ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّبِ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِۦ﴾ [البقرة:٢٣].

وقوله: «ولا يشبه قول البشر» لا في بيانه وفصاحته، ولا في معناه؛ لاشتماله على المعاني العظيمة، فقد بلغ الغاية في الصدق في أخباره، والعدل في أحكامه ﴿ تَنزِيلُ مِن حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٦]، ﴿ تَنزِيلُ مِن الرَّحَنِ الرَّحَنِ الرَّحَنِ الرَّحَنِ اللَّرَي اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ فَي الرَّحَنِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ فَي الرَّحِيمِ فَي اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ فَي الرَّحِيمِ فَي اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ فَي اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ فَي اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الل

وقوله: «ومن وصف الله بمعنى من معاني البشر فقد كفر، فمن أبصر هذا اعتبر، وعن مثل قول الكفار انزجر، وعلم أنه بصفاته ليس كالبشر».

يعني من شبه الله بخلقه فقد كفر؛ لأنه تكذيب لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَ شَبه الله بخلقه فقد كفر؛ لأنه تكذيب لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كُمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ كُفُواً لَكُمْ يَكُن لَمُ كُفُواً السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [السورى: ١١]، ﴿وَلَمْ يَكُن لَمُ كُفُواً السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الإخلاص].

فالله تعالى ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، قال الإمام نعيم بن حماد (٢): «من شبه الله بخلقه كفر، ومن جحد ما وصف الله به نفسه كفر، وليس فيما وصف الله به نفسه

<sup>(</sup>١) الكشاف ١/ ٦٩، والجامع لأحكام القرآن ١/ ٢٣٨، وتفسير ابن كثير١/ ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) نعيم بن حماد الخزاعي الإمام العلامة صاحب التصانيف كان صلبًا في السنة شديدًا على الجهمية، روى عن: ابن المبارك والفضيل وابن عيينة وغيرهم. وروى عنه: يحيى بن معين والبخاري وأبو داود وغيرهم. قال الخطيب: إن أول من جمع المسند وصنفه نعيم. توفي عام ٢٢٩ه. سير أعلام النبلاء ١/٥٥٥.

ولا رسوله تشبیه»<sup>(۱)</sup>.

وقوله: «فمن أبصر هذا اعتبر».

من أبصر هذا بعقله وبصيرته اعتبر وحذر من حال المكذبين، وانزجر عن المقالات الباطلة، كقول الوليد بن المغيرة، وقول الجهمية والمعتزلة والأشاعرة.

فالقرآن كلام الله، والله تعالى يتكلم بما شاء إذا شاء، وكلام الله يسمعه من شاء الله بلا واسطة.

والأدلة على إثبات كلام الله كثيرة ومتنوعة ففي القرآن قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ هَلَا يَوْمُ يَنفُعُ الصَّلِيقِينَ صِدْقُهُم ﴿ [المائدة:١١٩]، ﴿ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقَ وَهُو يَهْوَ اللَّهُ هَلَا يَوْمُ يَنفُعُ الصَّلِيقِينَ صِدْقُهُم ﴾ [المائدة:١١٩]، ﴿ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقْ الْمُرْسَلِينَ يَهْدِى السَّكِيلُ ﴾ [الأحراب:٤]، ﴿ وَلَمَّا جَلَّهُ مُوسَىٰ تَحْتَلِيمًا ﴾ [النساء:١٦٤]، ﴿ وَلَمَّا جَلَّهُ مُوسَىٰ لِمِيقَلِنا وَكُلَّم مُرْسَىٰ اللّه مُوسَىٰ تَحْتَلِيمًا ﴾ [النساء:١٦٤]، ﴿ وَلَمَّا جَلَّه مُوسَىٰ لِمِيقَلِنا وَكُلَّم مُرْسَىٰ إلاء مراف:١٤٣]، ﴿ فَلَلَّة مَوْ النَّهِ مُوسَىٰ لِمِيقَلِنا وَكُلَّم مُرْسَىٰ إلاء مراف:١٤٣]، ﴿ فَلَلَّقِي عَادَمُ مِن تَنِهِ كَلِّمَتُو فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُو النَّوْمُ النَّويم الله المناجاة والكلام، والكلام، والكلمات، والنداء، والمناجاة.

والله كلم موسى وناداه وناجاه، ناداه بصوت مرتفع، وناجاه بصوت خفي، قال تعالى: ﴿وَنَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبَنَهُ فِيَا ﷺ [مريم]، فموسى كليم الله، ونجي الله؛ لأن الله ناجاه، وهو تعالى يوصف بالمناداة، والمناجاة، والتكليم.

والمخلوق يوصف بالمناداة، والمناجاة، والتكليم، ولكن نقول: ليس التكليم كالتكليم، ولا المناداة كالمناداة، ولا المناجاة كالمناجاة، كما نقول: إن حياته الله اليست كحياة المخلوقين، ولا علمه كعلمهم، ولا قدرته كقدرتهم، فالقول في الصفات واحد ولا فرق، وهذا أصل معقول صحيح.

<sup>(</sup>۱) شرح أصول اعتقاد أهل السنة ۵۸۷/۳، وتاريخ دمشق ۱۲۳/۲۲، والعلو ۱۰۹۳/۲.

## إثبات رؤية المؤمنين لربهم في الآخرة

قال رحمه الله تعالى: «والرؤية حقُّ لأهل الجنة بغير إحاطة ولا كيفية، كما نطق به كتاب ربِّنا: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَإِذِ نَّاضِرَةُ ۞ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ۞ [القيامة]، وتفسيره على ما أراد الله تعالى، وعلمه».

أي رؤية المؤمنين لربهم بأبصارهم ثابتة وواقعة، فيجب الإيمان بأن المؤمنين يرون ربَّهم يوم القيامة عيانًا بأبصارهم.

وقوله: «بغير إحاطة» أي: يرونه ولا يُحيطون به، فلا يرونه رؤية يدركونه بها من كل وجه، فهو تعالى أعظم من أن يُحيط به العباد، فإنهم: ﴿لا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْما ﴾ [طه:١١٠]، وكذلك لا يُحيطونَ به رؤية، قال تعالى: ﴿لَا تُدرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ ﴾ [الأنعام:١٠٣] أي: لا تُحيط به الأبصار.

وقوله: «ولا كيفية» هذا يصح إن أريد به نفي العلم بالكيفية، وإلا فرؤية المؤمن لربه لها كيفية، وله تعالى كيفية، لكن لا نعلمها، فالنفي للكيفية مُتعلِّقٌ بالعلم، فيكون المعنى: بغير إحاطة ولا كيفية معلومة لنا.

ومسألة الرؤية، مسألة عظيمة افترقت فيها الأمة، فأهل السنة والجماعة يؤمنون بأن المؤمنين يرون ربهم يوم القيامة عيانًا بأبصارهم، يرونه في عرصات القيامة - أي: مواقفها -، ويرونه في الجنة، كما يشاء ﴿ وَهُو مُ يَوْمَهُونَ وَيَعمون بالنظر إلى ربهم، ﴿ وُجُوهُ يَوْمَهُو نَافِرَةً فَي يَظُرُونَ فَي الأَية الأخرى: ﴿ عَلَى الْأَرَابِكِ يَظُرُونَ فَي تَعْرِفُ فِي وَجُوهِهِمْ نَضَرَةَ النّعيمِ ﴿ وَالمَافَفِينَ ].

وقد دلَّ على رؤية المؤمنين لربهم القرآن، والسنة المتواترة عن النبي ﷺ (۱)، وأجمع على ذلك أهل السنة والجماعة؛ فأما القرآن فأصرح دليل في ذلك آية سورة القيامة التي ذكرها المصنف: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَإِذِ نَاضِرَةً لَيْ اللهِ النبي اللهُ اللهُ القيامة] أي: بهيَّةٌ مشرِقَةٌ حسنةٌ ﴿إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴿ القيامة] يعني: تنظر إلى ربها، وهذا الفعل: «نَظَرَ» يأتي على وجوه في اللغة العربية (٢):

يأتي متعدِّيًا «بنفسه» فيكون بمعنى الانتظار، قال تعالى: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلُهُ ﴾ [الأعراف: ٥٣] أي: هل ينتظرون إلا تأويله.

ويأتي متعدِّيا برفي فيكون معناه: التفكر، قال تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَنْظُرُواْ فِيَ مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأعراف:١٨٥] وقال تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَنَفَكَّرُواْ فِيَ أَنفُسِمٍ مُ ﴾ [الروم:٨].

ُ ويأتي مُعدًّا بـ (إلى) فيُرادُ به نظر العين، قال تعالى: ﴿أَفَامَرَ يَنْظُرُواۤ إِلَى اللَّهِ مُعدًّا بِ الغاشية: ١٧]. السَّمَآءِ فَوْقَهُمّ ﴾ [ق:٦]، وقال تعالى: ﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ﴾ [الغاشية: ١٧].

ومما استُدلَّ به على إثبات الرؤية من القرآن قُولُه تعالى: ﴿لِلَّذِينَ الْمَسْنُوا الْمُسْنَى وَزِيَادَةً ﴾ [يونس:٢٦]، وقد بيَّن النبي ﷺ أن الزيادة: هي النظر إلى وجه الله الكريم (٣)، وفي معناها: قوله تعالى: ﴿ فَمُ مَا يَشَآءُونَ فِي الْمُ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴿ فَهُمْ مَا يَشَآءُونَ فِي اللهِ الْكَرِيمُ اللهِ الْكَرِيمُ اللهُ الْكَرِيمُ .

كما استدل أهل السنة بقوله تعالى في الكفار: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَإِذِ لَمُحْجُونُونَ ﴿ إِلَى المطففين]، فلو كان المؤمنون لا يرونه؛ لاستووا هم والكفار.

ومما استُدلَّ به من القرآن قوله تعالى: ﴿عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ يَنْظُرُونَ إِنَّ تَعْرِفُ

<sup>(</sup>۱) انظر: الرؤية للدارقطني، شرح أصول اعتقاد أهل السنة ٣/٥٢٠، وحادي الأرواح ٢/٥٢٠، ونظم المتناثر من الحديث المتواتر ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة ١٤/ ٣٧١، وحادي الأرواح ٢/ ٦٢٣.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٨١) من حديث صهيب ﷺ، وانظر: حادي الأرواح ٢٠٩/٢.

<sup>(</sup>٤) شرح أصول اعتقاد أهل السنة ٣/٥١٩، وحادي الأرواح ٢/٦١٧، وتفسير ابن كثير ٧/٧.

في وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ ﴿ المطففين اقيل: ينظر بعضهم إلى بعض، وقيل: ينظرون إلى الكفار وهُم يُعذّبون، فيغتبطون بنعمة الله عليهم أن نجّاهم وعافاهم، وقيل: ينظرون إلى ما أعطاهم الله من النعيم، وقيل: ينظرون إلى ربهم، أقاويل في تفسيرها للسلف (۱) كما هي عادتهم يذكرون بعض ما تدلُّ عليه الآية، لكن قال ابن القيم عَلِيّلهُ: «ولقد هضم معنى الآية من قال: ينظرون إلى أعدائهم يعذبون، أو ينظرون إلى قصورهم وبساتينهم، أو ينظر بعضهم إلى بعض، وكل هذا عدول عن المقصود إلى غيره، وإنما المعنى: ينظرون إلى وجه ربهم، ضد حال الكفار الذين هم عن ربهم لمحجوبون (۱).

وأما السنة فقد تواترت النصوص عن النبي على في إثبات الرؤية، ومن ذلك قوله على: حين سألوه: هل نرى ربنا؟ قال: «هل تضارُّون في القمر ليلة البدر؟» قالوا: لا يا رسول الله، قال: «فهل تُضارُّون في الشمس ليس دونها سحاب؟» قالوا: لا يا رسول الله، قال: «فإنكم ترونه كذلك» (٣)، وقال على: «إنكم سترون ربكم كما ترون هذا القمر لا تُضامُون في رؤيته» (٤).

إذًا؛ رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة ثابتة بالكتاب والسنة، وكذلك بإجماع أهل السنة (٥)، وهي من مطالب المؤمنين، ومما يرجون الفوز به، ولهذا جاء في دعاء النبي ﷺ: «أسألك لذة النظر إلى وجهك (٢٠).

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ٢٢/ ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان ١/١٤.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٤٣٧ و٧٤٣٨)، ومسلم (١٨٢) من حديث أبي هريرة وأبي سعيد رابي المعيد المنابية المنابية المنابعة المنابعة

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٥٥٤)، ومسلم (٦٣٣) من حديث جرير بن عبد الله ﷺ.

<sup>(</sup>٥) الرد على الجهمية ص١٢٢، وحادي الأرواح ٢/ ٢٠٥.

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد  $^{90}/^{90}$ ، والنسائي  $^{90}/^{90}$ ، وصححه ابن خزيمة في التوحيد ص١٢، وابن حبان (١٩٧١) والحاكم  $^{90}/^{90}$  من حديث عمار بن =

ومع هذه الأدلة قد عَميَ عن إثبات الرؤية من لبَّسَ عليهم الشيطان، فأضلَّهم عن سواء السبيل من الجهمية والمعتزلة، ومن وافقهم فقالوا: إنه تعالى لا يُرى، وهذا ليس غريبًا منهم، فالذين ينفون عن الله كل الصفات حقيق بأن يقولوا: إنه تعالى لا يُرى، بل لعل قولهم: إنه لا يُرى هو من لوازم نفيهم لجميع الصفات؛ لأن نفي جميع الصفات يستلزم نفي الذات، والمعدوم لا يُرى، فقولهم بنفي الرؤية مناسبٌ لمذهبهم في التعطيل.

ومن شبهاتهم في ذلك استدلالهم بقوله تعالى: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدَرُ﴾ [الأنعام:١٠٣] فقالوا: معناه لا تراه الأبصار.

وأُجيب (١) عن هذا بأن قوله تعالى: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُ اللهِ اللهُ الل

وقد قيل في تفسير هذه الآية: لا تُدركه الأبصار في الدنيا، أو لا تُدركه أبصار الكفار (٢)، وهذان تفسيران مرجوحان:

أولًا: لأن الإدراك أخصُّ من مطلق الرؤية، وليس المنفي الرؤية.

ثانيًا: على هذا التفسير لا بد من التقييد أو التخصيص، أما على التفسير الأول فالآية على إطلاقها.

ومن صفات ربنا أنه لا تُدركه الأبصار، وهذه صفة سلبية، وتقدم (٣)، أن النفي الذي من صفات الله تعالى لا بد أن يتضمن ثبوتًا،

ياسر را التوحيد ص١٤٠، وصححه ابن خزيمة في التوحيد ص١٤٠، والحاكم ١١٦٠ من حديث زيد بن ثابت را التوحيد ص١٤٠،

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة ۲/۲۱، وبيان تلبيس الجهمية ٤/٠/٤، وعنه في حادي الأرواح ٢/٨١٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٩/ ٤٦٤ \_ ٤٦٥.

<sup>(</sup>۳) ص۳۳.

فأما النفي الذي لا يتضمَّنُ ثبوتًا؛ فلا يدخل في صفاته تعالى، بل كلُّ نفي في صفاته فإنه مُتضمَّنُ إثباتَ نفي إدراك الأبصار له يتضمَّنُ إثباتَ كمال عظمته سبحانه، فلِكمالِ عظمته لا تُدركه الأبصار.

إذًا؛ فهذا نفي مُتضمِّن لإثبات مدح، قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَاللهُ: «ومعلوم أن كون الشيء لا يُرى ليس صفة مدح؛ لأن النفي المحض لا يكون مدحًا إن لم يتضمن أمرًا ثبوتيًا؛ ولأن المعدوم لا يُرى، والمعدوم لا يُمدح، فعلم أن مجرد نفي الرؤية لا مدح فيه»(١).

أما الآيات التي فيها إثبات الرؤية فإنهم يُحرِّفونها، فأظهر آية في الدلالة على إثبات الرؤية: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَهِذِ نَاضِرَةً اللهِ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ اللهِ اللهُ ال

وتقدم أن هذا لا يتفق مع قاعدة اللغة (٢).

وقد جاء في الحديث تشبيه رؤية المؤمنين لربهم برؤية الشمس والقمر، فالمشبّة والمشبّة به هو الرؤية، فشبّة الرؤية بالرؤية، ولم يُشبّة المرئي بالمرئي، فلا يُقال: إن الله تعالى كالشمس والقمر، فقوله ﷺ: «إنكم سترون ربكم كما ترون» يعني: ترون ربكم رؤيةً كرؤيتكم للشمس والقمر، ووجه الشبه بين الرؤيتين:

أولًا: أنها رؤية بصرية لا علمية، ونفاة الرؤية يفسرون هذه الرؤية بالرؤية العلمية، \_ أي \_ يزداد علمهم بالله يوم القيامة، لا أنهم يرونه بأبصارهم.

ثانيًا: أنهم يرونه في العلو كما يُرى القمران في العلو.

ثالثًا: أنها رؤية من غير إحاطة، فالمؤمنون يرون ربهم يوم القيامة من غير إحاطة، كما أن الناس في الدنيا يرون الشمس والقمر من غير إحاطة.

<sup>(</sup>١) منهاج السنة ٢/٣١٩.

<sup>(</sup>۲) ص۱۱۳.

فماذا يصنعون بهذا الحديث وغيره؟!

يزعمون أنها أخبار آحاد، ومن أصولهم الباطلة: أن أخبار الآحاد لا يُحتِجُّ بها في مسائل الاعتقاد!

أو يردونها، طاعنين في بعض رواتها، مع أنهم ليسوا أهلًا أن يتكلَّموا في ذلك.

فقول الجهمية والمعتزلة قولٌ باطل مردود بالكتاب والسنة والإجماع، وإنكار الرؤية كفر؛ لأنه إنكار لأمر معلوم من دين الإسلام بالضرورة، إذ إنه جحد لما دلَّت عليه هذه النصوص المستفيضة من القرآن ومن الحديث، ولما اتفق عليه الصحابة والتابعون لهم بإحسان.

وأما الأشاعرة فيقولون: إنه يُرى لا في جهة! فلا يُرى من فوق ولا تحت، ولا يمين ولا شمال، ولا أمام ولا خلف!

فأضحكوا عليهم العقلاء، وفتحوا بابًا للمعتزلة فاحتجوا عليهم، وكأنهم ما أثبتوا الرؤية. فقول الأشاعرة فيه تلفيق، وهذه عادتهم، فهم في باب الصفات يثبتون بعضًا من الصفات، وينفون كثيرًا منها، وفي الكلام (١) يثبتون الكلام، لكن ليس على الوجه المعقول الذي دلَّت عليه نصوص الكتاب والسنة.

وهكذا الرؤية إثباتهم لها ليس على ما دلت عليه نصوص الكتاب والسنة، بل ولا على الوجه المعقول.

وهذا يرجع إلى أن من أصولهم الباطلة نفي علو الله على خلقه، ويقولون: إن الرؤية تحتاج إلى مقابلة.

نعم فالله تعالى في العلو والعباد ينظرون إلى ربهم كيف شاء ﷺ. وقال صَلِمَه».

<sup>(</sup>۱) ص۱۰۷.

هذه العبارة مضمونها التفويض، يعني: ونحن لا نعلم معاني تلك النصوص، لكن لا يصح أن يُريده المؤلف؛ لأنه أثبت الرؤية، فقال: «بغير إحاطة ولا كيفية» فأثبت رؤية حقيقية، فلا يصح أن يقال: يُريد المؤلف بهذا أنا لا نعلم تفسير ما ورد في هذه النصوص من ذكر الرؤية؛ بل تفسيرها على ما أراد الله!

فإنَّ مراد الله من ذلك أنهم ينظرون إلى ربهم، كما دلت على ذلك السنة الصحيحة الصريحة، فما أراد الله من معانيها معلوم لنا، وما أراد الله من حقائق ذلك وكيفياته هو الذي لا نعلمه، فنحن نعلم مراد الله بقوله: ﴿إِنَّ اللهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾ [النساء: ٥٨] أنه ذو سمع وبصر، هذا مرادٌ معلوم لنا، والله أراد منا أن نعلمه، فعلَّمنا إياه وعرَّفنا به، وهكذا نقول في الرؤية.

وكذلك قول الرسول على: "إنكم سترون ربكم" (١) مراده أن نعلم أننا نرى ربنا يوم القيامة.

والذي يظهر لي من مراد المؤلف بالتفسير: معرفة الحقيقة والكيفية؛ فذلك الذي لا نعلمه، كما سيأتي (٢) في الكلام على التأويل، فكأنه قال: وكيفية ذلك على ما أراد الله وعَلِمَه.



<sup>(</sup>۱) ص۱۱۶.

<sup>(</sup>۲) ص۱۳۶.

#### وجوب التصديق بخبر الرسول ﷺ وحمله على مراده

وقوله كَالله: «وكل ما جاء في ذلك من الحديث الصحيح عن الرسول على فهو كما قال، ومعناه على ما أراد، لا ندخل في ذلك مُتأوِّلين بآراتنا، ولا متوهمين بأهوائنا».

يعني: ما جاء عن الله تعالى في كتابه هو على ما أراده وعَلِمَه، وما جاء عن النبي على وصح من سنته؛ فهو كما قال، فقد قال على: «إنكم سترون ربكم» فسنرى ربنا كما قال، وهذا معناه التصديق، فما جاء عن النبي على من الحديث الصحيح فهو حق كما أخبر، هذا معنى قوله: «كما قال» فنحن نؤمن به مصدقين لخبر الله تعالى، وخبر رسوله على وهذا بيان لوجوب الإيمان بما أخبر الله به، وما أخبر به رسوله على في هذه المسألة وغيرها.

وقوله: "ومعناه على ما أراد" الكلام في هذا كالكلام فيما قبله، فقوله على: "إنكم سترون ربكم" ماذا أراد على أراد الرؤية البصرية، ونعلم أنه أراد ذلك يقينًا، وليس المقصودُ التفويضَ، فنقول: الله أعلم بمراده ومراد رسوله؛ بل نقول: نعم، هو كما قال، ومعناه على ما أراد، ونحن نعلم المعنى الذي أراده من قوله على: "إنكم سترون ربكم"؛ لأنه يخاطبنا بكلام واضح مبين مفسر لا إجمال فيه ولا إبهام، فلا يجوز أن يكون المراد ستعلمون ربكم؛ لأن العباد يعلمون ربهم وهم في الدنيا قبل أن يموتوا: "وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً الله الله على فلا يجوز أن يُراد وخالق كل شيء، وأنه الله الذي لا إله غيره، فلا يجوز أن يُراد وخالق كل شيء، وأنه الله الذي لا إله غيره، فلا يجوز أن يُراد

بقوله ﷺ: «سترون ربكم» يعني: تعلمون، وتكون الرؤية علمية؛ فإنه ﷺ قال: «كما ترون القمر..» وهذا كلام واضح قاطع مبطل لكل التحريفات.

وكلمات الطحاوي هذه توهم التفويض، لكن لا يصح أن نقول: إنه يُفوِّض هذه النصوص؛ لأن التفويض لا يجري إلا على مذهب من ينفى حقيقة الرؤية، والمصنف بريء من هذا، فإنه يثبت الرؤية.

وقوله: «لا ندخل في ذلك متأولين بآرائنا».

التأول بمعنى التأويل، فلا ندخل في ذلك متأولين لتلك النصوص برأينا المحض فنؤولها على خلاف ظاهرها.

قال الإمام ابن تيمية: «إن التأويل صار مستعملا في ثلاثة معان:

الأول: التأويل في اصطلاح كثير من المتأخرين المتكلمين في الفقه وأصوله: صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى احتمال مرجوح لدليل يقترن به.

الثاني: التأويل بمعنى: التفسير وهذا هو الغالب على اصطلاح المفسرين.

الثالث: التأويل بمعنى: الحقيقة التي يؤول إليها الكلام»(١).

والمأثور من هذه المعاني هو الثاني والثالث، وأما الأول فهو اصطلاح حادث، وهو نوعٌ من التفسير، لكن الأصل أن الكلام يُحمل على ظاهره، ولا يجوز صرفه عن ظاهره إلا بدليل يجب المصير إليه، فهذه النصوص لا يجوز صرفها عن ظاهرها، بل يجب إجراؤها على ظاهرها، كالقول في سائر نصوص الصفات، وظاهرها هو إثبات رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة عيانًا بأبصارهم، ولا يجوز صرفها عن هذا الظاهر؛ لأنه ليس هناك حجةٌ صحيحة توجب صرف هذه النصوص عن ظاهرها.

<sup>(</sup>۱) التدمرية ص٢٦٢ باختصار.

وإذا قال الأصوليون: هذا مُؤوَّل، أو مُتأوَّل؛ معناه: أنه مصروف عن ظاهره إلى غيره، لكن تارة يكون بحجة صحيحة، فيكون هذا التأويل صحيحًا، وتارة يكون ذلك التأويل بغير حجةٍ صحيحة، كتأويل المبتدعة للنصوص المخالفة لأصولهم، فكل تأويلات المبتدعة للنصوص المخالفة لأصولهم من نوع التأويل الباطل، والاسم المطابق لتأويلهم، هو التحريف؛ فإن صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى احتمالٍ مرجوح، أو صرفه عن ظاهره إلى غيره بغير دليل يوجب ذلك، هو من تحريف الكلم عن مواضعه.

#### قوله: «ولا متوهمين بأهوائنا».

ولا نتوهم فيها خلاف ظاهرها بدافع الهوى؛ فإن من التأويل ما لا دليل عليه غير وهم باعثُه الهوى؛ فإن الإنسان إذا كان له هوى في شيء يكون في عقله تصورات واعتقادات تنبعث من هواه، وهذا هو الذي يرمي إليه المؤلف بقوله: «لا ندخل في ذلك متأولين بآرائنا» فنحرف النصوص ونصرفها عن ظاهرها بموجب آراء وشبهات، بل يجب أن نُجري النصوص على ظاهرها، ونفهمها على موجب ما دل عليه اللسان العربي، وعلى فهم السلف الصالح؛ فإن أي فهم لآية أو حديث يتناقض مع فهم الصحابة، أو فهم السلف الصالح؛ فهو باطل.

وقوله: «فإنه ما سلم في دينه إلا من سلّم لله على ولرسوله على ورد علم ما اشتبه عليه إلى عالمه». هذا تعليل لقوله: «لا ندخل في ذلك متأولين بآرائنا، ولا متوهمين بأهوائنا»، بل نؤمن به على مراد الله، ومراد رسوله على فإن الواجب علينا الإيمان بهذه النصوص، والتسليم لما أخبر الله به، فما علمنا منه آمنا به على ما فهمنا منه، وما لم نعلمه نكل علمه إلى عالمه، هذا هو الواجب على المؤمن إذا وردت عليه آية من كتاب الله، أو حديث صحيح عن رسوله على يجب عليه أن يؤمن به ولا يتوقف، فَهِمَ معناه أو لم يفهمه، فيجب أن يقابل ما أخبر الله به ورسوله على بالإيمان والإذعان.

فإنه ما سلم عبدٌ في دينه؛ إلا إذا انقاد لله بالتصديق وإخلاص العبادة، وانقاد للرسول على بالتصديق والمتابعة، ومن عارض النصوص بعقله فليس عابدًا لله تعالى، ولا متبعًا لرسوله على بل متبع لهواه، قال الله تعالى: ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظّنَ وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنفُسُ ﴿ [النجم: ٢٣] وكل أهل الباطل ينطلقون من هذين الأصلين: الظن، أو الهوى.

فمذاهبهم مبنية على الظنون والخَرص، وليست مبنية على حجج وبينات، بل على شبهات واهيات، وعلى الهوى: ﴿ إِن يَبِّعُونَ إِلّا الظّنَ وَمَا تَهْوَى الْأَنهُ اللّهُ وَالنجم: ٢٣]، ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكُثَرَ مَن فِى الْأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَيِيلِ اللّهِ إِن يَتَبِعُونَ إِلّا الظّنَ وَإِنْ هُمْ إِلّا يَخْرُصُونَ ﴿ الانعام]، ﴿ فَإِن مَن سَيِيلِ اللّهِ إِن يَتَبِعُونَ إِلّا الظّنَ وَإِنْ هُمْ إِلّا يَخْرُصُونَ ﴿ النعام]، ﴿ فَإِن يَسْتَعِيبُوا لَكَ فَاعَلَم أَنّما يَبَيعُونَ الْمَوى، وقد يضلون عن يكونون على علم بالحق، لكن يمنعهم من اتباعه الهوى، وقد يضلون عن الحق بسبب ظنونهم وآرائهم وشبهاتهم، وفي كثير من الأحيان يجتمع الأمران: فيكون الباعث على ذلك الباطلِ الشبهة والهوى؛ فالذين يُحكِّمون عقولهم – مثلًا – في باب الصفات؛ كالجهمية والمعتزلة أصلهم عو تحكيم العقل الفاسد؛ لأن العقل الصحيح لا يُناقض النقل الصحيح أبدًا، لكنهم حكَّموا عقولهم الفاسدة، ولو حكَّموا العقل الصريح لكان موافقا لما جاءت به الرسل، «فإن الرسل لا يأتون بما تُحيلُهُ العقول، أو بما تحار فيه العقول، أبدًا، لكن قد يُخبرون بما لا تدركه العقول، أو بما تحار فيه العقول، ولا يأتون بما تقطع العقول السليمة ببطلانه (١٠).

فما تأتي به الرسل إما أن يكون العقل شاهدًا ومصدقًا على صدقه وحسنه، أو يكون العقل واقفًا جاهلًا، والجاهل عليه أن ينقاد ويُسلِّم.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۲/ ۳۱۲ و۱/ ٤٤٤، والفرقان ۲/ ۲٤۳، ودرء تعارض العقل والنقل ٥/ ۲۹۷ و٧/ ۳۲۷، والصواعق المرسلة ٣/ ٨٢٩.

فأخبار الرسل دائرة بين الأمرين، أما شيء يُحيله العقل فلا والله لا تأتي به الرسل؛ لأن العقل الصريح والقضايا العقلية القطعية لا تتناقض، والحق لا يتناقض، وهذه القضية الكبيرة أعني: الوفاق بين العقل والنقل، ألَّف فيها الإمام العلم شيخ الإسلام ابن تيمية كتابه العظيم: «العقل والنقل» أو «درء تعارض العقل والنقل» الذي قال فيه ابن القيم:

وَاقرَأْ كِتَابَ العَقلِ وَالنَّقلِ الذِي مَا فِي الوُجُودِ لَهُ نَظِيرٌ ثَانِ (١) يعنى في بابه.



<sup>(</sup>١) الكافية الشافية ص١٩٧.

## وجوب التسليم لحكم الله تعالى ورسوله ﷺ، وتقديمه على الآراء

وقوله: «فإنه ما سلم في دينه إلا من سلم لله على ولرسوله على ورد علمه الشبه عليه إلى عالمه».

هذا فيه تقرير وجوب التسليم لله، والانقياد لحكمه، وحكم الله نوعان:

حكم كوني.

وحكم شرعي.

ويجب على العبد الرضاعن الله في تدبيره وحكمه الكوني وحكمه الشرعي، فلا يعارض حكم الله برأي ولا ذوق ولا استحسان، هذا بالنسبة للحكم والقضاء الكوني.

وأما الأمور المكونة والمقضية فهذه يجب أن يعمل فيها من حيث الاستسلام والدفع والطلب بموجب الشرع، فيحكم شرع الله، فما أمره الله بفعله فعله، وما أمره بتركه تركه، فيحب ما أحبه الله، ويبغض ما أبغضه الله، ويأتي ما أمره الله به، ويذر ما نهاه الله تعالى عنه، ويصبر على ما أوجب الله عليه فيه الصبر، ويدفع ما أوجب الله عليه دفعه من المكروهات.

وهذه الأعمال من طلب أو دفع للمقدرات تجري فيها الأحكام التكليفية: الواجب والمحرم والمكروه والمستحب والمباح.

فلا بد من التسليم لحكم الله؛ بالرضا بحكمه وتدبيره، وأنه حكيم عليم، وذلك بعدم الاعتراض عليه في قضائه الكوني وقضائه الشرعي.

وجهلة الصوفية وغلاتهم يرون أن من التسليم للقدر الاستسلام لكل ما يجري على الإنسان، بحيث لا يطلب خلاف ما يجري عليه، ولا يدفع شيئًا من المكروه، حتى يقول قائلهم: إن العارف لا حظ له! أو إنه يصير كالميت بين يدي الغاسل!

قال الإمام ابن تيمية: «فهذا إنما يمدح منه سقوط إرادته التي لم يؤمر بها، وعدم حظه الذي لم يؤمر بطلبه، وأنه كالميت في طلب ما لم يؤمر بطلبه، وترك دفع ما لم يؤمر بدفعه»(١). وهذا كلام باطل، ولا يمكن تحقيقه في الواقع أبدًا.

فقوله: «ما سلِم في دينه إلا من سلَّم لله عجل ولرسوله عليه».

يظهر من السياق أنه يريد التسليم لشرع الله في المسائل العلمية الاعتقادية، وفي المسائل العملية؛ فإن الدين يتضمن قسمين:

اعتقادات، وأعمال، قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُــٰ ذَىٰ وَدِينِ الْحَقِ: العمل وَدِينِ ٱلْحَقِ: العمل النافع، ودين الحق: العمل الصالح.

قال تعالى: ﴿ أَفَعَيْرُ اللّهِ أَبْتَغِي حَكُمًا ﴾ [الأنعام: ١١٤]، ﴿ إِنِ ٱلْمُحُكُمُ إِلّا لِيَّرِفُ وَالْاَنعام: ١٥]، ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ آحَدًا ﴾ [الكهف: ٢٦]، قال تعالى في تحكيم الرسول: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ فِي تحكيم الرسول: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرّجًا مِمّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا نَسَلِيمًا ﴿ وَالسَاء] فلا بد من التسليم لحكم رسول الله على وقبوله بانشراح صدر، وطيب نفس، فإنه لا يتحقق الإيمان كاملا إلا بهذه الشروط مع الإيمان به، وأن ما حكم به في كل مسائل به، وأن ما حكم به في كل مسائل الدين هو الحق والعدل والصواب، فإنه على إنما يحكم بشرع الله وحكمه، ﴿ فَنَ يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللّهُ ﴾ [النساء: ٨٠]، ﴿ وَمَا عَالَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللّهُ ﴾ [النساء: ٨٠]، ﴿ وَمَا عَالَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللّهُ ﴾ [النساء: ٨٠]، ﴿ وَمَا عَالَكُمُ مَنْهُ فَآنَهُوا ﴾ [الحشر: ٧].

<sup>(</sup>١) التدمرية ص١٨٥.

وقد خرج عن هذا السبيل المبتدعة على اختلاف بدعهم، فلم يقنعوا بما جاء به الرسول على، فالمعطلة يرون أن كل ما في القرآن والسنة من صفات الرب الله السبة المراد منها ظاهرها، وأهل التفويض يرون أنها لا معنى لها، وهذا خروج عن تحكيم الرسول الله وعن الرضا بحكمه، والتسليم له، فعندهم أن الحق في معرفة الله، وفيما يجوز عليه وما لا يجوز عليه؛ هو ما عرفوه بعقولهم، ومضمون هذا الكلام أن الرسول الله لم يبين للناس ما يجب أن يعتقدوه في ربهم، فترك هذا العلم العظيم الذي هو أهم العلوم وأجل المطالب بلا بيان.

وقد فند شيخ الإسلام ابن تيمية في مقدمة العقيدة الحموية<sup>(۱)</sup> هذا التصور الساقط الباطل، وذكر وجوهًا من دلالات العقل على بطلان هذا القول، فكيف يبين الرسول على كل صغير وكبير للناس حتى آداب قضاء الحاجة، ثم لا يبين ما يجب على العباد أن يعتقدوه في ربهم؟! هذا من أبطل الباطل.

ومن الوجوه التي ذكر: "إن كان ما يقوله هؤلاء المتكلمون المتكلفون هو الاعتقاد الواجب وهم مع ذلك أحيلوا في معرفته على مجرد عقولهم وأن يدفعوا بما اقتضى قياس عقولهم ما دل عليه الكتاب والسنة نصًا أو ظاهرًا؛ لقد كان ترك الناس بلا كتاب ولا سنة أهدى لهم وأنفع على هذا التقدير؛ بل كان وجود الكتاب والسنة ضررًا محضًا في أصل الدين" (٢)؛ لأنهم يقولون: إن نصوص الأسماء والصفات ظاهرها التشبيه، ثم يلجؤون للتخلص من ذلك إما بالتفويض فيقولون: هذه نصوص الله أعلم بمراده منها، فنحن لا نفهمها وليس علينا أن نتدبرها، بل علينا أن نتلوها ألفاظًا، والأكثرون منهم يسلكون طريق التأويل، وهو

<sup>(</sup>۱) ص۱۹۵.

<sup>(</sup>۲) ص۲۳۵.

تفسير النصوص بمعان بعيدة مخالفة لظاهرها، ولما دلت عليه سائر النصوص الأخرى الموضحة لها، فكل الآيات والأحاديث الواردة \_ مثلا \_ في اليدين مؤولة عندهم بخلاف ظاهرها، فيجعلون ذلك كله من قبيل المجاز والتخييل، وهذا كله ضد التسليم للرسول على، فحكموا عقولهم، ولم يحكموا النبي على، فضلوا ضلالاً بعيدًا، وهذا ما يتضمنه قول المؤلف: «فإنه ما سلم في دينه إلا من سلم لله على ولرسوله على، ورد علم ما اشتبه عليه إلى عالمه» وهذا هو الواجب، فما خفي على الإنسان فهمه وأشكل عليه؛ فعليه أن يقول: الله أعلم، والله تعالى عَلَم نبيه على وعلمنا ذلك بقوله: ﴿قُل رَبِّ أَعَلَمُ بِعِلَمُ الكهف: ٢٦]، ﴿قُل اللهُ أَعَلَمُ بِعِلَهُ وَالكهف: ٢٢]، ﴿قُل اللهُ أَعَلَمُ بِعَلَمُ اللهُ اللهُ

وقوله: «ورد عِلم ما اشتبه عليه إلى عالمه» فهناك أمور استأثر الله بعلمها، كحقائق ما أخبر الله سبحانه عن نفسه من أسمائه وصفاته، وحقائق اليوم الآخر، فهذا كله مما يخفى على العباد ولا يمكنهم معرفته؛ فالواجب في هذا هو التفويض، ورد علم ذلك إلى الله.

أما معاني النصوص؛ فالأصل أنها يمكن فهمها كلها، فما أخبر الله به عن نفسه، وما أخبر به عن اليوم الآخر هذه لا بد أن تكون معلومة لنا من جهة معانيها، لكن قد يخفى بعضها على بعض الناس في بعض الأحوال، فهنا قبل أن يعرف المراد، يرد ما اشتبه عليه؛ فيقول: الله أعلم به، ثم هذا لا يمنع التدبر والبحث لمعرفة المراد، ولهذا ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في القاعدة الخامسة من الرسالة التدمرية «إنا نعلم ما أخبرنا به من وجه دون وجه»(۱).

وقوله: «ورد علم ما اشتبه عليه إلى عالمه» هذا أدب رفيع، وهو مقتضى علم العبد بربه وعلمه بنفسه، فلا يتجاوز حده فيدعي علم ما

<sup>(</sup>۱) ص۲۵۱.

لا علم له به، ولا يتكلف في البحث عما لا سبيل إلى معرفته، فما علمه قال به واعتقده وآمن به، وما خفي عليه رد علمه إلى عالمه.

وقوله كَاللهُ: «ولا تثبت قدم الإسلام إلا على ظهر التسليم والاستسلام».

هذا تعبير فيه شيء من التشبيه والاستعارة على طريقة أهل البيان، فقوله: «لا يثبت قدم الإسلام إلا على ظهر التسليم» فيصور المؤلفُ الإسلام كأن له قدمًا يقوم عليها، والتسليم بأنه مركب ثابت إذا اعتمد الإنسان عليه استقر وأمن من السقوط والاضطراب.

فلا يستقر إسلام العبد، ولا تحصل له الطمأنينة إلا إذا ثبتت تلك القدم على ظهر التسليم.

والاستسلام والتسليم معناهما متقارب، قال تعالى: ﴿وَمَن يُسَلِّمُ وَجَهَهُ وَاللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ [لقمان: ٢٢].

الإسلام: الاستسلام والانقياد، وهذا يقتضي عدم المنازعة؛ لأن من ينازع لم يسلم، وهذا الكلام يؤكد قولَه السابق: «فإنه ما سلم في دينه إلا من سلم لله على ولرسوله على».

والتسليم أصل مهم، فإذا أصّلت أصل الدين: الإيمان بالله ورسوله وكتابه، والإيمان بالله يتضمن أنه تعالى هو الإله الحق الذي لا يستحق العبادة سواه، وأنه تعالى رب كل شيء ومليكه، وأنه وأنه موصوف بالكمال منزه عن النقص، فلا ظلم ولا عبث في خلقه وشرعه وقدره؛ بل هو تعالى حكيم في ذلك كله، إذا حققت هذا؛ فكل ما يرد عليك عن الله تعالى وعن رسوله ولا بد أن يقوم على التسليم؛ لأن المعارضة والمنازعة ما تجيء إلا من ضعف الإيمان بعدل الرب، ومن ضعف الإيمان بحكمة الرب.

وكل ما يعارض الحق فهو باطل؛ لكن تارة تكون المعارضة وقحة صريحة، كما يفعل الكفرة أو الذين قد تزلزل إيمانهم، أو كاد أن يزول، فهؤلاء يتكلمون بالمعارضات في شرع الله وقدره، وأحيانًا لا يتكلم بها لكن تكون في النفس.

والمسلم يجب عليه أن يدفع كل المعارضات التي تخطر بباله، أو يسمعها على ألسن الشياطين، أو ألسن الجاهلين، يدفع ذلك بالإيمان بأن الله تعالى حكم عدل، حكيم عليم.

وهذا لا يقتضي أن الشرع مخالف للعقل؛ بل العقل الصريح لا يناقض النقل الصحيح؛ لكن العقل مع النقل له طاقة وله حدود، فلا يمكن لعقل الإنسان أن يدرك ويحيط بكل شيء؛ بل له حدود يقف عندها؛ لأن الإنسان ناقص، فلا يمكن أن تجيب على كل سؤال، أو يجاب عليه، فلا بد من أن تقول: الله أعلم، الله حكيم عليم.

فإذا سلم الإنسان استراح كثيرًا وأراح، وما يرد عليك من المعارضات:

إما أن تدفعه بالبينات والحجج الكاشفة لزيف تلك الشبهات الواردة.

وإن لم يتهيأ ذلك لقلة العلم فادفعه بهذا الأصل وقل: آمنت بالله ورسوله، فإن الشيطان يلقي الوساوس في النفوس.

والرسول على ما ترك شيئًا يقرب أمته إلى الجنة، ويبعدهم من النار إلا دلهم عليه، ولا ترك أمرًا يحتاجون إليه في دينهم إلا بينه، وقد قال على: "يأتي الشيطانُ أحدكم فيقول: من خلق كذا؟ من خلق كذا؟ حتى يقول: من خلق ربك؟ فإذا بلغه فليستعذ بالله ولينته»(١).

وفي لفظ آخر: «فليقل: آمنت بالله ورسله»<sup>(۲)</sup>.

فهل بعد هذا الوسواس وسواس؟!

فإن ورد عليك فادفعه بسرعة بالعلاج النبوي:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٢٧٦)، ومسلم (١٣٤) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) عند مسلم في الموضع السابق.

فقاطع الوسواس، ولا تسترسل معه، واترك التفكير، وقل: أعوذ بالله من الشيطان، آمنت بالله ورسله؛ فإنك إذا تفكرت فيه زاد، وطمع الشيطان فيك؛ لأنه وجد عندك قابلية للوسواس.

وانظر إلى إيمان الصحابي الذي وجد مثل هذا، فجاء مذعورًا يتذمر، ويقول: «يا رسول الله، إني أحدث نفسي بالشيء ما لو أخر من السماء أحب إلي من أن أتكلم به. فقال النبي على: الله أكبر، الحمد لله الذي رد كيده إلى الوسوسة»(١).

وقال في حديث آخر: «ذاك صريح الإيمان»(٢).

والمراد كراهة هذا الوسواس، وبغضه والخوف منه، وهذا نابع من الإيمان، فبقدر إيمان العبد وقوته يكون موقفه من تلك الأفكار والوساوس.

وهذا كله يرجع إلى التسليم فأي شبهة أو فكر أو خاطر أو قول يعارض الحق فهو باطل، وهذا المبدأ عصمة للمسلم من كثير من الشرور والشبهات والضلالات.

فالتسليم لله ولرسوله على معتصم للمسلم أمام كل باطل وكل مجادل، فلا يعط لعقله الحرية التي تسمى حرية العقل، وليست حرية للعقل؛ بل عبودية للشيطان، وخروج عن عبودية الله، فليكن هذا الأصل على بالك، فكل ما يخالف الحق الذي جاء عن الله تعالى ورسوله على فهو باطل من الوهلة الأولى، وليس بلازم أن يكون الإنسان عنده القدرة على تزييف الشبهة، المهم أن الحق عنده ثابت، فما يُدعى أن هذا يعارضه فهو مردود مدفوع، فاعتصم بالحق واثبت عليه واطرح كل ما خالفه.

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۱/ ۲۳۰ \_ واللفظ له \_، وأبو داود (۱۱۲)، وصححه ابن حبان (۱۱۷) من حديث ابن عباس ﷺ.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١٣٢) من حديث أبي هريرة رهيه.

وأحببت أن أؤكد على هذا فإنه ينفع المسلم ويريح باله عند ورود الشبهات على قلبه (۱) فقد انفتح على الناس أبواب شر في هذا العصر ممثلة في وسائل الإعلام، وفي الشبكة العنكبوتية، فهي وسائل عظيمة الأثر في الخير والشر؛ ولكن أكثر ما تستعمل في الشر؛ لأن أكثر الناس على غير هدى، فكن على حذر مما يطرح في هذه الوسائل، فقد أصبح الناس في فتنة مدلهمة، فكل يستطيع أن يتكلم بما يريد، الملحد والمبتدع والذي ينتسب للسنة؛ فإن من المنتسبين للسنة من تسربت إليه أفكار وتوجهات فيحملها ويحمل لواءها، فيصير ـ والعياذ بالله ـ داعي فتنة، سواء مما يتعلق بالاعتقادات أو بالسلوكيات.

وقوله كَاللهُ: «فمن رام علم ما حُظِرَ عنه علمه، ولم يَقْنَعْ بالتسليم فهمه، حجبه مرامه عن خالص التوحيد، وصافي المعرفة، وصحيح الإيمان».

هذا بيانٌ لأثر عدم التسليم، "من رام» يعني: طلب "ما حظر عنه علمه» يعني: حجب عنه ومنع من علمه، "ولم يقنع بالتسليم» فهو كثير الاعتراض والسؤال، فيقول: \_ مثلًا \_ لم خلق الله الحشرات؟ لم خلق الله هذه المؤذيات؟ لم خلق الله الناس هذا دميم، وهذا قصير؟ لم أضل من أضل من الخلق؟ لم أغنى هذا وأفقر هذا؟ في تساؤلات عن حِكم الله في تقديراته، ففي نفسه اعتراضات!

ومن الأشياء التي تجري على بعض الألسن \_ وهي نابعة من عدم التسليم \_: (فلان والله ما يستحق أن يبتلى بهذه الأمراض والأوجاع والمصائب أو يبتلى بالفقر) هذا اعتراض على تدبير أحكم الحاكمين.

وقوله: «فمن رام علم ما حظر عنه علمه ولم يقنع بالتسليم» فيريد أن يفهم كل شيء، وهذا لا يمكن؛ لأن عقل الإنسان له حد، فلا يمكن أن يعرف أسرار الوجود، وتفاصيل حِكم الله في أقداره، وإن لم يسلم لله؛

<sup>(</sup>١) الإيمان الكبير ص٢٨٢، ومفتاح دار السعادة ١٤٠/١.

"حجبه مرامه عن خالص التوحيد وصافي المعرفة وصحيح الإيمان" هذه هي النتيجة، "حجبه مرامه" أي: منعه طلبه وتكلفه، معرفة ما هو محجوب عنه، عن خالص التوحيد وصحيح الإيمان، فالتكلف وطلب ما لا سبيل إلى معرفته ينافي تحقيق التوحيد، فتحقيق التوحيد يقتضي التسليم؛ لأن التسليم والاستسلام لله هو موجب التوحيد والإيمان الصحيح والمعرفة الحقة، قال تعالى: ﴿وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصِرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴿ وَلَا السِراء]، ﴿وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٩] ومما يأمر به الشيطانُ أن يقول الإنسان على الله ما لا يعلم.



# سوء عاقبة من لم يسلم لخبر الله تعالى ورسوله

وقوله: «فيتذبذب بين الكفر والإيمان، والتصديق والتكذيب، والإقرار والإنكار، موسوسًا تائهًا، شاكًا زائعًا».

من «لم يقنع بالتسليم فهمه حجبه مرامه...» فيبقى متذبذبًا مترددًا كحال المنافق ﴿مُذَبِّذِ بِينَ ذَلِكَ ﴾ [النساء:١٤٣] بين المؤمنين والكفار ﴿لَا إِلَىٰ هَتُؤُلَا ۚ وَلَا إِلَىٰ هَتُؤُلَا ۚ ﴾ [النساء:١٤٣] فبسبب عدم التسليم والانقياد لما جاء به الرسول على يبقى مترددًا.

ويحصل تارة داخل القلب فقط، فلا يتبين أمره، وقد يرجع إلى الإيمان، وقد لا يرجع \_ والعياذ بالله \_، وقد يتردد وتكون عنده حالة من الحرج والضيق فيما جاء وحكم به الرسول على ولهذا قال سبحانه: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُم ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي النساء: ٢٥].

وقوله: «والتصديق والتكذيب، والإقرار والإنكار» هذه الكلمات متقاربة، فالكفر يكون بالتكذيب والإنكار، والإيمان يكون بالتصديق والإقرار، فهذا تنويع في التعبير، وإن كانت الألفاظ مختلفة المعاني لكنها متلازمة.

وقوله: «موسوسًا تائهًا».

فيبقى متذبذبا بين هذه الأضداد «موسوسًا تائهًا» فالوساوس التي يلقيها الوسواس الخناس تجعله في حيرة، فما يخطر بالبال من شبهات وأفكار تعارض الحق كلها من إلقاء الشيطان، فهو مسلط على الإنسان، والإنسان مبتلى بالشيطان، وهو عدو خفي، والله على أن يوسوس للإنسان، والقلب بين حالتين:

بين لَمَّةِ (۱) الملك، ولَمَّةِ الشيطان؛ فلمة الملك لقلب المؤمن المسلم، أما الكافر فقد أحاط الشيطان به، وليس للملك فيه لمة، «فلمة الملك إيعاد بالخير وتصديق بالحق، ولمة الشيطان إيعاد بالشر وتكذيب بالحق (۲)، فالشيطان يوسوس، فيبقى هذا المتكلف الذي لم يوفق للتسليم متذبذبًا موسوسًا، فقلبه مع هذه الوساوس فتجعله في تردد، كما قال سبحانه في المنافقين: ﴿فَهُمَّ فِي رَبِّهِمَ يُرَّدُّونَ ﴾ [التوبة: ٤٥] فهو يتقلب، فتارة يكون مؤمنًا، وتارة كافرًا، وتارة حائرًا.

وقوله: «شاكًا زائعًا» أي: مترددًا تائهًا، زائعًا منحرفًا، قال تعالى: ﴿ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ قُلُوبَهُم ﴾ [الصفة فا وَالَا اللّٰهُ قُلُوبَهُم فَلَ اللّٰهُ قُلُوبَهُم فَلَ اللّٰهُ قُلُوبَهُم فَلَ اللّٰهُ قُلُوبَهُم فَلَ اللّٰهُ قُلُوبَهُم فِن اللّٰهِ الله قَلْوَبَهُم فَلَ الله فَلَو التوبة]. فهذه آثار عدم التسليم، وعكس ذلك من كان مُسَلّما لله في ولرسوله في قد قام دينه على التسليم، فأصبح ثابت القلب ليس عنده تردد ولا تذبذب ولا حيرة ولا قلق، بل يسير على صراط واضح مستقيم، يمشي بنور من الله، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ صَراط واضح مستقيم، يمشي بنور من الله، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ

<sup>(</sup>۱) اللَّمَّةُ: الْهَمَّةُ والخَطْرَة تقع في القلب...، فما كان من خطرات الخير، فهو من الملك، وما كان من خطرات الشر، فهو من الشيطان. النهاية في غريب الحديث ٢٧٣/٤.

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۲۹۸۸)، والبزار (۲۰۲۷)، والنسائي في الكبرى (۱۱۰۵۱)، وابن حبان (۹۹۷) من حديث ابن مسعود رفيه، ورجح الأثمة وقفه، انظر: علل الترمذي الكبير (۲۰۶۶)، والعلل لابن أبي حاتم (۲۲۲۶)، ومصادر التخريج.

اَسَنُوا اللّهُ وَالْمِنُوا بِرَسُولِهِ يُوْتِكُمْ كِفَالِينِ مِن رَجَّمْتِهِ وَبَجْعَل لَكُمْ أُولًا تَمْشُونَ بِهِ إِلَا الحديد: ٢٨]، فالمؤمن الصحيح التوحيد يمشي في هذه الحياة بنور الحق، فيعرف مواقع أقدامه، والطريق الذي يسير عليه ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلُ اللاسعام: ١٥٣]، لكن هذا المتذبذب لا يدري أين طريق النجاة، فهو متذبذب متردد بين التصديق والتكذيب، والإقرار والإنكار، فهو في حيرة دائمة؛ لأن الشك والحيرة أما الكافر فهو غارق في بحر الضلال والكفر، فليس عنده تفكير، وتردد بين حق وباطل وإقرار وإنكار وإيمان وكفر؛ بل عنده كفر خالص وإنكار دائم تام؛ لكن هذا الذي ينتمي للدين، ويدعي الإيمان، ولكنه لم يكن مستقيمًا مُسلَمًا مستسلمًا، فهذا الذي يحصل له ما يحصل من الاضطراب والقلق، فإما أن يعصمه الله ويثبته ويوفقه؛ فيثبت على الإيمان وينجو من هذه الوساوس والشكوك، وإما أن يقوى في قلبه سلطان الباطل؛ فيصير إلى الكفر دائمًا ولا يكون عنده تردد.

وقوله: «لا مؤمنًا مصدقًا ولا جاحدًا مكذبًا، ولا يصح الإيمان بالرؤية لأهل دار السلام لمن اعتبرها منهم بوهم، أو تأولها بفهم، إذ كان تأويل الرؤية \_ وتأويل كل معنى يضاف إلى الربوبية \_ بترك التأويل، ولزوم التسليم، وعليه دين المسلمين».

هذا كأنه كلام معترض من قوله: «لا ندخل في ذلك متأولين بآرائنا ولا متوهمين بأهوائنا فإنه ما سلم في دينه...» واسترسل في هذه الكلمات في التأكيد والحث على التسليم والاستسلام والتحذير من ضد ذلك، وبيان الآثار المترتبة على عدم التسليم والاستسلام، فكل هذا الكلام معترض في ثنايا كلامه في تقرير رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة، وبَيَّن أن من أثبت الرؤية على خلاف ظاهر النصوص، أو تخيل كيفيتها بوهم، أو تأولها بفهم، كما صنع المعطلة نفاة الرؤية، فلا يصح إيمانه برؤية المؤمنين لربهم.

وقوله: «إذ كان تأويل الرؤية \_ وتأويل كل معنى يضاف إلى الربوبية \_ بترك التأويل ولزوم التسليم، وعليه دين المسلمين».

فالصراط المستقيم والمنهج القويم: بترك التأويل الذي معناه: صرف الكلام عن ظاهره إلى غيره، أو صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى احتمال مرجوح.

فتأويل الرؤية يعني: تفسيرها، وتفسير كل معنى يضاف إلى الرب من صفاته والله يكون بترك التفسير، ومثل هذه العبارة توهم - أيضًا التفويض، كقول السلف: «أمروها كما جاءت بلا كيف»، فتفسيرها بترك تفسيرها، وهذا لا يقصده السلف، فإنه قد عُلِم أن أهل السنة يثبتون حقيقة الرؤية، وأنها رؤية بصرية، ويصرحون بذلك، ويثبتون لله الصفات بالمعاني المعقولة المفهومة من النصوص، فإذا جاءت مثل هذه العبارات فلا بد أن نفهمها على وجهها الصحيح، «أمروها كما جاءت» أي: أجروها على ظاهرها، مثبتين لما دلت على ثبوته، بلا بحث عن الكيفية، ولا تحديد لِكُنْهِ تلك الصفات، وليس المقصود: أمروها ألفاظًا من غير فهم للمعنى! فهذا باطل؛ لأن مقتضاه أنا ما أثبتنا شيئًا.

فتفسيرها أن نجريها على ظاهرها بعدم صرفها عن ظاهرها، بترك التأويل في اصطلاح المتأخرين، ونجد في كلام بعض الأئمة نحو هذه الكلمة: الواجب في هذه النصوص عدم تأويلها، أو إجراؤها على ظاهرها بترك التأويل.

وتركُ التأويل ليس ترك التفسير مطلقًا، فيكون خبر الله كلامًا لا يفهم معناه؛ لأن الكلام الذي لا يفهم معناه لا فائدة منه، تعالى الله عما يقول الجاهلون والظالمون علوًا كبيرًا.

المقصود: أن عبارة الطحاوي من جنس عبارات بعض السلف التي توهم أنه يقرر التفويض وليس كذلك، إذ كيف يقول: «الرؤية حق لأهل الجنة» إذا كانت الرؤية لا تفسر ولا تفهم، فلا معنى لقوله: «حق».

فمن يقول: إن الله خاطب عباده بما لا يفهم منه شيء لا يجوز أن

يتكلم في النصوص بأنها تدل على كذا، أو لا تدل على كذا، كما أوضح ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية في آخر القاعدة الخامسة من الرسالة التدمرية، حيث قال: "وهؤلاء \_ يعني: أهل التفويض \_ قد يظنون أنا خوطبنا في القرآن بما لا يفهمه أحد، أو بما لا معنى له، أو بما لا يفهم منه شيء، وهذا مع أنه باطل فهو متناقض» إلى آخره (١).



<sup>(</sup>۱) التدمرية ص٣٢٩.

### مذهب أهل السنة في إثبات الصفات وسط بين المعطلة والمشبهة

وقوله: «ومن لم يتوق النفي والتشبيه زَلَّ ولم يصب التنزيه». الناس في باب الأسماء والصفات ثلاث طوائف:

الطائفة الأولى: المعطلة نفاة الأسماء والصفات: الجهمية ورأسهم الجهم بن صفوان ومن تبعه، والمعتزلة ومن وافقهم.

والطائفة الثانية: المشبهة الذين يشبهون الله بخلقه.

فهما طائفتان متقابلتان على طرفي نقيض، فالمعطلة يزعمون أنهم بنفيهم للصفات يقصدون تنزيه الله عن مشابهة المخلوقات، فأظهروا الباطل بصورة من الحق، فأفرطوا في التنزيه، وتجاوزوا الحدود حتى وقعوا في الإلحاد والضلال البعيد.

والمشبهة أثبتوا لله الصفات لكنهم شبهوه بخلقه، ويقول قائلهم: له سمع كسمعنا وبصر كبصرنا، فأفرطوا في الإثبات حتى شبهوا الله بخلقه. وكلتا الطائفتين زائغتان عن الصراط المستقيم.

والطائفة الثالثة: أهل الصراط المستقيم - أهل السنة والجماعة - الذين آمنوا بكل ما أخبر الله به عن نفسه، وأخبر به عنه رسوله على فهم يصفون الله تعالى بما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله على من غير تحريف ولا تعطيل، ولا تكييف ولا تمثيل، فمذهبهم بريء من التحريف والتعطيل، والتكييف والتمثيل، ولهذا قال نعيم بن حماد كالله ذلك الأثر الجليل: «من شبه الله بخلقه كفر، ومن جحد ما وصف الله به نفسه كفر،

وليس فيما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيه»(١)، فليس إثبات الصفات من التشبيه في شيء؛ بل إثبات الصفات هو التوحيد.

وقوله: "ومن لم يتوق" أي: يجتنب ويحذر "النفي" أي: نفي الأسماء والصفات، وهو التعطيل، "والتشبيه" من لم يجتنب ويحذر هذين المذهبين الباطلين "زل" زلت قدمه عن الصراط المستقيم، "ولم يصب التنزيه" فالمعطلة زعموا أنهم ينزهون الله، وما نزهوا الله؛ بل تنقصوه تعالى أعظم تنقص، والمشبهة الذين قالوا: إن الله له سمع كسمعنا، هؤلاء وإن كان مذهبهم باطلا؛ فإنهم خير من المعطلة النفاة، ولهذا قال بعض أهل العلم: "إن المعطل يعبد عدمًا، والمشبه يعبد صنمًا" لأن نفي الأسماء والصفات يستلزم نفي الذات، فكلهم مبطلون؛ لكن الذي يعبد موجودًا أعقل من الذي يعبد معدومًا.

وقوله: «فإن ربنا \_ جل وعلا \_ موصوف بصفات الوحدانية، منعوت بنعوت الفردانية، ليس في معناه أحد من البرية».

المصنف كَثَلَّهُ يتحرى السجع؛ لأنه يروق للسامع، فهو من جنس الشعر «فإن ربنا \_ جل وعلا \_ موصوف بصفات الوحدانية» هذه الكلمات فيها تنويع في التعبير، وتحسينات لفظية مترادفة تقريبًا، والوحدانية نسبة للواحد بزيادة (النون).

وقوله: «منعوت بنعوت الفردانية» نسبة للفرد، «ليس في معناه أحد من البرية» ليس له مِثلٌ من خلقه، فالجمل الثلاث مدلولها واحد، وتتضمن أمرين:

إثبات أنه الواحد.

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص۱۱۰.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ٥/ ٢٦١.

ونفي الشريك والمثيل عنه ﷺ؛ فهو الواحد الذي لا نظير له، ﴿ فُلَ هُوَ اللَّهُ أَحَـٰدُ ۚ ۚ إِلَىٰمَ يُولَـٰذَ ۚ ۚ وَلَمْ يَكُنَ لَهُ وَلَـٰمٌ يُولَـٰذَ ۚ ۚ وَلَمْ يَكُنَ لَمُ كُولًا مَا يَكُنَ لَمْ اللَّهُ الطَّاكُمُ لَمْ اللَّهُ الطَّاكُمُ لَمْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

واسم (الواحد) ثابت لله تعالى في القرآن كما قال الله : ﴿ وَمَا مِنَ اللَّهِ إِلَّا اللَّهُ الْوَمِدُ اللَّهَ أَحَدُ ﴿ وَمَا مِنَ اللَّهُ الْوَمِدُ اللَّهَ أَحَدُ ﴿ وَمَا مِنَ اللَّهُ الْمَالَ اللَّهُ أَحَدُ اللَّهُ اللَّهُ أَحَدُ اللَّهُ اللَّ



#### الواجب في الألفاظ المحدثة في صفاته تعالى

وقوله: «وتعالى عن الحدود والغايات، والأركان والأعضاء والأدوات، لا تحويه الجهات الست كسائر المبتدعات».

كلمة «تعالى» تفيد التنزيه، وجاءت في القرآن في مواضع: ﴿ سُبُحَكْنَهُ وَتَعَلَىٰ ﴾ [الانعام: ١٠٠]، ﴿ تَعَلَىٰ اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [النمل: ٦٣]، وهي من جنس ﴿ سُبُحَلْنَهُ ﴾ [البقرة: ١٦٦] و ﴿ تَبَارَكَ ﴾ [الأعراف: ٥٤] فكلها ألفاظ تفيد التنزيه.

"تعالى" تنزه وتقدس، وهذه الألفاظ التي استعملها الإمام الطحاوي عفا الله عنا وعنه لم ترد في كتاب ولا سنة، فليس في شيء من النصوص هذا النوع من النفي، فليته لم يأت بهذه العبارات التي هي من جنس عبارات أهل البدع؛ فإنهم يأتون بألفاظ محدثة ومجملة، والقاعدة في الألفاظ المحدثة المجملة: التوقف عن الحكم على قائلها أو عليها إلا بعد الاستفصال؛ فإن أراد منها حقًا قبلنا ما أراد، وإن أراد باطلًا؛ رددنا الباطل، وإن أراد حقًا وباطلًا؛ وقفنا اللفظ، وقبلنا الحق، ورددنا الباطل،

وهذا الموقف هو موقف العدل والإنصاف، فإن الموافقة على مثل ذلك تؤدي إلى الوقوع في الباطل وموافقة المبطل، والمبادرة بالرد تؤدي

<sup>(</sup>۱) التدمرية ص٢٠٤، ومجموع الفتاوى ٣/ ٣٤٧، و٥/ ٣٠٥، و١١٤/ ١١، ومنهاج السنة ٢/ ٢١٧ و٥٠٥، ودرء تعارض العقل والنقل ٢/ ٧٦ و٢٣٨.

إلى رد الحق؛ لأن المتكلم بذلك قد يريد حقًا، فكان في التوقف والاستفصال مخرج من التورط برد الحق، أو الموافقة على الباطل، هذه قاعدة مقررة معروفة، وهي منهج من مناهج الجدل والمناظرة.

ونأتي لهذه الكلمات: «تعالى عن الحدود» هذا لفظ مجمل، والحد يطلق ويراد به تحديد الماهية، مثل الحد عند المناطقة، أي: التعريف الذي يتضمن تحديد كنه الشيء وماهيته؛ فإن أريد هذا فهو ممتنع، إذ لا سبيل إلى تحديد الرب تعالى وذكر حقيقته، فتعالى عن أن يحده الحادون، وأن يصلوا إلى معرفة كنهه وحقيقته، قال شيخ الإسلام: «أهل العقول هم أعجز عن أن يحدوه أو يكيفوه منهم عن أن يحدوا الروح أو يكيفوها» (۱)، فهذا المعنى حق، تعالى الله عن أن يدرك أحد حقيقة ذاته أو حقيقة صفاته.

ويأتي لفظ (الحد) ويراد به أنه فل اليس ساريًا في العالم حالًا في المخلوقات؛ بل هو فوق سمواته، وهذا المعنى جاء عن الإمام ابن المبارك، لما قيل له: بماذا نعرف ربنا؟ قال: «بأنه فوق سمواته على عرشه بائن من خلقه. قيل: بحد؟ قال: بحد»(٢).

وقوله: «والغايات» الغاية تطلق ويراد بها النهاية، وتطلق ويراد بها المقصود من الفعل، أي: الحكمة منه، فإذا أريد أن الله تعالى منزه عن أن تكون له حِكم في أفعاله؛ فهذا باطل؛ لأن الله له الحكمة البالغة في خلقه وفي شرعه، يقول شيخ الإسلام وَ المُنالله في التدمرية: «والغايات المحمودة في مفعولاته ومأموراته \_ وهي ما تنتهي إليه مفعولاته ومأموراته من العواقب الحميدة \_ تدل على حكمته البالغة»(٣).

<sup>(</sup>١) التدمرية ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) نقض عثمان بن سعيد ص٥٧ والرد على الجهمية ص٤٨، والسنة لعبد الله بن أحمد ١٧٤/١، والإبانة ١٥٨/٣، وانظر: بيان تلبيس الجهمية ٣/ ٤٢.

<sup>(</sup>۳) ص۱۲۳.

ومن العلل والحكم ما علمناه بالنص عليه في الكتاب أو السنة، ومنها ما يُهتدى إليه بالتدبُّر والتفكر، ومنها ما طوى الله علمه عن عباده؛ فالعباد لا يحيطون بحكمته تعالى (١).

وكذلك إذا أريد بنفي الغايات: نفي أن يكون الله في السماء فوق العرش؛ وأنه في كل مكان، كقول الجهمية الحلولية.

فنفي الغايات من النفي المحدث لمعان أو ألفاظ مجملة.

وقوله: «والأركان والأعضاء والأدوات» لا حول ولا قوة إلا بالله! عفا الله عن المؤلف وغفر الله لنا وله! ماذا يريد بالأركان والأعضاء والأدوات؟! لقد كان في غنى عن هذا الكلام، أين الآية أو الحديث الذي فيه هذه الألفاظ؟

والأركان: الجوانب، والأعضاء التي في الإنسان والحيوان هي أجزاؤه التي يمكن أن تتبعض، والمخلوق يتبعض، فالإنسان يتجزأ، وأجزاؤه يقال لها: أعضاء؛ لأنه يمكن انفصالها.

فنفي الأعضاء بمعنى: أنه تعالى منزه عن التجزؤ، حق فالله منزه عن التجزؤ، فهو تعالى أحد صمد؛ لكن هذا التعبير المحدّث يمكن أن يفهم منه المبطل نفي بعض الصفات؛ لأن قوله: "والأعضاء" يحتمل نفي بعض الصفات الذاتية كالوجه والعينين واليدين، فيقول المبطل: هذه أعضاء، فننفي الأعضاء، وهذا باطل، ونرجو أن المؤلف لم يرد هذا، وإنما أراد نفي ما تحصل به مماثلة المخلوق للخالق، لا سيما أنه قال: "موصوف بصفات الوحدانية منعوت بنعوت الفردانية، ليس في معناه أحد من البرية" فهو في مقام تنزيه الله عن مماثلة المخلوقات.

<sup>(</sup>۱) وانظر: ص۸۰.

وقوله: «لا تحويه الجهات الست».

الجهات الست: فوق وتحت، وأمام وخلف، ويمين وشمال. والمبدعات: المخلوقات.

وهذه \_ أيضًا \_ من الألفاظ المجملة؛ فنفي الجهة عن الله لفظ مجمل مبتدع، ليس في كتاب الله تعالى ولا سنته ﷺ؛ أن الله ليس في جهة؛ بل النصوص مصرحة بأنه تعالى فوق: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [الأنعام: ١٨]، ﴿وَأُونَ الْقَاهِرُ فَقُ عِبَادِهِ ﴾ [الأنعام: ١٨]، ﴿وَاللهُ السَّمَاءِ ﴾ [الملك: ١٦]، فهو سبحانه في العلو، ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ اللهِ والعرش فوق المخلوقات، والله فوق العرش.

قال شيخ الإسلام كَالله: «لفظ الجهة قد يراد به شيء موجود غير الله فيكون مخلوقًا، كما إذا أريد بالجهة نفس العرش، أو نفس السموات. وقد يراد به ما ليس بموجود غير الله تعالى، كما إذا أريد بالجهة ما فوق العالم»(١).

فإذا أريد بالجهة ما وراء العالم فالنافي للجهة مبطل، إذ ليس وراء العالم شيء مخلوق؛ بل وليس وراء العالم شيء موجود إلا الله تعالى.

وإذا أريد بالجهة شيء مخلوق، مثل أن يراد بالجهة نفس السماء أو العرش، وأن الرب سبحانه حالٌ في ذلك؛ فالنافي لهذا محق والمثبت له مبطل.

فإذا أريد بكلمة «الجهات» أشياء موجودة مخلوقة؛ فالله منزه من أن يحيط به شيء من المخلوقات؛ بل هو تعالى أعظم وأكبر من أن يحيط به شيء من المخلوقات؛ لأنه تعالى العظيم الذي لا أعظم منه فهو الذي شيء من المخلوقات؛ لأنه تعالى العظيم الذي لا أعظم منه فهو الذي ﴿وَسِعَ كُرْسِيْتُهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وهو الذي ﴿يُسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ أَن تَزُولًا ﴾ [فسلف القيكمة والذي ﴿يَمْسِكُ السَّمَوَتِ اللهَ مَا اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) التدمرية ص٢٠٥، وانظر: منهاج السنة ٢/ ٣٢١ و٥٥٨ و٦٤٨، وبيان تلبيس الجهمية ٣/ ٣٠٥، ودرء تعارض العقل والنقل ٥/ ٨٥ و٧/ ١٥.

وَالسَّمَوَكُ مَطْوِتِكُ عَلَيْ بِيَمِينِهِ ﴾ [الزمر: ٦٧]، لا يحيط به شيء من الجهات؛ لكنه في العلو فوق جميع المخلوقات، بائن من خلقه، ليس في ذاته شيء من مخلوقاته، ولا في المخلوقات شيء من ذاته.

وقد وقف الشارح ابن أبي العز كَثْلَلُهُ في هذا الموضع (١)، وتكلم على هذه الألفاظ كلامًا حسنًا، فجزاه الله خيرًا على ما فعل، وقد أحسن كثيرًا بهذا الشرح، الذي لزم فيه منهج أهل السنة.



<sup>(</sup>۱) ص۲٦٠.

### مذهب أهل السنة والجماعة في الإسراء والمعراج

وقوله: «والمعراج حق، وقد أسري بالنبي ﷺ، وعُرج بشخصه في اليقظة إلى السماء، ثم إلى حيث شاء الله من العلا، وأكرمه الله بما شاء، وأوحى إليه ما أوحى، ﴿مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ﴿ النجم]، ف ﷺ في الآخرة والأولى».

الإمام الطحاوي كَالله في هذا المؤلّف المختصر في مسائل الاعتقاد لم يلتزم بالتنسيق بين المسائل، وضم كل نوع إلى ما يناسبه؛ بل نوّع؛ فتارة يذكر المسائل المتعلقة بالتوحيد وبأسماء الله وصفاته، والمسائل التي تخص الرسول على ومسائل أخرى كثيرة تتصل بالقدر، والملائكة...، فتجده يتنقل؛ فمثلًا: قال هنا: «والمعراج حق، وقد أسري بالنبي على فالإسراء والمعراج مما يتصل بخصائص نبينا على فصله المؤلف عما تقدم من كلامه (١) في رسالة نبينا محمد على وما ذكره من بعض خصائصه.

وأصل كلمة (مِعْرَاج) في اللغة: آلة العروج<sup>(۲)</sup>، والعروج: الصعود، فتقول: عرج إلى السطح وإلى الجبل وإلى السماء، أي: صعد، قال تعالى: ﴿تَعْرُجُ ٱلْمَلَيْكَةُ وَٱلرُّوحُ﴾ [المعارج: ٤]، وفي الحديث: «ثم يعرج الذين باتوا فيكم»<sup>(۳)</sup> وليس المراد هو إثبات الآلة أو الوسيلة التي

<sup>(</sup>۱) ص۸٤.

<sup>(</sup>٢) في القاموس ص٢٥٣: المِعْراجُ: السُّلُّم والمَصْعَد.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٥٥)، ومسلم (٦٣٢) من حديث أبي هريرة ﷺ.

عرج بها النبي ﷺ؛ بل إثبات عروج النبي ﷺ إلى السلموات، وإلى حيث شاء الله من العلا، فكأن المصنف يقول: وعروج نبينا ﷺ إلى ما شاء الله حق؛ لكن صار لفظ (الِمعراج) عَلَمًا على هذا الأمر.

والمراد بالإسراء هو: الذهاب بالنبي عَلَيْ ليلًا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى في بيت المقدس، قال الله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي السَّرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِن الْمَسْجِدِ ٱلْمُسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَنَرَّكُنَا حَوَلَهُ ﴾ [الإسراء: ١].

وقد جاء ذِكرُ صفات المِعْراج في أحاديث؛ لكن الغالب أنها ليست من الأحاديث المعتمدة، لكن الإسراء بالنبي على والعروج به إلى السموات هذا أمر معلوم، ومجمع عليه بين أهل السنة، ودلت عليه الأحاديث الصحاح المتواترة (٢).

وقد اختلف الناس في حقيقة الإسراء والمعراج \_ مع الاتفاق على ثبوتهما \_ على أي وجه وقع؟

والحق أنه قد أسري بالنبي عَلَيْ بروحه وبدنه، وعرج به إلى حيث شاء الله من العلا بقظة لا منامًا، ولهذا نص المؤلف على ذلك بقوله: «وقد أسري بالنبي عَلَيْ ، وعُرج بشخصه في اليقظة» وهذا هو الذي يدل عليه ظاهر الأدلة، قال تعالى: ﴿شُبْحَنَ ٱلَذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ ﴾ [الإسراء:١] والعبد اسم للروح والبدن.

<sup>(</sup>١) البخاري (٤٨٥٦)، ومسلم (١٧٤) من حديث ابن مسعود رهيه.

<sup>(</sup>٢) نظم المتناثر ص٢١٩، وانظر: تفسير ابن كثير ٥/٥ فقد ساق روايات كثيرة جدًا.

وتصدير هذه الآية بالتسبيح دال على عظم الأمر، والإسراء كان بروحه وبدنه يقظة لا منامًا؛ فإن الذهاب والانتقال في النوم أمر ليس بمستغرب ولا مستنكر، فهو يحدث لسائر الناس.

ومما يؤكد هذه الحقيقة ما جاء في الحديث الصحيح أن الرسول عَلَيْهِ لما أخبر قريشًا استعظموا ذلك وكذبوه، وسألوه عن أشياء من بيت المقدس، قال النبي عَلَيْهُ: "فَكُرِبْتُ كُرْبَةً مَا كُرِبْتُ مثله قط، فرفعه الله لي أنظر إليه ما يسألوني عن شيء إلا أنبأتهم به"(١) فهذا كله يؤكد أن الإسراء كان بروحه وبدنه يقظة لا منامًا.

وكذلك العروج به إلى ما شاء الله من العلا كان بشخصه ﷺ يقظة لا منامًا، فهذا هو الأمر الخارق العظيم أن يقطع هذه المسافات ويعود في ليلة.

وفي حديث الإسراء والمعراج أمور كثيرة، منها أن جبريل السعد به واستفتح له السماء، ثم فتح له، فلقي الأنبياء: آدم وعيسى ويحيى ويوسف وإدريس وهارون وموسى وإبراهيم - عليهم الصلاة والسلام -، وعند كل سماء يستفتح، فكل سماء لها أبواب وحراس من ملائكة الله، وكل ذلك من الغيب، لا نتصوره ولا ندرك حقائقه، فيستفتح جبريل الله، فيقول له الملك الموكل بباب السماء: من؟ فيقول: جبريل. فيقول: ومن معك؟ فيقول: محمد الله. فيقول: وهل أرسل إليه؟ فيقول: نعم، فيقول: مرحبًا ولنِعم المجيء جاء، عند كل سماء يتجاوزها حتى بلغ سدرة المنتهى، وفرض الله عليه الصلوات الخمس (٢٠).

وقال بعضهم: إنه كان منامًا! واحتجوا برواية شريك بن عبد الله ابن أبي نمر: «واستيقظ وهو في المسجد الحرام»(٣). ورد ذلك

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٧٢) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ ا

<sup>(</sup>٢) حديث الإسراء روي في الصحيحين في مواضع من رواية عدد من الصحابة منها: البخاري (٣٢٠٧) ومسلم (١٦٤) من حديث مالك بن صعصعة الله.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٧٥١٧) من روايته عن أنس ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

المحققون وقالوا: إن هذا وهم من شريك، وقد وهم في هذا الحديث في مواضع عدة (١).

والقول بأن الإسراء والمعراج كان منامًا قول باطل ليس بشيء، فلو قال الرسول على لله لله أمر قال الرسول المنام، لم يكذبوه؛ لأنه أمر عادي يحصل لآحاد الناس.

ونُسب إلى عائشة ومعاوية والمعراج كان الإسراء والمعراج كان بروحه ويُسِد دون جسده. وهو رأي عندي غير مقبول، ويَرِدُ عليه ما يرد على القول بأنه كان منامًا، فإذا كان جسده باقيًا عندهم فلا يكون بينه وبين رؤيا المنام كبير فرق، وما معنى أن يأتيه جبريل بالبراق، ويحمله عليه ويسير به، ويصلى بالأنبياء؟

فهذا القول فيه نظر، وهو خلاف ظاهر الأدلة.

ومن اختار هذه الأقوال من العلماء أراد أن يوفق بين الروايات في في في مكة ومرة في المدينة!

وهذا وهنه العلامة ابن القيم، وقال: «هذه طريقة ضعفاء الظاهرية من أرباب النقل الذين إذا رأوا في القصة لفظة تخالف سياق بعض الروايات جعلوه مرة أخرى، فكلما اختلفت عليهم الروايات عددوا الوقائع! والصواب الذي عليه أئمة النقل: أن الإسراء كان مرة واحدة بمكة بعد البعثة، ويا عجبًا لهؤلاء الذين زعموا أنه مرارًا، كيف ساغ لهم أن يظنوا أنه في كل مرة تفرض عليه الصلاة خمسين ثم يتردد بين ربه وبين موسى حتى تصير خمسًا، ثم يقول: «أمضيت فريضتي وخففت عن عبادي» ثم يعيدها في المرة الثانية إلى خمسين ثم يحطها عشرًا عشرًا» (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: صحیح مسلم (۱٦۲)، وزاد المعاد ۳/ ٤٢، وتفسیر ابن کثیر ٥/٧، وفتح الباري ۱۳/ ٤٨٥.

<sup>(</sup>٢) ذكره الطبري في تفسيره ١٤/ ٤٤٥ ونقضه، وانظر: زاد المعاد ٣/ ٤٠.

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد ٣/٤٢.

فالصواب: أن الإسراء والمعراج حدث مرة واحدة والنبي على في مكة قبل الهجرة، وفرضت عليه الصلوات الخمس، وقد اتفق أهل العلم: أن الصلوات الخمس قد فرضت عليه وهو في مكة قبل الهجرة، والمشهور أن ذلك قبل الهجرة بثلاث سنوات، وقيل: بأقل، وقيل: بأكثر(۱).

وفي قصة الإسراء والمعراج الدلالة على عظم شأن الصلاة حيث فرضت على النبي على بلا واسطة وفرضت عليه وهو في أعلى المقامات فوق السلموات.

وفي قصة الإسراء والمعراج دلالة على علو الله تعالى على خلقه، فإنه عرج به إلى ربه، كما قال تعالى: ﴿ نَعْنُجُ ٱلْمَلَيْكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج:٤] فالملائكة والأرواح تعرج إلى الله؛ لأنه في العلو.

وفيها إثبات صفة الكلام لله تعالى، وتكليمه لنبينا محمد على الله واسطة.

وفي ذلك فضيلة لنبينا على حيث أكرمه الله ورفعه على سائر النبيين والمرسلين، حتى تجاوز كل الأنبياء، حتى إبراهيم على لقيه في السماء السابعة وتجاوز إلى مكان فوق ذلك يسمع فيه صريف الأقلام (٢).

سبحان الله مع هذه الأبعاد العظيمة يتم هذا في ليلة، هذا أمر خارق، ولا تقل: كيف؟

والآن أتَى الله للناس بشيء ما كان يخطر ببالهم، هذا الصوت الآن في أقصى الدنيا، يقول لك: السلام عليكم، فتقول: وعليكم السلام، فتسمعه وترد عليه، والذين يصعدون في المراكب الفضائية أيضًا مع البعد العظيم الذي تنتهي إليه تلك المراكب، يتكلمون مع من يكلمهم

<sup>(</sup>۱) التمهيد ۸/۸٤.

وأي أمر تستعظمه مما أخبرت به الرسل فرده إلى كمال القدرة يسهل أمره عليك جدًا، ﴿إِنَ اللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٠] ومتى استبعد الإنسانُ شيئًا من ذلك، فذلك لنقص إيمانه بكمال قدرة الرب تعالى وتقدس، ﴿وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ اللّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ اللّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ اللّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ اللّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ اللّهُ لِينَا أَلَا لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل



# إثبات حوض نبينا محمد ﷺ

وقوله: «والحوض الذي أكرمه الله تعالى به ـ غياثًا لأمته ـ حق».

تواترت السنة عن النبي في الخبر عن حوضه (۱). وقال النبي في للأنصار: «إنكم ستلقون بعدي أثرة، فاصبروا حتى تلقوني على الحوض» (۲). وأخبر عن ورود أمته عليه وهو على حوضه، وقال في: «إني فَرَطُكم على الحوض - أي: سابقكم - وإنه سَيَرِدُ عليً أقوام من أمتي فيذادون عن حوضي، فأقول: إنهم مني، فيقال: إنك الا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول: سحقًا سحقًا لمن غَيَّر بعدي» (۲) فيجب الإيمان بما دلت عليه الأخبار من حوضه في وأن طوله شهر وعرضه شهر (٤)، وآنيته عدد نجوم السماء، وماؤه أشد بياضًا من اللبن، وأحلى من العسل (٥).

والحوض في عرصات القيامة، قبل دخول الجنة، يرد عليه

<sup>(</sup>۱) قطف الأزهار المتناثرة ص۲۹۷، ونظم المتناثر ص۲٤۸، وانظر: السنة لابن أبي عاصم ۳۰۷ ـ ٣٤٦، والبداية والنهاية لابن كثير ۲۹/۳۶ ـ ٤٦٦ فقد أطالا في سرد أحاديث الحوض.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٣٣٠)، ومسلم (١٠٦١) من حديث عبد الله بن زيد ﷺ.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٥٨٣ و٦٥٨٤)، ومسلم (٢٢٩٠ و٢٢٩١) من حديث سهل بن سعد وأبي سعيد الخدري ﴿

<sup>(</sup>٤) رواه البخّاري (٢٥٧٩) مسلم (٢٢٩٢) من حديث عبد الله بن عمرو رهي.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٢٥٧٩)، ومسلم (٢٢٩٢) من حديث عبد الله بن عمرو رها، ومسلم (٢٤٧) من حديث أبي ذر رها، ومسلم (٢٤٧) من حديث أبي ذر رها، و (٢٣٠٠) من حديث ثوبان رها،

المستمسكون بسنته ﷺ، فمن شرب منه لم يظمأ بعدها أبدًا (١) ؛ لأنه يصير إلى الجنة ، وعنده أنهارها: ﴿وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَضْحَىٰ ﴿ الله الله فليس فيها ظمأ ولا جوع ؛ لأن كل مطالب النفوس موجودة فيها ، ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِن ذَهَبٍ وَأَكُوابٌ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنفُسُ وَتَلَذُ ٱلْأَعْبُنُ فَي عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِن ذَهبٍ وَأَكُوابٌ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنفُسُ وَتَلَذُ ٱلْأَعْبُنُ مِن عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِن ذَهبٍ وَأَكُوابٌ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنفُسُ وَتَلَدُ ٱلْأَعْبُنُ مِن الله الله وَالله وَهُمُ فِيهَا مِن لَكُوبُ لَذَ وَ لِلسَّارِينَ وَأَنْهَا وَالاعراف : ٤٣] في آيات كثيرة .

ومما جاء في أحاديث الحوض أنه: «يشخب فيه ميزابان من الجنة» (٢) ميزابان يصبان فيه \_ الله أعلم بقدرهما وصفتهما \_ من نهر الكوثر الذي أعطاه الله محمدًا على وأكرمه به، ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوثَرَ الكوثر الذي أعطاه الله محمدًا على وأكرمه به، ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوثَر الكوثر] والمعتمد في تفسيره: أنه نهر في الجنة أكرمه الله به، ففي حديث أنس على أن النبي على قال: «أتدرون ما الكوثر؟ فقلنا: الله ورسوله أعلم، قال: فإنه نهر وعدنيه ربي على عليه خير كثير، هو حوض ترد عليه أمتي يوم القيامة آنيته عدد النجوم (٣).

فيجب الإيمان بما دلت عليه هذه الأخبار، وأهل السنة والجماعة يؤمنون بذلك، ولهذا قال الطحاوي: «والحوض الذي أكرمه الله تعالى به \_ غياثًا لأمته \_ حق».

وورد في حديث رواه الترمذي أن النبي على قال: «إن لكل نبي حوضًا» (٤)؛ ولكن أعظمها حوض نبينا على الأن المؤمنين من أمته على

<sup>(</sup>١) نفس تخريج حديث سهل وأبي سعيد السابق.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٣٠٠) عن أبي ذر ﴿ اللهُ عَلَيْهُ ، و(٢٣٠١) عن ثوبان ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٤٠٠).

<sup>(</sup>٤) الترمذي (٢٤٤٣)، وقال: حديث غريب، وقد روى الأشعث بن عبد الملك هذا الحديث عن الحسن عن النبي على مرسلًا، ولم يذكر فيه عن سمرة، وهو أصح، وانظر: فتح الباري ٤٦٧/١١، والسلسلة الصحيحة (١٥٨٩).

هم أضعاف أضعاف المؤمنين من سائر الأمم، فكثرة أتباعه على الله المؤمنين به يقتضى أن يكون حوضه أعظم الموارد.

وتكلم بعض العلماء في شأن ترتيب الحوض مع بعض أمور القيامة، هل يكون قبل الميزان أو بعده؟ وهل هو قبل الصراط أو بعده؟

والشارح ابن أبي العز<sup>(۱)</sup> نقل عن القرطبي<sup>(۲)</sup>: أنه قبل الميزان، وعلل هذا بأن الناس يبعثون من قبورهم عطاشًا، فيقدم قبل الميزان والصراط.

وهذا لا يكفي دليلًا، وما الدليل على أن المؤمنين الذين هم أهل الورود يبعثون عطاشًا؟!

فهذه المسألة يجب الإمساك عن الكلام فيها، فلا نقول: قبل ولا بعد، فالله أعلم، هذه أمور غيبية، ولا يجزم بشيء منها إلا بحجة وبرهان.

وأما كونه قبل الصراط أو بعد الصراط فهذا فيه تأمل، واستدل من قال: إنه قبل الصراط: بأنه ثبت أنه يَرِد عليه من يذاد عنه ممن استوجب العذاب، وهؤلاء لا يجاوزون الصراط.

واختار ابن القيم - بعد أن حكى القولين -: أنه لا يمتنع أن يكون قبل الصراط وبعده، فإن طوله شهر وعرضه شهر، فإذا كان بهذا الطول والسعة، فما الذي يحيل امتداده إلى ما وراء الصراط، فيردونه قبل وبعد (٣).

والأمر محتَمل. والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) ص۲۸۲.

<sup>(</sup>٢) التذكرة ٢/ ٧٠٢.

<sup>(</sup>T) ; (Ic Ilaste 7/ 7AT.

#### إثبات شفاعته ﷺ لأمته، وذكر الشفاعة الخاصة به

وقوله: «والشفاعة التي ادخرها لهم حق، كما روي في الأخبار».

أي: الشفاعة التي ادخرها النبي الله لأمته يوم القيامة، كما صح بذلك الحديث فقد قال الله الكل نبي دعوة مستجابة، فتعجل كل نبي دعوته، وإني اختبأت دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة، فهي نائلة \_ إن شاء الله \_ من مات من أمتي لا يشرك بالله شيئًا (١) فهذه الشفاعة في أهل الكبائر، وهي إحدى شفاعات نبينا الله الهائد، وهي إحدى شفاعات نبينا الله الهائد، وهي إحدى شفاعات نبينا الهائد،

أولها وأعظمها: شفاعته في أهل الموقف أن يقضى بينهم، وهي المقام المحمود الذي خصه الله به في قوله: ﴿عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا المقام المحمود الذي خصه الله به في الدعاء بعد الأذان: «من قال محموداً الإسراء: ٧٩]، وجاء في الحديث في الدعاء بعد الأذان: «من قال حين يسمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة، والصلاة القائمة، آت محمدًا الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقامًا محمودًا الذي وعدتَه، حَلَّت له شفاعتى يوم القيامة (٢).

وقد تواترت الأحاديث (٣) في ذكر استشفاع الناس بآدم وأولى العزم من الرسل أن يشفعوا لهم عند الله أن يريحهم مما هم فيه من الكرب والشدة وأهوال الموقف.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۳۰٤)، مسلم (۱۹۹) \_ واللفظ له \_ من حديث أبي هريرة هي .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦١٤) من حديث جابر ﷺ.

<sup>(</sup>٣) قطف الأزهار المتناثرة ص٣٠٣، ونظم المتناثر ص٢٤٥.

وهذه الشفاعة لا ينكرها أحد من أهل البدع؛ لأنها لا تناقض شيئًا من أصولهم.

والثانية: شفاعته على أهل الجنة أن يدخلوا الجنة، فبعدما يجوزون الصراط يوقفون على قنطرة بين الجنة والنار فإذا هُذَّبُوا ونُقُوا أذن لهم بدخول الجنة (١)، ثم إنهم لا يدخلون إلا بشفاعته على (٢).

وهاتان الشفاعتان خاصتان به ﷺ.

والثالثة: شفاعته على فيمن دخل النار من عصاة الموحدين أن يخرج منها، وهذا جاء صريحًا في الأحاديث، وأنه على يشفع أربع مرات وفي كل مرة: "يسجد كلى لربه ويدعو ويستشفع فيقال له: ارفع رأسك، وقل تسمع، وسل تعطه، واشفع تشفع، ثم أشفع: فيَحُدُّ لي حدًا فأخرجهم من النار»(٣).

وتواترت الأحاديث (<sup>1)</sup> بأنه يخرج من النار بهذه الشفاعات من قال: لا إله إلا الله، وفي قلبه مثقال خردلة، أو شعيرة، أو بُرَّة أو ذرة من إيمان، وأنهم يخرجون من النار وقد صاروا حُمَمًا \_ أي: مثل الفحم \_ فَيُلْقَون في نهر بأفواه الجنة يقال له: نهر الحياة، فَيَنْبُتُون كما تنبت الحِبَّة في حميل السيل (<sup>0)</sup>.

وهذه الشفاعة في أهل التوحيد لا تختص بالرسول على لكن له من ذلك النصيب الأكبر والأعظم، فمن يخرج بشفاعته الله الأكبر والأعظم، فمن يخرج بشفاعته على أكثر ممن يخرج بشفاعة غيره، وإلا فإنه «تشفع الملائكة، ويشفع النبيون، ويشفع المؤمنون» (٥)

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٤٤٠) من حديث أبي سعيد ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١٩٥) من حديث أبي هريرة رها، ومعناه (١٩٦) من حديث أنس رهايه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٥٦٥)، ومسلم (١٩٣) من حديث أنس ﷺ.

<sup>(</sup>٤) انظر حاشية (٣) ص١٥٥.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٧٤٣٩)، ومسلم (١٨٣) من حديث أبي سعيد الخدري والمجبّة بالكسر: بُزُور البُقول وحب الرياحين. وقيل: نبت صغير ينبت في الحشيش، النهاية ٢/١٦.

كل يشفع حسب ما يحد له، فإنه لا أحد يشفع عنده إلا بإذنه 議 .

والشفاعة في إخراج عصاة الموحدين هي التي أشار إليها المؤلف؛ لأنها هي محل النزاع بين أهل السنة والخوارج والمعتزلة.

والرابعة: شفاعته على تخفيف العذاب عن عمه أبي طالب، فقد سأله عمه العباس والله فقال: يا رسول الله هل نفعت أبا طالب بشيء فإنه كان يحوطك ويغضب لك؟ قال: «نعم، هو في ضحضاح من نار، ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار»(٢).

فأبو طالب بشفاعته على صار من أهون أهل النار عذابًا.

وبهذه يُعلم أن الشفاعة التي تذكر لها الشروط هي الشفاعة في خروج أهل التوحيد من النار، وهي متوقفة على شرطين:

إِذْنُ الله للشافع، ورضاه عن المشفوع له، وذلك بأن يكون من أهل التوحيد، قال تعالى: ﴿وَكُم مِن مَلَكِ فِي السَّمَوَتِ لاَ تُغَنِي شَفَعَتُهُمْ شَيَّعًا إِلَّا مِنَ التوحيد، قال تعالى: ﴿وَكُم مِن مَلَكِ فِي السَّمَوَتِ لاَ تُغَنِي شَفَعَتُهُمْ شَيَّعًا إِلَّا مِنَ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى آلَ وَيَرَضَى آلَكُ اللّهِ مِن ذَا اللّهِ يَشَعُعُ عِندَهُ وَ إِلّا يَشَعُعُونَ إِلّا لِمِن الرّبَّضَى وَهُم مِن خَشْيَدِه مِنْ خَشْيَدِه مُشْفِقُونَ اللّه النبي عَلَيْ في أبي مُشْفِقُونَ الله النبي عَلَيْ في أبي طالب؛ فإنها ليست شفاعة في خروجه من النار؛ بل هي شفاعة في تخفيف العذاب عنه.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ١/٦١٦، واقتضاء الصراط المستقيم ٢/٣٥٩.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۲۰۸)، ومسلم (۲۰۹).

## إثبات الميثاق الذي أخذه الله على بني آدم

وقوله: «والميثاق الذي أخذه الله تعالى من آدم وذريته حق».

الميثاق عهد مؤكد، قال الله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَنَى الَّذِينَ أُوتُواْ اللهِ تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَنَى النّبِيِّتَنَ ﴾ [آل عـمـران: ٨١]، ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَنَى النّبِيِّتَنَ ﴾ [آل عـمـران: ٨١]، ﴿وَلَقَدْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَنَى بَنِت إِسْرَةِ بِيلَ ﴾ [المائدة: ١٢].

الميثاق: العهد الذي أخذه الله على آدم وذريته يوم استخرجهم من ظهره مثل الذر، ثم استنطقهم فقال: ﴿السَّتُ بِرَيِّكُمْ قَالُوا بَلْ ﴾ الأعراف: ١٧٧]، وهذا الميثاق استُدِل له بقوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ الْعُورِهِمْ ذُرِيّنَهُمْ وَالشّهَدُمُ عَلَى الْفُسِمِ السّتُ بِرَيّكُمْ قَالُوا بَلْ شَهِدَنّا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِينَمَةِ إِنّا كُنّا عَنْ هَذَا غَلِفِينَ إِن الله والمعنن وفيها: أن الله واستُدِل له بأحاديث عديدة جاءت في المسند والسنن وفيها: أن الله تعالى مسح ظهر آدم واستخرج ذريته أمثال الذر، وفي بعضها: أن الله استنطقهم ﴿وَالشّهَدُمُ عَلَى النّهُ مِرْبَكُمْ قَالُوا والأعراف: ١٧٢] فقال: ﴿المُعراف: ١٧٢].

والأحاديث التي فيها استخراج ذرية آدم من ظهره كثيرة (٢)، وبعضها

<sup>(</sup>۱) أحمد ٤٤/١، وأبو داود (٤٧٠٣)، والترمذي (٣٠٧٥)، والنسائي في الكبرى (١١٩٠)، وأبن حبان (٦١٦٦)، والحاكم ٢٧/١ من حديث عمر شبه، ورواه أحمد ٢/٢٧، والنسائي في الكبرى (١١١٩١)، والحاكم ٢٧/١ من حديث ابن عباس المبياً.

 <sup>(</sup>۲) انظرها وبعض الكلام عليها في: الروح ص٢٤٥، وتفسير ابن كثير ٣/٥٠١،
 والدر المنثور ٣/٥٩٨، والسلسلة الصحيحة (١٦٢٣).

يشهد لبعض؛ لكن الرواية التي فيها أنه استنطقهم وأشهدهم على أنفسهم فيها مقال لأهل الحديث؛ فمنهم من لا يثبت هذه الرواية كما ذكر الشارح ابن أبي العز<sup>(۱)</sup>، وأصح ما ورد في شأن الميثاق الحديث الذي في الصحيحين عن أنس في أنس في النبي في إن الله يقول لأهون أهل النار عذابًا: لو أن لك ما في الأرض من شيء كنت تفتدي به؟ قال: نعم، قال: فقد سألتك ما هو أهون من هذا وأنت في صلب آدم: أن لا تشرك بي، فأبيت إلا الشرك»<sup>(۲)</sup>.

الشاهد: «قد سألتك ما هو أهون من هذا وأنت في صلب آدم: أن لا تشرك بي، فأبيت إلا الشرك»، هذا أصح ما استدل به على الميثاق الأول.

ومن الناس من لا يثبت هذا الميثاق ويقول: هذا الميثاق لا يذكره أحد من الناس، وليس فيه حجة على أحد.

والجواب عن هذا: نعم ليس حجة وحده، ولا يستوجب من خالفه بمجرده العذاب، إنما يستوجب العذاب من جاءته الرسل، وبلَغَتْه دعوة الحق.

وأما الآية ففيها نزاع، هل هي في الميثاق الأول الذي أخذه الله على آدم وذريته يوم استخرجهم من ظهره؟

في ذلك رأيان:

أكثر المفسرين على أنها في هذا الشأن.

ومنهم من يرى أنها في معنى آخر، وأن المراد منها ميثاق الفطرة التي فطر الله عليها عباده.

ورجح ذلك ابن القيم بوجوه (٣)، منها:

<sup>(</sup>۱) ص۳۱۰.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣٣٣٤)، ومسلم (٢٨٠٥).

<sup>(</sup>٣) الروح ص٢٦٠.

أن الله تعالى قال: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ عَادَمَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢] ولم يقل: من آدم.

وقال تعالى: ﴿ مِن ظُهُورِهِم ﴾ [الأعراف: ١٧٢] ولم يقل: من ظهره. وقال تعالى: ﴿ ذُرِيَّنَهُم ﴾ [الأعراف: ١٧٢] ولم يقل: ذريته.

والمراد: استخراجهم جيلا بعد جيل، من ظهور آبائهم ﴿وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٧٢] بما نصبه من الأدلة على ربوبيته سبحانه وإلهيته، وفطر عباده على وحدانيته، وقال النبي ﷺ: «ما من مولود إلا يولد على الفطرة»(١).

فالآية في ميثاق الفطرة، ومع ذلك هذا الميثاق لم يجعله الله بمجرده هو الحجة على العباد، نعم هو من جملة الحجج؛ لكن الحجة الكبرى هي: إرسال الرسل، قال تعالى: ﴿وَمَا كُنّا مُعَذِبِينَ حَتَى نَبَعَثَ رَسُولًا﴾ [الإسراء: ١٥] وقال سبحانه: ﴿رُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئلًا يكُونَ لِلنّاسِ عَلَى اللّهِ حُجّةٌ بعّدَ الرُسُلِ [النساء: ١٦٥]، فبالرسل قطع الله المعذرة، وقال النبي ﷺ: ﴿لا أحد أحب إليه العذر من الله، ومن أجل ذلك بعث المبشرين والمنذرين (٢)، فالحجة القاطعة لحجة العباد على ربهم هي: إرسال الرسل، وما هذه المواثيق، وهذه الآيات إلا من حجج الرسل عليهم، ولهذا يحتج الرسل على أممهم فيما أنكروه بما أقروا به، فيحتجون عليهم بإقرارهم بربوبيته تعالى، وأنه خالقهم وخالق السموات فيحتجون عليهم بهذا الإقرار على وجوب عبادته تعالى وحده والأرض يحتجون عليهم بهذا الإقرار على وجوب عبادته تعالى وحده دون ما سواه ﴿أَعَبُدُوا اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِللّهِ غَيْرُهُ اللّه الاعراف: ٥٩].

ومما تقدم يتبين أن ما ذكر الله هو موجب الدليل، كما في حديث أنس رفي أنس والمحيحين (٣)، وكما دلت عليه الشواهد من الأحاديث

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣٥٨)، ومسلم (٢٦٥٨) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧٤١٦)، ومسلم (١٤٩٩) من حديث المغيرة بن شعبة ﴿ ٢٠

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه ص١٥٩.

الأخرى، فالميثاق الأول حق، ولكن ليس هو الحجة القاطعة للمعذرة على المكلفين، وإنما هو مما يَحْتَجُّ به الرسل على أممهم، وذلك بتذكيرهم إياه وإخبارهم به.



#### وجوب الإيمان بالقدر بمراتبه الأربع

وقوله: «وقد علم الله تعالى فيما لم يزل عدد من يدخل الجنة، وعدد من يدخل النار جملة واحدة، فلا يُزاد في ذلك العدد، ولا يُنقص منه، وكذلك أفعالهم فيما علم منهم أن يفعلوه، وكل ميسر لما خلق له، والأعمال بالخواتيم، والسعيد من سعد بقضاء الله، والشقي من شقي بقضاء الله».

الأصل السادس من أصول الإيمان: الإيمان بالقدر، والإيمان بالقدر: بالقدر يشمل أربعة أصول، وهي التي تسمى مراتب الإيمان بالقدر:

المرتبة الأولى: الإيمان بعلم الله السابق: وهو الإيمان بأن الله علم بعلمه القديم كل ما يكون، فعَلِمَ العباد وأعمالهم وأحوالهم وطاعاتهم ومعاصيهم بعلمه القديم الأزلي الذي لم يحدث بعد أن لم يكن؛ فإنه تعالى لم يزل عالمًا بما سيكون.

المرتبة الثانية: الإيمان بكتابة المقادير: وهو الإيمان بأن الله قدر مقادير الخلق، وكتب ذلك على وفق ما علم قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، كما في حديث عبد الله بن عمرو بن العاص عند مسلم عن النبي على أنه قال: «قدر الله مقادير الخلق قبل أن يخلق السموات والأرض» (١)، والآيات التي فيها ذكر الكتاب كثيرة، قال تعالى: ﴿وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنَبِ ثَبِينِ ﴾ [الانعام: ٥٩]، ﴿مَا أَمَابَ مِن تُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْهُ اللهِ فِي حَنَبِ مِن قَبْلِ أَن نَبْراًها ﴾ [الحديد: ٢٢].

<sup>(</sup>١) تقدم في ص٧١.

المرتبة الثالثة: الإيمان بعموم مشيئة الله: وهو أنه لا خروج لشيء عن مشيئة الله، فكل ما يجري في الوجود فهو بمشيئة الله، فكل حركة وسكون، وكل تغير بوجود أو عدم أو زيادة أو نقص على أي وجه كل ذلك بمشيئة الله وعلمه، ﴿ وَمَا تَعْيِفُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ﴾ [فاطر: ١١]، ﴿ وَمَا تَعْيِفُ وَمَا تَعْيِفُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَرْدَادً ﴾ [الرعد: ٨].

والمرتبة الرابعة: الإيمان بعموم خلقه، ومعناه: أن الله خالق كل شيء، فكل موجود فهو مخلوق لله، قال تعالى: ﴿اللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ [السزمر: ٢٦]، ﴿ ذَلِكُمُ اللّهُ رَبُكُمُ لَا إِلَهُ إِلّا هُوَ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ﴾ [الأنعام: ١٠٢].

هذه أربع مراتب لا بد أن تكون مستقرة في ذهن المسلم، والمؤلف ذكر عبارات كثيرة تتعلق بتقرير الإيمان بالقدر في حدود هذه المراتب المذكورة؛ لكنه نوَّع العبارات وذكر جزئيات وتفصيلات، وفرق الكلام في القدر، فقد تقدم قوله: «خلق الخلق بعلمه، وقدر لهم أقدارا، وضرب لهم آجالا، ولم يَخْفَ عليه شيء قبل أن يخلقهم، وعلم ما هم عاملون قبل أن يخلقهم» (۱) وذكر المشيئة وأن «كل شيء يجري بتقديره ومشيئته، ومشيئته تنفذ لا مشيئة للعباد إلا ما شاء لهم» (۱) وهنا ذكر أيضًا بعض التفصيلات في إطار مراتب القدر المتقدمة، فقال: «وقد علم الله تعالى فيما لم يزل عدد من يدخل الجنة وعدد من يدخل النار جملة واحدة فلا يزاد في ذلك العدد ولا ينقص منه»؛ لأنه إذا زاد أو نقص لزم منه تغير علم الله، وأن الله لم يعلم ما سيكون، لا، بل قد فُرغ من الأمر، كما في الحديث الصحيح عن النبي الله الله قال: «ما من نفس منفوسة إلا وقد كتب الله مكانها من الجنة والنار» الحديث الحديث.

<sup>(</sup>۱) ص٦٨.

<sup>(</sup>٢) ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٣٦٢)، ومسلم (٢٦٤٧) من حديث علي رهيه.

وهذا المعنى الذي ذكره مستمد من النصوص، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللّهُ عِلِيمٌ حَكِيمٌ اللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللهُ عَلِيمٌ اللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ التوبة: ٢٨]، فوصفه تعالى بالعلم التام يقتضي أنه سبحانه يعلم ما سيكون تمامًا من كل الوجوه، يعلم من يدخل الجنة وعددهم ومنازلهم ومراتبهم بعلم مفصل، وليس علمًا إجماليًا.

وقوله: «فلا يزاد في ذلك العدد ولا ينقص منه».

بل العدة قد انقضت، فعدة البشر قد سبق علم الله وكتابه بها من آخر من يخلقه الله من هذا الجنس البشري.

وقوله: «وكذلك أفعالهم فيما علم منهم أن يفعلوه».

وكذلك علم أفعالهم: طاعاتهم ومعاصيهم وما ليس بطاعة ولا معصية، قد أحصاه ﴿وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا﴾ [الجن: ٢٨].

وقوله: «وكل ميسر لما خلق له».

لما أخبر الرسول على بأنه «ما من نفس إلا وقد علم مكانها من البجنة ومكانها من النار، قال رجل: أفلا نتكل على كتابنا وندع العمل؟ فقال: اعملوا فكل ميسر، أما أهل السعادة فييسرون لعمل أهل السعادة، وأما أهل الشقاوة» ((())، وسئل النبي الله أمل الشقاوة» (())، وسئل النبي الله أرأيت ما يعمل الناس اليوم ويكدحون فيه أشيء قضي عليهم ومضى فيهم من قدر قد سبق، أو فيما يستقبلون به مما أتاهم به نبيهم وثبتت الحجة عليهم؟ فقال: لا؛ بل شيء قضي عليهم ومضى فيهم، وتصديق ذلك في كتاب الله الله الله ومن ومن الأمور على وفق ما السق به علمه وكتابه، فيُسير للعبد طريقه ويجعله مهيئًا سالكًا وهو يسلكه سبق به علمه وكتابه، فيُسير للعبد طريقه ويجعله مهيئًا سالكًا وهو يسلكه باختياره ومشيئته، ولكن مشيئته واختياره محكومان بمشيئة الرب

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص١٦٣.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲٦٥٠) من حديث عمران بن حصين ﷺ.

كما قال تعالى: ﴿ وَمَا تَثَاآمُونَ إِلاّ أَن يَشَآءَ اللّهُ رَبُّ الْعَكَمِينَ ﴿ التَكوير]، فإذا أطاع العبد ربه فبتوفيتي وتيسير منه تعالى لعبده، وإذا فعل العبد المعصية فبعدم ذلك التوفيق، وعدمُ هذا التوفيق هو تيسيرٌ لذلك العمل.

وهناك سؤال يجري على ألسن بعض الناس يقولون: الإنسان مسير أم مخير؟

وهذا من الألفاظ التي لم ترد في النصوص فلا بد فيها من التفصيل، فمن أراد أنه (مخير) بمعنى أنه له مشيئة واختيار؛ فنعم، وإن أراد أنه مخير أنه يتصرف بمحض مشيئته خارجًا عن مشيئة الله وقدرته فهذا باطل، فلا خروج لأحد عن قدرة الله ومشيئته، وكذلك (مسير)؛ فإن أراد بمسير أنه في جميع أموره يتحرك بتدبير الله وتقديره ومشيئته فنعم، وإن أراد أنه مسير لا اختيار له ولا مشيئة؛ بل هو مجبور؛ فهذا باطل(۱).

#### وقوله: «والأعمال بالخواتيم».

أي: أن المعتبر في مصير العبد هو ما يختم له به، فقد يعيش الإنسان عمرًا طويلًا وهو في أعمال الكفر والضلال والعصيان، ثم يدركه ما سبق به الكتاب، فيؤمن ويموت، فيختم له بالإيمان والعمل الصالح كحادثة سحرة فرعون أمضوا حياتهم كلها في عبادة فرعون، وعمل السحر، ولما رأوا الآيات أشرق الإيمان في قلوبهم ﴿ فَأَلْقِي السَّحَرَةُ سَيجِدِبنَ السَّحر، ولما رأوا الآيات أشرق الإيمان في قلوبهم ﴿ فَأَلْقِي السَّحَرَةُ سَيجِدِبنَ فَ فَالُوا عَامَنَا بِرَبِ الْعَلَمِينَ ﴿ وَهَرُونَ ﴿ وَهَرُونَ ﴾ [الشعراء] وقوله تعالى حكاية عن قول فرعون لهم: ﴿ وَلَأُصَلِبَنَكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ وَلِنَعْلَمُنَ أَيُّنَا أَشَدُ عَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا الل

<sup>(</sup>١) انظر ص٤١٥.

وكم من كافر يسلم ثم ينضم إلى صف المسلمين فيقاتِل ويُقتَل ولم يعمل قبلها شيئًا؛ لكنه آمن بالله ورسوله إيمانًا صادقًا، وفي الحديث الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «يضحك الله إلى رجلين يقتل أحدهما الآخر يدخلان الجنة، يقاتل هذا في سبيل الله فيقتل، ثم يتوب الله على القاتل فيستشهد الله وفي حديث ابن مسعود رفي الصحيحين: حدثنا رسول الله على وهو الصادق المصدوق: «إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يومًا، ثم يكون علقة مثل ذلك، ثم يكون مضغة مثل ذلك، ثم يرسل إليه الملك، فينفخ فيه الروح ويؤمر بأربع كلمات: بكتب رزقه وأجله وعمله، وشقي أو سعيد. قال: فوالله الذي لا إله غيره، إن الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها، وإن الرجل ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها»(٢) فالعبرة بالخواتيم، ماذا ينفع من كان دأبه الإحسان إذا تحول وتغير وانقلب من الإحسان إلى العدوان؟ فبعد أن كان محسنًا مصلحًا صار ظالمًا مفسدًا، فمن كان مؤمنًا مدة طويلة، ثم صار كافرًا، فكفره يحبط ما قبله.

ولهذا من أهم ما يجب أن يهتم به المسلم أمر الخاتمة، فيسأل ربه الثبات أولا؛ لأن الحي لا تؤمن عليه الفتنة، ومن دعاء النبي على: «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك» (٣) وهذا يتضمن سؤال حسن الخاتمة، والله تعالى يقول: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَانِهِ وَلا تَمُونُنَ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٨٢٦)، ومسلم (١٨٩٠) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) في ص٧٢.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٣/١١٢، والبخاري في الأدب المفرد (٦٨٤)، والترمذي (٢١٤٠) \_ \_ وقال: حسن \_ وصححه الحاكم ١/٦٢٥ والضياء في المختارة ٢/١١٦ من حديث أنس رها وروي من حديث غيره من الصحابة.

إِلَّا وَأَنتُم مُسَلِمُونَ ﴿ وَآلَ عمران] أي: استقيموا على الإسلام حتى يأتيكم المموت وأنتم على ذلك، ﴿ وَآعَبُدُ رَبَّكَ حَتَى يَأْنِيكَ الْيَقِيثُ ﴿ وَالْحجر] ومن دعاء الصالحين: سؤال الوفاة على الإسلام كما قال السحرة بعد التوبة: ﴿ رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبِرًا وَتَوفَّنَا مُسْلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٦]، ويوسف ﷺ يقول: ﴿ وَرَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبِرًا وَتَوفَّنَى إللَّصَلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٠١]، ويوسف عليه يقول: ﴿ وَوَفَنِي مُسْلِمًا وَالْحِقْنِي بِالصَّلِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١] وهذا كله من سؤال الله حسن الخاتمة.

وقوله: «والسعيد من سَعِد بقضاء الله، والشقى من شقى بقضاء الله».

فالسعادة والشقاوة مقضيان ومُقَدَّران، وفي الحديث الذي تقدم ذكره: «أن الملك يؤمر بأربع كلمات: بكتب رزقه وأجله وشقي أو سعيد» (۱) وهذا لا يعني أن الإنسان يصير شقيًا بدون أسباب الشقاوة، ويصير سعيدًا بدون أسباب السعادة، لا؛ بل للشقاوة أسباب، وللسعادة أسباب، فالسعادة سببها توحيد الله وعبادته وحده لا شريك له، وطاعته وطاعة رسله، هذه أسس السعادة؛ إيمان وتقوى، وعمل صالح، ولا تكون السعادة بدون ذلك أبدًا، كما قال النبي على: «إنه لن يدخل الجنة إلا نفس مؤمنة» (۱) فالسعادة موقوفة على أسبابها والشقاوة موقوفة

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في ص٧٢.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد ٧٩/١، والترمذي (٣٠٩٢) \_ وقال: حسن صحيح \_، والحاكم ١٧٨/٤ وصححه من حديث علي بن أبي طالب ﷺ.

على أسبابها، فالشقاوة سببها الكفر والعصيان والشرك والظلم والفسق والعدوان، فلا يدخل النار أحد إلا بالأسباب الموجبة لدخولها، ولا يدخل الجنة أحد إلا بالأسباب المقتضية لدخولها، والكل قد سبق به علم الله وقضاؤه وكتابه، فلا بد من استحضار هذه الحقائق، فالشقاوة لا تكون بلا سبب، فمن سبق قضاء الله في شقاوته فلا بد أن تقوم به أسباب الشقوة، ومن سبق قضاء الله بسعادته؛ فلا بد أن تقوم به أسباب السعادة.

ومقام الكلام في القدر من المقامات العظيمة التي تموج فيها الأفكار والأقوال موجًا؛ ولكن المعتصم الذي به النجاة من الزلل في هذه المسالك، وهذه المتاهات التي ضل فيها أكثر الخلق هو كتاب الله وسنة رسوله على فإذا أشكل عليك أمر ولم تدركه بعقلك الناقص القاصر؛ فاعتصم بالله وبكتابه، وحسبك.

وهذا الأصل العظيم مع ما يذكر فيه من تفاصيل بعض المسائل يقوم على المراتب الأربعة المتقدمة، ولا بد مع الإيمان بالقدر من الإيمان بالشرع والإيمان بحكمة الرب، فهذه ثلاثة أصول لا بد من التحقق بها، وتقدم أن المؤلف ذكر الأصلين: الإيمان بالشرع والقدر بعض الجوانب في القدر قال: «ولم يخفّ عليه شيء قبل أن يخلقهم، وعلم ما هم عاملون قبل أن يخلقهم، وأمرهم بطاعته ونهاهم عن معصيته»(١).



<sup>(</sup>۱) ص۷٤.

# عجز الخلق عن معرفة حِكَمِ وأسرار القدر

وقوله: «وأصل القدر: سر الله \_ تعالى \_ في خلقه، لم يطلع على ذلك ملك مقرب ولا نبى مرسل».

قدر الله وقضاؤه الشامل النافذ له حِكم وأسرار لا سبيل للخلق إلى معرفتها، فإن الخلق لا يحيطون به تعالى علمًا، لا بذاته ولا صفاته ولا أفعاله ولا بحكمته في خلقه وأمره، وما دام أن الله تعالى قد استأثر بذلك؛ فلا تطلب ما لا سبيل إلى معرفته، فالله قد استأثر بعلم كيفية صفاته فلا تطلب معرفة ذلك، ولا تسأل: كيف استوى؟ وكيف يغضب؟ وكيف ينزل؟ كل ذلك غير معقول لنا، ولا يمكن لعقولنا أن تصل إليه، كذلك أمر القدر، فالله تهي قد استأثر بعلم أسرار القدر، وحِكمه في أقداره على التفصيل.

فالأشياء التي نبهت عليها النصوص قد تدرك بالتدبر؛ لكن تأمل في خلق الله، هذا يجعله غنيًا وهذا فقيرًا وهذا بين ذلك، وهذا مؤمنًا مهتديًا، وهذا ضالًا، وهذا عاصيًا، وفي الخلق طويل وقصير، وجميل ودميم، وكل التفاوتات التي تلاحظها، أغنى الله هذا دون ذاك، وأفقر هذا دون ذاك، وجعل هذا طويلًا وهذا قصيرًا، وجعل هذا عاقلًا وهذا غير عاقل، وفي الناس معتوه، وبليد وذكي، ويولد للإنسان العدد من الأولاد وأمهم واحدة وتتفاوت خلقتهم وأخلاقهم وعقولهم وحظوظهم، ابحث عن أسرار هذه التخصيصات لا تجدُ إلى ذلك سبيلًا.

وقوله: «لم يَطَّلع على ذلك ملك مقرب ولا نبي مرسل».

فكيف بمن دونهم؟ إذا كان الرسل الذين هم صفوة الخلق،

والمقربون من الملائكة لم يطلعوا على سر القدر، فهذا يؤكد أن ذلك مما استأثر الله به واختص بعلمه، فسر القدر من الغيب المطلق؛ لأن الغيب نوعان:

غيب مطلق، وغيب نسبي.

فالغيب النسبي: الذي يعلمه بعض الخلق دون بعض، فهو غيب بالنسبة لمن لم يعلمه، وغيب مطلق لا يعلمه إلا الله كما في الدعاء المعروف: «أسألك بكل اسم هو لك، سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك»(۱)، فالسر القدري من الغيب المطلق الذي اختص الله به، لم يُطلع عليه ملكًا مقربًا ولا نبيًا مرسلًا؛ لأنهم لا علم لهم إلا ما علمهم الله: ﴿وَقَالُواْ سُبْكَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إلّا مَا عَلَمْتَنَا ﴾ [البقرة: ٣٢]، وقال تعالى: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْمِلْمِ إِلّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥].



<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۱/ ۳۹۱، وابن حبان (۹۷۲) والحاكم ۰۹۸۱ من حديث ابن مسعود رفحه، وقال الدارقطني في العلل ٥٠٠٠: إسناد ليس بالقوي.

## البحث في أسرار القدر سبب للضلال

وقوله: «والتعمق والنظر في ذلك ذريعة الخذلان، وسلم الحرمان، ودرجة الطغيان».

التعمق: التكلف في البحث. والنظر: التفكر.

فالتعمق والنظر في أسرار القدر والبحث عن ذلك، يقول المؤلف إنه: «ذريعة الخذلان، وسلم الحرمان، ودرجة الطغيان» هذه كلمات متقاربة مقصودها: أن التعمق والنظر سبب الشقاء والهلاك، والمصنف من منهجه في هذه الرسالة أنه يتحرى السجع، وتنويع العبارات.

والخذلان: عدم التوفيق، ﴿إِن يَنْصُرُكُمُ اللّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمُ وَإِن يَنْصُرُكُمُ اللّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَنْصُرُكُمُ اللّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن بَعْدِولِ ﴾ [آل عمران: ١٦٠] فالتعمق والنظر في أسرار القدر سبب لخذلان العبد وعدم توفيقه وحرمانه من الاستقامة، وسبب للطغيان فالذي يبحث ويخوض ويتعمق قد طغى وتعدى حده، قف! فأنت عبد ضعيف، ومحدود الإدراك، ولا تطلب ما ليس لك، ولا تَرُمْ ما لا سبيل لك إليه ولا قدرة لك عليه.

فالتعمق والنظر سبب لكل شر وشقاء وهلاك، فإنه يضرب في متاهة لا ينتهي فيها إلى حدود.

وقوله: «فالحذر كل الحذر من ذلك نظرًا وفكرًا ووسوسة؛ فإن الله تعالى طوى علم القدر عن أنامه، ونهاهم عن مرامه، كما قال تعالى في كتابه: ﴿لَا يُشْكُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُشْكُلُونَ ﴿ إِلَا اللهُ اللهِ اللهُ ال

يؤكد المؤلف ما سبق، فبعدما بين خطورة الخوض في أسرار القدر بالكلمات السابقة قال: «فالحذر كل الحذر من التعمق والبحث في أسرار

القدر نظرًا وفكرًا ووسوسة» والنظر والفكر بمعنى: التفكير.

والوسوسة دون ذلك، فقد تكون بداية التفكر والنظر، «فالحذر» منصوب على الإغراء؛ أي: الزم الحذر والخوف أيها المسلم العاقل الناصح لنفسك.

والوسوسة هي: إلقاء المعاني في القلب، فالشيطان يوسوس فيلقي معاني الشبهات، ومعاني الشهوات في القلب مثل البذر، فوساوس الشيطان هي البذرة الأولى للشرور كلها؛ لكن هذه الوساوس قد تموت في مكانها إذا وفق الإنسان لدفعها، وتعوذ بالله منه فإنها تنتهي، وقد يثمر تفكيرًا وتفكرًا، ثم قد يثمر كلامًا وعملًا، فكل الشرور التي تشاهد بالعيون وتسمع بالآذان كلها نابتة من ذلك الوسواس، والله تعالى قد أنزل سورة ليتحصن بها المسلم من ذلك الوسواس الخناس: ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ النّاسِ فَي مَلُورِ النّاسِ فَي مِن شَرِّ الْوَسُواسِ الْخَنَاسِ فَي النّاسِ فَي النّاسِ فَي النّاسِ فَي مِن الْجِنَةِ وَالنّاسِ فَي النّاسِ فَي مِن الْجِنَةِ وَالنّاسِ فَي الله المسواس: «قُلُ أَعُودُ بِرَبِّ النّاسِ فَي مِن الْجِنَةِ وَالنّاسِ فَي الله المسواس: «يَاتي الشيطانُ أحدكم فيقول: من خلق كذا، من خلق كذا، حتى يقول: القلوب أحبث الوساوس؛ لكن المؤمن الموفق يدفعها باعتصامه بربه وبلجوئه إلى مولاه، ويقول: أعوذ بالله من الشيطان، فإن الله هو الذي وبلجوئه إلى مولاه، ويقول: أعوذ بالله من الشيطان، فإن الله هو الذي خلق الشيطان وهو قادر على أن يصرفه عنك.

وقوله: «فإن الله تعالى طوى علم القدر عن أنامه» عن خليقته «ونهاهم عن مرامه» هذا تأكيد لما سبق من قوله: «وأصل القدر سر الله تعالى في خلقه، لم يطلع على ذلك ملك مقرب ولا نبي مرسل».

فالمؤلف كَالله أراد أن يؤكد هذا الأمر العظيم بهذه المؤكدات: «فإن الله طوى علم القدر عن أنامه» طوى علمه: اختص به، ولم يطلعهم

<sup>(</sup>۱) في ص١٢٩.

عليه، «ونهاهم عن مرامه» أي: طلبه، فعِلْمُ أسرار القدر من العلم الذي لا يجوز أن يطلب.

لكن هل يجوز البحث في القدر؟

نعم، فنحن الآن نبحث ونتكلم في القدر، وهذا الذي نتكلم فيه ليس هو الذي نُهينا عنه، نحن الآن نتكلم في معرفة ما يجوز وما لا يجوز من الكلام في القدر، فالإيمان بالقدر أحد أصول الإيمان، والإيمان بالقدر لا يعارض الإيمان بالشرع، بل لا بد من الجمع بينهما، كما أن الإيمان بالقدر لا يعارض إثبات الأسباب، فالأسباب والمسببات كلها جارية بقدر الله، فلا بد أن تنتبه لهذا.

إذًا؛ الشيء الذي لا يجوز البحث فيه هو البحث في أسرار القدر، لِمَ؟! لِمَ؟! لِمَ؟! فقد قال تعالى: ﴿لَا يُسْئُلُ عَمَّا يَفْعَلُ ﴿ الأنبياء: ٢٣] لا يُسأل تعالى عن ما يفعل لكمال حكمته، والعباد يُسألون ﴿ وَهُمَّ يُسَّئُلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٣] وهذا من النفي غير المحض، وكلُ نفي في صفات الله تعالى فإنه يتضمن ثبوتًا.

وقوله: «فمن سأل: لِمَ فعل؟».

فمن سأل: لِمَ هدى هذا؟ وأضل هذا؟ وأفقر هذا؟ لِمَ خلق الشرور؟ لِمَ خلق الشياطين؟ يسأل على وجه الاعتراض.

فإن السؤال يكون على وجهين:

سؤال اعتراض ومعارضة بالعقل.

وسؤال طلب للمعرفة.

فالمنكر العظيم: السؤال على وجه الاعتراض، أو السؤال عن أمر لا سبيل إلى معرفته.

فالأول: ظاهر الفساد؛ لأنه اعتراض على أحكم الحاكمين.

والثاني: تكلف وبحث عما استأثر الله بعلمه وطوى علمه عن العباد.

وقوله: «فقد رد حكم الكتاب، ومن رد حكم الكتاب كان من الكافرين».

حكم الكتاب هو حكم الله، ومن رد حكم الله كان كافرًا به ﷺ، ﴿إِنِ ٱلْمُحَكِّمُ إِلَّا بِلَيْتُ ﴾ [يوسف:٤٠]، ﴿فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴾ أَلَيْسَ اللهُ بِأَخْكِمِ الله كَالَّالِينِ ﴾ [التين].



# وجوب التمسك بالكتاب والسنة، وترك الخوض فيما طوي عنا علمه

وقوله: «فهذا جملة ما يحتاج إليه من هو منوَّر قلبه من أولياء الله تعالى، وهي درجة الراسخين في العلم؛ لأن العلم علمان: علم في الخلق موجود، وعلم في الخلق مفقود، فإنكار العلم الموجود كفر، وادعاء العلم المفقود كفر، ولا يثبت الإيمان إلا بقبول العلم الموجود، وترك طلب العلم المفقود».

قد يكون مراده من هذه الإشارة من أول ما يتعلق بالتوحيد والرسالة والقرآن وما بعد ذلك، أو يريد القريب وهو ما يتعلق بالأصل السادس وهو الإيمان بالقدر، وكأن الأرجح رجوع الضمير إلى كل ما تقدم، «فهذا جملة ما يحتاج إليه» أي: ما لا بد منه «لمن هو منوّر القلب» ولا يكون منوّر القلب إلا بذلك، فنستطيع أن نقول: فهذا جملة اعتقاد من قلبه نيّر، والإيمان في القلب نور؛ لأن النور نوعان:

نور حسى: يرى بالأبصار.

ونور معنوي: قال الله تعالى: ﴿ اللّه نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْآرُضِ مَثَلُ نُورِهِ لَمَهُ مُورُ السَّمَوَةِ فِهَا مِصْبَاحُ الْمِصْبَاحُ فِي نُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِيُّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَرَكَةِ نَيْتُونَةِ لَا شَرْقِيَةٍ وَلَا غَرْبِيَةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيّءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسّهُ نَارُّ نُورُ فُرُ مَهُ الْمَثَالَ لِلنَّاسِ وَاللّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلَى نُورِهِ مَن يَشَاءُ وَيَضَرِبُ اللهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ فَي اللهُ في قلب عَلِيمٌ فَي الله في قلب عَبده المؤمن.

فالإيمان نور في القلب، والله تعالى سمى الوحي المنزل نورًا: ﴿فَالْمِنُواْ

بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَٱلنُّورِ ٱلَّذِي آَنزَلْناً ﴾ [التغابن: ٨] والإيمان والعلم في القلوب نور: ﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْـتًا فَأَحَيّـيّنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا ﴾ [الأنعام: ١٢٢] أي: في قلبه.

وهذه معان عظيمة تُنبّه إليها هذه النصوص؛ ولكن ما حظك من هذا الأمر العظيم؟ وفي دعاء النبي ﷺ: «اللهم اجعل في قلبي نورًا، وفي بصري نورًا، وفي سمعي نورًا، وعن يميني نورًا، وعن يساري نورًا، وفوقي نورًا، وتحتي نورًا، وأمامي نورًا، وخلفي نورًا، واجعل لي نورًا» المؤمن الكامل الإيمان في قلبه نور، وفي سمعه، وفي بصره، والنور محيط به؛ والنور المعنوي هو: نور العلم والإيمان قال تعالى: ﴿أَوْ مَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِ النّاسِ كَمَن مَثَلُهُ فِي النّاسِ كَمَن مَثَلُهُ فِي النّاسِ كَمَن مَثَلُهُ فِي النّاسِ كَمَن مَثَلُهُ فِي النّاسِ كَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِن الطلماتِ الكفر والعفلة والمعصية والجهل، إلى نور الإيمان والعلم والبصيرة.

والقلوب لها أحوال كما جاء في الحديث عن النبي ﷺ: "تعرض الفتن على القلوب كالحصير عودًا عودًا، فأي قلب أشربها نكت فيه نكتة سوداء، وأي قلب أنكرها نكت فيه نكتة بيضاء، حتى تصير على قلبين، على أبيض مثل الصفا فلا تضره فتنة ما دامت السموات والأرض، والآخر أسود مُرْبَادًا كالكوز مُجَخِّيًا، لا يعرف معروفًا، ولا ينكر منكرًا إلا ما أشرب من هواه»(٢).

وقد دلت النصوص على أن القلوب ثلاثة أقسام:

قلب حي سليم، وهو قلب المؤمن.

وقلب ميت، وهو قلب الكافر.

وقلب مريض، فيه مادة حياة، ومادة موت؛ أي: فيه صحة ومرض، وهو لما غلب عليه منهما.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٣١٦)، ومسلم (٧٦٣) من حديث ابن عباس ﷺ.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١٤٤) من حديث حذيفة ﴿ ﴿ اللَّهُ مَا

واقرأ ما ذكر ابن القيم في «اجتماع الجيوش الإسلامية» في مثل النور في قلب المؤمن (١) واقرأ كلامه على قوله تعالى: ﴿مَثَلُ نُورِهِ كَيِشْكُوْمِ ﴾ [النور: ٣٥] في «الوابل الصيب» (٢) فقد أجاد في الكلام عليها وأحسن.

وقوله: «من هو منوّر القلب من أولياء الله».

فكل ولي لله فهو منوَّر القلب، وكل منوَّر للقلب فهو ولي لله، وولاية الله تقوم على الإيمان والتقوى، والإيمان والتقوى لا يكونان إلا بالعلم.

إذًا؛ فولي الله هو الذي نور الله قلبه بالعلم والإيمان، وظهر أثر ذلك على جوارحه بالتقوى وبالأعمال الصالحة، ولذا قال المؤلف: «وهي درجة الراسخين في العلم».

الراسخون في العلم ذكرهم الله في قوله: ﴿وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ مَامَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ [آل عمران: ٧]، فالراسخون في العلم هم المتمكنون في العلم، ليسوا على حَرف في العلم أو في الإيمان أو في العبادة، لا؛ بل هم ثابتون راسخون، وهم يؤمنون بكل ما جاء عن الله، ولا يعارضون ما أخبر الله به، وما أخبرت به رسله: ﴿وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِ ﴾ [آل عمران: ٧] بخلاف الذين في قلوبهم زيغ؛ فإنهم يتبعون المتشابه ﴿آبَتِغَاءَ اللهُ الناس، ولبس الحق بالباطل.

وقوله: «لأن العلم علمان: علم في الخلق موجود، وعلم في الخلق مفقود».

العلم الموجود: مسائل الاعتقاد والشرائع، فهذا العلم الذي بعث الله به رسوله على وهو موجود في القرآن والسنة ففيهما من الأخبار عن الغيوب الماضية والمستقبلة ما يعلمه من تدبرهما.

«وعلم في الخلق مفقود».

وهو علم الغيب الذي طواه الله، مثلما تقدم في القدر: «أن الله

<sup>(</sup>۱) ص۳۹.

<sup>(</sup>۲) ص۱۱۹.

تعالى طوى علم القدر عن أنامه، ونهاهم عن مرامه»(١) فسر القدر هو من العلم المفقود، وحقائق الآخرة من العلم المفقود، وحقائق الآخرة من العلم المفقود، ولا سبيل إلى معرفة ما استأثر الله بعلمه.

والمؤلف رتب على هذا قوله: «فإنكار العلم الموجود كفر» جحد شيء مما علم بالضرورة من أخبار الرسول ﷺ، أو الشرائع التي جاء بها كفرٌ.

«وادعاء العلم المفقود كفر».

لأنه ادعاء لعلم الغيب، فتكييف صفات الرب كفر؛ لأنه قول على الله بلا علم؛ لكن الذي يسأل عن الكيف، كمن يقول: كيف استوى؟ فهذا مبتدع يجب الإنكار عليه، كما أنكر الأئمة عليه كمالك كَالله حين رد بتلك الجمل التي صارت قاعدة: «الاستواء معلوم، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة، ولا أراك إلا رجل سوء، فأمر به فأخرج»(٢).

وقوله: «ولا يثبت الإيمان إلا بقبول العلم الموجود، وترك طلب العلم المفقود».

<sup>(</sup>۱) ص۱۷۱.

<sup>(</sup>٢) صح هذا الأثر عن الإمام ربيعة بن أبي عبد الرحمن، والإمام مالك رحمهما الله. انظر: شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ٣/ ٤٤٠ ـ ٤٤٠، وعقيدة السلف أصحاب الحديث ص٣٧، وذم التأويل ص٢٥، والأثر المشهور عن الإمام مالك كَظْلَالُهُ في صفة الاستواء ص٨٤ و١٢٣.

### الإيمان باللوح والقلم

كل هذا دائر على موضوع القدر، والمصنف أطنب في الكلام على موضوع القدر وذلك لأهميته، وفرق الكلام فيه كما تقدم؛ لأن قوله هناك: «ولا يكون إلا ما يريد»(١)، وقوله أيضًا: «خلق الخلق بعلمه»(٢)، كل هذا مما يتصل بالقدر، والموضوع لا شك أنه جدير بزيادة التقرير

<sup>(</sup>١) ص٤١.

<sup>(</sup>۲) ص۲۸.

والتأكيد، وبيان ما يقتضيه الإيمان بالقدر، وتقدم (١) أنَّ جِماعَ الأمرِ الإيمانُ بالقدر بمراتبه الأربع، والإيمانُ يتضمن التسليم لحكم الله ولقدره، وترك المعارضة، والإمساك عن الخوض فيما طوى الله علمه عن العباد.

### ويقول هنا: «ونؤمن باللوح والقلم، وبجميع ما فيه قد رُقِم».

من توابع الإيمان بالقدر: الإيمان باللوح، واللوح المحفوظ ذكره الله تعالى: ﴿ وَ لَوَج تَحَفُوظٍ ذَكره الله تعالى : ﴿ وَ لَوَج تَحَفُوظٍ هُو : أَم الكتاب ﴿ يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَانُهُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ أَمُّ اللَّهِ مَا يَشَانُهُ وَاللَّهِ عَالَمَ وَهُو الكتاب المبين المذكور وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ أَمُّ الْكِتَبِ ﴿ وَلَا رَطّبِ وَلَا يَاسِ إِلَّا فِي كِنَبِ مُبِينِ ﴾ [الانعام: ٥٩] وهو في قوله تعالى: ﴿ وَلَا رَطّبِ وَلَا يَاسِ إِلَّا فِي كِنَبِ مُبِينِ ﴾ [الانعام: ٥٩] وهو الكتاب المكنون: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْهَ أَنَّ كَرِيمٌ ﴿ فَي كِنَبِ مَكْنُونِ ﴿ فَي اللَّهُ عَلَمُ مَا فِي السَّعَاءِ فَقَد ذكر بأسماء متعددة في القرآن: ﴿ أَلَمْ تَعَلَّمُ أَنَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّكَاءِ وَالْأَرْضُ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِنَبِ مَكْنُونِ ﴿ وَاللَّهُ عَلَمُ مَا فِي السَّكَاءِ وَالْأَرْضُ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِنَبِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ ﴿ فَي اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهِ اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ فَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَسْرُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَهُ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ إِلْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

فيجب الإيمان باللوح المحفوظ تصديقًا لخبر الله تعالى، وخبر رسوله ﷺ، وهو الذي كتب الله فيه مقادير كل ما هو كائن إلى يوم القيامة، «والقلم» أي: قلم المقادير الذي ورد فيه حديث عبادة بن الصامت أن الرسول ﷺ قال: «أول ما خلق الله القلم قال له: اكتب. قال: ما أكتب؟ قال: ما هو كائن إلى يوم القيامة»(٢) فجرى القلم بما هو كائن إلى يوم القيامة، وهذا القلم هو قلم المقادير الأول، والمقادير أو التقديرات أنواع، وكل قدر له قلم يناسبه؛ لأن الكتابة تكون بالقلم.

فالقدر الأول هو القدر العام لجميع المخلوقات.

<sup>(</sup>١) ص١٦٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد ۳۱۷/۵، وأبو داود (٤٧٠٠)، والترمذي (٢١٥٥) ـ وقال: حسن صحيح غريب من هذا الوجه ـ، وابن جرير في تاريخه ٢٨/١، وصححه، والضياء في المختارة في مواضع منها: ٨/ ٣٥١ ـ ٣٥٣.

والتقدير الثاني: وهو الذي قدر الله فيه أمور آدم وذريته، وهو الذي أشير إليه في حديث احتجاج آدم وموسى، وأن آدم على قال لموسى الله في حديث احتجاج آدم وموسى، وأن آدم على أن لموسى الأله وجدت في التوراة: (وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ فَغَوَى)؟ قال: نعم. قال: أفتلومني على أن عملتُ عملًا كتبه الله عليّ أن أعمله قبل أن يخلقني بأربعين سنة؟ قال رسول الله على ذحج آدم موسى»(۱).

والتقدير الثالث: وهو التقدير المختص بكل إنسان، كما في الحديث المتفق على صحته عن النبي على أنه قال ـ في الجنين عندما يبلغ أربعة أشهر ـ: «فيأتيه الملك فينفخ فيه الروح، ويؤمر بأربع كلمات بكتب رزقه وأجله وعمله وشقى أو سعيد»(٢).

والتقدير الرابع: وهو التقدير الحولي: وهو ما يكون في ليلة السقدر: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَرَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ۞ فِيهَا يُقْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ۞ [الدخان]، وسميت ليلة القدر؛ لأنه يقدر فيها ما يكون في السنة إلى مثلها.

وهذه التقديرات لا تخالف ولا تناقض التقدير الأول العام.

فنؤمن باللوح والقلم ولا نتكلم في كيفية اللوح، وكيفية القلم، وكيفية تلك الكتابة، كل ذلك غيب يجب أن نمسك عنه، ولا نخوض فيه، ولا نفكر فيه.

وقوله: «وبجميع» أي: ونؤمن بجميع «ما فيه قد رُقم» أي: كُتِب، فنؤمن إيمانًا مجملًا بأن الله كتب فيه مقادير الخلق، لكن هل نعلم ما رُقِم فيه وما كُتِب فيه؟ لا نعلم؛ إلا ما أخبر الله تعالى به ورسوله على لكن نعلم أن كل ما يقع في الوجود فهو

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٦٦١٤)، ومسلم (٢٦٥٢) ـ واللفظ له ـ من حديث أبي هريرة ها.

<sup>(</sup>۲) تقدم في ص٧٢.

مكتوب؛ لكن قبل الوقوع لا ندري إلا أن يأتي فيه خبرٌ من معصوم.

وقوله: «لو اجتمع الخلق كلهم على شيء كتبه الله تعالى فيه أنه كائن، ليجعلوه غير كائن لم يقدروا عليه، ولو اجتمعوا كلهم على شيء لم يكتبه الله تعالى فيه ليجعلوه كائنًا لم يقدروا عليه».

يعني: لو اجتمع الخلق على أن يغيروا ما سبق به علم الله وكتابه لم يقدروا، وهذا معلوم بالضرورة أن الخلق لا يقدرون على تغيير قدر الله، ومن أدلة ذلك ما جاء في حديث ابن عباس عن النبي على الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام، وجفت الصحف»(۱) فالأمر قد فرغ منه، وهذا يوجب للعبد أن يعلق رجاءه وخوفه بربه لا بالأسباب ولا بالعباد؛ لأن العباد إن نفعوك فالله هو الذي أجرى تلك المنفعة على أيديهم، وأقدرهم عليها، وجعلهم يريدونها، وهيأ لهم أسبابها، وإن عصلت لك مضرة على يد أحد؛ فاعلم أن هذا بتقدير الله، فلا تغفل عن الله وتعلق قلبك بهم فتخافهم فين التاس من يَقُولُ ءَامَنَا بِاللهِ فَإِذَا أُوذِي عن الله وتعلق قلبك بهم فتخافهم فين التاس من يَقُولُ ءَامَنَا بِاللهِ فَإِذَا أُوذِي

### وقوله: «جف القلم بما هو كائن».

جاء في الحديث عن النبي ﷺ: «جف القلم بما أنت لاقٍ» (٢) جف القلم: هذه كناية عن الفراغ من الأمر الذي سبق به القدر، فكل ما يجري في الوجود فقد سبق به علم الله وكتابه، لكن نؤكد على أن الله قضى بحكمته وعلمه وكتابه، أن هذه الأقدار مرتبط بعضها ببعض، ومن

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۲۹۳/۱، والترمذي (۲۰۱٦) \_ وقال: حسن صحيح \_، والضياء في المختارة ۲۲/۱۰ \_ ۲۰، وحسنه الحافظ ابن رجب في جامع العلوم والحكم ص٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٠٧٦) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ

قدر الله ترتيب المسبّبات على الأسباب، ما يجيء لك ولد إلا إذا تزوجت، ولا يعقل أن تقول: إنْ كتب الله لي ولدًا فسيأتي ولو لم أتزوج! أو تترك طلب الرزق وتقول: إنْ كتب الله لي رزقًا سيأتيني وأنا نائم! نعم قد يكون؛ لكن ليس هذا موجب العقل والفطرة والشرع؛ بل موجب العقل والفطرة والشرع: أن تسعى في طلب الرزق، ولو توكلت على الله، فلا بد لك من الأخذ بالأسباب، وأعظم من ذلك أمر السعادة، فلا تكون السعادة إلا بأسبابها وهي الإيمان والعمل الصالح، ولا يمكن أن يكون الإنسان سعيدًا إلا بالأسباب، فمن تحققت له أسباب السعادة فنعلم بذلك أنه قد سبق علم الله وكتابه بسعادته.

وقوله: «وما أخطأ العبد لم يكن ليصيبه وما أصابه لم يكن ليخطئه».

هذا تأكيد، وقد جاء في الحديث عن النبي ﷺ: "واعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك (١) فما حصل لك من خير أو شر فقد سبق في علم الله وكتابه أنه يصيبك ويحصل لك، وما أخطأك وما فاتك وما سلمت منه فقد سبق علم الله وكتابه بذلك، ولم يكن في علم الله وكتابه أنه يصيبك ثم يخطئك.

وقوله: «وعلى العبد أن يعلم أن الله قد سبق علمُه في كل كائن من خلقه، فقدر ذلك تقديرًا محكمًا مبرمًا ليس فيه ناقض ولا معقب، ولا مزيل ولا مغير، ولا ناقص ولا زائد من خلقه في سلمواته وأرضه».

هذه الجملة تؤكد ما سبق، وهي أعم من قوله: «وقد علم الله تعالى فيما لم يزل عدد من يدخل الجنة، وعدد من يدخل النار جملة واحدة،

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ١٨٢/٥، وأبو داود (٤٦٩٩)، وابن ماجه (٧٧)، وابن حبان (٧٢٧) من حديث ابن الديلمي عن أبي بن كعب، وابن مسعود، وحذيفة موقوفًا، ورفعه زيد بن ثابت في، وقال الذهبي في المهذب في اختصار السنن الكبير ١٦٣/٨٤: إسناده صالح، وصححه ابن القيم في شفاء العليل ص١١٣٠. وانظر: السلسلة الصحيحة (٢٤٣٩).

فلا يُزاد في ذلك العدد، ولا يُنقص منه (١) فهذه الجملة بخصوص عدد من يدخل الجنة، وعدد من يدخل النار، وقد علم الله ذلك كله؛ لكن هنا المؤلف يؤكد ما يتعلق بالمرتبة الأولى من مراتب القدر، فلا بد أن يعلم العبد أنه قد سبق علم الله بكل ما هو كائن، وسبق قضاؤه وحكمه قضاء مبرمًا محكمًا، فلا مُغيِّر ولا ناقض، ولا زائد ولا ناقص لعلمه وتقديره تعالى، وهذه الجملة شاملة يدخل فيها \_ مثلًا \_ الملائكة، فقد سبق علم الله وكتابه وتقديره للملائكة بأعدادهم وصفاتهم ومنازلهم وفضائلهم وأعمالهم وأقوالهم، وقد سبق علمه وكتابه بعدد الأشجار وأنواعها وأجناسها وثمارها وأوراقها، قال تعالى: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعَلَمُهَا إِلّا هُو وَيَعَلَمُ وَلَا نَالِهُ مِنْ وَرَفَةٍ إِلّا يَعْلَمُهَا وَلا حَبّة فِي ظُلْمَنْ ٱلأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ إِلّا فِي كِنْبٍ مُبِينِ ﴿ وَمَا نَسْتَقُطُ مِن وَرَفَةٍ إِلّا يَعْلَمُهَا وَلا حَبّة فِي ظُلْمَنْ ٱلأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ إِلّا فِي كِنْبٍ مُبِينِ ﴿ وَالانعام].

تأمل ماذا يتساقط من أوراق وحبوب الزروع والأشجار المأكولة وغير المأكولة في القفار وفي الديار؟!

وتأمل قوله: ﴿وَلَا رَطَبِ وَلَا يَاهِينِ﴾ [الأنعام:٥٩] فإنها تشمل كل شيء من هذه الكائنات.

وقس سائر المخلوقات على هذين المثالين المذكورين.

ولسيد قطب كَالله في تفسيره كلام وتصوير بديع لدلالة هذه الآية، وما فيها من الشمولية العظيمة، والدلالة على الإعجاز (٢).

وقوله: «وذلك من عقد الإيمان، وأصول المعرفة».

العلم بأن الله قد سبق علمه في كل كائن، وقدر ذلك تقديرًا محكمًا هذا من عقد الإيمان، وباختصار نقول: الإيمان بالقدر بكل مراتبه؛ ولكن المؤلف ركَّز هنا على المرتبة الأولى والثانية: مرتبة الإيمان بالعلم السابق الأزلي، ومرتبة الكتاب فركَّز عليها وأكَّد عليها، بقوله: «وذلك

<sup>(</sup>۱) ص۱۶۲.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن ٢/١١١١.

كله من عقد الإيمان» الذي يجب عقد القلب عليه، والإيمان اعتقاد يعقد الإنسان قلبه عليه.

وقوله: «والاعتراف بتوحيد الله تعالى وربوبيته».

لاحظ أن الإيمان بالقدر هو من توحيد الربوبية؛ لأننا نقول في توحيد الربوبية هو: الإيمان بأنه تعالى رب كل شيء ومليكه، وأنه على كل شيء قدير، وأن ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، وأنه خالق كل شيء، هكذا نفسر توحيد الربوبية، وهذا يتضمن الإيمان بالقدر، وهو أن كل شيء جار بقدر الله وبمشيئة الله على وفق علمه وتقديره السابق، ولهذا روي عن ابن عباس في: «الإيمان بالقدر نظام التوحيد، فمن وحد الله وآمن بالقدر فقد تم توحيده، ومن كذّب بالقدر نقض تكذيبُه توحيدَه، أن فالمكذب بالقدر لم يحقق توحيد الربوبية؛ فإن كان من الغلاة جحد علم الله وتقديره السابق، ونفى عموم المشيئة وعموم الخلق، وإن كان من مقتصدي النفاة القدرية فهو يُخرج أفعال العباد عن مشيئة الله وعن قدرته وخلقه وملكه.

إذًا؛ الإيمان بالقدر من توحيد الربوبية، فمن كذَّب بالقدر نقض تكذيبُه توحيدَه، وهذا يوضح قول المؤلف: «وذلك من عقد الإيمان، وأصول المعرفة».

وقوله: «كما قال تعالى في كتابه: ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ نَقَدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢]، وقال تعالى: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُولًا ﴾ [الأحزاب: ٣٨]».

هذان دليلان من الأدلة الدالة على الإيمان بالقدر، وأنه تعالى خلق كل شيء على وفق ما سبق به قدره.

وقوله: «فويل لمن صار لله تعالى في القدر خصيمًا، وأحضر للنظر

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الله بن أحمد في السنة ٢/ ٤٢٢، والفريابي في القدر ص١٤٣، والآجري في الشريعة ص١٨٣ و١٨٤، وابن بطة في الإبانة ٢/ ١٥٩ و١٦٠، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة ٤/ ٧٤٢، بمعناه.

فيه قلبًا سقيمًا، لقد التمس بوهمه في فحص الغيب سِرًا كتيمًا، وعاد بما قال فيه أفاكًا أثيمًا».

بعدما ذكر أن هذا هو ما عليه الراسخون في العلم أولياء الله الذين نور الله قلوبهم، وذكر أن هذا كله من عقد الإيمان وأصول المعرفة والتوحيد، أشار إلى من خالف ذلك ولم يعترف به، أو آمن بالقدر إيمانا ليس على الوجه المشروع، فقال: «فويل لمن صار» ويل: كلمة للوعيد والتهديد، قال تعالى: ﴿وَيَّلُ لِلمُطَفِفِينَ إِلَى المطففين]، ﴿وَيَّلُ لِحَكُلِ المُمَرَةِ لَمُزَةٍ لَهُ وَالهمزة]، ﴿وَيَّلُ لِلمُكَذِينِ الله الطور] وهذا الوعيد يشمل كل الطوائف: الجبرية المشركية، والمجوسية نفاة القدر، والإبليسية، كلهم يصدق عليهم هذا؛ ولكن دخول الجبرية والإبليسية أظهر؛ لأن الجبرية يوالمبون بالقدر في معارضة الشرع كما قال المشركون: ﴿لَوَ شَاءَ اللهُ مَا أَشَرَكَنا الله الانعام: ١٤٨] فهم يعارضون شرعه بقدره، ويحتجون على الشرع بالقدر.

والإبليسية الأمر فيهم أظهر وخصومتهم لله تعالى وطعنهم في حكمته أشهر، كما قال الله عن سلفهم إبليس لما أمره الله بالسجود لآدم فأبى وقال: ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنَهُ خَلَقْنَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾ [الأعراف: ١٢].

وقوله: «وأحضر للنظر فيه قلبًا سقيمًا».

فنظر في القدر بقلب سقيم عليل مريض، لم ينظر بقلب حي سليم، والقلوب (١) ثلاثة على سبيل الإجمال:

القلب السليم: وهو الذي سلم من أمراض الشبهات والشهوات، وقلب مريض.

فالذي ينظر في القدر وهو عليل القلب لا يستقيم فهمه، وتضطرب الحقائق في نظره.

<sup>(</sup>۱) ص۱۷۶.

وقوله: «لقد التمس».

هذا الذي نظر في القدر بقلب سقيم يطلب ما لا سبيل إلى معرفته ؛ لأنه طلب ما استأثر الله بعلمه كما تقدم أن: «القدر سر الله تعالى في خلقه... والتعمق والنظر في ذلك ذريعة الخذلان، وسلم الحرمان، ودرجة الطغيان... فإن الله تعالى طوى علم القدر عن أنامه، ونهاهم عن مرامه»(١) وهذا الكلام يؤكد ما سبق.

فالذي نظر في القدر على غير هدى، وعلى غير بصيرة لم يعتصم بالوحي، فالمعتصم في كل المضائق هو دين الله أرسل به الرسل، وأنزل به الكتب ليخرج الناس من الظلمات إلى النور، من اتبع الرسل اهتدى، ومن أعرض عما جاءوا به ضل وتخبط في الظلمات.

وقوله: «بِوَهْمِه في فحص القدر سرًا كتيمًا، وعاد بما قال فيه أفاكًا أثيمًا».

سر كتيم أي: مكتوم، سرّ استأثر الله بعلمه، ما دام أنه نظر فيه بقلب سقيم، ونظر فيه بوهمه وتكلف فسيعود بأقوالٍ في القدر هي إفك وكذب، فالجبرية، والقدرية النفاة، والإبليسية كلهم يشملهم هذا الكلام، عادوا بالكذب والإثم المبين، فالجبرية أعرضوا عن الشرع أو كذبوا به، والقدرية كذبوا بالقدر، والإبليسية طعنوا في حكمة الرب وضربوا أحكام الله بعضها ببعض.

وهنا انتهى ما يتعلق بالقدر مما ذكره المؤلف وقد أطنب فيه كَظُلهُ، وقد أحسن في هذه الكلمات الطيبة في التأكيد على وجوب الإيمان بالقدر، وأكد على أصل التسليم وهو أصل عظيم، وحذر من الخوض فيما لا سبيل إلى معرفته من أسرار القدر، وأشار إلى أحوال القلوب، وغير ذلك، فجزاه الله خيرًا ورحمه، وسائر أهل العلم والإيمان.

<sup>(</sup>۱) ص۱۲۹، ۱۷۱.

## إثبات العرش والكرسي، وغناه تعالى عن كل شيء

وقوله: «والعرش والكرسي حق، وهو مستغن عن العرش وما دونه».

مما يجب الإيمان به عرش رب العالمين الذي تمدَّح الرب ﴿ الرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ الرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ بربوبيته له، واستوائه عليه، فقال تعالى: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه] وقال تعالى: ﴿ رُبُّ ٱلْمَرْشِ ٱلْمَطْيعِ ﴾ [التوبة: ١٢٩]، ﴿ ذُو ٱلْمَرْشِ ٱلْمَطْيعِ ﴾ [البروج]، وأضافه تعالى إلى نفسه، فقال: ﴿ وَيَحَمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَرْشَهِ لِهِ مَنْنِيَةً ﴾ [الحاقة: ١٧].

وقد جاء ذكر العرش في القرآن في مواضع كثيرة.

وأخبر الله عن صفة العرش بأنه عرش عظيمٌ: ﴿ رَبُّ ٱلْعَرْشِ الْحَوْمِ الله عن صفة العرش بأنه عرش عظيمٌ: ﴿ رَبُّ ٱلْعَرْشِ الْحَوْمِ الله وَمنون: ١١٦] المؤمنون: ١١٦] وكريمٌ ﴿ رَبُّ ٱلْعَرْشِ الْمَجِيدِ ﴾ [البروج: ١٥] (١).

وأخبر تعالى أن له حملة: ﴿ الَّذِينَ يَعِلُونَ ٱلْعَرْشَ ﴾ [غافر:٧]، ﴿ وَيَعِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَهِذِ ثَمَيْنِيَةً ﴾ [الحاقة:١٧].

وأخبر على المتوائه على العرش في سبعة مواضع من القرآن (٢)،

<sup>(</sup>١) هي قراءة حمزة والكسائي وخلف العاشر. التيسير ص٢٢١، والنشر ٢/٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) في سورة الأعراف آية ٥٤، وسورة يونس آية ٣، وسورة الرعد آية ٢، وسورة وسورة السجدة آية ٤، وسورة الحديد آية ٤، وسورة الحديد آية ٤.

وجاء في السنة وصف العرش بأنه فوق السلموات<sup>(۱)</sup>، وأن له قوائم<sup>(۲)</sup>، وكل هذا يجب الإيمان به من غير تحديد لكيفيته، فنحن لا نتصور كيفية العرش؛ لأنه غيب.

وأهل السنة والجماعة يثبتون العرش لله، ويثبتون استواء الله تعالى على العرش، ويثبتون كل ما ورد في صفة العرش، على أساس الإيمان بالله وبكتابه ورسوله على أما المعطلة نفاة الصفات كالجهمية والمعتزلة؛ فإنهم لا يثبتون حقيقة العرش التي دلت عليها النصوص، فيفسرون العرش بالملك، ويقولون: ﴿أَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَشِ ﴾ [الأعراف: ٤٥] استولى على الملك، فالعرش عبارة عن كل المخلوقات.

وُرد عليهم بأن هذا التفسير لا يستقيم مع ما ورد في وصف العرش بأن له حملة، قال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَجِلُونَ الْعَرْشَ ﴾ [غافر:٧] أيكون معناه يحملون الملك؟! هذا لا يستقيم؛ لأن حملة العرش من جملة ملك الله، وفي الحديث عن النبي عَلَيْهِ: «فإذا أنا بموسى آخذ بقائمة من قوائم العرش " فتفسير العرش بالملك من تحريفات أهل البدع.

وأما الكرسي فلم يرد في القرآن إلا في آية الكرسي التي هي أعظم آية في كتاب الله، كما صح بذلك الحديث عن النبي ﷺ (٣)، وسميت بهذا لذكر الكرسي فيها: ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ﴾ [البقرة: ٢٥٥] فأضاف الله الكرسي

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۲۰٦/۱، وأبو داود (٤٧٢٣) والترمذي (٣٣٢٠) \_ وقال: حسن غريب \_، وابن ماجه (١٩٣)، وابن خزيمة في التوحيد ص١٠١، والحاكم ٢١٢/٢ و٥٠٠ \_ وصححه، وتعقبه الذهبي \_ من حديث العباس شهرة، وصححه الجوزجاني في الأباطيل ٢٩٢١، وقواه ابن تيمية في الحموية ص٢٢٢، ومناظرة الواسطية ص١٩٢، وابن القيم في تهذيب السنن ٧/٩٢، وجاء هذا المعنى في أحاديث أخر.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٤١٢) من حديث أبي سعيد الخدري ظليه.

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم (۸۱۰).

إليه، وإضافة العرش والكرسي إليه تعالى من إضافة المخلوق إلى خالقه، وفي هذا تشريف للعرش والكرسي، وورد في السنة ذكر الكرسي، وأن العرش أعظم منه، كما في الحديث عن النبي على: «ما السموات السبع مع الكرسي إلا كحلقة ملقاة بأرض فلاة، وفضل العرش على الكرسي كفضل الفلاة على الحلقة»(١)، فالكرسي عظيم وواسع، ومع سعته فالعرش أعظم منه.

وقد اختلف المفسرون (٢) في الكرسي المذكور في الآية فقيل: علم الله تعالى، وعلى هذا القول فلا يكون في الآية دلالة على إثبات الكرسي الذي هو شيء قائم بنفسه موصوف بسعته للسموات والأرض.

وقيل: إن الكرسي هو العرش، وعلى هذا فليس هناك شيئان، فما هو إلا العرش.

وقيل: وهو الصحيح عن ابن عباس<sup>(٣)</sup>، والمشهور من مذهب أهل السنة أن الكرسي مخلوق عظيم، وهو موضع قدمي الرب الله الدي المرسي. أرجح الأقوال في تفسير الكرسي.

وبهذا يتبين أن العرش أعظم من الكرسي بكثير، كما يظهر ذلك من ورود النصوص بذكر العرش وتنوعها، والله على هو العلي العظيم، هو

<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان (٣٦١)، وانظر: السلسلة الصحيحة (١٠٩).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٤/ ٥٣٧ و٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) السنة لعبد الله بن أحمد ١/ ١٠، وصححه ابن خزيمة في التوحيد ص١٠، والحاكم ٢/ ٢٨٢، والضياء في المختارة ١/ ٣١١، وقال العلامة الأزهري في تهذيب اللغة ١/ ٥٤: «الصحيح عن ابن عباس في الكرسي: ما رواه الثوري وغيره عن عمار الدهني، عن مسلم البطين، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس أنه قال: «الكرسي: موضع القدمين، وأما العرش فلا يُقدر قدره». وهذه الرواية اتفق أهل العلم على صحتها، والذي عن ابن عباس في الكرسي أنه العلم فليس مما يثبته أهل المعرفة بالأخبار». وانظر: فتح الباري ١٩٩٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: أصول السنة ص٩٦، والفتوى الحموية ص٣٥١.

العلى بكل معاني العلو، فله العلو ذاتًا وقدرًا وقهرًا، وهو العظيم الذي لا أعظم منه، فالمخلوقات كلها صغيرة في جنب عظمته، قال تعالى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَٱلسَّمَوَتُ مَطُونِيَتُ بِيَمِينِهِ مُ سُبّحَنَهُ وَتَعَكَلَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ إِللَّهُ الرَّمِ الزمر].

وقوله: «وهو مستغن عن العرش وما دونه».

خلق الله السموات والأرض ثم استوى على العرش، واستواؤه تعالى على العرش لا يلزم منه حاجته إلى العرش؛ بل هو تعالى مستو على العرش مع غناه عن العرش، وما دون العرش، هو تعالى الممسك للعرش والسمُوات والأرض، ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولَاً﴾ [فاطر: ٤١]، ﴿ وَيُمْسِكُ ٱلسَّكَمَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ ﴿ [الحج: ٦٥] وليس استواؤه سبحانه على العرش كاستواء المخلوق على ظهر الفلك والأنعام ونحوها من المراكب، فالمخلوق مفتقر إلى ما هو مستو عليه مستقر عليه بحيث لو عثرت الدابة أو غرقت السفينة لسقط أو غرق المستوي عليها، فهو مفتقر إلى ما هو مستو عليه، محتاج ومعتمد عليه، والله بخلاف ذلك، فاستواؤه على العرش لا يستلزم افتقاره ولا حاجته إلى العرش، بل هو مستغن عن العرش وعن كل شيء، هو الغني ﷺ عن كل ما سواه، والذين نفوا حقيقة الاستواء زعموا وتوهموا أنه إذا كان تعالى مستو على العرش لزم أن يكون استواؤه كاستواء المخلوق على ظهر الفلك والأنعام، وهذا فهم باطل وقياس للخالق على المخلوق، ولا يظن ذلك إلا جاهل ضال، فاستواؤه على العرش صفة فعلية من جملة أفعاله، وليس هو كاستواء المخلوق، كما يقال مثل ذلك في سائر الصفات، فكما أن علمه تعالى ليس كعلمنا، ولا قدرته كقدرتنا، ولا سمعه وبصره ورؤيته مثلنا، كذلك استواؤه على العرش ليس كاستوائنا، بل صفاته مختصة به مناسبة له لا تماثل صفات المخلوقين.



## إثبات صفة الإحاطة والفوقية لله تعالى

وقوله: «محيط بكل شيء وفوقه».

محيط بكل شيء، وفوق كل شيء، والله تعالى وصف نفسه بالإحاطة في آيات كثيرة كقوله تعالى: ﴿وَاللهُ مِن وَرَآبِهِم تَحْيِطُ ﴿ ﴾ اللبروج]، وفي الآية الأخرى: ﴿وَاللهُ بِمَا يَعْمَلُونَ نَجِيطُ ﴿ [الأنفال:٤٧]، وفي الآية الأخرى: ﴿وَاللهُ عِنَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِ شَيْءٍ قِدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِ شَيْءٍ عِلَيمٌ ﴿ وَاللهِ وَمَعَنَاهَا: ومعناها: عِلمًا ﴾ [الطلاق: ١٢]، هذا الذي جاء في القرآن الإحاطة العلمية، ومعناها: أنه لا يخرج عن علمه تعالى شيء، والشيء المحيط بغيره هو الذي يكون محيطًا به من جميع الجوانب، فعلم الله محيط بكل شيء، فهو تعالى محيط بكل شيء، فهو تعالى محيط بكل شيء علمًا وقدرة ﴿إِنَّامُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [فصلت: ٣٩]، ﴿وَهُو محيط بكل شيء علمًا وقدرة ﴿إِنَّامُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [فسلت: ٣٩]، ﴿وَهُو

أما الإحاطة الذاتية بمعنى أنها كإحاطة الفلك بما فيه؛ فلا، فالله تعالى فوق كل شيء، وليس في ذاته شيء من مخلوقاته؛ بل هو بائن من خلقه، ليس في ذاته شيء من مخلوقاته، ولا في مخلوقاته شيء من ذاته. وقوله: «وفوقه».

ذكر الشارح ابن أبي العز<sup>(۱)</sup> أن في بعض النسخ «محيط بكل شيء فوقه» بدون واو، وحينتذٍ يكون المعنى: محيط بكل شيء فوق العرش. وأما النسخة التي اعتمدها الشارح بإثبات الواو<sup>(۲)</sup>؛ فتكون مفيدة

<sup>(</sup>۱) ص۳۷۳.

<sup>(</sup>٢) وقد نقلها بإثبات الواو: الذهبي في العلو ١٢٣٧/٢، وابن القيم في اجتماع الجيوش الإسلامية ص٢٢٣، وكذا رأيتها في مخطوطتين للمتن.

لمعنى آخر، وهو: أنه تعالى محيط بكل شيء، وفوق كل شيء، فتفيد الجملة أمرين: إثبات الإحاطة، وإثبات الفوقية.

والفوقية قد جاء ذكرها في القرآن في مواضع مثل قوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ۗ [الأنعام: ١٨]، وقال تعالى: ﴿يَخَافُونَ رَبُّهُم مِن فَوْقِهِمْ ﴾ [النحل: ٥٠]، وفي الحديث عن النبي ﷺ: «والله فوق العرش»(١).

والقول في الفوقية كالقول في العلو، فهي ثلاثة أنواع كالعلو:

علو الذات، وعلو القَدْر، وعلو القهر لكل شيء.

كذلك الفوقية يقال:

فوقية الذات، وفوقية القَدْر، وفوقية القهر.

ففوقية القَدْر هي: فوقية الصفات، والنزاع الذي بين أهل السنة والمبتدعة إنما هو في علو وفوقية الذات؛ فإن نفاة العلو والفوقية يفسرون علو الذات بعلو القدر، فيقولون: قوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِوَّ ﴾ [الأنعام: ١٨] كقولك: الذهب فوق الفضة، من حيث القدر والقيمة.

وآيات الفوقية هي من جملة الأدلة على علو الله تعالى بذاته، فالله فوق عباده ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [الأنعام: ١٨]، وقال تعالى: ﴿يَخَافُونَ رَبُّهُم مِن فَوْقِهِم ﴾ [النحل: ٥٠]، وأدلة علو الله بذاته على المخلوقات كثيرة جدًا، وذكر ابن القيم (٢) أنها أنواع، وكل نوع تحته أفراد، فمنها:

١ - التصريح بوصفه تعالى بالعلو، كقوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِيُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

٢ ـ التصريح بالفوقية ﴿يَخَافُونَ رَبُّهُم مِّن فَوْقِهِمْ ﴾ [النحل:٥٠].

٣ - التصريح بأنه في السماء: ﴿ وَأَمِنهُم مَن فِي السَّمَاءِ ﴾ [الملك: ١٦]
 وقال النبي ﷺ: «ألا تأمونني وأنا أمين من في السماء » (٣).

انظر حاشیة (۱) ص۱۸۹.

<sup>(</sup>٢) الكافية الشافية ص١٠٣، وإعلام الموقعين ٢/ ٢٨١.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٣٥١)، ومسلم (١٠٦٤) من حديث أبي سعيد الخدري ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ .

٤ - الإخبار برفع بعض المخلوقات إليه: ﴿ بَل رَّفَعَهُ اللهُ إِلَيْدُ ﴾ [النساء: ١٥٨].

٥ - الإخبار بعروج بعض المخلوقات إليه: ﴿ نَعْرُجُ ٱلْمَلَيْكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج:٤].

٦ - الإخبار بصعود بعض الأمور إليه: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ وَالْمَالَةُ مَرْفَعُكُمُ ﴾ [فاطر: ١٠].

٧ - الإخبار عن بعض المخلوقات بأنها عنده: ﴿ إِنَّ ٱلنَّينَ عِندَ وَلِا يَسَتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ ﴿ [الأعراف:٢٠٦]، ﴿ وَمَنْ عِندُمُ لَا يَسَتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسَتَكْمِرُونَ ﴾ [الأنبياء:١٩] ويستدل أهل السنة بهذا على العلو؛ لأن المبتدعة الذين ينفون علو الله يقولون: إنه في كل مكان، وإذا كان في كل مكان تعالى الله عن ذلك فلا تكون بعض المخلوقات عنده دون بعض؛ بل تصبح كل المخلوقات عنده؛ لأنه في كل مكان، فلا يختص الملائكة بقرب، ولا يوجد قريب وبعيد!

إذًا؛ الله تعالى ليس في كل مكان، وإذا لم يكن في كل مكان \_ وهو كذلك \_ فلا بد أن يكون في أكمل الأمور والأحوال وهو العلو لا في السفل.

كما يستدلون بالسؤال عنه برأين)؛ لأن من أدلة أهل السنة على إثبات علو الله على خلقه صحة السؤال عنه برأين) كما قال النبي على خلقه صحة السؤال عنه برأين) كما قال النبي الله اللجارية: «أين الله؟ قالت: في السماء»(١)، ونفاة العلو لا يجوز عندهم السؤال عن الله برأين) إنما يُسأل برأين) عمن هو في مكان، والله عندهم ليس في مكان، ويقولون المقولة التي فيها التضليل والتزوير: (كان الله ولا عرش، وهو على ما عليه كان) ويتوصلون بهذا التعبير إلى نفي الاستواء على العرش (٢).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٥٣٧) من حديث معاوية بن الحكم ﷺ.

<sup>(</sup>٢) الاستقامة ص١٣٧، وسير أعلام النبلاء ١٨/٤٧٤، واجتماع الجيوش ص٢٧٥.

وإذا قلنا: إنه تعالى ليس في كل مكان؛ بل هو في العلو فليس معناه: أنه في مكان موجود محيط به؛ بل هو فوق العالم، وليس فوق العالم كله موجود إلا الله تعالى، فالله تعالى لا يحيط به شيء من المخلوقات؛ بل هو تعالى فوق سلمواته على عرشه بائن من خلقه، فتضمن قول الطحاوي: «محيط بكل شيء وفوقه» إثبات صفة الإحاطة وإثبات العلو لله تعالى، وبين إثبات العرش وإثبات العلو تناسب؛ لأنه تعالى مستو على العرش، بل نصوص إثبات الاستواء هي من جملة ما يستدل به على علو الله تعالى بذاته.



# عجز الخلق عن الإحاطة بالله تعالى

وقوله: «وقد أعجز عن الإحاطة خلقه».

أعجز الخلق عن أن يحيطوا به، فلا يحيطون به علمًا كما قال تعالى: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا﴾ [طه:١١٠]، فالعباد يعرفون ربهم بما جعله في فطرهم، وبما أوحاه إلى رسله، ومع ذلك هم لا يحيطون به علمًا، يقول أعلم الخلق به ﷺ: «لا أحصي ثناءً عليك، أنت كما أثنيت على نفسك (۱) لا يحيط العباد بما له من الأسماء، وبما له من الصفات، ولا يعلمون كيفية ذاته وكيفية صفاته، وكذلك إنْ رأوه لا يحيطون به رؤية: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْصَدُو﴾ [الانعام:١٠٣] فلا تحيط به الأبصار.



<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٤٨٦) من حديث عائشة رياً.

## إثبات صفة الخلة والتكليم لله تعالى

وقوله: «ونقول: إن الله اتخذ إبراهيم خليلًا، وكلم الله موسى تكليمًا، إيمانًا وتصديقًا وتسليمًا».

نقول نحن أهل السنة: إن الله اتخذ إبراهيم خليلًا، كما أخبر سبحانه في كتابه: ﴿وَالْمَهُ إِبْرَهِيمَ خِلِيلًا﴾ [النساء:١٢٥] وأخبر سبحانه أنه كلم موسى تكليمًا، قال سبحانه: ﴿وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكليمًا﴾ [النساء:١٦٤]، وفي هذا فضيلة لإبراهيم وفضيلة لموسى، فإبراهيم خليل الله، وموسى كليم الله \_ عليهما، وعلى نبينا الصلاة والسلام \_، وثبت في الصحيح أن النبي على قال: ﴿إن الله اتخذني خليلًا كما اتخذ إبراهيم خليلًا "() وقال على: ﴿إن صاحبكم خليل الله ").

وأهل السنة يثبتون المحبة ويثبتون الكلام لله، ويقولون: إن الله يُحِب ويُحب ويُحب، قال تعالى: ﴿ يُحِبُمُ مَ يُحِبُونَهُ ﴿ المائدة: ٥٤]، ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ المُنَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٥٤]، ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُ الْمُطَهِّدِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، ويُكلّم ويَتَكلم، فيثبتون صفة المحبة وصفة الكلام.

والخُلَّة هي أكمل المحبة، فإبراهيم على خليل الله، فله من محبة الله ما تبوأ به منزلة الخُلَّة التي هي: أعلى درجات المحبة، ونبينا على خليل الله أيضًا، فإبراهيم ومحمد هما خليلان لله تعالى، وأما ما ورد في الحديث أن النبي على قال: "إن إبراهيم خليل الله... وأنا حبيب الله

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص٩٦.

<sup>(</sup>۲) تقدم في ص٩٥.

ولا فخر» فهو حديث ضعيف<sup>(۱)</sup>، وقد تعلق به بعض الجهلة وأهل الغلو، فيسمون الرسول على: حبيب الله<sup>(۲)</sup>، وكأن المحبة عندهم أعلى من الخُلَّة، وهذا خلاف اللغة، وخلاف دلالات النصوص، فالمحبة ثابتة للأنبياء والمؤمنين والملائكة، كل على منزلته من محبة الله على ﴿ فُلّ إِن كُنتُمْ تُجُبُّونَ اللهَ فَاتَبِعُونِ يُحَبِبُكُمُ الله ﴾ [آل عمران: ٣١]، ﴿ إِنَّ اللهَ يُجِبُ الْمُنتَوِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، فالمحبة مشتركة بين سائر التوبة: ٤]، ﴿ إِنَّ اللهُ يُجِبُ الْمُتَسِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، فالمحبة مشتركة بين سائر المؤمنين، كل له حظه من محبة الله بحسب إيمانه وتقواه، فوصف الرسول على بأنه: حبيب الله فقط ليس فيه خصوصية ولا تميز، فكل مؤمن هو حبيب الله؛ أي: محبوب لله.

وتقدم ذكر الأدلة على إثبات صفة المحبة، وصفة الكلام ش تعالى (٣).

ونفاة المحبة منهم من يفسر المحبة من الله بإرادة الإنعام، أو يفسرها بنفس النعم المخلوقة، ويفسر البغض بإرادة الانتقام، أو بنفس العقوبة، المهم عندهم نفي حقيقة المحبة عن الله، وينفون محبة المخلوق

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص٩٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) ص٥٥ و١١١.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ١٠/٦٦.

للخالق سبحانه ويقولون: إن المحبة هي محبة ثوابه، أو محبة طاعته، والمحبة عندهم لا تتعلق إلا بالمخلوق.

ومن المبتدعة من أثبت المحبة من جهة المخلوق، كالصوفية؛ فإنهم يبالغون في إثبات محبة المخلوق للخالق حتى يعبرون عن محبتهم لله بالعشق، وكذلك الفلاسفة يطلقون العشق على الله تعالى (١٠).

وكل صفة تثبت لله تعالى فليست مثل صفة المخلوق، فليس حبه تعالى كحبنا، وليس كلامه وتكليمه ككلامنا، والقول في بعض الصفات كالقول في بعض، فَ ﴿لَيْسَ كَمِثْلِمِ شَى ۗ ﴾ [الشورى: ١١] لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، فكما أنه تعالى له علم لا كعلمنا، وسمع لا كسمعنا، فله محبة لا كمحبتنا، ورِضًا لا كرِضَانا.

وأما ما ذكره الشارح ابن أبي العز<sup>(٢)</sup> من الكلام في الخُلَّة، وقول الشاعر<sup>(٣)</sup>:

قد تخللت مسلك الروح مني ولذا سمي الخليل خليلًا فهذا تفسير للخُلَّة التي هي صفة المخلوق، وكذلك قوله (٤): إن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۱۳۱/۱۰، والرد على المنطقيين ص۲٥٨ و٣٥٩، ودرء تعارض العقل والنقل ١/٠٠١ و٢٣١، والرسالة الصفدية ص١٢٥ و٢٩٧.

<sup>(</sup>۲) ص۳۹۶.

<sup>(</sup>٣) البيت لبشار بن برد في ديوانه ٢/ ٤٧٥.

<sup>(</sup>٤) ص٣٩٧.

الخُلَّة لا تقبل الشركة، فهذا فيه نظر؛ لأن الله اتخذ إبراهيم على خليلا واتخذ محمدًا على خليلا، نعم من كان الله خليله فلا يكون أحد من الخلق خليله، كما في الحديث الصحيح أن النبي على قال: «لو كنت متخذًا من أهل الأرض خليلا لاتخذت ابن أبي قحافة خليلا، ولكن صاحبكم خليل الله» (۱) فدل على أن المانع له من أن يتخذ أبا بكر خليلا أن الله اتخذه خليلا، وهذا يقتضي أن يكون الله خليله، وإن لم يرد \_ فيما أعلم \_ وصف الله بأنه خليل إبراهيم، أو خليل محمد، لكن هذا الحديث من الخلق، وأن الله حين اتخذ محمدًا خليلاً لم يكن للرسول على خليل من الخلق، وأن الله حين اتخذ محمدًا خليلاً لم يكن للرسول على خليل من الخلق، وأن الله حين اتخذ محمدًا خليلاً لم يكن للرسول على أن أبا بكر في هو أفضل هذه الأمة على الإطلاق، فهو صديق الأمة وخيرها بعد نبيها؛ لأنه على قال: «لو كنت متخذًا من أهل الأرض خليلاً لاتخذت ابن أبي قحافة خليلاً».



<sup>(</sup>١) تقدم في ص٩٥.

# وجوب الإيمان بالملائكة، والأنبياء، والكتب

وقوله: «ونؤمن بالملائكة والنبيين، والكتب المنزلة على المرسلين، ونشهد أنهم كانوا على الحق المبين».

أهل السنة يؤمنون بهذه الأصول، بالملائكة وبالأنبياء وبالكتب، وهذه ثلاثة أصول من أصول الإيمان التي ذكرها الرسول على في جوابه لجبريل حيث قال: «الإيمان: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره»(١).

والإيمان بأصول الإيمان يكون على وجهين:

مجمل، ومفصل.

فأما الإيمان بهذه الأصول إجمالًا ففرض عين على كل مكلف، فعلى كل مكلف أن يؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ويؤمن بالله در والإمام الطحاوي كله في هذه العقيدة لم يراع ترتيب مسائل الإيمان، فيذكر مسائل تتعلق - مثلًا - بالإيمان بالله، ومسائل تتعلق بالإيمان بالرسل، ثم يعود ويذكر مسائل تتعلق بالإيمان بالكتب أو باليوم الآخر، من غير مراعاة للترتيب، ولهذا قال الشارح ابن أبي العز: «الشيخ كله لم يجمع الكلام في الصفات في المختصر في مكان واحد، وكذلك الكلام في القدر ونحو ذلك، ولم يعتن فيه بترتيب. وأحسن ما يرتب عليه كتاب أصول الدين ترتيب جواب النبي على لجبريل بي حين سأله عن الإيمان» (٢).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٨) من حديث عمر ﷺ.

<sup>(</sup>۲) ص۲۸۹.

ولكن في الحقيقة هذا التفريق عندي له فائدة وهي: أن الصلة بهذه الأصول مستمرة لا تنقطع؛ فيتجدد الكلام ويتكرر؛ فيحصل بسبب ذلك التذكير والضبط، فعلى سبيل المثال: مسائل القدر جاءت متفرقة؛ لكن صار من فائدته: تجدد الكلام في القدر، وحصل فيه التأكيد ومزيد الإيمان والإيضاح؛ لكن إذا جُمع الكلام في موضع واحد فإنه مع طول الوقت يُغفل عنه.

فهنا قال: «ونؤمن بالملائكة والنبيين».

هذا إيمان مجمل، نؤمن بالملائكة كما ذكر، والإيمان بالملائكة كما جاء في السنة جاء في القرآن مقرونًا بالإيمان بالله في ثلاثة مواضع في قوله تعالى القرآن مؤيرًا بالإيمان بالله في ثلاثة مواضع في قوله تعالى المربح المربح المربح والمربح والمربح

وقد أخبر الله تعالى أن الملائكة أصناف منهم: ملك الموت، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَنْوَفَّنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى قُوِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ ثُرَّجَعُونَ ﴿ ﴾ [السجدة].

ومنهم الملائكة الموكلون بحفظ وكتابة أعمال العباد ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَكُوْظِينَ ۚ ۚ كِرَامًا كَلِيبِينَ ۗ ۚ [الانفطار].

ومنهم الملائكة الموكلون بالوحي ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنَ أَمْرِهِـ ﴾ [النحل: ٢].

وقد سمى الله من الملائكة في القرآن جبريلَ وميكائيل ومالك خازن النار، قال تعالى: ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا لِللّهِ وَمُلَيْكَنِهِ وَرُسُلِهِ، وَرُسُلِهِ، وَجِبْرِيلَ وَمِيكُنلَ فَمِيكُنلَ فَإِنكَ اللّهَ عَدُوُّ لِلْكَيْفِرِينَ ﴿ وَنَادَوًا يَمَالِكُ لِيَقْضِ فَإِنَّ اللّهُ عَدُوُّ لِلْكَيْفِرِينَ ﴿ وَنَادَوًا يَمَالِكُ لِيَقَضِ عَلَيْنَا رَبُّكُ ﴾ [البقرة] وقال تعالى: ﴿ وَنَادَوًا يَمَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكُ ﴾ [الزخرف:٧٧].

وجاء في السنة تسمية إسرافيل ومنكر ونكير، ففي حديث عائشة والله النبي الله كان يستفتح في قيام الليل: «اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل» (١) وروى الترمذي عن النبي الله تسمية الملكين الذين يسألان المقبور: بدالمنكر والنكير» (٢).

والملائكة خلق من خلق الله فيجب الإيمان بأنهم عباد مخلوقون مربوبون مدبرون ليسوا بآلهة كما ظن المشركون، وليسوا بنات الله كما افترى المفترون ﴿ فَاسَتَغْتِهِمْ آلِرَئِكَ آلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُوبِ ﴾ آمْ خَلَقْنَا الله المَلَتِكَة إِنَدُنَا وَهُمْ شَيْهِدُونِ ﴾ آلصافات] فمن الناس من ينكر وجودهم، ومنهم الله وَإِنَهُمْ لَكَذِبُونَ ﴾ [الصافات] فمن الناس من ينكر وجودهم، ومنهم المتأول الذي يقول: الملائكة هي القوى المخيرة في الإنسان، والمسياطين هي القوى المخيرة في الإنسان، والشياطين هي القوى الشريرة في الإنسان، فليسوا خلقًا قائمين بأنفسهم، وهذا خلاف ما أخبر الله به في كتابه من أمر الملائكة، فهم عباد عابدون لله مطيعون في غاية من العبودية والطاعة لله رب العالمين: ﴿ يُسَيِّحُونَ النَّيْلَ وَالنَّهَارُ لَا يَقْتُرُونَ ﴿ الأنبياء]، ﴿ لَا يَسَتَكُمُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلِينَ وَبِينَ وَبِينَ وَالْمَدِنَ فَي آلاً رَبُّكَ لِلْمَلِيمَةِ إِنِّ جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ الملائكة في أمر خلق آدم: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنِّ جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ الملائكة في أمر خلق آدم: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنِ جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ الملائكة في أمر خلق آدم: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنِ جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ الله لائكة في أمر خلق آدم: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتِهُ لَهُ إِنْ جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ فَي أَمْ وَلَهُ وَالْ وَلَهُ مَا أَمْ وَلَهُ وَالْهُ وَالْهُ وَلَهُ وَالْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَالْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَالْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَالْهُ وَلَهُ وَالْهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلُولُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۷۷۰).

خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءُ وَنَحْنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ﴾ [البقرة: ٣٠] إلى آخر القصة.

وأما الأنبياء فكذلك يجب الإيمان بهم إجمالًا، ويجب الإيمان بمن سمى الله منهم تفصيلًا، وقد ذكر الله الإيمان بالرسل في الآيات الثلاث التي تقدمت (١)، وذكروا في آيات أخرى: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن فَيْكُ وَرَسُلًا فَدُ قَصَمْتَهُمْ عَلَيْكُ مِن فَيْلُ وَرُسُلًا فَدَ قَصَمْتَهُمْ عَلَيْكُ إِللساء:١٦٤]، ﴿وَرُسُلًا فَدَ قَصَمْتَهُمْ عَلَيْكَ مِن وَرُسُلًا فَدَ فَصَمْتَهُمْ عَلَيْكَ وَالساء:١٦٤]، فرسل الله وأنبياؤه كثيرون؛ فَيْرون؛ لكن منهم من قص الله علينا من أخبارهم، ومنهم من لم يقصهم علينا، ومنهم من ذكر اسمه ولم يذكر تفصيل خبره، مثل: ذي الكفل وإدريس واليسع، وقص الله علينا أخبار أنبياء كثيرين؛ كنوح وهود وصالح وشعيب وإبراهيم ولوط وموسى، فيجب الإيمان بما أخبر الله به عن الأنبياء والمرسلين إجمالًا وتفصيلًا؛ فأما الإيمان بهم مجملًا؛ فهو فرض عين، وأما معرفة أخبارهم تفصيلًا فهو فرض كفاية، ويجب على من علم شيئًا وأما معرفة أخبارهم أن يؤمن به.

وبمناسبة ذكر المؤلف كَلْلَهُ «ونؤمن بالملائكة والنبيين، والكتب المنزلة على المرسلين» ترد مسألة الفرق بين النبي والرسول، وقد سبق الكلام عليها عند قول المؤلف: «وإن محمدًا عبده المصطفى، ونبيه المجتبى، ورسوله المرتضى»(٢).

<sup>(</sup>۱) في ص۲۰۲.

<sup>(</sup>۲) ص۸٦.

بِأُللَّهِ وَمُلَكَيْكِنِهِ وَكُنْيُهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٥]؛ لكن الظاهر أن المؤلف قدم وأخر، مراعاة لتناسب الجمل.

فيجب الإيمان بالكتب التي أنزلها الله على من شاء من رسله، والله أخبر في آيات كثيرة أنه أنزل الكتب وسمى لنا التوراة والإنجيل، قال تعالى: ﴿ نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ مُعَهِدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ التَّوْرَانَةَ وَالْإِنجِيلَ الْكِيْبَ بِالْحَقِّ مُعَهِدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ التَّوْرَانَةَ وَالْإِنجِيلَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله وصحف إبراهيم وموسى ﴿ صُعُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَى فَهُ الله الله منها تفصيلا وتعيينا بكتب الله إجمالاً، وهذا فرض عين، وبما سمى الله منها تفصيلاً وتعيينا فنؤمن بالتوراة المنزلة على موسى، وبالإنجيل المنزل على عيسى، وبالزبور المنزل على داود، وبصحف موسى وإبراهيم، ونؤمن بأنها كلام الله، فالكتب المنزلة كلها كلام الله.

والإيمان بالكتب يندرج في الإيمان بالرسل؛ لأنهم هم الذين جاءوا بها قال الله تعالى: ﴿ فَوْلُواْ ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أَنْ لِلَ إِلَيْنَا وَمَا أَنْ لِ إِلَىٰ إِلَيْهِ وَمَا أَنْ لِ إِلَىٰ وَمَا أَنْ لِ إِلَىٰ إِلَيْهِ وَمَا أَنْ لِ إِلَىٰ وَمَا أُنْ لِ إِلَىٰ وَمَا أُونِ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُونِ الْبَيْدُ وَالْبَيْدُ وَمَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ مُسَلِمُونَ ﴿ وَالْبِهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُعْوَلُونَ يَاللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُعْولُونَ يَعْفِي وَنَكُولُونَ يَاللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُعْولُونَ يَعْفِي وَنَكُولُونَ يَاللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُعْولُونَ يَعْفِي وَنَكُولُونَ يَاللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُعْلُونَ يَعْفِي وَنَكُولُونَ يَاللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُعْولُونَ يَعْفِي وَنَكُولُونَ يَاللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُعْلُونَ اللّهُ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَيُعْلُونَ عَلَمْ اللّهُ عَلْمُ الْكَفْرُونَ عَلَمْ اللّهُ عَلْمُ وَلْ يَعْفِي وَلَيْ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلّهِ وَرُسُلِهِ وَيُعْمُ وَلَيْ اللّهُ عَلْمُ وَلِي اللّهُ وَرُسُلِهِ وَيَعْمُ اللّهُ وَلَيْكُ لَا لَكُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُونًا رَحِيمًا الللللهِ وَالسَاءً اللللهُ وَلِي الللّهُ عَلْولًا لَكُولُونَ اللّهُ عَلْولًا وَيَعِلَى اللللّهُ وَلِي الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الله

وأنكر الله على اليهود إيمانهم ببعض الكتاب وكفرهم ببعض.

وهذه الأصول يتعلق بها كثير من مسائل الاعتقاد، نص المصنف كِلله على بعضها فيما تقدم، وسيأتي بعضها.

وقوله: «ونشهد أنهم كانوا على الحق المبين».

ونشهد أن الأنبياء والمرسلين رسل من عند الله، جاءوا بالحق من عنده، وكلهم صادقون مَصْدوقون، ﴿لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ ﴾ [البقرة:١٣٦]،

وأنهم خير خلق الله، وأن بعضهم أفضل من بعض، كما قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدُ فَضَّلْنَا اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ وَقَالَ اللهُ ا



# تسمية أهل القبلة بالمسلمين

وقوله: «ونسمي أهل قبلتنا مسلمين مؤمنين، ما داموا بما جاء به النبي على معترفين، وله بكل ما قاله وأخبر مصدقين».

أهل القبلة: هم الذين يستقبلون الكعبة في صلاتهم، فنسمي كل من يستقبل الكعبة: (مسلمين)، فجميع الفرق الإسلامية يسمون أهل القبلة؛ لأن القبلة تجمع المسلمين، وليس فيها خلاف بينهم.

وأما قوله: «**مؤمنين**».

فهذا جارٍ على عدم الفرق بين الإسلام والإيمان، وأنَّ كلَّ مسلم مؤمنٌ وكلَّ مؤمنٍ مسلمٌ، وأنهما اسمان لمسمى واحد، وهي مسألة معروفة وكبيرة:

فمن أهل العلم من يقول: إنهما اسمان لمسمى واحد. ومنهم من يقول: بل هما متغايران ومختلفان.

والقول الوسط هو: أن الإسلام والإيمان إذا أفردا اتحد معناهما، وإذا اقترنا وذكرا جميعًا اختلف معناهما، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُومِنِينَ وَٱلْمُومِنِينَ وَٱلْمُومِنِينَ وَالْمُومِنِينَ وَالْمُومِنِينَ وَالْمُومِنِينَ وَالإيمان والإسلام كان المراد بالإسلام الأعمال الظاهرة، وبالإيمان اعتقاد القلب، ولهذا فرق على بين الإسلام والإيمان في حديث جبريل، فلما قال: «أخبرني عن الإسلام» أخبره بأصول الأعمال الظاهرة، وهي أركان الإسلام، وعندما قال: «أخبرني عن الإيمان؟» فسره له بأصول الاعتقاد وهي الأصول المنة.

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص۲۰۱.

فعلى القول بالفرق لا نسمي كلَّ أحدٍ مسلمًا مؤمنًا؛ بل الفاسق لا نعطيه الاسم المطلق بل نقول: هو مسلم، وإذا وصفناه بالإيمان نقول: هو مؤمن ناقص الإيمان، أو مؤمن بما معه من الإيمان.

وقوله: «ما داموا بما جاء به النبي ﷺ معترفین، وله بكل ما قاله وأخبر مصدقین».

ما داموا يشهدون أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، واستقاموا واستمروا على الشهادتين شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وقوله: «وله بكل ما قاله وأخبر مصدقين» تأكيد للجملة الأولى؛ لأنها داخلة فيها.

والرسول ﷺ جاء بأمرين:

بعلم، وعمل، قال تعالى: ﴿ هُو الَّذِي آَرَسَلَ رَسُولُهُ بِالَّهُ لَكُ وَدِينِ الْحَقِ هُو: العلم النافع، ودين الحق هو: العمل الصالح، والدين دائر على هذين الأصلين: العلم والعمل؛ فالإيمان بما جاء به الرسول على يشمل: الإيمان بما جاء به من مسائل الاعتقاد، ونسميها: المسائل العلمية.

وبما جاء به من الشرائع والأحكام، ونسميها: المسائل العملية.

فنسمي أهل القبلة مسلمين ما لم يكن منهم ما يوجب الردة، ومن علمت ردته من المنتسبين للإسلام فليس من أهل القبلة؛ بل هو مرتد، مثل: القائل بوحدة الوجود، أو من يقول بنبوة أحد بعد الرسول على كالقاديانية الذين يقولون بنبوة مرزا غلام أحمد الهندي(۱)، فهؤلاء ليسوا من أهل القبلة، وإن انتسبوا للإسلام، فهم كفار وليسوا بمسلمين ولا مؤمنين.



<sup>(</sup>١) الموسوعة الميسرة ١/٤١٩، وفتاوى اللجنة الدائمة ٢/٢١٢.

### أهل السنة لا يتكلمون في الله ودينه وكتابه بغير علم

#### وقوله: «ولا نخوض في الله، ولا نماري في دين الله».

من منهج أهل العلم والتقوى أنهم لا يتكلمون في ذات الله وصفاته وأفعاله بغير علم أو بالكلام الباطل؛ بل يتكلمون في شأن الله بما علموا مما جاء به الرسول على من الكتاب والحكمة، فعلينا أن نصف الله بما وصف به نفسه ونسميه بما سمى به نفسه، ونخبر عنه بما أخبر به عن نفسه، وما أخبر به عنه رسوله وليس هذا من الخوض، هذا من بيان الحق ومن الثناء على الله، ومن تعظيم الله والإيمان به سبحانه، وما كان غير ذلك فهو من الخوض الباطل كالكلام في كيفية ذاته أو صفاته بغير علم.

#### وقوله: «ولا نماري في دين الله».

المراء: الجدال، وأكثر ما يطلق المراء على الجدال بالباطل، إما من جهة القصد، أو من جهة ما يجادل به ويحتج به من الحجج الباطلة الداحضة، فالاحتجاج بالحجج الباطلة كالاحتجاج والاستدلال بالشبه العقلية وبالروايات المكذوبة، أو الجدال على وجه التعصب لا لقصد إظهار وبيان الحق والوصول إليه، كل هذا من الجدال بالباطل، ومن المراء في الدين، ومن ذلك الجدال أو المراء على وجه المعارضة لما جاءت به النصوص، فكل هذا من المراء في الدين.

والجدال بالباطل هو سبيل أعداء الرسل، قال تعالى: ﴿مَا يُجَدِلُ فِي البِكَدِ اللَّهِ إِلَّا اللَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَا يَغْرُرُكَ تَقَلُّهُمْ فِي الْبِكَدِ ۞﴾ [غافر]، ويقول

تعالى عن أعداء الرسل: ﴿ وَجَدَلُواْ بِالْبَطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَ الباطل؛ فهذا أما الجدال الذي يراد منه الوصول إلى الحق وإظهاره ودفع الباطل؛ فهذا مشروع، وهو من طرق الدعوة، كما قال على الله والذع إلى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْجَكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةُ وَجَدِلْهُم بِاللِّي هِي اَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]، وقال تعالى الله والمنهوا المناهوا أهل الشيئة أهل الشيئات وبالحجج الظاهرات، والأدلة منهم أحسن، والمحجج الظاهرات، والأدلة العقلية والسمعية، كل هذا من طرق الدعوة إلى الله ومن الجدال بالتي هي أحسن، وما خالف ذلك فهو من المراء المذموم.

وقوله: «ولا نجادل في القرآن».

يظهر أن هذا يدخل في قوله: «لا نماري في دين الله».

وقوله: «ونشهد أنه كلام رب العالمين، نزل به الروح الأمين،

فعلمه سيد المرسلين محمدًا \_ صلى عليه وعلى آله أجمعين \_، وهو كلام الله تعالى، لا يساويه شيء من كلام المخلوقين، ولا نقول بخلقه، ولا نخالف جماعة المسلمين».

هذا من شواهد ما تقدم ذكره (۱) من أن المصنف لم يرتب الكلام في مسائل الاعتقاد، ويجمع كل صنف ويضمه إلى جنسه، بل فرق الكلام في أصول الإيمان.

فهذه الجملة المذكورة تتعلق بالقرآن، وقد تقدم (٢) القول في عقيدة أهل السنة في القرآن، وأن القرآن كلام الله حقيقة منزل غير مخلوق، منه بدأ وإليه يعود، وأنه كلام الله على الحقيقة وليس ككلام البشر، والناس في القرآن منهم الكفار المكذبون للقرآن الذين قالوا: إنه كلام محمد: ﴿إِنْ هَذَا إِلّا فَوْلُ ٱلبَشَرِ ﴿ إِنْ هَا المدر]، ومنهم من يؤمن بتنزيل القرآن لكنه يتأوله على غير تأويله، ويفسره بما يوافق هواه وأصوله الباطلة كما فعل القدرية والجهمية والرافضة فكل طائفة تؤول القرآن على ما يوافق مذهبها وأصولها.

#### وقوله: «ونشهد أنه كلام رب العالمين».

نشهد ونؤمن ظاهرًا وباطنًا، ونقر بقلوبنا وألسنتنا أن هذا القرآن كلام ربنا، تكلم به سبحانه حقيقة، وأنه كلام الله حروفه ومعانيه، هو كلام الله تعالى مكتوبًا في المصاحف، أو محفوظًا في الصدور، أو متلوًا بالألسن، أو مسموعًا بالآذان، فالذي يقرؤه القارئ نقول: هذا كلام الله، أي: المسلو ﴿وَإِنَّ أَحَدُّ مِنَ المُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلَامَ الله الله الله من صوت القارئ، كما سمع الصحابة القرآن بصوت الرسول عن جبريل على وسمعه الرسول من جبريل من رب العالمين.

<sup>(</sup>۱) ص۲۰۱.

<sup>(</sup>۲) ص۱۰۶.

وقوله: «نزل به الروح الأمين».

جبريل عليه هو: الروح الأمين، وهو روح القدس.

وقوله: «فعلمه سيد المرسلين محمدًا \_ صلى عليه وعلى آله أجمعين \_».

وقوله: «وهو كلام الله تعالى لا يساويه شيء من كلام المخلوقين».

هذا تأكيد لما سبق أنه كلام الله، ولا يساويه شيء من كلام الله، ولا يساويه شيء من كلام العالمين، ولهذا تحدى الله به الثقلين: ﴿قُل لَينِ اَجْتَمَعَتِ اَلْإِنسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وقوله: «ولا نقول بخلقه، ولا نخالف جماعة المسلمين».

ولا نقول بخلق القرآن كما قالت المعطلة المبتدعة كالجهمية والمعتزلة ومن وافقهم؛ بل نقول: إنه كلام الله حقيقة حروفه ومعانيه، ليس كلام الله الحروف دون المعاني، ولا المعاني دون الحروف (١).

<sup>(</sup>١) العقيدة الواسطية ص١٩٧.

وقوله: «ولا نخالف جماعة المسلمين».

جماعة المسلمين في الصدر الأول، وإلا فالمسلمون بعد الصدر الأول قد تفرقوا واضطربوا واختلفوا في القرآن، فنحن لا نخالف جماعة السلف الصالح من الصحابة والتابعين لهم بإحسان.



# أهل السنة لا يكفرون بكل ذنب

وقوله: «ولا نكفر أحدًا من أهل القبلة بذنب ما لم يستحله».

عبارة المؤلف تقتضي أن أهل السنة لا يكفرون أحدًا من أهل القبلة بأي ذنب، والذنوب نوعان:

ذنوب من أنواع الردة؛ كالشرك وما في درجته، وهي أعظم الذنوب، وذنوب دون الشرك لا توجب الردة، وإذا أخذت عبارة المؤلف على إطلاقها فظاهرها أن كل من كان مسلمًا فإنه لا يكفر، بأي ذنب ارتكبه حتى ولو كان شركًا، ولا ريب أن الطحاوي لم يقصد هذا، وإنما يقصد الذنوب التى دون الشرك.

ولهذا قال الشارح ابن أبي العز: «امتنع كثير من الأئمة عن إطلاق القول: بأنا لا نكفر أحدًا بذنب؛ بل يقال: لا نكفرهم بكل ذنب» فهذه هي العبارة الدقيقة، وتكون من سلب العموم، لا من عموم السلب؛ كعبارة الطحاوي ومضمون سلب العموم: أنا لا نكفر أحدًا من أهل القبلة بكل ذنب، إنما نكفره بالشرك وما في حكمه، ولا نكفر أحدًا من أهل أهل القبلة بما دون ذلك، والله تعالى قد جعل الذنوب قسمين: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَعْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاكُمُ الله [النساء: ٤٨] فنحن أهل السنة لا نكفر أحدًا من أهل القبلة بشيء من الذنوب التي دون الشرك، خلافًا للخوارج الذين يكفرون بالذنوب، وقد يعدون ما ليس بذنب ذنبًا فيكفرون به، والخوارج هم الذين ظهروا بهذه البدعة في عهد على في فيها

<sup>(</sup>۱) ص٤٣٣.

فقاتلهم، وقد أخبر الرسول على عنهم وندب إلى قتالهم، وذكر الأجر العظيم لمن قتلهم (١).

إذًا؛ الذنوب فيها مكفر وغير مكفر؛ فكل ما هو من أنواع الردة فهو مكفر، كالشرك، والتكذيب بما جاء به الرسول على والاستهزاء بالرسول على أو بالقرآن، وهناك ذنوب اختلف العلماء في كفر فاعلها؛ كترك الصلاة.

وقوله: «ما لم يستحله».

أي: لا نكفره بهذا الذنب إلا أن يعتقد حله، فإن اعتقد حله كفر؛ كجحد وجوب الصلاة أو الحج أو صيام رمضان، وجحد تحريم المحرمات المعلوم حكمها بالضرورة من دين الإسلام؛ كتحريم الزنا، والخمر؛ لأنه يكون مكذبًا للقرآن والسنة المتواترة، وما أجمع عليه المسلمون، ومن اعتقد حل ما حرمه الله مما تحريمه معلوم من دين الإسلام بالضرورة فهو كافر حتى ولو لم يفعله؛ لأنه ليس من شرط ثبوت الردة بالاستحلال فعل المكلف لما استحله من الحرام.



<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري (٦٩٣٠)، وصحيح مسلم (١٠٦٦) من حديث علي الله، والبخاري (٦٩٣١)، ومسلم (١٠٦٤) من حديث أبي سعيد الخدري الله.

### تأثير الذنوب على الإيمان

وقوله: «ولا نقول: لا يضر مع الإيمان ذنب لمن عمله».

وأهل السنة لا يقولون: «لا يضر مع الإيمان ذنب» خلافًا للمرجئة، والطحاوي في هاتين الجملتين يقصد الرد على الخوارج في الأولى، وعلى المرجئة الغلاة في الثانية، والمرجئة والخوارج على طرفي نقيض، فالخوارج يكفرون بالذنوب، فعندهم فاعل الكبيرة كافر مرتد خارج عن ملة الإسلام حلال الدم والمال(١)، أما عند المرجئة ما دام معه أصل الإيمان وهو التصديق أو معرفته للخالق فهو عندهم مؤمن كامل الإيمان، لا يضره ما يفعل من الذنوب(١)، وبدعتهم هذه أقبح من بدعة الخوارج؛ لأن الخوارج يعظمون أمر الذنوب، ويبالغون في الحذر والتحذير منها.

وقد اختلف العلماء في تكفيرهم، فعن أحمد فيهم روايتان<sup>(٣)</sup>، ونقل شيخ الإسلام أن الصحابة أجمعوا على عدم كفر الخوارج<sup>(٤)</sup> لكنهم مبتدعة ضُلَّال.

أما بدعة المرجئة فهي أشنع من بدعة الخوارج؛ لأن مضمونها الجرأة على المحرمات وعدم المبالاة بها، واقتراف السيئات، وهذا فيه رد لنصوص الكتاب والسنة الدالة على تحريم المحرمات، وترتب العقاب عليها؛ كالقتل، والتولي يوم الزحف، وأكل مال اليتيم، قال تعالى:

<sup>(</sup>١) مقالات الإسلاميين ص٨٦، والملل والنحل ١/ ٨٥، ومجموع الفتاوي ١٢/ ٤٧٠.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ۱۲/ ٤٧٠.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ٢٨/٢٨.

<sup>(</sup>٤) الإيمان الكبير ص٢١٧.

﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدُا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَمُ حَدَادًا فِيهَا وَعَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدٌ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ وَالنساء] وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُولِهِم عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدُ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ وَالنساء] وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُولِهِم يَوْمَ يَوْمَ إِلّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِتَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبِ مِن اللّهِ ﴾ [الأنفال:١٦]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الّذِينَ يَأْكُونَ أَمُولَ ٱلْيَتَكَي ظُلْمًا إِلَيْهِ اللّهُ وَالنساء] فكيف يقال: إنّهَا يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِم نَازًا وَسَبَقَانُ سَعِيرًا ﴿ إِنَّ النّهِ النساء] فكيف يقال: لا يضر مع الإيمان ذنب؟!

وهذا مذهب جهم، وجهم إمام غلاة المرجئة، أما مرجئة الفقهاء فمذهبهم ليس كذلك إنما هم يخرجون الأعمال عن مسمى الإيمان، لكن يقولون بوجوب الواجبات وتحريم المحرمات، وترتب العقاب على فعل المحرمات وترك الواجبات، فالذنوب عندهم تضر مرتكبها، ويستحق العقاب الذي توعد الله به في كتابه، أو أخبر به الرسول على الله .

وأهل السنة وسط في هذا المقام فلا يُكفِّرون أهل الكبائر، ولا يُؤمِّنُونَهم من العقاب، ويرون أن مرتكب الكبيرة في الدنيا مؤمن بما معه من الإيمان، فاسق بما ارتكب من الكبيرة، وما ورد في النصوص من إطلاق اسم الكفر على بعض الأعمال، أو بعض العاملين مما هو دون الشرك، فهو محمول على الكفر الأصغر الذي يعبر عنه بكفر دون كفر، كقول النبي على: "سباب المسلم فسوق وقتاله كفر" أ، وقوله على «اثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب، والنياحة على الميت (٢) وما أشبه ذلك، وفي الآخرة هو تحت مشيئة الله، هذا حكمهم في الآخرة، كما سيأتي تقرير حكم أهل الكبائر في قول الطحاوي: «وأهل الكبائر من أمة محمد الله في النار لا يخلدون إذا ماتوا وهم موحدون وإن كانوا غير تائبين».

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٨) ومسلم (٦٤) من حديث ابن مسعود ﷺ.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٦٧) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

#### الرجاء للمحسنين، والخوف على المسيئين

وقوله: «ونرجو للمحسنين من المؤمنين أن يعفو عنهم ويدخلهم الجنة برحمته، ولا نأمن عليهم، ولا نشهد لهم بالجنة، ونستغفر لمسيئهم ونخاف عليهم، ولا نقنطهم».

نرجو للمحسنين - لا أي أحد - أن يعفو الله عنهم، ويتجاوز عن ذنوبهم؛ فإن الحسنات يذهبن السيئات، وأن يدخلهم الجنة برحمته فله ولا نأمن عليهم العقاب على ذنوبهم؛ لأن ذلك مردود إلى مشيئته لله لأن الله تعالى قال: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَالُهُ ﴾ [النساء: ٤٨] وهو سبحانه أعلم وأحكم؛ فيجعل فضله وعفوه وإحسانه ورحمته حسبما تقتضيه حكمته البالغة، ويعاقب من يشاء، كما قال فله : ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ ﴾ [النساء: ٤٨]، ﴿فَيَعْفِرُ لِمَن يَشَاهُ وَيُعَدِّبُ مَن يَشَاهُ ﴾ [البقرة: ٤٨٤]، ﴿فَيَعْفِرُ لِمَن يَشَاهُ وَيُعَدِّبُ مَن يَشَاهُ ﴾ [البقرة: ٤٨٤] من يعفو الله عنهم، ومنهم من يعاقبه ويدخله النار ثم يخرجه منها، ولا يصح أن نقول: يجوز أن يتجاوز الله عن جميع المذنبين فلا يدخل أحد منهم النار؛ لأن النصوص دلت على أن من أهل الكبائر من يدخل النار ثم يخرج منها.

وقوله: «ونرجو للمحسنين».

يريد أهل الإحسان الذين حسن إسلامهم واستقاموا عليه، فهؤلاء

<sup>(</sup>١) انظر ص١٥٦.

أهل الإحسان العظيم يرجى لهم من العفو والرحمة والمغفرة ما لا يرجى لغيرهم؛ لأن الحسنات يذهبن السيئات.

وقوله: «ولا نشهد لهم بالجنة».

لا نشهد لأحد من المحسنين الصالحين بالجنة، فضلًا عمن دونهم، وهذه مسألة سيأتي النص عليها في كلام الطحاوي<sup>(۱)</sup>؛ لأنه يكرر المعنى الواحد أحيانًا في أكثر من موضع، فلا نشهد لأهل القبلة بجنة ولا نار.

والشهادة بالجنة ذكر فيها الشارح ابن أبي العز ثلاثة مذاهب (٢). قيل: لا يشهد إلا للأنبياء.

وقيل: يشهد بالجنة لكل من جاء فيه النص، وهو قول كثير من العلماء وأهل الحديث.

وقيل: يُشهد بالجنة لهؤلاء، ولمن شهد له المؤمنون.

والقول الثاني هو أصحها، فمن شهد له الرسول على شهدنا له بالجنة، كالعشرة المبشرين بالجنة (٢)، وثابت بن قيس بن شماس (٤)، والحسن والحسين (٥)، رضوان الله عليهم، ومن شهد له الرسول على من الجماعات؛ كأهل بيعة الرضوان نشهد بأن جميعهم في الجنة، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِى اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ [الفتح: ١٨]، وقال

<sup>(</sup>١) ص٢٦٤ عند قوله: «ولا ننزل أحدًا منهم جنة ولا نارًا».

<sup>(</sup>٢) ص٥٣٨، وهو منقول من منهاج السنة ٥/ ٢٩٥.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٤٦٤٩)، والترمذي (٣٧٥٧) \_ وقال: حسن صحيح \_، وابن ماجه (١٣٣)، وصححه ابن حبان (١٩٩٣)، والحاكم ٣/ ٤٤٠، والضياء في المختارة ٣/ ٢٨٢ \_ ٢٩٠ من حديث سعيد بن زيد ﷺ.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٤٨٤٦) ومسلم (١١٩) عن أنس ﷺ.

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد ٣/٣، والترمذي (٣٧٦٨)، وابن حبان (٦٩٥٩)، والحاكم ٣/٣٦٨ \_ وصححوه \_ من حديث أبي سعيد الخدري ﷺ.

النبي ﷺ «لا يدخلُ النارَ أحدٌ ممن بايع تحت الشجرة»(١).

أما من شهد له المؤمنون، فيستدل له بحديث أنس ولله قال: «مروا بجنازة فأثنوا عليها خيرًا، فقال النبي الله: «وجبت»، ثم مروا بأخرى، فأثنوا عليها شرًا، فقال: «وجبت»، فقال عمر بن الخطاب ولله: ما وجبت؟ قال: «هذا أثنيتم عليه خيرًا فوجبت له الجنة، وهذا أثنيتم عليه شرًا فوجبت له الجنة، وهذا أثنيتم عليه شرًا فوجبت له النار، أنتم شهداء الله في الأرض»(٢).

لكن هذا خطاب لجماعة من خيار الصحابة الله الله المناقى اعتبار أي جماعة من الناس أن شهادتهم للشخص توجب الشهادة له بالجنة، إذا شهدوا له بالخير والصلاح؛ لكن شهادة المسلمين والصالحين مما يستبشر به، ومما يبشر بالخير ويبعث على الرجاء، أما أن يشهد له بالجنة بناء على هذا فلا، وهذا المثنى عليه خيرًا لم يعلم أنه في الجنة إلا بقول الرسول على «وجبت»، وهذا لا يتأتى لغيره من الناس.

وقوله: «ونستغفر لمسيئهم، ونخاف عليهم، ولا نقنطهم».

نرجو للمحسنين أن يعفو الله عنهم ويدخلهم الجنة، ولا نأمن عليهم ولا نشهد لهم بالجنة، ونستغفر للمسيئين، قال تعالى: ﴿وَاسْتَغْفِر للمسيئين، قال تعالى: ﴿وَاسْتَغْفِر ربه لِذَنْكِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللهُ وَلِوَلِلاَى وَلِوَلِلاَى وَلِوَلِلاَى وَلِوَلِلاَى وَلِوَلِلاَى وَلِوَلِلاَى وَلِولاَلاَى وَلِولَالاَى وَلِمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ ﴿ وَلَولِلاَ وَلِمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ ﴿ وَلَولالاَعِينَ اللهُ على الذين يستغفرون لإخوانهم الذين سبقوهم الذين سَبَقُونَا فِالْإِيمَنِ وَلَا تَجْعَلَ فِي قُلُونِنَا غِلَا لِلْذِينَ عَامَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَبُونُ وَلَا اللهُ عَلَى الذينَ عَلَى الْفَيْدَ لَنَا وَلِإِنْكَ وَالْمَوْنَ لِلْعَالَ فِي قُلُونِينَا غِلًا لِلْلِينَ عَامَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَبُولُولِينَ عَلَى فَوْلُونَ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى فَالْوَانِينَ عَلَوْلُونَ وَلَا اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُونَ عَلَى فَالْوَانِينَ عَلَا إِلَالِينَ عَامَنُوا رَبّنَا إِلَيْكَ وَالْكُونَ الْمُؤْمِنَا فِلْ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۳/۳۵۰، وأبو داود (٤٦٥٣)، والترمذي (٣٨٦٠) من حديث جابر ﷺ، ونحوه عند مسلم (٢٤٩٦) من روايته عن أم مبشر ﷺ.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣٦٧)، ومسلم (٩٤٩).

رَّحِيمٌ ﴿ ﴾ [الحشر]، فينبغي أن يكون هذا دأب المسلم فيستغفر ربه لنفسه ولإخوانه المسلمين.

وقوله: «ونخاف عليهم».

قال في المحسنين: «ولا نأمن عليهم» مع إحسانهم، وهنا قال: «ونستغفر لمسيئهم، ونخاف عليهم، ولا نقنطهم».

فنخاف على المسيئين من عقاب الله، ولا نؤمنهم كحال المرجئة الذين يقولون: «لا يضر مع الإيمان ذنب»، ولا نقنطهم كحال الخوارج الذين يقولون: «لا يرجى لهم مغفرة ولا رحمة ولا يدخلون الجنة»، وهذا مسلك أهل السنة في فهم وسط بين هذه الفرق، وسط في باب الأسماء والصفات، وسط في أفعال العباد، وسط في أسماء الإيمان والدين، وسط في أهل الكبائر، وسط في الصحابة، فكل هذه العبارات تتضمن تقرير التوسط في أمر أهل الذنوب، فلا نكفرهم، ولا نقول: لا يضر مع الإيمان ذنب لمن عمله.



## مذهب أهل السنة وسط بين الوعيدية والمرجئة

وقوله: «والأمن والإياس ينقلان عن ملة الإسلام، وسبيل الحق بينهما لأهل القبلة».

والقنوط واليأس يتضمن إنكار التوبة، وأن الله لا يتوب على من تاب، وفي هذا تكذيب لخبر الله أنه يتوب على التائبين، قال تعالى:

﴿إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا ﴾ [الفرقان: ٧٠]، ﴿إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى اللّهِ لِلّذِيثَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ بِجَهَلَةٍ ﴾ [النساء: ١٧]، وهذا هو مقتضى مذهب الخوارج، فإن مذهبهم يتضمن أن مرتكب الكبيرة يخرج عن الإسلام، وإن مات على ذلك من غير توبة؛ فهو مخلد في النار كسائر الكفار، وهذا تقنيط للعصاة من رحمة الله، ولهذا قال الطحاوي: «والأمن والإياس ينقلان عن ملة الإسلام» ومقتضى هذا أنهما ردة عن الإسلام، ولا شك في كفر من قال: إن الله لا يتوب على من تاب، لمخالفة وتكذيب خبر الله ني كتابه، وخبر رسوله على .

ويلاحظ أن الأمن غلو في الرجاء، والإياس غلو في الخوف، فالغلو في الخوف ينتهي إلى اليأس والتيئيس والتقنيط من رحمة الله، والغلو في الرجاء يفضي إلى الأمن من عذاب الله؛ ولكن إذا كان هذا اليأس عارضًا للإنسان ليس عن اعتقاد؛ بل استعظم ذنبه، وخاف منه، وبلغ به الأمر أنه ظن بجهله أنه لا يغفر له؛ فهذا قد يعذر بأنه يسيء الظن بنفسه، وأن الله لا يغفر له لسوء عمله؛ مثل الذي أمر أولاده أن يحرقوه إذا مات لشدة خوفه من عذاب الله(١).

#### «وسبيل الحق بينهما».

الصراط المستقيم بين الأمن واليأس، فالواجب على العبد أن يكون خائفًا راجيًا، فالرجاء من مقامات الدين، ومما أثنى الله به على المعومنين: ﴿إِنَّ اللَّهِ عَامَنُوا وَالَّذِينَ هَاجُرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَيْهِكَ المَمُونَ رَحْمَتُهُ وَيَعَافُونَ وَحَلَهَدُوا فِي رَحْمَتُهُ وَيَعَافُونَ يَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَعَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ وَيَرَّبُونَ وَحَمَتُهُ وَيَعَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ وَيَرَبُونَ وَحَمَتُهُ وَيَعَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ وَيَرَبُونَ وَحَمَتُهُ وَيَعَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ وَيَرَبُونَ وَحَمَتُهُ وَيَعَافُونَ وَعَدَابَهُ ﴿ وَالإسراء: ٥٧].

والخوف من مقامات الدين، والله أثنى على أوليائه بأنهم يخافونه ويرجونه: ﴿ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [السجدة: ١٦]، وقال ﷺ: ﴿ يُسُرِعُونَ فَي الْحَدِينَ وَيَدْعُونَ الْجَابُ الْمَالِينَ الْمُنْكِانِ الْفَالِينَ الْفَلِيكَ الَّذِينَ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٤٨١)، ومسلم (٢٧٥٦) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ

يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُمُ وَيَعَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَذَا المقام فلا أمن ولا يأس. [الإسراء: ٥٧] فهذا هو الصراط المستقيم في هذا المقام فلا أمن ولا يأس.

والأمور المقتضية للعمل ثلاثة: المحبة، والرجاء، والخوف، فالرسل وأتباعهم يعبدون ربهم حبًا له تعالى، ورجاء لرحمته وفضله وثوابه، وخوفًا من سخطه وعقابه، فيعبدونه بكل هذه الأحوال والمقامات.

أما أهل الضلال فمنهم من يعبده بالحب فقط؛ كجهلة الصوفية وغلاتِهم، ويستخفون بمقام الرجاء والخوف.

ومنهم من يعبده بالرجاء كالمرجئة، ومنهم من يعبده بالمبالغة في الخوف كالخوراج، ولهذا قال بعض أهل العلم: «من عبد الله بالحب وحده فهو زنديق، ومن عبده بالرجاء وحده فهو مرجئ، ومن عبده بالخوف وحده فهو حروري، ومن عبده بالحب والخوف والرجاء فهو مؤمن موحد» (۱) من كانت عبادته لربه فقط بالحب لا يخاف ولا يرجو، فهذا ضد طريق الرسل، فالله ذكر أسماءه وصفاتِه المقتضية للرجاء والخوف، وأثنى على رسله بالرجاء والخوف.

و «حروري» أي: من الخوارج، «ومن عبده بالحب والخوف والرجاء فهو مؤمن موحد» لأن هذا هو الصراط المستقيم في هذا المقام، لا أمن ولا إياس، بل خوف ورجاء، فالخوف يُعَدِّل الرجاء، والرجاء يُعَدِّل الخوف.

فالواجب على الإنسان أن يسير إلى الله في هذه الحياة بين الخوف والرجاء، فيرجو ويخاف، وفي الأثر: «لا يرجو عبد إلا ربه، ولا يخاف إلا ذنبه»(٢).

<sup>(</sup>١) نسبه الغزالي في إحياء علوم الدين ٤/ ٢٥٧ إلى الإمام مكحول الدمشقي.

<sup>(</sup>٢) قاله على ﷺ. رواه العدني في الإيمان (١٩)، وأبو نعيم في الحلية ٧٦/١، وأبو نعيم في الحلية ٧٦/١، وابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله ١/ ٩٠، وانظر شرح هذا الأثر في مجموع الفتاوى ٨/ ١٦١.

# ما يخرج به المسلم من الإيمان

وقوله: «ولا يَخرج العبدُ من الإيمان إلا بجحود ما أدخله فيه».

أي: لا يصير كافرًا مرتدًا بعد أن صار مسلمًا مؤمنًا إلا بجحود ما أدخله فيه، وهذه الجملة خطيرة جدًا؛ لأن الإنسان يدخل الإسلام بالشهادتين: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، فالكافر إذا شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، ظاهرًا وباطنًا، صار مسلمًا؛ فإن شهد بها بلسانه فقط فهو منافق، وإن شهد بها في باطنه دون ظاهره فهو جاحد، قال تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَذِينَ الظّهِلِينَ بِعَايَتِ اللّهِ وَعُمُدُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٣]، وقال تعالى: ﴿ وَيَحَمَدُوا بِهَا وَاسْتَقَنَنْهَا الْفُسُهُمْ ظُلْمًا والنمل: ١٤] فلا بد أن يشهد الشهادتين ظاهرًا وباطنًا، عن علم وانقياد وإقرار، بذلك يدخل في الإسلام حقيقة.

فقوله: «إلا بجحود ما أدخله فيه».

معنى ذلك أن ينكر تفرد الله بالإلهية، فيصير بها مشركًا، أو ينكر رسالة الرسول الله إلى جميع الناس، فيصير مُكذبًا للرسول الله هذا معنى هذه الجملة.

فإذا كان يخرج عن الإسلام بجحود التوحيد أو جحود الرسالة، فلأن يخرج عن الإسلام بالتكذيب أو الشك أولى، وعلى هذا فلا يخرج عن الإسلام بالتكذيب، أو الشك في الباطن، أو بالجحود سواءً مع تكذيب وشك أو مع تصديق.

ويمكن أن يقال: إن هذه العبارة تقتضي أنه لا يكفر بأي فعل بعد ذلك إذا لم يجحد، وهذا لا يستقيم؛ بل من تكلم بما هو كفر؛ فإنه

يكفر ولو لم يجحد؛ كمن يستهزئ بالرسول ﷺ مع إقراره برسالته؛ فهل يقال: إنه جحد الرسالة؟ لا، ومن ذبح لغير الله؛ فإنه يكفر، ولو قال: لا إله إلا الله وأن الله هو الإله الحق الذي لا يستحق العبادة سواه، فهذا غير جاحد، فكفره بالفعل، والكفر يكون قولًا وفعلًا واعتقادًا، فهذه العبارة لا تصح على هذا الإطلاق؛ فإنه حصر الحكم بالكفر بالجحود، وهي تساوي قولك: لا يكفر المسلم إلا بالجحود. والله أعلم.



# مذاهب الفِرَقِ في مسمى الإيمان

وقوله: «والإيمان هو: الإقرار باللسان، والتصديق بالجنان».

هذا هو تعريف الإيمان عند مرجئة الفقهاء، وهو يقتضي أن أعمال الجوارح كلها ليست من الإيمان؛ بل وأعمال القلوب.

وهو خلاف ما دلت عليه نصوص الكتاب والسنة، وأجمع عليه سلف الأمة: أن الإيمان اعتقاد وقول وعمل، أو هو: قول وعمل، قول القلب وهو: اعتقاده، وقول اللسان: وهو إقراره، وعمل: وهو عمل القلب، وعمل الجوارح، فالإيمان يشمل كل هذه الجوانب، وهذا هو الذي دلت عليه النصوص، قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهِ وَعِلَى اللّهُ وَعِلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ اللّهُ وَعِلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ اللّهُ وَعِلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ الله وَعِلَى الله وقال الله في الصلاة التي صلاها المسلمون إلى بيت المقدس ومات من مات قبل نسخ القبلة: ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِيُغْنِيعَ إِيمَنتُكُمْ الله وَالبَعْرِة: "كَانَ اللهُ لِيُغْنِيعَ إِيمَنتُكُمْ الله وَالبَعْرِة: "كَانَ اللهُ لِيُغْنِيعَ إِيمَنتُكُمْ الله وَالله ومات من مات قبل نسخ القبلة: ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِيُغْنِيعَ إِيمَنتُكُمْ الله على المقدس ومات من مات قبل نسخ القبلة: ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِيُغْنِيعَ إِيمَنتُكُمْ الله على الله الله الله المختلف الأعمال: باب: البحهاد من الإيمان من صحيحه تَرْجم بها لمختلف الأعمال: باب: الجهاد من الإيمان من الإيمان عن صوم رمضان احتسابًا من الإيمان (٢)، باب: أداء الخمس من الإيمان (١٠)، باب: أداء الخمس من الإيمان أو بضع وسبعون أو بضع ومن الأحاديث الجامعة قول النبي عَلَيْ: «الإيمان بضع وسبعون أو بضع ومن الأحاديث الجامعة قول النبي عَلَيْ «الإيمان بضع وسبعون أو بضع

<sup>.17/1 (1)</sup> 

<sup>.17/1 (</sup>Y)

<sup>.14/1 (4)</sup> 

<sup>.</sup> ٢٠/١ (٤)

وستون شعبة "(1). فالصلاة والصيام والحج والجهاد وبر الوالدين والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من الإيمان، وقال النبي على المنكر من الإيمان، وقال النبي على الله الله المنكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان (٢).

ومسألة مسمى الإيمان مسألة كبيرة، وقد خالف أهل السنة والجماعة طوائف المرجئة، فمنهم مرجئة الفقهاء وهم الذين ذكر الطحاوي مذهبهم: أن الإيمان هو: «تصديق القلب وإقرار اللسان»، وبعضهم يجعل الإيمان هو: «تصديق القلب»، والإقرار شرط فيه، وليس من مسماه، فلا يصح إيمان القلب إلا بإقرار اللسان.

والقول الآخر قول الجهمية ومن تبعهم: «الإيمان هو مجردُ التصديقِ أو مجرد المعرفةِ»، والمعرفةُ والتصديقُ في نظري محصلهما متقارب، فعلى تقريرهم: إذا كان المكلف يعرف ربه فهو مؤمن، والكفر هو جحود الخالق، فأما الإقرار باللسان، وعمل الجوارح، وعمل القلب؛ فالكل ليس من مسمى الإيمان، وهذا يقتضي أن كل طوائف الكفر مؤمنون؛ لأنهم يعرفون الله، حتى كفار قريش، قال تعالى: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَق السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ [لقمان: ٢٥]، وأخبر الله عن عادٍ وثمودَ أنهم قالوا: ﴿وَلَو شَاءَ رَبُّنَ لَأَرْنَ مَلَيْكَةً ﴾ [المؤمنون: ٢٤]، إلى غير ذلك، فهذا قالوا: ﴿وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَأَرْنَ مَلَيْكَةً ﴾ [المؤمنون: ٢٤]، إلى غير ذلك، فهذا أفسد أقوال الناس في مسمى الإيمان.

ومن الأقوال الباطلة قول الكرامية: أن الإيمان هو: «الإقرار باللسان»، فالمنافق عندهم مؤمن، لكنه إذا مات فهو مخلد في النار، يقول شيخ الإسلام كَاللهُ تعليقًا على هذا: «فخالفوا الجماعة في الاسم دون الحكم»(٣)،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٩)، ومسلم (٣٥) ـ واللفظ له ـ من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٤٩) من حديث أبي سعيد الخدري رفيه.

<sup>(</sup>٣) التدمرية ص٤٦٢.

فالمنافق عند المسلمين ليس بمؤمن؛ لأنه يبطن التكذيب والشك والإباء، قال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ قال تعالى: ﴿وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ اللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

فهذه أربعة مذاهب في مسمى الإيمان، وأهم هذه الأقوالِ المخالفةِ قولُ مرجئة الفقهاء: الإيمان هو: «التصديق، وإقرار اللسان»، وأن الأعمال ليست من الإيمان، ولهم على ذلك شبهات كثيرة، وقد أجاب عنها شيخ الإسلام ابن تيمية في «الإيمان الكبير» و«الإيمان الأوسط» وغيرهما.

والمقصود: أنه قول مخالف لما دل عليه القرآن، والسنة الصحيحة أن الإيمان اسم لكل أمور الدين: الاعتقادية والعملية والقولية، كما في الحديث: «الإيمان بضع وستون شعبة» (٢)، وإن كان ما في القلب أصل لأعمال الجوارح كما في الحديث الصحيح عن النبي على: «ألا وإن في الجسد مضغة: إذا صلَحت صلَح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب» (٣).

فالجوارح تابعة للقلب صلاحًا وفسادًا، وهو بالنسبة لها بمثابة الملك مع جنوده.

ومن شبهات المرجئة قولهم: إن الإيمان معناه في اللغة العربية: التصديق.

وقد رد ذلك ابن تيمية (٤) بوجوه كثيرة، منها:

أنه ليس كذلك في اللغة العربية؛ بل الإيمان أخص من مطلق

<sup>(</sup>١) الموضع السابق.

<sup>(</sup>٢) تقدم في ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) رواه البّخاري (٥٢)، ومسلم (١٥٩٩) من حديث النعمان بن بشير رأي.

<sup>(</sup>٤) الإيمان الكبير ص٢٨٩.

التصديق، وهو الإيمان بالأمر الغائب الذي يؤتمن عليه المخبِر، فلا تقول لمن قال لك: طلعت الشمس: آمنتُ لك، بل صدقتُك، لكن تقول ذلك لمن أخبرك بأمر لا تدركه ولا تعرفه بحسك، كما قال إخوة يوسف: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوْ كُنّا صَدِيقِينَ ﴾ [يوسف: ١٧] فالإيمانُ في اللغة العربية تصديقٌ، لكن ليس كلُّ تصديق يكون إيمانًا.

وهكذا بالنسبة للاستعمال، ف(آمن) يتعدى باللام وبالباء تقول: آمنت به، هذا بالنسبة للخبر أو المؤمّن به، وآمنت له بالنسبة للمخبِر، وأما (صَدَّق) فإنه يتعدى بنفسه، فتقول: صَدَّقه، فهو يختلف عن الإيمان من جهة اللفظ والاستعمال، ومن جهة المعنى والمضمون، وسيأتي لهذا مزيد بحث عند قول المؤلف: «والإيمان واحد، وأهله في أصله سواء»(١).



<sup>(</sup>۱) ص۲۳۶.

#### وجوب الإيمان والعمل بكل ما صح عن النبي ﷺ

وقوله: «وجميع ما صح عن رسول الله ﷺ من الشرع والبيان كله حق».

أي: ما رواه الثقات العدول حسب قواعد أهل الحديث؛ فالروايات عن الرسول على مروية بالأسانيد، وهي قسمان: متواتر، وآحاد (١).

فالمتواتر: هو الذي يرويه عدد كثير تحيل العادة تواطؤهم على الكذب، عن مثلهم إلى أن يبلغ النبي ﷺ.

والآحاد هو: ما يروى بأسانيد معدودة، وقسمه العلماء إلى مشهور وعزيز وغريب.

لكن القسمة العامة: متواتر وآحاد.

أما المتواتر فكل الطوائف متفقة على ثبوته.

والآحاد تنقسم إلى: صحيح، وحسن، وضعيف.

أما الضعيف فهو مردود لا يعتمد عليه، لكن الشأن في المقبول الذي يشمل الصحيح والحسن، فأهل السنة والجماعة يقبلون ما توافرت فيه شروط القبول، ولو كان واحدًا، في جميع أمور الدين، في الأمور الاعتقادية؛ كصفات الرب في أو أفعاله، أو ما يتعلق باليوم الآخر، وفي

<sup>(</sup>١) روضة الناظر ٢/٧٤١، ونزهة النظر ص٣٧.



الأمور العملية؛ كأحكام الطهارة والصلاة والزكاة والمعاملات.

وهذه قضية أصولية عقدية، وهي: حجية خبر الواحد، والصواب: أن خبر الواحد حجة في مسائل الدين الاعتقادية والعملية، والأدلة على قبول خبر الآحاد كثيرة في السنة، منها: أن الرسول على كان يرسل الرسل آحادًا(۱).

وعند أهل البدع من المتكلمين: أن خبر الواحد لا يحتج به في العقائد، فيردون كثيرًا من النصوص الواردة في صفات الله تعالى بحجة أنها خبر آحاد.

والتفريق بين مسائل الاعتقاد ومسائل العمل من حيث الإثبات بدعة، فكل مسائل الدين سواء، فما تثبت به الأحكام الشرعية الحلال والحرام تثبت به مسائل الاعتقاد، ثم إن أهل البدع ليس مقصودهم فقط الاحتياط في الثبوت، إنما مقصودهم رد النصوص المخالفة لأصولهم، فما استطاعوا رده ردوه بقولهم: إن هذه آحاد لا تثبت بها مسائل الاعتقاد؛ لكن إذا جاء متواترًا ماذا يصنعون؟

يقولون: نعم هذا قطعي الثبوت؛ لكن نفس النصوص ظنية الدلالة، ويقولون: إن مسائل الاعتقاد لا تثبت بالأدلة اللفظية!

والأدلة السمعية: \_ الآيات والأحاديث \_ كلها أدلة لفظية في مقابل الأدلة العقلية، وعندهم: أن العقائد لا تثبت إلا بالدلائل العقلية، هذا هو الأصل الفاسد والطاغوت الأكبر الذي أفضى بهم إلى التلاعب بكلام الله تعالى، وكلام رسوله على وإلى رد كثير من كلام الرسول وأخباره، فردوا نصوص الصفات، ونفوا الصفات بالشبهات العقلية التي هي بزعمهم حجج، ولهذا يقول شيخ الإسلام فيهم: "ولكنهم من أهل المجهولات المشبهة بالمعقولات، يسفسطون في العقليات، ويقرمطون

<sup>(</sup>۱) انظر: الرسالة ص٤٠١، وصحيح البخاري ٨٦/٩، ومختصر الصواعق المرسلة ١٤٦٥/٤.

في السمعيات»(١).

فلما أصلوا نفي الصفات وقفوا من النصوص أحد ثلاثة مواقف: الأول: الرد لما قدروا على رده؛ كأخبار الآحاد قالوا: هذه لا تثبت بها العقائد.

الموقف الثاني: التأويل لما لا يستطيعون رده؛ كالقرآن، فسلكوا فيه طريق التأويل، وهو صرف ألفاظ النصوص عن ظاهرها.

والثالث: مسلك التفويض، وهو إمرار النصوص ألفاظًا من غير تدبر وفهم لمعناها ومراد الله منها.

وأهل السنة والجماعة يؤمنون بكل ما أخبر الله تعالى به، ورسوله على الشرع والبيان، وهو يشمل: مسائل الاعتقاد، ومسائل الأحكام، فكلها حق من عند الله.



<sup>(</sup>١) التدمرية ص٩٤.

#### زيادة الإيمان ونقصانه

وقوله: «والإيمان واحد، وأهله في أصله سواء، والتفاضل بينهم بالخشية والتُّقَى، ومخالفة الهوى وملازمة الأولى».

الإيمان واحد هو: التصديق بالقلب، ومعناه أنه لا يزيد ولا ينقص، ومسألة الزيادة والنقصان هي من فروع الخلاف بين أهل السنة والمرجئة، فمرجئة الفقهاء عندهم: أن الإيمان واحد لا يزيد ولا ينقص، وعند أهل السنة: أنه يزيد وينقص، فالتصديق نفسه يزيد وينقص، يقوى ويضعف، وهذا أمر معقول، فهليس الخبر كالمعاينة، وليس ما يستفاد بالخبر المتواتر كالمستفاد بخبر الآحاد من حيث قوة العلم واليقين، فهل وجوب الصلوات الخمس كوجوب الوتر عند من يقول به؟ أو كوجوب بعض واجبات الصلاة؟ فالتصديق نفسه والعلم نفسه يتفاوت قوة وضعفًا، وكذلك أعمال القلوب: الحب والبغض والخوف والرجاء والتوكل هذه وكذلك أعمال القلبية تتفاوت قوة وضعفًا، فهناك بغض وبغض شديد، وحب شديد، قال تعالى: ﴿قُلُ إِنْ كَانَ عَابَالَوْكُمُ وَأَمُوكُمُ وَلَقُونَكُمُ وَأَنُوكُمُ وَأَمُوكُمُ وَرَسُولِهِ اللهِ وولده والناس أجمعين، "لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين، "لا يتجاهله.

أما أعمال الجوارح فالزيادة فيها والنقص ظاهر للعيان، والآيات

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص۱۰۲.

الدالة على الزيادة كثيرة؛ كقوله سبحانه: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَننا ﴾ [آل عــمــران:١٧٣]، ﴿ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ عَانِنَهُ وَادَتُهُمْ إِيمَننا ﴾ [آل عــمــران:١٧٣]، ﴿ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ عَانِنَهُ وَادَتُهُمْ إِيمَانَا ﴾ [الأنفال:٢]، ﴿ لِيَزْدَادُوا إِيمَننا مَعَ إِيمَنهُمْ ﴾ [الفتح:٤]، ﴿ وَيَزْدَادُ الَّذِينَ عَامَنُوا فَرَادَتُهُمْ إِيمَننا وَهُرْ فَوَرَدُوا النَّذِينَ عَامَنُوا فَرَادَتُهُمْ إِيمَننا وَهُرْ فَيسَتَشِرُونَ ﴾ [النوبة:١٢٤].

#### وقوله: «وأهله في أصله سواء».

إذا كان الإيمان لا يزيد ولا ينقص فلا بد أن يكون أهله فيه سواء؟ لأنه شيء واحد. لكن المؤلف أتى بتعبير فيه عندي عدم وضوح، وهو قوله: «وأهله فيه».

والمناسب على مذهبه أن يقول: "وأهله فيه سواء"؛ لأن هذا مقتضى كون الإيمان واحدًا، أن يكون الناس فيه سواء، ولا أدري ماذا يريد بقوله: "في أصله"، إن أراد أن المؤمنين كلهم عندهم إيمان فهم مشتركون في الأصل، وبينهم قدر مشترك، فهذا لا يصح أن يقال: إنهم فيه سواء؛ لأن وجود قدر مشترك لا يصح معه أن يقال: إنهم فيه سواء، وحقيقة القول عند المرجئة: أن أهله فيه سواء، لكن الطحاوي كَثَلَثُهُ كأنه تحاشى أن يقول: وأهله فيه سواء فقال: "وأهله في أصله سواء" ويؤكد هذا أنه قال: "والتفاضل بينهم في الخشية والتقى، ومخالفة الهوى وملازمة الأولى" ولم يقل: يتفاضلون في الإيمان، فعنده أن أعمال القلوب فيها زيادة ونقص؛ لكن الخشية، ومخالفة الهوى، وملازمة الأولى والتقوى هل هي من الإيمان عند هؤلاء المرجئة؟ لا، ليست من مسمى الإيمان؛ لأن الإيمان عندهم هو التصديق بالقلب، وإقرار اللسان.

فعندهم أن أعمال القلوب وأعمال الجوارح كلها ليست من الإيمان، فالتفاضل في أعمال القلوب والجوارح هي ثمرة وأثر ذلك الإيمان وليست منه.

وعلى قولهم: يكون إيمان أفسق الناس الذي معه الإيمان وإيمان أبي بكر وعمر والهم سواء!

وقوله: «والتفاضل بينهم في الخشية والتقى، ومخالفة الهوى، وملازمة الأولى».

أي: الخشية من الله، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَ وَأَخْشَوْنِ ﴾ [البقرة: ١٥٠].

و «التقى».

أي: التقوى، وهي: أن يجعل العبد بينه وبين غضب الله وعقابه وقاية بفعل أمره وترك معصيته.

و «مخالفة الهوى».

طاعة لله ورسوله، قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْمَوَىٰ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْمَوَىٰ ﴿ وَالسنازعات ] ، ﴿ أَرْوَيْتَ مَنِ التَّخَذَ إِلَاهِهُ مُونِكُ ﴾ [السنازعات] ، ﴿ أَرْوَيْتَ مَنِ التَّخَذَ إِلَاهِهُ مُونِكُ ﴾ [الفرقان: ٤٣] ، ﴿ وَلَا تَتَبِعِ الْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [ص: ٢٦] ، ﴿ وَإِن مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا

و «ملازمة الأولى».

المحافظة على ما هو الأولى به، هذا هو مجال التفاضل عندهم، أما الإيمان الذي هو التصديق فليس فيه تفاضل ولا زيادة ولا نقص، وبهذا يعلم أن الخلاف بين أهل السنة والمرجئة ليس خلافًا لفظيا؛ لأن الخلاف يقال عنه: لا خلاف فيه.

كيف يكون الخلاف لفظيًا وتبذل فيه هذه الجهود من المؤلفات، وتقرير الدلائل، ورد الشبهات، ويشتد الإنكار على من أخرج الأعمال عن مسمى الإيمان!

لا، ليس الخلاف لفظيًا؛ بل هو حقيقي، ترتب عليه: مسألة زيادة الإيمان ونقصانه، ومسألة الاستثناء في الإيمان.



#### ولاية الله وبم تكون؟

وقوله: «والمؤمنون كلهم أولياء الرحمن، وأكرمهم عند الله أطوعهم، وأتبعهم للقرآن».

قال تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَ أَوْلِيآ اللّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعَرَنُونَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعَرَنُونَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ المؤمنين إيمانًا وتقوى، وأتباعهم المؤمنون كلهم أولياء، وهم أكمل المؤمنين إيمانًا وتقوى، وأتباعهم المؤمنون كلهم أولياء الله، قال تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَالرّسُولَ فَأُولَتِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْعُمُ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ النّبِيتِينَ وَالصّدِيقِينَ وَالشّهَدَاءِ وَالصّدِيقِينَ وَالصّديقون والشهداء والصالحون.

وطبقات أولياء الله إجمالًا طبقتان(١):

مقربون، ومقتصدون.

فالمقربون: هم الذين يفعلون الفرائض والنوافل والمستحبات، ويجتنبون المحرمات والمكروهات وفضول المباحات، وهم المسارعون في الخيرات.

والمقتصدون: هم الذين يؤدون الفرائض ويجتنبون المحارم، وليس لهم تميز في النوافل، وليس معنى ذلك أنهم لا يفعلون شيئًا من النوافل.

فالمؤمنون هم أولياء الله، وهو وليهم، قال تعالى: ﴿وَاللهُ وَلِيُ اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَالْمَا فَقُونَ أَعداؤه وهو عدوهم، قال تعالى: ﴿فَإِنَ اللّهَ عَدُولٌ لِلكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٩٨].

<sup>(</sup>١) الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص١٧٦.

وقوله: «وأكرمهم عند الله أطوعهم».

أكرم أولياء الله عند الله هو: أطوعهم لله تعالى ولرسوله على الطوعهم الله والمتنابًا الأوامر، واجتنابًا للمنهيات.

وقوله: «وأتبعهم للقرآن». هذا من التنويع في التعبير؛ لأن من كان أطوع فهو أتبع، ومن كان أتبع فهو أطوع، ولا طاعة إلا باتباع القرآن، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَنكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣] فالمؤمنون متفاضلون تفاضلًا لا يعلمه إلا الله، فالأنبياء بعضهم أفضل من بعض، والصديقون متفاضلون، والشهداء متفاضلون.

واتباع القرآن يكون بامتثال ما فيه من الأوامر، واجتناب ما فيه من المناهي، والإيمان بكل ما فيه من الأخبار مما يتعلق بالله وأسمائه وصفاته، أو بما كان وما سيكون، والله تعالى ذكر الاتباع في مواضع: ﴿فَمَنِ اتَبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَى ﴾ [طه: ١٢٣]، ﴿اتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَّبِّكُم وَلَا تَنْبِعُوا مِن دُونِهِ الْزِلِيَاءُ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ الأعراف الماسول الله علم الماسول الله علم الماسول الله علم الماسول الله عالى، وسنة بيان الرسول عليهما هوى ولا رأيا.



# الإيمان بالأصول الخمسة، وتفصيل الإيمان باليوم الآخر

وقوله: «والإيمان: هو الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر».

فسر الطحاوي الإيمان في هذا الموضع بما فسره به النبي على في حديث جبريل (١)، فهذه الأصول الستة هي: أركان الإيمان، أو أصوله، أو أصول الاعتقاد: الإيمان بالله، والإيمان بالملائكة، والإيمان بالكتب، والإيمان بالرسل، والإيمان باليوم الآخر، والإيمان بالقدر، وهذا هو الإيمان بالمعنى الخاص، فإن الإيمان يُطلق إطلاقين:

إطلاقًا عامًا يشمل جميع أمور الدين العلمية والعملية، فهو اعتقاد، وقول، وعمل، قول القلب واللسان، وعمل القلب واللسان والجوارح.

ويطلق إطلاقًا خاصًا ويراد به هذه الأصول الستة.

وهذا هو ما يفسر به الإيمان إذا قرن بالإسلام، كما في حديث جبريل حينما سأله عن الإسلام، ثم سأله عن الإيمان، ففسر الإسلام بمبانيه الخمس، وفسر الإيمان بأصوله الست، وقال الطحاوي فيما تقدم: «الإيمان هو: الإقرار باللسان، والتصديق بالجنان»(٢)، وهنا قال: «الإيمان هو: الإيمان بالله...» فيما تقدم أراد أن يبين مسمى الإيمان،

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه فی ص۲۰۱.

<sup>(</sup>۲) ص ۲۲۷.

وأنه يكون بتصديق القلب وبالإقرار، وهنا أراد أن يفسر الإيمان ببيان ما يتعلق به فالتصديق بالجنان والإقرار باللسان، بأي شيء؟ فكأنه يقول: الإيمان هو التصديق بالجنان والإقرار باللسان بهذه الأمور الستة، وهذه الأصول الستة هي أصول اعتقاد أهل السنة، ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مطلع العقيدة الواسطية: «فهذا اعتقاد الفرقة الناجية المنصورة إلى قيام الساعة \_ أهل السنة والجماعة \_: الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت، والإيمان بالقدر خيره وشره»(۱)، فالإيمان بهذه الأصول إجمالاً فرض عين على كل مكلف، أما الإيمان والعلم بهذه الأصول تفصيلاً فهو من فروض الكفاية؛ لكن من علم بشيء من علم التفصيل؛ وجب عليه الإيمان به، وهذا الكلام فيه تكرار؛ لأن الطحاوي كَلَّهُ ذكر الأصول الثلاثة فيما تقدم بقوله: «ونؤمن بالملائكة، والنبيين، والكتب المنزلة على المرسلين»(۲).

وسبق الكلام على هذه الأصول الثلاثة: الملائكة والكتب والرسل هناك، وتقدم ما يتعلق بالإيمان بالله عند قوله: «إن الله واحد لا شريك له»(٣).

وأما الإيمان، وقد ذكره الله في كتابه وفصّل الخبر عنه تفصيلًا عظيمًا، لم الإيمان، وقد ذكره الله في كتابه وفصّل الخبر عنه تفصيلًا عظيمًا، لم يتقدم مثله في كتاب من كتب الله المنزلة، فذكر الله الإيمان باليوم الآخر على سبيل الإجمال، كما في قوله تعالى ﴿وَلَاكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْبَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَةِكَةِ وَالْكِنْبِ وَالْبَيْتِيَ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، ﴿وَمَن يَكُفُر بِاللّهِ وَمَلَةٍ كَتِهِ وَكُنْبِهِ وَالْكَنْبِ وَالْبَوْمِ الْآخِر فَقَد ضَلَ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦].

أما التفصيل؛ فكثير جدًا؛ فسورة الواقعة والحاقة والتكوير

<sup>(</sup>١) الواسطية ص٢١.

<sup>(</sup>۲) ص۲۰۱.

<sup>(</sup>۳) ص۲۲.

والانفطار والانشقاق والزلزلة والقارعة كلها في شأن القيامة وما يجري في ذلك اليوم من التغيرات والتحولات، ولهذا اليوم أسماء متعددة: يوم القيامة، والحاقة، والغاشية، والصاخة، والطامة الكبرى، ويوم الحساب، ويوم النشور، والساعة، ويوم الدين.

ومن أهم ما يجب الإيمان به من أمر اليوم الآخر هو الإيمان بالبعث، والجنة والنار؛ لأن البعث هو الذي أنكره الكفار من عهد نوح إلى عهد محمد على ولا يؤمن به إلا المنتسبون إلى دين الرسل، كاليهود والنصارى؛ لكن اعتقادهم للبعث فيه خلل؛ لكن بعث الناس من قبورهم هذا قدر مشترك، يؤمن به جميع المسلمين، ولا ينكره إلا الخارجون عن أديان الرسل، ولهذا المكذبون للرسل مكذبون باليوم الآخر، قال تعالى: ﴿فَا مُنْ وَالْمُورِينُ هَذَا شَيْءً وَالْمُورِينُ هَذَا شَيْءً وَهَا الْمَكْذِينُ وَالْمُ رَجِّعً بَعِيدُ ﴿ وَالْمَا الْمَكْذِينَ الْمَكِذُونُ هَذَا شَيْءً وَهَا الله في نفس السورة فالسورة من أولها إلى آخرها في شأن القيامة، وهذا المعنى ثُنِّي في القرآن كثيرًا، وأمر الله نبيه على البعث في المعنى ثُنِّي في القرآن كثيرًا، وأمر الله نبيه على أن يقسم على البعث في ثلاثة مواضع: ﴿نَعُمَ اللَّيْنَ كَفَرُواْ أَن لَن يُبَعَثُواْ قُلُ بَلَى وَرَقِي لَنْبَعَنُنَ الله التعابن: ٧]،

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كُفَرُوا لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَقِي لَتَأْتِينَكُمْ ﴾ [سببا: ٣] ، ﴿ وَيَسْتَلَبِعُونَكَ آحَقُ هُو ۖ قُلْ إِى وَرَقِ إِنَّهُ لَحَقُّ وَمَا آلتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهُ الل

وأظهر طرق القرآن في تقرير إمكان البعث أربعة:

١ ـ الاستدلال بخلق السلموات والأرض.

٢ \_ الاستدلال بإحياء الأرض بعد موتها.

٣ \_ الاستدلال بالنشأة الأولى.

٤ ـ الاستدلال بما وقع من إحياء الموتى فيما سبق.

تجد هذه الأربع تثنى في القرآن في آيات كثيرة، فمثلًا في سورة ق، لما ذكر الله عن المكذبين إنكار البعث، ذكر الأدلة الدالة على بطلان قولهم، وبيان صحة وإمكان البعث، فقال تعالى: ﴿فَدْ عَلِمْنَا مَا نَنْقُصُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُمُ وَعِنْدَا كِنَابُ حَفِيظُ ﴿ بَالَكُونِ بَلَ كَذَبُوا بِالْحَقِ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَربيح مِنْهُمُ وَعِنْدَا كِنَابُ حَفِيظُ ﴿ بَالْكُونِ بِالْحَقِ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَربيح فِي أَنْهُمُ وَاللّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفُ بَلْيَنَهَا وَرَيْنَهَا وَمَا لَمَا مِن فَرُوج ﴾ وَاللّمَنَ فِيهَا رَوْسِي وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلّ زَوْج بَهِيج ﴾ تقيرة وَذِكْرَى لِلْكُلِ عَبْدٍ مُنْهِمٍ فَيهِ إِلَى الدليل الأول.

الدليل الثالث بعد ذلك: ﴿ أَفَعَيِينَا بِالْخَلْقِ الْأُوَّلِ بَلَ هُمْ فِي لَبْسِ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدِ ﴿ أَفَعَيدِنَا بِالْخَلْقِ الْأُوَّلِ بَلَ هُمْ فِي لَبْسِ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدِ ﴾ [ق].

فتارة يذكر الله هذه الأدلة في سياق واحد، أو في سورة واحدة، وتارة يذكر الله منها اثنين، وأحيانًا يذكر واحدًا؛ فمثلًا في سورة الحج:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِ رَبِّ مِن ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن تُطْفَغ ثُمَّ مِنْ عَلَقَة وَغَير مُخَلَقة إِنْ الْبَهِن لَكُمْ وَنُقِرُ فِ لَطُفَغ ثُمَّ مِنْ عَلَقة مِنْ عَلَقة مِن عَلَقة مِن مُعَنقة مُخَلَقة وَغَير مُخَلَقة إلى الحج: ٥] الآية، هذا استدلال بالنشأة الأولى، ثم قال تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَة فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآة ٱهْمَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتْ مِن كُلِّ وَيْرَى الْأَرْضَ هَامِدَة فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهُا ٱلْمَآة ٱهْمَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتْ مِن كُلِّ وَيْج بَهِيج ﴿ وَهَ خَالِنَا أَنْ اللّهَ هُو النّهُ مُن فِي ٱلْمَوْق وَأَنَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَاللّهِ وَأَنَّ ٱلسّاعَة عَاتِيلًا لا بإحياء الأرض وَأَنَّ ٱللّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴿ ﴿ ﴾ [الحج] وهذا استدلال بإحياء الأرض بعد موتها.

وهذا المعنى تجده \_ أيضًا \_ في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ ۗ أَنَّكَ تَرَى الْأَرْضَ خَشِعَةُ فَإِذَا آنَزُلْنَا عَلَيْهَا الْمَآءَ الْمَتَّرَّتُ وَرَبَتُ ۚ إِنَّ اللَّذِى آخْيَاهَا لَمُحْيِ الْمَوْتَى ۚ إِنَّهُم الْأَرْضَ خَشِعَةُ فَإِذَا آنَزُلْنَا عَلَيْهَا الْمَآءَ الْمَتَّرِتُ وَرَبَتُ إِنَّهُم اللَّهِ الْمَوْقَ إِنَّهُم اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وهذا المعنى هو المذكور في قوله تعالى: ﴿ فَٱنظُرْ إِلَىٰٓ ءَاثَدِ رَحْمَتِ اللَّهِ كَيْفُ الْمُؤْتَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ اللَّهِ كَيْفَ الْمُؤْتَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا اللَّهِ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴾ [الروم].

وهو استدلال بخلق السلموات والأرض، وأن من أبدعها أقدر على خلق الناس وإعادتهم.

وأما الاستدلال بما كان من إحياء الموتى فذكر الله في سورة البقرة خمس وقائع:

الأولَى: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَمُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى اللَّهَ جَهْرَةَ فَأَخَذَتْكُمُ اللَّهَ عَلَى اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

الثانية: قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَنَلْتُمْ نَفْسًا فَاذَرَهَ ثُمْ فِيهَمْ وَاللَّهُ مُغَرِجُ مَّا كُنتُمْ تَكُنْهُونَ ۞ فَقُلْنَا ٱضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَالِكَ يُحْيِ اللَّهُ ٱلْمَوْتَى وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ۞ ﴾ [البقرة].

الثالثة: قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَسَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيمَرِهِمْ وَهُمْ أَلُوثُ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ آخِيكُمُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ آخِيكُهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٤٣].

الرابعة: قوله تعالى: ﴿أَوْ كَالَّذِى مَكَ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَى يُعْيِهِ وَهِى خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَى يُعْيِهِ هَدَهِ اللّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللّهُ مِائَةَ عَامِ ثُمَّ بَعَثَةٌ قَالَ حَمّ لَبِثْتُ وَاللّهُ عَامِ فَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ قَالَ لَبِثْتُ مِائَةَ عَامِ فَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَاللّهُ مَا يَتُسَنَّةٌ وَانظُرْ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايكةً لِلنَّاسِ وَانظُر وَانظُر إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايكةً لِلنَّاسِ وَانظُر وَانظُر إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايكةً لِلنَّاسِ وَانظُر وَانظُر اللهِ مَا يَعْمُ أَنَّ اللّهُ عَلَى الْمُعْمَالُ اللّهُ عَلَى حُمُوهَا لَحْمًا فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللّهُ عَلَى حُمُلُوهَا لَحْمًا فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللّهُ عَلَى حُمُلُ شَيْءٍ قَلِيرٌ اللهِ [البقرة].

الخامسة: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمْ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحَى ٱلْمَوْتَى قَالَ أُولَمُ لَوُمَ وَ أَرِنِ كَيْفَ تُحَى ٱلْمَوْتَى قَالَ أُولَمُ لَوْمَنَ قَالَ بَالِنَ وَلَكِن لِيَطْمَهِنَ قَلْمَ قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةُ مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ اَوْمِنَ قَالَ مَخُذَ أَرْبَعَةُ مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ اَجْعَلُ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُعَ آدَعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَا وَأَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيرُ الْجَعَلُ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُعَ آدَعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَا وَأَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيرُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ أَنَّ اللَّهَ عَزِيرُ عَلَى كُلِ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُعَلَمُ أَنَّ اللَّهُ عَزِيرًا فَي اللَّهُ عَلَيْهُ أَنَ اللَّهُ عَزِيرًا فَي اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا عُلَاهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَا عُولَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا عُلِي عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

فهذا بعض ما يتعلق بالإيمان باليوم الآخر.



# الإيمان بالقدر خيره وشره

وقوله: «والقدر خيره وشره، وحلوه ومره من الله تعالى».

هذا الأصل السادس من أصول الإيمان: وهو الإيمان بالقدر، قال النبي ﷺ: «وتؤمن بالقدر خيره وشره»(١)

والطحاوي هنا كَثَلَثُهُ قال: «والقدر خيره» ولم يقل: وبالقدر؛ بل عَطَف، والجملة كأنها مستأنفة، وتكون: «والقدرُ خيرُه وشرُّه وحلوُه ومرُّه من الله تعالى».

ولفظ القدر يطلق بمعنى التقدير، كما إذا قلنا: القدر السابق، والقدر العام، والقدر الخاص، كما في صحيح مسلم من حديث عبد الله بن عمرو عن النبي على: «كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة» (٢) أي: تقدير الله لمقادير الأشياء.

ويطلق القَدَر على الشيء المقدَّر، وهذا كثير في اللغة العربية؛ فالمصدر تارةً يطلق ويراد به الفعل، ويطلق ويراد به المفعول، مثل كلمة الخَلْق: فالخلقُ يطلق ويراد به فعل الرب تعالى، فإن الله تعالى من صفته ومن فعله الخلق، فهو يخلق، وهو الخلاق، وهو الخالق.

ويطلَق على نفس المفعول، فتقول: هذا خلق الله، كما قال تعالى: ﴿ هَلَذَا خُلُقُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَقَ اللهِ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ اللهِ عَلَقَ اللهُ عَلَقُ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقُ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَمُ عَلَقُ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقُ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ عَلَقُ اللهُ عَلَقَ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَقَ اللهُ عَلَا عَلَ

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص۲۰۱

<sup>(</sup>٢) تقدم في ص٧١.

كذلك القدر يطلق ويراد به المقدر، فإذا حدث الآن حادث للإنسان يقول: هذا قدر، أي: هذا مُقَدَّرٌ قد قَدَّره الله، قال النبي عَلَيْهُ: «وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلتُ كان كذا وكذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل»(١).

وقوله: «والقدر خيره وشره».

لا شك أن المقدرات المخلوقات فيها خير وشر وحلو ومر، فيها النعم والمصائب، فيها طيب وخبيث، وحسن وقبيح، هذه المخلوقات فيها هذا التنويع.

فإذا أريد بالقدر: المقدر فهذا أمر ظاهر، نؤمن بأن كل الأشياء مُقدرة مخلوقة لله، واقعة بقدرة الله ومشيئته، لا يخرج شيء منها عن ملك الله، فكل ما يجري في الوجود من خير وشر؛ فهو بمشيئة الله وخلق لله، ومقدر بتقدير الله، وهو مقضي بحكم الله وقضائه.

وقوله: «وحلوُه ومرُّه».

كأن هذا التعبير من تنويع الكلام؛ لأن الأمور المقدرة منها ما هو حلو في حس وذوق الناس؛ كالنعم والأشياء المستطابة.

والمر: الأشياء الكريهة كالمصائب؛ لأن لها مرارة في النفوس.

ويفسر الخير باللذات وأسبابها، والشر بالآلام وأسبابها، لكن هناك لذات في نفسها لكنها أسباب لآلام طويلة، فتكون في ذاتها خيرًا، لكنها شر باعتبار ما تفضي إليه، فالمعاصي شر وإن استلذتها النفوس؛ لأنها تفضي إلى أعظم الآلام.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٦٦٤) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

والطاعات خير في ذاتها ومآلها، وإن اشتملت على بعض المشاق والكُلف، لكنها خير؛ لأنها نفسها مصالح ومنافع عظيمة، وفي الصحيح عن النبي على: «حفت الجنة بالمكاره، وحفت النار بالشهوات»(۱)، والله تعالى اقتضت حكمته تنويع الخلق، وخلق الأضداد في هذا الوجود، فخلق الخير والشر، والنافع والضار، والحسن والقبيح في الذوات والصفات والأفعال، فخلق النور والظلمات، وخلق الملائكة والشياطين، وخلق المحدة والمرض والحياة والموت: ﴿اللَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيْوَةُ لِبِّلُوكُمْ أَحْسَنُ عَهَلاً ﴾ [الملك: ٢].

إذًا؛ الأشياء المخلوقة فيها خير وشر والله خالق الخير والشر، أما فعل الرب سبحانه: حكمه وقضاؤه وتقديره؛ فكله خير، ليس فيه شر، والشر لا يضاف إلى الله اسمًا، ولا صفةً ولا فعلًا، فالشر لا يكون في أسمائه فكلها حسنى، ولا في صفاته فكلها صفات كمال وحمد، ولا في أفعاله فكلها أفعال عدل وحكمة، وإنما يكون في مفعولاته، أي: مخلوقاته.

وهذا ما فُسر به قول النبي ﷺ: «والشر ليس إليك» (٢).

أنه تعالى لا يخلق شرًا محضًا؛ بل كل الشر الذي في المخلوقات شر نسبي ليس شرًا محضًا، وهذا يرجع إلى الإيمان بحكمته في وأنه حكيم، ما خلق شيئًا عبثًا، لم يخلق شيئًا إلا لمصالح وحكم يعلمها سبحانه، وليس من شرط ذلك أن تكون عائدة للعبد، بل قد يكون فيها شر لبعض الناس، وهو شر جزئي إضافي، فأما شر كلي، أو شر مطلق؛ فالله تعالى منزه عنه.

وكل ما خلقه الله إما أن يكون خيرًا محضًا، أو أن وجوده خير من

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٦٤٨٧)، ومسلم (٢٨٢٣) \_ واللفظ له \_ من حديث أبي هريرة هي المريدة المر

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٧٧١) من حديث علي بن أبي طالب ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

عدمه باعتبار الحكمة العامة، فالله خلق هذه الأضداد لحكم بالغة، ومن حكمه تعالى في خلقه: الابتلاء، قال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِيَبْلُوكُمْ ﴾ وكمه تعالى في خلقه: الابتلاء، قال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا ﴿ وَقَال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴿ وَالكهف]، ﴿ وَهُو ٱلّذي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرَشُهُم عَلَى ٱلْمَاتِهِ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [هود:٧].

والشر الذي في المخلوقات لا يضاف إلى الله مفردًا أبدًا؛ بل إما يدخل في عموم المخلوقات كقوله تعالى: ﴿قُلْ كُلُّ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ [النساء:٧٨]، وكقوله: ﴿اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الرعد:١٦]، يعني: الخير والشر.

وإما بصيغة البناء للمفعول، كقوله تعالى عن الجن: ﴿وَأَنَّا لَا نَدْرِيَ الْمَثْرُ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ﴾ [الجن: ١٠].

وإما أن يضاف إلى خلقه سبحانه، كقوله تعالى: ﴿قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ﴾ [الفلق](١).

هذه الوجوه التي يعبر بها في إضافة الشر المخلوق.

وعلى هذا فلا ينبغي أن تقول: الله خالق الشر، لكن قل: الله خالق كل شيء، وهذا معنى التعبير بالعموم، وقل: فلان أريد به السوء، ولا تقل: أراد الله به.

وكذلك إذا أردت أن تخبر عن خلق الله للمخلوقات، قل: الله خالق كل شيء، الله خالق السلموات والأرض ومن فيهن، ولا تقل: الله خالق الحشرات وخالق الكلاب، أو: الله رب الكلاب، هذا منكر؛ بل قل: رب السلموات والأرض، رب كل شيء، هذا الذي فيه التعظيم، كما تَمَدَّح الله بنا العظيم، كما تَمَدَّح الله بنا الله بنا العظيم، ورب السلموات والأرض، رب كل شيء، هذا الذي فيه التعظيم، كما تَمَدَّح الله بناك ورب السلموات والأرض، والتكليم، السكنوت السكيع وربب العكرش العظيم، العله المؤمنون: ٨٦].

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة ٥/٤١٠، ومجموع الفتاوى ١٤/٢٦، وبدائع الفوائد ٢/٢٢٤.

وهكذا في النفع والضر فلا تقل: الله هو الضار؛ بل قل: الله هو النافع الضار، وهذا من جنس الأول في التعبير بالعموم.

ومن هذا ما ذكر الله من قول إبراهيم ﷺ: ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِيَ إِلَّا رَبَّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَالْبَهُمْ عَدُوٌّ لِيَ إِلَّا رَبَّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَالَّذِى هُو يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ وَالْعَالَمِينَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَم

ومما يتعلق بهذا: الجمعُ بين آيتي سورة النساء، وهي قوله على الله الله وإن تُصِبَهُم سَيِّتَةٌ يَقُولُوا هَلَاهِ مِنْ عِلْهِ الله وَإِن تُصِبَهُم سَيِّتَةٌ يَقُولُوا هَلاهِ مِنْ عِلْهِ الله وَإِن تُصِبَهُم سَيِّتَةٌ يَقُولُوا هَلاهِ مِن عِلْهِ الله وَوله تعالى في الآية التي تليها: عِنلِكُ قُلْ كُلُّ مِنْ عِنلِ الله وَالنساء: ٧٩] وقوله تعالى في الآية التي تليها: هُمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّتَةِ فِين نَفْسِكَ النساء: ٧٩] فظاهر الآية الأولى أن الحسنة والسيئة كلها من عند الله، ومعنى أن الحسنة والسيئة من عند الله أنهما بمشيئته وتقديره وتدبيره، وليس في تقديره شر على بل حكمة وعدل.

وأما قوله تعالى: ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَينَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فَين نَفْسِكَ ﴾ [النساء: ٧٩] فالمعنى: بسبب نفسك، والحسنة والسيئة تطلق في القرآن إطلاقين:

١ حسناتُ وسيئات الجزاء، وهي: النعم والمصائب، ومنه قوله تعالى: ﴿وَبَـكُونَكُهُم بِٱلْحَسَنَاتِ وَٱلسَّيِّعَاتِ﴾ [الأعراف:١٦٨].

٢ - حسناتُ وسيئات الأعمال، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبُنَ ٱلسَّيِّعَاتِ﴾ [هود:١١٤].

وأما الحسنة والسيئة في الآيتين:

ففي الآية الأولى: النعمة والمصيبة.

وفي الثانية كذلك على الصحيح، وفسرت الحسنة بالنصر والخصب، والسيئة بالهزيمة أو بالمصيبة وبالجدب وما أشبه ذلك، فتكون الآية: ﴿وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَتُم فِين نَقْسِكُ ﴾ [النساء:٧٩] من جنس ﴿أَوَ لَمَا

أَصَنَبَتَكُم مُّصِيبَةً قَد أَصَبَتُم مِّثَلَيْهَا قُلْتُم أَنَى هَلَاً قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمُ ﴾ [آل عسران: ١٦٥] وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَصَنَبَكُم مِّن مُّصِيبَةِ فَهِمَا كَسَبَتَ أَيَدِيكُونَ ﴾ [الشورى: ٣٠].

وقد قرر شيخ الإسلام ابن تيمية (١) وابن القيم (٣) هذا المعنى تقريرًا حسنًا، ونقل بعضه الشارح ابن أبي العز في شرحه (٣) \_ فجزاهم الله خيرًا \_.

وقوله: «من الله تعالى».

أي: كله بخلق الله، وبقدرة الله، وبمشيئة الله، لا خروج لشيء عن ذلك.

وقوله: «ونحن مؤمنون بذلك كله لا نفرق بين أحد من رسله، ونصدقهم كلهم على ما جاءوا به».

أي: بكل ما تقدم من مسائل الاعتقاد التي ذكرها مما يتعلق بالإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر.

«لا نفرق بين أحد من رسله».

بل نؤمن بهم جميعًا، كما وصف الله المؤمنين بذلك: ﴿ كُلُّ ءَامَنَ اللهِ وَمَكَتِهِكَتِهِ وَكُنْبُوهِ وَرُسُلِهِ لَا نُعَرِّقُ بَيْنَ آحَدِ مِن رُسُلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٥]، فالكفار هم الذين فرقوا بينهم، وكفرهم الله بذلك: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَمُعَلِهِ وَسُولُهُ وَلَوْنَ وَلَهُ وَلُونَ أَن يَتَخِذُوا بَيْنَ وَلِكَ سَبِيلًا ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَكُونَ أَن يَتَخِدُوا بَيْنَ وَلِكَ اللّهِ وَاللّهُ اللّهِ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهِ وَاللّهُ اللّهُ وَلُونَ أَن يَتَخِدُوا بَيْنَ وَلِكُ سَلِيلًا فَي أَوْلَتُهُ وَلُهُ وَلَهُ الللّهِ وَاللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللْهُ اللللللْهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ الللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللللْهُ اللللللْهُ اللللللْهُ اللللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللْهُ الللللْهُ الللِ

«ونصدقهم كلهم على ما جاءوا به».

فكما نؤمن بجميع الرسل، نؤمن بكل ما جاءوا به، فمن آمن ببعض

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة ٥/٤١٠، ومجموع الفتاوى ٢٦٦/١٤.

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد ٢/٠١٠، وشفاء العليل ص١٥٩.

<sup>(</sup>۳) ص٥١٥.

الرسل وكفر ببعض؛ فهو كافر لا ينفعه إيمانه، ومن كذّب رسولًا واحدًا؛ فهو كالمكذّبِ لجميعهم، وكذلك من آمن بالرسول الواحد ولكنه كفر ببعض ما جاء به؛ فهو كافر لا ينفعه إيمانه، فلو آمن أحد بكل ما جاء به الرسول على إلا مسألة واحدة مع ثبوتها وقطعيتها، ولا يحمله على ذلك التوقف في ثبوتها؛ فإنه كافر، فلو قال: أنا أؤمن بالقرآن كله إلا هذه الآية؛ فهو كافر، أنا أؤمن بكل أحكام الإسلام إلا تحريم الخمر؛ فإنه كافر.



### حكم أهل الكبائر في الآخرة

وقوله: «وأهل الكبائر من أمة محمد ﷺ في النار لا يخلدون».

ومن قال: إن الذنوب كلها كبائر باعتبار أنه لا يستهان بشيء منها؛ إن أراد هذا المعنى فهو حق، ولو كانت مما يعد من الصغائر، أما إن أراد أن الذنوب كلها كبائر فليس بصحيح.

وقد اختلف الناس في حد الكبيرة اختلافًا كثيرًا، وذكر ابن القيم في «الجواب الكافي»(٢)، وفي «مدارج السالكين»(٣) أكثر أو جميع أقوال الناس في ضابط الكبيرة، وضعف كثيرًا منها(٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٢٤٣)، ومسلم (٢٦٥٧).

<sup>(</sup>٢) ص ١٤٤.

<sup>.41/1 (4)</sup> 

<sup>(</sup>٤) وكذا شيخ الإسلام في الفتاوى ٢٥٦/١١، وانظر: فتح الباري ٤٠٩/١٠.

والذين عرفوا الكبيرة منهم من عرفها بالحد، ومنهم من عرفها بالعد، فقالوا: الكبائر سبع، أو تسع، أو سبعون.

وأحسنُ حدِ للكبيرة أنها: «كل ذنب رُتِّب عليه حد في الدنيا، أو تُوعِّد فاعله بلعن أو غضب أو نار، أو نُفي الإيمان عن صاحبه، أو تبرأ منه النبي ﷺ.

ومثال ما رتب عليه الحد في الدنيا: السرقة، قال تعالى: ﴿وَٱلسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاُقَطَعُوٓا أَيْدِيَهُمَا﴾ [المائدة: ٣٨].

ومثال ما لعن فاعله: قذف المحصنة، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَتِ ٱلْفَوْلِيَّ اللَّهُ الللللِّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللللللِّهُ اللللللْمُ الللللْمُولِمُ اللللْمُولِ

ومثال ما تُوعِّد فاعله بالغضب: التولي يوم الزحف، قال تعالى: ﴿ وَمَن يُولِّهِمْ يَوْمَهِنُو دُبُرَهُۥ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِثَةِ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ [الأنفال:١٦]

ومثال ما تُوعِّد فاعله بالنار: أكل مال اليتيم، قال تعالى: ﴿إِنَّ النِّينَ يَأْكُونَ أَمُولَ الْيَتِيمَ الْأَلْ وَسَبَمْلَوْكَ سَعِيرًا النِّينَ يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَازًا وَسَبَمْلَوْكَ سَعِيرًا النِّيهَ إِلَّا النَّيْءَ الْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَازًا وَسَبَمْلَوْكَ سَعِيرًا النِّيهِ إِلَيْهِمْ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللَّهُ الللللْهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللللللِّهُ الللللِّهُ الللللللللِّلَّهُ الللللللِّلْمُ اللللللْمُ الللللِّلِي اللللللْمُ الللللِّهُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللِمُ اللللللْمُ الللللِهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّالِمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُو

ومثال ما نُفي عن صاحبه الإيمان: الزنا، كقول النبي ﷺ: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن»(١).

ومثال ما تبرأ منه النبي ﷺ: قوله ﷺ: «مَن غشَّ فليس مني»<sup>(۲)</sup> وقوله ﷺ: «ليس منا من ضرب الخدود، أو شق الجيوب، أو دعا بدعوى الجاهلية»<sup>(۳)</sup>.

والكبائر نفسها متفاوتة، ليست على حد سواء، بل بعضها أكبر من

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٤٧٥)، ومسلم (٥٧) من حديث أبي هريرة ﴿ مُلْكُهُ.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۰۲) من حدیث أبي هریرة ﷺ.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٢٩٧)، ومسلم (١٠٣) من حديث ابن مسعود ﷺ.

بعض، حتى تنتهي الذنوب إلى أكبر الكبائر، وهو الشرك، ومن الأدلة على هذا: حديث أبي بكرة وعلى عن النبي على الله الله المبائر؟ (ثلاثًا): الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، وشهادة الزور، وكان رسول الله على متكنًا فجلس، فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت»(١).

وبهذا يتبين أن النهي المجرد يدل على التحريم؛ فإن ورد فيه تغليظ فهو كبيرة.

فأما الذنوب الصغيرة فمثل ما ورد في حديث أبي هريرة وللهم السابق (٢)، ومثل سرقة الشيء الحقير الذي لا قطع فيه، ومثل كذبة الأم على طفلها إذا قالت: تعال أعطيك كذا، ثم لا تعطيه.

فهذه الصغائر جاء في النصوص أنها تُكفَّرُ بالأعمال الصالحة وباجتناب الكبائر، كما في قوله تعالى: ﴿إِن تَجَتَنِبُوا كَبَايِرَ مَا نُنْهُونَ عَنْهُ وَبِاجتناب الكبائر، كما في قوله تعالى: ﴿إِن تَجَتَنِبُوا كَبَايِرَ مَا نُنْهُونَ عَنْهُ لَكُفِّرٌ عَنكُمُ سَيِّنَاتِكُمُ وَنُدُخِلُكُم مُّدَخَلًا كَرِيمًا ﴿ النسساء] وقول النبي ﷺ: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان مكفرات ما بينهن إذا اجتنبت الكبائر» (٣).

وقوله ﷺ: "إذا اجتنبت الكبائر» قيل: إن هذا شرط في تكفير الصغائر، فلا تكفر الصغائر إلا بشرط اجتناب الكبائر، ومنهم من قال: إنها تكفر ما بينها إلا الكبائر(٤).

أما الكبائر فإنها لا تغفر إلا بالتوبة النصوح، أو بالحدود المقدرة؛ فإن الحدود كفارات لأهلها، أو برجحان الحسنات، فقد يكون للعبد حسنات عظيمة ترجح بما عليه من سيئات.

هذا ما يتعلق بالكبائر.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٦٥٤)، ومسلم (٨٧).

<sup>(</sup>۲) ص۲۵۲.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٣٣) من حديث أبي هريرة رياليه.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٢/٢١ و٣٧٣ و٨/٥٥٣.

أما مرتكب الكبيرة فله حكم في الدنيا وحكم في الآخرة، فحكمه في الدنيا تقدمت الإشارة إليه (١)، وأن مرتكب الذنوب التي دون الشرك لا يكفر بذلك خلافًا للخوارج؛ بل ولا يخرج من الإيمان خلافًا للمعتزلة؛ بل هو مؤمن ناقص الإيمان.

أما حكمه في الآخرة فأهل السنة والجماعة يقولون: إنه تحت مشيئة الله إن شاء غفر له ولم يدخله النار، وإن شاء عذبه ثم أخرجه من النار برحمته وبشفاعة الشافعين من أهل الطاعات.

وقوله: «وأهل الكبائر من أمة محمد ﷺ.

هذا القيد قد يكون له مفهوم، وأن حكم أهل الكبائر مختص بأمة محمد على وأهل الكبائر من الأمم الماضية ليس عندنا في حكمهم دليل، إنما النصوص الصريحة جاءت في شأن أمة محمد على ففي الحديث الصحيح أنه على قال: «لكل نبي دعوة مستجابة، فتعجل كل نبي دعوته، وإني اختبأت دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة، فهي نائلة يان شاء الله \_ من مات من أمتي لا يشرك بالله شيئا» (٢) وكذلك أحاديث الشفاعة المصرحة بأنه على يشفع أربع مرات وفي كل مرة: «يسجد لله لربه ويدعو ويستشفع فيقال له: ارفع رأسك، وقل تسمع، وسل تعطه، واشفع تشفع، ثم أشفع: فيَحُدُّ لي حدًا فأخرجهم من النار» (٣) وهذا ما عناه الطحاوي بقوله: «وأهل الكبائر ... في النار لا يخلدون "في النار إذا دخلوها، وليس مقصوده أنهم لا بد لهم من دخول النار ولكنهم لا يخلدون فيها.

وقوله: «إذا ماتوا وهم موحدون، وإن كانوا غير تائبين».

<sup>(</sup>١) ص٢١٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) تقدم في ص١٥٥.

<sup>(</sup>٣) تقدم في ص١٥٦.

هذا قيد لا بد منه، وهذا هو محل الخلاف بين طوائف المسلمين، أما التائب فقد اتفقوا أن من تاب تاب الله عليه، لكن الخلاف في من مات مصرًا على ذنبه لم يتب منه، فهذا هو المُعَرَّضُ للوعيد؛ أما من تاب توبة نصوحًا مستوفية للشروط إقلاعًا وندمًا وعزمًا؛ فإنه مغفور له، وليس هو من أهل الوعيد.

والطحاوي هنا بيَّن مذهب أهل السنة والجماعة في حكم أهل الكبائر في الآخرة: أنهم مستحقون للوعيد؛ ولكنهم تحت مشيئة الله، إن شاء غفر لهم، وإن شاء عذبهم، ومن عذبه منهم فلا بد أن يخرجه من النار؛ لأنه لا يخلد أحد من أهل التوحيد، إذ «من قال: لا إله إلا الله، وفي قلبه مثقال خردلة، أو شعيرة، أو بُرَّة أو ذرة من إيمان» لا بد أن يخرج من النار، كما تقدم في أحاديث الشفاعة (۱).

أما الخوارج والمعتزلة فقد اتفقوا على حكم مرتكب الكبيرة في الآخرة، وهو: أنه لابد من دخول النار، وعندهم أن من دخل النار؛ فإنه لا يخرج منها.

وقوله: «بعد أن لقوا الله عارفين».

أي: مؤمنين بربهم الإيمان الصحيح، وعلق الشارح ابن أبي العز على قوله: «عارفين» بأنه: «لو قال: (مؤمنين) لكن أولى؛ لأن من عرف الله ولم يؤمن به فهو كافر - ثم قال -: وكأنه يريد المعرفة التامة المستلزمة للاهتداء التي يشير إليها أهل الطريقة، وحاشا أولئك أن يكونوا من أهل الكبائر؛ بل هم سادة الناس وخاصتهم»(٢).

لأن أهل الكبائر ليسوا من أهل العلم التام بالله ﷺ، وإنما يريد مطلق المعرفة، إذا ماتوا بعد أن لقوا الله عارفين موحدين.

<sup>(</sup>۱) ص۲۵۲.

<sup>(</sup>۲) ص۲۷٥.

قوله: "وهم في مشيئته وحكمه، إن شاء غفر لهم وعفا عنهم بفضله، كما ذكر على في كتابه: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ﴾ [النساء: ٤٨]، وإن شاء عذبهم في النار بعدله، ثم يخرجهم منها برحمته وشفاعة الشافعين من أهل طاعته».

أي: في الآخرة هم في مشيئة الله وحكمه، يحكم فيهم بما شاء، وهو الحَكَم العدل الجواد المتفضل في ، وإذا كانوا تحت مشيئة الله فالأمر محتمَل؛ فإما أن يغفر الله لهم ويدخلهم الجنة بلا عذاب، وإما أن يعذبهم بالنار حسبما تقتضيه حكمته ومشيئته، ثم يخرجهم منها برحمته وبشفاعة الشافعين من أهل الطاعات، والدليل على هذا قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُثْرَكَ بِهِم وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَامُ الناء الناء : ١٤٨] ودلت هذه الآية على أن الذنوب قسمان:

قسم لا يُغفر، وهو الشرك الأكبر، ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ﴾ [النساء:٤٨] خص الشرك بأنه لا يغفر. وقسم دون الشرك ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ وَلَسَم دَوْنَ الشرك ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ وَلَكَ لِمَن يَشَاءً﴾ [النساء:٤٨] وقيَّد غفرانه بالمشيئة.

ويشكل على ظاهر هذه الآية قوله تعالى: ﴿قُلْ يَعِبَادِىَ الَّذِينَ أَسَرَفُوا عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الله الله الإطلاق والتعميم، فعم حيث قال: ﴿جَمِيعًا﴾، وأطلق حيث لم تقيد هذه المغفرة بالمشيئة.

فالتعارض بين الآيتين ظاهر، في آية الزمر عَمَّ وأطلق، وفي آية النساء خَصَّ وقَيَّد.

والجمع بين الآيتين: أن آية النساء في شأن من لم يتب، وآية الزمر في التائب، فمن تاب تاب الله عليه، ومغفرة الذنوب بالتوبة جاءت مطلقة غير مقيدة، فلا نقيدها، ولا نقول: إن من تاب تاب الله عليه إذا شاء، فمن تاب توبة نصوحًا تاب الله عليه، وعدًا لا يخلف ﴿إِنَّمَا ٱلتَّوْبَهُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِيبَ يَعْمَلُونَ ٱللَّهُ يَهُوبُ ٱللّهُ عَلَيه، وَعَدًا لا يَخْلُفُ فَإِنَّكَ يَتُوبُ ٱللّهُ عَلَيْهِ فَكَنَّ بَعُوبُ ٱللّهُ عَلَيْهِ فَكَمْ يَتُوبُ ٱللّهُ عَلَيْهِ فَكَنَّ بَعُوبُ اللّهُ عَلَيْهِ فَكَانَ أَللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا فَلَيْ النساء]، فمن لم يتب إن كان ذنبه عَلَيْهِم قَالَ الله عليه إلى النساء]، فمن لم يتب إن كان ذنبه

الشرك؛ فإنه لا يغفر الله له، وإن كانت ذنوبه دون ذلك فإنها تحت المشيئة، هذا من لم يتب، أما من تاب فيتوب الله عليه مهما كانت ذنوبه كِبَرًا وكثرة، كما في قصة الذي قتل تسعة وتسعين نفسًا، ثم كمل المائة، ثم تاب توبة نصوحًا؛ فقبل الله منه وغفر له (١).

فهذا هو الدليل على هذا التفصيل، وأن من مات من أهل الكبائر من غير توبة؛ فإنه تحت مشيئة الله إن شاء الله غفر له وإن شاء عذبه.

والذين يخرجهم الله سبحانه من النار منهم من يخرجه بشفاعة الشافعين، وأعظم الناس حظًا من أهل الشفاعة هو نبينا على فالله يخرج بشفاعته من النار ما لا يخرجه بشفاعة غيره من الملائكة والنبيين والصالحين؛ فإن الملائكة يشفعون، والأنبياء يشفعون، والمؤمنون يشفعون، ويخرج سبحانه من شاء من النار بمحض رحمته لا بسبب من جهة بعض العباد، ومرد الأمر كله إلى الله، فالله هو الذي يأذن للشافع بالشفاعة، وهو الذي يقبلها منه، فمرد الأمر كله إليه (٢).

وقوله: «ثم يبعثهم إلى جنته».

بعدما يخرجهم من النار يبعثهم إلى الجنة، كما في الحديث: «وأنهم يخرجون من النار وقد صاروا حُمَمًا، فَيُلْقَون في نهر بأفواه الجنة يقال له: نهر الحياة، فَيَنْبُتُون كما تنبت الحِبَّة في حميل السيل... فيدخلون الجنة»(٣)، بفضله عَيْلَةً.

وقوله: «وذلك بأن الله تعالى تولى أهل معرفته».

هذا تعليل لقوله \_ في أهل الكبائر \_: «وهم في مشيئته وحكمه، إن شاء غفر لهم وعفا عنهم بفضله... وإن شاء عذبهم في النار بعدله، ثم يخرجهم منها برحمته وشفاعة الشافعين من أهل طاعته» ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٤٧٠)، ومسلم (٢٧٦٦) وسيأتي بلفظه في ص٢٨٧.

<sup>(</sup>۲) انظر: ص٥٦٦.

<sup>(</sup>٣) تقدم في ص١٥٦.

اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَأَنَّ الْكَفِرِينَ لَا مُوْلَىٰ لَهُمْ ﴿ الله الله ولي المؤمنين، وكل عبد مؤمن له حظ ونصيب من ولاية الله سبحانه بقدر ما معه من إيمان وعمل صالح، قال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِيآ اَللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْرُنُونَ ﴾ [يونس].

والمعرفة هنا كالمعرفة في قوله السابق (١)، «عارفين» أي: مطلق المعرفة ومطلق الإيمان، لا المعرفة التامة التي هي كمال العلم بالله.

وقوله: «ولم يجعلهم في الدارين كأهل نكرته».

الله سبحانه تولى أهل معرفته ولم يجعلهم في الدنيا والآخرة كأهل نكرته، فالفاسق في الدنيا أخ للمؤمنين، فقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الحجرات: ١٠] يشملُ جميعَ المؤمنين صالحهم وفاسقهم، وقال تعالى في شأن القاتل: ﴿فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ آخِيهِ شَيِّهُ ﴾ [البقرة: ١٧٨] فجعل القاتل أخًا للمقتول، فالفاسق لا يجعله كالكفار المنكرين له، أو المشركين به.

وقوله: «الذين خابوا من هدايته».

هم الكفار والمشركون، فليس لهم حظ أبدًا من الهداية.

وقوله: «ولم ينالوا من ولايته».

عبارة المؤلف دقيقة، فلم يقل: «ولم ينالوا ولايته»، فيشعر بالكمال؛ بل قال: «ولم ينالوا من ولايته» فما نالوا حظًا، وهذا منطبق على الكفار.

وقوله: «اللهم يا ولي الإسلام وأهله، ثبتنا على الإسلام حتى نلقاك به».

ختم الكلام في حكم أهل الكبائر في الآخرة، وأنهم تحت مشيئة الله، وأن الله ميزهم فلم يجعلهم كالكفار الذين هم أهل النار،

<sup>(</sup>۱) ص۲۵۲.

بقوله: «اللهم يا ولي الإسلام وأهله، ثبتنا على الإسلام حتى نلقاك به» وهذا يتضمن سؤال الله حسن الخاتمة، والثبات على الإسلام، قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ. وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴿ الله عمران عني: استقيموا على الإسلام حتى يأتيكم الموت وأنتم على ذلك، وهكذا ينبغي للمسلم أن يسأل ربه الثبات على الإسلام، والاستقامة عليه حتى الممات؛ فإن الأعمال بالخواتيم، ومن دعاء الأنبياء والصالحين: سؤال الثبات والوفاة على الإسلام كما قال يــوسـف ﷺ: ﴿ تُوَقَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِٱلصَّالِحِينَ ﴾ [يــوسـف:١٠١]، وقــال السحرة بعد التوبة: ﴿ أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبِّرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ ﴾ [الأعراف:١٢٦]، وذكر الشارح ابن أبي العز أن بعضهم: «استدل بهاتين الآيتين على جواز تمني الموت، ولا دليل له فيه؛ فإن الدعاء إنما هو بالموت على الإسلام، لا بمطلق الموت، ولا بالموت الآن»(١) بل هو من سؤال الله حسن الخاتمة، والوفاة على الإسلام ﴿قَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي بِٱلصَّالِحِينَ﴾ [يوسف: ١٠١]، أما تمنى الموت فلا يجوز لنهى النبي ﷺ عنه بقوله: «لا يتمنين أحدكم الموت لضر نزل به، فإن كان لا بد متمنيًا فليقل: اللهم أحيني ما كانت الحياة خيرًا لي، وتوفني إذا كانت الوفاة خيرًا لي"(۲).



<sup>(</sup>۱) ص۲۹ه.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٣٥١)، ومسلم (٢٦٨٠) من حديث أنس ﷺ.

### منهب أهل السنة في الصلاة خلف المسلمين، وعلى موتاهم

وقوله: «ونرى الصلاة خلف كل بر وفاجر من أهل القبلة، وعلى من مات منهم».

"ونرى" نحن أهل السنة؛ لأن العقيدة بها تقرير منهج أهل السنة "الصلاة خلف كل بر وفاجر من أهل القبلة" أي: من المسلمين، والبر: الصالح التقي. والفاجر: الفاسق الذي ظهر فسقه وفجوره بما ارتكب من ذنوب.

أي: أننا لا نعطل الجمع والجماعات، وصلاة العيدين من أجل فجور أو فسق الإمام؛ فإن هذه شرائع وشعائر ظاهرة، والأصل أن صلاة الفاجر والفاسق صحيحة، ومن الأدلة العامة على هذا حديث أبي هريرة وهيه في صحيح البخاري عن النبي على أنه قال في الأئمة: "يصلون لكم؛ فإن أصابوا فلكم ولهم، وإن أخطأوا فلكم وعليهم" (أ)؛ لأن فسوق الفاسق وفجور الفاجر عليه ولا يضرك.

<sup>(1) (397).</sup> 

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱٦٦٠).

عليك أمراء يؤخرون الصلاة عن وقتها؟ قال: قلت: فما تأمرني؟ قال: صَلِّ الصلاة لوقتها؛ فإن أدركتها معهم فَصَلِّ؛ فإنها لك نافلة (١) فهذا يدل على صحة الصلاة خلفهم؛ لأنها تصح نافلة.

وترك إقامة الجمع والأعياد خلف الإمام لفجوره من منهج المبتدعة، ولهذا نص أهل العلم على هذه المسألة في هذا الباب، وإلا فالأصل أن هذه المسألة عملية من الأحكام الفقهية؛ لكن لما لم يكن الخلاف في هذا بين أهل السنة؛ بل أجمعوا على الصلاة خلف الأئمة أبرارًا كانوا أم فجارًا، نصوا عليه في بيان أصول ومنهج أهل السنة؛ لكن إذا كان هناك إمام عدل وفاسق، فالذي ينبغي الصلاة خلف العدل، وأما الصلاة خلف الفاسق؛ فإنها صحيحة كما قلنا؛ لكن ينبغي هجر وترك الصلاة خلفه إذا أمكن أن يُصلى خلف غيره؛ بل ينبغي السعي في عزله إذا أمكن ذلك بدون مفسدة؛ لأنه لا يجوز تولية الفاجر والفاسق في الإمامة، فمن له قدرة على عزله وإبداله بالعدل وجب عليه، وهذا من إنكار المنكر، لكن محل قولنا: (يُصلى خلفه) إذا لم تمكن الصلاة خلف غيره، أما إذا أمكنت الصلاة خلف غيره فهي الأولى، وأولى من الصلاة خلف الفاجر الصلاة خلف المخالف في المذهب، فيجوز أن تصلي خلف من يخالفك في بعض أحكام الصلاة، فيجوز أن تصلي خلف من يرى أن أكل لحم الجزور غير ناقض، وأنت تعتقد أن أكل لحم الإبل ناقض، فأنت لو أكلت لحم الجزور لرأيت أن صلاتك لا تصح بدون وضوء، لكن هذا صاحب المذهب الآخر صلاته صحيحة؛ لأن هذا الذي أداه إليه علمه واجتهاده، فلا تُترك الصلاة للخلاف المذهبي في بعض شروطها؛ لأن في ترك الصلاة لذلك تفريق بين المسلمين، وهذه مفسدة كبرى، وفساد عريض، فلا تترك الصلاة خلف مخالفك في المذهب فيجوز للحنبلي أن يصلى خلف الحنفي أو المالكي أو الشافعي، وكذا العكس.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۶۸).

وقوله: «من أهل القبلة».

أي: من المسلمين.

أما من ظهر منه ما يوجب ردته \_ والعياذ بالله \_ فلا يصلى خلفه، وإن كان ينتسب للإسلام، ومن هذا النوع: القبوريون الذين يدعون الأموات، كالرافضة فهم قبورية مشركون، يدعون عليًا والحسين وغيرَهما، ويستغيثون بهم في الشدائد.

وقوله: «وعلى من مات منهم».

أي: ونرى صلاة الجنازة على من مات من المسلمين، فإن الصلاة على الميت فرض كفاية، وهي مستحبة لغير من تحصل بهم الكفاية، وقد رُوي حديثٌ ضعيف عن النبي ﷺ: «صلوا على من قال: لا إله إلا الله» وصلوا خلف من قال: لا إله إلا الله» (١) لكن معناه صحيح دلت عليه نصوص أخرى.

ويخص من هذا الشهيد في المعركة على خلاف في ذلك؛ لأنه ثبت أن النبي على «أمر بدفن قتلى أحد في دمائهم، ولم يغسلوا، ولم يصل عليهم»(٢).

كما أنه ينبغي للإمام والعالم والرجل الصالح المشهور أن يترك الصلاة على الفجار والفساق زجرًا عن حالهم وأعمالهم، ودليل هذا حديث جابر بن سمرة في قال: «أني النبي في برجل قتل نفسه فلم يصل عليه» (٣)، بل كان النبي في يترك الصلاة على من مات وعليه دين لم يترك له وفاء (٤)، زجرًا عن تحمل الديون من غير أن يكون لها وفاء.

<sup>(</sup>۱) رواه الدارقطني في سننه (۱۷۲۱ ـ ۱۷۲۳) من حديث ابن عمر رفيها، وقال: ليس يثبت منها شيء، وضعفها البيهقي السنن الكبرى ۱۹/٤، وانظر: نصب الراية ۲/۲۷، والتلخيص الحبير ۲/۹۳٤.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣٤٣) من حديث جابر بن عبد الله رهيا.

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم (۹۷۸).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٦٧٣١)، ومسلم (١٦١٩) من حديث أبي هريرة رهيه.

# لا يشهد لمعين من أهل القبلة بجنة ولا نار إلا بحجة

وقوله: «ولا ننزل أحدًا منهم جنة ولا نارًا، ولا نشهد عليهم بكفر ولا بشرك ولا بنفاق، ما لم يظهر منهم شيء من ذلك، ونذر سرائرهم إلى الله تعالى».

أي: لا نشهد لأحد من أهل القبلة من المسلمين بأنه من أهل الجنة لصلاحه، ولا نشهد على أحد منهم بأنه من أهل النار لمعصية أو بدعة، بل نفوض علمهم إلى الله، فهو تعالى أعلم بمآلهم وبحالهم، ولا نشهد بالجنة إلا لمن شهد له الرسول على كالعشرة المبشرين بالجنة، والحسن والحسين، وثابت بن قيس بن شمّاس، ولجميع أهل بيعة الرضوان، وتقدمت الإشارة إلى هذه المسألة وأن فيها ثلاثة مذاهب(۱)، والطحاوي يكرر المعنى الواحد في عدة مواضع.

وقوله: «ولا نشهد عليهم بكفر ولا بشرك ولا بنفاق، ما لم يظهر منهم شيء من ذلك».

تقدم هذا المعنى في قوله: «ولا نكفر أحدًا من أهل القبلة بذنب ما لم يستحله»، فلا نحكم على أحد بالكفر إلا أن يظهر منه ما يوجب الردة، فمتى ظهر منه ما يوجب الردة قلنا: إنه كافر، ونحكم عليه تعيينا إذا توفرت الشروط، وانتفت الموانع، فلو سمعنا إنسانًا يتكلم بكلمة الكفر، فنتثبت أهو صاح أم مجنون، أم سكران، فإن كان معه عقله؛

<sup>(</sup>١) ص٢١٩، وهناك تخريج الأحاديث.

فننظر ماذا يريد بهذه الكلمة، فقد تكون محتملة، فإذا تحققنا أنه قالها عالمًا بمعناها، مختارًا غير مكره، ذاكرًا من غير سبق لسان حكمنا بكفره.

#### «ونذر سرائرهم إلى الله تعالى».

فلا ندخل في سرائر الناس، ولا نتهمهم ونقول: هذا مراء، هذا منافق، فأحكام الدنيا تجري على الظواهر، فالرسول على أعلم الخلق يقول: "إني لم أُومَرْ أن أُنَقِّبَ عن قلوب الناس، أو أشق بطونهم" (1)، وقال النبي على: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسابهم على الله (٢).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٣٥١)، ومسلم (١٠٦٣) من حديث أبي سعيد الخدري ﷺ.

<sup>(</sup>٢) تقدم في ص٢٣.

#### عصمة دماء المسلمين

وقوله: «ولا نرى السيف على أحد من أمة محمد على إلا من وجب عليه السيف».

لا نرى القتل ولا القتال على أحد من المسلمين إلا أن يكون منه ما يوجب القتال أو القتل، قال على: «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة»(١) فمن زنى بعد إحصان، وثبت عليه ذلك بالبينة، وجب عليه الحد، وهو الرجم، ومن قتل معصومًا وتوافرت فيه شروط القصاص وجب عليه القصاص، وكذلك من وجب عليه حد الردة، قال النبي عليه هذلك دينه فاقتلوه»(٢).

وكذلك الطائفة الباغية التي أمر الله بقتالها في قوله: ﴿ وَإِن طَآيِفَنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْنَتَلُواْ فَاصَلِحُواْ بَيْنَهُما فَإِنْ بَعَتَ إِحْدَنَهُما عَلَى الْأَخْرَىٰ فَقَنْلُواْ الّتِي مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْنَتَلُواْ فَاصَلِحُواْ بَيْنَهُما فَإِنْ بَعَتَ إِحْدَنَهُما عَلَى الْأَخْرَىٰ فَقَنْلُواْ الّتِي مَتَى تَغِي عَنِي الله على الله على ترك شعيرة من شعائر الإسلام؛ فإنها تقاتل، فلو اجتمع أهل بلد على ترك الأذان؛ فإنهم يقاتلون لتعطيلهم شعيرة من شعائر الإسلام، وقد «كان ترك الأذان؛ فإنهم يقاتلون لتعطيلهم شعيرة من شعائر الإسلام، وقد الكان النبي عَلَيْ يُعِيْرُ إذا طلع الفجر، وكان يستمع الأذان؛ فإن سمع أذانًا أغار "").

وكذا الطائفة الممتنعة المانعة للزكاة يجب قتالها حتى تؤدي الزكاة،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٨٧٨)، ومسلم (١٦٧٦) من حديث ابن مسعود ﷺ.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٠١٧) من حديث ابن عباس را

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٣١٢) من حديث أنس رهيه.

وكذلك أجمع الصحابة على قتال الخوارج بأمر النبي ﷺ (٢)، وترغيبه في ذلك لما اجتمعوا، وأظهروا بدعتهم.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٩٢٤)، ومسلم (٢٠) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه في ص۲۱۰.

### وجوب السمع والطاعة بالمعروف لولاة الأمر، وتحريم الخروج عليهم

وقوله: «ولا نرى الخروج على أئمتنا وولاة أمورنا وإن جاروا، ولا ندعو عليهم، ولا ننزع يدًا من طاعتهم، ونرى طاعتهم من طاعة الله على فريضة، ما لم يأمروا بمعصية، وندعو لهم بالصلاح والمعافاة».

«ولا نرى» أي: نحن أهل السنة والجماعة.

«الخروج» يعنى: بالسلاح والقتال.

«أئمتنا وولاة أمرنا» أئمة المسلمين.

«وإن جاروا» وإن كان منهم ظلم على الرعية؛ فالواجب الصبر والمدافعة بالتي هي أحسن.

وهذا أصل عظيم من أصول أهل السنة، وهو النصح لولاة الأمر، وهو محبة الخير لهم والدعاء لهم بالعافية وصلاح الحال والاستقامة، والتوفيق للقيام بحق الله وحقوق رعاياهم، ومن كمال النصح للأمة عدم الخروج عليهم بالسلاح وقتالهم لما يحصل منهم من ظلم أو معصية بحجة إنكار المنكر، أما من يخرج عليهم للمنازعة على السلطة فهذا لون آخر؛ فالذي نعنيه هنا أن أهل السنة والجماعة لا يرون الخروج على الأئمة بسبب ما يقع منهم من ظلم ومنكرات.

والله تعالى قد أمر بطاعة ولاة الأمر في قوله سبحانه: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ اللَّهِ وَاللهِ تَعَالَى اللَّهُ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ ۚ [الـــــــاء:٥٩]، وكــــذلـــك

الرسول ﷺ قال: «من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله، ومن أطاع أميري فقد أطاعني، ومن عصى أميري فقد عصاني»(١)، وقال ﷺ: «على المرء المسلم: السمع والطاعة فيما أحب وكره إلا أن يؤمر بمعصية فإن أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة "(٢)، وقال على في الحديث الصحيح: «إنما الطاعة في المعروف»(٣)، وقال عَلَيْ: «من رأى من أميره شيئًا يكرهه فليصبر عليه فإنه من فارق الجماعة شبرًا فمات إلا مات ميتة جاهلية»(٤). وفي الحديث الصحيح عنه ﷺ: «خيار أئمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم، ويصلون عليكم وتصلون عليهم، وشرار أئمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم، وتلعنونهم ويلعنونكم، قالوا: يا رسول الله أفلا ننابذهم عند ذلك؟ فقال: لا ما أقاموا فيكم الصلاة، أَلا من ولي عليه والي فرآه يأتي شيئًا من معصية الله، فليكره ما يأتي من معصية الله، ولا ينزعن يدًّا من طاعة»(٥)، وفي حديث عبادة بن الصامت رضي قال: «بايعنا على السمع والطاعة في منشطنا ومكرهنا، وعسرنا ويسرنا، وأثرة علينا، وأن لا ننازع الأمر أهله إلا أن تروا كفرًا بواحًا عندكم من الله فيه برهان»(٦). وفي رواية: «وعلى أن نقول بالحق أينما كنا لا نخاف في الله لومة لائم»(٧). والأحاديث في الأمر بطاعة ولاة الأمر بالمعروف، والنهي عن الخروج عليهم كثيرة مستفيضة.

وخالف المعتزلة أهلَ السنة في هذا الأصل، فالمعتزلة من أصولهم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويدخلون في مفهومه: الخروج على

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧١٣٧)، ومسلم (١٨٣٥) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧١٤٤)، ومسلم (١٨٣٩) من حديث ابن عمر ﷺ.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧١٤٥)، ومسلم (١٨٤٠) من حديث علي بن أبي طالب ﷺ.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٧٠٥٤)، ومسلم (١٨٤٩) من حديث ابن عباس ﷺ.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (١٨٥٥) من حديث عوف بن مالك رهيه.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٧٠٥٦)، ومسلم (١٧٠٩).

<sup>(</sup>٧) رواه البخاري (٧٢٠٠)، ومسلم (١٧٠٩).

الولاة الظلمة، ويجعلون الخروج عليهم واجبًا؛ لأنه من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهذا مخالف لما دلت عليه النصوص الصحيحة الصريحة المستفيضة عن النبي على ومخالف لما عليه أهل السنة والجماعة، وهو مخالف لقاعدة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ فإنه يقوم على قاعدة «احتمال أدنى المفسدتين لدفع أعلاهما»، فإنكار المنكر المقصود منه هو إزالة المنكر أو تخفيفه، فإذا كان إنكار المنكر يؤدي إلى منكر أعظم لم يجز الإنكار، ولا شك أن الخروج على الأئمة يؤدي إلى إهلاك الحرث والنسل، وفساد دين الناس ودنياهم، فهذا التشريع هو مقتضى الحكمة، فليس تحريم الخروج على الأئمة رضًا بظلمهم وفجورهم؛ بل درءًا لما هو أعظم من ذلك، والواقع شاهد بأن ما جاءت به الشريعة هو الغاية في الحكمة وتحقيق المصالح العادلة.

#### وقوله: «ولا ندعو عليهم».

الدعاء لهم بالصلاح، هذا موجب النصيحة، قال النبي على: «الدين النصيحة. قلنا: لمن؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم» (۱) والنصيحة أن تدعو لهم بالصلاح، اللهم أصلحهم، اللهم أصلح بطانتهم، اللهم اهدهم صراطك المستقيم، ادع لهم لعل الله يصلح حالهم، لكن جرت عادة الناس أنهم لا يلتزمون بهذا المنهج، وقول النبي على في الحديث: «وشرار أئمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم وتلعنونهم ويلعنونكم» (۲) ليس إقرارًا، وإنما هو من قبيل الإخبار بالواقع، ولم يُسَق على وجه التسويغ والتجويز له، فأهل العلم والإيمان، والصلاح والتجرد عن الهوى وإيثار الدنيا يحبون الخير لإخوانهم المسلمين، ولا سيما ولاة الأمر سواء أعطوهم من الدنيا أم لم يعطوهم، وفي الحديث الصحيح: «ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكيهم

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٥٥) من حديث تميم الداري ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) تقدم في ص٢٦٩.

ولهم عذاب أليم - وذكر منهم -: . . . ورجل بايع إمامًا لا يبايعه إلا لدنيا فإن أعطاه منها وفي وإن لم يعطه منها لم يفِ (()) فهو دائر مع الدنيا، وهذا واقع، فأكثر الناس إنما ينكرون على الولاة أمر الدنيا لا أمر الدين، فلا ينقمون تقصيرهم في حقوق الله، إنما نقمتهم الأثرة، ويطلبون منافستهم في الدنيا، ولهذا أوصى النبي على أصحابه الأنصار فقال: "إنكم ستلقون بعدي أثرة؛ فاصبروا حتى تلقوني على الحوض (()).

وقوله ﷺ: «أثرة»: استبداد بالولايات وبالمال. وقوله ﷺ: «فاصبروا» أي: لا تنازعوا ولاة الأمر من أجل ذلك.

ويكثر الخروج على الولاة من أجل المنازعة على السلطة باسم الإصلاح الدنيوي أيضًا؛ فينتج عنه شر مستطير على الناس، فتسفك الدماء وتنتهك الحرمات، وتذهب الأموال، وينتشر الفساد، خصوصًا إذا لم يكن هناك استقرار في الأمر فتعم الفوضى، ويتمكن كل مجرم من بلوغ مرامه، واقتراف إجرامه.

وقوله: «ولا ننزع يدًا من طاعتهم».

لا ننزع يدًا من طاعتهم؛ بل ندين لله بطاعتهم بالمعروف، عملًا بأمر الله تعالى، ورسوله ﷺ.

وقوله: «ونرى طاعتهم من طاعة الله ﷺ فريضة».

نرى طاعتهم بالمعروف واجبة؛ لأنها من طاعة الله؛ فَكُلُّ مَن أمر الله بطاعته فطاعتهم من طاعته، فالرسول عَلَيْ تجب طاعته مطلقًا بلا قيد؛ لأن طاعته طاعة لله مطلقة، ومَن سواه ممن أمر الله بطاعته يطاع لكن بقيد، وهو ألا تكون في معصية، قال النبي عَلَيْ: "إنما الطاعة في المعروف" ("). فإذا أطاع الإنسان ولي الأمر بالمعروف إيمانًا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٢١٢)، ومسلم (١٠٨) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) تقدم في ص١٥٢.

<sup>(</sup>٣) تقدم في ص٢٦٩.



واحتسابًا أثيب على ذلك، أما إذا أطاعهم خوفًا من عقوبتهم، فهذا ليس بمطيع لله؛ لأن هذه ليست طاعة اختيارية تعبدية؛ بل طاعة عَادِيَّة قهرية.



#### وجوب اتباع الكتاب والسنة وتجنب الشذوذ والفرقة

وقول: «ونتبع السنة والجماعة، ونجتنب الشذوذ والخلاف والفُرقة».

من منهج أهل السنة والجماعة اتباع سنة الرسول على قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسَوَةً حَسَنَةً ﴾ [الأحراب:٢١]، ﴿ وَاتّبِعُوهُ لَمَلَكُمْ تَهَمَّدُونَ ﴾ [الأعراف:١٥٨]، ﴿ قُلُ إِن كُنتُم تُحِبُونَ اللّه فَاتّبِعُونِ يُحْبِبَكُمُ اللّه كَانَتُ تُحِبُونَ الله قَالَي، وطاعة الله تعالى، وطاعة رسوله على والتأسي به كثيرة معلومة، وهكذا أوصى النبي على باتباع سنته فقال: "عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين" (١).

وكذلك من منهج أهل السنة اتباع جماعة المسلمين، وذلك باتباع السلف الصالح من الصحابة والتابعين، وسمي أهل السنة والجماعة بأهل السنة والجماعة لاتباعهم سنة الرسول ﷺ وجماعة المسلمين، والله تعالى يسقول: ﴿وَالسَّيِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ يَسِعَوَى اللَّهُ عَنْهُم وَرَضُواْ عَنْهُ [التوبة: ١٠٠] فأثنى على المهاجرين والأنصار وعلى من اتبعهم بإحسان ممن تأخر إسلامهم من الصحابة، وكذلك من وعلى من اتبعهم بإحسان ممن تأخر إسلامهم من الصحابة، وكذلك من جاء بعد الصحابة، وهكذا قوله تعالى بعد ذكر المهاجرين والأنصار: ﴿وَالَّذِينَ مَا بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبّنَا اَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا مَا لَذِينَ سَبَعُونَا اللَّذِينَ الْمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَالَةُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللللللل

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۱۲٦/٤، وأبو داود (٤٦٠٧)، وصححه الترمذي (٢٦٧٦)، وابن حبان (٥)، والحاكم ١/ ٩٥ ـ ٩٧ من حديث العرباض بن سارية الم

بِآلِإِيمَانِ ﴾ [الحشر: ١٠] فنتبع السنة ونلزمها، ونتبع الجماعة، ونلتزم بما أجمع عليه المسلمون، وما درج عليه السلف الصالح من الصحابة والتابعين.

#### وقوله: «ونجتنب الشذوذ والفُرقة».

بمخالفة ما أجمع عليه المسلمون وبمخالفة ما دلت عليه سنة الرسول عليه أ ونحذر من أسباب الفرقة، وقد أمر الله بهذا في قوله: ﴿ وَاعْتَصِمُوا عِبَلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ [آل عمران:١٠٣]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْبَيِنَثُ ﴾ [آل عمران:١٠٥]، وقال عين نفرقة كلها في النار وقال على «إن هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار الا واحدة، قيل: من هي يا رسول الله؟ قال: من كان على مثل ما أنا عليه اليوم، وأصحابي (١٠). وفي لفظ «وهي الجماعة» (٢).

لهذا قال الطحاوي كَالله في بيان منهج أهل السنة: «ونتبع السنة والجماعة ونجتنب الشذوذ» فمن شذ عن جماعة المسلمين شذ عن الصراط المستقيم، قال تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ الصراط المستقيم، قال تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ الصراط المستقيم، قال تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ الصراط المستقيم، قال تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيِّنَ لَهُ اللهُ مَعْدِيرًا اللهُ مَنْ وَيَقْمِنِينَ فَوْلِهِ، مَا تَوَلَّى وَنُصَلِهِ، جَهَنَمُ وَسَاءَت مَصِيرًا اللهُ ا

وهذه الآية مما احتج بها الشافعي كَظَّلْلُهُ على حجية الإجماع (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (٢٦٤١) \_ وقال: هذا حديث مفسر غريب لا نعرفه مثل هذا إلا من هذا الوجه \_، والحاكم ١٢٨/١ من حديث عبد الله بن عمرو رأم ورواه الطبراني في الأوسط ٢٢/٨ من حديث أنس رام وقال: لم يرو هذا الحديث عن يحيى بن سعيد إلا عبد الله بن سفيان المدني، وياسين الزيات.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد ١٠٢/٤، وأبو داود (٤٥٩٧) من حديث معاوية ﴿ وأحمد ٣٩٩٢) وابن ماجه (٣٩٩٣) من حديث أنس ﴿ الله عرف ماجه (٣٩٩٣) من حديث أنس ﴿ المِسلام كما في مجموع من حديث عوف بن مالك ﴿ وصححه شيخ الإسلام كما في مجموع الفتاوى ٣/ ٣٤٥ \_ ٣٥٩، وعلق عليه بتعليق طويل، وذكره الكتاني في كتابه نظم المتناثر من الحديث المتواتر ص٥٧.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن للشافعي ١/٥٢.

# حب أهل العدل وبغض أهل الجور

وقوله: «ونحب أهل العدل والأمانة، ونبغض أهل الجور والخيانة».

ذِكر هذا المعنى بعدما تقدم مناسب جدًا، وفيه تنبيه على أن وجوب السمع والطاعة لولاة الأمر وإن جاروا، وكوننا نرى الصلاة خلف الأئمة أبرارًا كانوا أو فجارًا؛ لا يقتضي التسوية بين الأبرار والفجار، وأئمة العدل أبرارًا كانوا أو فجارًا؛ لا يقتضي التسوية بين الأبرار والفجار، وأئمة العدل وأثمة الجور، لا؛ بل نحب أهل العدل من الولاة والأئمة وسائر الناس، قال النبي عن "سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: الإمام العادل، (۱)، وهذا من الحب في الله، فنحب من يحبه الله من المؤمنين والمقسطين، قال تعالى: ﴿وَأَفِيطُوا إِنَّ الله يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ الله المومنين أي العادلين، ونحب التوابين، ونحب الصالحين، وننزل كلا منزلته، أي: العادلين، ونحب التوابين، ونحب الصالحين، وننزل كلا منزلته، من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله. . . "(۲)، ومن شواهد ذلك حتى تحابوا، أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم أفشوا السلام حتى تحابوا، أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم أفشوا السلام بينكم" ، وفي الحديث عن النبي عن النبي الموتادي الله والبغض في الله والهذا قال الطحاوي كلله: «ونبغض أهل في الله، والبغض في الله والهذا قال الطحاوي كلله: «ونبغض أهل

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٦٠)، ومسلم (١٠٣١) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>۲) تقدم فی ص۱۰۲.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٥٤) من حديث أبي هريرة رهيه.

<sup>(</sup>٤) رواه الطيالسي (٣٧٦)، وابن أبي شيبة في المصنف ١٥/ ٦٣٠، والحاكم =

الجور والخيانة " نبغضهم لجورهم ، لا لأغراضنا وشهواتنا وأهوائنا وعدم حصولنا على ما نريد ، لا ؛ بل نبغضهم في الله ولله ، ومن باب أولى نبغض الكفار ، وأهل الفسق والعصيان ، والله تعالى أخبر بأنه يمقت الكافرين : ﴿ لَمَقَتُ اللّهِ أَكْبَرُ مِن مَقْتِكُم أَنفُسَكُم ﴾ [غافر: ١٠] ، وأخبر أنه على ﴿ لَمَقْتُ اللّهِ أَكْبَرُ مِن مَقْتِكُم أَنفُسَكُم ﴾ [غافر: ١٠] ، وأخبر أنه على المنفسدين ﴾ [القصص: ٧٧] بل يبغضهم على و: ﴿ لا يَرْضَىٰ عَنِ الْقَرْمِ الْفَسِقِين ﴾ [التوبة: ٩٦] .

والناس في هذا الواجب ثلاثة أقسام:

الأول: ولي لله تجب محبته مطلقًا.

والثاني: عدو لله يجب بغضه مطلقًا.

والثالث: المخلط؛ كالفاسق من المسلمين يحب بحسب ما معه من الإيمان والطاعة، ويبغض بحسب ما معه من الفسوق والمعصية.

والوالي الظالم والجائر يُبغَض لظلمه وجوره وخيانته، ويحب بحسب ما معه من الإيمان، فالمسلم الفاجر والظالم لا يسوى بالكافر في بغضه، لا؛ فمطلق الأخوة الإيمانية موجودة كما تقدمت الإشارة إلى قوله تعالى: ﴿فَمَنَّ عُفِى لَهُ مِنْ آخِيهِ [البقرة: ١٧٨](١) فسمى المقتول أخًا للقاتل، فكونه قتله هذا لا يبطل الأخوة الإسلامية التي بينهما؛ فإن من العدل في الحكم والمعاملة أن تفرق بين الناس، فلا تعط الناس حكمًا واحدًا؛ بل تنزل الناس منازلهم بحسب حكم الله تعالى ورسوله ﷺ.

<sup>=</sup> ٢/٠٨٤ من حديث ابن مسعود هذه وسأل ابن أبي حاتم أباه عن هذا الحديث، فقال: . . . الحديث منكر لا يشبه حديث أبي إسحاق. العلل (١٩٧٧)، وانظر: الضعفاء الكبير ٢/٨٠٤، والكامل في ضعفاء الرجال ١٩٧٧، وانظر: الضعفاء الرجال (٧٨٣)، وابن أبي شيبة في المصنف ١٩/٤٧، وأحمد ٢٨٦/٤ من حديث البراء بن عازب هذا، وفيه ليث ابن أبي سليم وهو ضعيف \_ تهذيب التهذيب ٢٨٤/٤ \_، وله شواهد من حديث عدد من الصحابة، وانظر: السلسلة الصحيحة (٩٩٨) و(١٧٢٨).

<sup>(</sup>۱) ص۲۵۹.

# تفويض العبد ما خفي عليه من العلم إلى الله

وقوله: «ونقول: الله أعلم فيما اشتبه علينا علمه».

من منهج أهل السنة: تفويض علم ما لا علم به، هذا تفويض واجب، وليس مثل تفويض المعطلة الذين ينفون الصفات، ثم يفوضون معاني النصوص فذاك مذهب باطل، وهذا التفويض الذي ذكره الطحاوي هو الذي أمر الله به نبيه على في مثل قوله تعالى: ﴿سَيَقُولُونَ ثَلَنَهُ رَّابِعُهُمْ هُو الذي أمر الله به نبيه على مثل قوله تعالى: ﴿سَيَقُولُونَ شَلَعُهُ وَالْمِهُمْ كَلَبُهُمْ رَجْمًا بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبَعَةُ وَثَامِنُهُمْ كَلَبُهُمْ رَجْمًا بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبَعَةُ وَثَامِنُهُمْ وَكَلَبُهُمْ أَلُهُ اللهَ الله الله به نبيه عَلَيْهُمْ إِلّا قَلِيلٌ الله الله أعلم بِمَا يَعْلَمُهُمْ إِلّا قَلِيلٌ الله الله أعلم بِمَا لَيْمُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِأْتُمْ سِنِينَ وَأَزْدَادُواْ سِنَعًا فِي قُلِ الله أعلم بِمَا لَيْمُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِأْتُمْ سِنِينَ وَأَزْدَادُواْ سِنَعًا فِي قُلِ الله أعلم بِمَا لَيْمُوا فِي حُكْمِهِمْ أَنْ أَسِر بِهِ وَأَسْمِعْ مَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَلِي لَهُمْ عَن دُونِهِ مِن وَلِي الله أعلم بما كانوا عاملين (١).

وهكذا الواجب على المسلم ألا يخوض فيما لا علم له به، قال تعالى: ﴿وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَادَ كُلُّ أُولَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴿ الْإسراء] بل فوض علم ما لا علم لك به، وما أشكل عليك إلى الله، وقل: الله أعلم، وهذا من وقوف الإنسان عند حده، فلا يتجاوزه فيدعي علم ما لا علم له به، وإن قال: لا أدري فقد أحسن، فإن الذي يدعي أو يخبر أو يجيب بما لا يعلم يكون كاذبًا، فمن يخبر بالشيء قد يخبر بما يَعلم كذبه، وهذا المتعمد للكذب، ومن يخبر يخبر بالشيء قد يخبر بما يَعلم كذبه، وهذا المتعمد للكذب، ومن يخبر

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٥٩٧)، ومسلم (٢٦٦٠) من حديث ابن عباس ﷺ.

بما لا علم له به، لا يكون صادقًا؛ بل فعله من جنس الكذب؛ لأن الصدق هو: الإخبار عن علم يطابق الواقع، هذا في الأمور العامة.

أما فيما يتعلق بالغيب، وفي دين الله، وفي ذات الله وصفاته؛ فهذا هو الذي حذر الله منه في كتابه: وذكر أنه مما يأمر به الشيطان: ﴿إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالشَّوَءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لَا فَعَلَمُونَ ﴿ إِنَّا اللّهِ مَا لَا فَعَلَمُونَ ﴿ إِللّهُ وَاللّهِ مَا لَا فَعَلَمُونَ ﴿ وَاللّهِ مَا اللّهِ مَا لَا فَعَلَمُونَ ﴿ وَاللّهِ مَا اللّهُ يَعْرَبُوا بِاللّهِ مَا لَمْ يُعْرِبُونَ اللّهُ عَلَى اللّهِ مَا لَا فَعَلَمُونَ ﴾ [السبقرة]، وقال الله فَقُلُوا عَلَى اللهِ مَا لَا فَعَلَمُونَ إِنَّا بِهِ سُلَطَانًا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لَا فَعَلَمُونَ ﴾ [الأعراف].



# من مذهب أهل السنة المسح على الخفين

وقوله: «ونرى المسح على الخفين في السفر والحضر كما جاء في الأثر».

«ونرى».

أي: نحن أهل السنة نرى «المسح على الخفين في السفر والحضر كما جاء في الأثر» أي: كما جاءت به السنة المأثورة المتواترة عن النبي على خلافًا للرافضة والخوارج؛ فإنهم لا يرون المسح على الخفين.

والله تعالى قد أمر بغسل الرجلين في قوله: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا قُمْنُمُ إِلَى الْعَلَوْةِ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْعَلَوْقِ وَأَمْسَحُوا بِهُ وَمَنْكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْعَلَماء بهذه الآية بِرُهُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة: ٦] واستدل العلماء بهذه الآية على وجوب غسل الرجلين، فحكم الرأس هو المسح، وحكم الرجلين الغسل؛ لأنه عَظَف الرجلين على الوجه واليدين المغسولتين، وأوضحت ذلك السنة، فكل من نقلَ صفةً وضوئه على ذكرَ أنه على غسل رجليه (٢)، فعلم أن فرض الرجلين هو الغسل لا المسح عليهما خلافًا للرافضة.

وفي القراءة الأخرى: ﴿وَأَرْجُلِكُمْ ﴾ [المائدة:٦] بجر اللام(٣)

<sup>(</sup>١) قطف الأزهار ص٥٢، ونظم المتناثر ص٧١.

<sup>(</sup>٢) كحديث عثمان ﷺ في البخاري (١٥٩)، ومسلم (٢٢٦)، وحديث عبد الله بن زيد ﷺ عند البخاري (١٩١)، ومسلم (٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) هي قراءة: ابن كثير، وأبي عمرو، وحمزة، وأبي جعفر، وخلف العاشر، وشعبة عن عاصم. التيسير ص٩٨، والنشر٢/٤٥٢.

واختلف المفسرون في توجيهها، فقيل: إنها عَظف على الرأس؛ فتمسح مثله، وهذه من شبهات الرافضة (۱)، لكن جمهور الأمة القائلون بغسل الرجلين قالوا: إنه خفض للمجاورة، كما قالوا: «جُحرُ ضبٌ خربٍ»، وأصله «خربٌ» ومن أحسن ما قيل في قراءة الجر: إنها محمولة على حال لبس الخفين (۱)، وقراءة النصب على حال خلوهما، فتكون الآية على القراءتين دالة على الحكمين الغسل والمسح كما دلت على ذلك السنة، والسنة تفسر القرآن وتبينه وتدل عليه.

وفرض الرجلين هو الغسل إذا كانتا مكشوفتين، أما إذا كانتا في خفين لُبِسا على طهارة؛ ففرضهما المسح عليهما، ودلت على ذلك سنة الرسول على القولية والفعلية، كما في حديث المغيرة بن شعبة في في الصحيحين، أنه كان مع النبي في قال: فأهويت لأنزع خفيه، فقال: «دعهما فإني أدخلتهما طاهرتين، فمسح عليهما» (٤)، وهكذا في حديث حذيفة في الصحيح أن النبي في بال فتوضأ ومسح على خفيه من المسح على الخفين؟ فقال: «جعل خفيه ثلاثة أيام بلياليهن للمسافر، ويومًا وليلة للمقيم» وغيرها.

فأحاديث المسح على الخفين متواترة، ولهذا كان من مذهب أهل السنة والجماعة المسح على الخفين، وغسل الرجلين إذا لم يكونا في خفين، خلافًا للرافضة؛ فإن الرافضة خالفوا السنة في الحالين، فقالوا: إن فرض الرجلين هو المسح على أعلى القدم من الأصابع إلى العظم

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ٧/ ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير ٢/١٧٩، والجامع لأحكام القرآن ٧/٣٤٧.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن ٧/ ٣٤٥.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٠٦)، ومسلم (٢٧٤).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (۲۷۳).

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم (٢٧٦).

الناتئ في ظهر القدم، وإذا كانا في خفين فلا يمسحون عليهما (١)، فخالفوا السنة من الوجهين، حيث قالوا: إن فرض الرجلين هو المسح، ولا مسح على الخفين، ومذهبهم باطل مخالف للنصوص.

والمسح على الخفين مشروع في السفر والحضر، فقد دلت السنة على التفريق في حكم المسح على الخفين بين المسافر والمقيم حيث رخص النبي والمقيم أن يمسح يومًا وليلة، وللمسافر ثلاثة أيام بلياليها.

وكما تقدم (٢) أن بعض هذه المسائل هي من المسائل الفقهية العملية؛ لكن لما لم يخالف فيها إلا المبتدعة نص عليها، فهي مما يتميز به أهل السنة من المبتدعة.



المبسوط ١/ ٢٢، وشرائع الإسلام ١/ ١٧.

<sup>(</sup>۲) ص۲٦۲.

## الحج والجهاد مع الأئمة برهم وفاجرهم

وقوله: «والحج والجهاد ماضيان مع أولي الأمر من المسلمين بَرِّهِم وفاجِرِهم إلى قيام الساعة، لا يبطلهما شيء ولا ينقضهما».

الحج مشروع منذ فرضه الله إلى قيام الساعة والجهاد مشروع إلى قيام الساعة، مع الأمراء والأئمة بَرِّهِم وفاجِرِهم لا يمنعهما فجور أو ظلم الأمير، بل يشرع الحج مع الأمراء أبرارًا كانوا أو فجارًا. وكذا الجهاد والقتال إذا كان مشروعًا فلا يمنع منه كون القائد فاجرًا أو عاصيًا أو ظالمًا.

وذكر الحج؛ لأن الخلفاء في الدولة الإسلامية كانوا يعينون أميرًا على الحج؛ لأنه يُحتاج فيه إلى تنظيم القوافل؛ لأنهم خلق كثير؛ كالجيش، ويحتاجون إلى سياسة وقيادة تدبر أمر السير، وترتيب الحراسات؛ وما يحتاجون إليه من الأغذية وعلف الدواب، وغيرها؛ فلهذا ذكر العلماء الحج مع الجهاد.

وذكر الطحاوي وغيره هذه المسألة للتنبيه على مخالفة الرافضة، فالرافضة عندهم أنه لا جهاد إلا مع إمام معصوم (١)، وهم يقولون بعصمة الأئمة الاثني عشر أولهم علي ثم الحسن ثم الحسين في ... وآخرهم محمد بن الحسن العسكري، وهو الذي يسمونه الإمام والمهدي المنتظر، ويقولون: إنه دخل في سرداب في سامراء، وهم ينتظرونه إلى الآن، ويرون أنه لا جهاد إلا معه، وهذا الإمام معدوم لا حقيقة له؛ لأنهم

<sup>(</sup>١) المبسوط ١/٨، وشرائع الإسلام ١/٢٣٢.

زعموا أنه دخل السرداب سنة ستين ومائتين أو قريبًا من ذلك، وهو دون التمييز ابن خمس سنين أو أقل<sup>(۱)</sup>، ولا يزال حيًا، وهذا الإمام كما يقول شيخ الإسلام: «لم ينفعهم في دين ولا دنيا» (۲).

فنص على هذه المسألة للتنبيه على بطلان مذهب الرافضة، ثم إنهم لم ينتفعوا بهؤلاء الأئمة الاثني عشر، سوى على والله فهو الذي تولى الخلافة، والحسن كانت له مدة قصيرة، أما بقية الأئمة الذين يدعون لهم العصمة وأنهم أحق بالإمامة من كل أحد؛ فلم ينتفعوا بهم ولم تكن لهم ولاية، وهؤلاء الأئمة حكمهم عند أهل السنة، كحكم غيرهم بحسب حالهم في دينهم وعلمهم، وهم متفاضلون، فمنهم العلماء؛ كعلي بن الحسين، وابنه محمد بن علي، وابنه جعفر بن محمد ـ رحمهم الله - فهؤلاء من العلماء الصالحين المعروفين (٣)، وفوقهم من له فضل الصحبة وفضل القرابة كعلي، وولديه: الحسن والحسين المعروفين (٨).



<sup>(</sup>١) منهاج السنة ١١٤/١.

<sup>(</sup>۲) منهاج السنة ۱/۸۰.

<sup>(</sup>٣) انظر تراجمهم على الترتيب في: سير أعلام النبلاء ٣٨٦/٤، و٤٠١، و٦/ ٢٥٥.

#### الإيمان بالكرام الكاتبين

وقوله: «ونؤمن بالكرام الكاتبين، فإن الله قد جعلهم علينا حافظين».

أي: نحن أهل السنة نؤمن بالكرام الكاتبين وهم: الملائكة الموكلين بحفظ أعمال العباد وكتابتها، كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمُ لَلْمُوكِلِينَ بِحفظ أعمال العباد وكتابتها، كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمُ لَخُوظِينَ ﴿ كَرَامًا كَنِينَ ﴾ [الانفطار] فالله ﷺ أقدرهم على العلم بأحوال العبد، فهم يكتبون حتى الأعمال القلبية، فضلًا عن الأعمال الظاهرة وأقوال اللسان.

وفي الحديث القدسي الصحيح: "إذا أراد عبدي أن يعمل سيئة فلا تكتبوها عليه حتى يعملها؛ فإن عملها فاكتبوها بمثلها، وإن تركها من أجلي فاكتبوها له حسنة، وإذا أراد أن يعمل حسنة فلم يعملها فاكتبوها له حسنة؛ فإن عملها فاكتبوها له بعشر أمثالها إلى سبع مائة ضعف»(١).

وقد دل القرآن ودلت السنة على كتابة أعمال العباد، ومن أدلة ذلك: قوله تعالى: ﴿إِذْ يَنَاقَى ٱلْمُتَلَقِيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدُ ﴿ مَا يَلْفَى ٱلْمُتَلَقِيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدُ ﴾ يَلْفَى ٱلْمُتَلَقِيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدُ ﴾ يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبُ عَتِيدٌ ﴿ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٥٠١) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللّل

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٩٩٦) من حديث أبي موسى الأشعري ﴿ ٢٠٠٠)

فهم يكتبون الحسنات والسيئات؛ بل ويكتبون ما سوى ذلك، وقد قيل في قوله تعالى: ﴿يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَمِّتُ ﴾ [الرعد: ٣٩] أي: ما في صحف الملائكة، فيمحو ما لا ثواب فيه ولا عقاب، ويثبت ما يترتب عليه الثواب والعقاب، أو يمحو ما تاب منه العبد وتجاوز عنه ﷺ (١).

والإيمان بالحفظة الكاتبين داخل في الإيمان بالملائكة كما تقدم (٢)، فمن الإيمان بالملائكة الإيمان بأصنافهم وأعمالهم، ومنهم الكرام الكاتبون.



<sup>(</sup>۱) تفسير البغوى ٤/٣٢٥، وزاد المسير ٤/٢٥٩.

<sup>(</sup>۲) ص۲۰۲.

## الإيمان بملك الموت وأعوانه

وقوله: «ونؤمن بملك الموت الموكل بقبض أرواح العالمين».

وكما دل القرآن على ذلك دلت السنة عليه، ففي الحديث الطويل حديث البراء بن عازب على قال النبي على: "إن العبد المؤمن إذا كان في انقطاع من الدنيا وإقبال من الآخرة، نزل إليه ملائكة من السماء بيض الوجوه كأن وجوههم الشمس، معهم كفن من أكفان الجنة، وحنوط من حنوط الجنة، حتى يجلسوا منه مد البصر، ثم يجيء ملك الموت على مغفرة حتى يجلس عند رأسه، فيقول: أيتها النفس الطيبة، اخرجي إلى مغفرة من الله ورضوان، قال: فتخرج تسيل كما تسيل القطرة من في السقاء، فيأخذها، فإذا أخذها لم يدعوها في يده طرفة عين حتى يأخذوها، فيجعلوها في ذلك الحنوط ويخرج منها كأطيب نفحة فيجعلوها في ذلك الكفن وفي ذلك الحنوط ويخرج منها كأطيب نفحة مسك وجدت على وجه الأرض، قال: فيصعدون بها فلا يمرون على ملإ من الملائكة إلا قالوا: ما هذا الروح الطيب؟ فيقولون: فلان بن فلان

بأحسن أسمائه التي كانوا يسمونه بها في الدنيا، - إلى أن قال - وإن العبد الكافر إذا كان في انقطاع من الدنيا وإقبال من الآخرة، نزل إليه من السماء ملائكة سود الوجوه، معهم المسوح، فيجلسون منه مد البصر، ثم يجيء ملك الموت حتى يجلس عند رأسه، فيقول: أيتها النفس الخبيثة اخرجي إلى سخط من الله وغضب، قال: فتفرق في جسده، فينتزعها كما ينتزع السفود من الصوف المبلول، فيأخذها، فإذا أخذها لم يدعوها في يده طرفة عين، حتى يجعلوها في تلك المسوح، ويخرج منها كأنتن ريح جيفة وجدت على وجه الأرض، فيصعدون بها فلا يمرون بها على ملإ من الملائكة إلا قالوا: ما هذا الروح الخبيث؟ فيقولون: فلان بن فلان بأقبح أسمائه التي كان يسمى بها في الدنيا...»(١).

الشاهد: أن السنة قد دلت على إثبات هذه الأصناف من الملائكة: ملك الموت، وملائكة الرحمة، وملائكة العذاب.

وفي الصحيحين عن النبي ﷺ: "كان فيمن كان قبلكم رجل قتل تسعة وتسعين نفسًا، فسأل عن أعلم أهل الأرض، فدل على راهب، فأتاه فقال: إنه قتل تسعة وتسعين نفسًا! فهل له من توبة؟ فقال: لا، فقتله فكمل به مائة، ثم سأل عن أعلم أهل الأرض، فدل على رجل عالم، فقال: إنه قتل مائة نفس! فهل له من توبة؟ فقال: نعم، ومن يحول بينه وبين التوبة؟ انطلق إلى أرض كذا وكذا؛ فإن بها أناسًا يعبدون الله فاعبد الله معهم ولا ترجع إلى أرضك؛ فإنها أرض سوء، فانطلق حتى إذا نَصَفَ الطريق أتاه الموت، فاختصمت فيه ملائكة الرحمة

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ٢٨٧/٤ واللفظ له \_، وأبو داود (٢٥٥٣)، وصححه ابن خزيمة في التوحيد ص١١٩، وابن جرير في تهذيب الآثار \_ مسند عمر ولله من ٢ / ٤٩١ \_، والحاكم ٢/٣، والبيهقي في إثبات عذاب القبر ص٣٩ من حديث البراء ولله مطولًا، وصححه \_ أيضًا \_ ابن القيم في الروح ص٨٨، وإعلام الموقعين ٢/١٧، وتهذيب السنن ٢/١٣١، وقواه ونقل عن جماعة تصحيحه شيخ الإسلام في شرح حديث النزول ص٢٦٢ \_ ٢٨٠.

وملائكة العذاب، فقالت: ملائكة الرحمة جاء تائبًا مقبلا بقلبه إلى الله، وقالت ملائكة العذاب: إنه لم يعمل خيرًا قط، فأتاهم ملك في صورة آدمي، فجعلوه بينهم، فقال: قيسوا ما بين الأرضين فإلى أيتهما كان أدنى فهو له، فقاسوه، فوجدوه أدنى إلى الأرض التي أراد فقبضته ملائكة الرحمة»(۱).

ويلاحظ أن التوفي جاء في القرآن منسوبًا إلى الله: ﴿ اللهُ يَتُوَفَى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِ كَا وَاللَّهِ لَمُ تَمُتَ فِي مَنَامِهِ كُمْ فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَبُرْسِلُ الْأَخْرَى ﴾ [الزمر: ٤٢].

ومنسوبًا إلى ملك الموت: ﴿قُلْ يَنُوَفَّنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ﴾ [السجدة: ١١].

ومنسوبًا إلى الملائكة: ﴿ ٱلَّذِينَ تَنُونَنَّهُمُ ٱلْمَلَيْكَةُ ﴾ [النحل: ٢٨] فمن المتوفي إذًا؟

والجواب: أن الله عَلَيْ هو المتوفي؛ لأنه سبحانه هو الذي أمر به وبمشيئته يكون، ﴿وَهُو ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَى إِذَا جَآءَ أَصَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنا﴾ [الأنعام: ٦١] فالملائكة رسل من عند الله يرسلهم لقبض روح من شاء من عباده.

وأضيف التوفي إلى ملك الموت؛ لأنه هو الذي يتولى قبض النفسِ وأخذها أول ما تخرج من الجسد.

وأضيف إلى الملائكة باعتبار أنهم يقبضونها ويتولونها بعد ذلك.

فكلها حق، فنُسب التوفي إلى كلِّ لثبوت ذلك على الوجه الذي يناسبه.

وإنها لآية عظيمة أنَّ هذه الأنفس الكثيرة التي تموت في اللحظة الواحدة يتوفاها ويتولاها ملك واحد، فهذا يفيدنا أن أمر الغيب لا تحيط

<sup>(</sup>۱) البخاري (۳٤۷۰)، ومسلم (۲۷٦٦) \_ واللفظ له \_ من حديث أبي سعيد الخدري رابع الخدري الله المعام (۲۷۶۰) .

به العقول البشرية، ولا يقاس على المحسوس، فلا ينفع أن تقيس الغائب على الشاهد.

وقد حدث في هذا العصر من المخترعات الباهرة ما يقرب بعض أمور الغيب؛ كالحاسوب، والشبكة المعلوماتية، وغيرها مما يرسل الصور والأصوات ويستقبلها مِن وإلى أماكن متباعدة.



# الكلام على الروح وبعض متعلقاتها

وقوله: «أرواح العالمين».

يتعلق بهذه الجملة الكلام في الروح التي بها حياة الناس، وتسمى النفس.

والروحُ موضوعُ حديثٍ طويلِ للناس، فقد خاض فيه الناس كثيرًا بالحق وبالباطل، والناس في شأن الروح وحقيقتها ثلاثة مذاهب:

قوم قالوا: إنها جزء من البدن، أو صفة من صفاته كقول بعضهم: إنها النَّفَس الذي يتردد في البدن، ومنهم من قال: إنها الحياة، أو المزاج، أو نفس البدن، وهذه الأقوال منسوبة إلى كثير من المتكلمين.

وقابلهم الفلاسفة فقالوا: إن الروح لا تقوم بها أية صفة، فالروح ليست داخل البدن ولا خارجه، ولا مباينة له ولا مداخلة له، ولا متحركة ولا ساكنة، ولا تصعد ولا تهبط، ولا هي جسم ولا عَرَض، وليس لها أية صفة، قال شيخ الإسلام كَثْلَتْهُ في التدمرية: "يصفونها بما يصفون به واجب الوجود عندهم، وهي أمور لا يتصف بها إلا ممتنع الوجود"(1).

فهذان القولان على طرفي نقيض، وكل منهما باطل.

والقول الوسط: إن الروح حقيقة موجودة قائمة بنفسها، ولها وجود مستقل عن البدن، فليست كالعرض الذي لا يقوم إلا بجسم؛ لكنها تتصل بالبدن وتنفصل عنه، وتسري فيه سريانًا على وجه التقريب كسريان النار في الفحم، وسريان الدهن في الزيتون، وسريان الماء في العود،

<sup>(</sup>۱) ص۱٦٩.

المهم أن لها كيانًا يخصها، وهي موصوفة بصفات ثبوتية وسلبية، مثل: أنها تذهب وتجيء، وتُقبض وترسل، وهذا بنص القرآن: ﴿اللّهُ يَتُوفَى الْمَانَفُسَ حِينَ مَوْتِهِا وَالَّتِي لَتُ تَمُتَ فِي مَنَامِها فَيُمْسِكُ الّتِي قَضَى عَلَيّها الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَى ﴿ [الزمر: ٤٢] وفي الصحيح عن النبي ﷺ في الذكر عند النوم: «باسمك ربِّ وضعت جنبي وبك أرفعه، إن أمسكت نفسي فارحمها، وإن أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين (١)، وهي مغايرة في حقيقتها للأجسام المشهودة.

فهذا هو القول الوسط الذي دلت عليه نصوص الكتاب والسنة، وهذا مذهب أهل السنة: أن الروح شيء موجود متميز، وهي حقيقة قائمة بنفسها، وموصوفة بصفات ثبوتية وسلبية، وهي مغايرة في ماهيتها وحقيقتها للأجسام المشهودة.

ويتعلق بالروح مسائل كثيرة اعتنى بذكرها ابن القيم في كتابه «الروح»، وفصّل القول فيها.

منها: الكلام في خلق الروح فقد قيل: إنها قديمة، أي: ليست محدثة، فلا بداية لوجودها، وهذا باطل؛ بل هي محدثة ومخلوقة كسائر المخلوقات، فالإنسان مخلوق: روحه وبدنه (٢).

ومنها: هل تموت الروح أو لا تموت؟ فيه خلاف، والذي رجحه ابن القيم (٣)، وهو الصواب: أن موت الأرواح هو مفارقتها لأجسادها؛ فإن أريد هذا القدر فهي ذائقة الموت ف: ﴿كُلُّ نَفْسِ ذَابِقَةُ اللَّوْتِ﴾ [اَل عمران: ١٨٥] وإن أريد أنها تصير عدمًا بعد فراقها للبدن فلا؛ فالروح باقية؛ إما في نعيم أو عذاب.

ومن المسائل التي طرقها ابن القيم كذلك: الفرق بين النفس

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٣٢٠) ـ واللفظ له ـ، ومسلم (٢٧١٤) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۲) الروح ص۲۲۶.

<sup>(</sup>٣) الروح ص٧٠.

والروح (١)، وبيَّن أن النفس تطلق على معان متعددة، والروح تطلق على معان متعددة، والروح تطلق على معان متعددة، وتتفقان في بعض المواضع، فإذا قيل ـ مثلًا ـ: خرجت نفسه أو خرجت روحه؛ فالمعنى واحد.

ومنها: هل النفس واحدة أو ثلاث (٢)؟

الصحيح: أنها واحدة؛ لكن ذكرها بلفظ: النفس الأمارة بالسوء، والنفس المطمئنة، والنفس اللوامة إنما هو باعتبار صفاتها، وإلا فهي نفس واحدة.

ومن الناس من يقول: لم الخوض والكلام في الروح مع أن الله تعالى يقول: ﴿ وَيَسْنَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْدِ رَبِّى ﴾ [الإسراء: ٨٥]؟

والجواب: أن هذه الآية ليس فيها النهي عن الكلام في الروح.

وقيل: إنه ملك آخر.

وقيل: المراد بالروح الوحي (٣).

والكلام والبحث في الروح له فائدتان:

الأولى: معرفة الحق من الباطل من أقوال الناس.

والثانية: معرفة ما ورد في الكتاب والسنة في شأن الروح.

<sup>(</sup>۱) الروح ص۳۲۵.

<sup>(</sup>۲) الروح ص۳۳۰.

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ٥/ ١٢٥، وزاد المسير ٥/ ٦٠.

وضرب شيخ الإسلام ابن تيمية في الرسالة التدمرية (۱) بها المثل لبيان وتقرير أن قيام الصفات بالموصوف لا يلزم منه المشابهة لغيره، ليقرر بذلك أن إثبات صفات الله لا يستلزم معرفة كنهه ولا تشبيهه بخلقه، فالروح مع أنها موصوفة في النصوص بصفات ثبوتية وسلبية؛ فالعقول عاجزة عن تكييفها، وهي عن تكييف الرب أعجز، وهي مباينة للأجسام المشهودة، ومباينة الله لخلقه أعظم، وهو كلام ناصع بيِّنٌ متضمن لإفحام المبطلين المعطلين.



# وجوب الإيمان بفتنة القبر وعذابه ونعيمه

وقوله: «وبعذاب القبر لمن كان له أهلًا، وسؤال منكر ونكير في قبره عن ربه ودينه ونبيه، على ما جاءت به الأخبار عن رسول الله ﷺ، وعن الصحابة رضوان الله عليهم».

ونؤمن بعذاب القبر وبفتنة القبر - أي -: سؤال الميت في قبره عن ربه ودينه ونبيه، فقد ثبت عن النبي على من رواية جماعة من الصحابة من كحديث البراء بن عازب عن النبي على: "إن الميت إذا وضع في قبره أتاه ملكان فيقعدانه ويقولان له: من ربك؟ وما دينك؟ ومن نبيك؟" (١)، والأدلة على فتنة القبر وعذابه متواترة (٢).

وقد أشير إلى فتنة القبر في القرآن قال تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللّهُ ٱلَّذِينَ اللّهُ ٱلَّذِينَ اللّهُ اللّذِينَ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>۱) حديث البراء تقدم في ص٢٨٦، وجاء نحوه من حديث أنس ﷺ في البخاري (١٣٣٨)، ومسلم (٢٨٧٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: إثبات عذاب القبر للبيهقي، والروح ص٩٧، وأهوال القبور لابن رجب ص٣٣، وقطف الأزهار ص٣٩٤.

<sup>(</sup>٣) روى البخاري (٤٦٩٩)، ومسلم (٢٨٧١) من حديث البراء بن عازب رهي، عن النبي الله أنها نزلت في عذاب القبر.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود (٣٢٢١)، والبزار (٤٤٥)، \_ وقال: لا يروى عن النبي ﷺ إلا من حديث عثمان، ولا نعلم لهذا إسنادًا عن عثمان إلا هذا الإسناد. =

ويظهر لي أنه ليس لنا أن نقول: «فإنه الآن يسأل» وإنما نقول: استغفروا لأخيكم واسألوا له التثبيت فقط، أما أن نحكم على الميت بأنه الآن يسأل، فهذا لا علم لنا به على الخصوص.

ومن أدلة عذاب القبر في القرآن قوله تعالى في آل فرعون: ﴿ النَّادُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُوًا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَ الْمَدَابِ إِنَّ الْفَلْلِلْمُونَ فِي الْمَدَابِ إِنَّ الْفَلْلِلْمُونَ فِي الْمَدَابِ اللّهُونِ الْفَلْلِلْمُونَ فِي الْفَلْلِلْمُونَ فَي الْفَلْلِلْمُونَ وَاللّهُونِ الْلَانِعام: ٩٣]، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَنْذِيقَنَّهُم مِنَ الْفَذَابِ اللّهُونِ الْفَذَابِ اللّهُ كُبُرِ لَعَلّهُمْ يَجِعُونَ إِلَى السّجدة]، وكذلك قوله اللّه اللّهُ وَلَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللللللّ

ومن أدلة عذاب القبر ونعيمه ما ثبت في الصحيحين عن النبي على الإن أحدكم إذا مات عرض عليه مقعده بالغداة والعشي، إن كان من أهل الجنة فمن أهل البخنة، وإن كان من أهل النار فمن أهل النار، يقال: هذا مقعدك حتى يبعثك الله يوم القيامة (أ) وفي حديث البراء ولله عن النبي على النبي على المؤمن بُفتح له باب إلى الجنة، فيأتيه من روحها وطيبها، ويفسح له في قبره مد بصره، وإن الكافر يفتح له باب إلى النار، فيأتيه من حرها وسمومها ويضيق عليه قبره حتى تختلف فيه أضلاعه فيأتيه من حرها وسمومها ويضيق عليه قبره حتى تختلف فيه أضلاعه وقال النبي على النبي الله أوحي إلى أنكم تفتنون في قبوركم مثل أو قريبًا من فتنة المسيح الدجال: فيؤتى أحدكم فيقال: ما علمك بهذا الرجل؟ فأما

<sup>=</sup> \_ والحاكم ١٠٢٧ \_ وصححه \_ من حديث عثمان بن عفان الله وقال النووي في الخلاصة ١٠٢٨ / والأذكار ص٢٣٦: إسناده حسن، وحسنه ابن حجر كما في الفتوحات الربانية ١٩٣/٤.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳۷۹)، ومسلم (۲۸۶۶) من حديث ابن عمر را

<sup>(</sup>٢) تقدم في ص٢٨٦.

المؤمن فيقول: هو محمد رسول الله جاءنا بالبينات والهدى، فأجبنا واتبعنا، فيقال: نم صالحًا قد علمنا إنْ كنت لموقنًا به، وأما المنافق فيقول: لا أدري سمعت الناس يقولون شيئًا؛ فقلته (١).

ومن أدلة عذاب القبر: ما ورد من الاستعاذة بالله منه، كما في الذكر بعد التشهد ففي حديث أبي هريرة والله على قال: قال رسول الله واذا فرغ أحدكم من التشهد الآخر؛ فليتعوذ بالله من أربع: من عذاب جهنم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والممات، ومن شر المسيح الدجال (٢).

وأحاديث كثيرة فيها الاستعاذة بالله من عذاب في النار وعذاب في القبر (٣).

وأكثر الأحاديث فيها: «أنه يأتيه ملكان»( $^{(3)}$ )، وجاء عند الترمذي تسميتهما: «المنكر والنكير»( $^{(0)}$ )، وسئل الإمام أحمد عن ذلك فأثبت تسمية هذين الملكين $^{(7)}$ .

وأهل السنة والجماعة يؤمنون بهذا كله، والإيمان بفتنة القبر وعذابه

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٨٦)، ومسلم (٩٠٥) من حديث أسماء بنت الصديق ﷺ.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣٧٧)، ومسلم (٥٨٨) ـ واللفظ له ـ عن أبي هريرة ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>٣) كحديث عائشة على البخاري (١٣٧٢)، ومسلم (٥٨٦). وحديث أنس على في البخاري (٢٨٢٣)، ومسلم (٢٧٠٦). وحديث سعد بن أبي وقاص في في البخاري (٢٧٢٠). وحديث ابن مسعود في مسلم (٢٧٢٣). وحديث أم حبيبة في مسلم (٢٧٢٣)، وغيرها.

<sup>(</sup>٤) كحديث البراء وقد تقدم في ص٢٨٦، وحديث أنس وهي وقد تقدم في ص٢٩٤.

<sup>(</sup>٥) تقدم في ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٦) في طبقات الحنابلة ١/١٣٥: قال أحمد بن القاسم: يا أبا عبد الله تقر بمنكر ونكير، وما يروى من عذاب القبر؟ فقال: نعم، سبحان الله! نقر بذلك ونقوله، قلت: هذه اللفظة منكر ونكير تقول هذا، أو تقول ملكين؟ قال: نقول: منكر ونكير، وهما ملكان، وعذابُ القبر.

ونعيمه من الإيمان باليوم الآخر؛ فإن الإيمان باليوم الآخر يدخل فيه ما يكون بعد الموت.

والإيمان بفتنة القبر وعذابه ونعيمه من الإيمان بالغيب؛ لأن الله ستر عن الخلق أحوال أهل القبور، وربما كشف لمن شاء بعض ذلك، وقد أطلع الله سبحانه نبيه على حال صاحبي القبرين فقال لما مَرَّ بهما: "إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير" فأطلعه تعالى على حالهما، وسبب عذابهما، ولما سمع على ذات يوم صوتًا قال: "يهود تعذب في قبورها" .

وقد يُكشف لبعض العباد شيء من أحوال أهل القبور، وفي هذا أخبار كثيرة، يذكرها المعنيون بهذا من أهل العلم (٣)، وفيها تصديق لما أخبر به ﷺ، وثبت عنه ﷺ أنه قال: «لولا ألا تدافنوا لدعوت الله أن يُسمعكم من عذاب القبر ما أسمع (٤) لو كشف للناس أحوال أهل القبور لفروا وهاموا على وجوههم، ولما دفنوا موتاهم.

وأنكر عذاب القبر ونعيمه وسؤاله وفتنته الملاحدة الزنادقة (٥) ويلزم على قول من يقول: إن الروح عرض وليست شيئًا قائمًا بنفسه؛ أنه ليس هناك عذاب ولا نعيم؛ لأنها معدومة، ولهذا قال ابن القيم في النونية (١٦) ـ لما ذكر أمر الأرواح وبقاءها \_:

وَكَذَٰلِكَ الْأُرْوَاحُ لَا تَبلَى كَمَا تَبلَى الجُسُومُ وَلَا بِلَى اللُّحمَانِ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢١٦)، ومسلم (٢٩٢) من حديث ابن عباس ﷺ.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣٧٥)، ومسلم (٢٨٦٩) عن أبي أيوب ﴿ اللهُ ال

<sup>(</sup>۳) انظر: مجموع الفتاوی ۲۹٦/۶، و۲۷٦/۲۴، وشرح حدیث النزول ص۳۹۹، والروح ص۱۱۹، وأهوال القبور ص٦١.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٢٨٦٨) من حديث أنس ﷺ.

<sup>(</sup>٥) الروح ص١٠٥، ورَدَّ عليهم في ص١١١.

<sup>(</sup>٦) ص ۲٥.

وَلأَجلِ ذَلِكَ لَم يُقِرَّ الجَهمُ بالـ
لَكِنَّهَا مِن بَعضِ أَعرَاضٍ بِهَا فَالشَّانُ للأرواحِ بَعدَ فراقِهَا إِمَّا عَذَابٌ أَو نَعِيمٌ دَائِمٌ وَتصيرُ طيرًا سَارِحًا مَع شكلِهَا وَتصيرُ طيرًا سَارِحًا مَع شكلِهَا وَتَصيرُ طيرًا سَارِحًا مَع شكلِهَا وَتَصيرُ أَرواحَ الذينَ استُشهِدُوا لَكِنَّ أَرواحَ الذينَ استُشهِدُوا فَلهُم بذَاكَ مزيَّةٌ في عَيشِهِم فلَعُاضَهُم فلَهُم بذَاكَ مزيَّةٌ في عَيشِهِم فلَعَاضَهُم وَلَه الجُسُومَ لربِّهِم فأعَاضَهُم وَلَه الدُّوحُ بَعدَ الموتِ أكمَلُ حَالَةٍ وَعذَابُ أَشقَاهَا أَشدُ مِنَ الذِي وَالقَائِلُونَ بِأَنَّهَا عَرَضٌ أَبُوا والقَائِلُونَ بِأَنَّهَا عَرَضٌ أَبُوا

أرواح خارجة عن الأبدان قامت وذا في غاية البطلان أبداننا والله أعظم شان أبداننا والله أعظم شان قد نُعمت بالروح والريحان تجني الثمار بجنة الحيوان حتى تعود للذلك الجثمان في جوف ظير أحضر ريّان ونعيمهم للروح والأبدان أجسام تلك الطير بالإحسان مأوى لها كمساكن الإنسان منها بهذي الدّار في جُثمان منها بهذي الدّار في جُثمان قد عاينت أبصارنا بعيان قد عاينت أبصارنا بعيان قد عاينت أبصارنا بعيان ذا كُلّه تباليدي نُكران

وقوله: «لمن كان له أهلًا» عذاب القبر ليس لكل واحد، وجاء التصريح بعذاب القبر ونعيمه للمؤمن والكافر، أما العاصي؛ فإن أكثر النصوص لم تتعرض له، كما هو ظاهر في أمر فتنة القبر، إنما ذكر المؤمن الذي ينعم بعد الفتنة، والكافر والمنافق الذي يعذب بعدها، لكن العاصي يُخاف عليه العذاب، فالذي سُكت عنه هذا على خطر، فالمعاصي سبب للعذاب في الدنيا وفي البرزخ وفي الآخرة، والعاصي تحت المشيئة إن شاء الله غفر له وإن شاء عذبه، وأما المؤمن التقي فهو ناج من العذاب، وهو من أهل النعيم والثواب.

ومسائل القبر هذه، هي التي بنى عليها الشيخ محمد بن عبد الوهاب كِللهُ رسالته المعروفة برثلاثة الأصول».

وقد بلغ الأمر ببعض من يعظمون الوطن إلى درجة العبادة، أن يقول: بنو وطني سأذكرهم متى ماعشتُ في الدنيا وفي قلبري أقول له إذا ما جاء يسسألني

بنو وطني هم ديني وديني هم بنو وطني (۱) هل سيجيب بهذا الكفر؟!

لن يجيب، بل سيقول: هاه هاه! لا أدري.

نعوذ بالله من فتنة القبر وعذاب القبر.

وقوله: «عن ربه ودينه ونبيه على ما جاءت به الأخبار عن رسول الله على الصحابة رضوان الله عليهم».

هذا هو المعتمد، فإنما أثبتنا هذه الأمور الغيبية لورود الأخبار الصحيحة بها، فنؤمن بذلك تصديقًا لله تعالى، ورسوله على واتباعًا لسلف هذه الأمة.

وقوله: «والقبر روضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النيران» (٢) هذا تكميل للموضوع، وفيه إشارة إلى النعيم؛ لأنه في العبارة السابقة لم يقل: بعذاب القبر ونعيمه، ففي هذه الجملة تنبيه على النعيم، و«القبر روضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النيران»، هذه أحوال الناس في القبر، منهم: من هو في نعيم وفي سرور، في روضة من رياض الجنة يأتيه من روحها وطيبها، كما يشاء الله على ما يليق بحال البرزخ؛ لأن الدور ثلاثة:

دار الدنيا، وهي: دار الابتلاء والعمل.

ودار البرزخ، وهي: ما بين الموت إلى البعث، وهي: محل عذاب القبر ونعيمه.

<sup>(</sup>۱) هذه الأبيات للشاعر السوداني عبدالرحمن شوقي، ونشرت في جريدة القصيم، العدد الرابع، في جمادى الأولى عام ١٣٧٩هـ، كذا أفادني الشيخ، وهذه الجريدة توقفت منذ زمن بعيد، ولم أجد هذا العدد.

<sup>(</sup>٢) هذا لفظ حديث رواه الترمذي (٢٤٦٠) من حديث أبي هريرة عن النبي عن النبي عن وقال: غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وضعفه العراقي في المغنى ١/ ٤٦٨، والسخاوي في المقاصد الحسنة (٧٥٨).

والدار الآخرة التي بعد البعث، وهي: دار القرار، وليس فيها نقلة ولا رحيل ولا تحول.

أما القبر، فليس هو كما يجري على ألسن الناس إذا دفنوا الميت قالوا: انتقل إلى مثواه الأخير؛ فإن القبر ليس هو المثوى الأخير، بل بعده رحيل وانتقال من دار البرزخ إلى الدار الآخرة: إلى الجنة أو النار، واستنبط بعض أهل العلم هذا المعنى من قوله تعالى: ﴿ أَلْهَلَكُمُ التَّكَائُرُ التَّكَائُرُ التَّكَائرُ اللَّهَا الله من انصراف؛ لأنه غير مقيم (١)، فأهل القبور ليسوا بمقيمين أبدًا في قبورهم؛ بل سينصرفون عندما يدعوهم الداعي: ﴿ وَاسْنَيعَ بَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِن مُكَانِ قَرِبٍ ﴿ إِلَى يَوْمَ يَسَمَعُونَ الشَّمْوَنَ وَمَن فِي الشُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي الشَّمْورِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءً اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ اللَّهُ وَالرَّا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّه



<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ٢٢/ ٤٥٠، وتفسير ابن كثير ٨/ ٤٧٤.

### الإيمان بالبعث والجزاء

وقوله: «ونؤمن بالبعثِ وجزاءِ الأعمالِ يومَ القيامةِ».

كل هذه المعاني والمسائل مندرجة في الإيمان باليوم الآخر، والإيمان بالبعث مما أجمع عليه أهلُ الملل الثلاث: المسلمون واليهود والنصارى، ومما اتفقت عليه الرسل من أولهم إلى آخرهم، وليس فيه اختلاف بين فرق الأمة.

ولا ينكر بعث الأجساد إلا الفلاسفة الملاحدة (١)، ومنهم من دخل في الإسلام وادعى ذلك على الشريعة، كابن سينا (٢)، يقول: إن البعث والجزاء روحاني لا جسماني، فأنكر معاد الأجساد، فجعلوا ما جاء في النصوص أمورًا روحانية، وهذا إنكار مع تلبيس.

ويوم القيامة اسمه: يوم البعث؛ لأن فيه البعث، ويوم الجمع؛ لأن الله يجمع الأولين والآخرين للحساب.

وسبق الكلام على أدلة البعث عند قول الطحاوي: «والإيمان: هو الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر»(٣).

ومن الأقوال الباطلة المعروفة عن المتكلمين قولهم: إن البعث يكون بجمع تلك الأجزاء، وهذا يرجع إلى مقولة معروفة هي: أن

<sup>(</sup>۱) درء تعارض العقل والنقل ٥/ ٢٥٠، والجواب الصحيح ٣/ ٢٨١، ومجموع الفتاوى ٤/ ٢٨١، والصواعق المرسلة ٤/ ١٢٠٩.

<sup>(</sup>۲) درء تعارض العقل والنقل ۱/۸ و ۱۰/۹۰، وسير أعلام النبلاء ۱۷/۳۱، و۱۰/۹۰، وسير أعلام النبلاء ۱۰/۳۱، والكافية الشافية ص١٠٨.

<sup>(</sup>۳) ص۲٤٠.

الأجسام مركبة من جواهر مفردة، والجوهر الفرد هو الجزء الذي لا يتجزأ، وهم منازعون في دعوى وجود الجوهر الفرد.

والتحقيق أنه ما من جزء إلا ويتجزأ حتى يبلغ إلى غاية صغيرة فيستحيل أو يعدم، كما قال شيخ الإسلام كَثَالُهُ (١).

فهؤلاء القائلون بنظرية الجوهر الفرد يقولون: إن البعث يكون بجمع تلك الجزيئات: فإذا مات الميت وتفرقت جزيئاته فيكون البعث بجمع تلك الجزيئات.

وهذا باطل؛ فإن الأجسام تستحيل وتتغير وتتحول من طبيعة إلى طبيعة، ثم يقال: إنه لو كان البعث بجمع تلك الجزيئات على فرض صحة الدعوى؛ للزم أن يكون كل إنسان يبعث على هيئته التي كان عليها، الكبير الهرم على هيئته، والصغير كذلك، وهذا مخالف للنصوص عليها، الكبير الله تعالى فيها أنه يعيد ما تفرق واستحال، ثم ينشئها والتي بين الله تعالى فيها أنه يعيد ما تفرق واستحال، ثم ينشئها وانكر يشاء نشأة أخرى: ﴿وَإَنَّ إِلَى رَبِّكَ النَّمُنَىٰ ﴿ وَالنَّمُ هُوَ أَضَحَكَ وَأَبْكَ ﴿ وَالنَّمُ هُوَ أَضَحَكَ وَأَبْكَ ﴾ والنجم]، وقال تعالى: ﴿أَفَرَعَيْمُ مَا تُمْنُونَ ﴿ وَأَنَّ مِسْبُوقِينَ وَمَا غَنُ بِمَسْبُوقِينَ فَانَ أَنْ نَبْدُلُ أَمْ لَكُمْ وَنُشِتَكُمْ فِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَالرَافِعة ] ننشئكم ونشأة لا تعلمونها ولا تتخيلونها.

وقد ثبت في النصوص ذكر خلقة من يدخل الجنة ومن يدخل النار، وأن أجسامهم لا تكون على هيئة أجسام الناس في هذه الدنيا؛ بل تختلف اختلافًا كبيرًا(٢)، ينشئها الله نشأة أخرى تليق بالحياة الآخرة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۱۲/۰۱٦، ومنهاج السنة ۱/۲۱۲ و۱۳۹/ و۲۱۰.

<sup>(</sup>٢) في صحيح البخاري (٦٥٥١)، ومسلم (٢٨٥٢) عن النبي ﷺ: «ما بين منكبي الكافر مسيرة ثلاثة أيام للراكب المسرع»، وفي صحيح البخاري (٣٣٢٦)، ومسلم (٢٨٤١) عن النبي ﷺ: «خلق الله آدم وطوله ستون ذراعًا... فكل من يدخل الجنة على صورة آدم».

عذابها ونعيمها، وليس البعث إيجاد من عدم؛ بل البعث إعادة، وهذا هو الذي أنكره الكفار، فإنهم لا ينكرون أن الله يخلق مثلما خلق، فهم يشاهدون أن الله يخلق الأجيال، إنما ينكرون أن يعيد الله ما استحال من أبدانهم وتفرق من أجسادهم: ﴿ أَوِذَا كُنَّا تُرَبًّا لَوِنَا لَفِي خَلْقٍ جَدِيلًّا أُوْلَتِهَكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ وَأُوْلَتِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي أَعْنَافِهِمْ وَأُوْلَتِكَ أَصْعَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [السرعد: ٥]، ﴿ وَقَالُواْ أَوِذَا كُنَّا عِظْمًا وَرُفَكًا أَوِنَّا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ قُلْ كُونُواْ حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ﴿ أَوْ خَلْقًا مِنْمًا يَكُبُرُ فِ صُدُودِكُرٌ فَسَيَقُولُونَ مِن يُعِيدُنّا قُلِ ٱلَّذِى فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةً ﴾ [الإسراء] الآيات، ﴿ بَلَّ هُمْ فِي لَبْسٍ مِّنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ [ق:١٥]، ولهذا أنكر العلماء على جهم بن صفوان ومن وافقه بأن المعاد هو أن يخلق الله الخلق خلقًا جديدًا ليس بإعادة، يقول ابن القيم - في فصل طويل في الشافية الكافية(١) عن جهم ومقالاته \_:

وَقَضَى بِأَنَّ اللهَ يَجعَلُ خَلقَهُ العَرشُ والكُرسِيُّ والأرواحُ والـ والأرضُ والبَحرُ المحيطُ وسائِرُ الـ كُلُّ سَيُفنِيهِ الفنَاءَ المَحضَ لا ويُعِيدُ ذَا المَعدُومَ أيضًا ثانيًا هذا المعادُ وَذلِكَ المَبدَا لَدَى هَذَا الَّذِي قَادَ ابنَ سينًا والأُلِّي هَـذا كِـتَـابُ اللهِ أنَّى قَـالَ ذَا؟ أو عَبدُهُ المبعُوث بالبُرهان

عَدَمًا ويقلِبُهُ وُجُودًا ثَاني أملاك والأفلاك والقمران أكوانِ مِن عَرض وَمِن جُثمَانِ يَبِقَى لَهُ أَثُرٌ كَظِلٍّ فَانِ مَحضَ الوجودِ إعَادَةً بِزَمَانِ جَهم وقد نَسَبُوه للقرآنِ قَالُواً مَقَالَتَه إلى الكُفرانِ لَم تَقبَلِ الأَذهانُ ذَا وتَوهَّمُوا أَنَّ الرَّسُولَ عَنَاهُ بِالإِيمانِ

ولهذا جعل الله من حجته على المكذبين أن الإعادة في نظر الإنسان وبالنسبة لقدرة الإنسان أهون من الابتداء، ﴿ أَنْعَيِينَا بِٱلْخَلِّقِ ٱلْأَوَّلِّ بَلّ هُمْ فِي لَبْسِ مِّنْ خَلْقٍ جَدِيدِ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا مَثَلًا وَنَسِىَ خَلْقَأُمُ قَالَ مَن

<sup>(</sup>١) ص ٢٣.

يُخِي ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيتُ ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِيَّ أَنشَاَهَا ۚ أَوَّلَ مَرَّةً ۗ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيهُ وَلَيْ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيهُ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيهُ اللهِ عَلَى المكذبين، عَلِيهُ اللهِ على المكذبين، وقد تقدم ذكرها (١).

#### وقوله: «وجزاء الأعمال يوم القيامة».

وهذا الجزاء ذكر الله تعالى تفصيله: ﴿مَن جَلَّة بِالْسَيْعَةِ فَلَا يُجْرَى إِلَّا مِثْلُهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَالانعام]، ﴿ فَاصْبِرُواْ أَوْ لَا تَصْبِرُواْ سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ إِنّمَا نُجْرَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الانعام]، ﴿ فَاصْبِرُوْاْ أَوْ لَا تَصْبِرُواْ سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ إِنَّمَا نُجْرَوْنَ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ [الطور: ١٦]، ﴿ وَنَضَعُ الْمَوْنِينَ الْقِسْطَ لِيوْمِ الْقِينَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَإِن كَانَ الْمِسْطَ لِيوْمِ الْقِينَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِنْ مَنْ فَلَ اللهُ اللهُ مَن مَنْ مَنْ فَلَ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) ص۲٥ و۲٤٠.

وهذا الجزاء يتضمن الثواب على الأعمال الصالحة، والعقاب على ضدها من الكفر والفسوق والعصيان.

ومن الجزاء الاقتصاص للمظلوم من الظالم، وبهذا تتحقق حكمة الرب وعدله عدوان وظلم الدنيا يقع من بعضهم عدوان وظلم على بعض، وكثير من المظلومين يموت وهو لم يستوف حقه، أو يموت الظالم ولم يؤخذ منه الحق، فجعل الله للخلق يومًا يجمع فيه الأولين والآخرين.

وجزاء الإيمان والحسنات مبني على الفضل والزيادة والمضاعفة، وجزاء السيئات مبني على العدل، قال تعالى: ﴿مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَمُ حَبُرُ وَجزاء السيئات مبني على العدل، قال تعالى: ﴿مَن جَاءَ بِالسَّيِعَةِ فَلَا يُعْمَلُونَ مِنْ اللَّهِ وَمَن جَاءَ بِالسَّيِعَةِ فَلَا يُعْمَلُونَ فَلَا السَّيِعَاتِ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ وَمَن جَاءً بِالسَّيِعَةِ فَلَا يُعْمَلُ أَمْنَالِهَا وَمُم لا يُظلَمُونَ فَلَى اللهِ عَشْرُ أَمْنَالِها وَمُن جَاءً بِالسَّيِعَةِ فَلا يُجْزَى إِلَا مِثْلَها وَهُم لا يُظلَمُونَ فَلَى الله الانسِعام المنابِ ولا يعذب أحد بذنب غيره يقول تعالى: ﴿وَلا نِوْرُ وَازِرَةٌ وِذَد أُخْرَى الله ولا يعذب أحد بذنب غيره يقول تعالى: ﴿وَلا نَوْرُ وَازِرَةٌ وَذَد أُخْرَى الله الله المنابِ المنابِ المنابِ المنابِ والله تعالى ينبه إلى أن دخول أهل الجنة الجنة الجنة المناب المناب دخول النوبة والكفر والمعاصي سبب دخول النار والعمل الصالح سبب دخول الجنة والكفر والمعاصي سبب دخول النار في القرآن كثير جدًا.



## الإيمان بالعرض والحساب، والصراط والميزان

وقوله: «والعرضِ والحسابِ، وقراءةِ الكتابِ، والثوابِ والعقابِ، والصراطِ، والميزانِ».

وكذلك الحساب، والحساب في اللغة: العد، ويطلق بمعنى

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۰۱۲)، ومسلم (۱۰۱٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٥٣٧) ـ واللفظ له ـ، ومسلم (٢٨٧٦).

ومن الحساب ما فيه مناقشة كما قال الرسول ﷺ: «من نوقش الحساب عُذّب»(١).

ومن المحاسبة ما جاء في الحديث عن الرسول على قال: "يدنو أحدُكم من ربِّه حتى يضع كنَفَه عليه، فيقول: عملتَ كذا وكذا؟ فيقول: نعم، ويقول: عملتَ كذا وكذا؟ فيقول: إني سترت عليك في الدنيا، فأنا أغفرها لك اليوم»(٢)، حساب يسير وعرض للأعمال، ليس فيه مناقشة.

هذا كله يدخل في إطار الحساب، وهناك سؤال يمكن أن يدخل في الحساب، قال تعالى: ﴿حَقَّ إِذَا جَاءُو قَالَ أَكَذَّ بَتُم بِتَايَنِي وَلَرْ تَجِيطُوا بِهَا عِلْمًا أَمَّاذَا كُنْمُ تَعْمَلُونَ ﴿ النمل]، ﴿وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبَتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ عِلْمًا أَمَّاذَا كُنْمُ تَعْمَلُونَ ﴿ النمل]، ﴿وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبَتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبَتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبَتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالقَصَلَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص٣٠٦.

فأحوال القيامة وأهوالها عظيمة، فيا له من يوم ما أعظمه! ﴿ أَلاَ يُظُنُّ أُولَيْكَ أَنَّهُم مَبْعُوثُونٌ ﴿ إِلَيْهِم عَظِيم ﴾ [المطففين] وثقيل، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَنُولاً يُحِبُونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيلًا ﴿ إِنَّ الْإِنسان] وعسير؛ لكن على الكافرين، أما على أهل الإيمان والتقى فهو عليهم يسير، ولهذا يقول تعالى: ﴿ عَلَى الْكَفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ﴿ إِنَّ الله الأَحْرى: فَوَى اللَّهِ الأَحْرى: ﴿ وَلَى الْكَفِرِينَ عَسِيرًا ﴾ [المدثر]، وفي الآية الأخرى: ﴿ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَفِرِينَ عَسِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢٦].

وقوله: «وقراءة الكتاب».

قراءة كتاب الأعمال، فآخذ كتابه بيمينه وآخذ كتابه بشماله ومن وراء ظهره، كما في الآيات من سورة الانشقاق، وسورة الحاقة، قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنَ أُوتِ كِنَبَهُ بِيمِينِهِ فَيَقُولُ هَآوُمُ اَقْرَمُواْ كِنَبِيةٌ ﴿ فَأَمَّا مَنَ أُوتِ كِنَبَهُ بِيمِينِهِ فَيَقُولُ عَلَيْهُ الْمَرْوَا كِنَبِيةٌ ﴿ وَالحاقة]، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّا مَنْ أُوتِ كِنَبِيةٌ ﴿ فَانَ كَنَبِيةٌ ﴿ فَانَ مَنْ أُوتِ كِنَبِيةٌ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَالْمَا أَغْنَى عَنِي مَالِيةٌ ﴿ فَا لَا الحاقة]، وقوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنْسَنِ ٱلزّمَنَاةُ طَتَهُو فِي عُنْقِهِ وَنَعْرَجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِينَةِ كِتَبَا يَلْقَنهُ مَشُورًا فَيَ اللهِ اللهُ ال

وكل هذا مما يدخل في الإيمان باليوم الآخر، ويجب الإيمان به. وقوله: «والثواب والعقاب».

تفصيل وبيان لنوعي الجزاء على الأعمال؛ فإذا كانت الأعمال حسنات وسيئات؛ فالحسنات جزاؤها الثواب، وهو: كل خير ونعيم وسرور، وجماع ذلك وأعظمه رحمة الله وكرامته ورضاه وجنته، فيبَشِرُهُم رَبُّهُم بِرَحْمَة مِنْهُ وَرِضْوَنِ وَجَنَّتِ لَمُّمْ فِيهَا نَعِيدٌ مُقِيدً شَيد فَي خَيلِين فِيهَا نَعِيدٌ مُقِيدً شَيد خَيلِين فِيهَا أَبَداً إِنَّ الله عِندَهُ أَجَرُ عَظِيدٌ ﴿ وَهَا التوبة].

وقوله: «والصراط».

الصراط جسر وطريق ومعبر ينصب على متن جهنم، فيعبر عليه

الناس بحسب أعمالهم، وجاء بيان ذلك عن النبي على بأن منهم من يمر «كطرف العين، وكالبرق، وكالريح، وكالطير، وكأجاويد الخيل والركاب، فناج مُسَلَّم، ومخدوش مرسل، ومَكْدُوس في نار جهنم»(١).

وهذا الصراط والسير عليه حسي، وهو في مقابل الصراط الذي في الدنيا، ففي الدنيا صراط معنوي، وهو دين الله الذي بعث به رسله، فالسير على ذاك الصراط بحسب السير على هذا الصراط، فمن كان على هذا الصراط ثابتًا ومسرعًا وقويًا كان على ذاك كذلك، ومن كان بطيء السير في هذا الصراط كان سيره على ذاك ﴿جَزَآءُ وِفَاقًا إِنَّ النباً]، و«الجزاء من جنس العمل».

وقوله: «والميزان».

أي: ميزان الأعمال. والآيات في هذا ظاهرة وكثيرة، قال تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَٰذِينَ ٱلْقِسْطَ لِيُومِ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ [الأنبياء: ٤٧]، وقال تعالى: ﴿ فَمَن ثَقُلَتُ مَوَٰزِيثُهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَّتَ مَوَٰزِيثُهُ فَأُولَتَهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِمُوّاً وَمَنْ خَفَّتُ مَوَازِيثُهُ فَأُولَتَهِكَ ٱللَّينَ خَسِمُواً الْفَاسَهُم ﴾ [الأعراف]، إلى غير ذلك من الآيات.

فأهل السنة والجماعة يؤمنون بالميزان، وأنه ميزان حقيقي حسي، توزن به الأعمال، كما جاء في الأحاديث، قال النبي على: «كلمتان خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم» (٢) وفي الحديث الآخر عن الرسول على: «والحمد لله تملأ الميزان» (٣).

فدل الكتاب والسنة على وزن الأعمال، والأعمال وإن كانت أعراضًا، والأعراض في حِسنا ومداركنا لا تقبل الوزن؛ لكنا نسلم

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٦٨٢)، ومسلم (٢٦٩٤) من حديث أبي هريرة ﴿ ٢٠٩٤)

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٢٣) من حديث أبي مالك الأشعري ﷺ.

ونؤمن بما أخبر الله به من وزن الأعمال، والله تعالى على كل شيء قدير، وفي حديث صاحب البطاقة الذي يأتي يوم القيامة فينشر له تسعة وتسعون سِجِلًا، كل سِجل مد البصر، وكلها سيئات، فيبهت فتُخرج له بطاقة فيها الشهادتان، فتوضع البطاقة في كفة والسجلات في كفة، قال: «فطاشت السجلات وثقلت البطاقة» (١) دليل على أن صحائف الأعمال توزن، ويستدل به على فضل التوحيد الخالص، فهذا لما اقترن بهذه الكلمة من الصدق والإخلاص والصفاء وحسن النية؛ إذ الكلمات والعبادات وإن اشتركت في الصورة الظاهرة؛ فإنها تتفاوت بحسب أحوال القلوب تفاوتًا عظيمًا، لأجل ذلك كفَّرت سيئاته، وإلا فأهل الكبائر الذين دخلوا النار كلهم كانوا يقولون: لا إله إلا الله، ولم يرجح قولهم على سيئاتهم كصاحب البطاقة. هذا ما وجَّه به شيخ الإسلام ابن تيمية، هذا الحديث (٢) وأمثاله (٣).

وقد دلت النصوص على أن الأعمال توزن، وصحف الأعمال توزن؛ بل والعامل يوزن كما في الحديث: أنَّ عبد الله بن مسعود وللله كان يجتني سواكًا من الأراك \_ وكان دقيق الساقين \_ فجعلت الريح تَكْفَؤُهُ، فضحك القوم منه، فقال رسول الله عليه: «مم تضحكون؟» قالوا: يا نبي الله من دقة ساقيه، فقال: «والذي نفسي بيده لهما أثقل

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۲۱۳/۲، والترمذي (۲۲۳۹) \_ وقال: حسن غريب \_، وصححه ابن حبان (۲۲۵)، والحاكم 7/۱ و۲۹۹ من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رفيا.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ۱۰/۷۳۵، ومنهاج السنة ٦/٩١٦.

<sup>(</sup>٣) كحديث: أبي هريرة رهيه أن رسول الله على قال: «بينما رجل يمشي بطريق وجد غصن شوك على الطريق، فأخره فشكر الله له فغفر له» رواه البخاري (٦٥٢)، ومسلم (١٩١٤). وحديثه رهيه عن النبي على قال: «بينما كلب يُطِيفُ بِرَكِيَّةٍ كاد يقتله العطش؛ إذ رأته بغي من بغايا بني إسرائيل، فنزعت مُوقَهَا فسقته فغفر لها به». رواه البخاري (٣٤٦٧)، ومسلم (٢٢٤٥).

في الميزان من أحد»(١).

وأنكر بعضُ أهلِ البدعِ الميزانَ (٢) وقالوا: ليس المراد ميزانًا حسيًا توزن به الأعمال، إنما هو كناية عن عدل الرب الله الكن النصوص ظاهرة بأنه ميزان حسى ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوَنِينَ ﴾ [الانبياء:٤٧].

وقيل: إن الميزان واحد، توزن به أعمال العباد، ﴿وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ صُلِّلَهُ عَلَىٰ حُكِّلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ [البقرة: ٢٨٤].

وقيل: إنها موازين، وهو ظاهر القرآن، ومن قال: إنه ميزان واحد، قال: الموازين المراد بها الموزونات، فالتعدد في الموزونات والميزان واحد، والله أعلم.

المهم الإيمان بوزن الأعمال (٣).

وقال الشيخ محمد بن عبد الوهاب تَظَلَّهُ في باب "فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب" من مسائل حديث أبي سعيد والله الله في كفة» (1) السموات السبع والأرضين السبع في كفة، ولا إله إلا الله في كفة» (2) معرفة أن الميزان له كفتان (٥).

لأن الميزان يتضمن المعادلة بين السيئات والحسنات، فمن رجحت حسناته على حسناته نقد رجحت سيئاته على حسناته فقد يعذب، والكلام في المسلم الذي له حسنات، أما الكفار فليس لهم

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود الطيالسي (٣٥٤)، وأحمد ٢٠/١ من حديث ابن مسعود ﷺ، ونحوه عند ابن أبي شيبة ١٩٤/١٧، وأحمد ١١٤/١، والبخاري في الأدب المفرد (٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) كالمعتزلة، انظر: مقالات الإسلاميين ص٤٧٢، ودرء تعارض العقل والنقل هـ ٣٤٨/٥ وفتح الباري ٥٣٨/١٣.

<sup>(</sup>٣) التذكرة ٢/ ٧٣٤.

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي في الكبرى (١٠٦٧٠ و١٠٩٨٠)، وابن حبان (٦٢١٨)، والحاكم ٥٢٨/١.

<sup>(</sup>٥) كتاب التوحيد ص٩.

حسنات، ولهذا يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية: «وأما الكفار؛ فلا يحاسبون محاسبة من توزن حسناته وسيئاته؛ فإنهم لا حسنات لهم، ولكن تعد أعمالهم وتحصى، فيوقفون عليها، ويقررون بها» (۱).



<sup>(</sup>۱) ص۲۱۶.

## خلق الجنة والنار وبقاؤهما

وقوله: «والجنة والنار مخلوقتان لا تفنيان أبدًا ولا تبيدان». هذه الجملة فيها مسألتان:

الأولى: قوله: «والجنة والنار مخلوقتان» مخلوقتان الآن وموجودتان الآن، خلافًا للمعتزلة، فالمعتزلة يقولون: إن الجنة والنار لم تخلقا؛ لكن يخلقهما الله يوم القيامة.

وما حجتهم؟ قالوا: إن خلقهما الآن عبث؛ لأنها تصير معطلة مددًا متطاولة، ولم يدخلها سُكَّانها (١)!

وهذا قول باطل مبني على جهل فاضح، ولهذا كان من مذهبهم إنكار عذاب القبر ونعيمه.

وفي الحديث أن النبي ﷺ قال: «إن أحدكم إذا مات عرض عليه

<sup>(</sup>١) حادي الأرواح ٢٤/١.

مقعده بالغداة والعشي، إن كان من أهل الجنة فمن أهل الجنة، وإن كان من أهل النار فمن أهل النار، يقال: هذا مقعدك حتى يبعثك الله يوم القيامة (())، وفي حديث البراء وللهائه أن النبي الله قال: «إن المؤمن يُفتح له باب إلى الجنة، فيأتيه من روحها وطيبها، ويفسح له في قبره مد بصره، وإن الكافر يفتح له باب إلى النار، فيأتيه من حرها وسمومها ويضيق عليه قبره حتى تختلف فيه أضلاعه (()).

وفي حديث صلاة النبي على صلاة الكسوف أنَّ الصحابة الله قالوا: يا رسول الله رأيناك تناولت شيئًا في مقامك هذا ثم رأيناك كففت؟ فقال: «إني رأيت الجنة فتناولت منها عنقودًا ولو أخذته لأكلتم منه ما بقيت الدنيا، ورأيت النار فلم أرَ كاليوم منظرًا قط» (٣) وهذا يقتضي أنها موجودة.

وفي الحديث عن النبي على: "لما خلق الله الجنة والنار أرسل جبريل إلى الجنة، فقال: انظر إليها وإلى ما أعددت لأهلها فيها، قال: فجاءها ونظر إليها وإلى ما أعد الله لأهلها فيها، قال: فرجع إليه قال: فوعزتك لا يسمع بها أحد إلا دخلها، فأمر بها فحفت بالمكاره، فقال: ارجع إليها فانظر إلى ما أعددت لأهلها فيها، قال: فرجع إليها فإذا هي قد حفت بالمكاره، فرجع إليه، فقال: وعزتك لقد خفت أن لا يدخلها أحد، قال: اذهب إلى النار فانظر إليها وإلى ما أعددت لأهلها فيها فإذا هي يركب بعضها بعضًا، فرجع إليه، فقال: وعزتك لا يسمع بها أحد في يركب بعضها بعضًا، فرجع إليه، فقال: ارجع إليها، فرجع إليها، فقال: ارجع إليها، فرجع إليها، فوجع إليها، فوجع اليها، وعزتك لا يسمع اليها، فيدخلها، فأمر بها فحفت بالشهوات، فقال: ارجع إليها، فرجع إليها، فقال: وعزتك لا دخلها» ومثل فقال: وعزتك لقد خشيت أن لا ينجو منها أحد إلا دخلها»

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص ۲۹٥.

<sup>(</sup>۲) تقدم في ص٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٠٥٢)، ومسلم (٩٠٧) من حديث ابن عباس ﷺ.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد ٢/٣٣٢، وأبو داود (٤٧٤٤)، والترمذي (٢٥٦٠) ـ وقال: حسن صحيح ـ والنسائي ٣/٧، وصححه ابن حبان (٧٣٩٤)، والحاكم ٢٦/١، من حديث أبي هريرة ﷺ.

حديث النبى ﷺ: «تحاجت النار والجنة، فقالت النار: أوثرت بالمتكبرين والمتجبرين، وقالت الجنة: فما لى لا يدخلني إلا ضعفاء الناس وَسَقَطُهُمْ وَعَجَزُهُمْ؟ فقال الله للجنة: أنت رحمتي أرحم بك من أشاء من عبادي، وقال للنار: أنت عذابي أعذب بك من أشاء من عبادي، ولكل واحدة منكما مِلْؤُهَا»(١).

فهذا هو الحق الذي لا ريب فيه، والقول بأنهما لم تخلقا قول باطل مناقض لنصوص الكتاب والسنة.

قال العلامة ابن القيم في النونية:

يا سلعة الرحمن سُوقُك كاسِدٌ يا سلعة الرحمن هل مِن خاطِب يا سلعة الرحمن كيف تَصَبَّرَ الـ ما كان عنها قطّ مِن مُتَخَلّفِ وتَنالَها الِهمَمُ التي تَسْمُو إلى رُتَب العُلَى بمشيئةِ الرحمن (٢)

يا سِلْعَةَ الرحمن لستِ رخيصةً بل أنتِ غاليةٌ على الكسلانِ يا سلعة الرحمن ليس ينالُها في الألف إلا واحدٌ لا اثنان يا سلعة الرحمن مَنْ ذا كَفَوُّها إلا أُولُو التقوى مع الإيمان بين الأراذلِ سِفْلَةِ الحيوان يا سلعة الرحمن أين المشترى فلقد عُرضتِ بأيسر الأثمان فالمهر قبل الموت ذو إمكان خُطَّابُ عَنْكِ وَهُمْ ذَوُو إيمان يا سلعة الرحمن لولا أنَّها حُجِبَتْ بكلِّ مَكَارِهِ الإنسان وتعطلتْ دارُ الجزاءِ الثاني لكنها حُجِبَتْ بكلّ كَرِيهَةٍ لِيُصَدَّ عنها المُبْطِلُ المُتَوَاني

والمسألة الثانية: مسألة فناء الجنة والنار، يقول الطحاوي: «لا تفنيان أبدًا ولا تبيدان» بل هما باقيتان على الدوام.

فالجنة لا تفني ونعيمها دائم، قال تعالى: ﴿ أُكُلُّهَا دَآيِمٌ وَظِلُّهَا ﴾

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٨٥٠)، ومسلم (٢٨٤٦) \_ واللفظ له \_ من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) الكافية الشافية ٢٩٧.

[الرعد:٣٥]، وقال تعالى: ﴿إِنَّ هَاذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِن نَفَادٍ ﴿ إِنَّ اللهُ وَالَ تَعَالَى: ﴿ يُبَشِرُهُمْ دَبُّهُم تَعَالَى: ﴿ يُبَشِرُهُمْ دَبُّهُم وَلَهُمَ مِنْهُمُ فِيهَا فَعِيمُ مُنْقِيمُ مُنْ خَلِينِ فَيهَا أَبَدًا إِنَّ مِنْهُمُ مِنْهُمُ مِنْهُمُ مِنْهُمُ مِنْهُمُ مِنْهُمُ مِنْهُمُ مُنْهُمُ مِنْهُمُ مَنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ اللهُمُ مِنْهُمُ اللهُمُ مِنْهُمُ اللهُمُ مِنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ اللهُمُ مِنْهُمُ مُنْهُمُ مُنُولُهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنُولُهُمُ مُنُولُهُمُ مُنُولُهُمُ مُنْهُمُ مُنُولُهُمُ مُنُهُمُ مُنُولُهُمُ مُنُولُهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنُولُهُمُ مُنْهُمُ مُنُولُهُمُ مُنُولُهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُمُ مُنْهُمُ مُنُولُونُهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنُولُهُمُ مُنُولُم

وكذلك النار جاء فيها ما يدل على الدوام، قال تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَغْرُجُواْ مِنَ ٱلنَّارِ وَمَا هُم يِخْرِجِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابُ مُقِيمٌ ﴿ آلِمائدة]، وقال تعالى: ﴿ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴾ [الإسراء: ٩٧]، ﴿ كُلَّمَا أَرَادُواْ أَن يَغْرُجُواْ مِنْهَا مِنْ غَيِّ أُعِيدُوا فِيها ﴾ [الحج: ٢٢] وقال تعالى: ﴿ وَمَا هُم مِنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴾ [الحجر: ٤٨].

وذهب الجهم بن صفوان ومن تبعه إلى فناء الجنة والنار، فعندهم أن المخلوقات يمتنع دوامها في الماضي، وكذلك دوامها في المستقبل.

وأجمع أهل السنة إجماعًا قطعيًا وسائر الفرق ما عدا الفرقة الضالة الجهمية على دوام الجنة، وأما النار فجمهور أهل السنة وسائر الطوائف على دوامها كذلك، وفيها قول آخر ذكره ابن القيم، فقد على دوامها كذلك، وفيها قول آخر ذكره ابن القيم، فقد عني كليه بالكلام على هذه المسألة (الله كعادته في البحث إذا بحث مسألة أبدع فيها، وأتى بكل ما يمكن من الاستدلال والحوار، والجواب والمناقشات في سائر المسائل الخلافية التي يتعرض لها، يذكر كل ما للطائفتين من حجج واستدلالات وتوجيهات، ويقابل بينهما ويناقشهما، فتارة يرجح ترجيحًا ظاهرًا وبقوة، وتارة يعرض ويقف، وإذا عرض لأحد القولين يقول القائل: إنه يختار هذا، فإذا عرض القول الآخر قال: كأنه يختار الثاني، والذي يظهر أنه هكذا وقع له في

<sup>(</sup>۱) حادي الأرواح ۷۳۰/۲ ـ ۷۹۲، وشفاء العليل ص٢٥٤ ـ ٢٦٤، ومختصر الصواعق ٢/ ٦٣٧ ـ ٦٨٥، وقبله شيخ الإسلام في كتابه الرد على من قال بفناء الجنة والنار.

هذه المسألة، فلما ذكر حجج القولين يظن الظان إذا قرأ استدلالاته للقول الآخر يظن أنه قائل به (١).

وأكثر ما نقوله هنا: إن القول بفناء النار قول مرجوح، ولكن لا يقال: إنه بدعة، ولا يُبدَّع من قال به، ومن الناس من بدَّع من قال به، ومنهم من رمى ابن تيمية بالقول به، وجزم بأنه قال: بفناء النار، وقالوا: إنه له اعتقادات فاسدة، وهذا يقوله المتجنون على شيخ الإسلام ابن تيمية من خصومه الذين خالفهم في كثير من مسائل الاعتقاد، وقد ذكر ابن القيم أنه سأل شيخ الإسلام عن مسألة فناء النار، فقال: هذه المسألة عظيمة كبيرة، ثم ذكر فيها القولين (٢)، ولم يذكر عن شيخه أنه ذهب إلى القول بفناء النار خلافًا لمن ينسب إليه ذلك (٣).

وقد أفاض شيخنا الشيخ محمد الأمين الشنقيطي في تقرير القول بدوام الجنة والنار والجواب عما استدل به للقول بفناء النار كقوله تعالى: ﴿إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَّالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [هـود:١٠٧]، وقـوله تعالى: ﴿إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّ رَبِّكَ حَرِيمُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ [الأنعام:١٢٨] ذكر هذه المسألة عند هذه الآية في سورة الأنعام من كتابه «دفع إيهام الاضطراب

<sup>(</sup>۱) وقال في آخر البحث في حادي الأرواح ٢/ ٧٩١: فإن قيل إلى أين انتهي قدمكم في هذه المسألة العظيمة الشأن؟ قيل: إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [هود: ١٠٧]، ونحوه في شفاء العليل ص٢٦٤، ومختصر الصواعق ٢/٣/٢، وله كلمة مختصرة عابرة في الوابل الصيب ص٤٢، صرح فيها ببقاء النار وعدم فنائها.

<sup>(</sup>٢) السؤال في شفاء العليل ص٢٦٤، وجوابه: فقال شيخ الإسلام: هذه المسألة عظيمة كبيرة، ولم يجب فيها بشيء، فمضى على ذلك زمن حتى رأيت في تفسير عبد بن حميد الكشي بعض تلك الآثار التي ذكرتُ، فأرسلت إليه الكتاب وهو في محبسه الأخير، وعلمت على ذلك الموضع، وقلت للرسول: قل له هذا الموضع يشكل عليه ولا يدري ما هو؟ فكتب فيها مصنفه المشهور - رحمة الله عليه -.

<sup>(</sup>٣) كالسبكي والحصني، انظر: دعاوى المناوئين لشيخ الإسلام ص٦٠٨.

عن آي الكتاب»(١).



<sup>(</sup>١) ص١٣٣، وانظر: «مجالس مع فضيلة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي» ص٥١.

### سبق القدر فيمن يصير إلى الجنة، ومن يصير إلى النار

وقوله: «وأن الله تعالى خلق الجنة والنار قبل الخلق، وخلق لهما أهلًا، فمن شاء منهم إلى الجنة فضلًا منه، ومن شاء منهم إلى النار عدلًا منه، وكل يعمل لما قد فُرغَ له، وصائر إلى ما خُلِق له».

هذا دخول في مسائل متعلقة بالقدر، وقد فرَّق الشيخ الكلام في القدر، كما فرق المسائل المتعلقة بأصول الإيمان؛ فيذكر مسائل تتعلق بالإيمان بالله، أو الملائكة، أو الرسل، أو باليوم الآخر، وهذه المسائل الآتية متعلقة بالقدر، وبالمسألة التي تقدمت وهي: خلق الجنة والنار.

يقول: «وأن الله تعالى خلق الجنة والنار قبل الخلق».

هذا ظاهر، ولا يريد بالخلق جميع المخلوقات، الظاهر أنه يريد قبل خلق الناس؛ لأن الخلق تارة يطلق على جنس المخلوقات، وتارة يطلق على خصوص المكلفين، ولهذا قال: وخلق لهما أهلا، أي: خلق الجنة والنار، ثم خلق لهما خلقًا من الجن والإنس، خلق آدم وحواء، ثم خلق ذريتهما إلى آخر من يشاء الله تعالى خلقه من هذا الجنس البشري، ومن الجن.

ويحتمل أن يكون مراده من قوله: «وخلق لهما أهلًا» أي: قدَّر لهما أهلًا، فاخلق، يأتي بمعنى «أوجد» وبمعنى «قدَّر»، والأول أظهر.

وقوله: «فمن شاء منهم إلى الجنة فضلًا منه، ومن شاء منهم إلى النار عدلًا منه».

هذا شروع في تقسيم الخلق، وأن الله ﷺ جعلهم فريقين: سعداء وأشقياء، فمن العباد من خلقه للجنة، وبعمل أهل الجنة يعمل، ومنهم من خلقه للنار، وبعمل أهل النار يعمل، نعوذ بالله من النار.

فمن شاء الله له منهم أن يكون من أهل الجنة كان كذلك فضلًا من الله والله يؤتي فضله من يشاء، ومن شاء الله منهم إلى النار عدلًا، فحكمه في عباده دائر بين الفضل والعدل، وهذا المعنى ثناه المؤلف كَلَّلُهُ فقد تقدم قوله: «يهدي من يشاء ويعصم ويعافي فضلًا، ويضل من يشاء ويخذل ويبتلى عدلًا»(١).

والله تعالى أعلم بعباده ﴿ زَّبُّكُمْ أَعْلَوُ بِكُرٌّ إِن يَشَأَ يَرْحَمَكُمْ أَوْ إِن يَشَأَ يُعَذِّبَكُمُّ وَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ۞ [الإسراء]، ﴿ وَلَكِئَ ٱللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَامُ فِي قُلُوبِكُمْ وَيُكِّرُهُ إِلَيْكُمْ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ أَوْلَيْكَ هُمُ ٱلرَّاشِدُونَ ﴿ فَضَلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَنِعْمَةً وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۞ [الحجرات]، ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّ َ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِلِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُوۡلَٰكِهِكَ رَفِيقًا ۚ ﴿ ذَٰلِكَ ۖ ٱلْفَصْلُ مِنَ ٱللَّهَۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ عَلِيـمًا ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ. لِيُسَبِّينَ لَمُمَّ فَيُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ١ إبراهيم]، هذا كله يرجع إلى الإيمان بالقدر: الإيمان بعلم الله السابق لكل شيء، والإيمان بكتابته لمقادير الأشياء في أم الكتاب، والإيمان بعموم مشيئة الله، وأنه لا خروج لشيء عن مشيئته، وأنه تعالى خالق كل شيء، فبفضله تعالى اهتدى المهتدون، وبعدله تعالى ضل الضالون: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ ١ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا اَلْضَكَالِّينَ ﴿ إِلَا الفاتحة ] هذا دعاء حقيق بأن نعرف معناه وقدره وضرورتنا إلى مضمونه، ﴿وَأَلَنَّهُ يَدَّعُوٓا إِلَى دَارِ ٱلسَّلَيهِ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْنَقِيم ﴿ [يونس].

<sup>(</sup>۱) ص۷۷.

والنظر للقدر في أمر الإيمان والكفر، والطاعة والمعصية من أعظم مداخل الشيطان؛ لأن الشيطان يوسوس ويقول: ما دام الأمر قد مضى وسبق به القدر؛ فإن كنت من أهل الجنة فستكون من أهل الجنة! لا لن تكون من أهل الجنة إلا إذا عملت بسبب دخول الجنة، فلن يدخل الجنة إلا نفس مؤمنة، فمن سبق علم الله وكتابه بأنه من أهل الجنة، فلا بد أن يقوم به سبب دخولها فوالله لا يدخلها، وإن لم يقم به سبب دخولها فوالله لا يدخلها، وكل مكلف لا بد أن يقوم بأحد السببين: سبب دخول الجنة أو سبب دخول النار، والأعمال بالخواتيم.

وقوله: «وكلُّ يعمل لما قد فُرِغَ له، وصائر إلى ما خُلِق له».

وكلُّ من المكلفين يعمل لما قد فُرغَ له منه، و«كُلُّ» التنوين فيها عِوضٌ عن «أحد»، «يعمل لما قد فُرغَ له» منه «وصائر إلى ما خُلِق له» هذا شرح وتبسيط لما قبله، وهذا معنى قوله ﷺ: «فكل ميسر لما

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص١٦٣.

<sup>(</sup>٢) تقدم في ص١٦٤.

خلق له» «كل يعمل لما قد فُرغَ له» منه «وصائر إلى ما خُلِق له» فمن خلق للجنة فصائر إلى النار، ولكن بالأسباب التي جعلها الله لذلك، فالنار أعدها الله للكافرين، ولن يخلد فيها إلا الكافرون، والجنة أعدت للمتقين، ولن يدخلها إلا نفس مؤمنة.

والأخذ بالأسباب هو فطرة فطر الله عليها العباد؛ لكن هناك أشياء ما ينظر بعض الناس للقدر فيها:

طلب الرزق فهو من جنس ما سبق به القدر من أمر السعادة والشقاوة، أفيقول عاقل: أنا أجلس ولا أطلب الرزق؛ لأنه سيأتيني؟! لا؛ بل إذا أصبح الناس نهضوا وانتشروا يطلبون الرزق.

نعم! قد يقوله الكسول تبريرًا لكسله وخموله ودَعَتِه.

فكيف يأتي هذا لأخطر الأشياء ويقول: إذا كنت من أهل الجنة فسأترك العمل! لا والله، من ترك الإيمان والطاعة اتكالًا على القدر، علمنا أنه إن مات على ذلك فهو من أهل النار، وكذا من نام عن صلاة الفجر وقال: إن كان كُتب لي أجر فسيجيئني بدون أن أقوم وأصلي! فهل سيكتب له أجر؟!

الله سبحانه رتب المسببات على الأسباب، فهناك مسببات لا تكون إلا بأسباب معينة، ولا يمكن تحصيلها إلا بهذا السبب المعين، كالولد، فلا يمكن لأحد أن يُولد له إلا بوطء.

أما الرزق فله أسباب متعددة، وطرق كسب كثيرة، بخلاف الولد؛ فلا يوجد إلا سبب واحد معين.

كذلك الجنة والنار، الجنة لا يمكن دخلوها إلا بالإيمان والعمل الصالح، فمن فقد هذا السبب فإلى الضد والنقيض. نعوذ بالله!

فهذه مقامات عظيمة على المسلم أن يلجأ إلى ربه، ويسأله الثبات والتوفيق والهداية، ويُلِحَّ بهذا الدعاء: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلمُستَقِيمَ ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلمُستَقِيمَ ﴾ [الفاتحة]، ويسأل الله حسن الخاتمة: ﴿ وَوَقَنِي مُسلِمًا وَٱلْحِقِنِي بِالصَّلِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١].



#### كل شيء بقدر

وقوله: «والخير والشر مقدران على العباد».

هذا مضمونه تقدم في قوله: «القدرُ خيره وشره وحلوه ومره من الله تعالى»(١) قال النبي ﷺ: «وتؤمن بالقدر خيره وشره»(٢).

قال تعالى: ﴿وَإِن تُصِبّهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُواْ هَذِهِ مِنْ عِندِ اللّهِ وَإِن تُصِبّهُمْ سَيّعَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِ اللّهِ وَلَا مَل يجري على العباد من خير ديني أو دنيوي، أو شر ديني أو دنيوي، فهو جار بقدر، ولا خروج لشيء عن القدر، هذا موجب كمالِ مُلك اللهِ وكمالِ قدرته، وعموم مشيئته، فهو على الذي يعطي ويمنع، فكل ما لدى العباد من الخير بأنواعه فهو بمنه وبعطائه، وكل ما مُنعوا فبعدله سبحانه، «لا مانع الما أعطيت، ولا معطي لما منعت» وتفصيل ذلك في مثل قوله: ﴿مَا لَمُ اللّهُ لِلنّاسِ مِن رَحْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِن بَعَدِوةً وَهُو اللّهُ لِلنّاسِ مِن رَحْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِن بَعَدِوةً وَهُو اللهُ وَمِن يضل فلا هادي الله فلا مضل له، وقل الله فلا هادي له» (قال النبي عليه الله فلا هادي له» (قال النبي عليه الله فلا هادي له» (قال الله عليه الله فلا هادي له أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله الله، ولو اجتمعوا على أن ينضروك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله الك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضووك إلا بشيء قد كتبه الله

<sup>(</sup>١) ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>۲) تقدم في ص۲۰۱.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٨٤٤)، ومسلم (٥٩٣) من حديث المغيرة بن شعبة ١٠

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٨٦٧) من حديث جابر ﷺ.

عليك<sup>(1)</sup> لكن كل هذا لا ينافي الأخذ بالأسباب، ولهذا الناس بسبب الجهل، وعدم الاعتصام بهدى الله، اضطربوا؛ فمنهم: من أنكر القدر، ونفى تعلق علم الرب وكتابه ومشيئته بأفعال العباد، وقالوا: إنه لا يعلم الأشياء إلا بعد وقوعها.

وآخرون أخرجوا أفعال العباد عن مشيئة الله وخلقه وقدرته.

وآخرون أثبتوا القدر وأنكروا الأسباب.

ومن عُوفي من هذه الضلالات فليحمد الله.

فالذين ينكرون الأسباب يقولون: إذا شربت ورويت؛ فالماء لا أثر له في الري، وأكلك لا أثر له في الشبع، ولكن حين شربتَ وأكلتَ خلقَ اللهُ لك الشبع!

والنار إذا أشعلتها في الحطب، فليست هي التي أحرقت الحطب؛ لكن لما جاءت النار عند الحطب خلق الله الإحراق فيها! فيكون قولك: «أحرقتِ النارُ الحطبَ» مجازًا لا حقيقة! وإنكار الأسباب قول مشهور عن الأشاعرة (٢).



<sup>(</sup>۱) تقدم في ص١٨٢.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ۸/ ۱۲۸، والتدمرية ص٤٩٣، وشفاء العليل ص١٨٨.

#### أنواع الاستطاعة

وقوله: «والاستطاعة التي يجب بها الفعل، من نحو التوفيق الذي لا يجوز أن يوصف المخلوق به فهي مع الفعل، وأما الاستطاعة من جهة الصحة والوسع والتمكن وسلامة الأدوات فهي قبل الفعل، وبها يتعلق الخطاب، وهو كما قال تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسَعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]».

الاستطاعة هي: القدرة، تقول: فلان يقدر على كذا أو لا يقدر، وجاءت النصوص فيها ذكر الاستطاعة، قال على: ﴿ فَأَنْقُوا الله مَا اَسْتَطَعْتُم ﴾ وجاءت النصوص فيها ذكر الاستطاعة، قال الله الله على النّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ استَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [الستطعام وقال على: ﴿ إِذَا أَمْرِتُكُم بِأَمْرِ فَأْتُوا مِنْهُ مَا استطعتم وقال على وقال على: ﴿ وقال على الله وقال الله الله وقال اله وقال الله و

والاستطاعة نوعان:

نوع قبل الفعل.

ونوع مع الفعل.

فالاستطاعة التي قبل الفعل هي مناط التكليف، فإذا لم توجد فلا تكليف، إذ لا واجب مع العجز.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم (١٣٣٧) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۱۱۷).

والقدرة والاستطاعة التي قبل الفعل، مثل: الصحة، وسلامة الآلات، وحصول الأسباب التي لا بد منها في الفعل، فهذه هي مناط التكليف، قال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ البّيْتِ مَنِ استطاع إِلَيْهِ سَبِيلاً﴾ التكليف، قال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ البّيْتِ مَنِ استطاع إِلَيْهِ سَبِيلاً﴾ [آل عمران: ٩٧] السبيل: الزاد والراحلة، وكذلك القدرة البدنية لا بد منها، فلا يجب المضي للحج إلا على من توفرت له القدرة البدنية والمالية، فهذه الاستطاعة هي مناط التكليف، ويقر بها جميع الطوائف، ويستوي فهذه الناس: المطيع والعاصي كلهم مستطيع، فمن أمر بالصلاة مثلاً \_ وهو سليم العقل والحواس وقادر إن صلى أو ترك فهو مستطيع.

والنوع الثاني: الاستطاعة التي تكون مع الفعل، ويكون بها الفعل، فهذه ليست مناطًا للتكليف؛ بل يمنحها الله لمن يشاء، وهي التي تحصل بالتوفيق والهداية الخاصة، وهي المنفية عن الكفار في مثل قوله تعالى: ﴿مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يُبْعِبُونَ ﴾ [هـ ود: ٢٠]، ﴿وَعَرَضْنَا جَهَنَمَ وَمَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ وَعَانُواْ يَبْعِبُونَ وَعَلَمْ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ لا يَسْتَطِيعُونَ وَمَا اللّه عَنْ اللّه وَعَلَمْ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ لا يَسْتَطِيعُونَ مَمْ اللّه يَسْتَطِيعُونَ اللّه عَن الله عنى أنهم صم لا يسمعون، فالأصم معذور إذا لم يبصر ما يجب إذا لم يبصر ما يجب الله عنى الاستطاعة المنفية عنهم هي الاستطاعة البي تكون مع الفعل، وهي ليست مناطًا للتكليف، فهم مستطيعون لكن التي تكون مع الفعل، وهي ليست مناطًا للتكليف، فهم مستطيعون لكن صرفهم الهوى والشهوات عن الانقياد.

فمثلاً: بعض الناس، يقال له: اترك شرب الدخان، فيقول: لا أستطيع! لا يستطيع بسبب غلبة شهوته، وهو في الحقيقة مستطيع.

أو قيل له: حافظ على صلاة الفجر مع الجماعة، فيقول: لا أستطيع، أهو لا يستطيع؟! لا والله، مستطيع، ولو كان عنده أمر فيه مصلحة تهمه لنهض إليها، وظهرت استطاعته!

وغلط في هذا المقام طائفتان:

مَنْ لم يُثْبِتُ إلا الاستطاعة التي قَبل الفعل، وهم المعتزلة.

فقد نفوا الاستطاعة الثانية؛ لأن الله عندهم لا يقدر أن يهدي



أحدًا ولا يضل أحدا؛ بل العبد هو الذي يتصرف في نفسه.

والطائفة الثانية: حكى قولهم ابن أبي العز في الشرح فقال: "إن طائفة من أهل السنة \_ ولم يعينهم \_ قالوا: الاستطاعة لا تكون إلا مع الفعل" (١) ، وهذا غلط؛ فإن قولهم هذا يقتضي أن معنى قوله تعالى: ﴿ فَالنَّهُوا الله مَا السَّطَعَنُمُ ﴾ [التغابن:١٦] اتقوا الله إذا اتقيتم الله، فلا تجب التقوى إلا على من اتقى، ولا يجب الحج إلا على من حج، وهذا ظاهر الفساد.

وقوله: «من نحو التوفيق الذي لا يجوز أن يوصف المخلوق به». التوفيق هو صفة الله تعالى يوفق ويهدي من يشاء، أما الاستطاعة فهي أثر هذا التوفيق.

أما قوله: «الذي لا يجوز أن يوصف المخلوق به فهي من الفعل». أي: الاستطاعة هي صفة للمخلوق لكن بمنح الله له، يمنحها من يشاء.



<sup>(1) 777.</sup> 

## خلق الله لأفعال العباد

وقوله: «وأفعال العباد خَلْقُ الله، وكَسْبٌ من العباد، ولم يكلفهم الله تعالى إلا ما يطيقون، ولا يطيقون إلا ما كلفهم، وهو تفسير (لا حول ولا قوة إلا بالله)، نقول: لا حيلة لأحد، ولا حركة لأحد، ولا تحول لأحد عن معصية الله إلا بمعونة الله، ولا قوة لأحد على إقامة طاعة الله والثبات عليها إلا بتوفيق الله».

هذا الكلام كله تفصيل لمعانٍ مردها كلها إلى الإيمان بالقدر.

وقوله: «وأفعال العباد خُلْقُ الله وكُسُبٌ من العباد» اختلف الناس في أفعال العباد الاختيارية حسب اختلافهم في القدر، فأهل السنة والجماعة يقولون: أفعال العباد هي أفعالهم حقيقة، وهم الموصوفون بها، فالعبد هو المصلي والصائم، والقائم والقاعد، وهو الصادق والكاذب، والمؤمن والكافر، والمطيع والعاصي، هي أفعاله، والله تعالى خالقُ العبادِ وخالقُ أفعالِهم وقدرتهم وإرادتهم؛ لأنه خالق الأسباب والمسببات.

فهي مفعولة لله، و﴿ اللهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الزمر: ٦٢] فلا خروج لشيء عن خلقه وقدرته ومشيئته.

وقالت القدرية نفاة القدر: إن العباد هم الخالقون لأفعالهم، فأفعال العباد مخلوقة لهم، وليست بمشبئة الله ولا بقدرته ولا بخلقه. وقالت الجبرية: إن أفعال العباد مخلوقة لله، والعبد لا فعل له؛ بل أفعاله مجبور عليها كحركة المرتعش، وكالريشة في مهب الريح، وحركة الأشجار.

فأثبتوا القدر وعموم خلق الله، لكنهم سلبوا العبد قدرته واختياره وأفعاله، وقالوا: إن نسبة الأفعال إلى العباد مجاز، ومعناه: أنه ليس هو الراكع والساجد؛ لأنه ما فعل هذا بقدرته؛ إذ لا مشيئة له ولا قدرة.

فهذان قولان على طرفي نقيض.

وجاءت الأشاعرة فلفقوا كعادتهم وقالوا: أفعال العباد خلقٌ لله، وكسب من العباد، لكن مفهوم الكسب عندهم هو: الفعل المقارن للقدرة المحدثة، وهذا بنوه على مذهبهم في نفي الأسباب.

فيرون أن العلاقة بين الأسباب والمسبَّبَات، وبين قدرة العبد وأفعاله مجرد الاقتران، فيقولون: إن الله يفعل عند الأسباب لا بها، فليس عندهم باء سببية؛ بل يرونها للمصاحبة.

فهم يَقْرُبُون في هذا من قول الجبرية؛ لأن قولهم يتضمن: أنه لا أثر لقدرتهم في وجود أفعالهم، كما تقدم ذكر ذلك في الأسباب<sup>(۱)</sup> وقولهم: إن الماء لا أثر له في حصول الرِّي، ولا أثر للطعام في حصول الشّبع، ولا أثر لقدرة العبد في حصول فعله. هذا قول الأشاعرة، وقد ذُكر كسبُ الأشعري من الأشياء التي لا حقيقة لها<sup>(۱)</sup>.

والله أعلم بمراد الطحاوي؛ لأن كلمة الكسب في اللغة والشرع تطلق على الفعل ﴿ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام:١٢٩]، ﴿ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام:١٠٨].

<sup>(</sup>۱) ص ۲۲۵.

<sup>(</sup>۲) قالوا: عجائب الكلام ثلاثة: طفرة النظام، وأحوال أبي هاشم، وكسب الأشعري. مجموع الفتاوى ١٢٨/٨، ومنهاج السنة ١/٥٩١ و٢/٢٩٧، وشفاء العليل ص٥٠ و١٢٢.

وقوله: «ولم يكلفهم الله تعالى إلا ما يطيقون» أي: ما يستطيعون، قال الله تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا اللهِ اللهِ اللهِ يَكَلِفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا اللهِ اللهِ اللهِ يَكَلِفُ اللهُ يُكَلِفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنَهَا ﴾ [الطلاق:٧] وقال ﴿ اللهِ عَلَمه لله الله علمه لعباده \_: ﴿رَبَّنَا وَلَا تُحَكِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴿ البقرة: ٢٨٦] قال الله تعالى: «قد فعلت»(١).

وهذا من رحمة الله بعباده، وحكمته في شرعه، وهو من اليسر الذي أراده الله بعباده: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ الله بعباده: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٣٥]، وبهذا اليسر رفع الحرج عن عباده، قال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ [الحج: ٧٨] فله الحمد على ذلك كثيرًا.

وقوله: «ولا يطيقون إلا ما كلفهم».

هذه العبارة فيها نظر، فالعباد يطيقون أكثر مما كلفهم الله؛ إذ لو كانوا لا يطيقون إلا ما كلفهم؛ فمعناه: أنه كلفهم غاية طاقتهم، فلا يقدرون على شيء بعدها؛ بل ما كلفهم الله هو أقل مما يستطيعونه، ولله الحمد، فقد كلفهم صيام شهر في السنة، أليسوا يطيقون أن يصوموا شهرين؟ بل يطيقون أن يصوموا ثلاثة لو كلفهم بذلك.

وقوله: «وهو تفسير لا حول ولا قوة إلا بالله».

تفسير «لا حول ولا قوة إلا بالله»: لا تحول من حال إلى حال، ولا قوة على أي أمر إلا بالله.

والإقرار بذلك واستحضاره وذكره يتضمن التوكل على الله والاستعانة به، ولهذا شُرع لمن يجيب المؤذن أن يقول عند قول المؤذن: «حي على الصلاة، حي على الفلاح»: «لا حول ولا قوة إلا بالله»(٢)، استعانة بالله على الإجابة إلى ما دعى إليه.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۲٦) من حديث ابن عباس رها.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٣٨٥) من حديث عمر بن الخطاب ﷺ.



وهذه الجملة «لا حول ولا قوة إلا بالله» من أنواع الذكر التي دلت السنة على عظم شأنها، كما جاء في الحديث الصحيح عن أبي موسى الأشعري ولي أن النبي لله قال له: «ألا أدلك على كُنْزِ من كُنوز الجنة؟ فقلت: بلى يا رسول الله، قال: قل: لا حول ولا قوة إلا بالله (۱). وذلك لأنها متضمنة لتوحيد الربوبية، ومتضمنة فقر العباد إلى الله فلا مشيئة لهم ولا قدرة لهم إلا أن يشاء الله، ﴿وَمَا تَشَابُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ الله أَن الله كَانَ عَلَيمًا حَكِيمًا ﴿ الإنسان]، وقد فسر الطحاوي - كَالله حداه الجملة العظيمة بعبارة حسنة، وذلك في قوله: «نقول: لا حيلة لأحد، ولا حركة لأحد، ولا تحول لأحد عن معصية الله إلا بمعونة الله، ولا قوة لأحد على إقامة طاعة الله والثبات عليها إلا بتوفيق الله».



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٤٠٩)، ومسلم (٢٧٠٤).

## كل ما يجري في الكون بمشيئة الله

وقوله: «وكل شيء يجري بمشيئة الله تعالى وعلمه وقضائه وقدره، غلبت مشيئته المشيئاتِ كلَّها، وغلب قضاؤه الحيلَ كلَّها، يفعل ما يشاء وهو غير ظالم أبدًا، تقدس عن كل سوء وحَين، وتنزه عن كل عيب وشين، قال تعالى: ﴿لَا يُشْكُلُ عَمَّا يَقَعَلُ وَهُمَّ يُشْكُونَ ﴿ إِلَا نبياء]».

هذا يتضمن المرتبة الثالثة من مراتب الإيمان بالقدر، والإمام الطحاوي \_ كَلْلُهُ \_ في هذه العقيدة فرق الكلام في القدر وأبدى فيه وأعاد، فقد مضى كلام كثير، ونصوص كثيرة من عباراته تتضمن تقرير الإيمان بالقدر، وما يوجبه هذا الإيمان (1)، ولا شك أن الإيمان بالقدر \_ وهو الأصل السادس من أصول الإيمان \_ من الأهمية بمكان، وقد زلت فيه أقدام، وضلت فيه أفهام، وتحير فيه المتحيرون، وهدى الله إلى الحقّ أهل السنة والجماعة أهل الهدى والفلاح، فهم أسعد الناس في كل حق، وهم أسعد الناس بإصابة الصواب في هذا الباب، فهم يؤمنون بأن مشيئة الله عامة، لا خروج لشيء عن مشيئته، فكل شيء من الحوادث والحركات والسكنات العلوية والسفلية، حركة الأفلاك المواب في هذا تحقيق كمال بمشيئته تعالى وقضائه وتقديره، يجب أن نؤمن بأنه قد سبق به علم الله القديم، وسبق به كتابه الأول، وجرت فيه مشيئته، وهذا تحقيق كمال ملكه، فله الملك كله، لا خروج لشيء عن ملكه، فله التدبير ملكه، فله الملك كله، لا خروج لشيء عن ملكه، فله التدبير

<sup>(</sup>۱) ص ۱۸ و۷۷ و۱۹۲ و۲٤٥ و۳۱۹ و۳۲۶ و۳۲۹ و۳۲۹.

والتقدير، ١٠٧] ﴿ لَهُ مُلَكُ السَّكَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [البقرة:١٠٧] وتجد هذا المعنى يُثنى في القرآن كثيرًا.

وقوله: «وعلمه وقضائه وقدره».

كل شيء يجري بمشيئته النافذة الشاملة، «وعلمه» القديم، «وقضائه» النافذ، «وقدره» أي: تقديره السابق، قال النبي على الله على الله مقادير الخلق قبل أن يخلق السلموات والأرض بخمسين ألف سنة»(١).

وقوله: «غلبت مشيئتُه المشيئاتِ كلُّها، وغلب قضاؤه الحيلَ كلُّها».

مشيئة الله تعالى نافذة وإن خالفتها مشيئات الخلق، فما شاء الله كان وإن لم يشإ الخلق، وما شاءه العباد لا يكون إن لم يشإ الله، كما قال الإمام الشافعي \_ نَطْلَلْهُ \_:

خلقتَ العبادَ على ما علمتَ

ما شئتَ كان وإن لم أشأ وما شئتُ إنْ لم تشأ لم يكنْ ففي العلم يجري الفتي والمسن على ذا مننتَ وهذا خذلتَ وهذا أعَنتَ وذا لم تُعن فمنهم شقيٌ ومنهم سعيد ومنهم قبيحٌ ومنهم حسن (٢)

وقضاؤه وحكمه نافذ غالب لحيل الخلق، كما في الدعاء عن النبي ﷺ: «ماض فيَّ حكمُك، عدلٌ فيَّ قضاؤك»(٣) ومهما فعل الخلق ومهما دبروا؛ فلنَ يتم لهم شيء إنَّ كان قضاء الله مخالفًا له، ولن يمضى ولن يتم إلا حكم الله وقضاؤه؛ لكن الخلق يقدرون على فعل الأسباب، فالحيل من الأسباب، والإنسان مأمور بفعل الأسباب والحيل التي توصل إلى ما أمر الله به أو أباحه لعباده؛ ولكن هذه الأسباب محكومة بقضاء الله، ولن يتم بأي سبب وبأي حيلة أثر لأي سبب أو حيلة إلا ما قضاه الله سبحانه، وفي وصايا النبي على الله لابن عباس الله: «واعلم أن الأمة لو اجتمعوا على أن ينفعوك بشيء لن ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص۷۱.

<sup>(</sup>٢) شرح أصول اعتقاد أهل السنة ٤/٧٧٧، والأسماء والصفات ص١٧١.

<sup>(</sup>٣) تقدم بعضه في ص١٧٠، وتخريجه هناك.

لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لن يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفت الصحف»(١).

وقوله: «يفعل ما يشاء وهو غير ظالم أبدًا».

يفعل سبحانه ما يشاء، فيعطي ويمنع، ويخفض ويرفع، ويعنو ويذل، ويهدي ويضل، ويحيي ويميت، ﴿يُدَيِّرُ ٱلْأُمَرُ ﴾ [يونس: ٣]، ﴿يَسُمُ الرَّزَقَ لِمَن يَشَأَهُ وَيَقَدِرُ ﴾ [الـرعـد: ٢٦]، و ﴿يُعَلِّبُ مَن يَشَأَهُ وَيَرَعُمُ مَن يَشَأَهُ وَيَرَعُمُ مَن يَشَأَهُ وَيَكُونَ الاعتكبوت: ٢١]، كل ذلك جارٍ على وفق حكمته تعالى، فله الحكمة في كل تدبير، كما تقدم في قول الطحاوي: «يهدي من يشاء ويعصم ويعافي فضلا، ويضل من يشاء ويخلل ويبتلي عدلًا (٢) فهو يهدي من يشاء بفضله وحكمته، ويضل ويخذل ويبتلي من يشاء بعدله وحكمته، فالحكمة ثابتة في كل تدبير، فهو يضع فضله في مواضعه؛ لأن الظلم: وضع الشيء في غير موضعه، والعدل: وضع الأشياء في مواضعها، فالله تعالى يضع فضله في مواضعه حيث شاء على وفق الحكمة، خلافًا لقول الجهمية فضله في مواضعه حيث شاء على وفق الحكمة، خلافًا لقول الجهمية ومن تبعهم كالأشاعرة: إن كل ما يجري بمحض المشيئة دون أن تكون له تعالى حكمة في هذا التقدير والتدبير، وقد تقدم نحو هذا المعنى (٣).

المقصود: أنه يجب الإيمان بأن أفعالَه والمقصود: أنه يجب الإيمان بأن أفعالَه والمقصود: أنه يجب الإيمان بأن أفعاله والعدل، والظلم مما يجب تنزيهه تعالى عنه ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَيمِ لِلْعَبِيدِ﴾ [فصلت:٤٦]، ﴿وَمَا أَنَا بِظَلَيمِ لِلْعَبِيدِ﴾ [قصلت:٢٦]، ﴿وَمَا أَنَا بِظَلَيمِ لِلْعَبِيدِ﴾ [ق:٢٩] ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً ﴾ [النساء:٤٠] والآيات في تنزيهه تعالى عن الظلم كثيرة.

فلا يعذب أحدًا بغير ذنب، ولا يعذب أحدًا بذنب غيره، وجاء في الحديث عن النبي ﷺ: «لو أن الله تعالى عذّب أهل سمواته وأهل أرضه

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص١٨٢.

<sup>(</sup>٢) ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) ص٧٧ ـ ٨١.

لعذبهم وهو غير ظالم لهم "(۱) فلن يعذبهم إلا بما يقتضي تعذيبهم، وهو قادر أن يعذب من شاء بغير ذنب، أو يعذب من شاء بذنب غيره؛ لكنه لا يفعل ذلك لكمال عدله سبحانه، وقد حرم الظلم على نفسه كما في الحديث القدسي عن أبي ذر في عن النبي على قال: قال الله تعالى: «يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرمًا؛ فلا تظالَموا "(۱) فهو لا يظلم ولا يرضى الظلم من أحد من العباد، ولذا حرمه على عباده في شرائعه التي أنزلها على رسله.

وإذا عرض للإنسان شيء من الحوادث فعليه أن لا يُحَكِّم عقله الناقص، فكثير من الخلق لقصور علمهم وضعف إيمانهم يعترضون في نفوسهم، أو يتكلمون بألسنتهم على تدبيره تعالى، فتسمع بعضهم يقول إذا ابتلى الله عبدًا ببلاء \_: (فلان والله ما يستاهل)، وهي عبارة مشهورة عند العامة، وهي تعني: أن الله ابتلى هذا العبد، وهو ليس أهلا لهذا! وهذا اعتراض على تدبير الرب؛ بل يجب الإيمان بحكمة الرب في تدبيره وكمال عدله الله أصل يجب العناية به علمًا وتفكيرًا وتقريرًا، وهو الإيمان بكمال عدل الرب في في خلقه وأمره وجزائه، فلا تعارض قدر الله بقولك: لِمَ جرى كذا؟ ولِمَ كان كذا؟ فأي خاطر يتضمن الاعتراض على تدبير الله فيجب على المؤمن أن يدفعه بإيمانه بأن الله تعالى حكيم له الحكمة البالغة في كل تدبير وتقدير (٣).

وقوله: «تقدس عن كل سُوء وحَين، وتنزه عن كل عيب وشَين».

تقدس وتنزه، عبارتان بمعنى واحد، والشيخ الطحاوي كثيرًا ما ينوع ويتفنن في العبارات، وهذه المادة «تقدس» موجودة في القرآن كثيرًا فاسمه تعالى: ﴿ أَلْقُدُوسُ ﴾ [الحشر: ٢٣]، وقالت الملائكة: ﴿ وَنَحَنُ نُسَيِّحُ

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه عند طرفه: «واعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك» ص١٨٣.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۵۷۷).

<sup>(</sup>٣) انظر: كلامًا نفيسًا في هذا المعنى لابن القيم في زاد المعاد ٣/ ٢٣٥.

عِمَّدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ ﴾ [البقرة: ٣٠] فالتسبيح والتقديس والتنزيه كلها تدل على نفي المعايب، فالقدوس: المنزه عن كل سوء وعيب، ومن عبارات السلف في تفسير القدوس: الطاهر(١).

وقوله: «عن كل سُوء وحَين، وتنزه عن كل عيب وشَين».

السوء والحين والعيب والشّين، عبارات كلها معناها: الأمور المذمومة، فهو تعالى منزه عن كل عيب وسوء ووصف قبيح، فهو منزه عن القبيح في أسمائه وصفاته وأفعاله، فله الأسماء الحسنى والصفات العُلىٰ، وأفعاله كلها كمال كما تقدم في حديث دعاء الاستفتاح: «والشر ليس إليك»(٢) فهو لا يضاف إلى الله اسمًا ولا صفة ولا فعلًا؛ لكن السوء والشر والزين والشين يوجد في مفعولات الله \_ أي: مخلوقاته \_، أما أفعاله تعالى فكلها عدل وحكمة، فخلقه تعالى للأشياء المتضادة من الحسن والقبيح، والنافع والضار، والملائكة والشياطين، والصحة والمرض، والموت والحياة، كل ذلك على وفق الحكمة، فله الحكمة البالغة في خلقه للأضداد.

ومن حكمه ما بينه لنا تعالى، ومنها ما يظهر لنا بالتأمل والتدبر والتفكر، وما خفي علينا منها \_ وهو الأكثر \_ فعلينا أن نفوضه إلى علمه سبحانه، ونؤمن بأن له الحكمة البالغة، وتفاصيل ذلك لا تحيط به عقول العباد ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا﴾ [طه:١١٠] هل فلا نحيط بحكمته كما لا نحيط علمًا بمخلوقاته.

وقوله: «قال تعالى: ﴿لَا يُسْنَالُ عَمَّا يَفَعَلُ وَهُمْ يُسْنَلُونَ ۞﴾ [الأنبياء]».

ختم الشيخ هذه العبارات المتعلقة بالقدر بهذه الآية من القرآن: ﴿لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ﴿ إِلاَنبِياءً }، هذا مما وصف الله به

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى ١/٥٠٥.

<sup>(</sup>۲) ص۲٤٧.

نفسه، وتقدم (١) أن كل نفي يوصف الله به؛ فلا بد أن يتضمن إثبات كمال، فلا يوصف تعالى بالنفي المحض الذي لا يتضمن ثبوت كمال؛ لأن النفي المحض ليس فيه مدح ولا كمال، فمما وصف الله به نفسه من النفي: أنه لا يُسأل عما يفعل، لا يتوجه إليه السؤال، وذلك لكمال حكمته، وليس هذا لقوته وقدرته وسلطانه، فمن كان معروفًا بكمال الحكمة لا يقال: لِمَ فعلتَ كذا؟ ولِمَ كان منك كذا؟ لأنه حكيم، وأما العباد؛ فإن أقوالهم وأفعالهم عرضة للنقص والخلل والعيب والانحراف فهم يُسألون عن أفعالهم في الدنيا بحكم الشرع، ويُسألون في الآخرة، قال تعالى: ﴿ فَوْرَيّلِكَ لَشَعَلْنَهُمْ آجّمَعِينَ ﴿ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ

فالعباد يُسألون، أما الله تعالى فلا يُسأل: لِمَ فعلتَ؟ على وجه الاعتراض، أما السؤال لمزيد المعرفة فلا مانع منه كأن يقول الإنسان: ما الحكمة في كذا؟ لِمَ شرع الله كذا؟ ليعرف الحكمة لا على وجه الاعتراض على التشريع والتدبير.

والملائكة لم يكن سؤالهم لربهم عندما قال ﴿ إِنِّ جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوا الْجَعْلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ الأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوا الْجَعْدُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ عِمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ قَالَ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ [البقرة: ٣٠] على وجه الاعتراض على تدبير الله، إنما تحيروا في معرفة الحكمة في خلق هذا المخلوق الذي يكون منه ما ذُكر من الإفساد وسفك الدماء.

<sup>(</sup>۱) ص۳۳.

<sup>(</sup>٢) رواه الدارمي (٥٤٣)، وعنه الترمذي (٢٤١٧) ـ وقال: حسن صحيح ـ من حديث أبي برزة الأسلمي ﴿ اللَّهُ اللَّهُ السَّاسُلُةُ الصحيحة (٩٤٦).

## انتفاع الأموات بعمل الأحياء

وقوله: «وفي دعاء الأحياء وصدقاتهم منفعة للأموات».

أي: أن الأموات ينتفعون بدعاء الأحياء لهم بالمغفرة والرحمة ورفع الدرجات وتكفير السيئات، وكذلك ينتفعون بصدقات الأحياء عنهم، فإذا تصدق الولد عن والديه أو عن أحد من أقاربه؛ بل لو تصدق أجنبي عنه انتفع بذلك، وهذا من فضل الله والله على عباده أن جعل لمن يموت من المسلمين سببًا في وصول الثواب والأجر لهم؛ لأنهم ينتفعون به في زيادة الأجور ورفع الدرجات وفي النجاة من العذاب، وقد شرع الله الدعاء للأموات وجوبًا واستحبابًا، فشرع الدعاء للميت وجوبًا بالصلاة عليه بعد موته، فالصلاة على الميت، هذه كلها مواضع شرع الله فيها الدعاء لأموات المسلمين، والدعاء والاستغفار للمؤمنين والمؤمنات مشروع، للأحياء والأموات، قال تعالى: ﴿وَاسَتَغْفِرَ لِذَنْكِكَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ يَوْمً يَقُومُ الرَّاهِيم، وقال نوح: ﴿رَبِّ اَغْفِرْ لِي وَلَوْلِدَى وَالْمُؤْمِنِينَ يَوْمً يَقُومُ الله وَلَوْلِدَى وَالْمَوْمِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمَوْمَنِينَ وَالْمَوْمَنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمَوْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمَوْمَنِينَ وَالْمَوْمَنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَلْمَوْمَنِينَ وَالْمَوْمَنِينَ وَالْمَوْمَنِينَ وَالْمَوْمَنِينَ وَلَوْلِدَى وَلِوَلِدَى وَلِوَلِدَى وَلِوْلِدَى وَلِوْلِدَى وَلِوْلِدَى وَلِوْلِدَى وَلَوْلِدَى وَلْوَلِدَى وَلِوْلِدَى وَلِوْلِمَانَ وَحَ وَلِي الْمُعْمَالِي وَلَوْلِدَى وَلِوْلِدَى وَلُولُولَى وَلَوْلِورَى وَلَوْلِورَالِي وَلَوْلِورَالِي وَلَوْلِورَ وَلَمُ لِي وَلَوْلِورَ وَمِنْ وَلَوْلُولَى وَلَوْلِورَالِي وَلَوْلِي وَلُولُولِي وَلَوْلِورَالِي وَلَوْلِورَالِي وَلَورِي وَلَوْلِورَ وَلِي وَلُولُولَى وَلَوْلُولُولَى وَلَوْلِولَى وَلَوْلِورَالِي وَلَوْلِولَى وَلَوْلِولَالِي وَلِي وَلَوْلِولَى وَلَوْلِولَى وَلِي وَلِولِي وَلَوْلِولَى وَلِي وَلِي وَلِي وَلِولِي وَلِي وَلَوْلِولَى وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي

وكذلك الصدقة، فقد ثبت في الصحيح أن سعد بن عبادة ولله توفيت أمه وهو غائب عنها، فقال: «يا رسول الله إن أمي توفيت وأنا غائب عنها، أينفعها شيء إن تصدقت به عنها؟ قال: «نعم»، قال: فإني أشهدك أنَّ حائطي الْمِخْرَاف صدقةٌ عليها»(١).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٧٦٢).

واتفق أهل السنة على أن الأموات ينتفعون بدعاء الأحياء وبالصدقة عنهم (١)، سواء كان المال المنفَق عنه صدقة على فقير، أو قضاء دين عن معسر، أو الإنفاق على أعمال الخير؛ كتعليم القرآن.

واقتصر الطحاوي على «دعاء الأحياء وصدقاتهم»؛ لأنه مذهب أبي حنيفة، أو أنه قصد ما اتفق عليه أهل السنة اتفاقًا تامًا.

وكذلك الحج \_ أيضًا \_ عامة علماء أهل السنة على وصول ثوابه إلى الميت وانتفاعه به؛ بل والحج عن الحي الْمَعْضُوب (٢) فقد ثبت في الصحيحين عن ابن عباس الله قال: جاءت امرأة من خَثْعَمَ عام حجة الوداع، قالت: يا رسول الله، إن فريضة الله على عباده في الحج أدركت أبي شيخًا كبيرا لا يستطيع أن يستوي على الراحلة، فهل يقضي عنه أن أحج عنه؟ قال: «نعم» (٣)، وفي الصحيح عنه \_ أيضًا \_ فيه : أنَّ امرأة من جهينة جاءت إلى النبي عَلَيْ فقالت: إن أمي نذرت أن تحج، فلم تحج حتى ماتت، أفأحج عنها؟ قال: «نعم حجي عنها، أرأيت لو كان على أمك دين، أكنتِ قاضيةً؟ اقضوا الله، فالله أحق بالوفاء (٤).

وعنه \_ أيضًا \_ أن النبي ﷺ سمع رجلًا يقول: لبيك عن شبرمة، قال: «مَن شبرمة؟» قال: أخ لي أو قريب لي، قال: «حججت عن نفسك؟» قال: لا، قال: «حج عن نفسك، ثم حج عن شبرمة»(٥).

<sup>(</sup>۱) التمهيد ۲۰/۲۰، ومجموع الفتاوى ۷/ ٤٩٨ و٣٠٦/٢٠ و٣٦٦، والروح ص١٩٠.

<sup>(</sup>٢) المَعْضُوب: الضعيف، والزَّمِن لا حَرَاك به. والمراد هنا: العاجز عن الحج لكِبَرِ أو زَمانةٍ أو مرضٍ لا يُرجى برؤه. القاموس المحيط ص١٤٩، والإقناع ٥٤٣/١.

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٨٥٤)، ومسلم (١٣٣٥).

<sup>(</sup>٤) البخاري (١٨٥٢).

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود (١٨١١)، وابن ماجه (٢٩٠٣)، وصححه ابن خزيمة (٣٠٣٩)، وابن حبان (٣٩٨٨) والبيهقي في الكبرى ٣٣٦/٤، وانظر: تنقيح التحقيق ٣٩٢/٣، ونصب الراية ٣/١٥٥، والتلخيص الحبير ١٥١١/٤.

وقال محمد بن الحسن صاحب أبي حنيفة: إنما يصل للميت ثواب النفقة، أما ثواب الحج فهو للحاج (١).

وهذا خلاف ظاهر الأدلة؛ لأن قوله على للخثعمية حين قالت: فهل يقضي عنه أن أحج عنه، قال: «نعم»، وقوله على للجهنية: «حجي عنها»، وقوله على: «حج عن شبرمة» ظاهره الإطلاق، وصحة الحج عنه، وأن الثواب للمحجوج عنه.

ثم بعد ذلك اختلف العلماء في سائر العبادات، كالصلاة والصيام وتلاوة القرآن والذكر، هل يصل ثوابها إلى الميت، إذا عملها الحي عنه؟

أكثر أهل العلم على أن هذه العبادات يصل ثوابها فينتفع بها الميت؛ بل توسع بعض أهل العلم، وقالوا: إن أي قربة يفعلها الإنسان عن الحي أو الميت؛ فإن ذلك يصل إليه، كما في نص زاد المستقنع: «وأي قربة فعلها وجعل ثوابها لميتٍ مسلم أو حي نفعه ذلك»(٢). وهذا توسع كبير.

والذي يعنينا في هذا المقام انتفاع الأموات بسعي الأحياء، فأكثر العلماء على أن الأموات ينتفعون بهذه العبادات، فإذا صام أو صلى عن الميت ولو تطوعًا، أو قرأ قرآنا، أو سبّح وهلّل وكبّر، يريد أن يكون ذلك عن الميت؛ فإنه ينفعه ذلك، قياسًا لهذه العبادات على ما وردت به النصوص، وهؤلاء لا فرق عندهم بين فرض ونفل أو نذر، فينتفع الميت بها جميعًا.

وفي هذا تفصيل؛ فأما الصيام فقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «من مات وعليه صيام صام عنه وليه» (٣).

وهنا اختلف أهل العلم على مذاهب، فمنهم من قال: لا يُصام

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع ٢/ ٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٩٥٢)، ومسلم (١١٤٧) من حديث عائشة ﷺ.

عن الميت مطلقًا، وإنما يُطعم عنه عملًا بما صح عن ابن عباس على أنه قال: «لا يصلي أحد عن أحد، ولكن يطعم عنه مكان كل يوم مُدًا من حنطة»(١).

وهذه النصوص ربما أجابوا عنها بالنسخ، ولا شك أن هذا الأثر لا يقاوم النصوص الصحيحة الصريحة، والمشهور عن الإمام أحمد: أنه يُصام عن الميت النذر خاصة، أما الفرض؛ كقضاء رمضان، والكفارات؛ ككفارة القتل؛ فلا تصام عن الميت، وإنما يُطعم عنه (٢) على ما جاء في أثر ابن عباس را الكن الحديث لفظه عام: «من مات وعليه صيام صام عنه وليه».

وإذا كان سبب الحديث هو السؤال عن صوم النذر؛ ف«العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب».

وأما الصلاة وتلاوة القرآن والذكر؛ فلم يرد فيها شيء، إنما عمدة من قال بوصول ثوابها وجواز فعلها عن الميت هو قياسها على ما ورد في النصوص من الحج والصيام.

وأهل السنة في جملة هذه القضية طرفان ووسط؛ فمنهم من يرى جواز إهداء جميع القُرَبِ.

والذي دلت عليه النصوص ليس إهداء الثواب؛ بل هو فعل العبادات عن الغير، وهذا لا بد فيه من نية فعل العبادة عن الغير عند ابتداء العمل؛ كالحج عن المعضوب والميت، كما نبه على ذلك ابن القيم (٣)، فليس الوارد أن الإنسان بعدما يحج يقول: اللهم اجعل ثواب

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في الكبرى (۲۹۱۸)، وصححه ابن حجر في التلخيص الحبير ۱۲۳۶/۳. وانظر: نصب الراية ۲۳/۲.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود (٢٤٠٠)، والمغني ١/٣٩٨، وإعلام الموقعين ١/٣٩٠، وتهذيب السنن ١/٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) الروح ص٢١٢.

حجتي هذه لفلان، أو بعدما يتصدق يقول: اللهم اجعل ثواب هذه الصدقة لفلان، أو يصوم يومًا ثم يقول: اللهم اجعل ثواب صومي هذا لفلان؛ بل من أصل العمل ينوي فعله عمَّن يريد الإحسان إليه.

ثم إن العامل إذا عمل لا يعلم هل كُتِب له ثواب عند الله أو لا، فكيف يقول: اللهم اجعل ثواب هذا العمل لفلان؟!

لكن الفقهاء لعلهم نظروا إلى أن المقصود من فعل العبادة عن الميت هو نفع الميت بما يترتب على ذلك من ثواب.

ومنهم من قصر ذلك على الدعاء والصدقة والحج على خلاف.

وأظهر هذه المذاهب هو الوقوف عند ما ورد، فنقول: ينتفع الميت بدعاء الحي، وهذا محل إجماع، وكذلك الصدقة والحج، ولاسيما الحج الواجب والصوم الواجب، هذا لا كلام في وصوله، وكذا إذا نذر الإنسان عبادةً ثم أدركه الموت ولم يوصِ بما نذر؛ فإن الأدلة تدل على فعلها عنه كالدين؛ فالنذر دين والتزام من المكلف، وما سوى ذلك؛ فإن الحاقه بما وردت فيه النصوص محل نظر واجتهاد.

وفي مقابل مذهب أهل السنة والجماعة الذي قصد المؤلف التنبيه عليه، قول المبتدعة: إن الميت لا ينتفع بشيء من سعي الأحياء ولا الدعاء. قيل عن بعضهم: لا ينتفع بشيء من سعي الأحياء ولا الدعاء.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٦٣١) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ

وأجيب عن استدلالات القائلين بعدم انتفاع الأموات بسعي الأحياء، أما الدعاء فمعلوم بالضرورة من دين الإسلام انتفاع الميت بالصلاة عليه، والمقصود من الصلاة على الميت هو الدعاء له، هذا ركنها الأعظم، وكذلك الدعاء لهم عند زيارة القبور (١)، وكذلك انتفاعهم بالصدقة كما تقدم (٢)، فقولهم مردود بهذه النصوص.

وأما الآية: ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ النجم الْعَالِمِ عَنها بِأَجوبِهُ، قال شارح الطحاوية ابن أبي العز: إن أصحها جوابان:

الأول: «أن الإنسان بسعيه وحسن عشرته اكتسب الأصدقاء، وأولد الأولاد، ونكح الأزواج، وأسدى الخير وتودد إلى الناس، فترحموا عليه، ودعوا له، واهدوا له ثواب الطاعات، فكان ذلك أثر سعيه، بل دخول المسلم مع جملة المسلمين في عقد الإسلام من أعظم الأسباب في وصول نفع كل من المسلمين إلى صاحبه، في حياته وبعد مماته»(٣).

وأظهر من هذا هو الجواب الثاني: وهو أن المنفي في الآية هو ملك الإنسان لسعي غيره، فالإنسان لا يملك إلا عمله، ﴿وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَانِ لا يملك الإنسان لسعي غيره، فالإنسان لا يملك إلا وُسَعَها لَها مَا كُسَبَتُ إِلّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَالنجم]، ﴿لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَقْسًا إِلّا وُسَعَها لَها مَا كُسَبَتُ وَعَلَيْها مَا أَكْسَبَتُ وليس له عمل غيره، ونفي استحقاق الإنسان لعمل غيره لا يستلزم نفي انتفاعه بعمل غيره إذا فعله عنه أو أهدى ثوابه له، كما يقال: ليس للإنسان إلا ماله، أما أموال الناس فليست له، ولا يلزم من نفي ملكه لمال غيره نفي الانتفاع به بوجه من المناع به، فيمكن أن يهديه، أو أن يتصدق عليه، أو ينتفع به بوجه من الوجوه، فالانتفاع أعم من الملك، فلا يلزم من نفي الملك نفي

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٩٧٥) من حديث بريدة رضي الله وتقدم في ص٢٩٤ حديث: «استغفروا الأخيكم».

<sup>(</sup>۲) ص۳۳۹.

<sup>(</sup>٣) ص٦٦٩، ونقل ابن القيم في الروح ص٢٠٥ هذا الجواب عن ابن عقيل.

الانتفاع، وهذا جواب سديد قريب بيِّن<sup>(۱)</sup>، كما دلت على ذلك هذه النصوص: الصدقة عن الميت، والصوم الواجب عن الميت، والحج عن الميت، والدعاء؛ بل وقضاء الدين، كما في حديث أبي قتادة على عندما ضمن الدين عن الميت؛ فبرئت ذمته، وصلى عليه النبي على الميت؛ فبرئت ذمته، وصلى عليه النبي الميت الميت الميت الميت فبرئت ذمته، وصلى عليه النبي الميت الميت

وأما قوله تعالى: ﴿وَلَا تَجْمَزُونَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [بس: ٥٤] وأشباهها من القرآن فيقال فيها ما قيل في الآية التي قبلها: إن الإنسان لا يُجزى إلا بعمله، هذا الذي يستحقه بوعد الله، وهو لا ينفي أن ينتفع بعمل غيره إذا أهداه إليه، وتصدق به عليه.

وأولى من هذا الجواب بالنسبة لهذه الآية: أن يقال: هذه الآيات إذا تأملنا القرآن نجد أن كل ما ورد فيه بهذا المعنى يختص بالجزاء على السيئات: ﴿فَالْيُومَ لَا تُطْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَلَا بَحْزَوْتَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ السيئات: ﴿فَالْمَهُمُ لَا تُطْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَلَا بَحْزَوْتَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ وَلَا يَعْرَوُنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ وَلَا يَعْرَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ وَلَا يَعْرَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ وَالطور: ١٦] وهذا المعنى في القرآن كثير، فيكون موافقًا لقوله سبحانه: ﴿وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَدَ أُخْرَيْنَ اللهُ الأنعام: ١٦٤]، فالإنسان لا يعاقب إلا بذنبه، لا يعاقب بذنب غيره.

ومسألة انتفاع الأموات بسعي الأحياء ذكرها ابن القيم في كتابه «الروح»<sup>(۳)</sup> وبسط القول فيها، وذكر أقوال الناس، وما ذكره ابن أبي العز في شرح الطحاوية هو ملخص من ذلك الكتاب، وذهب ابن القيم فيه إلى القول بانتفاع الأموات بسعي الأحياء مطلقًا، وعلى هذا فمن أخذ بهذا عن اجتهاد، أو تقليد لمن يذهب إلى ذلك؛ فلا شيء عليه.



<sup>(</sup>۱) ذكر ابن القيم معنى هذا الجواب في الروح ص٢٠٦ وقال: كان شيخنا يختار هذه الطريقة ويرجحها، وانظر: مجموع الفتاوى ٢١٢/٢٤.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٢٨٩) من حديث سلمة بن الأكوع ﷺ.

<sup>(</sup>۳) ص۱۹۰ ـ ۲۲۲.

#### إجابة الله لدعاء عباده

وقوله: «والله تعالى يستجيب الدعوات ويقضى الحاجات».

قوله: "ويقضي الحاجات" عَظفُ هذا على ما قبله من عطف الخاص على العام، فاستجابة الدعوات أعم من قضاء الحاجات، قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةَ النَّاعِ إِذَا دَعَانٌ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، وقال على: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ الْدَعُونِ السَّيَعِبُ لَكُو إغافر: ١٦]، وقال تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ الْمَعْطُرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ السَّوَءَ ﴾ [النمل: ١٦]، وقال تعالى: ﴿فَاسَتَجَبْنَا وَأَجْرِ اللهِ أَنه أَجاب دعاء الأنبياء؛ كأيوب على، قال تعالى: ﴿فَاسْتَجَبْنَا لَمُ وَجَعَيْنَهُ مِنَ الْفَيْ وَ [الأنبياء: ١٨٤]، وذي النون على، قال تعالى: ﴿فَاسْتَجَبْنَا لَمُ وَجَعَيْنَهُ مِنَ الْفَيْ وَ [الأنبياء: ١٨٨]، وزكريا عليه، قال تعالى: ﴿فَاسْتَجَبْنَا لَمُ وَجَعَيْنَهُ إِللّٰهِ اللهُ يَحْجَلُ ﴾ [الأنبياء: ١٨٨]، وزكريا عليه، قال تعالى: ﴿فَاسْتَجَبْنَا لَمُ وَوَهَبْنَا لَمُ يَحْجَلُ ﴾ [الأنبياء: ١٨٥]، وهـ و يـ قـ ضـي ﴿فَاسْتَجَبْنَا لَمُ وَوَهَبْنَا لَمُ يَحْجَلُ ﴾ [الأنبياء: ١٨٥]، ومن كانت له حاجة؛ كشفاء الحاجات على النبي المحاجة كلها حتى يسأل شِسْعَ نَعْله إذا انقطع النبي النبي الله المحاجة كلها حتى يسأل شِسْعَ نَعْله إذا انقطع النبي النبي المحاجة كلها حتى يسأل شِسْعَ نَعْله إذا انقطع النبي المُهُ المُورِ النبي الله المنبي الله المنال شِسْعَ المُعْلَا وَالْمُورِ المُورِ النبي المنال المنبي المنال المنال المنبي المنال المنبي المنال ا

فلا تحقر الأمور الصغيرة وتجعل دعاءك فقط في الأمور الكبيرة؛

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۳۲۰۶) (م۸) \_ وقال: حديث غريب، وروى غير واحد هذا الحديث عن جعفر بن سليمان، عن ثابت البناني، عن النبي على ولم يذكروا فيه عن أنس \_ ثم ذكره من رواية ثابت مرسلا \_ وقال: هذا أصح \_، وابن حبان (۸۲٦) و(۸۹٤)، والضياء في المختارة ۹/۹ و۱۰، وانظر: السلسلة الضعيفة (۱۳۲۲).

لكن قل: «اللهم أصلح لي شأني كله»، فينبغي على المسلم أن يدعو ربه بقلبه ولسانه، ويعتمد في قضاء حوائجه عليه، ولا يعتمد على الأسباب؛ بل يعتمد على ربه ويدعوه، فالدعاء أعظم الأسباب؛ لأنه التجاء إلى الله في جلب المنافع ودفع المضار، فهو ينفع في رفع البلاء وفي دفعه، وهذا ديدن الخلق كلهم، حتى الكفار يدعون الله، كما أخبر سبحانه عنهم، لاسيما في الشدة: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعَوا الله مُغْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ ﴾ لاسيما في الشدة: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعَوا الله مُغْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ ﴾ المخلوق في ضرورة؛ فإنه لا بد أن يلجأ إلى الله، إلا من فسدت فطرته واستحكم فسادها؛ فإنه تنقطع صلته بربه.

وذكر الشارح ابن أبي العز عن ابن عقيل: «أن الله نَدَبَ إلى الدعاء، وفي ذلك معاني:

أحدها: الوجود، فإن من ليس بموجود لا يدعى.

الثاني: الغنى؛ فإن الفقير لا يدعى.

الثالث: السمع؛ فإن الأصم لا يدعى.

الرابع: الكرم؛ فإن البخيل لا يدعى.

الخامس: الرحمة؛ فإن القاسي لا يدعى.

السادس: القدرة؛ فإن العاجز لا يدعى»(١).

فكلها تدخل في الإيمان بالله، فدعاء العبد لربه يتضمن الإيمان بأنه سميع قدير غني كريم رحيم، فينبغي للداعي أن يستحضر هذا.

والدعاء كغيره من الأسباب لا بد لحصول أثره من توافر الشروط وانتفاء الموانع؛ فإن كل الأسباب الكونية والشرعية يتوقف أثرها على وجود الشروط وانتفاء الموانع.

<sup>(</sup>۱) ص۲۷۸.

ومن موانع الإجابة ما جاء في الحديث عن النبي على: «لا يزال يستجاب للعبد ما لم يدع بإثم أو قطيعة رحم ما لم يستعجل، قيل: يا رسول الله ما الاستعجال؟ قال: يقول: قد دعوت، وقد دعوت، فلم أر يستجيب لي، فيستحسر عند ذلك، ويدع الدعاء»(۱)، وما جاء في مسلم من حديث أبي هريرة عن النبي على أنه «ذكر الرجل يطيل السفر أشعَث أغبر يمدُ يديه إلى السماء: يا ربّ يا ربّ، ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام، وغُذِي بالحرام؛ فأني يستجاب لذلك»(٢) ومن الموانع كذلك الاعتداء، قال تعالى: ﴿آدَعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفَيَةً إِنّهُ مَعْفل لَهُ سمع ابنه يقول: اللهم إني أسألك القصر الأبيض عن يمين الجنة إذا دخلتها، فقال: أيْ بُنيَ سلِ الله الجنة، وتعوذ به من النار؛ فإني سمعت رسول الله على يقول: «إنه سيكون في هذه الأمة قوم يعتدون في الطهور والدعاء»(۳).

وفي الحديث الصحيح: أن النبي على قال: «ما من مسلم يدعو بدعوة ليس فيها إثم ولا قطيعة رحم إلا أعطاه الله بها إحدى ثلاث: إما أن تعجل له دعوته، وإما أن يدخرها له في الآخرة، وإما أن يصرف عنه من السوء مثلها»، قالوا: إذًا نُكْثِر، قال: «الله أكثر».

فإجابة الدعاء أعم من قضاء الحاجة، فلا يلزم من عدم حصول المطلوب أن الله لم يجب دعاءك، فتقول: إن الله لم يستجب لي! وما

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٦٣٤٠)، ومسلم (٢٧٣٥) ـ واللفظ له ـ من حديث أبي هريرة عليه.

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۰۱۵).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٤/٨٧، وأبو داود (٩٦)، وابن حبان (٦٧٦٣ و٦٧٦٤)، والحاكم ٥٤٠/١.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد ١٨/٣، والبخاري في الأدب المفرد (٧١١)، والحاكم ٤٩٣/١ من حديث أبي سعيد الخدري ﷺ.

يدريك؟ لعل الله أعطاك إحدى هذه الثلاث، ومن أجل ذلك قلت: إن قوله: «والله تعالى يستجيب الدعوات».

ومن المبتدعة من قال: إن الدعاء إنما شُرع تعبدًا فقط، وليس له أثر في حصول المطلوب؛ لأن المطلوب إن كان مقدرًا فسيحصل؛ فلا حاجة إلى الدعاء، وإن كان لم يقدر؛ فلا فائدة في الدعاء؛ لأنه لن يحصل سواءً دعوت أم لم تدعُ!

فيقال لهم: هناك قسم ثالث، وهو: ما قدر الله حصوله بالدعاء، فما قدر الله حصوله بسبب لن يحصل إلا بهذا السبب، وهذه الشبهة طردها أن يقال لهم: قولوا مثل هذا في سائر الأسباب، فيقال لمن حرث وأراد الزرع والثمر: حرثك وزرعك هذا لا فائدة منه؛ فإن كان الثمر قد قدره الله فسيحصل لك بدون عملك هذا، وإن لم يقدر لك فلا فائدة في عملك!

وهكذا يقال لمن سعى لطلب الرزق: الرزق الذي تسعى إليه إن كان مكتوبًا لك فسيحصل ولو لم تسع، وإن كان غير مقدر؛ فلا فائدة في سعيك، ولا أثر له!

وهذه الشبهة تقتضي تعطيل الأسباب الشرعية والكونية، وهذا معلوم الفساد؛ فإن الله قد فطر العباد على فعل الأسباب وعلى رجاء أثرها، فالمذموم هو الاعتماد على الأسباب، كما قال بعضهم: «الالتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد، ومحو الأسباب أن تكون أسبابًا نقص في العقل، والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع»(۱)، فالأسباب خلقها الله وقدرها وشرعها وجعلها مؤثرة في

<sup>(</sup>۱) نسبه شيخ الإسلام في منهاج السنة ٥/٣٣٦، وبغية المرتاد ص٢٦٢: إلى أبي حامد الغزالي وابن الجوزي، وهو بمعناه في إحياء علوم الدين ٤/٣٧٤، ولعل كلام ابن الجوزي في مختصر الإحياء «منهاج القاصدين» وهو غير موجود.

حصول مسبَّباتها، ولكن كل ذلك مرده إلى قدرة الله ومشيئته ﷺ وتقديره وتدبيره.

والآيات والأحاديث في الترغيب في الدعاء كثيرة معلومة، فالله تعالى ندب عباده إلى الدعاء ورغبهم فيه؛ لأن حوائج العباد كلها لديه، فبيده الملك وبيده الخير، وهو المعطي المانع، فلا مانع لما أعطى ولا معطي لما منع، وقد ضمن الله الإجابة لكل من دعا ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ انْعُونِ آسْتَجِبٌ لَكُو المانع.

وقوله: «ويملك كل شيء، ولا يملكه شيء، ولا غنى عن الله تعالى طرفة عين، ومن استغنى عن الله طرفة عين فقد كفر وصار من أهل الحَين».

وقوله: «ولا يملكه شيء» فهو المالك وغيره مملوك، وهو مالك الدنيا والآخرة: ﴿وَإِنَّ لَنَا لَلْخَرَةَ وَٱلْأُولَى ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَبِيلَهِ ﴿ إِن اللَّهُ مِن فِي السَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَلِقِ الرَّحْنَنِ عَبْدًا ﴿ اللَّهِ السّريم] والعبد المملوك لا يكون مالكًا لسيده، ولا شريكًا له: ﴿ضَرَبَ لَكُم مَّنَكُ مِنْ أَنفُسِكُم مِن شُرَكَا يَ فَي مَا رَزَقَنكُم فَأَنتُم فِيهِ الرَّوم: ٢٨] لكن يكون مالكًا لما يُمَلَّكُه فِيهِ سَوَآةٌ تَخَافُونَهُم كَوْيفَتِكُم أَنفُسكُم اللَّه الروم: ٢٨] لكن يكون مالكًا لما يُمَلَّكُه فِيهِ

وقوله: «ولا غنى عن الله تعالى طرفة عين».

لا غنى لأحد عن الله طرفة عين، فالخلق كلهم فقراء مفتقرون إلى الله افتقارًا ذاتيًا، فليس لشيء من ذاته إلا العدم، فالافتقار صفة ذاتية للمخلوق، فالخلق فقراء إلى الله في كل لحظة، ولا يستغني أحد عن الله طرفة عين، بل هم دائما وأبدًا مفتقرون إلى الله في وجودهم، وفي كل شؤونهم ﴿يَاأَيُّا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُعَرَاءُ إِلَى اللهِ وَاللهُ هُوَ الْغَنِيُ الْحَمِيدُ ﴿ الْفَاسُ الْنَاسُ الْنَامُ الْفُعَرَاءُ إِلَى اللهِ وَاللهُ هُوَ الْغَنِيُ الْحَمِيدُ وَالله وبفقو ومن تحقيق الإيمانِ بربوبيته ولا الإيمانُ بغناه عن كل ما سواه وكل وبفقر كل ما سواه إليه، فهو تعالى الغني بذاته عن كل ما سواه وكل شيء فقير إليه، مفتقر إليه، فلا غنى عن الله طرفة عين.

وقوله: «ومَن استغنى عن الله طرفة عين، فقد كفر وصار من أهل الحَين».

في الواقع لا يمكن لأحد أن يستغني عن الله طرفة عين، لكن الاستغناء الذي يقع من بعض الخلق هو استغناء شعوري كما يحصل من أهل الكفر، فالكافر والغافل هو الذي يمكن أن يستشعر في ذهنه أنه مستغن عن الله، وهو في الواقع غير مستغن، لكن هذا الاستغناء هو بحسب ما يتخيله، وهذا من طغيان العبد وجهله واغتراره بنفسه ﴿كُلاّ إِنَّ الإنسَنَ لَيُطُنَيُ إِنَّ أَنَّ السَّنْيَ الله العبد وجهله واغتراره بنفسه ﴿كُلاّ إِنَّ الإنسَنَ لَيُطُنَيُ إِنَّ أَنَّ السَّنْيَ الله والعبد وجهله واغتراره ولهذا من أوجب له ذلك الطغيان والغرور، كما حصل من قارون، ولهذا من يصاب بهذا الداء لا يلجأ إلى الله ولا يتوجه إليه ولا يعترف بربوبيته؛ بل ينظر إلى ما هو عليه، وما أوتى من قوة وأسباب وحيلة.

ومن استغنى عن الله طرفة عين فقد كفر وصار من أهل الحين، أي: من أهل الهلاك.

## إثبات الغضب والرضا لله تعالى

وقوله: «والله يغضب ويرضى لا كأحد من الورى».

يثبت المؤلف تَظَلَّهُ صفتي الغضب والرضى لله سبحانه كما أخبر تعالى عن نفسه، فقال على: ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ وَعَالَى عَن نفسه، فقال عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ وَهَمَ نَقُتُ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ وَهَمَ نَهُ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ وَلَعَنَهُ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [السناء]، وقال على الله عَلَيْهِ وَلَعُمَدِ وَاللهُ وَعَنِهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهِ وَلَعُمَهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهِ وَلَعُمَهُمْ وَأَعَدً لَهُ عَلَيْهِ وَلَعَمَهُمْ وَأَعَدً لَهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَمَهُمْ وَأَعَدً لَهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَمَهُمْ وَأَعَدُ لَهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَمَهُمْ وَأَعَدُ لَهُمْ جَهَنَدُ وَسَاءَت مَصِيلًا ﴿ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَمَهُمْ وَأَعَدُ لَهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَمَهُمْ وَأَعَدُ لَهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَمَهُمْ وَأَعَدُ لَهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَمَهُمْ وَأَعَدُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَمَهُمْ وَأَعَدُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَعَمَا لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَعَمَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَعَمَهُمُ وَاللهُ اللهُ ال

قال على اليهود: ﴿ فَبَالَهُ وَ يِعْضَبُ عَلَى غَضَبُ ﴾ [البقرة: ٩٠] وقال على «اشتد غضبُ الله على قوم فعلوا بنبيه \_ يشير إلى رَبَاعِيَتِه \_ اشتد غضبُ الله على رجلٍ يقتُله رسولُ الله في سبيلِ الله »(۱) ، وقال على: «من حلف على يَمِينِ صَبْرٍ يَقْتَطِعُ بها مالَ امرئ مسلم هو فيها فاجرٌ لقي الله وهو عليه غضبان (۲) ، وفي حديث الشفاعة في الصحيحين أنَّ آدمَ ونوحًا وإبراهيمَ وموسى وعيسى عليهم الصلاة والسلام قال كل واحد منهم: «إن ربي غضب اليوم غضبًا لم يغضبُ قبلَه مثلَه ، ولنْ يغضبَ بعده مثلَه »(۱) .

وكذلك وصف الله تعالى نفسه بالرضا في آيات كثيرة، فقال ﷺ: ﴿وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ ﴿ رَضِي اللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُوا عَنَّهُ ﴾ [الـمــانـــدة:١١٩]، وقــال ﷺ: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٠٧٣)، ومسلم (١٧٩٣) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٥٤٩)، ومسلم (١٣٨) من حديث ابن مسعود رهيه.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٤٧١٢)، ومسلم (١٩٤) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ ٤٠٠٠

آبِيَّغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُوْلِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٤]، وقال: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ ٱللَّهُ وَكَرِهُوا رِضَوَنَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلَهُمْ ﴿ فَهُ النَّهُ أَحْبَطُ أَعْمَلَهُمْ ﴿ فَهُ النَّهُ أَحْبَطُ أَعْمَلَهُمْ فَهُ ٱلنَّهُ أَحْبَرُ ذَالِكَ هُو ٱلفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ٢٧]، وفي الصحيحين عن أبي سعيد الخدري وَ النبي عَلَيْ النبي عَلَيْ قال: ﴿ إِن الله تعالى يقول الأهل الجنة: أُجِلُّ عليكم رِضُواني فلا أَسْخَطُ عليكم بعده أبدًا ﴾ (١).

فدلت هذه النصوص من الكتاب والسنة على أنه تعالى يغضب ويرضى، كيف شاء، ورضاه وغضبه ليس كرضا المخلوق وغضب المخلوق، كما هي القاعدة المطردة في صفاته سبحانه فهو تعالى يحب ويرضى، ويسخط ويغضب، والمخلوق يوصف بهذه الصفات وليست صفاته تعالى كصفات المخلوق، ولا صفات المخلوق كصفاته، وهذا معنى قول الطحاوي: «لا كأحد من الورى» أي: الخلق، على حد قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِم شَى ۗ وُهُو السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴿ [الشورى: ١١] فقوله: ﴿وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] فقوله: ﴿وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] رد للتشبيه والتمثيل، وقوله: ﴿وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] رد للإلحاد والتعطيل، فليس سمعه كسمع المخلوق، ولا بصره كبصر المخلوق، ولا حبه كحبه، ولا سخطه المخطوة، ولا غضبه كغضبه، وأهل السنة والجماعة يثبتون الغضب والرضى لله تعالى، ويقولون: إنهما من صفاته الفعلية التابعة لمشيئته؛ والرضى لله تعالى، ويقولون: إنهما من صفاته الفعلية التابعة لمشيئته؛

وخالف في ذلك المعطلة كالجهمية والمعتزلة والأشاعرة فنفوا حقيقة الغضب والرضى عن الله، وقالوا: إن إثبات هذه الصفات لله يستلزم التشبيه؛ لأنهم يفسرون الغضب: بأنه غليان دم القلب طلبًا للانتقام، أو نحوه، ومن أجل ذلك نفوا حقيقة المحبة وحقيقة الرضا، وحقيقة الغضب والسخط والكراهة.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰٤۹)، ومسلم (۲۸۲۹).

ثم منهم من فسر هذه الأمور بأشياء مخلوقة؛ ففسر المحبة والرضا بالنعم المخلوقة، وفسر الغضب والسخط والكراهة بالعقوبات التي ينزلها الله بالعصاة.

ومنهم من فسرها بالإرادة كالأشاعرة فقد فسروا المحبة والرضا بإرادة الإنعام، والغضب والسخط والكراهة بإرادة الانتقام؛ لأن الإرادة مما يثبتونه من الصفات السبع.

أما أهل السنة والجماعة؛ فإنهم يثبتون هذه الصفات على حقيقتها لله تعالى على ما يليق به سبحانه، على الوجه الذي لا يماثل فيه صفات المخلوقين.

ومن الطوائف من أثبت الغضب والرضى لله تعالى، لكن قال: إنها صفات ذاتية قديمة لا تتعلق بها المشيئة كما ذهب إلى ذلك الكلابية، فقالوا: إنه تعالى يغضب ويرضى، لكن غضبه ورضاه لازمان لذاته؛ كحياته وعلمه، ولا يتعلقان بمشيئته.

وهذا باطل؛ بل هو تعالى يغضب ويرضى بمشيئته، ولغضبه ورضاه أسباب يحدثها ﷺ.

وفي الحديثين السابقين: حديث الشفاعة: "إنَّ ربي غَضِب اليوم غضبًا» رد عليهم؛ فهذا الحديث نص على أن هذا الغضب إنما كان في ذلك اليوم.

وحديث أبي سعيد رها وقول الله تعالى الأهل الجنة: «أُحِلُّ عليكم رِضُواني فلا أَسْخُطُ عَليكم بعده أبدًا» دليل على أنه تعالى يحل رضوانه في ذلك الوقت، وأنه قد يحل رضوانه ثم يسخط، كما أنه تعالى يسخط ثم يرضى على من شاء من عباده.

وينبغي أن يعلم أنه لا تلازم بين محبته ورضاه، أو غضبه وسخطه تعالى وبين مشيئته، فليس كل ما شاءه الله يكون محبوبًا له كما تزعم الحبرية؛ فعندهم: أن كل ما شاءه فقد أحبه، وكل شيء يجري بمشيئة الله؛ إذًا فكل شيء محبوب له!

وقابلهم القدرية نفاة القدر فقالوا: إن ما أحبه الله فقد شاءه، وما لا يحبه فلم يَشَأْهُ، فعندهم: أن كل ما أمر الله به من الإيمان والطاعة فقد شاءه، وكل ما نهى عنه وأبغضه من الكفر والمعاصى؛ فإنه لا يشاؤه.

فسوت الطائفتان بين المشيئة والمحبة، فالجبرية أثبتوا المشيئة على حقيقتها وجعلوا المحبة، وجعلوها بمعنى المشيئة.

وأما أهل السنة والجماعة فقالوا: لا تلازم بين المحبة والمشيئة؛ فإن الله يشاء ما لا يحب، فما يقع في الوجود من الأمور المسخوطة كالكفر والمعاصي؛ فإنها واقعة بمشيئته في وليست محبوبة له، وقد يحب سبحانه ما لا يشاء كالإيمان والطاعة ممن لم يوفقه لذلك، ولم يشأه منه.

وتنفرد المشيئة في كفر الكافر ومعصية العاصي، فهي واقعة بالمشيئة وليس ذلك محبوبًا له تعالى.

وتنفرد الإرادة الشرعية فيما لم يقع من الإيمان والطاعة، كما تقدم ذلك مفصلًا (١).



<sup>(</sup>١) ص٤٢.

# منهج أهل السنة في الصحابة

وقوله: «ونحبُّ أصحابَ رسولِ الله ﷺ، ولا نُفْرِطُ في حب أحد منهم، ولا نتبرأُ من أحد منهم، ونبغِضُ من يبغِضُهم، وبغيرِ الخيرِ يذكرُهم، ولا نذكرهم إلا بخير، وحبُّهم دينٌ وإيمان وإحسان، وبغضُهم كفرٌ ونفاق وطغيان».

نحن أهل السنة نحب أصحاب رسول الله على، والصحابي هو: «من لقي النبي على الإسلام»(١)، هذا هو أحسن ما ضبط به الصحابي. وعلى هذا فالصحابة متفاوتون في صحبتهم للنبي على وأعظمهم حظًا من هذه الصحبة هو أبو بكر الصديق على، وهو الذي جاء النص في القرآن على صحبته ﴿إِذْ يَكُولُ لِصَحِبِهِ لَا تَحْدَنُ إِلَى النّهِ مَكْنَا ﴾ [التوبة: ٤٠].

<sup>(</sup>١) نخبة الفكر ص١٤٨، والإصابة ١/٨٥٨، وفتح المغيث ٨/٤.

رَضِى اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُومِمٍ قَأَرْلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتَحًا قَرِيبًا ﴿ إِلَى اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمّاءُ بَيْنَهُمْ تَرَبّهُمْ رُكّعًا سُجّدًا يَبْتَغُونَ فَضّلًا مِنَ اللّهِ وَرِضْوَنَا ﴾ [الفتح: ٢٩] إلى آخر السورة، ومن السنة ما جاء في الحديث السّهِ وَرِضْوَنَا ﴾ [الفتح: ٢٩] إلى آخر السورة، ومن السنة ما جاء في الحديث الصحيح عن الرسول ﷺ: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم» (١) وفي الحديث الآخر: «خير أمتي القرن الذي بُعِثتُ فيه» (٢) وهم أصحاب الرسول ﷺ، وقال ﷺ: «لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه» (٣).

ومن ذلك قوله على: "لعل الله اطلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم" (عن) ومن ذلك قوله على أهل بيعة الرضوان: "لا يدخلُ النارَ أحدٌ ممن بايع تحت الشجرة" (وجاءت نصوص تدل على فضلِ أعيان منهم؛ كأبي بكر وعمر وعثمان وعلي، وبقية العشرة المبشرين بالجنة، والحسن والحسين، وثابت بن قيس بن شمّاس (٢)، وعكاشة بن محصن (٧)، وغيرهم.

فالأدلة على فضلهم منها ما هو عام في جنس الصحابة، ومنها ما هو أخص من ذلك، ومن الأدلة على فضلهم وتفاضلهم قوله الله الله الله المنوّى مِنكُم مَن أَنفَقَ مِن قَبّلِ الفَتْح وَقَنلَ أُولَيَك أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَنتُوا الحديد: ١٠]، والمراد بالفتح: صلح الحديبية الذي عقده

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٦٥٢)، ومسلم (٢٥٣٣) من حديث ابن مسعود رهيه.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٥٣٤) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٦٧٣) \_ واللفظ له \_، ومسلم (٢٥٤١) من حديث أبي سعيد الخدري رفيها.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٣٠٠٧)، ومسلم (٢٤٩٤) من حديث علي بن أبي طالب ﴿ اللهُ عَلَيْهِ .

<sup>(</sup>٥) تقدم في ص٢١٩.

<sup>(</sup>٦) تقدم في ص٢١٩، تخريج الأحاديث الدالة على فضلهم.

<sup>(</sup>٧) رواه البخاري (٥٧٥٢)، ومسلم (٢٢٠) من حديث عبد الله بن عباس را

الرسول ﷺ مع المشركين بمكة في السنة السادسة من الهجرة، سماه الله فتحًا؛ لأن هذا الصلح صارت عاقبته خيرًا للإسلام وأهله(١).

وفيها تصريح بنفي التساوي، ﴿لَا يَسْتَوِى مِنكُمْ مِّنَ أَنفَقَ مِن قَبّلِ ٱلْفَتْحِ
وَقَلْنَلُ ﴾ [الحديد: ١٠] ثم تصريح بالتفوق والفضل، ﴿أُولَيَكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ
الَّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعَدُ وَقَلْتَلُوا ﴾ [الحديد: ١٠] وهم من أسلم بعد صلح
الحديبية، والذين أسلموا بعد الصلح وقبل فتح مكة أفضل ممن أسلم يوم
فتح مكة، وهم المعروفون بالطلقاء.

وأحسن ما قيل في بيان المراد بالسابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، الذين ذكرهم بقوله تعالى: ﴿وَالسَّبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِنَ وَالْأَنصَارِ ﴾ [التوبة: ١٠٠]: أنهم الذين أنفقوا وقاتلوا قبل صلح الحديبية، وأهل بيعة الرضوان كلهم منهم؛ وصلح الحديبية حد فاصل بين مرحلتين، ونوعين من المسلمين (٢).

وقيل: المراد بالسابقين هم من صلى إلى القبلتين، وهذا قول ضعيف؛ لأنه لا دليل على تخصيص من صلى إلى القبلتين، ثم كل من صلى إلى القبلة المشروعة فقد أطاع الله، لكن من قال ذلك لاحظ أنَّ من صلى إلى القبلتين لا بد أن يكون متقدم الإسلام.

ولكن هذا يخرج من مات قبل نسخ القبلة الأولى، وهو من السابقين قطعًا، ويخرج من أسلم بعد نسخ استقبال بيت المقدس، ونسخ الاستقبال كان في السنة الثانية، فإنه قد ثبت أن النبي على بعدما هاجر اصلى إلى بيتِ المقدسِ ستةَ عشر أو سبعةَ عشر شهرًا»(٣). فهذا لا يصلح ضابطًا للسبق.

وقد اختلف الناس في أصحاب الرسول على الله الله الناس طوائف

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ۲۲/ ٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) نسب شيخ الإسلام هذا القول إلى جمهور العلماء. منهاج السنة ٢٦٦/٠.

<sup>(</sup>٣) رواه البخّاري (٤٤٨٦)، ومسلم (٥٢٥) من حديث البراء بن عازب رها.

طرفان ووسط، فغلا فيهم أو في بعضهم قوم، وجفا فيهم آخرون، وتوسط فيهم أهل السنة والجماعة، فأهل السنة وسط في أصحاب رسول الله على بين الرافضة والخوارج؛ فالخوارج والنواصب مع الروافض على طرفي نقيض، فالروافض يبغضون أصحاب رسول الله على ويسبونهم ويخصون أبا بكر وعمر بمزيد من السب، ويغلظون فيه، فيبغضون الصحابة عمومًا، ولا يستثنون منهم إلا القليل، وفي المقابل يغلون في أهل البيت، ولاسيما في على وذريته من فاطمة في، فمن الروافض من يكفر الصحابة، ومنهم من يفسقهم، فجمعوا بين ضلالتين: ضلالة العداوة والبغضاء لجمهور الصحابة، وضلالة التعصب والغلو في آل البيت.

وأما الخوارج فضلالهم في أصحاب الرسول عليه حيث كفروا عليًا وعثمان وأصحاب الجمل وأهل التحكيم، فنصبوا العداوة لأفضل أهل بيت الرسول عليه علي مظله، وكذلك من تبعهم من النواصب الذين يؤذون أهل البيت ويسبونهم بدوافع سياسية.

وأهل السنة والجماعة بين ذلك يحبون أصحاب الرسول ﷺ، ويتولونهم جميعًا، وينزلونهم منازلهم، ويعرفون لكل فضله عمومًا وخصوصًا، ويتبرؤون من ضلالة الروافض، والخوارج، والنواصب.

فأهل السنة والجماعة وسط بين الفرق في جميع مسائل الدين، كما نص على ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية، فقال: «هم الوسط في فِرَق الأمة، كما أن الأمة هي الوسط في الأمم.

فهم وسط في باب صفات الله في الله التعطيل الجهمية، وبين أهل التمثيل المشبهة.

وهم وسط في باب أفعال الله بين القدرية والجبرية.

وفي باب وعيد الله بين المرجئة وبين الوعيدية: من القدرية وغيرهم.

وفي باب الإيمان والدين بين الحرورية والمعتزلة، وبين المرجئة والجهمية.

وفي أصحاب رسول الله ﷺ بين الروافض وبين الخوارج»(١).

والطحاوي كلله أتى بالعبارات المتضمنة لمعتقد ومنهج أهل السنة والجماعة في أصحاب رسول الله على، حيث قال: «ونحب أصحاب رسول الله على، هو من الحب في الله، والحب في الله والحب في الله والحب في الله والحب في الله والحب محبته على الله واجب لكل المسلمين؛ فكل من آمن بالله ورسوله تجب محبته على قدر ما يعرف به من الإيمان والتقوى والعمل الصالح، وأحق الناس من ذلك الواجب هم أصحاب الرسول على؛ لما خصهم الله به من فضيلة صحبتهم للرسول على التي لا يشركهم فيها أحد ممن جاء بعدهم.

وقوله: «ولا نُفْرِطُ في حب أحد منهم».

الإفراط: الغلو وتجاوز الحد، والواجبُ الاعتدال والتوسط بعدم الإفراط والتفريط، فكل انحراف فإنه يعود إلى أحد الأمرين: إما انحراف بإفراط وتجاوز وغلو، أو تفريط وتقصير وجفاء، وكلاهما انحراف عن الصراط، والحق ما وافق الصراط المستقيم.

وقوله: «ولا نتبرأُ من أحد منهم».

ولا نتبرأ من أحد منهم كما تفعل الروافض أو الخوارج؛ بل نواليهم جميعًا، وعند الرافضة مقولة: «لا ولاء إلا ببراء» فلا يكون الإنسان عندهم مواليًا لأهل بيت الرسول إلا إذا تبرأ من أبي بكر وعمر، فعندهم أن من والى أبا بكر وعمر؛ فقد أبغض عليًا، ومن أبغض عليًا فهو ناصبي.

نعم من أبغض عليًا فهو ناصبي هذا صحيح، لكن زعمهم: أن من والى أبا بكر وعمر فقد أبغض عليًا هذا عين الباطل؛ بل أهل السنة

<sup>(</sup>۱) ص۱۷۷.

يوالون الصحابة عمومًا، ويعرفون لهم فضلهم، وينزلونهم منازلهم، فلا يتبرؤون من أحد منهم.

والتبري يتضمن: التخلي عنهم، وكراهتهم ومعاداتهم.

وقوله: «ونبغِضُ من يبغِضُهم».

هذا تأكيد لقوله: «نحب أصحاب رسول الله، ولا نفرط في حب أحد منهم»، فلا نُفْرِط في حب أحد منهم خلافًا للرافضة، ولا نبغض أحدًا منهم خلافًا للخوارج والروافض والنواصب؛ بل لا بد أن نبغض من يبغضهم، فيجب بغض الرافضة والخوارج لضلالاتهم وبدعهم وبغضهم أصحاب الرسول على الله .

وقوله: «وبغير الخير يذكرهم».

كما تفعل الرافضة؛ فإنهم يذكرون الصحابة بالسبِّ والذم واللعن والتنقص وأنواع الطعن، وكما تفعل الخوراج بتكفيرهم.

لكن أشقى الناس في هذا هم الرافضة، فهم شر طوائف الأمة على الإطلاق، فجمعوا إلى أصولهم الكفرية البدعية بعض أصول الطوائف الأخرى، فدخل عليهم مذهب الاعتزال فصاروا رافضة ومعتزلة في آن واحد، وهم الأصل في نشوء الغلو في القبور في هذه الأمة، فهم أصحاب بناء المشاهد والقباب على القبور على معظميهم ممن يعدونهم في أئمتهم أو في عظمائهم، فدينهم يقوم على الشرك، والغلو.

وقوله: «ولا نذكرهم إلا بخير».

فنذكرهم بصحبتهم للرسول ﷺ، وفضائلهم، وأعمالهم الصالحة، كالهجرة، والنصرة، ويدخل في ذلك الكف عن مساويهم، وما وقع بينهم مما هو من لوازم البشرية، سواء كان اختلافًا جماعيًا كما حصل في عهد علي فلها، أو كان خلافًا فرديًا، كالذي حدث بين خالد بن الوليد فلها وبين عبد الرحمن بن عوف فلها فقد كان بينهم شيء؛ فسبَّ خالدً

عبدَ الرحمن، فقال النبي على لخالد: «لا تسبوا أصحابي» (١) يريد النبي على عبد الرحمن بن عوف، وأمثاله من السابقين الأولين، وخالد بن الوليد ممن أسلم بعد الفتح، أي: صلح الحديبية.

فمن منهج أهل السنة والجماعة الإمساك عما جرى بين الصحابة، فلا يجعلونهم موضع كلام وقيل وقال، فإن هذا يوغر الصدور، ويسبب سوء ظن بالصحابة رفي ، واقرأ العبارات الحكيمة الدقيقة لشيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية في قوله: «ومن أصول أهل السنة والجماعة سلامة قلوبهم، وألسنتهم لأصحاب محمد ﷺ \_ إلى أن قال: \_ ويمسكون عمًّا شجر بين الصحابة، ويقولون: إن هذه الآثار المروية في مساوئهم منها: ما هو كذب، ومنها: ما قد زيد فيه ونقص وغُيِّرَ عن وجهه، والصحيح منه: هم فيه معذورون؛ إما مجتهدون مصيبون، وإما مجتهدون مخطئون. وهم مع ذلك لا يعتقدون أن كل واحد من الصحابة معصوم عن كبائر الإثم وصغائره؛ بل تجوز عليهم الذنوب في الجملة، ولهم من السوابق والفضائل ما يوجب مغفرة ما يصدر منهم إن صدر، حتى إنه يغفر لهم من السيئات ما لا يغفر لمن بعدهم؛ لأن لهم من الحسنات التي تمحو السيئات ما ليس لمن بعدهم، وقد ثبت بقول رسول الله ﷺ: ﴿إنهم خير القرون»(١)، «وإن المد من أحدهم إذا تصدق به كان أفضل من جبل أحد ذهبًا ممن بعدهم "(١). ثم إذا كان قد صدر عن أحدهم ذنب، فيكون قد تاب منه، أو أتى بحسنات تمحوه، أو غفر له بفضل سابقته، أو بشفاعة محمد على الذين هم أحق الناس بشفاعته، أو ابْتُلي ببلاء في الدنيا كُفِّر به عنه؛ فإذا كان هذا في الذنوب المحققة، فكيف بالأمور التي كانوا فيها مجتهدين؛ فإن أصابوا فلهم أجران، وإن أخطأوا، فلهم أجر واحد، والخطأ مغفور لهم»(٢). وهذا رصين جدير بالحفظ.

<sup>(</sup>۱) تقدم فی ص۳۵۷.

<sup>(</sup>۲) ص۲۵۹ و۲۷۲ ـ ۲۷۳.

وقوله: «وحبهم دين وإيمان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان».

هذا تأكيد لما قاله أولًا، فحب الصحابة من الدين، قال النبي ﷺ «آية الإيمان حب الأنصار» وآية النفاق بغض الأنصار» فإذا كان هذا في الأنصار فالمهاجرون من باب أولى؛ لأنهم في جملتهم أفضل من الأنصار.

فإذا كان الحب في الله والبغض في الله أوثق عرى الإيمان، ومن أسباب ذوق طعم الإيمان وحلاوته، فمن أفضل وأكمل وأعظم ذلك هو حب الصحابة

وقوله: "حب الصحابة دين وإيمان" يَرِدُ على ما تقدم (٢) من تفسيره للإيمان؛ لأن الحب عمل قلبي، فمن قال: الإيمان هو: تصديق القلب وإقرار اللسان، أو قال: هو تصديق القلب، أو قال: هو المعرفة، فموجَب قوله أن أعمال القلوب فضلًا عن أعمال الجوارح لا تدخل في مسمى الإيمان، فهذا الكلام يعارض تعريفه للإيمان؛ إلا أن تكون هذه العبارة على وجه المجاز؛ فإن المرجئة يقولون: إطلاق اسم الإيمان على الأعمال كما في النصوص المصرحة بذلك من باب المجاز، كقوله على: "الإيمان بضع وستون شعبة" (٣) وعلى كل حال فما قاله الطحاوي في شأن الصحابة كلام حق عظيم رصين، بيّن فيه مذهب أهل السنة والجماعة في أصحاب الرسول على اعتقادًا وعملًا.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٧)، ومسلم (٧٤) عن أنس ﷺ.

<sup>(</sup>۲) ص۲۲۷.

<sup>(</sup>٣) تقدم في ص٢٢٧.

## الأحق بالخلافة بعد رسول الله ﷺ

وقوله: «ونثبت الخلافة بعد رسول الله هي أولاً: لأبي بكر الصديق هي تفضيلًا له وتقديمًا على جميع الأمة، ثم لعمر بن الخطاب هي ثم لعثمان هي ثم لعلي بن أبي طالب هي وهم الخلفاء الراشدون، والأثمة المهتدون»

من فروع ما يجب اعتقاده في أصحاب الرسول على هذه المسائل التي أردفها المؤلف لما قبلها، فذكر أولا: ما يجب لعموم الصحابة من المحبة والاحترام وذكر المحاسن والكف عن المساوي إلخ.

ثم قال: "ونثبت الخلافة بعد رسول الله على أولًا: لأبي بكر الصديق على تفضيلًا له وتقديمًا على جميع الأمة، ثم لعمر بن الخطاب على، ثم لعثمان على، ثم لعلى بن أبي طالب عليه».

هذا أيضًا مما يقرره ويدين لله به أهل السنة: أنَّ الأحق بالخلافة بعد رسول الله على أبو بكر، فيثبتونها له تفضيلًا له وتقديمًا له على سائر الصحابة؛ فولايته للخلافة بعد رسول الله على كانت عن أهلية واستحقاق، وليس إثباتهم لها واقعًا فقط، كما تقول الرافضة؛ فالرافضة يقولون: الخليفة بعد رسول الله على أبو بكر واقعًا، لكن عندهم أن خلافته بغير حق.

فقول الطحاوي: «تفضيلًا له» أي: هو الأحق بتولي الخلافة بعد رسول الله ﷺ؛ لأنه أفضل الأمة، كما دلت على ذلك الأحاديث في فضل أبي بكر ﷺ،

 فمن أهل السنة من قال: إنها ثبتت بالنص الجلي. ومنهم من قال: إنها ثبتت بالنص الخفي والإشارة.

وقد جاءت أدلة تدل على أن أبا بكر هو الأحق بالأمر بعد رسول الله على، من ذلك أنه على قال وهو في مرض موته على: «مُروا أبا بكر فليصلِّ بالناس»(٢) وكرره وأكده، وفعلًا كان هو الإمام، ومات النبي على وهو الذي يصلي بهم، فتقديمه في إمامة الصلاة فيه التنبيه على أحقيته بالأمر من بعده؛ لأن هذا هو الأصل، فالرسول على كان هو إمام المسلمين عمومًا وخصوصًا؛ فهو إمامهم في الصلاة، وهو إمامهم في تدبير أمورهم وولاية شؤونهم.

ومن ذلك أنه أراد في مرض موته أن يكتب لأبي بكر كتابًا، فقال لعائشة والله الله الله الله الله الله الله فأعهد أن يقول القائلون أو يتمنى المتمنون، ثم قلت: يأبى الله ويدفع المؤمنون، أو يدفع الله ويأبى المؤمنون» (٣).

وفي الحديث الصحيح: «أن امرأة أتت النبي ﷺ فكلمته في شيء، فأمرها أن ترجع إليه، قالت: يا رسول الله أرأيت إن جئت ولم أجدك؟ \_ كأنها تريد الموت \_ قال: إنْ لم تجديني فأتي أبا بكر»(٤).

وما ثبت في الصحيح: أنه على قال: «بينا أنا نائم رأيتني على قليب عليها دلوٌ فنزعت منها ما شاء الله، ثم أخذها ابن أبي قحافة فنزع بها ذَنُوبين وفي نزعه ضعف، والله يغفر له ضعفه، ثم استحالت غَرْبًا

<sup>(</sup>١) منهاج السنة ١/ ٤٨٦ \_ ٥٢٦.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٦٤)، ومسلم (٤١٨) من حديث عائشة ﷺ.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٦٦٦)، \_ واللفظ له \_ ومسلم (٢٣٨٧) من حديث عائشة ﴿٣٠٤)

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٧٢٢٠)، ومسلم (٢٣٨٦) من حديث جبير بن مطعم ﷺ.

فأخذها ابن الخطاب فلم أر عبقريًا من الناس يَنْزع نزع عمر، حتى ضرب الناس بعَطَنٍ الله أي: سقى للناس، وهذا ما وقع في خلافته من استقرار الأمر، وانتشار الإسلام، وكثرة الفتوح.

فتأولها أهل العلم (٢) على أمر الولاية والخلافة من بعده ﷺ، فأبو بكر ولي الأمر بعد الرسول ﷺ مدة قصيرة سنتين وأشهر، وحصل في ولايته خير كثير ومن أعظم ذلك تثبيت أمر الإسلام ودولته، وقتال المرتدين، ورَدُّ كثيرٍ منهم إلى الإسلام.

وأظهر الأقوال عندي فيما ثبت به أمر الخلافة هو أنها ثبتت بالنص الخفي والإشارة؛ إذ ليس هناك نص جلي يقول: الخليفة من بعدي هو أبو بكر، لكن هذه النصوص بمجموعها تدل دلالة بينة على أن أبا بكر هو الأحق بالأمر، وأنه الخليفة من بعده وقي الله أصحاب رسول الله للاختياره عندما اجتمع الأنصار في سقيفة بني ساعدة، وقال قائل منهم للمهاجرين: "منا أمير ومنكم أمير، فقال أبو بكر وقال نحن الأمراء وأنتم الوزراء، فبايعوا عمر أو أبا عبيدة بن الجراح، فقال عمر: بل نبايعك أنت، فأنت سيدنا وخيرنا وأحبنا إلى رسول الله وأخذ عمر بيده فبايعه وبايعه الناس" (٣).

ولم يخالف في ذلك من يعتد بخلافه، فلا نزاع بين الصحابة في أن أبا بكر وللهيئة أفضلهم، كما في حديث عمرو بن العاص وللهيئة، قلت: يا رسول الله: «أي الناس أحب إليك؟ قال: عائشة، قلت: من الرجال؟ قال: أبوها، قلت: ثم مَن؟ قال: عمر فَعَدَّ رجالًا»(٤).

فهو أحب الناس إلى الرسول ﷺ وأمَنُّهم عليه في صحبته وماله،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦٦٤)، ومسلم (٢٣٩٢) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) المنهاج ١٥٧/١٥، وفتح الباري ٧٨/٣.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٦٦٨) من حديث عائشة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ ظَاءُ وَهَذَا اللَّهُظُ مَخْتُصُرٍ .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٣٦٦٢)، ومسلم (٢٣٨٤).

فهو أحق بالأمر من بعده؛ فلذلك كان من عقيدة أهل السنة والجماعة أن الأحق بالأمر بعد رسول الله على هو أبو بكر.

ولشيخ الإسلام كَالله في هذا الموضع جمع حسن، قال: «خلافة أبي بكر الصديق دلت النصوص الصحيحة على صحتها وثبوتها ورضا الله ورسوله على الله واختيارهم إياه، وانعقدت بمبايعة المسلمين له واختيارهم إياه، اختيارًا استندوا فيه إلى ما علموه من تفضيل الله ورسوله، وأنه أحقهم بهذا الأمر عند الله ورسوله فصارت ثابتة بالنص والإجماع جميعًا»(١).

فقد حمل على أن الرسول ﷺ لم يستخلف بعهد مكتوب، ونص صريح كما تقدم.

فأهل السنة يثبتون الخلافة لأبي بكر ثم عمر ولا ينازع في هذا إلا الرافضة، فالرافضة ينازعون في خلافة الخلفاء الثلاثة كلهم، وعندهم أن خلافتهم باطلة وظلم، واغتصاب للحق؛ لأنهم يزعمون أن الوصي

<sup>(</sup>١) منهاج السنة ١/٥٢٤.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧٢١٨)، ومسلم (١٨٢٣) من حديث ابن عمر ﷺ.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٦٧٧)، ومسلم (٢٣٨٩) من حديث ابن عباس عن علي 🚓.

<sup>(</sup>٤) ص٣٦٥.

بعد رسول الله ﷺ هو على ظله، وأن الصحابة رشي ظلموه واغتصبوا حقه وجحدوا وصية الرسول ﷺ!

ولا نزاع بين أهل السنة في أن الأحق بالأمر بعد الرسول الله الثلاثة على مراتبهم: أبو بكر ثم عمر ثم عثمان أم على الأمر شورى بين السنة الأحق بالأمر بعد عثمان، فإن عمر الله على جعل الأمر شورى بين السنة الذين قال: "إن رسول الله علم مات وهو عنهم راض" أن فبعدما تشاوروا وشاور عبد الرحمن بن عوف الناس قال: "لم أرهم يعدلون بعثمان، فبايعه عبد الرحمن وبايعه الناس: المهاجرون والأنصار وأمراء الأجناد والمسلمون (")، فتم الأمر واستقرت الخلافة لعثمان من بعد عمر الله وبعد الفتنة ومقتل عثمان لا أحد ينافس عليًا الله في الفضل، ولا أحد يدعي أنه أحق بالأمر منه.

وأهل السنة والجماعة يرتبون الخلفاء في الفضل على ترتيبهم في الخلافة، فيقولون: أفضل هذه الأمة أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي، وقد ثبت عن ابن عمر أنه قال: «كنا نُخَيِّرُ بين الناس في زمن النبي ﷺ فنخير أبا بكر ثم عمر بن الخطاب ثم عثمان بن عفان راسي المناس ا

قال شيخ الإسلام كَثَلَهُ: «بعض أهل السنة كانوا قد اختلفوا في عثمان وعلي، بعد اتفاقهم على أبي بكر وعمر أيهما أفضل، فقدَّم قومٌ عثمان، وسكتوا، أو ربَّعُوا بعلي، وقدَّم قومٌ عليًا، وقوم توقفوا. لكن استقر أمر أهل السنة على تقديم عثمان، وإن كانت هذه المسألة ـ مسألة عثمان وعلي ـ ليست من الأصول التي يُضَلَّل المخالِف فيها عند جمهور أهل السنة، لكن المسألة التي يُضَلَّل المخالف فيها مسألة الخلافة، وذلك أنهم يؤمنون بأن المخليفة بعد رسول الله على أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم على، ومن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٧٠٠)، ومسلم (٥٦٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧٢٠٧) من حديث المِسْوَرِ بن مخرمة رهيا.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٦٥٥) من حديث ابن عمر رها.

طعن في خلافة أحد من هؤلاء الأئمة؛ فهو أضل من حمار أهله»(١).

وجاء عن بعض السلف أنه قال: «من قدَّم عليًا على عثمان فقد أزرى بالمهاجرين والأنصار»(٢).

أي: تنقصهم واستخف بعقولهم وسفه رأيهم؛ لأنهم أطبقوا على تولية عثمان، فهؤلاء الأربعة هم الخلفاء الراشدون، وإذا أطلق الخلفاء الراشدون؛ فإنه ينصرف إليهم، فخلافتهم خلافة نبوة، وهذا لا ينفي أن يقال في بعض من ولي أمر المسلمين إنه خليفة راشد، كما قيل ذلك في عمر بن عبد العزيز كَا الله الله المسلمين إنه عبد العزيز كَا الله الله المسلمين إنه عبد العزيز المسلمين الله المسلمين إنه عبد العزيز المسلمين الله المسلمين إنه عبد العزيز المسلمين المسلمين إنه عبد العزيز المسلمين المسلمين المسلمين إنه عبد العزيز المسلمين ال

وعلى وعلى وان لم يتم له الأمر على جميع المسلمين فهذا لا ينفي اعتباره من الخلفاء الراشدين، ولا ينفي أن تكون خلافته خلافة نبوة، لكن لا ريب أن خلافته ليست كخلافة مَن قبله في أثرها على الإسلام والمسلمين، كما أن عثمان والمسلمين، كما أن عثمان والمسلمين، كما أن عثمان والمسلمين،

ولكن على كل حال هم الخلفاء الراشدون المهديون كما في الحديث المعروف أن النبي على قال: «عليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي تمسكوا بها، وعَضُّوا عليها بالنواجِذ، وإياكم ومحدثات الأمور؛ فإن كل بدعة ضلالة»(٣).

واعتمد أهل العلم في اعتبار ما سنه الخلفاء على هذا الحديث.

وقال ﷺ في أبي بكر وعمر: «اقتدوا بالذَيْنِ من بعدي أبي بكر وعمر» (١٤).

<sup>(</sup>١) الواسطية ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) روي هذا عن أيوب السختياني وأحمد بن حنبل والدارقطني رحمهم الله. السنة للخلال ٢/ ٣٩٢، ومجموع الفتاوى ٤٣٦/٤ و٤٣٥، ومنهاج السنة ٢/ ٧٣.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه في ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد ٥/ ٣٨٢، والترمذي (٣٦٦٢) \_ وقال: حسن \_، وابن حبان (٢٩٠٢) والحاكم ٣/ ٧٥ من حديث حذيفة هيد.



فأمر ﷺ بالاقتداء بهما، واتباع سنة الخلفاء الراشدين، فكل ما سنُّوه مما لا يخالف ما جاء عن الرسول ﷺ؛ فإن على الأمة أن يتبعوهم في سنتهم، فهم أحرى بالصواب من غيرهم، حتى قال بعض أهل العلم: "إن إجماع الخلفاء الأربعة حجة"(١)؛ لأنهم لا يكادون يجمعون على خطأ، ولا أذكر أنهم أجمعوا في مسألة وكان الصواب في خلافها.



<sup>(</sup>١) روضة الناظر ٢/٤٧٤، وأصول الفقه ٢/٤١٢.

## العشرة المبشرون بالجنة

قوله: «وأن العشرة الذين سماهم رسول الله هي وبشرهم بالجنة على ما شهد لهم رسول الله هي وقوله الحق، وهم: أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وطلحة، والزبير، وسعد، وسعيد، وعبد الرحمن بن عوف، وأبو عبيدة بن الجراح وهو أمين هذه الأمة هي أجمعين».

بعدما ذكر الطحاوي كله اعتقاد أهل السنة والجماعة في الخلفاء الراشدين، وأنهم خير هذه الأمة وأفضلها، وهم في الفضل على مراتب على ترتيبهم في الخلافة، ويليهم في الفضل بقية العشرة؛ ولهذا أردف الطحاوي الكلام في الخلفاء الراشدين بذكر فضل بقية العشرة فيقول: إن العشرة الذين شهد لهم الرسول على بالجنة نشهد لهم بشهادته على إيمانًا وتصديقًا له على، وأن ما أخبر به هو الحق، فقد ثبت من حديث سعيد بن زيد في أن النبي على قال: «عشرة في الجنة: أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلى، والزبير، وطلحة، وعبد الرحمن، وأبو عبيدة وسعد بن أبي وقاص، وسعيد بن زيد» (أ).

وقد ورد لكل منهم فضيلة، بل فضائل، جاءت في الأحاديث كفضائل أبي بكر وعمر خاصة، وفضائل لعثمان ولعلي، والزبير، وهكذا، ومن ذلك ما أشار إليه الطحاوي من أن أبا عبيدة أمين هذه الأمة، ففي حديث حذيفة في الله العثم أهل نجران إلى النبي على فقالوا: ابعث لنا رجلا أمينًا، فقال: لأبعثن إليكم رجلًا أمينًا حَقُّ أمين،

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص۲۱۹.

فاستشرف لها الناس فبعث أبا عبيدة بن الجراح»(١). فهذا يدل على فضيلةٍ له، وأن له تميزًا في هذا الشأن، وإلا فالأمانة صفة كل مؤمن.

وقد ثبت تبشير أبي بكر وعمر وعثمان بالجنة في غير هذا الحديث ففي حديث أبي موسى وهنه في الصحيحين «كنت مع النبي وهنه في حائط من حيطان المدينة، فجاء رجل فاستفتح فقال النبي وهنه: افتح له وبشره بالجنة، ففتحت له فإذا أبو بكر، فبشرته بما قال النبي وهنه، فحمد الله، ثم جاء رجل فاستفتح، فقال النبي وهنه: افتح له وبشره بالجنة، ففتحت له فإذا هو عمر فأخبرته بما قال النبي وهنه، فحمد الله، ثم استفتح رجل، فقال لي: افتح له وبشره بالجنة على بلوى تصيبه، فإذا عثمان، فأخبرته بما قال رسول الله وبشره بالجنة على بلوى تصيبه، فإذا عثمان، فأخبرته بما قال رسول الله وبشره بالجنة على بلوى تصيبه، فإذا عثمان، فأخبرته بما قال رسول الله وبشره بالجنة على بلوى تصيبه، فإذا عثمان، فأخبرته بما قال رسول الله وبشره بالجنة على بلوى الله المستعان»(٢).

وقد وقع كما أخبر على فقد ابتلي عثمان بأهل الفتنة الذين ثاروا عليه، وطعنوا في ولايته، وحاصروه في داره حتى انتهى أمرهم إلى قتله.

فهؤلاء العشرة وأفضلهم الخلفاء وترتيبهم في الخلافة، وأفضلهم الخلفاء وترتيبهم في الفضل حسب ترتيبهم في الخلافة، وأما بالنسبة للستة فلا يفضل بعضهم على بعض، هذا هو ظاهر هذه الأحاديث؛ لأن التفضيل موقوف على الدليل.

وقد تقدمت هذه المسألة (٣)، لكن هنا بمناسبة ذكر الخلفاء الراشدين وبقية العشرة، فهم من جملة من يشهد له بالجنة، وليست هذه الفضيلة مختصة بهم، بل شهد الرسول على لثابت بن قيس، والحسن والحسين، وعكاشة بن محصن؛ بل نشهد بالجنة لكل من شهد بيعة الرضوان؛ لقوله تعالى: ﴿ لَقَدَ رَضِى اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ غَتَ الرضوان؛ لقوله تعالى: ﴿ لَقَدَ رَضِى اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ غَتَ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٤٣٨١)، ومسلم (٢٤٢٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٦٩٣)، ومسلم (٢٤٠٣).

<sup>(</sup>٣) ص٢١٩.

ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ ﴿ [الفتح: ١٨]؛ ولـقـولـه ﷺ: «لا يدخلُ النارَ أحدٌ ممن بايع تحت الشجرة»(١).

والرافضة يبغضون العشرة إلا عليًّا عليًّا عليًّا عليه، فهم يبغضون التسعة من العشرة، ومن حماقاتهم أنهم صاروا يكرهون لفظ العشرة، ويتشاءمون به، ويتجنبونه مبالغة في بغض أولئك العشرة، مع أن العدد ليس متعلَّقًا لمدح ولا ذم، فقد يكون لمحمود ومذموم، وطرد هذا أن يبغض لفظ تسعة بسبب التسعة الذين هم من قوم صالح ﴿وَكَاكَ فِي ٱلْمَدِينَةِ نِسَعَةُ رَهِّطٍ بُعُسِدُوكَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصِّلِحُونَ ﴿ النمل] أفيصح في عقل عاقل أن يهجر عدد التسعة، وأن يتشاءم به؛ من أجل أنه عدد أولئك الرهط؟!

هذه جهالة وحماقة، وهذه الحماقة من الرافضة ذكرها شيخ الإسلام كَثَلَلْهُ في أول منهاج أهل السنة، في معرض ذكر حماقات الرافضة وناقشها فقال: "بل اسم العشرة قد مدح الله مسماه في مواضع، كقوله تعالى في متعة الحج: ﴿فَنَ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ في اللَّجِ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمُ يَلِكَ عَشَرةً كَامِلَةً ﴾ [البقرة: ١٩٦] وقال تعالى: ﴿وَوَاعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَاثِينَ لَيَلَةً وَاتّمَمْنَكَا بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيَلَةً ﴾ [الأعراف: ١٤٢] وقال تعالى ﴿وَالْفَجْرِ إِلَى وَلَالِ عَشْرٍ اللهِ الفجرا» (٢) إلخ كلامه.



<sup>(</sup>١) انظر تخريج هذه الأحاديث في ص٢١٩ و٢٢٠ و٣٥٧.

<sup>.£ · /1 (</sup>Y)

#### منهج أهل السنة في أزواج النبي ﷺ وأهل بيته

وقوله كَاللهُ: «ومن أحسن القول في أصحاب رسول الله كَاللهُ وَازواجه الطاهرات من كل رجس، فقد برئ من النفاق».

هذا تأكيد لما سبق من قوله: «ونحبُّ أصحابَ رسولِ الله ﷺ، ولا نُفْرِطُ في حب أحد منهم، ولا نتبرأ من أحد منهم، ونبغِضُ من يبغِضُهم، وبغيرِ الخيرِ يذكرُهم، ولا نذكرهم إلا بخير، وحبُّهم دينٌ وإيمان وإحسان، وبغضُهم كفرٌ ونفاق وطغيان»(١) فإحسان القول في الصحابة يكون بذكرهم بفضائلهم، وبالترضي عنهم، وبمعرفة أقدارهم، وإحسان القول فيهم.

وقوله: «وأزواجه» عطف الأزواج على الأصحاب من عطف الخاص على العام، فإن أزواج رسول الله على لهن من الصحبة ما ليس لغيرهن من نساء المؤمنين؛ للعلاقة الزوجية.

وقوله: «الطاهرات» المنزهات البريئات من كل دنس يعيب شرفهن وفضلهن، وزوجات الرسول على يشمل كل من مات عنهن وهن تسع، ومن ماتت وهي في عصمته على، فهؤلاء كلهن أمهات المؤمنين، فمجموعهن إحدى عشرة: أولهن خديجة بنت خويلد وقد توفيت في حياته على بمكة قبل الهجرة، وزينب بنت خزيمة أم

<sup>(</sup>۱) ص۳۵۵.

ومما جاء في بيان فضلهن قوله ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُوْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ أَوْلَى بِالْمُوْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ وَأَزْوَجُهُو أَمْهَنْهُم ﴾ [الأحزاب: ٦] ويحرم نكاحهن؛ لحق النبي ﴿ وَلا أَن تَنكِحُوّا أَزَوَجُهُ مِن بَعْدِهِ أَبداً إِنَّ ذَلِكُم كَانَ عِندَ اللهِ عَظِيمًا ﴾ تَنكِحُوّا أَزْوَجُهُ مِن بَعْدِهِ أَبداً إِنَّ ذَلِكُم كُم كَانَ عِندَ اللهِ عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٣] فأزواج النبي ﷺ أمهات المؤمنين في الحرمة والتحريم، ولسن أمهات المؤمنين في المحرمية (١).

وقال تعالى: ﴿ يُنْسِنَاءُ ٱلنِّي مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةِ مُبَيِّنَةِ يُضَعَقَ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ بَسِيرًا ﴿ وَمَن يَقْنُتْ مِنكُنَّ لِلّهِ وَرَسُولِهِ، وَتَعْمَلْ صَلِيحًا تُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّيَّيْنِ وَأَعْتَذَنَا لَمَا رِزْقًا كريمًا ﴿ يَنْسَاءُ اللّهِ يَسِيرًا لَهَا رِزْقًا كريمًا ﴿ يَنْسَاءُ اللّهِ يَسِيرًا لَهَ اللّهُ وَرَسُولِهِ، وَتَعْمَلُ صَلِيحًا أَلْوَيَهُمْ اللّهِ يَسْتَقُ إِلَيْقَالِ فَيَظْمَعُ ٱلّذِي فِي النّبِي لَسَتُنَّ حَالَمُ وَقُلْنَ مَعْرُوفًا ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّحَى تَبَرُّحَ الْجَهِلِيّةِ اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴿ إِنّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴿ إِنّهَا يُرِيدُ ٱللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴿ إِنّهَا يُرِيدُ ٱلللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴿ إِنّهَا يُرِيدُ ٱللّهُ لَلْهُ وَرَسُولُهُ ﴿ إِنّهُ اللّهُ يَا اللّهُ اللّهِ وَالْحَالَ اللّهُ وَالْحَالِي اللّهُ وَالْمَاعُ اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴿ إِنّهُ اللّهُ وَلَا مَعْرُولُ اللّهُ وَالْحَيْلُ اللّهُ وَالْحَالَ اللّهُ وَالْمَعْنَ اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴿ اللّهُ اللّهُ وَلَيْكُولُ اللّهُ وَالْمَا خَيْرًا اللّهُ وَالْحَالِ اللّهُ وَالْحَالَاقُ فَي وَالْعَنَا اللّهُ وَالْمُؤْلِ اللّهُ وَالْحَالِي اللّهُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَالْمَوْلُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللّهُ وَالْمَالُولُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلُولُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ اللّهُ وَالْمُؤْلِولُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ اللّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلُولُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُولُولُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ الللللّهُ وَاللّهُ و

فنساء النبي على لهن من الفضل ما ليس لغيرهن؛ لعظم صلتهن وصحبتهن للنبي على وأفضلهن خديجة وعائشة فقد ثبت لهما من الفضائل ما ليس لسائر أمهات المؤمنين، فهن يشتركن في أنهن أزواج النبي على وأنهن أمهات المؤمنين، ويشملهن هذا الثناء العطر: ﴿لَسَأَنَ النِّسَاءِ ﴾ [الأحزاب: ٣٦] فمن العلماء من قال: خديجة أفضل (٣)؛ لأنها أول المؤمنات، بل قيل: إنها أول من آمن به على كما

<sup>(</sup>۱) وهن: عائشة، وحفصة، وأم سلمة، وأم حبيبة، وميمونة بنت الحارث، وصفية بنت حيي، وزينب بنت جحش، وسودة بنت زمعة، وجويرية بنت الحارث، \_ رضى الله عنهن \_.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة ٢/ ٣٦٩.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٧/ ١٣٩، ورجحه، وهو اختيار المؤلف في شرح الواسطية ص٧٧١.

جاء في قصة بدء الوحي (۱)، وثبت في الصحيح: «أن جبريل أتى النبي عَلَيْهِ، فقال: يا رسول الله هذه خديجة قد أتت معها إناء فيه إدام أو طعام أو شراب فإذا هي أتتك فاقرأ على من ربها ومني، وبشرها ببيت في الجنة من قصب لا صَخَبَ فيه ولا نَصَبَ (۲). وقال النبي عَلَيْهُ: «خير نسائها مريم بنت عمران وخير نسائها خديجة بنت خويلد (۳).

وفضًل بعض أهل العلم عائشة؛ لأنها عاصرت الدعوة ونزول الشرائع، وتلقت وحفظت من العلم الذي جاء به النبي على ما لم تدركه خديجة، وجاء في فضلها مثل قوله على لما قيل له: «أي الناس أحب إليك؟ قال: عائشة»(٤) وجاء فيها الحديث الصحيح: «فضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام»(٥).

وجمع بعض أهل العلم بين القولين فقال: إن خديجة أفضل من وجه، فلها تأثير في أول الإسلام بنصر وتأييد النبي على ومواساته، ولها منه المنزلة العالية، وهي أم أكثر أولاده، وكان يلى ينذكرها وينوه بها، حتى قالت عائشة على: «ما غِرْتُ على أحد من نساء النبي على ما غرت على خديجة وما رأيتها، ولكن كان النبي يلى يكثر ذكرها، وربما ذبح الشاة ثم يقطعها أعضاء، ثم يبعثها في صدائق خديجة، فربما قلتُ له: كأنه لم يكن في الدنيا امرأة إلا خديجة! فيقول: إنها كانت وكانت، وكان لي منها ولد»(١). وعائشة أفضل من جهة حمل العلم وتبليغه إلى الأمة وإدراكها من العلم ما لم تشركها فيه خديجة (١).

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص۸۹.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٨٢٠)، ومسلم (٢٤٣٢) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٤٣٢)، ومسلم (٢٤٣٠) من حديث علي رهيه.

<sup>(</sup>٤) تقدم في ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٥) رواهُ البَّخاري (٣٤١١) ومسلم (٢٤٣١) من حديث أبي موسى الأشعري ﴿ اللَّهُ عَلَّهُ .

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٣٨١٨) ـ واللفظ له ـ ومسلم (٢٤٣٥).

<sup>(</sup>٧) هذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية، وابن القيم. مجموع الفتاوى ١٩٩٣/٤ =

فهذا بعض ما يتعلق بزوجات النبي ﷺ، وهن مبرآت، وليس معنى ذلك أنهن معصومات، فليس أحد معصوم بعد النبي ﷺ.

وقوله: «وذرِّيَّاته المقدسين من كل رجس، فقد برئ من النفاق».

ذرية الرسول ﷺ هم: أولاده من صلبه وكلهم ماتوا في حياته ﷺ إلا فاطمة فُضْلَى أولاد النبي ﷺ.

ولا شك أن ذريته على يصدق عليهم هذا الوصف وأنهم مبرؤون من الأرجاس والعيوب التي تدنس الأخلاق، ويدخل في هذا الاسم من ذرية النبي على أولاد فاطمة على وما تناسل منهم، فذرية الحسن والحسين كلهم من ذرية النبي على قال الله تعالى في إبراهيم الخليل الله: كلهم من ذرية النبي على قال الله تعالى في إبراهيم الخليل الله: وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ حُلًا هَدَيْنًا وَنُوحًا هَدَيْنًا مِن قَبَلً وَمِن ذُرِيّتِيهِ دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ وَأَيُوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَدُونً وَكَذَالِكَ بَحِزِى الْمُحْسِنِينَ فَرُوكًا وَرُكِينًا وَيَحْيَى وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاشُ كُلُّ مِن الطَّنلِومِن وَهُدُونً وَكَذَالِكَ بَحِزِى الْمُحْسِنِينَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهُدُونً وَكَذَالِكَ بَحِزِى الْمُحْسِنِينَ فَيُوسُنَى وَلَوْمًا وَكَيْنِينَ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاشُ كُلُّ مِن الطَّنلِومِن وَلَوْمًا وَكُولًا وَكُمْ وَلُومًا وَكُلُّ فَصَالَنَا عَلَى الْعَلَمِينَ هَا الله عَلَى الْعَلَمِينَ هَا وَالنَعامِ كُلُ هؤلاء الأنبياء ويُوسُلُ وَلُومًا وَكُلُّ فَصَالَنَا عَلَى الْعَلَمِينَ هَا إِللْهُ مِن ذرية إبراهيم الله عن ذرية إبراهيم الله وي الله عن ذرية إبراهيم الله وي الله وي

فهكذا ما تناسل من أولاد الحسن والحسين والحسين ورية النبي و بهذا نحتاج إلى احتراز؛ لأن قول الطحاوي: «وذريّاته المقدسين من كل رجس» ليس على إطلاقه؛ لأن فيهم المحسن والمسيء، كما قال و الله في ذرية إبراهيم: ﴿وَبَشَرْنِكُهُ بِإِسْحَقَ نَبِيًّا مِّنَ الصَّلِحِينَ وَالمسيء، كما قال و المحقق ومِن دُرِيّتِهِمَا مُحِّسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِينٌ هَا الصافات].

وقال عَلَى: ﴿ وَإِذِ اَبْتَكَىٰ إِبْرَهِ عَمْ رِبَّهُ بِكَلِمَتِ فَأَتَمَّهُ أَنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَا قَالَ وَمِن ذُرِيَّةٍ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظَّلِمِينَ ﴿ الْبِقِرَةِ الْبِعَرَةِ الْبِعَرِةِ الْمَوْمِن وَالْكَافِرِ، فَبِنُو إسرائيل كلهم مِن ذرية إبراهيم وكذلك ذرية إبراهيم وكذلك ذرية

<sup>=</sup> وبدائع الفوائد ٣/١١٠٤، وجلاء الأفهام ص٢٦٣.

إسماعيل هم من ذرية إبراهيم ومنهم المؤمن والكافر، والمحسن والمسىء.

وهكذا ذرية محمد على وهم من تناسل من ذرية الحسن والحسين فيهم العلماء والصالحون، وفيهم من هو خلاف ذلك، فليس كل من كان من ذرية الحسن والحسين ـ وهم الذين يُسمَّون بالأشراف ـ يكون مبرأً، فهذه عبارة لا تُسَلَّم بهذا الإطلاق، فيجب قصرها على ذرية الرسول على الأدنين ممن ثبت فضلهم، أما من بعدهم فهم كغيرهم من الناس معرضون، ومتنوعون.

وقوله: «فقد بريء من النفاق».

لأن بغض الصحابة والطعن فيهم، وفي أزواج النبي على ولا سيما عائشة، ورميها بما برأها الله منه؛ هو من شأن المنافقين، وقد حمل عب الإفك رأس المنافقين عبد الله بن أبي ﴿إِنَّ اللَّذِينَ جَآءُو بِالإِقْكِ عُصْبَةً مِنكُرَّ لَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمُّ بَلَ هُو خَيْرٌ لَكُمْ لِكُلِّ الْمَرِي مِّنْهُم مَّا اكْتَسَبَ مِنَ الْإِثْمِ وَالَّذِي وَالْمَا وَاللَّهُ مِنْهُم اللَّهُ عَذَاتُ عَظِيمٌ الله وَاللَّذِي وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَذَاتُ عَظِيمٌ الله والنور].

وأشار الشارح ابن أبي العز<sup>(۱)</sup> إلى أن أصل الرفض الذي هو بغض الصحابة وتكفيرهم والغلو في على رفيه وذريته أسسه المنافقون، والمؤسس الأول لمذهب الرفض هو عبد الله بن سبأ اليهودي الذي بَذَرَ بذرة الفتنة بين الناس وألَّبهم على عثمان وفيه حتى قُتِل، ثم سعى في فتنة أخرى وهي الغلو في على وفيه.

سبحان الله العظيم! في ذلك العصر الزاهي وقرب عهد النبوة ظهر هذا المذهب الكفري، وهو تأليه علي رفي المنه على والمؤلفة قومًا أتوه فقالوا: أنت هو! فقال: من أنا؟ فقالوا: أنت ربنا! فأمر بنار فأججت فألقوا فيها. وفيهم قال على والمها:

لما رأيت الأمر أمرًا منكرًا أججت ناري ودعوت قنبرًا(٢)

<sup>(</sup>۱) ص۷۳۸.

<sup>(</sup>٢) انظر: التنبيه والرد ص٢٩، والفصل ٣/١٢٠، وتاريخ دمشق ٤٧٥/٤٢ =

وبقي هذا المذهب الملعون مذهب الرفض والغلو في علي رضي الله والله الله والله وال

والشيعة يقسمهم العلماء ثلاثة أقسام إجمالية (١)، وإلا فهم فرق كثيرة:

الأولى: الغلاة، وهم طوائف منهم: السبئية، والقرامطة، والإسماعيلية، والنصيرية.

الثانية: الإمامية، ومنهم: الاثنا عشرية، وهم كذلك طوائف.

الثالثة: ويعرفون بالمفضلة.

وهذه الأقسام الثلاثة كانت قد ظهرت في عهد على على المناه المؤلهون لعلى على المؤلهون لعلى المؤلهون العلى المؤلمون العلى المؤلمو

والطائفة الثانية: السبابة الذين يسبون أبا بكر وعمر، وكان رأسهم عبد الله بن سبأ، فلما بلغ عليًا ذلك طلب قتله فهرب منه.

والثالثة: المفضلة الذين يفضلون عليًا على أبي بكر وعمر لكنهم لا يسبونهما، وقد قال علي رضي الله أوتى بأحد يفضلني على أبي بكر وعمر إلا جلدته حد المفتري (٢).

وقد ذكر العلماء أن سبب تسمية الرافضة بهذا الاسم أن الشيعة الغلاة طلبوا من زيد بن علي بن الحسين أن يتبرأ من أبي بكر وعمر، فقال: كيف أتبرأ منهما وهما وزيرا جدي؟! فرفضوه فسموا: الرافضة (٣).

<sup>=</sup> ومجموع الفتاوى ٣٥/ ١٨٥، ومنهاج السنة ١/ ٢٩، وأصل قصة التحريق في البخاري (٣٠١٧) عن ابن عباس را الله الله وانظر فتح الباري ٦/ ١٥١.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ٤/٧/٤، ومنهاج السنة ٣/٤٧٠.

 <sup>(</sup>۲) رواه عبد الله بن أحمد في السنة ۲/ ۵۲۲، وابن أبي عاصم في السنة (۱۲۹۱)،
 والبيهقي في الاعتقاد ص٤٠٥.

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوى ٤/٥٣، ومنهاج السنة ١/٥٥ و٢/٩٦، والبداية والنهاية ١٠٦/١٣.

وزيد بن علي بن الحسين هو الذي تنتسب إليه فرقة الزيدية.

والرافضة الغلاة هم الذين تعرف طوائفهم بالباطنية؛ لأنهم يظهرون الإسلام، كما يقول بعض أهل العلم: «يظهرون الرفض ويبطنون الكفر المحض» (١) فحقيقة أمر الباطنية أنهم لا يؤمنون بالله، ولا بملائكته ولا رسله ولا يؤمنون بمبدأ ولا معاد، ولا يؤمنون بالأنبياء ولا يؤمنون بفضل أحد، حتى لا يؤمنون ولا يعترفون بفضل علي والها فإذا جحدوا وكفروا بالرسالات فهل يبقى شيء؟ فما يدعونه من موالاة على وتعظيمه والغلو فيه كل هذا تضليل للسذج من الناس، وإلا فليس عندهم شيء من ذلك.

ولهذا نقل الشارح ابن أبي العز عن القاضي أبي بكر بن الطيب طريقة الباطنية في دعوتهم، أنهم «قالوا للداعي: يجب عليك إذا وجدت من تدعوه مسلمًا أن تجعل التشيع عنده دينك وشعارك، واجعل المدخل من جهة ظلم السلف لعلي، وقتلهم الحسين والتبري من تَيْم وعدي وبني أمية وبني العباس، وأن عليًا يعلم الغيب! يُفوض إليه خلق العالم!... فإذا أنست من بعض الشيعة عند الدعوة إجابة ورشدًا أوقفته على مثالب على وولده»(٢).

لأن مهمة الباطنية هو إخراج المسلم عن ملة الإسلام، لكنهم يعمقون فيه مبدأ النفاق والتقية، ولهذا مذاهبهم وأقوالهم تكون أسرارًا.

وقد ذكر العلماء أقوالهم ومذاهبهم في كتب الملل والنحل، ك«الملل والنحل» للشهرستاني (٣)، وألف فيهم مؤلفون كالغزالي له كتاب:

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۹/ ۱۳۶ و ۱۱/ ۸۸۱.

<sup>(</sup>٢) ص٧٤٠، وكذا نقله شيخ الإسلام في منهاج السنة ٨/ ٤٧٩.

<sup>.12./1 (4)</sup> 

«فضائح الباطنية»(١).

﴿ تَبَّتُ يَدَآ أَبِي لَهَبِ ﴾ [المسد: ١] أبو بكر وعمر! فهذه من تفسيرات الباطنية.

ومن تأويلاتهم للشرائع قولهم: الصيام هو كتمان أسرار الباطنية، والصلاة هو معرفة تلك الأسرار، والحج هو السفر إلى طواغيتهم وشيوخهم (٢).

إذًا؛ الباطنية ملاحدة منافقون وكفرهم أغلظ من كفر اليهود والنصاري (٣).



<sup>(</sup>۱) وهو مطبوع، وقد ذكر شيخ الإسلام جملة من الكتب التي ردت عليهم. مجموع الفتاوى ٩/ ١٣٤ و٢٧/ ١٧٤، ومنهاج السنة ٨/ ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) مقدمة في أصول التفسير ص ٢٢٠، ورسالة في علم الظاهر والباطن ص ٢٣٠، ومنهاج السنة ٣/٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) التدمرية ص١٦٠، ومنهاج السنة ٣/ ٤٥٢.

### احترام علماء الأمة من السلف ومن اقتفى أثرهم

وقوله: «وعلماء السلف من السابقين، ومن بعدهم من التابعين \_ أهل الخير والأثر، وأهل الفقه والنظر \_ لا يُذْكَرُون إلا بالجميل، ومن ذكرهم بسوء فهو على غير السبيل».

أهل العلم من الصحابة والتابعين وتابعيهم من أئمة الهدى يجب أن يعرف لهم قدرهم، ويجب أن يعاملوا بما تستوجبه منازلهم من العلم والدين، وذِكرُ الطحاوي حق العلماء في هذه الجملة مناسب جدًا؛ فإنه ذكر ما يجب للصحابة في، وأهل بيت الرسول في ثم أردف ذلك بذكر ما يجب لعلماء هذه الأمة من السلف من الصحابة، ومن جاء بعدهم، ما يجب لعلماء هذه الأمة من السلف من الصحابة، ومن جاء بعدهم، ولهذا قال: «ومن بعدهم من التابعين، أهل الخير والأثر». أهل الخير: العمل الصالح، وأهل الآثار: الذين يقتفون آثار النبي في ويقتفون آثار من سلف قبلهم من أهل العلم والدين، وأهل الفقه والنظر فهم العلماء الفقهاء العباد الصلحاء.

والله تعالى قد نَوّه بفضل العلماء في كتابه حيث قال: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُوا ٱلْعِلْمِ قَايِمًا بِٱلْقِسْطِ ﴾ [آل عـمـران: ١٨] أولو العلم: أصحاب العلم الشرعي، وهم على مراتب، فيدخل فيهم الأنبياء، كما يدخل فيهم العلماء من أتباعهم، وقال الله الله الله الذينَ ءَامَنُوا مِن أُولُونُ أَولُوا الْعِلْمَ دَرَجَعَتِ ﴾ [المجادلة: ١١].

فخص العلماء برفع الدرجات، وقال ﷺ: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَاتُوا ﴾ [فاطر: ٢٨] فخص وحصر خشيته بالعلماء \_ أي: العلماء

بالله وشرعه ـ وكل دليل يدل على فضل العلم؛ هو دليل على فضل العلماء، وفي حديث أبي الدرداء وليه عن النبي الذي الذي رواه الترمذي وغيره وفيه: «وإن العالم ليستغفر له من في السموات ومن في الأرض حتى الحيتان في الماء، وفضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب، وإن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا، إنما ورثوا العلم فمن أخذ به أخذ بحظ وافر»(١).

فالصحابة فيهم علماء، وفي التابعين وتابعيهم علماء، وهم حملة هذا الدين فإنه «يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين» (٢) فهم المبلغون عن الله دنيه، والقائمون بأمره على مراتبهم في العلم والدين.

وقد ضرب النبي عَلَيْ المثل للعلم والعلماء، كما في الصحيحين من حديث أبي موسى هيئ أن النبي عَلَيْ قال: «مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم، كمثل الغيث الكثير أصاب أرضًا، فكان منها طائفة طيبة قبِلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكانت منها أجادِب أمسكت الماء، فنفع الله بها الناس فشربوا وسقوا وزرعوا، وأصابت منها طائفة

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۱۹٦/٥، وأبو داود (٣٦٤١)، والترمذي (٢٦٨٢)، وابن ماجه (٢٢٣) وابن حبان (٨٨)، وقال الحافظ في الفتح ١٦٠/١: «أخرجه أبو داود والترمذي وابن حبان والحاكم مصححًا من حديث أبي الدرداء، وحسنه حمزة الكناني وضعفه غيرهم بالاضطراب في سنده لكن له شواهد يتقوى بها وانظر: العلل للدارقطني ٢١٦/٦، وتهذيب السنن للمنذري ٢٤٣٥، والتلخيص الحبير ٥/٢٤٠، والمقاصد الحسنة (٧٠٠).

<sup>(</sup>٢) روي هذا مرفوعًا عند العقيلي في الضعفاء ٩/١ و١٠، و٢٥٦/٤، وابن أبي حاتم في الجرح والتعديل ١٧/٢، والطبراني في مسند الشاميين ٣٤٤/١، وابن عدي في المحامل ٢٧٣/٢ و٣/ ٤٥٧، والبيهقي في السنن الكبرى ٢٠٩/١، والواحدي في السنن الكبرى ٢٠٩/١، والخطيب في شرف أصحاب الحديث ص٢٨ و٢٩ من مرسل إبراهيم العذري، ومن حديث عدد من الصحابة ونقل الخطيب تصحيحه عن الإمام أحمد، ونقل السخاوي في فتح المغيث ٢/ ١٦٩عن عدد من الأئمة تضعيفه.

أخرى إنما هي قِيعان لا تمسك ماءً ولا تنبت كلأ، فذلك مثل من فَقُهَ في دين الله ونفعه ما بعثني الله به؛ فعَلِم وعَلَم، ومثل من لم يرفع بذلك رأسًا، ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به (١).

قال العلماء في شرح هذا الحديث: إن حملة العلم نوعان:

علماء نقل ورواية، وعلماء فقهاء، وليس المراد بالفقهاء أولئك المعنيون بأقوال من يتبعونه من الأئمة؛ فإن الغالب على هؤلاء التقليد؛ بل المراد الفقهاء الذين جمعوا بين معرفة النصوص والفقه والفهم والاستنباط. فقوله على: "فكان منها طائفة طيبة قبِلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير» هذا مثل للعلماء الفقهاء.

وقوله: «وكان منها أجادب أمسكت الماء» هذا مثل حفاظ السنة.

ولهذا قال الرسول ﷺ عندما خطب بمنى: «فَلْيُبَلِّغُ الشاهدُ الغائِبَ فَرُبَّ مُبَلَّغُ أَوْعى من سامِع»(٢) ولهذا قال ﷺ: «فذلك مثل من فَقُهَ في دين الله ونَفعه ما بعثنى الله به».

أما من أعرض فمثله في قوله ﷺ: «طائفة أخرى إنما هي قِيعان لا تمسك ماءً ولا تنبت كلأ» فلم تنتفع بهذا الغيث، ولهذا قال: «ومثل من لم يرفع بذلك رأسًا ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به».

فيجب على سائر الأمة أن يعرفوا لهؤلاء العلماء فضلهم؛ لأنهم حملة هذا الدين، والقائمون به، فتجب محبتهم لعلمهم ودينهم وإيمانهم، والحب في الله واجب لجميع المسلمين، لكن يجب إنزال كل أحد منزلته، الصحابة لهم منزلة، وحبهم هو من الحب في الله، ولكن يجب لهم من المحبة والتقدير والذكر الجميل ما ليس لغيرهم، وهكذا العلماء يستوجبون من المحبة والإجلال والذكر الجميل والثناء العاطر ما لا يستحقه من دونهم، وأصل الحب في الله تابع لمحبة الله، فمن كان

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۹)، ومسلم (۲۲۸۲).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٧٤١)، \_ واللفظ له \_ ومسلم (١٦٧٩)، من حديث أبي بكرة ﷺ.

أقرب إلى الله وأقوم بدين الله، وأتقى لله كان له من المحبة والإكرام ما يليق بمقامه.

وقد انقسم الناس في العلماء ثلاثة أقسام:

طرفان ووسط، فطائفة تغلوا في من تعظمه من العلماء؛ لأن لكل طائفة من المقلدين إمامًا ينتمون إليه، وهذا الغلو يتمثل بالتعصب لأقوالهم، وتقديمها على أقوال غيرهم؛ فالمتعصبون من المتمذهبين لا يعتبرون أقوال الأئمة الآخرين إنما يتمسكون بأقوال إمامهم الذي يقلدونه؛ بل ويَعْرِض نصوص الشريعة على قول إمامه فما وافقها قبله، وما خالفها تأوله، وتلمس له أنواع التفسير والتأويل؛ ليدفع معارضتها لقول الإمام، وهؤلاء مذمومون، ولهم شبه بمن قال الله فيهم: ﴿ التَّخَارُهُمْ وَرُهُبُنَهُمْ أَرُبُ اللَّهِ مِنْ دُونِ اللَّهِ التوبة: ٣١].

ولهذا عَقَدَ الإمام محمد بن عبد الوهاب كَثَلَّهُ بابًا في كتاب «التوحيد» عنوانه: «باب من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله، وتحليل ما حرم الله فقد اتخذهم أربابًا من دون الله»(١).

ويقابل هؤلاء: مَن لا يعرف للعلماء قدرهم، ولا يعتبر أقوالهم، ولا ينظر فيما استنبطوه من نصوص الكتاب والسنة؛ بل يجعل نفسه ندًا لهم؛ بل يتنقصهم فيما يخالف هواه ورأيه، ويطعن عليهم فيما اجتهدوا فيه واستنبطوه من النصوص، وهذا قد حُرِم من الانتفاع بهم؛ لأنه متبع لهواه متعصب لرأيه، وإنما يأخذ من أقوال العلماء ما وافق رأيه.

مثلما يفعل الآخرون في النصوص حين يأخذون منها ما يوافق آراءهم ومذاهبهم، فتجد أحدهم يستدل بالآية أو الحديث حين يوافق المذهب الذي مشى عليه، وما جاء من النصوص معارضًا لمذهبه ورأيه دَفَعَه بكل وسيلة؛ إما بالتكذيب أو الرد، وإما بالتحريف الذي يسمونه تأويلًا، كما تفعل طوائف المبتدعة، فهذا منهجهم في النصوص، وهو

<sup>(</sup>۱) ص۷۲.

منهج المتعصبين من أهل المذاهب بالنسبة لما خالف مذهبهم.

فهذان فريقان على طرفي نقيض: المتعصبون للأئمة المقدمون الأقوالهم على كتاب الله وسنة رسوله، والمتنقصون المستخفون بأهل العلم من السلف الصالح ومن سار على منهجهم وطريقتهم، وبين ذلك القول الوسط، وهو الذي عبّر عنه الإمام الطحاوي وقصد إليه، وهو الاعتراف بفضل العلماء، وإنزال كل منزلته، والانتفاع بعلومهم وفهومهم، فمن كان قاصرًا عن فهم الأدلة؛ فليس له إلا أن يقلد من يثق بعلمه ودينه من أهل العلم.

لكن الشأن في من يقدر على فهم النصوص؛ فهذا عليه أن ينتفع بفهم العلماء، ويرجع إلى أقوالهم، ولا يقصر نفسه على معين يقلده ولا يخرج عن أقواله ولا يلتفت إلى أقوال غيره، لا؛ بل عليه أن يستفيد من كل الأئمة، ويأخذ من أقوالهم ما تشهد له الأدلة من الكتاب والسنة، فأقوال الأئمة تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

الأول: ما دل عليه الدليل من الكتاب والسنة فهذا واجب الاتباع؛ لأنه يستند إلى الأصل الصحيح مهما كان قائله منهم.

والثاني: ما خالف الدليل فيجب تركه، وهذا ما أوصى به الأئمةُ المتُبُوعُون تلاميذهم (١).

والثالث: أقوال لم تظهر مخالفتها للأدلة، ولا موافقتها لها، فهذه يقول فيها المحققون: إنها سائغة الاتباع، لا واجبة الاتباع ولا ممنوعة الاتباع؛ لأنها موضع اجتهاد.

ومما يجب اعتقاده أن هؤلاء العلماء ليسوا معصومين، فلهذا يصيبون تارة ويخطئون أخرى.

ولكن الأئمة المعروفون يجب اعتقاد أنهم لا يتعمدون مخالفة

<sup>(</sup>۱) انظر: آداب الشافعي ومناقبه ص۹۳، ومختصر المؤمل ص۸۸، وإعلام الموقعين ۲/۰۰٪.

الدليل حاشاهم من ذلك، ومن ظن ذلك فهو متجن عليهم ومسيء للظن بهم، فإذا ثبت عن أحدهم أنه خالف دليلًا من كتاب أو سنة، فيجب الاعتذار عنه بما يمكن.

وقد ألف شيخ الإسلام ابن تيمية رسالة صغيرة اسمها: «رفع الملام عن الأئمة الأعلام»(١)، وذكر أعذار العلماء في مخالفة بعضهم لبعض الأدلة، وأهمها: عدم بلوغ الدليل، فقد يخالف الدليل؛ لأنه لم يبلغه.

أو بلغه من طريق ضعيف، فيعتقد أن النبي ﷺ لم يقله.

أو بلغه وصح عنده لكنه لا يعتقد أن المراد به هذا الحكم؛ فيفهمه فهمًا قد يكون خلاف ما يقتضيه ظاهره، فيكون متأولًا للحديث باجتهاد لا عن هوى.

أو يعرض له ما يجعله يظن أنه منسوخ.

فهذه أهم الأعذار التي يعتذر بها عن العلماء إذا خالف أحدهم دليلًا من كتاب أو سنة.

ومعروف أن مخالفة الآية لا تكون إلا بتأول؛ لأن القرآن قطعي الثبوت.

وقوله: «ومن ذكرهم بسوء فهو على غير السبيل».

قال تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ، مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ، جَهَنَّمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ النَّالَ اللَّهُ النَّامَ اللَّهُ النَّامَ اللَّهُ النَّامَ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُو

فهذا وعيد لمن انحرف عن سبيل أهل العلم والدين، وهذه الآية قد استدل بها الشافعي على حجية الإجماع (٢)، فمن عدل عن سبيل ما أجمع عليه المؤمنون؛ فإنه متوعد بهذا الوعيد.

<sup>(</sup>۱) مطبوعة مفردة مرارًا، وضمن مجموع الفتاوى ۲۳۱/۲۰ ـ ۲۹۰.

<sup>(</sup>۲) تقدم توثیقه في ص۲۷٤.

قال الشارح ابن أبي العز في معرض ثنائه على العلماء وأن الله: «جعلهم بمنزلة النجوم يهدى بهم في ظلمات البر والبحر، وقد أجمع المسلمون على هدايتهم ودرايتهم؛ إذ كل أمة قبل مبعث محمد على علماؤها شرارها إلا المسلمين؛ فإن علماءهم خيارهم؛ فإنهم خلفاء الرسول من أمته، والمحيون لما مات من سنته»(١).

وهذه المقولة ليست مستقيمة عندي؛ فالأمم الماضية كبني إسرائيل فيهم العلماء المهديون المهتدون، قال تعالى: ﴿وَبِحَعَلْنَا مِنْهُمّ أَيِمّةُ وَبِهِم يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمّا صَبُرُوا وَكَانُوا بِعَاينَا يُوقِنُونَ إِنَّ السجدة]، ﴿وَمِن قَوْمِ مُوسَىٰ أُمَّةٌ يَهْدُونَ بِالْحَلَق وَبِهِم يَعْدِلُونَ ﴿ الْاعراف]، وكذلك بالعكس فهذه الأمة فيهم العلماء المهديون المهتدون المقتدى بهم الذين يصدق عليهم ما جاء من الثناء على أهل العلم وأنهم ورثة الأنبياء، وفيهم علماء السوء؛ مثل أئمة أهل البدع؛ فإنهم ليس لهم حظ من الثناء الذي جاء في الكتاب والسنة للعلماء، فهذه الأمة فيها فرق ضالة، فلو خص هذا بعلماء أهل السنة فنعم، أما على الإطلاق أن علماء المسلمين هم خيارهم فلا يصح، ولا شك أن العلماء المعنيون الذين اقتفوا آثار نبيهم وآثار أصحابه هم خير هذه الأمة بعد الصحابة

فينبغي أن نتواصى بتحصيل المزيد من علم الكتاب والسنة، ومهما بلغ الإنسان من التحصيل والعلم؛ فإنه لا يزال يطلب العلم والفائدة ويسأل العلماء، والعلماء يسأل بعضهم بعضًا، ويرجع بعضهم لبعض كما كان يفعل الأئمة الكبار في صدر هذه الأمة.

وينبغي للمسلم أن يكون متواضعًا لا يأنف عن أن يستفيد ممن فوقه، أو مثله، أو دونه، فقد يجد الفائدة عند من هو دونه في العلم وفي

<sup>(</sup>۱) ص٧٤١، وهو منقول من كلام شيخ الإسلام في أول رسالته «رفع الملام» ص٢٣٢، وذكر في الإيمان الكبير ص٢٨٤: أن أصل الكلمة للشعبي ثم بَيِّن سبب ذلك.

السن، كما كان الأئمة يفعلون ذلك، فالحق والعلم ضالة المؤمن، فأين وجدها قبلها وأخذها.

ويجب التعويل في تحصيل العلم على الكتب الموثوقة، ككتب السلف الصالح، والعلماء المعروفين الموثوقين، فإن الكتب والمؤلفات كثيرة ومتنوعة، ودخلتها أفكار ومذاهب بدعية، فيجب على طالب العلم أن يكون عنده أصل يميز به بين النافع والضار والحق والباطل، فإن المذاهب البدعية دخلت في كثير من كتب التفسير وشروح الحديث، وفي سائر المصنفات.

فينبغي لطالب العلم أن يجتهد ويتحرى الكتب الموثوقة، كتب الأثمة المشهورين بالعلم والدين والتحقيق والأصالة والسلفية، كما أن عليه أيضًا أن يستفيد ويرجع إلى من يثق بعلمه ودينه، وبتحريه للحق، وطريق السلف الصالح.



# مرتبة الولاية دون النبوة

قوله: «ولا نفضل أحدًا من الأولياء على أحد من الأنبياء ﷺ، ونقول: نَبِيٌ واحدٌ أفضل من جميع الأولياء».

هذا رد على ملاحدة الصوفية، ومنهم الاتحادية أصحاب وحدة الوجود الذين شيخهم الضال الملحد ابن عربي صاحب المقالات الكفرية في كتبه المشهورة المعروفة كالفتوحات المكية والفصوص الحِكم أن من ضلالاته التي تضمنتها كتبه قوله: إن الولي أفضل من النبي، وعنده أن المراتب ترتب هكذا: الولاية أعلاها، ودونها النبوة ودونها الرسالة، وذكروا عنه بيتًا:

مقام النبوة في برزخ فويق الرسول ودون الولي (٢) إذًا؛ أدنى هذا المراتب بزعمه الرسالة، وأعلاها الولاية، ومن أقواله الباطلة: إن النبوة ختمت \_ وهذا حق \_ والولاية لم تختم!

صحيح أن الأولياء لا يزالون في هذه الأمة لكنه يزعم أنه هو خاتم الأولياء! وبناءً على ما تقدم من زعمه: أن الولي أفضل من النبي؛ فخاتم الأولياء أفضل من خاتم الأنبياء!

ما أعظمها من فرية! وما أجرأ هذا الملحد على الأقوال الباطلة المناقضة للشرع والعقل!

<sup>(</sup>١) طبعا مرارًا حسبنا الله على من طبعها.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى ٢/ ٢٢١، ومنهاج السنة ٥/ ٣٣٦، وذكر محققه الدكتور محمد رشاد سالم أنه لم يجد هذا البيت في كتب ابن عربي ووجد في كتابه «لطائف الأسرار»: سسماء النبوة في بسرزخ دون الولي وفوق السرسول

يزعم أن للأولياء خاتمًا، وليس للأولياء خاتم معين يقال: فلان هو خاتم الأولياء كما نقول: خاتم الأنبياء محمد بن عبد الله على الأولياء هو آخر من يخلقه الله من أوليائه، لكنه ليس معروفًا على وجه التعيين.

ويزعم أنه تابع في الشرع الظاهر للنبي ﷺ وغير تابع له في العلم الباطن؛ فإنه بزعمه يأخذ من المعدن الذي يأخذه منه الملك!

وهل هناك معدن يأخذ منه؟! فإن عنده الوجود كله شيء واحد وعين واحدة، فوجود كل موجود هو عين رب الوجود على عما يقول الظالمون والملحدون علوًا كبيرًا.

وذكر الشارح ابن أبي العز «وقال ابن عربي في فصوصه: ولما مثل النبي على النبوة بالحائط من اللبن فرآها قد كملت إلا موضع لبنة فكان هو على موضع اللبنة، وأما خاتم الأولياء فلا بد له من هذه الرؤيا فيرى ما مثّله النبي على ويرى نفسه في الحائط في موضع لبنتين! ويرى نفسه تنطبع في موضع تينك اللبنتين فيكمل الحائط! والسبب الموجب لكونه يراها لبنتين: أن الحائط لبنة من فضة ولبنة من ذهب، واللبنة الفضة هي ظاهره وما يتبعه فيه من الأحكام، كما هو أخذ عن الله في السر ما هو في الصورة الظاهرة متبع فيه؛ لأنه يرى الأمر على ما هو عليه، فلا بد أن يراه هكذا، وهو موضع اللبنة الذهبية في الباطن! فإنه يأخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك الذي يوحى إليه إلى الرسول على قال: فإن فهمت ما أشرنا إليه، فقد حصل لك العلم النافع!

فمن أكفر ممن ضرب لنفسه المثل بلبنة ذهب، وللرسول المثل بلبنة فضة، فيجعل نفسه أعلى وأفضل من الرسل؟! تلك أمانيهم: ﴿إِن فِى صُدُورِهِمُ إِلَّا كِبَرُّ مَّا هُم بِبَلِغِيهُ [غافر:٥٦] وكيف يخفى كفر من هذا كلامه؟»(١).

<sup>(</sup>۱) ص٤٤٧.

فلهذا يقول الطحاوي كَالله: «ولا نفضل أحدًا من الأولياء على أحد من الأنبياء على أبي واحدٌ أفضل من جميع الأولياء».

فالنبوة والرسالة تستلزم الولاية، ومطلق الولاية لا يستلزم النبوة والرسالة؛ لأنه ليس كل من يكون وليًا لله يكون نبيًا، فإذا قلنا: الولي: كل مؤمن تقي؛ فإن ذلك يعم الأنبياء والمرسلين وغيرهم، لكن إذا قلنا: الرسول والنبي والولي؛ فإنا نريد بالولي: كل مؤمن تقي سوى النبيين والمرسلين.

إذًا؛ فالولي في عبارة الطحاوي: «ولا نفضل أحدًا من الأولياء على أحد من الأنبياء» من غير الأنبياء.

وتقدم (۱) أن أولياء الله طبقتان: مقتصدون وسابقون، أو نقول: مقربون وأصحاب يمين، كما ذكر الله ذلك في مواضع من القرآن: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ فَرَيْحَانُ وَبَحَنَّتُ نَعِيمٍ ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ

<sup>(</sup>۱) ص۸۷.

<sup>(</sup>۲) ص۲۳۷.

مِنْ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ فَ فَسَلَدُ لَكَ مِنْ أَصَحَبِ ٱلْيَمِينِ فَ الواقعة وهكذا في أول السورة، وفي سورة الإنسان: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا فِي عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا فِي الإنسان]، وهكذا في سورة المطففين ذكر الله هذا التصنيف للأولياء: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَنِي نَعِيمٍ فَي عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ يَظُرُونَ فَي - إلى قوله -: ﴿وَفِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَسِ لَلْمُنَافِسُونَ فَي وَمِزَاجُهُم مِن تَسْنِيمٍ فَي عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلمُقَرِّبُونَ فَي المطففين].



## منهج أهل السنة في كرامات الأولياء

وقوله: «ونؤمن بما جاء من كراماتهم وصح عن الثقات من رواياتهم».

أي: أن أهل السنة يؤمنون بما جاء في الكتاب والسنة والأخبار من كرامات الأولياء، وما صح عن الثقات في ذلك من رواياتهم.

والكرامات: يراد بها الأمر الخارق للعادة، والله تعالى يكرم أولياءه بأنواع الكرامات، ومن ذلك خوارق العادات، فيجري الله على يد من شاء من أوليائه بعض الأمور الخارقة للسنن الكونية، والعادة التي أجراها الله في هذا الوجود؛ فإن هذا الوجود يجري على السنن، وهذا بالنسبة لكرامات الأولياء، وكذلك بالنسبة لمعجزات الأنبياء حسب الاصطلاح المشهور.

ومعنى المعجزة في اللغة يعم كل خارق سواء كان على يد نبيِّ أو على يد نبيِّ أو على يده، مما على يده، مما لا يدخل في قدرة العبد بحكم العادة.

ولكن خوارق الأنبياء وهي دلائل على نبوتهم ورسالاتهم اسمها الشرعي: البينات والآيات والبراهين، كما ذكر الله ذلك في كتابه في مواضع: ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا وَالْبَيِّنَتِ﴾ [الحديد: ٢٥]، ويقول تعالى في شأن موسي: ﴿فِي نِشِع ءَايَتٍ﴾ [النسمال: ١٢] ﴿فَلَانِكَ بُرْهَا نَانِ مِن رَّيِكَ﴾ [القصص: ٣٢].

ولكن في اصطلاح المتكلمين خوارق الأنبياء يسمونها معجزات، حتى إن المعتزلة يقولون: إن النبوة لا تثبت إلا بالمعجزة، فقصروا

ما تثبت به النبوة على المعجزة، وهي الأمر الخارق للعادات، ونتج عن قولهم ذلك \_ مع بطلانه وتقدم تفنيده (۱) \_ نفي كرامات الأولياء، فقالوا: لا يجوز خرق العادة إلا لنبي؛ لأنه لو خرقت العادة لغير نبي لالتبس على الناس أمر النبي بالولى، فلا يحصل التمييز.

وأجيب عن هذه الشبهة: بأن الولي الذي تحصل على يديه الكرامة، وهي: الأمر الخارق للعادات لا يدعي النبوة إذ لو ادعى النبوة لم يكن وليًا، ولم يكن ما جرى على يده كرامة؛ بل هو مَخْرَقة وفتنة.

فلهذا كان من المسائل التي ينبه عليها أنها من مذهب أهل السنة: إثبات كرامات الأولياء، والمقصود: إثبات جنس الكرامات؛ لأنه ليس كل ما يذكر يكون ثابتًا، ويجب التسليم به.

فما يروى ويذكر من كرامات الأولياء منها ما هو ثابت في القرآن أو في السنة أو في أخبار صحيحة، ومنه ما يروى ولم تتحقق صحته ولا كذبه؛ فهذا لا يلزم التصديق به، كما لا يجوز نفيه بغير حجة.

ومن كرامات الأولياء التي في القرآن ما في قصة مريم وولادتها لعيسى عليه فإن ولادتها لعيسى بلا أب خارق للعادات.

ومن كرامات الأولياء التي في القرآن ما جاء في قصة أصحاب الكهف حيث بقوا في كهفهم مدة طويلة، قال تعالى: ﴿وَلِيثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِانَةٍ سِنِينَ وَأَدَّدُواْ قِسْعًا ﴿ إِلَى الكهف القوا في كهفهم يقلبهم ربه من ﴿ وَقَعْسَبُهُم اللّهَ عَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

وجماع صفات الكمال: الغنى والعلم والقدرة، ويستشهد لهذا بأن الله تعالى أمر نبيه على ألا يدعى شيئًا منها إلا ما أعطاه الله:

<sup>(</sup>۱) ص۸۸.

﴿ قُلُ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّ مَلَكُ إِنَّ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّ مَلَكُ إِنَّ أَقُولُ لَكُمْ أَنِّ مَلَكُ إِنَّ مَلَكُ إِنَّ مَلَكُ إِنَّ مَلَكُ إِنَّ مَلَكُ إِنَّ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ إِنِي مَلَكُ ﴾ [هود: ٣١].

فأول الرسل وآخرهم تبرءوا من دعوى هذه الأمور إلا ما أعطاهم الله منها، والمقصود من ذكر هذا المعنى: بيان أن خوارق العادات مدارها على هذه الثلاث: إما أن ترجع إلى القدرة والتأثير، أو العلم، أو الغنى.

وتسمى الخوارق العلمية المتعلقة بالعلم: الخوارق الكشفية؛ لأن خرق العادة بعِلْم أمرٍ مستورٍ هو كشف لغائب.

وهذه المعاني ترجع إلى كل الخوارق سواء كانت على يد أنبياء أو أولياء فمثلًا: عصا موسى ترجع إلى القدرة والتأثير، وكذلك فلق البحر يرجع للقدرة والتأثير.

وما ذكر الله عن أصحاب الكهف يرجع إلى الغنى؛ لأن الله أغناهم عن الطعام والشراب تلك المدة الطويلة، وكل ما يخبر به الأنبياء من أمور غائبة هو من الخوارق العلمية، وهكذا دلائل نبوة محمد على راجعة إلى هذه، فقد أخبر على بأمور مستقبلة غائبة لا تزال تظهر بين حين وآخر، فهي من أعلام نبوته كلى.

وذكر شيخ الإسلام أن «عدم الخوارق علمًا وقدرة لا تضر المسلم في دينه، فمن لم ينكشف له شيء من المغيبات، ولم يسخر له شيء من الكونيات لا ينقصه ذلك في مرتبته عند الله؛ بل قد يكون عدم ذلك أنفع له في دينه "(۱)، لذا؛ لا يستدل بعدم حصول كرامة على عدم الولاية، كما لا يستدل بحصول خارق على الولاية؛ بل ضابطها: الإيمان والتقوى، كما قال تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَ أَوْلِيكَاءَ اللهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمُ والتقوى، كما قال تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَ أَوْلِيكَاءَ اللهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمُ يَعْرَنُونَ شَا ﴾ [يونس].

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۲۱/۳۲۳.

فإن الخوارق قد تجري في الظاهر على يدي الكهان والسحرة، وهي: مخاريق، وأكاذيب، ولهذا جاء عن بعض السلف أنه قال: «لو نظرتم إلى رجل أعطي من الكرامات حتى يرفع في الهواء؛ فلا تغتروا به حتى تنظروا كيف تجدونه عند الأمر والنهي، وحفظ الحدود، وأداء الشريعة»(١).

فلا تغتر بمن حصل له شيء من ذلك حتى تعرض حاله وعمله على الكتاب والسنة؛ فإن الشياطين قد تحمل أولياءهم حتى يظن أنه يسير في الماء أو يطير في الهواء، وإنما حمله الشيطان ووضع له ما يسير عليه في الماء.

والكرامة قد تكون لحاجة العبد، فيخرق الله العادة لحاجته، وقد تكون لإقامة الحجة، وكل كرامة وخارق للعادة على يدي ولي؛ فإنه دليل على نبوة مَن هذا الولي تابع لشريعته.

ومن خوارق العادات التي جرت على يد بعض الأنبياء \_ وتسمى: المعجزات \_ ما جرى لخليل الله إبراهيم على عندما ألقي في النار فصارت عليه بردًا وسلامًا، حين قال الله لها: ﴿ يَنَارُ كُونِ بَرَدًا وَسَلَمًا عَلَىٰ إِبْرَهِيم ﴾ [الأنبياء: ٦٩] فهل استحالت النار وصارت روضة بحيث لو دخلها غيره لم تضره؟ لا؛ بل هي على إبراهيم على فقط.

وهذا دليل على نبوته ﷺ، فخرق العادة لإبراهيم هو للحاجة والحجة، للحاجة؛ لأنه ألقي فيها، فهو محتاج إلى أن ينجيه الله من النار، فنجاه الله منها، ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلّا أَن قَالُوا اَقْتُلُوهُ أَوْ كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلّا أَن قَالُوا اَقْتُلُوهُ أَوْ حَرِقُوهُ فَأَنَّحُنهُ الله منها، ﴿فَمَا كَانَ رَبُولَ عَلَى النّارِ ﴾ [العنكبوت: ٢٤] وللحجة؛ لأن هذا دليل على صدق نبوته حيث نجاه الله من النار.

<sup>(</sup>۱) قاله أبو يزيد البسطامي. حلية الأولياء ٢٠/١٠، ونحوه عن الإمامين: الليث بن سعد والشافعي كما في آداب الشافعي ومناقبه ص١٨٤، وانظر: مجموع الفتاوى ٢٦٦/١١، والفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص١٧٣.

وقد يدعي بعض الدجاجلة أنه يدخل النار ولا تحرقه! وحدث هذا في زمن شيخ الإسلام ابن تيمية فتحداهم في مناظرة كبيرة بحضور الأمراء والعلماء والعامة وقال: «أنا أخاطب كل أحمدي من مشرق الأرض إلى مغربها: أي شيء فعلوه في النار؛ فأنا أصنع مثل ما تصنعون! ومَن احترق فهو مغلوب، وربما قلت: فعليه لعنة الله، ولكن بعد أن نغسل جسومنا بالخل والماء الحار، فسألني الأمراء والناس عن ذلك؟ فقلت: لأن لهم حيلًا في الاتصال بالنار يصنعونها من أشياء: من دهن الضفادع، وقشر النارنج، وحجر الطلق، فبهتوا ولم يفعلوا، فقال الناس: ﴿فَوَقَعَ الْحَقُ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ فَا فَعُلِبُوا هُنَالِكَ وَانقَلَبُوا صَغِرِينَ ﴾ [الأعراف](١).

ولعل هذا القدر مما يتعلق بالكرامات يكفي، وتقدم أنه: إنما يجب الإيمان بجنس الكرامات، ويجب الإيمان بما صح؛ مما جاء في القرآن أو جاء في السنة أو في أخبار صحيحة.

وقد نقل الشارح ابن أبي العز في هذا الموضع (٢) كلامًا كثيرًا، وكلامه قد غَرَفَه من بحر شيخ الإسلام ابن تيمية؛ فإنه شرح غالب العقيدة الطحاوية بكلام الإمامين شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم، وشيء من كلام غيرهما \_ رحمهم الله جميعًا \_.



<sup>(</sup>١) انظر أحداث القصة وتفصيلها في مجموع الفتاوى ١١/ ٤٤٥ ـ ٤٧٥.

<sup>(</sup>٢) ص٧٤٧ ـ ٥٤٤.

### أشراط الساعة الكبرى

وقوله: «ونؤمن بأشراط الساعة: من خروج الدجال، ونزول عيسى ابن مريم عليه من السماء، ونؤمن بطلوع الشمس من مغربها، وخروج دابة الأرض من موضعها».

وأشراط الساعة كثيرة، أولها: مبعث محمد ﷺ، فإنه خاتم النبيين، وخَتْمُ النبوة مؤذن باقتراب نهاية الدنيا، وقد أخبر النبي ﷺ بأمور كثيرة مما يكون بعده، وأهل العلم يعدون كل ما أخبر به ﷺ مما يكون بعده من أشراط الساعة.

ومن ذلك ما جاء في حديث جبريل على حيث قال للنبي على: «أخبرني عن الساعة؟ قال: ما المسؤول عنها بأعلم من السائل! قال: فأخبرني عن أماراتها؟ قال: أنْ تلد الأمة ربتها، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاءَ الشاءِ يتطاولون في البنيان»(۱).

فهذه بعض العلامات، وعلامات الساعة وأشراطها كثيرة، جاءت

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه فی ص۲۰۱.

في عدد من الأحاديث، من ذلك حديث عوف بن مالك على قال: اعدد ستًا بين النبي على في غزوة تبوك وهو في قبة من أدم، فقال: اعدد ستًا بين يدي الساعة: موتي، ثم فتح بيت المقدس، ثم مَوْتان يأخذ فيكم كَقُعَاصِ الغنم، ثم استفاضة المال حتى يعطى الرجل مائة دينار فيظل ساخطًا، ثم فتنة لا يبقى بيت من العرب إلا دخلته، ثم هدنة تكون بينكم وبين بني الأصفر، فيغدرون فيأتونكم تحت ثمانين غاية تحت كل غاية اثنا عشر ألفا»(١).

وقوله ﷺ: «كقعاص الغنم» هو مرض يهلك الدواب، والمراد: موت عام يهلك به خلق كثير، و«بني الأصفر» أي: الروم.

وهذه العلامات منها ما وقع؛ كموته ﷺ، وفتح بيت المقدس، واستفاضة المال، ومنها ما لم يقع.

وفي الصحيح عن عبد الله بن عمرو رضي عن النبي على الناس الآيات خروجًا: طلوع الشمس من مغربها، وخروج الدابة على الناس ضحى، وأيهما ما كانت قبل صاحبتها؛ فالأخرى على إثرها قريبًا "(٢).

وفي حديث حذيفة بن أسيد الله قال: «اطلع النبي الله علينا ونحن نتذاكر، فقال: ما تذاكرون؟ قالوا: نذكر الساعة، قال: إنها لن تقوم حتى تروا قبلها عشر آيات؛ فذكر الدخان، والدجال، والدابة، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسى ابن مريم الله ويأجوج ومأجوج، وثلاثة خسوف: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، وآخر ذلك: نار تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم" (٣).

وهذه يسميها العلماء علامات الساعة الكبرى؛ لأن هذه الأحداث تكون قرب قيام الساعة، وقرب الساعة الذي ذكره الله ليس مقدرًا بزمن،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣١٧٦).

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۲۹٤۱).

**<sup>(</sup>**7) رواه مسلم (۲۹۰۱).

ولا يمكن لأحد أن يتخيل قدره، فقد يخطر ببال الناس في حياة النبي ﷺ أو بعده: إن الساعة بعد مائة أو مائتين أو ثلاثمائة سنة، ولكن مضى الآن أربعة عشر قرنًا من الزمن، ولا ندري ماذا بقي؛ فإن موعد قيام الساعة من الخمس التي استأثر الله بعلمها، فلا يعلمها ملك مقرب ولا نبي مرسل: ﴿ ثَقُلَتُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا تَأْتِكُمُ إِلَّا بَغَنَةً ﴾ [الأعراف:١٨٧].

ونص الإمام الطحاوي على أربع من هذه العلامات العشر: الدجال، ونزول المسيح، طلوع الشمس من مغربها، وخروج دابة الأرض، وهذه العلامات منها ما ذكر في القرآن نصا أو إشارة، فأما خروج الدابة، فقد قال تعالى: ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَةً مِّنَ الْأَرْضِ ثُكِلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِاَيْتِنَا لَا يُوقِئُونَ ﴿ النمل].

وأما طلوع الشمس من مغربها فقد أشير إليها في قوله سبحانه: ﴿ يَوْمَ يَأْتِى بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَرَ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن قَبَّلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا﴾ [الأنعام:١٥٨].

وثبت في الصحيح عن النبي على أنه قال: «لا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربها فإذا طلعت من مغربها آمن الناس كلهم أجمعون، فيومئذ لا ينفع نفسًا إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيرًا»(١).

فهذا الحديث تفسير للبعض الذي في الآية وهو: طلوع الشمس من مغربها.

وهكذا نزول المسيح فقد ثبت في الصحيح عن النبي على أنه قال: «والذي نفسي بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكمًا مقسطًا؛ فيكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، ويفيض المال حتى لا يقبله أحد» (٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٦٣٥)، ومسلم (١٥٧) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٢٢٢)، ومسلم (١٥٥) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

ونزول عيسى عَلِيُهُ أَشير إليه في القرآن، كما جاء في تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتُرُكَ بِهَا﴾ [الزخرف: ٦١](١) وقرئ: ﴿وَإِنَّهُ لَعَلَمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتُرُنَّ بِهَا﴾ [عَلَمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتُرُنَّ بِهَا﴾ (٢).

أما الدجال فلم يأت له ذكر في القرآن، وإنما تواترت بالإخبار عنه سنة الرسول ﷺ (٣).

منها أنَّ النبي ﷺ أنذر أمته المسيح الدجال فقال ﷺ: «ما بعث الله من نبيِّ إلا أنذر قومه الأعور الكذاب، إنه أعور، وإن ربكم ليس بأعور، مكتوب بين عينيه كافر»(٤).

ومنها الدعاء الذي أرشدنا على لقوله في كل صلاة فقال: "إذا فرغ أحدكم من التشهد الآخر؛ فليتعوذ بالله من أربع: من عذاب جهنم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والممات، ومن شر المسيح الدجال"(٥).

والإمام الطحاوي نص على هذه الأربعة؛ لأنها أمور عظيمة ومشتملة على خرق العادة.

وبين نزول المسيح وخروج الدجال تناسب؛ لأنهما حدثان في زمن متقارب، والمسيحُ ابن مريم مسيحُ الهدى يقتلُ المسيحَ الدجال مسيحَ الضلالة.

المقصود: أن أهل السنة يؤمنون بهذه الأمور الخارقة للعادة، فطلوع الشمس من مغربها أمر خارق للعادة، فمنذ خلق الله الشمس

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ۲۰/ ٦٣١، والجامع لأحكام القرآن ٦٩/١٩، وابن كثير ٢٣٦/٧، وأضواء البيان ٧/ ٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) هذه قراءة شاذة، رويت عن بعض الصحابة ، وعن غيرهم كالأعمش. انظر: الجامع لأحكام القرآن ١٩/٧، والبحر المحيط ٢٦/٨، وإتحاف فضلاء البشر ص٤٩٦.

<sup>(</sup>٣) نظم المتناثر ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٧٤٠٨)، ومسلم (٢٩٣٣) من حديث أنس ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٥) تقدم تخریجه في ص٢٩٦.

وأجراها وهي تأتي من المشرق وتذهب للمغرب، وفي طلوعها من المغرب خرق لهذه العادة، وهكذا خروج دابة الأرض التي تكلم الناس حدث عظيم وهو خارق للعادة، وخروج الدجال بما معه من خوارق حقيقية يجريها الله على يده فتنة وابتلاء، ولهذا كانت فتنته أعظم فتنة، فقد صح أن النبي على القوم فيدعوهم فيؤمنون به ويستجيبون له، فيأمر السماء فتمطر، والأرض فتنبت وأنه «يمر بالخربة فيقول لها: أخرجي كنوزك فتتبعه كنوزها وأنه «يدعو رجلا ممتلئا شبابًا، فيضربه بالسيف، فيقطعه جَزْلَتَيْنِ رَمْيَةَ الْغَرَض، ثم يدعوه فيقبل، ويتهلل وجهه يضحك (()).

هذه كلها أحداث عظيمة، وأهل السنة يؤمنون بذلك كله تصديقًا لخبر الصادق المَصْدُوق ﷺ، أما الذين يحكمون عقولهم؛ فإنهم يستبعدون ذلك كله؛ فإما أن يكذبوا به، أو يتأولوه بأنواع التأويل، وليس هذا من أهل الضلال بغريب.

والعلم بأن هذا من أشراط الساعة ينبني على العلم بما جاء عن النبي على العلم بالواقع، فقد يكون الإنسان قد عرف أن من أشراط الساعة كذا وكذا، ولكنه لم يعلم بوقوعه، فكم من أشراط الساعة وعلاماتها وأحداث الزمان مما حدث وكثير من الناس غافل عنه؟!

فأشراط الساعة منها ما حدث وانقضى، ومنها ما سيحدث، ومنها ما حدث ويتكرر، ومنها العلامات الكبرى المذكورة في حديث حذيفة بن أسيد الذي تقدم (٢).



<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢١٣٧) من حديث النواس بن سَمعان رها.

<sup>(</sup>۲) ص٤٠٠.

### وجوب الحذر من تصديق الكهان والعرافين ونحوهم من المخالفين

وقوله: «ولا نصدق «كاهنًا» ولا «عرافًا» ولا من يدعي شيئًا يخالف «الكتاب» و «السنة» و «إجماع الأمة».

وجاء في السنة التحذير من تصديق الكاهن والعراف، فقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «من أتى عَرَّافًا أو كاهنا فصدقه، فقد كفر بما أنزل على محمد ﷺ (١٠).

وعن بعض أزواج النبي ﷺ أنه قال: «من أتى عَرَّافًا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة»(٢).

والعراف والكاهن معناهما متقارب، ومن العلماء من يفرق بين الكاهن والعراف، فيقول: «العراف: هو الذي يدعى معرفة الأمور

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۲۹/۲، وصححه الحاكم ۸/۱ والذهبي في الكبائر ص٣٢٩، والعراقي في الكبائر ص٣٢٩، والعراقي في الأمالي على المستدرك ـ كما في فيض القدير ٣٠/٣ ـ من حديث أبي هريرة رفيه، وله طرق وشواهد كثيرة، انظر: فتح الباري ٢١٧/١٠، وإرواء الغليل ٧٨/٢.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۲۳۰).

بمقدمات وأسباب يستدل بها على مواقعها كالمسروق... ومعرفة مكان الضالة (۱) . وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «والعراف قد قيل: إنه اسم عام للكاهن والمنجم والرمال ونحوهم ممن يتكلم في تقدم المعرفة بهذه الطرق، ولو قيل: إنه في اللغة اسم لبعض هذه الأنواع؛ فسائرها يدخل فيه بطريق العموم المعنوي (۲).

إذًا؛ العراف أعم من الكاهن، فالكاهن عراف، والمنجم عراف، والرمال الذي يضرب بالحصى ويخط بالأرض عراف؛ لأن عراف صيغة مبالغة من المعرفة، فيكون عطف العراف على الكاهن في كلام الطحاوي من عطف العام على الخاص.

فهؤلاء الكذابون لا يجوز سؤالهم مطلقًا؛ فإن سؤالهم ينبئ عن الاعتراف بهم، ويجر إلى تصديقهم، وكيف يسألون وهم يدَّعون العلم بمغيبات، والله تعالى قد تفرد بعلم الغيب كما قال تعالى: ﴿قُل لَا يَعْلُمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَا اللَّهُ ﴾ [النمل: ٢٥].

فالكهانُ والمنجمون والرمَّالون من المفسدين في الأرض، ومن أشرار الخلق الذين يضلون الناس بما يدَّعون، فيجب على ولاة الأمر أن يمنعوهم من إظهار منكرهم، وأن يضربوا على أيديهم عملًا بقوله تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمُّةٌ يَدَّعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِاللَّعُرُوفِ وَيَنْهَونَ عَنِ المُنكرِ ﴾ [آل عمران: ١٠٤] فلا يجوز إقرارهم، ويجب على المسلمين أن يحذروا من سؤالهم.

والمنجم: هو الذي ينظر في النجوم ويستدل باجتماعها وافتراقها وبما يحدث عند طلوعها ويستدل بذلك على ما يحدث في الأرض؛ فمنهم من يفعل ذلك دجلًا، ومنهم من يعتقد أن للنجوم تأثيرًا فيما يحدث في الأرض من خير وشر، وما يحصل للأفراد من أحوال، فيضلون الناس ويوهمونهم،

<sup>(</sup>١) قاله البغوي في شرح السنة ١٨٢/١٢.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ۳۵/۱۷۳.

بما عندهم من قواعد ومصطلحات: أنَّ من يولد في النجم الفلاني يحصل له كذا، من السعد أو النحس!

وهذا تخرص وكذب؛ فالنجوم جعلها الله لثلاثة أشياء، كما قال قتادة \_ كَالله \_: «خلق الله هذه النجوم لثلاث: جعلها زينة للسماء، ورجومًا للشياطين، وعلامات يهتدى بها؛ فمن تأول فيها غير ذلك أخطأ، وأضاع نصيبه، وتكلف ما لا علم له به»(١).

والتنجيم ضرب من السحر، كما في حديث ابن عباس عن النبي على: «من اقتبسَ عِلمًا من النجومِ اقتبس شُعْبة من السحر، زادَ ما زاد» (٢).

وأما الكاهن فهو الذي تخبره الشياطين بالأخبار، سواءً من أخبار الأرض التي يطلعون عليها، أو مما يسترقون من السمع، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ زَيِّنَا السَّمَاةَ الدُّنَيَا بِمَصَيِيحَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ ﴾ [الملك: ٥] وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَاهَا لِلنَّظِينَ ﴾ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطُنِ رَجِيدٍ ﴾ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَاهَا لِلنَّظِينَ ﴾ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطُنِ رَجِيدٍ ﴾ والحجر].

وفي الصحيح من حديث أبي هريرة ولله عن النبي الله: «إذا قضى الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خُضْعَانًا لقوله، كأنه سلسلة على صفوان، فإذا ﴿فُرِعٌ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا ﴾ للذي قال: ﴿الْحَقِّ وَهُو الْعَلِيُ الْكِيرُ ﴾ فيسمعها مسترق السمع، ومسترق السمع مكذا بعضه فوق بعض \_ ووصف سفيان بكفه فحرفها وبدَّد بين أصابعه \_ فيسمع الكلمة، فيلقيها إلى من تحته، ثم يلقيها الآخر إلى من تحته، فيسمع الكلمة، فيلقيها إلى من تحته، حتى يلقيها على لسان الساحر أو الكاهن، فربما أدركه الشهابُ قبل أن يلقيها، وربما ألقاها قبل أن يدركه، فيكذب معها مائة كذبة، فيقال:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ١٠٧/٤ مُعلقًا بصيغة الجزم، والطبري في تفسيره ١٩٣/١٤.

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۲۲۷، وأبو داود (۳۹۰۰)، وابن ماجّه (۳۷۲٦)، وصححه النووي في رياض الصالحين (۱۲۷۱)، والعراقي في المغني ۱۸۱/٤.



أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا: كذا وكذا، فَيُصَدَّقُ بتلك الكلمة التي سُمِعَت من السماء»(١).

والمقصود: أن مما يجب على المسلمين الحذر من تصديق هؤلاء ومن إقرارهم على ما يدعونه؛ بل يجب الإنكار عليهم، ومنعهم وكف شرهم، ومنع ذهاب الناس إليهم، وقد كثروا في هذا العصر، لكنهم إنما يكثرون في المواضع التي يغلب فيها الجهل وضعف الدين، فإذا غلب الجهل على الناس وضعف دينهم كثرت الشرور، وراج الباطل على الناس كما هو الواقع.

أما إذا ظهر العلم الشرعي وقوي سلطان الحق؛ اختفت هذه الشرور؛ لأن العلم يكشفها ويفضحها، وسلطان الحق يقمعها.

وقوله: «ولا من يدعى شيئًا يخالف الكتاب والسنة وإجماع الأمة».

أي: ونحن أهل السنة لا نصدق من يدعي شيئا يخالف الكتاب والسنة وإجماع الأمة؛ بل كل من ادعى من يخالف كتاب الله تعالى وسنة رسوله على يجب الرد والإنكار عليه، وهذا يتناول ما يدعيه المتصوفة من الأحوال والقدرة والكشوف والدعاوى العريضة، كدعوى بعضهم أنه يسعه التدين بغير هدي رسول الله على الله الله على اله على الله الله على الل

والإيمان بكتاب الله وسنة رسوله ﷺ يستلزم رد كل ما خالف ذلك، فلهذا قال الطحاوي: «ولا نصدق كاهنًا ولا عرافًا، ولا من يدعي شيئًا يخالف الكتاب والسنة وإجماع الأمة».



<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٤٨٠٠).

## من منهج أهل السنة لزوم الجماعة والحدر من الفرقة

#### وقوله: «ونرى الجماعة حقًا وصوابًا، والفُرقة زيغًا وعذابًا».

من منهج أهل السنة والجماعة لزوم الجماعة، والحذر من التفرق في الدين؛ لأن الله تعالى أمر عباده بالاجتماع، ونهاهم عن الافتراق، قال تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبِّلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواً ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، وقال تعالى: ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعِّدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْبَيِّنَكُ ﴾ [آل عمران: ١٠٥]، وقال تعالى: ﴿وَإِنَّ الَّذِينَ الْخَتَلَفُوا فِي ٱلْكِتَابِ لَنِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ﴾ عمران: ١٠٥]، وقال تعالى: ﴿وَإِنَّ الَّذِينَ الْخَتَلَفُوا فِي ٱلْكِتَابِ لَنِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ﴾ [البقرة: ١٧٦].

لهذا قال الطحاوي: «ونرى الجماعة حقًا وصوابًا» الجماعة؛ الاجتماع على الحق، نراه حقًا وصوابًا، ونرى أن الفُرقة شر وعذاب وزيغ عن الصراط؛ فإن الناس إذا تفرقوا تنافروا وتعادوا، وساءت أحوالهم الدينية والدنيوية، وبغى بعضهم على بعض.

وكما دل القرآن على ذلك، دلت سنة النبي على، فقد استفاضت الأحاديث في لزوم الجماعة، والتحذير من الفرقة، ولكن قد أخبر النبي على بأن هذه الأمة ستفترق، فالفرقة واقعة؛ وإخباره بوقوع الشيء لا يدل على أنه صواب؛ بل هو يلي يخبر به إخبار المحذّر، ولهذا قال على: "إن هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار الا واحدة، قيل: من هي يا رسول الله؟ قال: من كان على مثل ما أنا

عليه اليوم وأصحابي» (١) وفي لفظ: «وهي الجماعة» (١).

فنبه النبي ﷺ إلى أن سائر الفِرق متعرضة للعذاب، وأن الناجي فرقةٌ واحدة، ولهذا عُرف أهل السنة بـ «الفِرقة الناجية» أخذًا من هذا الحديث.

فيجب على أهل السنة أن يحذروا من مشابهة أهل البدع الذين خالفوا الكتاب، وتفرقوا في دينهم، وابتدعوا ما لم يشرع الله من البدع الاعتقادية أو العملية.

فالخير في الاجتماع على الحق، والشر في التفرق في الدين؛ لأن التفرق اتباع للهوى، ولهذا يعرف أهل البدع بأهل الأهواء؛ لأن كل فرقة متبعة لهواها الذي أصَّله شيوخها ومتبوعوها، فكل فرقة لها إمام تقلّدُه دينَها.

وذكر شيخ الإسلام ابن تيميَّة: «أن الاختلاف الواقع بين الناس نوعان: اختلاف تنوع، واختلاف تضاد؛ فاختلاف التنوع في الحقيقة ليس من الاختلاف، ولهذا اسمه تنوع.

ولكن المختلفين اختلاف تنوع إنما يُؤتَوْن من بغي بعضهم على بعض، والواجب في المختلفين اختلاف التنوع، أن يُقِرَّ بعضهم بعضًا؛ كالاختلاف في القراءات، وأنواع الأذان، والاستفتاحات والتشهدات، وما أشبه ذلك؛ لأنهم مصيبون جميعًا.

وأما اختلاف التضاد، فقد يكون الصواب في أحد الجانبين، وقد يكونون جميعًا على الباطل، كاختلاف ملل الكفر، وأهل البدع، فكلهم مخطئ، كما قال سبحانه: ﴿وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُوا فِي ٱلْكِتَبِ لَيْ شِقَافِي بَعِيدٍ﴾ [البقرة: ١٧٦]، فالمختلفون اختلاف تضاد قد يكونون مذمومين كلهم، كاختلاف أهل الباطل في باطلهم، وقد يكون أحد المختلفين محمودًا

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في ص٢٧٤.

والآخر مذمومًا، كالاختلاف بين المخطئ والمصيب، كما قال ﷺ: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا الْقَتَدَ اللَّهِ اللَّهِ وَلَكِنِ الْمَاءَ اللَّهُ مَا الْقَتَدَلُ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَلَكِنِ الْحَتَلَافُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وأما اختلاف التضاد الذي يكون بين علماء الأمة؛ فالحق أن المصيب من المجتهدين واحد، لكن المخطئ مأجور على اجتهاده كما في الحديث المشهور عن النبي ﷺ: "إذا حكم الحاكم فاجتهد، ثم أصاب، فله أجران، وإذا حكم فاجتهد، ثم أخطأ فله أجر" (أ)، فكلهم محمود؛ المصيب منهم والمخطئ؛ لأنهم مجتهدون، طالبون للحق، محمودون على اجتهادهم، ولكنَّ الله تعالى يوفق من شاء للصواب، كما ذكر الله ﷺ عن النبيين داود وسليمان \_ ﷺ فقال: ﴿وَدَاوُرُدَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ نَفَسَتُ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِمُكْمِهِمُ شَهِدِينَ يَحْكُمُانِ فِي الْحَمْمُ وَلَكُنَّا عَمْمًا وَعِلْمًا ﴾، فشهد لهما جميعًا، بالحكم والعلم "(٢).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٣٥٢)، ومسلم (١٧١٦) من حديث عمرو بن العاص ﷺ.

<sup>(</sup>٢) ملخص من كلام شيخ الإسلام في اقتضاء الصراط المستقيم ١٤٩/١ ـ ١٥٥.

## وسطية دين الإسلام

وقوله: «ودين الله في الأرض والسماء واحد، وهو دين الإسلام، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامُ ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامُ ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيناً ﴾ [المائدة: ٣]. وهو بين الغلو والتقصير، وبين النشبيه والتعطيل، وبين الجبر والقدر، وبين الأمن والإياس».

حقيقة دين الإسلام: عبادة الله وحده لا شريك له، وطاعته هي وهذه الحقيقة يدين بها أهل السموات من ملائكة الله، وهي: دين الرسل كلهم من أولهم إلى آخرهم هو كلهم من أولهم إلى آخرهم هو الإسلام، يدل لذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللهِ ٱلإسكمُ الله عمران: ١٩] أي: الدين المرضيّ المعتبر في حكمه هي هو الإسلام، ويوضح ذلك قوله تعالى: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِستَلَيْم دِينَا فَلَن يُقبَلَ مِنْهُ الله عمران: ٨٥]، وهذه ليست خاصة بما جاء به محمد هي بل هذا عام في الأولين والآخرين؛ من ابتغى غير دين الإسلام فلن يقبل منه.

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَاعْمَلُواْ صَالِحًا ۚ إِنِّ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ وَاَنَا رَبُّكُمْ فَالَقُونِ ﴾ تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ وَإِنَّ هَانِهِ \* أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَلِحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَالَقُونِ ﴾ [المؤمنون]. وقوله ﷺ: «أنا أولى الناس بعيسى ابن مريم في الدنيا والآخرة، والأنبياء إخوة لِعَلَّات، أمهاتهم شتى، ودينهم واحد»(١).

فنوح عليه جاء بالإسلام؛ لأنه جاء يدعو إلى عبادة الله وحده لا شريك له، وذكر الله عنه أنه قال لقومه: ﴿ أَلَّا نَعَبُدُوا إِلَّا ٱللَّهَ ﴾

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٤٤٣)، ومسلم (٢٣٦٥) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهُ .

[هود: ٢٦]، ﴿أَنِ اعْبُدُوا اللّه وَاتَقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ الرّهِ الرّهَ وَأُمِرْتُ أَنّ أَكُونَ مِنَ الْمَسْلِمِينَ ﴿ [بونس: ٢٧]، وهكذا من جاء بعده من الرسل، كإبراهيم ويعقوب قال الله تعالى عن إبراهيم: ﴿إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَ أَسْلِمٌ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ قَالَ الله تعالى عن إبراهيم: ﴿إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَاللّهُ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَ ﴾ ووصى يَهَ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ وَيَعْقُوبُ يَبَنِيَ إِنّ اللّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَمُوتُنَ اللّهَ وَانتُم مُسْلِمُونَ ﴿ وَالسِمِ اللّهِ قَالَ: ﴿ يَعَقُومُ إِن كُنهُم المَنهُم وَاللّهِ فَعَلَيْهِ وَكُلُوا إِن اللّهِ مَسْلِمُونَ وَ السّمِ اللّهِ قَالَ: ﴿ يَعَوْمُ إِن كُنهُم المَنهُم وَاللّهِ فَعَلَيْهِ وَكُلُوا إِن كُنهُم مُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٨٤]، والسحرة لما آمنوا قَالُوا ﴿ رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبّرًا لَكُونَا اللّهُ اللللهُ اللّهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّه

فالإسلام دين الله، لكن يجب أن يعلم أنه بعد أن بعث الله محمدًا على صار الإسلام هو ما جاء به، وكل من لم يؤمن بشريعة محمد على ويلتزم بمتابعته؛ فليس على الإسلام مهما تدين، حتى ولو لم يشرك.

واليهود كفروا بما ارتكبوا من العظائم؛ كتحريف كتب الله، والتلاعب بدينه، وقتل الأنبياء، وقد ذكر الله بعض قبائحهم، قال تعالى: ﴿ فَيْمَا نَقْضِهِم مِّيثَقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِاَيْتِ اللهِ وَقَنْلِهِمُ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا عُلْفَأَ بَلَ طَبَعَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِم فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ وَيَكُفُرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَى عَلْمَا اللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ وَبِكُفُرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْيَهُ بُهْتَنَا عَظِيمًا ﴿ الآيات [النساء].

ولهذا جاء في الصحيح أن النبي ﷺ قال: «والذي نفس محمد بيده

لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب النار»(١).

ومن يقول: إن اليهود والنصارى على دين صحيح؛ فإنه كافر؛ لأن ذلك يناقض ما وصفهم الله به، وأخبر عنهم، وهذه قضية ينبغي التنبه لها؛ لأنه قد اشتهر في هذا العصر الدعوة إلى وحدة الأديان، واعتقاد أن اليهود والنصارى والمسلمين كلهم على دين صحيح!

ودين الإسلام توسط واعتدال، بين الغلو والتقصير. والغلو: مجاوزة الحد. والتقصير: هو نقص فيما يجب القيام به. فهذان مدخلان للشيطان على الإنسان، فالشيطان؛ إما أن يحمل الإنسان على الغلو في الدين؛ فيقع في التجاوز؛ فيبتدع في الدين ما لم يأذن به الله.

أو يحمله على التقصير بترك واجب، أو فعل محرم.

والواجب الوقوف عند حدود الله، قال تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ [البقرة: ٢٢٩] أي: بالتجاوز وهو الغلو.

وقال سبحانه: ﴿يَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ اللَّهِ البقرة: ١٨٧] وهي: المحرمات؛ فقربانها تقصير، وقد يجتمع في الشخص الغلو والإفراط في جانب، والتفريط والتقصير في جانب آخر؛ فيجمع بين الغلو والتقصير.

وقد أنكر النبي على الذين أرادوا أن يتبتلوا، وأن ينقطعوا للعبادة حين: «سألوا أزواج النبي على عن عمله في السر، فقال بعضهم: لا أتزوج النساء، وقال بعضهم: لا آكل اللحم، وقال بعضهم: لا أنام

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في ص٩٢.

على فراش! فحمد الله وأثنى عليه، فقال: ما بال أقوام قالوا: كذا وكذا، لكني أصلي وأنام، وأصوم وأفطر، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتى فليس منى (١).

والغلو يجري في مسائل الدين كلها: الاعتقادية والعملية.

وقوله: «بين الغلو والتقصير، وبين التشبيه والتعطيل، وبين الجبر والقدر، وبين الأمن والإياس».

عطفُ هذه المتقابلات من قبيل عطف الخاص على العام؛ فإن التشبيه والتعطيل يندرجان في الغلو والتقصير؛ فالتشبيه غلو في إثبات الصفات، فالمشبهة يقول أحدهم: لله سمع كسمعي، وبصر كبصري، ويد كيدى! فيشبه الله بخلقه، ويشبه صفاته بصفات خلقه.

ويقابل التشبيه التعطيل، والتعطيل نفي الصفات، ونفيها تقصير فيما يجب إثباته لله تعالى؛ فإنه تعالى أوجب على عباده الإيمان بما أخبر به عن نفسه من أسمائه وصفاته، قال تعالى: ﴿فَتَامِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ ٱلَّذِيَ اللَّذِيَ اللَّذِيَ اللَّذِيَ اللَّهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [التغابن].

والتشبيه والتعطيل كلاهما يتضمن الغلو والتقصير؛ فالتشبيه غلو في الإثبات وتقصير في التنزيه، والتعطيل غلو في التنزيه، وتقصير في الإثبات، فالمعطلة غلوا في التنزيه حتى نفوا صفات الرب تعالى زاعمين أنهم قالوا ذلك تنزيهًا لله عن مشابهة المخلوقات، فجمعوا بين التعطيل والتشبيه وبين الإفراط والتفريط.

وأهل السنة وسط في باب أسماء الله وصفاته بين أهل التعطيل الجهمية وأهل التمثيل المشبهة، ومذهبهم هو دين الإسلام في هذا الباب.

وقوله: «وبين الجبر والقدر».

الجبر هو مذهب الجهمية، ومن وافقهم، وحقيقته: أن العبد ـ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٤٥)، ومسلم (١٤٠١) ـ واللفظ له ـ من أنس ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ .

عندهم \_ مجبور على أفعاله، وأنه يتصرف بغير مشيئة ولا اختيار ولا قدرة؛ كحركة الريش في مهب الريح، وحركة المرتعش، وحركة الأشجار.

ويقابله القول بالقدر، وهو مذهب المعتزلة القدرية، ويسمون: القدرية، كما أن الجبرية يقال لهم: قدرية أيضًا، لكن هذا الاسم أشهر في القدرية النفاة الذين ينفون عموم مشيئة الله، وعموم خلقه؛ فيخرجون أفعال العباد عن أن تكون مخلوقة لله وواقعة بمشيئته وقدرته.

والجبرية يسلبون العبد فاعليته وقدرته ومشيئته، والقدرية النفاة يقولون: إن العبد هو الذي يخلق فعله بمحض قدرته ومشيئته، ولا أثر ولا تأثير لمشيئة الله في أفعالهم.

فالجبرية غلو في إثبات القدر وإثبات فاعلية الله، وقَصَّروا في إثبات فعل العبد وفاعليته واختياره حيث سلبوا العبد قدرته ومشيئته واختياره وفاعليته.

والقدرية غلو في إثبات فاعلية العبد حتى قالوا: إنه هو الذي يخلق فعله بمحض مشيئته وقدرته، وقصروا في إثبات ربوبيته تعالى حيث نفوا تعلق مشيئة الله وقدرته وخلقه بأفعال العباد، فأخرجوا كل أفعال العباد من أقوال وحركات سواء كانت محمودة أو مذمومة عن مشيئة الله وخلقه وقدرته وملكه!

وقد تقدم ذكر بعض شبهات هذين المذهبين ومناقشتهما والرد عليهما، وهذه الكلمات جاءت أخيرًا في كلام الطحاوي كالتلخيص لبعض ما تقدم (١).

والقول بالجبر مغالطة وإنكار، وهنا بهذه المناسبة يسأل بعض الناس ويقول: هل الإنسان مخير أو مسير؟ فنقول: لا يصح إطلاق إحدى الكلمتين؛ لأن كلًا منهما يحتمل حقًا وباطلًا؛ فإن أردت أن الإنسان

<sup>(</sup>۱) في مواضع ص۷۷ و۳۲۵ و۳۲۹.

مخير، أي: له اختيار ومشيئة؛ فيقوم ويقعد ويتكلم بمشيئة، فهذا حق.

وإن أردت أنه مخير، أي: أن له مشيئة وقدرة لا ترتبط بمشيئة الله، فهذا باطل، قال تعالى: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ الله أَه [الإنسان: ٣٠] أو أراد أن له الحرية المطلقة في أفعاله؛ فهو مخير بين الفعل والترك، كما يفهمه بعض الغالطين من قوله تعالى: ﴿وَقُلِ الْحَقُّ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن أَلَا أَسَلوب وَمَن شَآءَ فَلْيَكُمُ الله هذا أسلوب وَمَن شَآءَ فَلْيَكُمُ الله هذا أسلوب تحديد ووعيد شديد، ولذا قال تعالى بعدها: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهُا ﴾ [الكهف: ٢٩].

وهكذا قول القائل هل العبد مسير؟ نقول: إذا كنت تريد أنه مسير، أي: أنه لا اختيار له ولا مشيئة فهذا باطل، وهذا هو الجبر. وإن أردت أنه مسير، أي: أن أفعاله تسير على وفق قدر الله ومشيئته، وأنه ميسر لما خلق له، كما جاء في الحديث عن النبي ﷺ: "اعملوا فكل ميسر" (١). فهذا حق.

والخلاصة: أن الكلمتين لم تردا في النصوص ولا يصح إطلاقهما نفيًا ولا إثباتًا لما فيهما من احتمال الحق والباطل(٢).

وقوله: «وبين الأمن والإياس».

دين الإسلام وسط في باب الوعد والوعيد، بين الأمن والإياس، والله قد وصف عباده وأولياء بالخوف والرجاء، قال تعالى: ﴿إِنَّهُمّ كَانُوا يُسُرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَشِعِينَ ﴾ كَانُوا يُسُرعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَشِعِينَ ﴾ [الانبياء: ٩٠] وقال تعالى: ﴿أُولَيْكَ ٱلّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِهِمُ ٱلْوَسِيلة أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَعَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَدُورًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في ص١٦٣.

<sup>(</sup>۲) انظر ص١٦٥.

الآيات، فلا أمن ولا إياس، والأمن واليأس من كبائر الذنوب، قال ﷺ: ﴿ إِنَّهُ وَمَن يَقْنَطُ مِن تَرْحَمَة رَبِّهِ ۚ إِلَّا ٱلضَّالُونَ ﴾ [الحجر: ٥٦] وقال ﷺ: ﴿ إِنَّهُ وَالْكَيْفِرُونَ ﴾ [يوسف: ٨٧] وقال ﷺ: ﴿ أَفَا مِنُوا مَكَنَو مَكَرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِيرُونَ ﴾ [الأعراف] مَكَرَ ٱللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِيرُونَ ﴾ [الأعراف]

فالأمن هو سبيل المرجئة الغلاة، والإياس سبيل الوعيدية الذين يُقَنِّطُون مرتكب الكبيرة من دخول الجنة فيقولون: يجب إنفاذ الوعيد، ولا يجوز أن يغفر الله لأهل الكبائر؛ بل لا بد أن يعذبهم، وإذا دخلوا النار فلن يخرجوا منها، وهذا يتضمن تيئيس الموحدين من أهل الكبائر.

فدين الله «بين الغلو والتقصير، وبين التشبيه والتعطيل، وبين الجبر والقدر، وبين الأمن والإياس» وهو صراط مستقيم لا اعوجاج فيه، أما سائر الطرق والسبل؛ فإنها منحرفة إلى الطرف، قال تعالى: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا ٱلشُبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَالِكُمْ وَصَرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا ٱلشُبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَالِكُمْ وَصَرَطَى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا ٱلشُبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَالِكُمْ وَصَرَحَى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُونُ وَلَا تَنْبِعُوا ٱللهُهُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَالِكُمْ وَصَرَحَى اللهُ وَلَا تَنْبُعُوا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا تَنْبُعُوا اللهُ وَلَا تَنْبُعُوا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَقَالِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَالْهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلِلْ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَ

ومذهب أهل السنة والجماعة وسط في كل مسائل الدين.



## براءة أهل السنة من المذاهب المبتدعة

وقوله: "فهذا ديننا واعتقادنا ظاهرًا وباطنًا، ونحن براء إلى الله تعالى من كل من خالف الذي ذكرناه وبيناه. ونسأل الله تعالى أن يثبتنا على الإيمان، ويختم لنا به، ويعصمنا من الأهواء المختلفة، والآراء المتفرقة، والمذاهب الردية، مثل: المشبهة، والمعتزلة، والجهمية، والجبرية، والقدرية، وغيرهم، من الذين خالفوا الجماعة، وحالفوا الضلالة، ونحن منهم براء، وهم عندنا ضلال وأردياء، وبالله العصمة والتوفيق».

ختم الطحاوي بهذه الكلمات ما أثبته من مسائل اعتقاد أهل السنة والجماعة، وقوله: «فهذا» إشارة إلى كل ما ذكره من المسائل المتعلقة بأصول الإيمان، من مسائل التوحيد والرسالة، والمسائل المتعلقة بالقرآن وبالإيمان وبالصحابة وغير ذلك.

فهذا ديننا واعتقادنا الذي ندين لله به، ونخضع لله به، ونعبد الله به، كما قال في الأول: «نقول في توحيد الله معتقدين بتوفيق الله: إن الله واحد لا شريك له» إلخ.

وقوله: «ظاهرًا وباطنًا».

أي: نقر به بألسنتنا، ونصدقه بأفعالنا، ونعتقده بقلوبنا، وإنما ينفع الإيمان والدين إذا تطابق الظاهر والباطن، فدين الإسلام يتعلق بالباطن: اعتقادًا وعملًا؛ فالاعتقاد: التصديق واليقين. والعمل: الخوف والرجاء والتوكل والحب والبغض.

ويتعلق بالجوارح؛ باللسانِ إقرارًا، وبالجوارحِ فعلًا للمأمورات،

وتركًا للمنهيات، مما يُصَدِّق ما يقوله العبد بلسانه، ولهذا قال: «هذا دبننا واعتقادنا ظاهرًا وباطنًا».

وقوله: «ونحن براء إلى الله تعالى من كل من خالف الذي ذكرناه وبيناه».

أي: ونحن نبرأ إلى الله ونعادي وننابذ ونباعد كل من خالف ما تقدم ذكره وتقريره؛ لأنه مستمد من كتاب الله وسنة رسوله ويهي، ويعني: البراءة من طوائف المبتدعين الذين خالفوا الكتاب والسنة، وقد أوضح ذلك ببيان البراءة من المشبهة، والمعتزلة، والجهمية، والجبرية، والقدرية، فهؤلاء هم الذين يعنيهم بقوله: «ونحن براء إلى الله تعالى من كل من خالف الذي ذكرناه وبيناه» لأنها مذاهب مبتدعة رديئة مفتراة، ومخالفة لما جاء في كتاب الله سبحانه، وسنة رسوله ويهيه.

وقوله: «ونسأل الله أن يثبتنا على الإيمان، ويختم لنا به».

وهذا ختم للكلام بالدعاء بالثبات على الإسلام، وهو أمر مهم، فنسأل الله أن يثبتنا على الإسلام والإيمان والاعتقاد الحق، والعبد فقير إلى تثبيت ربه وهدايته وعصمته حتى يلقاه، قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللهَ حَقَّ تُقَانِهِ وَلا مَّوُنُنَ إِلَا وَأَنتُم مُسَلِمُونَ ﴿ وَالله عمران ومن دعاء الأنبياء والصالحين: ﴿وَوَفَيْ مُسَلِمًا ﴾ [يوسف: ١٠١] ﴿ وَتَوَفّنَا مُسَلِمِينَ ﴾ الأعراف: ١٢٦] ومن دعائه ﷺ «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك»(١٠). فالدعاء بالثبات على الإسلام حتى الممات من أنفع وأهم وأحوج ما يكون للعبد.

وقوله: «ويعصمنا من الأهواء المختلفة، والآراء المتفرقة، والمذاهب الردية».

الاستقامة على الصراط إنما تكون بعصمة الله وهدايته، ولذا أمرنا أن نقول في كل صلاة: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْسُتَقِيمَ ۞ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في ص ١٦٦.

عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴿ الفاتحة [(). فالعبد فقير إلى أن يعصمه ربه من هذه الضلالات، يقول ابن القيم \_ لما ذكر مذاهب المبتدعين \_:

لَو شَاءَ رَبُّكَ كُنتَ أيضًا مِثلَهُم فَالقَلبُ بَينَ أصابِع الرَّحمَنِ (٢)

فمن عافاه الله مما عليه أهل الضلال؛ كالمشركين والرافضة والجهمية والصوفية والقدرية؛ فليعلم أن ذلك بتوفيق من الله لا بحوله ولا بقوته، وعلى المسلم أن يلهج دائما بسؤال العصمة والوقاية من طرائق المضلين من أصحاب الأهواء والمناهج المنحرفة عن هدى الله؛ فإن هذه المذاهب الردية متناقضة مختلفة ومضطربة وأهلها متبعون لأهوائهم ومتفرقون، كل حزب بما لديهم فرحون.

وقوله: «مثل المشبهة والمعتزلة والجهمية والجبرية والقدرية وغيرهم».

هذه أسماء أبرز الطوائف المنحرفة في مسائل الاعتقاد؛ فالجهمية وإمامهم جهم بن صفوان، قد جمعوا بين ثلاث بدع كبرى: التعطيل في باب الأسماء الصفات، والجبر في باب أفعال العباد والقدر، والإرجاء في باب الإيمان (٣).

والمعتزلة على النقيض من الجهمية في باب القدر، وباب الإيمان، وهم قريبون منهم في باب الأسماء والصفات؛ فالمعتزلة يثبتون الأسماء وينفون ما تدل عليه من الصفات، ولهم أصول خمسة:

 ١ ـ التوحيد، ويقصدون به: نفي الصفات فعندهم إثبات الصفات تشبيه وتجسيم وشرك، ونفي الصفات هو التوحيد.

<sup>(</sup>٢) الكافية الشافية ص٣١.

<sup>(</sup>٣) مقالات الإسلاميين ص٢٧٩ والملل والنحل ١١/١٦.

Y \_ العدل، ويدخلون فيه نفي القدر؛ لأن عندهم أن الله تعالى لو شاء أفعال العباد، وكانت ذنوبهم بمشيئته كان تعذيبه لهم ظلمًا! فلهذا لم يجدوا مخرجًا إلا بنفي تعلق مشيئة الله بها، فمذهبهم يتضمن أنه يكون في ملكه تعالى ما لا يشاء، فجميع ما يجري من حركات العباد وأفعالهم وتصرفاتهم وكلامهم كل ذلك بغير مشيئته، فعندهم أن الله تعالى لا يقدر على أن يجعل المؤمن كافرًا أو الكافر مؤمنًا، أو المطيع عاصيًا أو العاصي مطيعًا؛ بل ولا يقدر أن يجعل القائم قاعدًا والقاعد قائمًا، والمتكلم ساكتًا والساكت متكلمًا؛ لأن هذه الأفعال لا تتعلق بها مشيئته ولا قدرته ولا خلقه.

٣ ـ المنزلة بين المنزلتين، وهي: أن مرتكب الكبيرة في الدنيا في منزلة بين المنزلتين، وهي منزلة الفاسق، فليس بمؤمن ولا كافر، لكنه في الآخرة مع الكافرين.

٤ ـ إنفاذ الوعيد، ويعنون به: أنه يجب على الله إنفاذ وتحقيق ما توعد به العاصين، فلا يجوز عندهم أن يعفو عن من مات مصرًا على شيء من الذنوب.

٥ ـ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويدخلون فيه الخروج على الأئمة الظلمة بحجة إنكار المنكر<sup>(١)</sup>.

وقد جاءت الشريعة بالنهي عن ذلك لما يفضي إليه من الفساد العريض، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يقوم على قاعدة: «ارتكاب أدنى المفسدتين لدفع أعلاهما، وتفويت أدنى المصلحتين لتحصيل أعلاهما».

فإنكار المنكر إذا كان يفضي إلى زيادة المنكر، أو إلى منكر أعظم كان الإنكار منكرًا.

<sup>(</sup>۱) مقالات الإسلاميين ص١٥٥ ـ ٢٧٨، والتنبيه والرد ص٤٩، ومجموع الفتاوى ٣٨٦/١٣.

وقوله: «من الذين خالفوا الجماعة، وحالفوا الضلالة، ونحن منهم براء، وهم عندنا ضلال وأردياء، وبالله العصمة والتوفيق».

هذه هي الحقيقة، فهؤلاء قد خالفوا جماعة المسلمين، التي هي الفرقة الناجية، «وحالفوا الضلالة» أي: لزموا الضلالة، واتبعوا أهواءهم، فهم أصحاب الأهواء؛ لأنهم حكموا عقولهم وقدموها على المنقول.

فأهل السنة منهم ومن بدعهم يتبرؤون، ويرون أنهم قد ضلوا وحادوا عن الصراط المستقيم بهذه المذاهب الباطلة.

نسأله في أن يعافينا من المحدثات واتباع الأهواء، ونسأله تعالى أن يعصمنا منها، وأن يهدينا صراطه المستقيم، وقد أوجب الله على عباده هذا الدعاء في كل ركعة من الصلاة ﴿ اَهْدِنَا الصِّرَطَ المُسْتَقِيمَ فَي صِرَطَ النَّيْنَ الْعُمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ فَي الأصل اليهود [الفاتحة] وإن كان المراد بالمغضوب عليهم والضالين في الأصل اليهود والنصارى، فهذه الفرق منها ما يكون مشابها للمغضوب عليهم، ومنها من هو مشابه للضالين، كما قال بعض السلف: «من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود، ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من النصارى» (٢).

هذا، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد، والحمد لله رب العالمين.



 <sup>(</sup>۱) تقدم في ص ٤٢٠.

<sup>(</sup>۲) نسبه شَيْخ الإسلام ابن تيمية وابن كثير إلى سفيان بن عيينة كَظَّلَلُهُ. مجموع الفتاوى ١٣٨/٤.

# فهرس الأحاديث

| الصفحة      | طرف الحديث<br>                                                       |
|-------------|----------------------------------------------------------------------|
|             | (1)                                                                  |
| 101         | آنيته عدد نجوم السماء [الحوض]                                        |
| ٣٦٣         | آية الإيمان حب الأنصار                                               |
| 104         | آية الإيمان حُبُ الأنصار                                             |
| ٤٠٠         | أتيت النبي ﷺ في غزوة تبوك وهو في قبة من أدم                          |
| 777         | أُتي النبي ﷺ برجل قتل نفسه فلم يصلِّ عليه ٰۚ                         |
| <b>Y1</b> V | اثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب                          |
| 797         | أحاديث الاستعاذة من عذاب القبر                                       |
| 448         | إذا أراد عبدي أن يعمل سيئة فلا تكتبوها عليه حتى يعملها               |
| ۳۲٦         | إذا أمرتكم بأمر فَأْتُوا منه ما ستطعتم                               |
| ٤١٠         | إذا حكم الحاكم فاجتهد، ثم أصاب، فله أجران                            |
| و٤٠٢        | إذا فرغ أحدكم من التشهد الآخر؛ فليتعوذ بالله من أربع ٢٩٦             |
| ٤٠٦         | إذا قضى الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خُضْعَانًا لقوله |
| ۳٤٣         | إذا مات الإنسان انقطع عنه عمله إلا من ثلاثة                          |
| 387         | إذا مرض العبدُ أو سافرَ كُتب له مثلُ ما كان يعمل مقيمًا صحيحًا       |
| و۲۲۱        | أرأيت ما يعمل الناس اليوم ويكدحون فيه أشيء قضي عليهم١٦٤              |
| 14.         | أسألك بكل اسم هو لك، سميت به نفسك                                    |
| 118         | أسألك لذة النظر إلى وجهك                                             |
| 401         | اشتد غضبُ الله على قومٌ فعلوا بنبيه _ يشير إلى رَبَاعِيَتِه          |
| ٤٠٠         | اطلع النبي ﷺ علينا ونحُن نتذاكر، فقال: ما تذاكرون؟                   |
| 1+1         | أعطبت خمسًا لم يعطهن أحد قبلم                                        |

| الصفحة      | طرف الحديث                                                          |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|
| <b>٣</b> ٦٩ | اقتدوا بالذَّيْن من بعدي أبي بكر وعمر                               |
| ۲۳۲         | ألا أدلك علَى كنز من كنوز الجنة                                     |
| 408         | ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟                                           |
| و۲۰۰۰       | ألا إني أبرأ إلى كل خِل من خِله                                     |
| 198         | ألا تأمونني وأنا أمين من في السماء                                  |
| 779         | ألا وإن في الجسد مضغة: إذا صلَحت صلَح الجسد كله                     |
| <b>YYY</b>  | الله أعلم بما كانوا عاملين                                          |
| 14.         | الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الحمد لله الذي رد كيده إلى الوسوسة |
| 177         | اللهم اجعل في قلبي نورًا وفي بصري نورًا وفي سمعي نورًا              |
| ٤٠          | اللهم أنت الأول فليس قبلك شيء                                       |
| ٦٩          | اللهم إني أستخيرك بعلمك                                             |
| ۲۰۳         | اللهم ربّ جبرائيل وميكائيل وإسرافيل                                 |
| 777         | أمر بُدفن قتلى أحد في دمائهم، ولم يغسلوا، ولم يصلِّ عليهم           |
| و٥٢٢        | أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله                   |
| <b>777</b>  | أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله                      |
| ٤١١         | أنا أولى الناس بعيسى ابن مريم في الأولى والآخرة                     |
| و۱۹۷        | إن إبراهيم خليل الله وأنا حبيب الله ولا فخر                         |
| و۳۱۳        | إن أحدكم إذا مات عرض عليه مقعده بالغداة والعشي                      |
|             | إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يومًا نطفة ٧٢. و٧٤ و١٦٦ و١٦٧   |
| ٤٩          | إن اسم الله الأعظم لفي ثلاث سور من القرآن                           |
| 94          | أنا سيد ولد آدم يوم القيامةأنا سيد ولد آدم يوم القيامة              |
| و۱۹۷        | إن الله اتخذني خليلًا كما اتخذ إبراهيم خليلًا                       |
| 202         | إن الله تعالى يقول لأهل الجنة: أُحِلُ عليكم رِضُواني                |
| 707         | إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا أدرك ذلك لا محالة              |
|             | إن الله يقول لأهون أهل النار عذابًا: لو أن لك ما في الأرض من شيء    |
| 109         | كنت تفتدي به؟                                                       |
| 94          | أنا لها فأستأذن على ربي ويلهمني محامد أحمده بها                     |
| ۸ و۹۱       | أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماّحي الذي يمحى بي الكفر ٤.             |

| الصفحة      | طرف الحديث                                                               |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 410         | أن امرأة أتت النبي ﷺ فكلمته في شيء                                       |
| ٣٤.         | أنَّ امرأة من جهينة جاءت إلى النبي ﷺ فقالت: إن أمي نذرت أن تحج           |
| ٤٠٠         | إن أول الآيات خروجًا طلوع الشمس من مغربها                                |
| ٣٦٦         | أنت سيدنا وخيرنا وأحبنا إلى رسول الله ﷺ                                  |
| ۲۷٦         | أن جبريل أتى النبي ﷺ، فقال: يا رسول الله هذه خديجة قد أتت                |
| 401         | إن ربي غضب اليوم غضبًا لم يغضب قبلَه مثلَه                               |
| ۲٦٨         | إن رسول الله ﷺ مأت وهو عنهم راض                                          |
| و۲۹٤        | إن العبد المؤمن إذا كان في انقطاع من الدنيا وإقبال من الآخرة ٢٨٦         |
| و۲۱٤        | 7909                                                                     |
| و۱۱۸        | إنكم سترون ربكم كما ترون هذا القمر                                       |
| و۲۷۱        | إنكم ستلقون بعدي أثرة؛ فاصبروا حتى تلقوني على الحوض ١٥٢                  |
| 37          | إنكم لا تدعون أصمَّ ولا غائبًا إنما تدعون سمّيعًا بصيرًا                 |
| 104         | إن لُكل نبي حوضًا أ                                                      |
| 1+4         | إنما الأعمال بالنيات                                                     |
| و۲۷۱        | إنما الطاعة في المعروف                                                   |
| ۲۸۰         | أن النبي ﷺ بال فتوضأ ومسح على خفيه                                       |
| ٣٤.         | أن النبي ﷺ سمع رجلًا يقول: لبيك عن شبرمة                                 |
| 490         | إنه أوحي إلى أنكم تفتنون في قبوركم مثل أو قريبًا من فتنة المسيح الدجال . |
| و٨٠٤        | إن هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة . ٢٧٤   |
| ۸۹          | أن هرقل سأل عنها أبا سفيان بن حرب                                        |
| ه و۷۷       | إنه سيكون في أمتي كذابون ثلاثون كلهم يزعم أنه نبي ١١                     |
| <b>7</b> 88 | إنه سيكون في هذه الأمة قوم يعتدون في الطهور والدُّعاء                    |
| 177         | إنه لن يدخل الجنة إلا نفس مؤمنة                                          |
| 444         | إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير                                         |
| و۲۷٦        | إني خشيت على نفسي                                                        |
| 317         | إني رأيت الجنة فتناولت منها عنقودًا ولو أخذته لأكلتم منه ما بقيت الدنيا  |
| 104         | إني فَرَطْكم على الحوض                                                   |
| 470         | إنى لم أُومَرُ أن أُنَقِّبَ عن قلوب الناس، أو أشق بطونهم                 |

| الصفحة      | طرف الحديث<br>طرف الحديث                                                    |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| <b>Y</b> V0 | أُوثَق عُرَى الإيمان: الحب في الله والبغض في الله                           |
| ۱۸۰         | أول ما خلق الله القلم قال له: اكتب. قال: مَا أكتب؟                          |
| و۲۰۷        | الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر                     |
| و٩٩٩        | 7729 7209                                                                   |
| و٣٦٣        | الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة                                        |
|             | أي الناس أحب إليك؟ قال: عائشة                                               |
| 198         | أين الله؟ قالت: في السماء                                                   |
|             | (ب)                                                                         |
| 441         | باسمك ربِّ وضعت جنبي وبك أرفعه                                              |
| 414         | بايعنا على السمع والطاعة في مكرهنا وعسرنا ويسرنا وأثرة علينا                |
| 22          | بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله                               |
| 410         | بينًا أنا نائم رأيتني على قليب عليها دلوٌ فنزعت منها ما شاء الله            |
|             | بينما رجل يمشي بطريق وجد غصن شوك على الطريق، فأخره فشكر الله له             |
| ۳۱۰         | فغفر له                                                                     |
| ٣١٠         | بينما كلب يُطِيفُ بِرَكِيَّةٍ كاد يقتله العطش                               |
|             | (ث)                                                                         |
| 410         | نحاجت النار والجنة، فقالت النار: أوثرت بالمتكبرين والمتجبرين                |
| ۱۷٦         | نعرض الفتن على القلوب كالحصير عودًا عودًا                                   |
|             | (立)                                                                         |
| 419         | ئابت بن قيس بن شماس [في الجنة]                                              |
| و٥٧٧        | ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان                                            |
| <b>YV</b> • | ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم . |
| 127         | ئم يعرج الذين باتوا فيكم                                                    |
|             | (g)                                                                         |
| ۲۷۱         | جاء أهل نجران إلى النبي ﷺ فقالوا: ابعث لنا رجلًا أمينًا                     |
| ٣٤.         | جاءت امرأة من خَثْعَمَ عام حجة الوداع                                       |
| 1 • 9       | جاء الوليد بن المغيرة إلى النبي ﷺ فسمع القرآن                               |

| الصفحة | طرف الحديث<br>                                                        |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|
| ۲۸۰    | جعل رسول الله ﷺ ثلاثة أيام بلياليهن للمسافر                           |
| ١٨٢    | جف القلم بما أنت لاقي                                                 |
|        | <b>(</b> 2)                                                           |
| 450    | حديث أبي قتادة ﷺ في ضمان الدين عن الميت                               |
| ۹٧     | حديث ادعاء مسيلمة والأسود للنبوة                                      |
| ١٥٨    | حديث استخراج ذرية آدم من ظهره                                         |
| ۱٤٨    | حديث الإسراء                                                          |
| 144    | حديث أن آية الكرسي هي أعظم آية في كتاب الله                           |
| و٢٦٩   | حديث تسمية الملكين الَّذَّيْنِ يسألان المقبور: بـ«المنكر والنكير» ٢٠٣ |
| و۲٦٧   | حديث الحث على قتال الخُوارِج                                          |
| ٣٤٤    | حديث الدعاء للأموات عند زيارة القبور                                  |
| 277    | حديث الرجل الذي أمر أولاده أن يحرقوه إذا مات                          |
| ۳۱.    | حديث صاحب البطاقة                                                     |
| 444    | حديث صفة وضوئه ﷺ                                                      |
| 107    | حديث لا يدخل المؤمنون الجنة إلا بشفاعته ﷺ                             |
| 414    | الحسن والحسين [في الجنة]                                              |
| 727    | حفت الجنة بالمكاره، وحفت النار بالشهوات                               |
|        | ( <del>¿</del> )                                                      |
| ٣.٢    | خلق الله آدم وطوله ستون ذراعًا                                        |
| و۲۷۰   | خيار أئمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم، ويصلون عليكم وتصلون عليهم .٢٦٩    |
| TOV    | خيرُ أمتى القرن الذي بُعِثتُ فيه                                      |
| TOV    | خير الناس قرني ثم الذين يلونهم                                        |
| ۳۷٦    | خير نسائها مريم بنت عمران وخير نسائها خديجة بنت خويلد                 |
|        | (۵)                                                                   |
| ۲۸۰    | دعهما فإني أدخلتهما طاهرتين، فمسح عليهما                              |
|        | الدين النصيحة. قلنا: لمن؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين    |
| ۲٧٠    | وعامتهم                                                               |

| الصفحة      | طرف الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | (ἐ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 14.         | ذاك صريح الإيمانذاك صريح الإيمان المستعدد الإيمان المستعدد الإيمان المستعدد الإيمان المستعدد ال |
| ٣٤٨         | ذكر الرجلَ يطيل السفر أشْعَثَ أغَبَرَ يمدُ يديه إلى السماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|             | ()                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٤٧         | رأى ﷺ جبريل على صورته التي خُلِق عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 10+         | رُفِع ﷺ حتى سمع فيه صريف الأقلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | <b>(</b> )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 114         | الزيادة: هي النظر إلى وجه الله الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | (س)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>Y1</b> V | سباب المسلم فسوق وقتاله كفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 440         | سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: الإمام العادل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|             | (ص)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 201         | صلى النبي ﷺ إلى بيتِ المقدسِ ستةَ عشر أو سبعةَ عشر شهرًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۲٦         | صلِّ قائمًا؛ فإن لم تستطع فقاعدًا؛ فإن لم تستطع فعلى جنب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات ما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 405         | بينهن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 777         | صلوا على من قال: لا إله إلا الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | (ط)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 107         | طوله شهر وعرضه شهر [الحوض]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|             | (2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| و۲۷۱        | عشرة في الجنة: أبو بكر وعمر وعثمان وعلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>707</b>  | عكاشة بن محصن [في الجنة]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 414         | على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| و٢٦٩        | عليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| الصفحة    | طرف الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           | (ف)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 149       | فإذا أنا بموسى آخذ بقائمة من قوائم العرش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1+4       | فُضِّلتُ على الأنبياء بست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 277       | فضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٤٨       | فَكُرِبْتُ كُرْبَةً مَا كُرِبْتُ مِثْلَهُ قَطَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٣٤       | فلمة الملك إيعاد بالخير وتصديق بالحق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۳۸٤       | فَلْيُبَلِّغُ الشَّاهِدُ الغَائِبَ فَرُبُّ مُبَلِّغٍ أَوْعَى من سامِع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|           | (ق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 499       | القبر روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النيران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| و۲۳٤      | قدّر الله مقادير الخلق قبل أن يخلق السلموات والأرض٧١ و١٦٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۳۱       | قد فعلتقد نعلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 44        | قولوا: لا إله إلا الله، قالوا: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِمَةَ إِلَهُمَّا وَبَعِدًّا ﴾ [ص:٥]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|           | (些)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۸۷        | كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 277       | كان رسول الله ﷺ يقول: جئت أنا وأبو بكر وعمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| و۲۸۷      | كان فيمن كان قبلكم رجل قتل تسعة وتسعين نفسًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 448       | كان النبي ﷺ إذا فرغ من دفن الميت، وقف عليه وقال: استغفروا لأخيكم .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 78        | كان النبي على إذا قام من الليل يرفع بصره إلى السماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 777       | كان النبي ﷺ يترك الصلاة على من مات وعليه دين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 777       | كان النبي ﷺ يغير إذا طلع الفجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 450       | كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات، والأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 4.4       | كطرف العين، وكالبرق، وكالريح، وكالطير، وكأجاويد الخيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 4.4       | the final and the solution of the factor of the feet o |
|           | كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان حبيبتان إلى الرحمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>77</b> | كنمنان حقيقتان على النسان تقيلتان في الميزان حبيبتان إلى الرحمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | The state of the s |

## طرف الحديث الصفحة **(U)** لا أحد أحب إليه العذر من الله .... 17. لا أحصى ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك ..... 197 لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يسأل عن عمره فيما أفناه ..... لا تسبوا أصحابي ...... ٣٥٧ و٣٦٣ لا تفضلوا بين أنبياء الله .......لا تفضلوا بين أنبياء الله 98 لا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربها ..... 1+3 لا حول ولا قوة إلا بالله في إجابة المؤذن ..... 441 لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب ..... £ 4 + لا مانع لما أعطيت ولا معطى لما منعت ..... 377 لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده ........... ١٠٢ و٢٣٤ لا يتمنين أحدكم الموت لضر نزل به ..... 17. لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله إلا بإحدى 777 ..... لا يدخلُ النارَ أحدٌ ممن بايع تحت الشجرة ...... لا يزال يستجاب للعبد ما لم يدع بإثم أو قطيعة ..... **711** لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن ..... 404 لتتبع كل أمة ما كانت تعبد ...... ٣٧ لعل الله اطلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم ...... TOV لقد هممت أو أردت أن أرسل إلى أبي بكر وابنه فأعهد ..... 770 لكل نبى دعوة مستجابة، فتعجل كل نبى دعوته ...... لما خلق الله الجنة والنار أرسل جبريل إلى الجنة ...... 317 لو أن السموات السبع والأرضين السبع في كفة ولا إله إلا الله في كفة ..... 711 لو كان موسى حيًا ما وسعه إلا اتباعي ...... 94 لولا ألا تدافنوا لدعوت الله أن يُسمعكم من عذاب القبر ما أسمع ....... 444 ليس أحدّ يحاسب يوم القيامة إلا هلك ..... ليسأل أحدكم ربه حاجته كلها حتى يسأل شِسْعَ نَعْله إذا انقطع ..... 757 ليس منا من ضرب الخدود، أو شق الجيوب ....... 404

| الصفحة | طرف الحديث |
|--------|------------|
|--------|------------|

|             | (ዮ)                                                                                   |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 19.         | ما السمُوات السبع مع الكرسي إلا كحلقة ملقاة بأرض فلاة                                 |
| 214         | ما بال أقوام قالوا: كذا وكذا، لكني أصلي وأنام، وأصوم وأفطر                            |
| ٤٠٢         | ما بعث الله من نبيّ إلا أنذر قومه الأعور الكذاب                                       |
| ٣.٢         | ما بين منكبي الكافر مسيرة ثلاثة أيام للراكب المسرع                                    |
| ۲۷٦         | ا غِرْتُ على أحد من نساء النبي ﷺ ما غرت على خديجة وما رأيتها                          |
| ۸۸          | ا من الأنبياء نبي إلا أعطي ما مثلُه آمن عليه البشر                                    |
| ٣٠٦         | ما منكم من أحد إلا سيكلمه ربه ليس بينه وبينه ترجمان                                   |
|             | ا من مسلم يدعو بدعوة ليس فيها إثم ولا قطيعة رحم إلا أعطاه الله بها                    |
| <b>7</b> 8A | إحدى ثلاث                                                                             |
| 17.         | ما من مولود إلا يولد على الفطرة                                                       |
| و٢١٦        | ا من نفس منفوسة إلا وقد كتب الله مكانها من الجنة والنار١٦٣٠ و٣٢١                      |
| ۳۸۳         | شل ما بعثني الله به من الهدى والعلم، كمثل الغيث الكثير أصاب أرضًا                     |
| 470         | تروا أبا بكر فليصل بالناس                                                             |
| **          | روا بجنازة فأثنوا عُليها خيرًا، فقال النبي ﷺ: «وجبت»                                  |
| ۲1.         | ىم تضحكون؟                                                                            |
| ٤٠٤         | نْ أَتَى عَرَّافًا أَو كَاهِنًا فَصِدَقَه، فَقَد كَفُر بِمَا أَنْزِلُ عَلَى مَحَمَد ﷺ |
| ٤٠٤         | ن أتى عَرَّافًا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة                              |
| ٧٣          | ىن أحب أن يبسط له في رزَّقه وينسأ له في أثره                                          |
| 419         | ن أطاعني فقد أطاع الله ومن عصاني فقد عصى الله                                         |
| ٤٠٦         | ين اقتبسَ عِلمًا من النجومِ اقتبس شُغْبة من السحر زادَ ما زاد                         |
|             | ن بدل دینه فاقتلوهًن                                                                  |
| 201         | ن حلف على يَمِينِ صَبْرٍ يَقْتَطِعُ بها مالَ امرئ مسلم                                |
| 414         | ىن رأى من أميره شَيئًا يُكرهه فليصبر عليه                                             |
| <b>77</b> A | ن رأی منکم منکرًا فلیغیره بیده                                                        |
| 202         | ئن غشَّ فليسٰ مني                                                                     |
| 100         | ن قال حين يسمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة                                     |
| 451         | ومارس مما ومرام ما ومورد والمرام                                                      |

| الصفحة | طرف الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3 77   | من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | (ن)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۸۹     | ربي الله على رأسٍ أربعين سنة من عمره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|        | (本)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 118    | هل تضارُّون في القمر ليلة البدر؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 141    | هل وجدت في التوراة: ﴿وَعَصَىٰ عَادَمُ رَبِّكُمْ فَغُونَى﴾ [طه: ١٢١]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | (9)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 181    | واستيقظ وهو في المسجد الحرام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|        | واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| و۲۳٤   | كتبه الله لك ١٨٢ و ٣٢٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| وه۳۳   | واعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك ١٨٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|        | والله فُوق العرش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| و٤١٣   | والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 770    | والذي نفسي بيده لا تدخلون الجنة حتى تؤمنوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٠١    | والذي نفسي بيده ليوشكنَّ أن ينزل فيكم ابن مريم حكمًا مقسطًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 727    | وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلتُ كان كذا وكذا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۳۸۳    | وإن العالم ليستغفر له من في السموات ومن في الأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 4.4    | والحمد لله تملأ الميزان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| و٣٣٧   | والشر ليس إليك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٧٣     | ولا يزيد في العمر إلا البرولا يزيد في العمر إلا البر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|        | (ي)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| و۱۷۲   | يأتي الشيطانُ أحدكم فيقول: من خلق كذا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٠٣    | يأتي على القوم فيدعوهم فيؤمنون به [الدجال]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|        | يا رسول الله إن أمي توفيت وأنا غائب عنها، أينفعها شيء إنْ تصدقت به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 444    | عنها؟عنها المستعدد عنها المستعدد عنها عنها المستعدد المستعد |
| 100    | يا رسول الله هل نفعت أبا طالب بشيء؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرمًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| الصفحة<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | طرف الحديث                                                                    |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| و١٩٩                                           | يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك                                              |
| 445                                            | يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ نزلت في عذاب القبر |
| 90                                             | يحب الله ورسوله، ويُحبه الله ورُسوله                                          |
| <b>ሦ</b> ለሦ                                    | يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله                                                |
| و۸٥۲                                           | يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله                                         |
| ٣.٧                                            | يدنو أحدُكم من ربِّه حتى يضع كنَّفَه عليه                                     |
| وه٥٢                                           | يسجد ﷺ لُربه ويدعو ويستشفع فيقال له: ارفع رأسك                                |
| 104                                            | يشخب فيه ميزابان من الجنة [الحوض]                                             |
| 177                                            | يصلون لكم؛ فإن أصابوا فلكم ولهم                                               |
| 177                                            | يضحك الله إلى رجلين يقتل أحدهما الآخر يدخلان الجنة                            |
| ٥١                                             | يمين الله ملأى لا يغيضها نفقة                                                 |
| ٤٦                                             | ينزل ربنا إلى السماء الدنيا كل ليلة                                           |
| 97                                             | ينزل عيسى عَلِينَا في آخر الزمان                                              |
| 444                                            | يهود تعذب في قبورها                                                           |
| 107                                            | يوقف المؤمنون على قنطرة بين الجنة والنار                                      |

## مراجع التحقيق

- آداب الشافعي ومناقبه: ابن أبي حاتم، ت: عبد الغني عبد الخالق، مكتبة الخانجي، ط: الثالثة.
- الأباطيل والمناكير والصحاح والمشاهير: للجوزجاني، ت: د.عبد الرحمٰن الفريوائي، دار الصميعي، ط: الثالثة.
- الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية: لابن بطة (الرد على الجهمية)، ت: د. يوسف الوابل، دار الراية، ط: الثانية.
- الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية: لابن بطة (القدر)، ت: د. عثمان عبد الله الأثيوبي، دار الراية، ط: الثانية.
- إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر: الدمياطي، ت: أنس مهرة، دار الكتب العلمية، ط: الأولى.
  - إثبات عذاب القبر: للبيهقي، ت: د. شرف القضاة، دار الفرقان، ط: الثالثة.
- الأثر المشهور عن الإمام مالك في صفة الاستواء: د. عبد الرزاق العباد، ضمن الجامع للبحوث والرسائل، دار كنوز أشبيليا، ط: الأولى.
- اجتماع الجيوش الإسلامية: ابن القيم، ت: د. عواد المعتق، مكتبة الرشد، ط: الثالثة.
- الأحاديث المختارة: الضياء المقدسي، ت: د. عبد الملك بن دهيش، مكتبة النهضة الحديثة، ط: الأولى.
- أحكام القرآن: الشافعي، جمع البيهقي، ت: قاسم الشماعي الرفاعي، دار القلم، ط: الأولى.
  - إحياء علوم الدين: الغزالي، ت: سيد إبراهيم، دار الحديث، ط: الأولى.
    - الأدب المفرد: البخاري: ت: كمال الحوت، عالم الكتب، ط: الثانية.
    - الأذكار: النووي، ت: عبد القادر الأرناؤوط، دار الهدى، ط: الثالثة.

- الإرشاد في معرفة علماء الحديث: الخليلي، ت: محمد سعيد بن عمر إدريس، مكتبة الرشد، ط: الأولى.
- إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل: الألباني، المكتب الإسلامي، ط: الثانية.
  - الاستقامة: لابن تيمية، ت: محمد رشاد سالم، دار الفضيلة، ط: الأولى.
- الأسماء والصفات: للبيهقي، ت: محمد زاهد الكوثري، المكتبة الأزهرية للتراث، ط: الأولى.
- الإصابة في معرفة الصحابة: ابن حجر، ت: عادل أحمد وعلي معوض، دار الكتب العلمية، ط: الأولى.
  - أصول السنة: ابن أبي زمنين، ت: عبد الله البخاري، مكتبة الغرباء الأثرية.
  - أصول الفقه: ابن مفلح: ت: د. فهد السدحان، مكتبة العبيكان، ط: الأولى.
    - أضواء البيان: محمد الأمين الشنقيطي، دار عالم الفوائد، ط: الأولى.
      - الاعتقاد: البيهقي: ت: أحمد أبو العينين، دار الفضيلة، ط: الأولى.
    - إعلام الموقعين: ابن القيم: محمد محيى الدين عبد الحميد، دار الفكر.
- إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان: ابن القيم، ت: محمد الفقي، دار الكتب العلمية، ١٤٠٢هـ.
- اقتضاء الصراط المستقيم: ابن تيمية، ت: د. ناصر العقل، وزارة الشؤون الإسلامية، السعودية، ط: السابعة.
- الإقناع لطالب الانتفاع: الحجاوي، ت: د. عبد المحسن التركي، بالتعاون مع دار هجر.
- إنباء الغمر بأبناء العمر: ابن حجر، إشراف: د. محمد عبد المعيد خان، دائرة المعارف العثمانية، تصوير دار الكتب العلمية، ط: الثانية.
- الأنساب: السمعاني، ت: عبد الرحمٰن المعلمي وجماعة، دائرة المعارف العثمانية، تصوير: دار الفاروق الحديثة للطباعة والنشر.
  - أهوال القبور: ابن رجب، دار الهجرة، ط: الثانية.
- إيضاح الدلالة في عموم الرسالة للثقلين: ابن تيمية، ضمن مجموع الفتاوى، المجلد ١٩١٩، ت: ابن قاسم، دار عالم الكتب، ١٤١٢هـ.
  - الإيمان: العدني، ت: حمد الحربي، الدار السلفية في الكويت.

- الإيمان الكبير: ابن تيمية، ضمن مجموع الفتاوى، المجلد ٧، ت: ابن قاسم، دار عالم الكتب، ١٤١٢هـ.
- البحر الزخار: البزار، ت: محفوظ الرحمٰن زين الله، مكتبة العلوم والحكم، ط: الأولى.
  - البحر المحيط: أبو حيان، إحياء التراث العربي، ط: الثانية.
- بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع: الكاساني، ت: محمد عدنان بن ياسين، دار إحياء التراث العربي، ط: الثانية.
- بدائع الفوائد: ابن القيم، ت: علي بن محمد العمران، دار عالم الفوائد، ط: الأولى.
  - البداية والنهاية: ابن كثير، ت: عبد الله التركي، دار هجر، ط: الأولى.
- بغية المرتاد: ابن تيمية، ت: د. موسى الدويش، مكتبة العلوم والحكم، ط: الثالثة.
- بيان تلبيس الجهمية: ابن تيمية، ت: جماعة من الباحثين، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ط: الأولى.
  - تاريخ الأمم والملوك: ابن جرير الطبري، دار الكتب العلمية، ط: الثالثة.
- تاريخ بغداد: الخطيب البغدادي، ت: بشار عواد، دار الغرب الإسلامي، ط: الأولى.
- تاريخ دمشق: ابن عساكر، ت: عمر بن غرامة العمري، دار الفكر، ط: الأولى.
  - التبيان في إعراب القرآن: العكبري، بيت الأفكار الدولية، ط: الأولى.
- التحفة العراقية في الأعمال القلبية: ابن تيمية، ضمن مجموع الفتاوى، المجلد ١٤١٠ ت: ابن قاسم، دار عالم الكتب، ١٤١٢هـ.
- التذكرة بأحوال الموتى وأمور الآخرة: القرطبي، ت: د. الصادق بن محمد، مكتبة المنهاج، ط: الثانية.
- تفسير البغوي: (معالم التنزيل)، ت: محمد النمر، وصاحبيه، دار طيبة، ط: الثانية.
- تفسير القرآن العظيم: ابن كثير، ت: سامي السلامة، دار طيبة، الإصدار الثاني، ط: الأولى.



- تقريب التهذيب: ابن حجر، ت: صغير أحمد شاغف، دار العاصمة، ط: الأولى.
- التلخيص الحبير: ابن حجر، ت: د. محمد الثاني بن عمر، دار أضواء السلف، ط: الأولى.
  - التمهيد: ابن عبد البر، وزارة الأوقاف المغربية، ١٣٨٧هـ.
- التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع: الملطي، ت: يمان المياديني، رمادي للنشر، ط: الأولى.
- تنقيح التحقيق في أحاديث التعليق: ابن عبد الهادي، ت: سامي جاد لله، وعبد العزيز الخباني، دار أضواء السلف، ط: الأولى.
  - تهذيب الآثار: ابن جرير الطبري، ت: محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي.
- تهذيب التهذيب: ابن حجر، ت: إبراهيم الزيبق وعادل مرشد، مؤسسة الرسالة، ط: الأولى.
- تهذيب اللغة: الأزهري، ت: عبد السلام هارون وآخرين، الدار المصرية للتأليف والترجمة، ١٣٨٤ه.
- تهذيب سنن أبي داود: لابن القيم، ت: أحمد شاكر ومحمد حامد الفقي، دار المعرفة، ١٤٠٠ه.
  - التوحيد: ابن خزيمة، ت: محمد خليل هراس، دار الكتب العلمية، ١٤١٢هـ.
- التيسير في القراءات السبع: لأبي عمرو الداني، أوتويترتزل، دار الكتاب العربي، ط: الثالثة.
- تفسير الطبري ـ جامع البيان ـ : ابن جرير، ت: د. عبد الله التركي، دار هجر، ط: الأولى.
  - جامع بيان العلم وفضله: ابن عبد البر، إدارة الطباعة المنيرية.
- جامع العلوم والحكم: لابن رجب، ت: طارق بن عوض الله، دار ابن الجوزي، ط: الثانية.
- الجامع الكبير: الترمذي: ت، د. بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، ط: الثانية.
- الجامع لأحكام القرآن: القرطبي، ت: د. عبد الله التركي، مؤسسة الرسالة، ط: الأولى.
  - جلاء الأفهام: لابن القيم، ت: زائد النشيري، دار عالم الفوائد، ط: الأولى.

- جواب أهل العلم والإيمان: ابن تيمية، ضمن مجموع الفتاوى، المجلد ١٧، ت: ابن قاسم، دار عالم الكتب، ١٤١٢هـ.
- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح: ابن تيمية، ت: د. علي الألمعي وصاحبيه، دار الفضيلة، ط: الأولى.
- الجواب الكافي: ابن القيم، ت: قاسم الشماعي الرفاعي، دار القلم، ط: الأولى.
- الجواهر المضية في طبقات الحنفية: القرشي، ت: عبد الفتاح الحلو، دار هجر.
  - حادي الأرواح: ابن القيم، ت: زائد النشيري، دار عالم الفوائد، ط: الأولى.
    - حلية الأولياء: أبو نعيم الأصفهاني، مطبعة السعادة، ط: الأولى.
- الحيدة: عبد العزيز الكناني، ت: إسماعيل الأنصاري، دار عمار، ط: الأولى.
  - الخصائص الكبرى: السيوطى، دار الكتب العلمية، ط: الأولى.
- خصائص المصطفى بين الغلو والجفاء: د. الصادق بن محمد، دار المنهاج، ط: الأولى.
- خلاصة الأحكام في مهمات السنن وقواعد الإسلام: النووي، ت: حسين الجمل، مؤسسة الرسالة، ط: الأولى.
  - الدر المنثور في التفسير بالمأثور: السيوطي، دار الفكر.
- درء تعارض العقل والنقل: ابن تيمية، ت: د. محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.
- دعاوى المناوئين لشيخ الإسلام ابن تيمية: د. عبد الله الغصن، دار ابن الجوزي، ط: الأولى.
- دفع إيهام الاضطراب عن آي الكتاب: محمد الأمين الشنقيطي، دار عالم الفوائد، ط: الأولى.
- دلائل النبوة: البيهقي، ت: د. عبد المعطي قلعجي، دار الكتب العلمية، ط: الأولى.
  - ديوان بشار بن برد: شرح: حسين حموي، دار الجيل، ١٩٩٦م.
- ذكر محنة الإمام أحمد: حنبل بن إسحاق، ت: د. محمد نغش، مطبعة سعدى وشندى، ط: الثانية.
  - ذم التأويل: لابن قدامة، ت: بدر البدر، الدار السلفية، ط: الأولى.

- الرؤية: الدارقطني، ت: إبراهيم العلي وأحمد الرفاعي، مكتبة المنار، ، ط: الأولى.
  - الرد على الجهمية: الدارمي، ت: بدر البدر، دار ابن الأثير، ط: الثانية.
- الرد على المنطقيين: ابن تيمية، ت: عبد الصمد شرف الدين، مؤسسة الريان، ط: الأولى.
- الرد على من قال بفناء الجنة والنار: ابن تيمية، ت: د. محمد السمهري، دار بلنسية، ط: الأولى.
  - الرسالة: الشافعي، ت: أحمد محمد شاكر، تصوير: المكتبة العلمية.
- الرسالة الصفدية: ابن تيمية، ت: سيد الجليمي، وأيمن الدمشقي، دار أضواء السلف، ط: الأولى.
- رسالة في علم الظاهر والباطن: ابن تيمية، ضمن مجموع الفتاوى، المجلد ١٣، ت: ابن قاسم، دار عالم الكتب، ١٤١٢هـ.
- رفع الملام عن الأئمة الأعلام: ابن تيمية، ضمن مجموع الفتاوى، المجلد ٢٠، ت: ابن قاسم، دار عالم الكتب، ١٤١٢ه.
  - الروح: ابن القيم، ت: د. السيد الجميلي، دار الكتب العربي، ط: السادسة.
- روضة المحبين: ابن القيم، ت: عبد الرزاق المهدي، دار الصميعي، ط: الأولى.
- روضة الناظر وجنة المناظر: ابن قدامة، ت: د. عبد الكريم النملة، مكتبة الرشد، ط: الرابعة.
- رياض الصالحين: النووي، ت: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، ط: السابعة عشر.
- زاد المستقنع في اختصار المقنع: الحجاوي، ت: عبد الرحمٰن العسكر، دار الوطن للنشر، ط: الأولى.
- زاد المسير في علم التفسير: ابن الجوزي، ت: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، ط: الأولى.
- زاد المعاد: ابن القيم، ت: شعيب الأرنؤوط وعبد القادر الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، ط: الخامسة والعشرون.
  - السلسلة الصحيحة: الألباني، مكتبة المعارف، ١٤١٥هـ.

- السلسلة الضعيفة: الألباني، مكتبة المعارف، ط: الطبعة الأولى للطبعة الجديدة.
  - السنة: ابن أبي عاصم، ت: الألباني، المكتب الإسلامي، ط: الثالثة.
- السنة: عبد الله بن أحمد، ت: د. محمد بن سعيد القحطاني، رمادي للنشر ط: الثانية.
  - سنن ابن ماجه: ت: بشار عواد معروف، دار الجيل، ط: الأولى.
    - سنن أبي داود: دار ابن حزم، ط: الأولى.
- سنن الدارقطني: الدارقطني، ت: شعيب الأرنؤوط وجماعة، مؤسسة الرسالة، ط: الأولى.
  - سنن الدارمي: ت: د. مصطفى البغا، دار القلم، ط: الثانية.
  - السنن الكبرى: البيهقي، دائرة المعارف العثمانية، تصوير دار المعرفة.
- السنن الكبرى: النسائي، د. عبد الغفار البنداري وسيد كسروي، دار الكتب العلمية، ط: الأولى.
  - سنن النسائي: ت: مكتب تحقيق التراث الإسلامي، دار المعرفة، ط: الأولى.
- سير أعلام النبلاء: الذهبي، ت: شعيب الأرناؤوط وجماعة، مؤسسة الرسالة، ط: الثامنة.
- شذرات الذهب في أخبار من ذهب: ابن العماد الحنبلي، ت: محمد الأرناؤوط، دار ابن كثير، ط: الأولى.
- شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام: الحلي، ت: صادق الشيرازي، مؤسسة الوفاء.
- شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك: ت: د. محمود مصطفى، دار إحياء التراث العربى، ط: الأولى.
- شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة: اللالكائي، ت: أحمد بن سعد الغامدي، دار طيبة، ط: السابعة.
- شرح الرسالة التدمرية: عبد الرحمٰن البراك، ت: سليمان الغصن، كنوز أشبيليا، ط: الأولى.
- شرح الرضي على الكافية: الأسترباذي، ت: يوسف حسن عمر، دار الفكر العربي القاهرة.

- شرح السنة: البغوي، ت: زهير الشاويش وشعيب الأرنؤوط، المكتب الإسلامي، ط: الأولى.
- شرح العقيدة الطحاوية: ابن أبي العز، ت: د. عبد الله التركي وشعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط: الثالثة.
- شرح حديث النزول: ابن تيمية، ت: د. محمد الخميس، دار العاصمة، ط: الثانية.
- شرح مشكل الآثار: الطحاوي، ت: شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط: الأولى.
- شرف أصحاب الحديث: الخطيب البغدادي، ت: محمد سعيد خطيب، دار إحياء السنة النبوية.
- الشريعة: الآجري، ت: محمد بن الحسن إسماعيل، دار الكتب العلمية، ط: الأولى.
  - شفاء العليل: ابن القيم، ت: السيد محمد النعساني، دار الفكر، ١٤٠٩هـ.
- صحبح ابن حبان بترتیب ابن بلبان: ت: شعیب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة،
   ط: الثالثة.
  - صحيح ابن خزيمة: ت: محمد الأعظمى، المكتب الإسلامى، ط: الثانية.
  - صحيح البخاري: عناية: محمد زهير الناصر، دار طوق النجاة، ط: الأولى.
    - صحيح مسلم: ت: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الصميعي، ط: الأولى.
- الصواعق المرسلة: ابن القيم، ت: د. علي الدخيل الله، دار العاصمة، ط: الثالثة.
- طبقات الحنابلة: ابن أبي يعلى، ت: د. عبد الرحمٰن العثيمين، دارة الملك عبد العزيز، ط: الأولى.
  - طريق الهجرتين وباب السعادتين: ابن القيم، دار الوطن للنشر والإعلام.
- الضعفاء الكبير: العقيلي، ت: عبد المعطي قلعجي، دار الكتب العلمية، ط: الثانية.
- العبودية: ابن تيمية، ضمن مجموع الفتاوى، المجلد ١٠ ت: ابن قاسم، دار عالم الكتب، ١٤١٢هـ.

- عقيدة السلف أصحاب الحديث: للصابوني، ت: بدر البدر، مكتبة الغرباء الأثرية، ط: الثانية.
- العقيدة الطحاوية: الطحاوي، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، ١٤٠٤هـ.
- العقيدة الواسطية: ابن تيمية \_ ضمن شرحها: توضيح مقاصد الواسطية \_: للشيخ عبد الرحمٰن البراك، ت: عبد الرحمٰن السديس، دار التدمرية، ط: الأولى.
- العلل: ابن أبي حاتم، ت: فريق من الباحثين بإشراف وعناية د. سعد الحميد ود. خالد الجريسي، ط: الأولى.
- علل الترمذي الكبير: ترتيب أبي طالب القاضي، ت: صبحي السامري وصاحبيه، عالم الكتب، ط: الأولى.
- العلل الواردة في الحديث النبوي: الدارقطني، ت: محفوظ الرحمٰن زين الله، دار طيبة، ط: الأولى.
- العلو للعلى الغفار: الذهبي، ت: د. عبد الله البراك، دار الوطن، ط: الأولى.
- غاية السول في خصائص الرسول: ابن الملقن، ت: عبد الله بحر الدين، دار البشائر.
- فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء: جمع: أحمد الدويش، دار العاصمة، ط: الثالثة.
  - فتح الباري: ابن حجر، ت: ابن باز، المطبعة السلفية. ط: الأولى.
- فتح المغيث: السخاوي، ت: د. عبد الكريم الخضير ود. محمد الفهيد، دار المنهاج، ط: الأولى.
- الفتوى الحموية الكبرى: ابن تيمية، ت: حمد التويجري، دار الصميعي، ط: الأولى.
  - الفتوحات المكية على الأذكار النواوية: ابن علان، دار إحياء التراث العربي.
- الفرقان بين أولياء الرحمٰن وأولياء الشيطان: ابن تيمية، ضمن مجموع الفتاوى، المجلد ١١، ت: ابن قاسم، دار عالم الكتب، ١٤١٢هـ.
- الفصل في الملل والأهواء والنحل: ابن حزم، ت: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، ط: الأولى.
- فضائح الباطنية: الغزالي، ت: عبد الرحمٰن بدوي، مؤسسة الكتب الثقافية بالكويت.

- فيض القدير: المناوي، أحمد عبد السلام، دار الكتب العلمية، ط: الأولى.
- القاموس المحيط: الفيروزآبادي، ت: مكتب تحقيق التراث بمؤسسة الرسالة، مؤسسة الرسالة،
  - قدم العالم وتسلل الحوادث: كاملة الكواري، دار أسامة.
- قطف الأزهار المتناثرة في الأخبار المتواترة: للسيوطي، ت: خليل الميس، المكتب الإسلامي، ط: الأولى.
- الكافية الشافية: ابن القيم، ت: محمد العريفي وجماعة، دار عالم الفوائد، ط: الأولى.
- الكامل في ضعفاء الرجال: لابن عدي، ت: عادل عبد الموجود، وعلي معوض، دار الكتب العلمية، ط: الأولى.
  - الكبائر: الذهبي، ت: مشهور حسن آل سلمان، مكتبة الفرقان، ط: الثانية.
- كتاب التوحيد: محمد بن عبد الوهاب، \_ ضمن مجموع مؤلفاته ورسائله \_ دار القاسم، ط: الأولى.
- كتاب القدر: الفريابي، ت: عبد الله المنصور، دار أضواء السلف، ط: الأولى.
- الكشاف: الزمخشري، ت: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، ط: الأولى.
- لسان الميزان: ابن حجر، ت: محمد المرعشلي وجماعة، دار إحياء التراث العربي، ط: الأولى.
- المبسوط في فقه الإمامية: الطوسي، ت: محمد تقي الكشفي، المكتبة المرتضوية.
- مجالس مع فضيلة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي: أحمد الشنقيطي، مكتب الشؤون الفنية بالكويت، ط: الأولى.
- مجموع الفتاوى: ابن تيمية، ت: عبد الرحمٰن بن قاسم وابنه محمد، دار عالم الكتب، ١٤١٢هـ.
- مختصر الصواعق المرسلة: ابن الموصلي، ت: د. الحسن العلوي، دار أضواء السلف، ط: الأولى.
- مختصر المؤمل في الرد إلى الأمر الأول: أبو شامة المقدسي، ت: صلاح الدين مقبول أحمد، دار غراس، ط: الثانية.

- مختصر سنن أبي داود: المنذري، ت: أحمد شاكر ومحمد حامد الفقي، دار المعرفة، ١٤٠٠ه.
- المختصر المفيد في بيان دلائل أقسام التوحيد: د. عبد الرزاق العباد، ضمن الجامع للبحوث والرسائل، دار كنوز أشبيليا، ط: الأولى.
- مدارج السالكين: ابن القيم، ت: محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، ط: الأولى.
- المستدرك على الصحيحين: الحاكم، ت: جماعة من العلماء، دار المعارف النظامية في حيدرآباد الدكن، تصوير دار الفكر، ١٣٩٨هـ.
- مسئد أبي داود الطيالسي: ت: د. محمد بن عبد المحسن التركي، دار هجر، ط: الأولى.
- مسند الإمام أحمد: ت: شعيب الأرناؤوط وجماعة، مؤسسة الرسالة، ط: الأولى.
  - مسند الشاميين: الطبراني، ت: حمدي السلفي، مؤسسة الرسالة، ط: الثانية.
- مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجه: البوصيري، ت: د. عوض الشهري، عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، ط: الأولى.
- المصنف: أبو بكر بن أبي شيبة، ت: محمد عوامة، شركة دار القبلة، ط: الأولى.
- المصنف: عبد الرزاق الصنعاني، ت: حبيب الرحمٰن الأعظمي، المكتب الإسلامي، ط: الثانية.
- المعجم الأوسط: الطبراني ت: طارق بن عوض الله وعبد المحسن الحسيني، دار الحرمين، ط: الأولى.
- المعجم الكبير: الطبراني، ت: حمدي السلفي، دار إحياء التراث الإسلامي، ط: الثانية.
- المغني عن حمل الأسفار في الأسفار: العراقي، بهامش إحياء علوم الدين، ت: سيد إبراهيم، دار الحديث، ط: الأولى.
- مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: ابن هشام، ت: محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، ١٤٢٧ه.
  - مفتاح دار السعادة: ابن القيم، مكتبة الرياض الحديثة.

- المقاصد الحسنة: السخاوي، ت: محمد الخشت، دار الكتاب العربي، ط: الثانية.
- مقالات الإسلاميين: الأشعري، ت: هلموت ريتر، دار النشر فرانز شتاينر، ط: الثالثة.
- مقدمة في أصول التفسير: ابن تيمية، ضمن شرحها: مساعد الطيار، دار ابن الجوزي، ط: الثانية.
- الملل والنحل: الشهرستاني، ت: السعيد المندوه، مؤسسة الكتب الثقافية، ط: الأولى.
- مناظرة الواسطية: ابن تيمية، ضمن مجموع الفتاوى، المجلد ٣، ت: ابن قاسم، دار عالم الكتب، ١٤١٢هـ.
- مناقب الإمام أحمد: ابن الجوزي، ت: د. عبد الله التركي، دار هجر، ط: الثانية.
- منهاج السنة النبوية: ابن تيمية، ت: محمد رشاد سالم، دار الكتاب الإسلامي، ط: الأولى.
- المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج: النووي، ت: خليل شيحا، دار المعرفة، ط: الرابعة.
- المهذب في اختصار السنن الكبير: للذهبي، إشراف: ياسر بن إبراهيم، دار الوطن، ط: الأولى.
- الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة: إشراف: د. مانع الجهني، ط: الثالثة.
- موقف ابن تيمية من الأشاعرة: د. عبد الرحمٰن المحمود، مكتبة الرشد، ط: الأولى.
- النبوات: ابن تيمية، ت: د. عبد العزيز الطويان، دار أضواء السلف، ط: الأولى.
- نخبة الفكر: ابن حجر: ضمن شرحه نزهة النظر، ت: نور الدين عتر، دار الخير، ط: الأولى.
- نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر: ابن حجر، ت: نور الدين عتر، دار الخير، ط: الأولى.

- النشر في القراءات العشر: لابن الجزري، ت: على محمد الضباع، المكتبة التجارية الكبرى.
- نصب الراية: الزيلعي، ت: إدارة المجلس العلمي، تصوير مكتبة الرياض الحديثة، ط: الثانية.
- نظم المتناثر من الحديث المتواتر: محمد بن جعفر الكتاني، دار الكتب العلمية، ط: الثانية.
- نقض عثمان بن سعيد على المريسي الجهمي العنيد: ت: منصور السماري، أضواء السلف، ط: الأولى.
- النهاية في غريب الحديث والأثر: ابن الأثير، ت: طاهر الزاوي ومحمود الطناحي، دار الفكر، ١٣٩٩هـ.
- الوابل الصيب: ابن القيم، ت: عبد الرحمٰن بن حسن بن قائد، دار عالم الفوائد، ط: الأولى.
- وجيز الكلام في الذيل على دول الإسلام: السخاوي، ت: بشار عواد وصاحبيه، مؤسسة الرسالة، ط: الأولى.
  - وفيات الأعيان: ابن خلكان، د. إحسان عباس، دار الثقافة.

## الفهرس التفصيلي

| 424 | الموضوع                                                             |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| ٥   | مقدمة المعد وطريقة العمل في إخراج الشرح                             |
| ٩   | ترجمة الإمام الطحاوي                                                |
| 11  | ترجمة الشيخ البراك                                                  |
| ۱۷  | مقدمة الشارحمقدمة الشارح                                            |
| ۱۷  | ميزة المختصرات                                                      |
| ١٨  | يطلق الاعتقاد ويراد به: عقد القلب، والشيء المعتقَد                  |
|     | استدراك الشارح على الطحاوي في قوله: «على مذهب فقهاء الملة أبي       |
| ١٨  | حنيفة »                                                             |
| ١٨  | غلب على تعبير كثير من أهل العلم إطلاق أصول الدين على مسائل الاعتقاد |
| 19  | مسائل أصول الدين نوعان: علمية وعملية، ولكل قسم أصول وفروع           |
| 41  | التوحيد: الإيمان بأن الله واحد في ربوبيته وإلهيته وأسمائه وصفاته    |
| 41  | التوحيد اعتقاد العبد وفعله، والوحدانية صفة الرب تعالى               |
| 22  | التوحيد بكل معانيه هو أصل دين الرسل من أولهم إلى آخرهم              |
| 24  | التوحيد هو أول واجب على المكلف                                      |
| 24  | أقوال المتكلمين في أول واجب على المكلف                              |
| 4 ٤ | الآية التي تقطع عروق شجرة الشرك من القلب                            |
| 41  | من أهل السنّة من يقسّم التوحيد ثلاثة أقسام ومنهم من يجعلها قسمين    |
| 41  | معنى توحيد الربوبيةمعنى توحيد الربوبية                              |
| 41  | معنى توحيد الإلهية                                                  |
| 41  | معنى توحيد الأسماء والصفات                                          |
| ۲۷  | تقسيم التوحيد مستمد من استقراء النصوص                               |
| ۲۸  | هل لتقسيم التوحيد ثمرة؟                                             |

| بفحة | الموضوع الم                                                         |
|------|---------------------------------------------------------------------|
| 44   | تقسيم المبتدعة للتوحيد                                              |
| ٣.   | نفي المثل عن الله تعالىنفي المثل عن الله تعالى                      |
| ٣.   | زعم المعطلة أن إثبات الصفات تشبيه ورد أهل السنّة عليهم              |
| 44   | نفي العجز عن الله تعالىنفي الله تعالى                               |
| 44   | كل ما جاء في صفات الكمال من النفي فهو متضمن لإثبات كمال ضده         |
| 37   | المعطلة يصفون الله بالنفي المحض                                     |
| ٣٦   | الذكر باللفظ المفرد أو النَّضمير ذكر مبتدع                          |
| ٣٧   | معنى لا إلٰه إلا الله                                               |
| 44   | إثبات دوام الرب تعالى أزلًا وأبدًا                                  |
| 44   | القديم والدائم ليسا من الأسماء الحسني                               |
| ٤١   | إثباتُ الإرادةُ لله تعالى                                           |
| ٤١   | الإرادة المضافة لله نوعان: كونية وشرعية                             |
| ٤٢   | الفرق بين الإرادة الكونية والشرعية                                  |
| ٤٢   | الإرادة الشرعية لا تفسّر بالمشيئة                                   |
| 24   | الإذن والقضاء والتحريم والبعث والإرسال نوعان: كوني وشرعي            |
| 24   | المعتزلة ينفون الإرادة الكونية                                      |
| ٤٥   | تنزيه الله عن الإحاطة به                                            |
| ٤٥   | مقولة: «كل ما خطر ببالك فالله بخلاف ذلك» مبتدعة مجملة               |
| ٤٦   | كيفية ذات الرب وكيفية صفاته لا سبيل للعباد لمعرفتها                 |
| ٤٧   | تنزيه الله عن مشابهة خلقه                                           |
| ٤٧   | ترجيح الشارح لفظه: «لا يشبه الأنام» على «لا يشبهه الأنام»           |
|      | التمثيل الذي يجب نفيه عن الله نوعان: تمثيل الخالق بالمخلوق والمخلوق |
| ٤٧   | بالخالق                                                             |
| ٤٩   | إثبات الحياة والقيومية لله تعالى بيسمين                             |
| ٤٩   | القيوم ورد في ثلاثة مواضع مقرونًا بالحي                             |
| ٤٩   | معنى القيّوم                                                        |
| ٥ ٠  | قال ابن القيم: الحي القيوم يتضمنان جميع الصفات                      |
| 01   | خلق الله الخلُّق من غير حاجة إليهم                                  |
| 01   | رزقه تعالى لجميع عباده بلا كلفة ولا مشقة                            |

| بفحة | الموضوع                                                                         |
|------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢   | ننزيه الله تعالى عن الخوف                                                       |
| ٥٢   | ببعث الله الأولين والآخرين بلا مشقة                                             |
| ٥٢   | يُس في الأشياء بالنسبة إلى قدرة الله هين وأهون                                  |
| ۲٥   | معنى قُوله تعالى: ﴿وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهُ﴾                                    |
| ٤٥   | إثبات الكمال المطلق لله أزلًا وأبدًا                                            |
| ٤٥   | ما زال ولا يزال: فعلان يدلان على الاستمرار والدوام                              |
| ٥٥   | كان في مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ تفيد الاستمرار |
| ٥٦   | صفاتً الله نوعًان: ذاتيَّة وفعُلية                                              |
| ٥٦   | ضابط الذاتية والفعلية                                                           |
| ٥٦   | الكلام والخلق والرّزق صفات ذاتية فعلية                                          |
| ٥٧   | الجهمية والمعتزلة نفوا كل الصفات ولم يثبتوا إلا ذاتًا مجردة                     |
| ٥٧   | الكُلابية نفوا الصفات الفعلية                                                   |
| ٥٧   | الأشاعرة نفوا كثيرًا من الصفات الذاتية والفعلية                                 |
| ٥٧   | الأفعال الاختيارية هي المتعلقة بالمشيئة                                         |
| ٥٧   | شبهة نفاة الأفعال الآختيارية قولهم: إن الله منزّه عن حلول الحوادث               |
| ٥٧   | «حلول الحوادث» لفظ محدث مجمل يحتمل حقًا وباطلًا                                 |
| ٥٨   | الكلابية أثبتوا الأفعال ونفوا تعلق المشيئة بها                                  |
| ٥٨   | الفعل عند الجهمية والمعتزلة والأشاعرة هو نفس المفعول                            |
| ٥٨   | الحقّ المعقول أن الأمور ثلاثة: فعل وفاعل ومفعول                                 |
| ٥٨   | الجهمية والمعتزلة ومن تبعهم قالوا بامتناع حوادث لا أول لها                      |
|      | من قال: إن دوام الحوادث ممتنع والرب لم يزل قادرًا عليها فقد جمع بين             |
| ٥٩   | النقيضينا                                                                       |
| ٥٩   | ني تسلسل المخلوقات ثلاثة مذاهب                                                  |
| ٥٩   | الجهمية قالوا بامتناع دوام الحوادث في الماضي والمستقبل                          |
| 09   | جمهور المتكلمين قالوا بأمتناع الحوادث في الماضي وجوازه في المستقبل              |
| ٥٩   | الحق هو جواز دوام الحوادث في الماضي والمستقبل                                   |
| ٦.   | القول بإمكان دوام الحوادث في الماضي لا يستلزم مُحذورًا                          |
|      | بجب على المسلم أن يؤمن بأن الله تعالى لم يزل على كل شيء قديرًا وأنه             |
| ٦.   | فعّال لما يريد                                                                  |

| بفحة<br>— | <u>الموضوع</u>                                                            |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------|
| ٦.        | ألجأ أهل السنّة للكلام في مسألة التسلسل أهل الكلام حين تكلموا بالباطل     |
| 71        | وصف الله بالخالق والبارئ قبل خلقه للخلق                                   |
| ٦٢        | بحتمل أن الطحاوي يمنع التسلسل في الماضي                                   |
| ٦٢        | القول بامتناع تسلسل الحوادث في الماضي قول منكر                            |
|           | هل المخلوقات لم تزل فعلًا أو يمكن دوامها وتسلسلها في الماضي لكنه لم       |
| ٦٢        | يقع؟                                                                      |
| ٦٣        | ربات كمال قدرته وغناه تعالى وفقر خلقه إليه                                |
| ٦٣        | كل الموجودات وجدت بمشيئته وقدرته تعالى                                    |
| ٦٣        | -<br>المعتزلة يخرجون أفعال العباد عن قدرة الله ومشيئته                    |
| ٦٤        | الغنى التام المطلق من لوازم ذات الرب والفقر من لوازم المخلوق              |
| 77        | إثبات صفاته تعالى ونفي مماثلته للمخلوقات                                  |
|           | مذهب أهل السنّة يقوم على «إثبات ما أثبته الله لنفسه أو أثبته رسوله على من |
| ٦٦        | غير تحريف ولا تعطيل، ولا تكييف ولا تمثيل»                                 |
|           | ركائز المذهب الحق في الصفات: إثبات صفات الكمال لله تعالى، ونفي            |
| ٦٦        | مماثلته للمخلوقات، ونفي العلم بالكيفية                                    |
|           | أنسب وأقرب أقوال أهل التفسير واللغة في الكاف في قوله تعالى: ﴿لَيْسَ       |
| ٦٦        | كَمِثْلِهِۦ﴾ أنها صلة _ زائدة _ للتوكيد                                   |
| ٦٧        | السميع البصير اسمان من الأسماء الحسنى ويتضمنان صفة السمع والبصر           |
| ٦٨        | الخَلْقُ يستلزم العلم                                                     |
|           | الأدلة على إثبات علم الله كثيرة في الكتاب والسنّة وهي صفة دلّ عليها العقل |
|           | والسمع                                                                    |
|           | الله تعالى يعلم ما لا يكون لو كان كيف يكون                                |
|           | الجهمية ينفون الأسماء والصفات                                             |
| 79        | المعتزلة أثبتوا الأسماء ونفوا الصفات                                      |
| 79        | علم الله تعالى أزلي لا يتجدد                                              |
|           | ما جاء في القرآن مما قد يفهم منه تجدد العلم فالمراد به علمه تعالى بالشيء  |
| ٧.        | مو جو دًا                                                                 |

| الصفحة | الموضوع |
|--------|---------|
|        |         |

|    | لله لا يحاسب العباد بموجب علمه قبل خلقهم بل يجزيهم على ما وقع منهم        |
|----|---------------------------------------------------------------------------|
| ٧٠ | بالفعل                                                                    |
|    | لول النبي ﷺ: «قدر الله مقادير الخلق» كلمة قصيرة لكن مفهومها واسع جدًا     |
| ٧١ | لا نحيط به لكن نفهمه إجمالًا                                              |
| ٧٢ | لأجل يطلق على نهاية المدة المقدرة أو على نفس المدة كلها                   |
| ٧٢ | لمعتزلة يقولون: إن المقتول قد قطع عليه القاتل أجله                        |
| ٧٢ | نال أهل السنّة: المقتول ميت بأجله والآجال جعل الله لانقضائها أسبابًا      |
| ٧٣ | الت النصوص أن لطول العمر وقصره أسبابًا: كونية وشرعية                      |
| ٧٣ | عض أهل البدع زعم أن الدعاء لا فائدة منه!                                  |
| ٧٣ | من أنكر فائدة الدعاء بني قوله على عدم تأثير الأسباب في مسبباتها           |
| ٧٥ | رجوب الإيمان بالشرع والقدر                                                |
| ٧٥ | لمشركون والجبرية يثبتون القدر ولكنهم ينكرون الشرع أو يعرضون عنه           |
| ٧٦ | لمعتزلة ينفون تعلق مشيئة الله بأفعال العباد مع أنهم يقرون بالشرع          |
| ٧٦ | لإبليسية قالوا: إن الشرع والقدر بينهما تناقض وطعنوا في حكمة الرب تعالى .  |
| ٧٧ | ثبات عموم مشيئة الله تعالى                                                |
| ٧٧ | فعال العباد نوعان: اختيارية ولا اختيارية                                  |
| ٧٩ | لهداية نوعان: هداية الدلالة والبيان، وهداية التوفيق                       |
| ٧٩ | مداية التوفيق لا يملكها إلا الله تعالى                                    |
| ٧٩ | لمعتزلة أنكرت هداية التوفيق                                               |
| ۸٠ | ثبات الحكمة في أفعال الله تعالى                                           |
| ۸٠ | عض علل أفعال الله قد نصّ عليها، وبعضها تعرف بالتدبُّر، ومنها ما لا يعلم . |
| ۸١ | كلام ابن القيم في «مدارج السالكين» عن التوفيق والخذلان                    |
| ۸۲ | نزیهٔ الله تعالیٰ أن یکون له ضد أو ندّ                                    |
|    | فاذ قضائه وحكمه تبارك وتعالى                                              |
| ٨٤ | رجوب اعتقاد أن محمدًا عبد الله ورسوله                                     |
| ٨٤ | محمد أشهر أسمائه وله أسماء أُخر منها أحمد والماحي والحاشر والعاقب         |
| ۸٥ | سماؤه ﷺ أعلام وصفات                                                       |
|    | ثنى الله على نبيه محمد ﷺ بالعبودية الخاصة وأضافه إلى نفسه من باب إضافة    |
| ۸٥ | التشريف                                                                   |

| بفحة | لموضوع <u>الم</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٦   | حسن تناسب عبارات الطحاوي في ربطه الاصطفاء بالعبودية والاجتباء بالنبوة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۸   | لحمد ﷺ نبيٌّ ورسول وأكثر مَّا خوطب في القرآن بلفظ (النبي)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 78   | لفرق بين النبي والرسوللين النبي والرسول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۸۷   | للحوظتان على قول من عَرَّف النبي بأنه من أوحي إليه بشرع ولم يؤمر بتبليغه .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۸۷   | لصواب أن كل نبي رسول مأمور بالتبليغ لكن الإرسال على نوعين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|      | ذا ذكر الأنبياء بإطلاق فإنه يشمل الرسل وإذا ذكر الرسل بإجمال فإنه يشملهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸۸   | کلهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۸۸   | لمعتزلة قالوا: لا تثبت النبوة إلا بالمعجزة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۸۸   | قض كلام المعتزلةقض كلام المعتزلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۸۹   | عقلاء الناس يفرقون بين النبي الصادق والمتنبي الكذاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 91   | عرفة أن محمدًا ﷺ خاتم الأنبياء من المعلوم من الدين بالضرورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 97   | معرفة أن محمدًا ﷺ مرسل إلى جميع الناس من المعلوم من الدين بالضرورة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 94   | ىن اعتقد أنه يسعه الخروج عن شريعة محمد ﷺ فهو كافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 97   | عيسى عَلِيُنَا في آخر الزِّمان ويحكم بشريعة محمد ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 97   | حمد ﷺ إمام المتقين مطلقًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 94   | مكن للإنسان أن يكون إمامًا لجنس من المتقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 94   | لشفاعة العظمي هي المقام المحمود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 94   | فضل الأنبياء أولو العزم وهم: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 9 8  | لمنهي عنه هو التفضيل بين الأنبياء على وجه التعصب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 90   | رَصفُ النبي ﷺ بأنه حبيب رب العالمين ليس فيه خصوصية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 90   | كان الأولى بالطحاوي أن يقول: خليل رب العالمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 90   | لخلة من خصائصه ﷺ مع إبراهيم عليه الله الماد الله الماد الله الماد الله الماد الله الله الله الله الماد الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 47   | حديث: (إبراهيم خليل الله وأنا حبيب الله) لا يصح سندًا ولا متنًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 97   | غلط الصوفية في ترديد لفظ (حبيب رب العالمين) مكان (خليل رب العالمين) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 97   | كل دعوى للنبوة بعد محمد ﷺ فهي دعوى باطلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 97   | دعى النبوة في حياة النبي ﷺ: مسيلمة الكذاب والأسود العنسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 9.8  | عموم بعثة النبي ﷺ للجن والإنس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٩٨   | لأدلة على إرساله على للجن المسلم المسلم المسلم الما المام ال |
| 99   | ظم من آبادت سمية الاحتقاف إن ممين كالشلاف مينا الحيث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| بفحة<br> | <u>الموضوع</u>                                                               |
|----------|------------------------------------------------------------------------------|
| 44       | جمهور أهل العلم على أن الرسل من البشر ومن الجن دعاة                          |
|          | الجن عالم غيب، ويعيشون على الأرض مع الناس                                    |
| 1        | من ينكر وجود الجن فهو كافر                                                   |
| 1+1      | فضل رسالته وكمال شريعته ﷺ                                                    |
| 1+1      | بعض خصائص النبي ﷺ                                                            |
|          | حق النبي ﷺ على أمته                                                          |
| 1 • ٢    | الناس في شأن النبي ﷺ ثلاثة أقسام                                             |
|          | بعض الكُتب المؤلفة في خصائص النبي ﷺ                                          |
| ١٠٤      | عقبدة أهل السنّة في القرآن                                                   |
| ۱۰٤      | الأدلة على أن القرآن كلام الله                                               |
| 1.0      | معنى قولهم في القُرآن: «منه بدا وإليه يعود»                                  |
|          | يسرى على القرآن في آخر الزمان فيرفع من المصاحف والصدور                       |
| 1.7      | المصدر المؤكد يشترط أن يكون من لفظ الفعل أو معناه                            |
|          | الجهمية والمعتزلة يقولون: القرآن كلام الله وإضافته إليه من إضافة المخلوق     |
|          | إلى خالقه                                                                    |
| 1.4      | هذه المسألة هي التي نشأت عنها فتنة القول بخلق القرآن وامتحن فيها العلماء .'  |
| 1.7      | الأشاعرة مذهبهم في القرآن ملفِّق، وتحرير مذهبهم                              |
| 1.7      | الجهمية والمعتزلة والأشاعرة كلهم يقولون: القرآن كلام الله لكن كل على أصله .' |
| ۱۰۸      | الكلام يضاف إلى من قاله مبتدئًا لا إلى من قاله مبلغًا مؤديًا                 |
| ۱۰۸      | من زعم أن القرآن كلام البشر أنشأه محمد ﷺ فهو كافر                            |
|          | قصة الوليد بن المغيرة وسماعه القرآن من النبي على ونزول آيات من سورة المدثر   |
| 1 • 9    | المدثر                                                                       |
| 1 • 9    | تحدى الله الثقلين أن يأتوا بمثل القرآن أو عشر سُوَر مثله أو سورة مثله        |
| 11.      | افتتاح السُّور بالحروف المقطعة دليل على الإعجاز                              |
|          | قال نعيم بن حماد: «من شبّه الله بخلقه كفر، ومن جحد ما وصف الله به نفسه       |
|          | كفر " كفر "                                                                  |
| 111      | الأدلة على إثبات كلام الله كثيرة ومتنوعة                                     |
| 117      | إثبات رؤية المؤمنين لربهم في الآخرة                                          |
| 114      | دلّ على مسألة الرؤية القرآن والسنّة المتواترة وأجمع على ذلك أهل السنّة       |

| بفحة | <u>الموضوع</u>                                                                                                  |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 117  | الفعل (نَظَرَ) يأتي في اللغة العربية على وجوه                                                                   |
|      | أقاويل السلف في معنى قوله تعالى: ﴿عَلَى ٱلأَرْآبِكِ يَنْظُرُونَ ۞﴾                                              |
|      | أنكرت الجهمية والمعتزلة رؤية الله                                                                               |
|      | نفي الجهمية والمعتزلة للرؤية مناسب لمذهبهم في التعطيل                                                           |
|      | الرد على استدلالهم بقول الله تعالى: ﴿ لَا تُدَرِّكُهُ ٱلْأَبْصَدَرُ ﴾                                           |
| 110  | النفي في صفات الله لا بد أن يتضمن ثبوتًا                                                                        |
| 117  | نحريف الجهمية والمعتزلة للآيات الدالة على الرؤية                                                                |
| 117  | معنى قول النبي ﷺ: «سترون ربكم كما ترون القمر»                                                                   |
|      | أوجه الشبه بين رؤية الله وبين رؤية الشمس والقمر                                                                 |
|      | موقف أهل الكلام من السنّة النبوية الدالة على مسائل الاعتقاد                                                     |
|      | إنكار الرؤية كفرٌ لأنه إنكار لأمر معلوم من الدين بالضرورة                                                       |
|      | الأشاعرة يقولون: إنه تعالى يُرى لا في جهة!                                                                      |
|      | قول الأشاعرة في الرؤية فيه تلفيق كعادتهم                                                                        |
| 117  | سبب قول الأشاعرة في الرؤية إنكارهم للعلو                                                                        |
|      | لا يصح أن يقال: إن الطحاوي يفوّض نصوص الرؤية؛ لأنه أثبتها                                                       |
|      | وجوب التصديق بخبر الرسول ﷺ وحمله على مراده                                                                      |
|      | قال شيخ الإسلام ابن تيمية: التأويل صار مستعملًا في ثلاثة معان                                                   |
|      | إذا قال الأصوليون: هذا مؤوّل فمعناه أنه مصروف عن ظاهره                                                          |
|      | ما سلم عبد في دينه إلّا إذا انقاد لله بالتصديق وإخلاص العبادة ولرسوله على الله الله الله الله الله الله الله ال |
| 177  | بالتصديق والمتابعة                                                                                              |
| 177  | أهل الباطل ينطلقون من أصلين: الظن أو الهوى                                                                      |
|      | الرسل لا يأتون بما تحيله العقول لكن قد يخبرون بما تحار فيه العقول                                               |
| 177  | ثناء ابن القيم على كتاب شيخه (درء تعارض العقل والنقل)                                                           |
|      | حكم الله نوعًان: كوني وشرعي                                                                                     |
|      | بجبُ على العبد الرضا عن الله في تدبيره وحكمه الكوني والشرعي                                                     |
|      | بجب أن يعمل في الأمور المقضيّة من حيث الدفع والطّلب بموجّب الشرع                                                |
|      | وجوب التسليم لحكم الله تعالى ورسوله ﷺ وتقديمه على الآراء                                                        |
|      | جهلة الصوفية يرون أن من التسليم للقدر الاستسلام لكل ما يجري للإنسان                                             |
| 170  | بحيث لا يدفع شيئًا من المكروه                                                                                   |

| الموضوع الصفحة                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| لهدى هو العلم النافع، ودين الحق هو العمل الصالح                                |
| لمبتدعة على اختلاف مذاهبهم لم يقنعوا بما جاء به الرسول ﷺ١٢٦                    |
| رد شيخ الإسلام في مقدمة الحموية على من زعم أن النبي ﷺ لم يبين للناس            |
| اعتقادهم في ربهم تعالى                                                         |
| قولون المبتدعة إن نصوص الصفات ظاهرها التشبيه؛ ففوّضوها أو أوّلوها ١٢٦          |
| حقائق ما أخبر الله به من أسمائه وصفاته واليوم الآخر لا يمكن للعباد معرفتها ١٢٧ |
| لأصل أن كل النصوص يمكن فهم معانيها                                             |
| لا يستقر إسلام العبد وتحصل له الطمأنينة إلا بالتسليم لله ورسوله١٢٨             |
| لمعارضة والمنازعة لا تأتي إلا من ضعف الإيمان بعدل الرب وحكمته ١٢٨              |
| بجب على المسلم أن يدفع كل المعارضات التي تخطر بباله أو يسمعها على              |
| ألسن الشياطين                                                                  |
| لعقل الصريح لا يخالف النقل الصحيح؛ لكن العقل مع النقل له طاقة وحدود ١٢٩        |
| لعلاج الشرعي عند ورود الوساوس الشيطانية على قلب العبد                          |
| كل ما يخالف ما جاء في الكتاب والسنّة فهو باطل ولا يلزم أن يكون للإنسان         |
| قدرة على تزييف تلك الشُّبَه                                                    |
| نفتح على الناس في هذا العصر أبواب من الشر كوسائل الإعلام التي أكثر ما          |
| تستعمل في الشر                                                                 |
| لوسائل الحديثة أتاحت لكل ملحد ومبتدع أن يتكلم بما يريد                         |
| ثر عدم التسليم لله تعالى ورسوله ﷺ                                              |
| فول الناس: (فلان ما يستاهل) اعتراض على تدبير أحكم الحاكمين١٣١                  |
| لتكلف وطلب ما لا سبيل إلى معرفته ينافي تحقيق التوحيد                           |
| سوء عاقبة من لم يسلم لخبر الله تعالى ورسوله على                                |
| لقلب بين حالتين: بين لمّة الملك، ولمّة الشيطان                                 |
| من أثبت الرؤية على خلاف ظاهر النصوص أو تخيلها بوهم أو تأوّلها بفهم             |
| فلا يصح إيمانه بالرؤية                                                         |
| لصراط المستقيم والمنهج القويم بترك التأويل                                     |
| بعض العبارات الَّتي توهم التفويض لكن لا يُراد منها التفويض١٣٦                  |
| كلام شيخ الإسلام في التُدمرية على ما يظنه أهل التفويض                          |
| مذهب أهل السنّة في إثبات الصفات وسط بين المعطلة والمشبهة ١٣٨                   |

| الصفحة                              | الموضوع                                                        |
|-------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| 177                                 | الناس في الأسماء والصفات ثلاث طوائف                            |
|                                     | المشبهة ـ مع بطلان مذهبهم ـ خير من المع                        |
|                                     | الطحاوي يتحرّى السجع؛ لأنه يروق للسام                          |
| قرآنقرآن                            | اسم الله تعالى: الأحد والواحد ثابت في ال                       |
| . تعالى                             | الواجب في الألفاظ المحدثة في صفات الله                         |
| د في الكتاب والسنّة وهي من جنس      | هذه الألفاظ التي استعملها الطّحاوي لم تر                       |
| 181                                 | هذه الألفاظ التي استعملها الطحاوي لم تر<br>عبارات أهل البدع    |
| قف عن الحكم على قائلها أو عليها     | القاعدة في الألفاظ المحدثة المجملة: التو<br>إلّا بعد الاستفصال |
| 181                                 | إلّا بعد الاستفصال                                             |
| يُراد به أنه تعالى ليس ساريًا في    | الحد يطلق ويُراد به تحديد الماهية، و                           |
| 787                                 | المخلوقات                                                      |
| بها المقصود من الفعل                | الغاية تطلق ويُراد بها النهاية، وتطلق ويُراد                   |
| 187                                 | لله تعالى حكمة بالغة في خلقه وشرعه                             |
| بير يمكن أن يفهم منه المبطل نفي     | نفي الطحاوي للأركان والأعضاء هذا التع<br>: .: .                |
| 187                                 | بعض الصفات                                                     |
| خصوص مصرّحة بأنه تعالى في العلو ١٤٤ | نفي الجهة عن الله لفظ مجمل مبتدع، بل ال                        |
|                                     | ثناء الشارح على شرح ابن أبي العز                               |
|                                     | مذهب أهل السنّة في الإسراء والمعراج                            |
| يق بين المسائل وضم كل نوع لما       | الطحاوي في عقيدته هذه لم يلتزم بالتنس                          |
| 187                                 | يئاسبه بناسبه                                                  |
| العروج؛ بل إثبات عروج النبي ﷺ       | ليس المراد من إثبات المعراج إثبات آلة ا<br>إلى السماء          |
| 1 & V                               | إلى السماء                                                     |
|                                     | الأحاديث في صفات المعراج غالبة غير ص                           |
| ع ـ مع الاتفاق على تبوتهما ـ على    | اختلف الناس في حقيقة الإسراء والمعراج<br>*                     |
| 18V                                 | أي وجه وقعا<br>الحق أن الإسراء والمعراج كان يقظة بروحه         |
| ويدنه ﷺ                             | الحق أن الإسراء والمعراج كان يقظه بروحه<br>م                   |
|                                     | بعض ما تضمنه حديث الإسراء والمعراج                             |
| •                                   | قال بعضهم: إن الإسراء والمعراج كان مناهً                       |
| لروح لا بالجسد١٤٩                   | نسب إلى عائشة ومعاوية أن الإسراء كان با                        |

| <u>الموضوع</u>                                                             | صفحة<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| توهين العلامة ابن القيّم لقول من قال بتعدُّد الإسراء ٤٩                    |                                              |
| فوائد من حديث الإسراء والمعراج                                             | 10.                                          |
| أي أمر تستعظمه مما أخبرت به الرسل فردّه إلى كمال القدرة ٥١                 | 101                                          |
| إثبات حوض نبينا محمد ﷺ                                                     | 101                                          |
| الحوض في عرصات القيامة قبل دخول الجنة٢٥                                    |                                              |
| بعض صفات الحوض                                                             | 104                                          |
| لكل نبي حوض لكن حوض نبينا ﷺ هو أعظمها                                      | 104                                          |
| هل الحُوض قبل الميزان؟ وهل هو قبل الصراط؟ ٥٤                               | 108                                          |
| إثبات شفاعة النبي ﷺ لأمته٥٥                                                | 100                                          |
| المقام المحمود هُو شَفَاعته ﷺ لأهل الموقف٥٥                                | 100                                          |
| الشفاعة العظمي لأهل الموقف لا ينكرها أحد من أهل البدع                      | 107                                          |
| الشفاعة في أهل التوحيد لا تختص بالرسول ﷺ لكن له منها النصيب الأكبر ٥٦      | 107                                          |
| أنكر الخوارج والمعتزلة الشفاعة في إخراج عصاة الموحدين من النار ٥٧          | 104                                          |
| شفاعته ﷺ لعمه أبي طالب في تخفيف العذاب عنه ٥٧                              | 107                                          |
| الشفاعة في إخراج عصاة الموحدين من النار متوقفة على شرطين ٥٧                | 107                                          |
| إثبات الميثاق الذي أخذه الله على بني آدم                                   | 101                                          |
| الأحاديث في استخراج ذرية آدم من ظهره كثيرة، لكن الرواية التي فيها أنه      |                                              |
| تعالى استنطقهم فيها كلام لأهل الحديث ٥٥                                    |                                              |
| الميثاق ليس حجة وحده، ولا يستوجب من خالفه بمجرد العذاب ٥٩                  | 109                                          |
| في آية الأعراف نزاع بين المفسرين هل هي في الميثاق الأول أو المراد ميثاق    |                                              |
| الفطرة ٥٥                                                                  | 109                                          |
| رجح ابن القيم أن آية الأعراف في ميثاق الفطرة من عدة وجوه ٥٩                |                                              |
| وجوب الإيمان بالقدر بمراتبه الأربع                                         | 177                                          |
| الطحاوي فرق الكلام في القدر وذكر جزئيات وتفصيلات في عدة مواضع ٦٣           | 178                                          |
| كل ميسّر لما خلق له معناه: أن الله يجري الأمور على وفق علمه السابق ٦٤      |                                              |
| مقولة: (الإنسان مخيّر أو مسيّر) من الألفاظ المجملة التي تحتاج إلى تفصيل ٦٥ |                                              |
| الأعمال بالخواتيم                                                          | 170                                          |
|                                                                            |                                              |
| مقام الكلام في القدر من المقامات العظيمة التي تموج فيها الأفكار موجًا ٦٨   | 178                                          |

| الصفحة                          | الموضوع                                           |
|---------------------------------|---------------------------------------------------|
| 179                             | عجز الخلق عن معرفة حكم وأسرار القدر               |
| ١٧٠                             | الغيب نوعان: مطلق ونسبي                           |
| 171                             | البحث في أسرار القدر سبّب للضلال                  |
| ١٧٣                             | هل يجوز البحث في القدر؟                           |
| . طلب للمعرفة                   | السؤال على وجهينٌ: سؤال اعتراض، وسؤال             |
| ، فيما طوي عنا علمه             | وجوب التمسك بالكتاب والسنّة وترك الخوضر           |
|                                 | النور نوعان: حسي ومعنوي                           |
|                                 | دلّت النصوص على أن القلوب ثلاثة أقسام             |
|                                 | العلم علمان: علم في الخلق موجود، وعلم             |
| 174                             | الإيمان باللوح والقلم                             |
| فيها من الدلالة على الإعجاز ١٨٤ | الإشارة لكلام سيد قطب على آية الأنعام وما         |
|                                 | الإيمان بالقدر من توحيد الربوبية                  |
| في القدر                        | الوعيد يشمل جميع طوائف الضلال الخائضين            |
| 1AV                             | ثناء الشارح على كلام الطحاوي في القدر …           |
| ميء                             | إثبات العرش والكرسي وغناه تعالى عن كل ش           |
| ميد وأن له حملة                 | أخبر الله في كتابه بأن عرشه عظيم وكريم ومج        |
| مواضع                           | أخبر الله ﷺ عن استوائه على عرشه في سبعة           |
| ه قوائم                         | جاء ف <i>ي</i> السنّة أن العرش فوق السمْوات وأن ا |
| ، دلّت عليها النصوص١٨٩          | الجهمية والمعتزلة لا يثبتون حقيقة العرش التي      |
| 149                             | لم يرد الكرسي في القرآن إلّا في آية الكرسي        |
|                                 | إضافة العرش والكرسي إلى الله من إضافة الم         |
| ية على أقوالأية على أقوال       | اختلف المفسرون في الكرسي المذكور في الآ           |
| إلى العرش                       | استواؤه تعالى على العرش لا يلزم منه حاجته         |
|                                 | الذين نفوا حقيقة الاستواء توهموا وزعموا أن        |
|                                 | إثبات صفة الإحاطة والفوقية لله تعالى              |
| •                               | غلط ما جاء في بعض نسخ المتن في قول الط            |
|                                 | القول في الفوقية كالقول في العلو وهي ثلاثة        |
| أنها أنواع تحت كل نوع أفراد ١٩٣ | أدلة علق الله على خلقه كثيرة، وذكر ابن القيم      |
| 197                             | عجز الخلق عن الإحاطة به تعالى                     |

| الصفحة<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 197                                            | The state of the s |
|                                                | الخلة أكمل من المحبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 197                                            | ضعف حديث: «إبراهيم خليل الله وأنا حبيب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                | المعطلة ينفون صفة المحبة ويقولون: لا يُحِب ولا يُحَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ,                                              | نفاة المحبة منهم من يفسّرها بإرادة الإنعام أو بنفس ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                | ويزعم المعطلة أن محبة العبد لله هي محبة ثوابه و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                | عندهم لا تتعلق إلا بمخلوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                | النصوص والفطرة والعقل دلّت على أنه تعالى يُحِب و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                | ما ذكره ابن أبي العز من الكلام في الخلَّة هو تفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 199                                            | المخلوقانذ برياني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                | وجوب الإيمان بالملائكة والأنبياء والكتب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                | الإيمان بهذه الأصول على وجهين: مجمل ومفصل، ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                | الطحاوي لم يراع ترتيب مسائل الإيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| لصله بها فیحصل التدکیر                         | تفريق الطحاوي للكلام في المسائل فائدته استمرار ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                | والضبطالفبط المستكة جاء مقرونًا بالإيمان بالله في ثلاثة م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                | المريفان بالفارنات جاء مفرون بالمريفان بالله في دارنه م<br>أصناف الملائكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                | و في القرآن اسم جبريل وميكائيل ومالك، وجاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| عي است إسرائين وسائر                           | ونکیر ببرین رشید مین ودعی، وبد<br>منگیر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Y+Y                                            | الأقوال الباطلة في الملائكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                | يجب الإيمان بالأنبياء إجمالًا وبمن سُمي منهم تفصيلًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                | قدم الطحاوي ذكر الأنبياء على الكتب مع أن الذي في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| •                                              | سمّى الله لنا من الكتب: التوراة والإنجيل والزبور وص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| •                                              | الإيمان بالكتب يندرج في الإيمان بالرسل لأنهم هم اا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                | أفضل الرسل: أولو العزم، وأفضلهم: الخليلان، وأف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Y+V                                            | تسمية أهل القبلة بالمسلمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                | قول الطحاوي: (مسلمين مؤمنين) جار على عدم الفرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| الصفحة | لموضوع |
|--------|--------|
|        |        |

|       | خلاف العلماء في اسم الإسلام والإيمان هل هما اسمان لمسمى واحد أو هما           |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------|
| Y • Y |                                                                               |
| Y•V   | نرجيح الشارح: أنهما إذا أفردا اتحد معناهما وإذا اقترنا اختلف معناهما          |
| ۲+۸   | بسمّى أهل القبلة مسلمين ما لم يكن منهم ما يوجب الردة                          |
| ۲•۸   | كفر القائل بوحدة الوجود أو نبوّة أحد بعد محمد ﷺ كالقاديانية                   |
| 4 • 4 | أهل السنّة لا يتكلمون في الله ودينه وكتابه بغير علم                           |
| 4+4   | أكثر ما يطلق المراء على الجدال بالباطل                                        |
| 4.4   | الجدال بالباطل هو سبيل أعداء الرسل                                            |
| ۲۱.   | الجدال الذي يُراد منه الوصول إلى الحق وإظهاره ودفع الباطل مشروع               |
| ۲۱.   |                                                                               |
|       | القرآن كلام الله حروَّفه ومعانيه تكلم به تعالى حقيقة وهو كلام الله مكتوبًا في |
| 411   | المصاحف محفوظًا في الصدور                                                     |
| 411   | جبريل ﷺ هو: الروح الأمين، وهو روح القدس                                       |
| 414   | أضاف الله القرآن إلى الرسول من الملائكة والرسول من البشر                      |
| 717   | الجهمية والمعتزلة ومن وافقهم قالوا: إن القرآن مخلوق                           |
| 414   | المسلمون بعد الصدر الأول تفرّقوا واضطربوا واختلفوا في القرآن                  |
| 418   | أهل السنّة لا يكفرون بكل ذنب                                                  |
|       | اعتراض الشارح وابن أبي العز على ظاهر عبارة الطحاوي: (لا نكفر أحد من           |
| 418   | أهل القبلة بذنب)                                                              |
| 418   | العبارة الدقيقة: (لا نكفرهم بكل ذنب) وهي من سلب العموم لا عموم السلب          |
|       | أهل السنَّة لا يكفرون أحدًا من أهل القبلة بذنب دون الشرك خلافًا للخوارج       |
| 410   | الخوارج خرجوا في عهد عليّ ﴿ فَقَاتُلُهُمْ ، وقد حثّ النبي ﷺ على قتالهم        |
|       | كفر من استحل شيئًا من المحرمات معلوم من الدين بالضرورة أو جحد شيئًا           |
| 410   | من الواجبات المعلومة بالضرورة                                                 |
|       | تأثير الذنوب على الإيمان                                                      |
| 717   | الخوارج والمرجئة على طرفي نقيض، وبدعة المرجئة أقبح وأشنع                      |
| 717   | خلاف العلماء في كفر الخوارج                                                   |
|       | خلاف العلماء في كفر الخوارج                                                   |
| 414   | الإيمان                                                                       |

| الصفحة<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الموضوع                                                               |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| Y1V                                            | أهل السنّة وسط في باب الإيمان                                         |
| ۲۱۸                                            | الرجاء للمحسنين، والخوف على المسيئين                                  |
| Y1A                                            | دلّت النصوص على أن من المذنبين من لا يعفو الله عنهم بل يدخلهم النار   |
| Y19                                            | ·                                                                     |
| <b>۲۲۲</b>                                     | مذهب أهل السنّة وسط بين الوعيدية والمرجئة                             |
| <b>۲۲۲</b>                                     | الأمن من عذاب الله يتضمن التكذيب بالوعيد                              |
| <b>YYY</b>                                     | القنوط واليأس يتضمن إنكار التوبة وهو تكذيب لخبر الله                  |
| افونه                                          | الخوف والرجاء من مقامات الدين وقد أثنى الله على عباده بأنهم يخ        |
| <b>۲۲۳</b>                                     |                                                                       |
| YY E                                           | الأمور المقتضية للعمل ثلاثة: الحب والخوف والرجاء                      |
|                                                | جهلة الصوفية يعبدون الله بالحب                                        |
| YY E                                           | المرجئة يعبدونه تعالى بالرجاء                                         |
| YY E                                           | الخوارج يعبدونه تعالى بالمبالغة في الخوف                              |
| YY0                                            | ما يخرج به المسلم من الإيمان                                          |
| YYV                                            | مذاهب الفِرَق في مُسمّى الإيمان                                       |
| YYV                                            | تعريف الإيمان عُند مرجئة الفقهاء                                      |
| YYV                                            | تعريف الإيمان الذي دلّ عليه الكتاب والسنّة وأجمع عليه السلف           |
| ل من                                           | بعض تراجم البخاري في كتاب الإيمان من صحيحه دالَّة على أن الأعماا      |
| YYV                                            | الإيمان                                                               |
| YYA                                            | تعريف الإيمان عند الجهمية ومن تبعهم                                   |
|                                                | تعريف الإيمان عند الكرامية                                            |
| لكبير                                          | لمرجئة الفقهاء شبهات كثيرة أجاب عنها شيخ الإسلام في الإيمان ال        |
|                                                | والأوسط                                                               |
|                                                | الرد على شبهة مرجئة الفقهاء أن الإيمان في اللغة هو التصديق            |
| ۲۳۱                                            | وجوب الإيمان والعمل بكل ما صحّ عن النبي ﷺ                             |
|                                                | الروايات عن النبي ﷺ قسمان: متواتر وآحاد                               |
|                                                | تعريف المتواتر والآحاد وأقسامه                                        |
| لدين ٢٣١                                       | أهلِ السنَّة يقبلون الحديث الذي توفّرت فيه شروط القبول في جميع أمور ا |
| <b>YYY</b>                                     | الأدلة على حجية خبر الواحد كثيرة في السنّة                            |

| لصفحة        | <u>الموضوع</u>                                                                                 |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>۲۳۲</b> . | أهل البدع لا يحتجون بخبر الواحد في العقائد                                                     |
|              | أهل البدع ليس مقصودهم الاحتياط في الثبوت وإنما رد النصوص المخالفة                              |
| 777          | أهل البدع ليس مقصودهم الاحتياط في الثبوت وإنما رد النصوص المخالفة<br>لأصولهم                   |
| +            | إذا جاءت النصوص متواترة على نقيض أصول أهل البدع قالوا: مسائل                                   |
| 744          | الاعتقاد لا تثبت بالأدلة اللفظية!                                                              |
|              | عند أهل البدع لا تثبت العقائد إلا بالدلائل العقلية وهذا الذي أفضى بهم إلى<br>التلاعب بدين الله |
| 744          | التلاعب بدين الله                                                                              |
| 222          | أهل البدع وقفوا من النصوص أحد ثلاثة مواقف: الرد أو التأويل أو التفويض                          |
| 748          | زيادة الإيمان ونقصانه                                                                          |
| 4            | عند مرجئة الفقهاء أن أعمال القلوب فيها زيادة ونقص، لكنها خارجة عن                              |
|              | مسمّى الإيمان                                                                                  |
| 747          | الخلاف بين أهل السنّة ومرجثة الفقهاء ليس خلافًا لفظيًا                                         |
|              | ترتب على الخلاف بين أهل السنّة ومرجئة الفقهاء مسألة زيادة الإيمان ونقصانه                      |
| 747          | ومسألة الاستثناء في الإيمان                                                                    |
| <b>YYV</b> . | ولاية الله وبِمَ تكون؟                                                                         |
|              | طبقات الله إُجمالًا طبقتان: مقربون، ومقتصدون                                                   |
| 744          | الإيمان بالأصول الخمسة وتفصيل الإيمان باليوم الآخر                                             |
| (            | الإيمان يطلق إطلاقًا عامًا يشمل جميع أمور الدين ويُطلق ويُراد به الأصول                        |
|              | الستة                                                                                          |
| 78.          | الإيمان بالأصول الستة فرض عين والإيمان بها تفصيلًا فرض كفاية                                   |
| 78.          | فُصِّل الخبر عن اليوم الآخر في القرآن تفصيلًا لم يسبق مثله في الكتب المتقدمة                   |
| 781          | يدخل في الإيمان باليوم الآخر، الإيمان بكل ما أخبر الله به بعد الموت                            |
| 137          | من أهم ما يجب الإيمان به من أمر اليوم الآخر: الإيمان بالبعث والجنة والنار                      |
|              | لا ينكر البعث إلّا الخارجون عن أديان الرسل، واعتقاد اليهود والنصارى في                         |
| 781.         | البعث فيه خلل                                                                                  |
| 727          | أظهر طرق القرآن في تقرير إمكان البعث أربعة                                                     |
| 722          | ذكر الله في سورة البَّقرة خمس وقائع لإحياء المونى                                              |
| Y 20 .       | الإيمان بالقدر خيره وشره                                                                       |

| الصفحة                                                                                            | <u>الموضوع</u> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| تارة يطلق ويُراد به الفعل ويطلق ويُراد به المفعول٢٤٥                                              | المصدر         |
| ت فیها خیر وشر وحلو ومر، أما فعل الله تعالی فخیر کله۲٤٧                                           | المقدراد       |
| ل لا يخلق شرًا محضًا۲٤٧                                                                           | الله تعالم     |
| ي في المخلوقات لا يُضاف إلى مفردًا أبدًا٢٤٨                                                       | الشر الذ       |
| التي يعبّر بها في إضافة الشر المخلوق٢٤٨                                                           | الوجوه         |
| بيِّنِ آيتي سوَّرة النساء ﴿قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ و﴿وَمَاۤ أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةِ فَمِن | الجمع          |
| سِكَ﴾                                                                                             | نَفْس          |
| ، رسولًا واحد فهو كالمكذب لجميعهم٢٥١                                                              | من كذّب        |
| بكل ما جاء به الرسول ﷺ إلَّا مسألة واحدة مع ثبوتها وقطعيتها                                       | من آمن         |
| يحمله على ذلك التوقف في ثبوتها فهو كافر٢٥١                                                        | Ŋ              |
| ل الكبائر في الآخرةللله الكبائر في الآخرة                                                         | حكم أه         |
| آب والسنَّة عَلَى أن الذنوب: كبائر وصغائر٢٥٢                                                      | دل الكتا       |
| الناس في حد الكبيرة اختلافًا كبيرًا ذكره ابن القيّم٢٥٢                                            | اختلف          |
| حدّ للكبيرة، وأمثلة عليه                                                                          | أحسن -         |
| <br>متفاوتة وبعضها أكبر من بعض٢٥٣                                                                 | الكبائر .      |
| مجرد يدل على التحريم فإذا ورد تغليط فهو كبيرة                                                     | النهي ال       |
| النصوص أن الصغائر تكفر بالأعمال الصالحة وباجتناب الكبائر ٢٥٤                                      | جاء في         |
| لا تغفر إلّا بالتوبة أو الحدود المقدرة٢٥٤                                                         | الكبائر ا      |
| خلاف بين طوائف المسلمين في مرتكب الكبيرة إذا مات من غير توبة . ٢٥٥                                | محل الـ        |
| خوارج والمعتزلة على حكم مرتكب الكبير في الآخرة: أنه في النار                                      | اتفق الـ       |
| لدًا فيهانالله فيها                                                                               |                |
| بائر عند أهل السنَّة تحت مشيئة الله إن شاء عذَّبهم وإن شاء غفر لهم ٢٥٧                            | أهل الك        |
| بين قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ﴾ وقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ    | الجمع          |
| نُوبَ جَمِيعًا ﴾                                                                                  | ِ اللهُ        |
| ن له حظ ونصيب من ولاية بقدر ما معه من إيمان وعمل صالح ٢٥٨                                         | کل مؤمر        |
| مسلم أن يسأل ربه الثبات على الإسلام حتى الممات٢٦٠                                                 |                |
| هل ألسنَّة والجماعة في الصلاة خلف ألمسلمين، وعلى موتاهم ٢٦١                                       | مذهب أ         |
| ة الجمع والأعياد خلف الإمام لفجوره من منهج المبتدعة٢٦٢                                            | ترك إقام       |
| ر العلماء لهذه المسألة العملية في كتب العقائد                                                     | سبب ذک         |

| الصفحة                                 | الموضوع                                 |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| ك الصلاة خلف الفاسقك                   | إذا أمكنت الصلاة خلف العدل فينبغي ترا   |
| لف المخالف في المذهب الفقهي ٢٦٢        | <del></del>                             |
| لمفه كالقبوريين من الرافضة وغيرهم ٢٦٣  | من ظهر منه ما يوجب الردة فلا يصلیٰ خ    |
| لغير من تحصل بهم الكفاية ٢٦٣           |                                         |
| المشهور ترك الصلاة على الفجار          | ينبغي للإمام والعالم والرجل الصالح      |
| ٣٦٣                                    | والفسّاق زجرًا عن حالهم وأعمالهم        |
| ر إلا بحجة                             | لا يشهد لمعين من أهل القبلة بجنة أو نار |
| 777                                    |                                         |
| عاله                                   | الحالات التي يحل فيها قتل المسلم أو ق   |
| لأمر وتحريم الخروج عليهم١              | وجوب السمع والطاعة بالمعروف لولاة ا     |
| نهي عن المنكر ويدخلون في مفهومه        | من أصول المعتزلة الأمر بالمعروف وال     |
|                                        | الخروج على الولاة الظَّلَمة             |
| مُيفه؛ فإذا كان الإنكار يؤدي إلى منكر  | المقصود من إنكار المنكر: إزالته أو تخا  |
| ۲۷٠                                    | أعظم لم يجز الإنكار                     |
| لكن جرت عادة الناس أنهم لا يلتزمون     | الدعاء لولاة الأمر هو موجب النصيحة، ا   |
| YV •                                   | بهذا المنهج                             |
| تلعنونهم» ليس إقرارًا، وإنما هو من     | قول النبي ﷺ: «شرار أئمتكم الذين         |
| YV •                                   | قبيل الإخبار بالواقع                    |
| عة على السلطة باسم الإصلاح الدنيوي ٢٧١ | يكثر الخروج على الولاة من أجل المنازء   |
| وذ والفُرْقة٢٧٣                        | وجوب اتباع الكتاب والسنة وتجنُّب الشذ   |
| النبي ﷺ وجماعة المسلمين                | سمي أهل السنّة والجماعة لاتباعهم سنّة   |
| عل الجور                               | أهل السنّة يحبون أهل العدل ويبغضون أه   |
| YV7                                    | الناس في الحب والبغض ثلاثة أقسام        |
| الله                                   | تفويض العبد ما خفي عليه من العلم إلى    |
| YV9                                    | من مذهب أهل السنّة المسح على الخفين     |
| YV9                                    | أحاديث المسح على الخفين متواترة         |
| ي قوله تعالى: ﴿وأرجلِكم﴾               |                                         |
|                                        | الرافضة خالفوا السنَّة فقالوا: فرض الرج |
| YA.                                    | المنذ                                   |

| سفحة     | <u>الموضوع</u>                                                                   |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Y</b> | الحج والجهاد مع الأئمة برّهم وفاجرهم                                             |
| 242      | سبب تعيين الخلفاء أميرًا على الحج                                                |
| <b>7</b> | الرافضة يرون أنه لا جهاد إلّا مع إمّام معصوم                                     |
| 48       | الإيمان بالكرام الكاتبين                                                         |
| ۲۸٦      | الإيمان بملك الموت وأعوانه                                                       |
|          | جاء التوقّي في القرآن منسوبًا إلى الله وإلى ملك الموت وإلى الملائكة وتوجيه       |
| 444      | ذلك                                                                              |
| 449      | حدث في هذا العصر من المخترعات ما يقرب بعض أمور الغيب                             |
| 44.      | الكلام عُلَى الروح وبعض متعلقاتها                                                |
| 44.      | الناس في حقيقة الروح على ثلاثة مذاهب                                             |
| 441      | يتعلق بالروح مسائل كثيرة اعتنى بذكرها العلّامة ابن القيم في كتاب «الروح»         |
| 441      | بعض المسائل المتعلقة بالروح                                                      |
| 444      | اختلف المفسرون في المراد بالروح في قوله تعالى: ﴿ وَيَشْئَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ ﴾ |
| 444      | البحث في الروح له فائدتان                                                        |
| 498      | وجوب الإيمان بفتنة القبر وعذابه ونعيمه                                           |
|          | الأدلة على فتنة القبر وعذابه متواترة                                             |
| 490      | ليس لنا أن نقول: «فإنه الآن يسأل»                                                |
| 797      | ثبوت تسمية الملكين الذين يسألان المقبور                                          |
|          | الإيمان بفتنة القبر وعذابه من الإيمان بالغيب وهو داخل في الإيمان باليوم          |
| 797      | الآخرا                                                                           |
| 447      | قد يكشف لبعض الناس شيء من أحوال القبور                                           |
| 447      | أنكر عذاب القبر ونعيمه بعض الزنادقة                                              |
|          | يلزم على قول من يقول: إن الروح عرض أن لا يكون عذاب ولا نعيم في                   |
| 447      | القبرالقبر                                                                       |
| 447      | أبيات لابن القيم في النونية حول الروح وبقائها                                    |
|          | مسائل القبر هي التي بنى عليها الإمام محمد بن عبد الوهاب رسالته «ثلاثة            |
| 291      | الأصول»                                                                          |
| 494      | أبيات شنيعة في تعظيم حب الوطن                                                    |
| 499      | الدور ثلاثة: الدنيا، البرزخ، الآخرة                                              |

| الصفحة      | الموضوع                                                                |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|
| ٣٠٠         | غلط من يقول للميت: انتقل إلى مثواه الأخير                              |
| ۳۰۱         | الإيمان بالبعث والجزاءا                                                |
|             | أهل الملل متفقون علَى البعث، ولم ينكر بعث الأجساد إلا الفلاسفة الملاحد |
|             | ابن سينا زعم أن البعث روحاني لا جسماني                                 |
|             | بطلان دعوى المتكلمين أن البعث يكون بجمع جزئيات الميت                   |
|             | ليس البعث إيجاد من عدم بل هو إعادة وهذا الذي أنكره الكفار              |
|             | إنكار العلماء على الجهم زعمه أن المعاد ليس إعادة بل خلق جديد           |
|             | أبيات لابن القيم في ذكر مقالة جهم                                      |
|             | الإيمان بالجزاء على الأعمال                                            |
|             | الإيمان بالعرض والحساب                                                 |
|             | الإيمان بقراءة الكتاب والثواب والعقاب                                  |
| ٣٠٩         | الإيمان بالصراط والميزان                                               |
|             | دلَّت النصوص على أن الأعمال توزن والصحف توزن بل والعامل يوزن           |
| ۳۱۱         | أنكرت المعتزلة الميزانأنكرت المعتزلة الميزان                           |
| ۳۱۳         | خلق الجنة والنار وبقاؤهما                                              |
|             | زعم المعتزلة أن الجنة والنار لم تخلقا لكن يخلقهما الله يوم القيامة     |
| ۳۱۳         | الأدلة على أن الجنة والنار موجودتان الآن كثيرة                         |
|             | مسألة فناء الجنة والنار                                                |
| ۳۱٦         | عناية ابن القيم بمسألة فناء النار                                      |
|             | أكثر ما يقال إن القول بفناء النار مرجوح لا بدعة                        |
|             | أفاض الشيخ محمد الأمين الشنقيطي في تقرير بقاء النار                    |
| ۳۱۹         | سبق القدر فيمن يصير إلى الجنة ومن يصير إلى النار                       |
|             | الخلق تارة يطلق على جنس المخلوقات وتارة على خصوص المكلفين              |
| ل           | النظر للقدر في أمر الإيمان والكفر والطاعة والمعصية من أعظم مداخ        |
| ۳۲۱         | الشيطان                                                                |
| ۳۲۲         | الأخذ بالأسباب فطرة فطر الله عليها العباد                              |
| ۳۲۲         | هناك أمور لا ينظر بعض الناس للقدر فيها                                 |
|             | كل شيء بقدركل شيء بقدر                                                 |
| <b>44</b> 0 | - "<br>الخيماً إلى الأعلى في الآمان                                    |

|      | الموضوع                                                                                                    |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢٣  | إنكار الأسباب قول مشهور عن الأشاعرة                                                                        |
| ۲۲٦  | أنواع الاستطاعةأنواع الاستطاعة                                                                             |
| ٣٢٧  | الاستطاعة التي هي مناط التكليف يقرّ بها جميع الطوائف                                                       |
| 44 9 | خَلَقُ الله لأفعال العبادخَلَقُ الله لأفعال العباد                                                         |
|      | قال أهل السنّة: أفعال العباد هي أفعالهم حقيقة، والله خالقهم وخالق أفعالهم                                  |
| ۳۲۹  | وقدرتهم وإرادتهم                                                                                           |
| 449  | وقال نفاة القدر: العباد هم الخالقون لأفعالهم                                                               |
| 444  | وقالت الجبرية: أفعال العباد مخلوقة لله، والعبد لا فعل له بل هو مجبور                                       |
| ۲۳.  | والأشاعرة لفقوا كعادتهم فقالوا: أفعال العباد خلق لله وكسب من العباد                                        |
|      | الأشاعرة يرون أن العلاقة بين الأسباب والمسببات وقدرة العبد وأفعاله مجرد                                    |
| ۲۳.  | الاقتران                                                                                                   |
| ۲۳.  | يقرب الأشاعرة في هذه المسألة من مذهب الجبرية                                                               |
| ۳۳.  | عجائب الكلام ثلاثة: طفرة النظام، وأحوال أبي هاشم، وكسب الأشعري                                             |
| ۱۳۳  | اعتراض الشارح على قول الطحاوي: «ولا يطيقون إلا ما كلفهم»                                                   |
| ۲۳۲  | لا حول ولا قوة إلا بالله من أنواع الذكر التي دلَّت السنَّة على عظم شأنها                                   |
| ٣٣٣  | كل ما يجري في الكون بمشيئة الله                                                                            |
| 277  | أبيات للإمام الشافعي في نفوذ مشيئة الباري تعالى                                                            |
| 440  | كل ما يجري في الكون فهو على وفق حكمة الله تعالى وتدبيره                                                    |
|      | الجهمية والأشاعرة زعموا أن ما يجري بمحض المشيئة دون أن يكون لله فيه                                        |
| 220  |                                                                                                            |
| 440  | أفعال الله تعالى دائرة بين الفضل والعدل، ويجب تنزيهه تعالى عن الظلم<br>مادة «تقدس» موجودة في القرآن كثيرًا |
| ٣٣٦  | مادة «تقدس» موجودة في القرآن كثيرًا                                                                        |
| ٣٣٧  | الله تعالى منزّه عن كل عيب وسوء ووصف قبيح                                                                  |
| 444  | الله تعالى منزّه عن كل عُيب وسوء ووصف قبيح                                                                 |
|      | اتفق أهل السنّة على أن الأموات ينتفعون بدعاء الأحياء والصدقة عنهم والحج عنهم                               |
| ٣٤٠  | عنهم                                                                                                       |
|      | اقتصر الطّحاوي على ذكر الدعاء والصدقة لأنه مذهب أبي حنيفة أو لأنه أجمع                                     |
|      | عليها عليه الختلف العلماء في وصول ثواب بقية الأعمال                                                        |
| 451  | اختلف العلماء في وصول ثواب بقية الأعمال                                                                    |

| الصفحة | <u>الموضوع</u>                                                             |
|--------|----------------------------------------------------------------------------|
|        | اختلف العلماء في الصيام عن الميت                                           |
| ٣٤٢.   | أهل السنّة في جمّلة هذه القضية طرفان ووسط                                  |
|        | الذي دلّت عليه السنّة ليس إهداء الثواب، وإنما فعل العبادة عن الغير         |
| ٣٤٣ .  | زعم بعض المبتدعة أن الميت لا ينتفع بشيءٍ من سعي الأحياء حتى الدعاء         |
| ٣٤٤.   | الجواب عمّا استدلّ به من أنكر انتفاع الأموات بعمل الأحياء                  |
| TEO.   | ما ذكره ابن أبي العز في هذه المسألة مستفاد مما كتبه ابن القيم في الروح     |
| TEO.   | ذهب ابن القيم إلى القول بانتفاع الأموات بسعي الأحياء مطلقًا                |
| ٣٤٦.   | إجابة الله لدعاء عباده                                                     |
| 347.   | قال ابن عقيل: إن الله ندب إلى الدعاء وفي ذلك معانٍ                         |
| 337    | الدعاء كغيره من الأسباب لا بدّ لحصول أثره من توفّر الشروط وانتفاء الموانع  |
| 347.   | . 1, 5                                                                     |
|        | قال بعض المبتدعة: الدعاء شرع تعبدًا، وليس له أثر في حصول المطلوب!          |
|        | الالتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد، ومحو الأسباب نقص في العقل             |
|        | والإعراض عن الأسباب قدح في الشرع                                           |
|        | لا غنى عن الله طرفة عين، والاستغناء الذي يقع من بعض الخلق استغناء          |
|        | شعوري                                                                      |
|        | إثبات الغضب والرضا لله تعالى                                               |
|        | نفى حقيقة الغضب والرضا المعطلة الجهمية والمعتزلة والأشاعرة                 |
|        | المعطلة فسروا الغضب والرضا بالإرادة أو بأشياء مخلوقة                       |
|        | الكلابية أثبتوا الغضب والرضا لكن قالوا: إنها صفات ذاتية قديمة لا تتعلق<br> |
|        | بالمشيئة                                                                   |
| ئ س    | ينبغي أن يعلم أنه لا تلازم بين المحبة والرضا أو الغضب والسخط وبين          |
|        | المشيئة                                                                    |
|        | زعم الجبرية أن كل ما شاء الله فقد أحبه                                     |
| TOO.   | زعم المعتزلة أن ما لا يحبه الله لم يشأه                                    |
| T00.   | أهلُ السنَّة قالوا: لا تلازم بين المحبة والمشيئة                           |
| TO7.   | منهج أهل السنّة في الصحابة                                                 |
|        | أحسن تعريف للصحابي: «من لقي النبي على الله ومات على الإسلام»               |
| TOT.   | الأدلة على فضل الصحابة                                                     |

| الصفحة | الموضوع |
|--------|---------|
|        |         |

|             | أحسن ما قيل في المراد بالسابقين الأولين أنهم الذين أنفقوا وقاتلوا قبل   |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------|
| <b>40</b> V | الحديبية                                                                |
| <b>40</b> V | اختلف الناس في الصحابة إلى ثلاثة طوائف: طرفان ووسط                      |
| 409         | أهل السنّة وسطّ بين الفرق في جميع مسائل الدين                           |
| ٣٦.         | كل انحراف فإنه يعود إلى أحد أمرين: إما إفراط أو تفريط                   |
| ٣٦٠         | مقولة الرافضة الباطلة: «لا ولاء إلّا ببراء»                             |
|             | الرافضة هم شر طوائف الأمة على الإطلاق فقد جمعوا إلى أصولهم الكفرية      |
| 411         | بعض أصول المعتزلة                                                       |
| ۲۲۲         | من منهج أهل السنة الإمساك عما جرى بين الصحابة                           |
|             | نقل طويل من كلام شيخ الإسلام في الواسطية في شأن الصحابة والاعتذار       |
| ۲۲۲         | عنهم                                                                    |
| ۳٦٣         | المرجئة يقولون: إطلاق اسم الإيمان على الأعمال مجاز                      |
| ٣٦٤         | الأحق بالخلافة بعد رسول الله ﷺ                                          |
| 475         | اختلف الناس في خلافة الصديق هل ثبتت بالنص أو الاختيار                   |
| 470         | الأدلة على أن الصديق هو الأحق بالخلافة بعد النبي ﷺ                      |
| ٣٦٦         | رجح الشارح أن خلافة الصديق ثبتت بالنص الخفي والإشارة                    |
|             | قال شيخ الإسلام: دلت النصوص على صحة وثبوت خلافة الصديق ورضا الله        |
| ٣٦٧         | ورُسُولُه بها وانعقدت بمبايعة المسلمين                                  |
| ٣٦٧         | أهل السنّة يثبتون الخلافة لأبي بكر ثم عمر ولا ينازع في هذا إلّا الرافضة |
| ۲٦٨         | أهل السنّة يرتّبون الخلفاء في الفضل على ترتيبهم في الخلافة              |
|             | تسمية الخلفاء الأربعة بالخلفاء الراشدين لا ينفي أن يقال في بعض ولاة     |
|             | المسلمين إنه خليفة راشد                                                 |
| ٣٧٠         | قال بعض أهل العلم إجماع الخلفاء الراشدين حجة                            |
|             | العشرة المبشرون بالنجنة                                                 |
| ۲۷۲         | أفضل العشرة: الخلفاء الأربعة، أما بقية الستة فلا يفضل بينهم             |
| ٣٧٣         | الرافضة يبغضون العشرة إلَّا عليًا، ومن حماقاتهم أنهم يبغضون لفظ العشرة  |
|             | منهج أهل السنّة في أزواج النبي ﷺ وأهل بيته                              |
| 200         | أفضل أمهات المؤمنين خديجة وعائشة                                        |
| 200         | أيهما أفضل خديجة أم عائشة؟                                              |

| الصفحة                                  | الموضوع                                                    |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| من ذرية النبي ﷺ                         | كل ما تناسل من أولاد الحسن والحسين فهم                     |
| ·                                       | فيما تناسل من ذرية الحسن والحسين المحسن                    |
| -                                       | الطعن في الصحابة وأزواج النبي ﷺ هو شأن                     |
|                                         | أصل الرفض الذي هو بعض الصحابة وتكفير                       |
| - · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ابن سبأ                                                    |
|                                         | الشيعة يقسمهم العلماء ثلاثة أقسام إجمالية                  |
| ٣٧٩                                     | سبب تسمية الرافضة بهذا الاسم أ                             |
|                                         | الزيدية ينتسبون إلى زيد بن علي بن الحسين .                 |
|                                         | الباطنية يظهرون الرفض ويبطنون الكفر المحضر                 |
|                                         | كلام القاضي أبي بكر الباقلاني في طريقة دعو                 |
|                                         | سبب تسمية الباطنية بهذا الاسم                              |
|                                         | احترام علماء السلف ومن اقتفىٰ أثرهم                        |
| <b>TAY</b>                              | الأدلة على فضل العلماء                                     |
|                                         | حملة العلم نوعان: علماء نقل ورواية، وعلما                  |
| ٣٨٥                                     | انقسم الناس في العلماء ثلاثة أقسام                         |
| <b>۳</b> ለ٦                             | أقوال الأئمة تنقسم إلى ثلاثة أقسام                         |
| <b>TAY</b>                              | أعذار العلماء في مخالفة بعضهم لبعض الأدلة                  |
|                                         | استدلّ الشافعي بقوله تعالى: ﴿ وُرَبَّتَهِعُ غَيْرَ سَبِيلِ |
| <del>-</del>                            | اعتراض الشارح على مقولة: «كل أمة قبل مبع                   |
| أن يستفيد ممن فوقه ومثله ودونه ٣٨٨      | ينبغي للمسلم أن يكون متواضعًا لا يأنف عن                   |
| موثوقة ٣٨٩                              | يجبُّ التعويلُ في تحصيل العلم على الكتب ال                 |
| ٣٩٠                                     | مرتبة الولاية دون مرتبة النبوة                             |
| ٣٩٠                                     | زعم ابن عربي أن الولي أفضل من النبي                        |
|                                         | نقل شيء من كلمات ابن عربي الكفرية                          |
|                                         | بيَّن النبي والرسول والولي عموم وخصوص                      |
| ابقونا                                  | طبقات الأولياء إجمالًا طبقتان: ٰ مقتصدون وس                |
| ٣٩٤                                     | منهج أهل السنّة في كرامات الأولياء                         |
| ٣٩٤                                     | معنى الكرامة والمعجزة                                      |
| <b>~</b> 4 \$                           | 7: 11. VI 7. 11 47 V - 71 11. 117                          |

| يضوع الصفحة                                                                               | لمو  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| قصود من إثبات كرامات الأولياء إثبات جنس الكرامات إذ ليس كل ما يذكر                        | لمن  |
| يثبت                                                                                      |      |
| اع صفات الكمال: الغنى والعلم والقدرة                                                      | جم   |
| م الخوارق لا تضر المسلم في دينه ولا ينقص من مرتبته٣٩٦                                     |      |
| يستدل بعدم حصول الكرامة على عدم الولاية، ولا بحصول الخارق على                             |      |
| الولاية                                                                                   |      |
| بط الولاية الإيمان والتقوى                                                                | غما  |
| وارق قد تجري في الظاهر على أيدي الكهنة والسحرة٣٩٧                                         | لخ   |
| ظرة شيخ الإسلام للأحمدية وفضحهم أمام الناس                                                | مناه |
| راط الساعة الكبرى وبعض أدلتها                                                             |      |
| لم بأن هذا من أشراط الساعة ينبني على العلم بما جاء عن النبي ﷺ والعلم                      | لعا  |
| بالواقع                                                                                   |      |
| وب الحذر من تصديق الكهان والعرّافين ونحوهم ٤٠٤                                            |      |
| رَّاف والكاهن معناهما متقارب، ومن العلماء من يفرق بينهما ٤٠٤.                             |      |
| يجوز سؤال هؤلاء الكذابين                                                                  |      |
| ب على ولاة الأمور أن يمنعوهم من إظهار منكرهم                                              |      |
| نجّم: هو الذي ينظر في النجوم ويستدل بها على ما يحدث في الأرض ٤٠٥.                         |      |
| ، قتادة: خلق الله هذه النجوم لثلاث                                                        |      |
| اهن: هو الذي تخبره الشياطين بالأخبار                                                      |      |
| لاء الدَّجَالُونَ إِنْمَا يَكْثُرُونَ إِذَا عَلَبِ الْجَهَلُ وَضَعَفُ الْدِينَ            |      |
| منهج أهل السنّة لزوم الجماعة والحذر من الفرقة ٤٠٨                                         |      |
| بر النبي ﷺ بافتراق الأمة، وإخباره بوقوع الشيء لا يدل على صوابه بل<br>أخبر به إخبار المحذر | حد   |
| حبر بد إحبار العصور<br>شيخ الإسلام أن الاختلاف الواقع في الناس نوعان: تنوَّع وتضاد ٤٠٩    |      |
| ختلفون اختلاف التنوع يُؤتون من بغي بعضهم على بعض                                          |      |
| ق أن المصيب من المجتهدين واحد، والمخطئ مأجور على اجتهاده ٤١٠                              |      |
| طية دين الإسلام                                                                           |      |
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                     |      |
| جميع أهل السموات وهي دين جميع الرسل ٤١١                                                   |      |

| الصفحة | الموضوع |
|--------|---------|
|        |         |

| بعد            |
|----------------|
|                |
| من ية          |
| التعط          |
| أهل            |
| الجَبْر        |
| ۔<br>يقابل     |
| القدر          |
|                |
| الجبر          |
|                |
| المعتز         |
| غلط            |
| دين ا          |
| الأمز          |
| ر<br>براءة     |
| الاست          |
| المعة          |
|                |
| أصول           |
| جاءد           |
|                |
| الأمر          |
|                |
| יה<br>הי<br>יי |

## فهرس المحتويات

| بفحة | الص<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الموضوع                                                  |
|------|---------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| ٥    | لشرحالشرح                                   | * مقدمة المعد وطريقة العمل في إخراج ا                    |
| ٩    |                                             | * ترجمة الإمام الطحاوي                                   |
| 11   |                                             | * ترجمة الشيخ عبد الرحمن البراك                          |
| 17   |                                             | * مقدمة الشارح                                           |
| ۲١   | •••••                                       | * قول أهل السنة في التوحيد                               |
| 41   |                                             | * أقسام التوحيد                                          |
| ٣.   |                                             | * نفي المثل عن الله تعالى                                |
| ٣٣   |                                             | <ul> <li>نفي العجز عن الله تعالى</li> </ul>              |
| 41   |                                             | <ul> <li>* كلمة التوحيد وما تتضمنه</li> </ul>            |
| 49   |                                             | * دوام الرب تعالى أزلًا وأبدًا                           |
| ٤١   |                                             | <ul> <li>إثبات الإرادة لله تعالى</li> </ul>              |
| ٤٥   |                                             | * تنزيه الله تعالى عن الإحاطة به                         |
| ٤٧   |                                             | * تنزيه الله تعالى عن مشابهة خلقه                        |
| ٤٩   |                                             | <ul> <li>الحياة والقيومية لله تعالى</li> </ul>           |
| ٥١   |                                             | * تنزيه الله تعالى عن الحاجة والخوف وال                  |
| ٤٥   |                                             | * إثبات الكمال المطلق لله تعالى أزلًا وأبا               |
| ٥٦   |                                             | * أنواع الصفات وموقف المعطلة منها                        |
| 71   |                                             | <ul> <li>وصف الله تعالى بالخالق والبارئ قبل خ</li> </ul> |
| ٦٣   | لقه إليه                                    | * إثبات كمال قدرته وغناه تعالى، وفقر خ                   |
| 77   |                                             | * إثبات صفاته تعالى، ونفي مماثلته للمخا                  |
| ٦٨   | _                                           | * إثبات علم الله تعالى، وتقديره الأقدار،                 |
| ٧٥   |                                             | * وجوب الإيمان بالشرع والقدر                             |

| مفحة | الموضوع الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٧   | <ul> <li>إثبات عموم مشيئة الله تعالى</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۸٠   | <ul> <li>إثبات الحكمة لله تعالى في أفعاله</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۸۲   | <ul> <li>تنزیه الله تعالی أن یکون له ضد أو ند</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸۳   | <ul> <li>نفاذ قضائه وحكمه تعالى</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٨٤   | * وجوب اعتقاد أن محمدًا عبد الله ورسوله، وذكر ما تثبت به النبوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 91   | * من خصائصه ﷺ أنه خاتم الأنبياء، وسيد المرسلين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 90   | • إثبات الخلة له ﷺ كإبراهيم ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 97   | * حكم دعوى النبوة بعد محمد على النبوة بعد محمد المله ا |
|      | * عموم بعثته ﷺ للجن والإنس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1+1  | <ul> <li>فضل رسالته، وكمال شريعته ﷺ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | <ul> <li>عقيدة أهل السنة في القرآن، والرد على المخالفين</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | * إثبات رؤية المؤمنين لربهم في الآخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | * وجوب التصديق بخبر الرسول ﷺ وحمله على مراده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | * وجوب التسليم لحكم الله تعالى ورسوله ﷺ، وتقديمه على الآراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 122  | <ul> <li>سوء عاقبة من لم يسلم لخبر الله تعالى ورسوله ﷺ</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۳۸  | * مذهب أهل السنة في إثبات الصفات وسط بين المعطلة والمشبهة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 181  | <ul> <li>الواجب في الألفاظ المحدثة في صفاته تعالى</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 187  | * مذهب أهلُّ السنة والجماعة في الإسراء والمعراج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 104  | * إثبات حوض نبينا محمد ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 100  | <ul> <li>إثبات شفاعته ﷺ لأمته، وذكر الشفاعة الخاصة به</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٥٨  | * إثبات الميثاق الذي أخذه الله على بني آدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 177  | <ul> <li>إثبات الميثاق الذي أخذه الله على بني آدم</li> <li>وجوب الإيمان بالقدر بمراتبه الأربع</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 179  | <ul> <li>عجز الخلق عن معرفة حِكم وأسرار القدر</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 171  | <ul> <li>البحث في أسرار القدر سبب للضلال</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 140  | * وجوب التمسك بالكتاب والسنة، وترك الخوض فيما طوي عنا علمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 149  | <ul><li>الإيمان باللوح والقلم</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | <ul> <li>إثبات العرش والكرسي، وغناه تعالى عن كل شيء</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | <ul> <li>إثبات صفة الإحاطة والفوقية لله تعالى</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | * عجز الخلق عن الإحاطة بالله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| المفحة                                 | الموضوع                                                |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 19V                                    | <ul> <li>إثبات صفة الخلة والتكليم لله تعالى</li> </ul> |
|                                        | * وجوب الإيمان بالملائكة والأنبياء والكتب              |
|                                        | * تسمية أهل القبلة بالمسلمين                           |
| علم                                    | * أهل السنة لا يتكلمون في الله ودينه وكتابه بغير       |
| Y18                                    | * أهل السنة لا يكفرون بكُّل ذنب                        |
| 717                                    | * تأثير الذنوب على الإيمان                             |
| Y1A                                    | * الرجاء للمحسنين، والخوف على المسيئين                 |
|                                        | * مذهب أهل السنة وسط بين الوعيدية والمرجئة             |
| YY0                                    | * ما يخرج به المسلم من الإيمان                         |
| YYV                                    | * مذاهب الفِرَقِ في مسمى الإيمان                       |
| 771                                    | * وجوب الإيمان والعمل بكل ما صح عن النبي               |
| ٢٣٤                                    | * زيادة الإيمان ونقصانه                                |
|                                        | <ul> <li>﴿ وَلَا يَهُ اللهُ وَبِم تَكُونَ؟</li> </ul>  |
| يوم الآخر                              | * الإيمان بالأصول الخمسة، وتفصيل الإيمان بال           |
| Y & 0                                  | * الايمان بالقد خده وشده                               |
| YoY                                    | * حكم أهل الكبائر في الآخرة                            |
| وعلى موتاهم ٢٦١                        | * مذهب أهل السنة في الصلاة خلف المسلمين،               |
| بحجة ٢٦٤                               | * لا يشهد لمعين من أهل القبلة بجنة ولا نار إلا         |
| ٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠, | <ul><li>عصمة دماء المسلمين</li></ul>                   |
| وتحريم الخروج عليهم ٢٦٨                | * وجوب السمع والطاعة بالمعروف لولاة الأمر،             |
| لفرقةلا                                | * وجوب اتباع الكتاب والسنة وتجنب الشذوذ وا             |
|                                        | <ul> <li>حب أهل العدل ويغض أهل الجور</li> </ul>        |
| YVV                                    | * تفويض العبد ما خفي عليه من العلم إلى الله .          |
| YV9                                    | * من مذهب أهل السنة المسح على الخفين                   |
| YAY                                    | * الحج والجهاد مع الأئمة برهم وفاجرهم                  |
| YAE 3AY                                | * الإيمان بالكرام الكاتبين                             |
|                                        | * الإيمان بملك الموت وأعوانه                           |
| Y4                                     | <ul> <li>الكلام على الروح وبعض متعلقاتها</li> </ul>    |
| Y98                                    | * وجوب الإيمان بفتنة القبر وعذابه ونعيمه               |

|   | _ | - | - | _ |  |
|---|---|---|---|---|--|
| 7 | 4 | V | ٨ | ) |  |
| ┺ | _ | * | " | _ |  |

| العبقحة    | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٠١        | * الإيمان بالبعث والجزاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            | <ul> <li>الإيمان بالعرض والحساب، والصراط والميزان</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            | * خلق الجنة والنار وبقاؤهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣١٩        | * سبق القدر فيمن يصير إلى الجنة، ومن يصير إلى النار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>TYE</b> | * كل شيء بقدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٢٦        | * أنواع الاستطاعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | * خلق الله لأفعال العباد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            | <ul> <li>خل ما يجري في الكون بمشيئة الله</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            | <ul><li>انتفاع الأموات بعمل الأحياء</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            | <ul> <li>الله لدعاء عباده</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | <ul><li>‡ إثبات الغضب والرضا لله تعالى</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | <ul> <li>شهج أهل السنة في الصحابة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣٦٤        | * الأحق بالخلافة بعد رسول الله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | <ul> <li>العشرة المبشرون بالجنة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            | <ul> <li>منهج أهل السنة في أزواج النبي على وأهل بيته</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | <ul> <li>احترام علماء الأمة من السلف ومن اقتفى أثرهم</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | <ul> <li>مرتبة الولاية دون النبوة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            | <ul> <li>منهج أهل السنة في كرامات الأولياء</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | <ul><li>أشراط الساعة الكبرى</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|            | * وجوب الحذر من تصديق الكهان والعرافين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            | * من منهج أهل السنة لزوم الجماعة والحذر من الفرقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>811</b> | <ul> <li>• وسطية دين الإسلام</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤١٨        | <ul> <li>براءة أهل السنة من المذاهب المبتدعة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|            | <ul><li>* فهرس الأحاديث</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | * مراجع التحقيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | <ul> <li>الفهرس التفصيلي</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ζ V ο      | * فهرس المحتويات المحتويا |