

جامعة الأزهر كلية أصول الدين والدعوة بالمنوفية قسم الدعوة والثقافة الإسلامية الدراسات العليا

# التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل وأثرها في مواجهة الانمراف

رسالة مقدمة لنيل درجة التخصص (الماجستير) في الدعوة والثقافة الإسلامية

# إعداد الباحث/ إبراهيم محمد السيد القط

المعيد بقسم الدعوة والثقافة الإسلامية بالكلية

# إشراف

نضيلة الأستاذ الدكتور مرسي شعبان السويدى

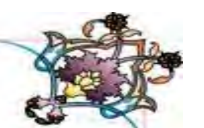
أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامية بالكلية وعميد الكلية سابقاً وعضو اللجنة العلمية {المحكمة} بجامعة الأزهر الشريف

# نضيلة الأستاذ الدكتور فوزى عبدالعظيم رسلان

أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامية المتفرغ بالكلية والعميد الأسبق لكلية الدراسات الإسلامية للبنات بالسادات وعضو اللجنة العلمية {المحكمة} بجامعة الأزهر الشريف

A7+14 - - 147A





# بِسْ مِلْ ٱلرِّحِكِمِ

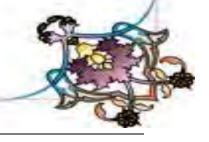
﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ

وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهُ مَآ

أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾

وعن سيدنا أنس بن مالك - ﴿ الله النبي - ﴾ - قال: "إذا خرج الرجل من بيته، فقال بسم الله، توكلت على الله، لا حول و لا قوة إلا بالله، قال: يقال حينئذ هديت وكفيت، ووقيت، فتتنحى له الشياطين، فيقول شيطان آخر: كيف لك برجل قد هُدى وكفي ووقي"(٢)





<sup>(</sup>١) سورة التحريم الآية "٦"

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب ما يقول إذا خرج من بيته، ٧/٥ ٢٤، رقم ٥٩٥، واللفظ له، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث حسن بشواهده"، وأخرجه ابن ماجه في سننه، كتاب الدعاء، باب ما يدعو الرجل إذا خرج من بيته، ١٢٧٨/٢، رقم ٣٨٧٦، ورواه ابن حبان في صحيحه، كتاب الرقائق، باب ذكر الشئ الذي يهدي القائل به، ويوفي إذا قائه عند الخروج من منزله، ١٠٤/٣، رقم ٨٢٨.

# الإصراء

- إلى قادة البشرية ودعاة الحق، الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام -
- 🗷 إلى من اقتطعا من وقتهما لوقتي، ومن جهدهما لجهدي أبي، وعمي/ رياض.
  - 🗷 إلى من يذهب العناء بلقائها، ويعجز الثناء عن ثنائها، أمي الحبيبة –.
- 🗷 إلى من عاشت معي مر الحياة وحلوها، رفيقة دربي وسلوتي، زوجتي العزيزة.
  - 🗷 إلى أجمل شئ في حياتي فلذتا كبدي، البراء والروميساء.
- إلى من كانوا دائماً عوناً لي وسنداً إخوتي الأعزاء الذين تمنوا لي التوفيق والنجاح.
  - ع إلى من تكبد معى أعباء كتابة هذه الرسالة وطباعتها، الأستاذ/ محمود مصطفى.
    - 🗷 إلى هؤلاء جميعاً أهدي هذا البحث المتواضع.

# 75.729 NS 75.00 N

أشكر الله العلي القدير، الذي امتن على بفضله وكرمه، وفتح لي باباً من أبواب الخير، وقدرني بعونه على إنجاز هذا العمل، وإخراجه إلى النور، وأدعوه بلسان الشاكرين ﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِيَ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلِّيَ أَعْمَتَ عَلَى وَعَلَى وَلِدَتَ وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَدُهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ أَنْ أَمْلُ صَلِحًا تَرْضَدُهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّلِحِينَ ﴾ والحمد لله أولاً وآخراً، وظاهراً وباطناً.

وإذا كان من شكر المولى - \$ - شكر من أجرى الله - أن النبي - \$ - قال: لقول النبي - \$ - فعن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما - أن النبي - \$ - قال: "..ومن صنع إليكم معروفاً فكافئوه، فإن لم تجدوا ما تكافئونه فادعوا له، حتى تروا أنكم قد كافأتموه"()، ومن هذا المنطلق فإني أتقدم بخالص الشكر وأجزله إلى شيخي اللذين تفضلاً بالإشراف على هذا العمل ودعمه بملحوظاتهما السديدة، وآرائهما الصائبة، ولم يبخلا على بملاحظة أو مشورة، ولولا دعمهما المتواصل، وتشجيعهما الدائم، لم يكن هذا العمل ليكتمل، فضيلة الأستاذ الدكتور/ فوزي عبد العظيم رسلان، أستاذ الدعوة والثقافة بالكلية، ووكيلها الأسبق، ذلكم العالم الجليل، والداعية الأصيل، الذي تعهدني بالرعاية وحسن التوجيه، وتذليل العصى، وتقريب القصي بصدر رحب واسع، فأشكره شكر التلميذ لأستاذه، والابن البار لوالده، والله - \$ - أسأل أن يمتعه بالصحة والعافية، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

كما أتقدم بخالص شكري وعظيم تقديري إلى فضيلة الأستاذ الدكتور/ مرسي شعبان السويدي، أستاذ الدعوة والثقافة بالكلية، وعميدها السابق، ذلكم العلم العلامة، الذي وجدته أستاذاً حنوناً، وأباً رحيماً، وعهدته عف اللسان، فتى الجنان، يزين خلقه العظيم تواضعه الجم، وإنسانيته النبيلة، وسماحته الحميدة، فاللهم أجزه عني وعن الرسالة، وعن طلاب العلم خيراً.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النمل الآية "١٩"

<sup>(&#</sup>x27;) رواه أبو داود في سننه، كتاب الزكاة، باب الرجل يخرج من ماله، (') ، ۱۹۷۲.

# بسم الله الرحمن الرحيم المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، سيدنا محمد – صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين –

#### أما بعد،،،

فإن الدعوة إلى الله - \$ - من أفضل الطاعات، وأجل القربات، وأحسن ما دعا إليها الدعاة، وألَّمَ الذَّهُ وَمَنَ أَحْسَنُ وَلَا يَمِّنَ رَعَا إِلَى اللهِ وَعَيلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنِّى مِن المُسْلِمِينَ } (ا) وقد أكد النبي - \$ - هذا المعنى، فعن أبي هريرة - \$ - أن النبي - \$ - قال: "من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص من أجور هم شيئًا" (٢) وهي المهمة العظيمة التي جاء بها الرسل عليهم السلام - لإخراج الناس من الظلمات إلى النور، قال تَعَالَى: ﴿ رُسُلاً مُبَيِّرِينَ وَمُنذِرِينَ إِنَّلَا يَكُونَ عليهم السلام - لإخراج الناس من الظلمات إلى النور، قال تعالى مخاطباً نبيه - \$ - قال تعَالى: ﴿ رُسُلاً مُبَيِّرِينَ وَمُنذِرِينَ إِنَّلَا يَكُونَ اللهُ يَعْدَ الرُسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ (ا)، وقال تعالى مخاطباً نبيه - \$ - قال تعَالى: ﴿ رَسُلامُ مُنتِينَ وَمُنذِرِينَ التَّلَا يَكُونَ اللهُ عَلَى الدعوة، قال تعَالَى: ﴿ وَلَتَكُنُ مِنكُمُ أَنَةٌ يُدَعُونَ إِلَى الْغَيْرِ وَيَأْمُونَ بِالْمَوْفِ وَيَنْهُونَ عَنِ المُمْكُ وَلَا اللهُ عالمت البشرية في تيه وضلال، فقد جعل الله فلاح الأمم مترتباً على الدعوة، قال تعَالى: ﴿ وَلَتَكُنُ مِنكُمُ أَنَةٌ يُدَعُونَ إِلَى الْغَيْرِ وَيَأْمُونَ بِالمَوْفِ وَيَنْهُونَ عَنِ المُنكِ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ العباد ورشاداً، ولما كان الماضي سجلاً حافلاً الله العابر، فلابد للأمة أن تتأمل هذا الماضي، وتنظر فيه نظرة كلها تذقيق وتمحيص، بالقصص والعبر، فلابد للأمة أن تتأمل هذا الماضي مسجلاً في كتاب محفوظ بحفظ الله تعالى له من التحريف والتبديل والتغيير (وهو القرآن الكريم).

<sup>(&#</sup>x27;) سورة فصلت الآية "٣٣".

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب "العلم"، باب: من سن سنة حسنة أو سيئة، ٢٠٦٠/٤، رقم ٢٦٧٤.

<sup>(&</sup>quot;) سورة النساء الآية "١٦٥".

<sup>(1)</sup> سورة الأحزاب الآية "٥٥".

<sup>(°)</sup> سورة الأحزاب الآية "٥٥".

وحيث إن القرآن الكريم وهو الكوكب الدري الذي يستضاء به قد عني عناية كبري بأخبار الأنبياء وأحوالهم، وذكر نبأهم وما فيه من توجيهات وإرشادات، لوقاية الأمم من الانحرافات التي تعج بها، كان لابد من تتبع واستقراء هذه التوجيهات خاصة الوقائية منها، لأن (الوقاية خير من العلاج) لقد جاء أولو العزم من الرسل إلي أممهم، حاملين إياهم على التغيير نحو الأفضل والترقي نحو الكمال بتدرج وباتزان، فعملوا على تلمُّس المنهج التربوي الوقائي الذي يحمي الأفراد والمجتمعات من الانحراف عن منهج الله القويم، حتى يكونوا في أحسن تقويم مستشارين مراقبة الله - ﷺ - في كل لحظة من لحظات حياتهم فكانت منهم تلك التربية الوقائية التي تهدف إلى الوقاية من خطر محتمل وشيك، وذلك بتفاديه قبل وقوعه، حفاظا على الأفراد، وصيانة للمجتمعات، وتحقيقا للسلامة العامة، وتداركا للمحظور قبل وقوعه، أخذا بمبدأ: الوقاية خير من العلاج، من خلال توجيههم نحو الطريق القويم والغاية المثلى، وقيادتهم نحو الخير والصلاح، من أجل تحصينهم من الوقوع في مفاتن الحياة وشهواتها، ووقايتهم شر العقبات في طريق حياتهم، فجاءت دعوتهم، كما جاءت دعوة الأنبياء والرسل - عليهم السلام - مشتملة على مناهج وقائية إلهية، لا غنى للبشرية عنها، فمن أخذ بها فاز وأفلح، ومن أعرض عنها انحرف فخاب وخسر، والأمة الإسلامية بحاجة ماسة إلى أن تستوعب هذه المناهج الوقائية، في كل ما يحتاجون إليه، لتستخلص منها الدروس والعبر، وتضع أقدامها على الطريق نحو الاستقامة والاعتدال ولذا فإن القائمين على أمر التربية اليوم يسلكون هذا المسلك في طريقهم نحو إيجاد الفرد المسلم، من خلال حرصهم على الاعتناء بتحقيق المناعة الذاتية الأصيلة في نفوس المتربين، وإرشادهم إلى الطريق الصحيح دون تكلفة زائدة، أو ضياع لجهدهم ووقتهم، ودون خسارتهم أو سقوطهم في الشهوات والملذات، فتراهم يرسمون لهم الحواجز، ويرفعون لهم السدود، وقاية لهم من الضرر الواقع أو المتوقع دون أن يعزلوهم عن بيئتهم ومجتمعهم، كل ذلك من خلال عملية تربوية توجيهية متكاملة الأهداف والغايات وقاية للفرد من الذلل والتردي في مهاوي الانحراف، ووقاية للمجتمع من التفكك والانحلال عبر هذه التدابير الوقائية الشرعية هذا المراد محققاً على شكل كتاب جامع يحوي آداب أولي العزم من الرسل، وتوجيهاتهم الوقائية، حتى يتم النفع بها في كل آن، على وجه يعم نفعه الإنسانية كلها، وانطلاقا من هذا

رأيت أن أتناول موضوعاً طالما تردد في نفسي، وقويت به عزيمتي، ألا وهو التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل وأثرها في مواجهة الانحراف.

### أهمية الموضوع

### تكمن أهمية الموضوع في عدة نقاط منها:-

أولاً: حاجة البشرية الماسة لمعرفة الأسلوب الأمثل، والطريق الأقوم للاستقامة، خاصة إذا كان من طريق الوحي الإلهي، فالله - على - أنزل التوجيهات الوقائية التي يمكن أن تواجه أهل الأرض، ثم كلف الأنبياء والمرسلين - عليهم السلام - ببيان هذه التوجيهات، وكيفية العمل بها، حتى يظل الناس على الصراط المستقيم، مهتدين للتي هي أقوم في كل جانب من جوانب الحياة الإنسانية.

ثانياً: في هذا الموضوع دلالة على أن الإسلام منهج حياة متكامل، لا يتكفل بالجوانب العلاجية للناس فحسب، بل يتكفل بالجوانب الوقائية قبل العلاجية.

ثالثاً: يتشرف الموضوع بشرف مصدره، ويَعْظُمُ بعظم منهجه، فهو يستقي مصدره من كلام الله - على -، وسنة نبيه سيدنا محمد - ويتناول التوجيهات الوقائية في دعوة أكثر الرسل صبراً وجهداً، وهم أولو العزم من الرسل - عليهم السلام - ليقف الناس على مواطن العبر والعظات، فيتخذوا لأنفسهم سبل الوقاية من دعوتهم، فيكون التأثير كبيراً.

رابعاً: من طبيعة الإنسان أنه يسعى ليأخذ سلوكه من تجارب البشر، فحرى أن يتجه بفكره وقوله وعمله إلى أفضل البشر – عليهم السلام – الذين ذكر الله – و النا مناهج دعوتهم في قرآنه الكريم، فنأخذ منها الفكر القويم لعقولنا، والنور لقلوبنا، لتكون مَعْلَماً نسير عليه في حياتنا، للوقاية من العلل على اختلاف المشارب والأهواء.

## اسباب اختيار الموضوع

#### وقد دفعنى إلى اختيار هذا الموضوع عدة أسباب منها:-

أولاً: فضل الله - على - وتوفيقه، فهو الذي سبب الأسباب وهيأها لاختيار هذا الموضوع والبحث فيه.

ثانياً: إحساساً مني بالمسئولية الملقاة على عاتقي كباحث في إظهار بعض الجوانب المضيئة في دعوة أولي العزم من الرسل، حتى يتم تربية المسلم تربية متكاملة متوازية.

ثالثاً: رغبتي في أن أنال شرف خدمة كتاب الله - الله - الله الله عمره وجهده، ويكدح فيه خاطره، هو معايشته، فإن أجل ما يشغل به الباحث نفسه، وينفق فيه عمره وجهده، ويكدح فيه خاطره، هو كتاب الله - الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد (۱)، فهو أصدق الحديث، وأولاه بالتدبر.

رابعاً: ما وجدته من تشجيع أساتذتي ومشايخي الأجلاء، الذين اعتبروا هذا الموضوع جديراً بالبحث والعناية، لتعلقه بما يتعرض له الناس في حياتهم اليومية، خاصة في زمن كثرت فيه الانحرافات، وأثرت عليه تأثيراً سلبياً لا يخفى على أحد.

خامساً: المساهمة في مواجهة الصعوبات التي تعترض طريق الأمة، وإنقاذها من الانحرافات التي أطلت برأسها عليها، لعلي في الدنيا والآخرة أفوز برضا الله - على - عني.

#### ♦ منهج البحث

أما عن المنهج المتبع في هذه الدر اسة فهو:

أولاً: المنهج الاستردادي (٢) والاستنباطي (٣) والذي يقوم الباحث فيه بقراءة الآيات القرآنية، والأحاديث النبوية ذات الصلة بموضوع الدراسة، وفهمها، لتحديد التوجيهات المستنبطة من الأدلة واستخراجها.

ثانياً: عزو الآيات القرآنية إلى مواضعها بذكر اسم السورة ورقم الآية.

<sup>(&#</sup>x27;) قَالَ تَعَالَى: ﴿ ...وَإِنَّهُ وُلَكِنَبُّ عَزِيرٌ اللَّ لَا يَأْنِيهِ ٱلْمَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ۖ تَمْزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ سورة فصلت من الآية " ١١ - ٢٤".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) "وهو الذي نقوم فيه باسترداد الماضي تبعاً لما تركه من آثار أياً كان نوع هذه الآثار، وهو المنهج المستخدم في العلوم التاريخية والأخلاقية"، مناهج البحث العلمي، عبد الرحمن بدوي، ط٣، وكالة المطبوعات، الكويت، ١٩٧٧م، صــ١٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) "وهو مجموعة من الحدود الأولية والتعريفات والبديهيات والمصادرات – في إطار مجموعة من قواعد الاشتقاق الصارمة – إلى ما يترتب من نتائج أو نظريات"، المدخل إلى مناهج البحث العلمي، محمد محمد قاسم، ط١، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، ١٩٩٩، صـ٨٥.

ثالثاً: تخريج الأحاديث والآثار من مصادرها الأصلية، مع ذكر أقوال العلماء المحققين في الحكم على الحديث إن لم يكن في الصحيحين.

رابعاً: كثرة تكرار الاستشهاد ببعض الآيات القرآنية في مواضع متعددة من البحث، وذلك حسب ما يقتضيه المقام في كل موضع، إما لكونها مشتملة على أمور متعددة، أو كونها تحتمل عدة معان.

خامساً: كثرة النظر في بعض كتب التفاسير القديمة والحديثة، لفهم معنى الآية وما تدل عليه، لاستنباط بعض التوجيهات الوقائية منها، لتحقيق أهداف هذا البحث.

سادساً: الترجمة المختصرة للأعلام غير المشهورين، عند ورود اسم العلم لأول مرة، أما إذا كان العلم مشهوراً تركته لشهرته.

سابعاً: عزو النقول إلى مصادرها الأصلية، مع توثيق المصادر والمراجع في الحاشية بذكر البيانات للمرجع كاملة عند وروده لأول مرة، ذاكراً اسم الكتاب أولاً، ثم مؤلفه، ثم محققه إن وجد، ثم ذكر دار النشر، ورقم الطبعة، وتاريخها، فإن لم يوجد أشرت إلى ذلك (بدون ت، ط) ثم ذكر الجزء والصفحة.

ثامناً: اقتصرت على النقاط والقواسم المشتركة بين دعوة أولي العزم – عليهم السلام – وإلا فكل واحد منهم يحتاج إلى دراسة مستقلة، مع الأخذ بالأهم وترك المهم إذا كان الموضوع متشعباً، ويأخذ حيزاً كبيراً من الرسالة.

#### الدراسات السابقة

أولاً: التربية الوقائية في الإسلام، وهو كتيب صغير لمؤلفه فتحي يكن، يقع في ست ومائة صفحة، وضع الباحث فيه الخطوط العامة للتربية الوقائية في الإسلام، ولكن دون تفصيل، وتحدث عن أهميتها، وضرورة الأخذ بها للتخلص من الآفات والشرور بصورة مجملة، ثم توصل إلى أن الوقاية قد أخذت مساحة كبيرة في القرآن الكريم، والسنة المطهرة.

ثانياً: التربية الوقائية في الإسلام، ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها، إعداد/خليل بن عبد الله الحدري، وهي عبارة عن رسالة مقدمة إلى كلية التربية جامعة أم القرى، عام ١٤١٨هـ، لنيل درجة التخصص (الماجستير) وهي تعطى لفتات في جوانب محددة، تم توظيفها لهدف الرسالة

الرئيس، وهو استفادة المدرسة الثانوية منها، مع ذكر لمصادرها من خلال القرآن والسنة وهدى السلف الصالح، وتحدث عن بعض أساليبها، ومجالات تطبيقها من خلال الأسرة والمجتمع، ثم أعطى تصوراً مقترحاً لاستفادة المدرسة الثانوية منها.

ثالثاً: التربية الوقائية وأساليبها في سورة الحجرات وتطبيقاتها التربوية، إعداد/خالد بن عوض بن علي الفعر، وهي عبارة عن رسالة ماجستير مقدمة إلى كلية التربية جامعة أم القرى عام ١٤٢١هـ، تحدث فيها عن مفهومها، ومكانتها في سورة الحجرات، وذكر التدابير الوقائية المستنبطة من السورة الكريمة، مبيناً الأساليب التربوية التي اشتملت عليها السورة، ودور المؤسسات التربوية في تعميق مفهوم الوقاية لدى الفرد والمجتمع.

رابعاً: التربية الوقائية في سورة الفلق، وتطبيقاتها في الأسرة والمجتمع، إعداد/ محمد بن حاسن بن محمد الحسني، وهي عبارة عن بحث مكمل لنيل درجة التخصص الماجستير في الشريعة الإسلامية جامعة أم القرى عام ١٤٣٠هـ، بين الباحث فيها جوانب التربية الوقائية التي تضمنتها السورة الكريمة، وأهداف التربية الوقائية فيها ومجالات تطبيقها في المؤسسات التربوية.

خامساً: التربية الوقائية في سورة النور وتطبيقاتها التربوية، إعداد/ سليمان بن صفوق بن محمد العنزي، وهي عبارة عن رسالة مقدمة إلى كلية التربية الإسلامية، جامعة أم القرى عام 1570هـ، عرف فيها الباحث بجوانب التربية الوقائية التي تضمنتها سورة النور، موضحاً أهدافها في هذه السورة، ومجالات تطبيق هذه الجوانب في الأسرة والمدرسة ووسائل الإعلام. سادساً: التربية الوقائية في القرآن الكريم، إعداد/ حازم حسني حافظ زيود، وهي عبارة عن رسالة مقدمة إلى قسم أصول الدين بكلية الدراسات العليا، جامعة النجاح الوطنية، فلسطين عام 10. متحدث فيها الباحث عن أهمية الوقاية في كل شئ، ثم بين المسالك العامة للشريعة في التربية الوقائية مع ذكر بعض النماذج القرآنية في التربية الوقائية، في القرآن الكريم. والأخلاقية، والاجتماعية، والاقتصادية، ثم بين معالم التربية الوقائية في القرآن الكريم.

#### ♦ خطة الدراسة

#### وتشتمل على مقدمة وتمهيد وخمسة فصول وخاتمة وبيانها كما يلي:-

- ك المقدمة وفيها: بيان لأهمية الموضوع، وأسباب اختياره، ومنهج البحث، والدراسات السابقة، وخطة البحث، كما قد مر بنا.
  - ع أما التمهيد: ففيه التعريف بمصطلحات الدراسة.
  - ع أما الفصل الأول فهو بعنوان: التربية الوقائية في المنظور الإسلامي

#### ويشتمل على خمسة مباحث:-

المبحث الأول: مفهوم التربية الوقائية في الإسلام

المبحث الثاني: خصائص التربية الوقائية

المبحث الثالث: وسائل وأساليب التربية الوقائية

المبحث الرابع: أهداف التربية الوقائية

المبحث الخامس: دور التربية الوقائية في بناء الأفراد والمجتمعات

الما الفصل الثاني فهو بعنوان: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل من خلال الدعوة إلى الإيمان بأصول العقيدة الإسلامية

#### ويشتمل على ستة مباحث:-

المبحث الأول: التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في جانب الإيمان بالله

المبحث الثاني: التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في جانب الإيمان بالملائكة

المبحث الثالث: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الإيمان بالكتب

المبحث الرابع: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الإيمان بالرسل

المبحث الخامس: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الإيمان باليوم الآخر المبحث السادس: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الإيمان بالقضاء والقدر

ك أما الفصل الثالث فهو بعنوان: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الجانب التشريعي

#### ويشتمل على أربعة مباحث:-

المبحث الأول: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في فريضة الصلاة

المبحث الثاني: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في فريضة الزكاة

المبحث الثالث: التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في فريضة الصيام

المبحث الرابع: التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في فريضة الحج

ع أما الفصل الرابع فهو بعنوان: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الجانب الأخلاقي

#### ويشتمل على أربعة مباحث:-

المبحث الأول: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الأخلاق مع الله المبحث الثاني: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الأخلاق مع النفس المبحث الثالث: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الأخلاق مع الناس المبحث الرابع: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الأخلاق مع الأحياء غير المبحث الرابع: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الأخلاق مع الأحياء غير العاقلة

ع أما الفصل الخامس فهو بعنوان: أثر التربية الوقائية في مواجهة الانحراف

#### ويشتمل على أربعة مباحث:-

المبحث الأول: أثر التربية الوقائية في مواجهة الانحراف الفكري

المبحث الثاني: أثر التربية الوقائية في مواجهة الانحراف السلوكي

المبحث الثالث: أثر التربية الوقائية في تغيير الواقع الدعوى للدعاة

المبحث الرابع: أثر التربية الوقائية في تغيير الواقع الدعوى للمدعوين

ع أما الخاتمة فأثبت فيها أهم ما توصلت إليه الدراسة والبحث من نتائج وتوصيات.

ع ثم ذكرت قائمة المصادر والمراجع مرتبة ترتيباً أبجدياً.

ع أما الفهارس فتشتمل على:-

فهرس الآيات القرآنية ثم فهرس الموضوعات.

وبعدُ، فإن هذا العمل المتواضع لا أنزهه عن نقص، ولا أبرئه من عيب، ولا أدعي له الكمال، فهو مجهود بشري متواضع بذلت فيه قصارى جهدي ومعرفتي المحدودة، فإن وفقت فبفضل الله - على - وتوفيقه، وإن كان غير ذلك فمني ومن الشيطان، والله - على - ورسله - عليهم السلام - منه براء، وحسبي أني اجتهدت، وأسأل الله ألا يحرمني الأجر إنه ولي ذلك والقادر عليه.



ويشتمل على:

• التعريف بمصطلحات عنوان الدراسة

#### تمهيد

إن تحديد مصطلحات الدراسة في أي بحث علمي، يُسهم ويساعد بشكل كبير في توضيح المعلومة لدى القارئ بسهولة ووضوح، ويضبط كذلك اتجاهات البحث وتفريعاته، لأن المصطلحات تُعد مفتاحاً يفتح به القارئ خزائن المكتوب، ولذلك فإن "تثبيت الاصطلاحات العلمية لا يفيد العلماء وحدهم، بل يفيد الدعاة والمدعوين، كما يفيد جمهور القراء"(۱)، وذلك لأن توضيح المراد من المصطلحات والألفاظ، يستلزم تحديد معناها، فالمعنى إذا كان محدداً، كان شرحه سهلاً على الداعي، ولا يستعمل اللفظ إلا فيما وضع له، وكان فهم المراد منه سهلاً على المدعوين.

وسأحاول - إن شاء الله - ضبط مصطلحات الدراسة وتحريرها من حيث مدلولها اللغوي والاصطلاحي.

# أولاً - مصطلح التربية

إن كلمة التربية من الكلمات الشائعة، والتي تتردد على ألسنة الكثير من الناس في حياتهم العامة، وبالرغم من شيوعها وكثرة ترددها، فقد لا يدرك البعض معانيها إدراكاً حقيقياً، لأنهم يقصرونها على يقصرونها على الجانب الأخلاقي فقط، كقولهم: هذا حسن التربية، أو لأنهم يقصرونها على معنى التعهد والرعاية فقط، وهذا تضييق لمفهوم كلمة التربية الواسع، فمفهومها أعم وأشمل مما يستعمله الناس في حياتهم اليومية، وهذا مما يحتم على الباحث بيان معنى هذه الكلمة في اللغة والاصطلاح كما ذكرها أهل العلم.

# (أ) المعنى اللغوي لمصطلح التربية

## لقد تعددت المعانى اللغوية لهذه الكلمة وذلك تبعاً لاشتقاقها وهي كالتالي:-

(۱) "ربا: ربا الشئ يَربُو ربُواً ورباءً: زاد ونما، وأربيته: نميته. وفي التنزيل العزيز: ﴿ وَيُربِي السَّمَ عَن السَّالَ اللهِ عَن اللهِ اللهُ ال

<sup>(&#</sup>x27;) المعجم الفلسفى، د/ جميل صلبيا، دار الكتاب اللبناني بيروت، بدون ط، ١٩٨٢م، صـ٩٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة من الآية "٢٧٦".

النَّاسِ فَلاَ يَرْبُواْ عِندَاللَّهِ ﴾ (١)(١)، وعلى هذا فتكون التربية هنا بمعنى النمو والزيادة، ومنه قول الله - على -: ﴿ يَمْحَقُ اللهُ الرَّبُواْ وَيُرْبِي ٱلصَّهَدَقَتِ ﴾ (٦)، "أي: يضاعف أجرها وينميها له"(٤).

(٢) ربَّ: فيقال "ربَّ الأب ولده: وليه وتعهَّده بما يغذَّيه وينميه ويؤدبه"(٥)

فالتربية هنا بمعنى الرعاية والتأديب، ومنه ما جاء في القرآن الكريم على لسان فرعون لسيدنا موسى – السلام - ﴿ أَلَمْ نُرَبِكَ فِينَا وَلِيدًا ﴾ (٢)، أي: "ألم يسبق لك أنك عشت في نزلنا ورعيناك وأنت طفل صغير "(٧).

- (٣) "(رباه): نماه، وفلاناً غذاه، ونشأه ونمى قواه الجسدية والعقلية والخلقية (^) فالتربية هنا بمعنى النمو والتغذية سواء كانت للجسد أو العقل أو الخلق.
- (٤) ربْ: "والرب ينقسم على ثلاثة أقسام، فيكون الرب المالك، ويكون بمعنى السيد المطاع، قال الله تعالى –: ﴿ فَيَسَعِى رَبَّهُ خَمَّرًا ﴾ (٩)، أي: سيده، ويكون الرب: المصلح، رب الشئ إذا أصلحه (١٠) فالتربية هنا بمعنى المالك والسيد المطاع والصاحب.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الروم من الآية "٣٩".

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، محمد بن مكرم بن على أبو الفضل جمال الدين أبى منظور الأنصارى المتوفى سنة ٧١١هـ، دار صادر، بيروت، ط ٣ ت، سنة ١٤١٤هـ، ج١٤ صـ٤٠٠.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة من الآية "٢٧٦".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) تفسير الطبري المسمى "جامع البيان في تأويل القرآن" محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملى، أبو جعفر الطبري، المتوفى سنة ٣١٠هـ، تحقيق أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط١، سنة ١٤٢٠هـ سنة ٢٠٠٠م، ج٢، صــ٥١.

<sup>(°)</sup> معجم اللغة العربية المعاصرة د/ أحمد مختار عبد الحميد عمر، المتوفى سنة ١٤٢٤هـ، دار عالم الكتب، ط١ سنة ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م، ج٢، صـ ٨٤٢.

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء من الآية "١٨".

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) التفسير الوسيط e محمد سيد طنطاوي، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة القاهرة، طe سنة  $^{\vee}$  1 مسلم  $^{$ 

<sup>(^)</sup> المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، دار الدعوة، بيروت، بدون ط، ت، ج١، صـ٣٢٦.

<sup>(°)</sup> سورة يوسف من الآية "١ ٤".

<sup>(&#</sup>x27;') لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١، صـ ٠٠٠ وما بعدها.

(٥) "(الرباني): العَالِم الراسخ في العلم والدين، أو الذي يطلب بعلمه وجه الله، وقيل: العالم العاملُ، المُعُلِّم، وقيل: الرَّبَّاني: العالى الدرجة في العلم "(١)

وعلى هذا فالتربية هنا بمعنى العلم والحكمة، ومنه قول الله - تعالى -: ﴿ وَلَكِن كُونُواْ رَبَّانِيِّينَ ﴾ (٢)، "أي: علماء حكماء"(٣).

فالتربية جاءت في معاجم اللغة بمعاني مختلفة، منها النمو والزيادة، والرعاية والتأديب، والنشأة والتغذية، والمالك والصاحب، والسيد المطاع، والعالم الرباني، وكل هذه المعاني لا تبتعد عن معنى التربية، لأنها تفيد الرعاية والتعهد، والتي تهدف إلى إعداد الأفراد والجماعات إعداداً جيداً: ليكونوا صالحين في المجتمع.

#### (ب) المعنى الاصطلاحي للتربية:

لا تخرج التربية في معناها الاصطلاحي عادة عن المعنى اللغوي، ولا تبتعد عنه كثيراً، ولكن تزيد عليه معان وظيفية أخرى، ولذلك فقد تعددت المعاني الاصطلاحية لكلمة التربية نظراً لتعدد معانيها اللغوية من جانب، واختلاف الزوايا التي يُنظر من خلالها لهذه العلمية من جانب أخر، هذا بالإضافة إلى اختلاف الاتجاهات والآراء، والزمان والمكان، والجوانب التي يتم معالجتها من جهة ثالثة، وقد عُرفت بعدة تعريفات منها:-

- (۱): "ايصال المربى إلى درجة الكمال التي هيأه الله لها، عن طريق مراعاة فطرته، وتنمية مواهبه، وقدراته، وطاقاته بطرق متدرجة، وتوجيهها للعمل في إعمار الحياة على عهد الله وشروطه"(٤).
- (۲): "عملية التنشئة والرعاية والتوجيه من جانب الكبير تجاه الصغير، والعالم حيال المتعلم"(٥). ومع اختلاف هذين التعريفين في الألفاظ إلا أنهما اتفقا على أن التربية نظام شامل يهتم بإعداد الإنسان الصالح إعداداً متكاملاً ومتوازياً في الدين والدنيا، ومن خلالها يتم صيانة الإنسان ورعايته، ونموه الجسدي والعقلى والاجتماعي والنفسي بما يتلاءم مع الفطرة التي فطر الله –

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع سابق، صـ ٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران من الآية "٩٧".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الطبري، مرجع سابق، ج٦، صد٠٤٥.

<sup>( ً)</sup> مناهج التربية أسسها وتطبيقاتها، على أحمد مدكور، دار الفكر العربي، بدون ط، سنة ٢١٤١هـ، ٢٠٠١م، صـ ٣٠.

<sup>(°)</sup> من قضايا التربية الدينية في المجتمع الإسلامي، كمال الدين عبد الغنى المرسى، دار المعرفة الجامعية، ط١، سنة ١٩ هـ.، سنة ١٩٩٨م، صــ٩١٩.

تعالى - الناس عليها، فالتربية لها خططها وقواعدها التي تسير عليها بطريق منتظم نحو الصلاح المرجو من المُربَّى وفق شرع الله - على - ودينه، بطريقة تدريجية، كما أنها تحافظ على الفطرة السليمة للناشئ، ولم تتركه عرضة للانحراف، فإذا وقع في الانحراف لسبب ما، فسرعان ما تقوم التربية بتقويمه ومعالجته وفق مبادئ الإسلام.

#### ثانياً: مصطلح الوقائية

#### (أ) المعنى اللغوي للكلمة:-

لفظ وقاية مأخوذ من الفعل (وَقَى)، يقال: "وَقَى: وقاه الله وَقْياً، ووِقَايةً وواقيةً: صانه"(١). "ووقاه وقاية بالكسر، أي: حفظه، والتوقية: الكِلاَءة والحفظ"(٢).

"(واتقى) بالشئ: جعله وقاية له من شئ آخر، والله خاف عقابه فتجنب ما يكره، والشئ حذره وتجنبه وتوقاه: حذره وتجنبه "(") ومنه جاءت كلمة التقوى، لأن "التقوى في اللغة: بمعنى الاتقاء: وهو اتخاذ الوقاية، وعند أهل الحقيقة: هو الاحتراز بطاعة الله عن عقوبته، وهو صيانة النفس عما تستحق به العقوبة من فعل أو ترك"(،).

ومنها التقية: "وهى اسم من الاتقاء: وهى أن يقي نفسه من اللائمة، أو من العقوبة بما يظهر، وإن كان خلاف ما أضمر "(٥).

<sup>(&#</sup>x27;) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج ١٥، صـ٢٠٤.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، صـ۱۰ ٤٠.

<sup>(&</sup>quot;) المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، مرجع سابق، ج٢، صـ٢٥٠١.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) التعريفات، على بن محمد بن على الزين الشريف الجرجاني المتوفى سنة ١٦٨هـ تحقيق جماعة من العلماء بإشراف الناشر، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، ط١، سنة ١٤٠٣هـ سنة ١٩٨٣م، صـ٥٠.

<sup>(°)</sup> التعريفات الفقهية، محمد عميم الاحسان المجدي البركتي، دار الكتب العلمية، ط١، سنة ١٤٢٤هـ سنة ٢٠٠٢م، صـ ٠٠٠.

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان من الآية "١١".

شدائده"(۱)، ومنه أيضاً قول النبي  $- \frac{1}{20} - \frac{1}{20} - \frac{1}{20}$  الله عنهما -: "و تَوَقَ كرائم أمو الهم"(۱)، أي تجنب أمو الهم و احذرها، و لا تأخذها مع مال الزكاة و الصدقة.

#### (ب) المعنى الاصطلاحي للوقاية

مصطلح الوقاية من المصطلحات التي كثرت التعاريف حولها، نظراً الاختلاف الاتجاهات، والتأثر بالتعاليم والعادات والقيم والأهداف، فهناك من عرفها تعريفاً خاصاً وهناك من عرفها تعريفاً عاماً، فالوقاية بالمعنى الخاص هي:-

"المحافظة على الفرد والمجتمع في أحسن حالاته الصحية، ويقوم الطب الوقائي لتحقيق هذا الهدف على مجموعة من التعاليم، والارشادات، لوقاية الإنسان من الأمراض السارية والوافدة قبل وقوعها، ومنع انتشار العدوى إذا وقعت"(٤).

ففي هذا التعريف نجد أن الوقاية قاصرةً على الطب الوقائي فقط، مع أنها تكون في كل أمور الحياة على اختلاف أشكالها وألوانها، فتشمل الجسد والقلب والعقل، وإلا فما الفائدة من بدن وجسم صحيح سليم وعقل ضال أو قلب سقيم.

#### أما الوقاية بالمعنى العام فهي:-

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الرازي المسمى "مفاتيح الغيب"، أبو عبد الله محمد بن عمر الحسن بن الحسين التيمى الرازى، الملقب بفخر الدين الرازي، المتوفى سنة ٢٠٦هـ، دار احياء التراث العربي، لبنان، بيروت، ط٣، سنة ١٤٢٠هـ، ج٣، صــ ٧٤٩.

<sup>(&#</sup>x27;) هو عبد الله بن العباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف القرشي الهاشمي أبو العباس، ابن عم رسول الله - ﷺ - أمه أم الفضل لبابة بنت الحارث الهلالية، ولد وبنوا هاشم بالشعب قبل الهجرة بثلاث سنوات، وقيل بخمس، مات النبي - ﷺ - هو ابن ثلاث عشرة سنة، وفي وفاته أقوال، فقيل: سنة خمس وستين، وقيل: سنة سبع، وقيل: سنة ثمان وهو الصحيح، واتفقوا على أنه مات بالطائف سنة ثمان وستين، واختلف في سنه، فقيل: ابن إحدى وسبعين، وقيل: ابن اثنتين، وقيل: ابن أربع، والأول هو الأقوى، الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر، ج٤، صـ٢٢١.

<sup>(&</sup>quot;) صحيح البخاري "الجامع المسند الصحيح المختصر من أيام رسول الله - ﷺ - وسننه وأيامه"، محمد بن اسماعيل أبو عبد الله البخاري، المتوفى سنة ٢٨٦هـ، تحقيق محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، ط١، ٢٢٢هـ، كتاب الزكاة، باب لا تؤخذ كرائم أموال الناس في الصدقة، ١١٩/٢ - رقم ١٤٥٨ واللفظ للبخاري، وفي صحيح مسلم "المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله - ﷺ -"، مسلم بن الحجاج، أبو الحسن القشيري، المتوفى سنة ٢٦١هـ، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، كتاب الإيمان، باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام، ١/١٥ - رقم ١٩.

<sup>(\*)</sup> الطب الوقائى فى الإسلام د/ أحمد شوقى الفنجري، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٣ سنة ١٩٩١م، صـ١١.

"حفظ الشي عما يؤذيه ويضره"(١)، وهذا التعريف رغم قصر ألفاظه إلا أنه أشمل وأجمع.

من هذين التعريفين يتبين أن الوقاية تهتم بصيانة الأفراد والمجتمعات، وحفظهم من كل الأمراض الحسية والمعنوية، بواسطة التعاليم والإرشادات التي وصعت بواسطة الوحي الإلهي المنزل على الأنبياء والرسل – عليهم السلام – من قبل الحق – على - من جهة عليا، ليكون المجتمع سليماً معافاً بعيداً عن مخاطر الأمراض والعلل الحسية والمعنوية.

#### ثالثاً: معنى الدعوة

#### (أ) المعنى اللغوي للدعوة:

الدعوة لغة: مشتقة من الفعل الثلاثي دعا، يقال: "دَعَا الرجل دَعْواً ودعاءً: ناداه، والاسم الدَّعَوة، ودَعَوت فلاناً، أي: صحت به واستدعيته"(٢).

و"دعا بالشئ دَعْوا، ودعوة، ودعاءً، ودعوى: طلب احضاره، يقال: دعا بالكتاب والشئ إلى كذا: احتاج إليه"(٣).

"(الدعوة) إلى الطعام بالفتح، يقال: كنّا في دعوة فلان ومَدْعاة فلان وهو مصدر، والمراد بها: الدعاء إلى الطعام، و(الدعوة) بالكسر في النسب، و(الدعوى) أيضاً، هذا أكثر كلام العرب"(٤). "دَعَوت الله أَدْعوه دعاءً: ابتهلت إليه بالسؤال، ورغبت فيما عنده من الخير، ودَعَوت زيداً: نَادَيته، وطلبت اقباله، ودعا المؤذن إلى الصلاة: فهو داعى الله"(٥).

بعد الاطلاع والنظر في هذه التعاريف يتبين: أن الدعوة لغة تطلق وتشير إلى الطلب، والنداء والاستدعاء، والدعاء، والابتهال، والعبادة، وكلها تعود إلى معنى واحد وهو الطلب، وذلك لأن النداء فيه طلب الخير من الغير وهو الله - النداء فيه طلب الخير من الغير وهو الله - النداء فيه طلب الخير من الغير وهو الله الله النداء فيه طلب الخير من الغير وهو الله النداء فيه طلب النداء في النداء

<sup>(&#</sup>x27;) التوقيف على مهمات التعاريف، محمد عبد الرؤوف المناوي، تحقيق محمد رضوان، دار الفكر المعاصر، بيروت، ط١، سنة ١٤١٠هـ، ج١، صـ٧٠٣.

<sup>(</sup>١) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١١، صـ٥٨٠.

<sup>(&</sup>quot;) المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، مرجع سابق، ج١، صـ٢٨٦.

<sup>(&#</sup>x27;) مختار الصحاح، زين الدين أبو عبدالله محمد بن أبى بكر بن عبدالقادر الحنفي الرازي، المتوفى سنة ٢٦٦هـ، تحقيق: يوسف الشيخ محمد، المكتبة العصرية، بيروت صيدا، بدون ط، ت، صــ٥٠٠.

<sup>(°)</sup> المصباح المنير في غريب شرح الكبير، أحمد بن محمد بن على الفيومي أبو العباس، المتوفى سنة ٧٧٠هـ، المكتبة العلمية، بيروت، بدون ط، ت، ج١، صــ١٩٤.

وكذلك أيضاً الابتهال، والعبادة فيها طلب الإيمان بالله، وعبادته وحده لا شريك له، والاستعانة فيها طلب العون، فالأصل في كل هذه المعاني تدور حول الطلب.

والأصل في مفهوم الدعوة: أنه يعتمد على البيان والكلام، كما جاء في معجم مقاييس اللغة "(دَعَو) الدال والعين والحرف المعتل أصل واحد، وهو أن تميل الشئ إليك بصوت وكلام يكون منك "(١).

#### (ب) المعنى الاصطلاحي للدعوة:-

إذا أطلق مصطلح الدعوة فغالباً ما يراد به معنيان:-

أ- الإسلام ورسالته. ب- نشر الإسلام وتبليغه للآخرين.

ومن هنا تعددت التعاريف الاصطلاحية للدعوة، واختلفت، وذلك لاختلاف تحديد معنى الدعوة، وسوف أذكر تعريفين لكل معنى من هذين المعنيين:

#### الأول: تعريف الدعوة: بمعنى الإسلام ورسالته:

- (۱) "برنامج كامل يضم في أطوائه جميع المعارف التي يحتاج إليها الناس ليبصروا الغاية من محياهم، وليكتشفوا معالم الطريق التي تجمعهم راشدين مع الله"(۲).

#### الثانى: تعريف الدعوة بمعنى النشر والبلاغ للآخرين:

(۱):"العلم الذى به تُعرف كافة المحاولات الفنية، المتعددة (۱)، الرامية إلى تبليغ الإسلام بما حوى من عقيدة وشريعة وأخلاق (۱).

<sup>(&#</sup>x27;) معجم مقاییس اللغة، أحمد بن فارس بن زكریا القزویني الرازي، المتوفى سنة ٣٩٥هـ.، تحقیق عبدالسلام محمد هارون، دار الفكر، بدون طبعة ت سنة ١٣٩٩هـ ١٣٩٩م، ج٢، صـ٧٩١.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) مع الله، دراسات في الدعوة والدعاة، الشيخ محمد الغزالي، دار الهدى، عين مليلة، الجزائر، طه، سنة ١٩٨١م، صــ١٠.

<sup>(&</sup>quot;) الدعوة الإسلامية، أصولها، ووسائلها، د أحمد أحمد غلوش، دار الكتاب المصرى، القاهرة، ط٢، سنة ١٩٨٧م، صــ ٢ وما بعدها.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) "الدعوة علم كسائر العلوم له قواعده وله موضوعه المتعلق بتعليم الدعاة كافة المحاولات المركزة الهادفة إلى تبليغ الإسلام، والمحاولات قولية كالخطبة والدرس، أو فعلية كالقدوة والطاعة لدين الله، وهي فيه لأنها تراعي جانب التطبيق النظري، وتلحظ عمليات التأثير في نفسية المشاهد والمستمع، وهي متعددة لأن بعضها متجه إلى العقل، وبعضها الآخر متجه إلى العاطفة والوجدان"، المرجع السابق، صــ ١١.

<sup>(°)</sup> المرجع السابق، صد٠١.

(٢) :"الطلب بشدة وحث على الدخول في دين الإسلام، اعتقاداً، وقولاً، وعملاً ظاهراً وباطناً"(١).

فمن خلال هذه التعريفات وغيرها يتبين الاختلاف بين الكتاب والباحثين حول تناولهم لتعريف الدعوة في الاصطلاح، وذلك لخلطهم بين معنى كلمة الدعوة كرسالة، وبين الدعوة كوسيلة وهى النشر والبلاغ، وعلى الرغم من هذا الاختلاف، فهناك ارتباط وثيق بين المعنين، وذلك لأن عملية نشر الإسلام وتبليغه كعقيدة ورسالة، لا تتم إلا بالمبادئ الإسلامية، والتي تشمل الدين والدنيا والروح والجسد.

كما تطلق الدعوة أحياناً على الإسلام نفسه الذي تدعو إليه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَهُ, دَعُوةُ الْمَقِيِّ ﴾ "وإنما عنى بدعوة الحق: توحيد الله، وشهادة أن لا إله إلا الله "(")، ومن هنا يظهر الارتباط الوثيق بين المعنيين.

وهناك من عرف الدعوة تعريفاً يشتمل على عناصر الدعوة الثلاثة وهى: - التبليغ والتكوين والتنفيذ، فعرفها بقوله: "تبليغ الإسلام للناس، وتعليمه اياهم، وتطبيقه في واقع الحياة"(٤).

ثم استدل على شمولية هذا التعريف بقول الله - على -: ﴿ هُو اَلَذِى بَعَثَ فِي اَلْأُمِيِّتِنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُ لُواْ عَلَيْهِمْ وَايُولِهُمْ الْكِنْبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لِفِي ضَلَالِ مُبِينٍ ﴾ (٥)، ثم قال: "فقد شمل قوله - عَلَيْهِمْ وَايُولِمْهُمُ الْكِنْبَ وَالْحِلْمَةُمُ الْكِنْبَ وَالتبليغ، وهو العنصر الأول من عناصر الدعوة، كما شمل قوله ﴿ وَيُزَكِيمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبَ ﴾ التربية والتعليم، أو ما يعبر عنه عادة في المصطلح الدعوى (التكوين)، كما شمل قوله: ﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ التطبيق والتنفيذ، لأن الكتاب هنا: القرآن الكريم، و الحكمة هنا: السنة النبوية "(١).

<sup>(&#</sup>x27;) فقه الدعوة وأساليبها، محمود محمد حمودة، محمد مطلق عساف، مؤسسة الوراق، عمان، الأردن، سنة . ٢٠٠٠م، صـ ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد من الآية "١٤".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الطبري، مرجع سابق، ج١٦، صـ٧٩٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) المدخل إلى علم الدعوة، د/ محمد أبو الفتح البيانوني، دار الرسالة العالمية، دمشق، ط ٤ سنة ١٤٣١هـ سنة ٢٠١٠م، صـ٧١.

<sup>(°)</sup> سورة الجمعة من الآية "٢".

<sup>(</sup>أ) المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صـ٧١.

[1.]

فهذا التعريف فيه رؤية شاملة وواضحة، وإحاطة كاملة لعناصر الدعوة في جوانبها المختلفة، وهي التبليغ والتعليم، والتطبيق العملي والتنفيذ، مما يجعل هذا التعريف تعريفاً عاماً وشاملاً:-رابعاً معنى أولى العزم من الرسل

### (أ) معنى أولى:-

جاء في لسان العرب "(أولو) بمعنى (ذوو)، لا يفرد له واحد، ولا يتكلم به إلا مضافاً كقولك: أولو بأس شديد، وأولو كرم"(١).

و "أولو [جمع] مؤنثه، أو ُلات: جمع لا مفرد له من لفظه، بمعنى أصحاب، يلزم الإضافة إلى اسم ظاهر، ويعرب بالواو رفعاً، وبالياء نصباً وجراً، (ترسم بالواو الأولى، ولا تنطق)، ﴿إِكَ فِي ذَلِكَ لَمِـبَرَةً لِأَوْلِى الْأَبْصَرِ ﴾ (٢) أولوا الأحلام والنهى، ذوو الألباب والعقول الراجحة – أولو الأمر: الرؤساء "(٣).

فكلمة أولى: تعنى أصحاب وذوى، وأولو العزم: أي أصحاب العزم والجد.

#### (ب) معنى العزم:

# (١) في اللغة

جاء في معاجم اللغة "عَزَم: العَزْمُ: الجدُّ"<sup>(٤)</sup>.

"ع ز م (عَزَمَ) على كذا:، أراد فعله، وقطع عليه، وبابه ضرب (٥) والعزم: "ما عقد عليه القلب من أمر أنت فاعله، أي: متيقنه (٦).

من خلال النظر في هذه المعاني، يتبين أن مصطلح العزم يفيد قصد الشئ، وعقد النية على فعله، وتأتى بمعنى الصبر والجد والثبات.

<sup>(&#</sup>x27;) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١١، صـ٧٧.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران من الآية "١٣".

<sup>(&</sup>quot;) معجم اللغة العربية المعاصرة، د/ أحمد مختار، مرجع سابق، عبدالحميد عمر، ج١، صـ١٤١.

<sup>( )</sup> لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١١، صـ٩٩.

<sup>(°)</sup> مختار الصحاح، زين الدين الرازي، مرجع سابق، صــ ٢٠٨.

<sup>(</sup>أ) معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس الرازي، مرجع سابق، ج٤، صـ٨٠٣.

#### (٢) معنى العزم في الاصطلاح:

لا يختلف المعنى في الاصطلاح كثيراً عن المعنى اللغوي، ولذلك فقد عُرِّف العزم بعدة تعريفات منها:-

**الأول:** "جزم الارادة بعد تردد" (١).

الثاني: "قوة قصد الفعل، وانعدام قصد الترك، وذلك بعد أن يكون التردد قد انتهى ولم يبق إلا الاستعداد وامكان الفرصة "(٢).

إذاً فالعزم في الاصطلاح يفيد الجد والقصد والجزم بفعل شئ معين، بنية محققة، من غير تردد ولا ضعف، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا عَنَهُ تَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ ﴾ (٢)، وإذا أضيفت كلمة (العزم) إلى (أولى) فيكون معناها: أصحاب الجد والثبات والصبر والإرادة الصلبة القوية، وهو مصطلح قر آني يطلق على بعض الرسل الذين بعثهم الله – تعالى – إلى الخلق لهدايتهم وتبليغهم شرع الله – على –، وذلك لعظيم أمرهم مع قومهم وما تحملوه من المشاق في سبيل تبليغ دعوة رب العالمين، قال تعالى: ﴿ فَاصِيرَ كُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُسُلِ ﴾ (١)، أي: "فاصبر كما صبر أولو الجد والثبات والصبر "(٥)، ومما يدل على ذلك استعمال كلمة العزم غالباً، مع أمور الصبر في آيات القرآن الكريم، مثل قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَصَّيرُوا وَتَتَقُوا فَإِن قَرِيلِكَ مِنْ عَزْمِ اللّهُ مُورِ ﴾ (٢).

فأولو العزم هم: أصحاب الشرائع الذين اجتهدوا في تطبيقها وتنفيذها على الوجه الأكمل، وصبروا على تحمل المعاندين والمكابرين.

<sup>(&#</sup>x27;) التعريفات الفقهية، البركتي، مرجع سابق، صــ ١٤٦.

<sup>(</sup>۱) أفعال الرسول - ﷺ - ودلالتها على الأحكام الشرعية، محمد بن سليمان عبدالله الأشقر العتيبي، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع بيروت، لبنان، ط٦، ٤٢٤هـ، ٢٠٠٣م، ج٢، صــ١٣٢.

<sup>(&</sup>quot;) سورة آل عمران من الآية "٥٩".

<sup>(1)</sup> سورة الأحقاف من الآية "٣٥".

<sup>(°)</sup> تفسير النسفي المسمى "مدارك التنزيل وحقائق التأويل"، أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفي، المتوفى سنة ٧١٠هـ، تحقيق يوسف على بديوي، دار الكلم الطيب، بيروت ط١، ١٩٩٨هـ، ٩٩٨م، ج٣، صــ٨٣١.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران من الآية "١٨٦".

#### (ج) معنى الرسل

#### (١) المعنى اللغوى لمصطلح الرسول

الرسل جمع، مفردها رسول وهو بمعنى "مبعوث، شخص يحمل الرسائل، أو ينقل رسالة شفوية، أو يقوم برحلة قصيرة لتوصيل رسالة، (ويستوى فيه الواحد وغيره)"(١) "وسمى الرسول رسولاً: لأنه ذو رسالة، والرسول اسم مِنْ أَرْسَلْتَ، وكذلك الرسالة، أو يقال جاءت الإبل أرسالاً: إذ جاء منها رسَلٌ بعد رسلَ"(١) فالرسول على هذا المعنى: إنسان مبعوث يحمل رسالة، سواء كانت الرسالة مكتوبة أم شفهية، فقد جاء في كتاب التعريفات "الرسول في اللغة: هو الذى أمره المرسل بأداء الرسالة بالتسليم، أو بالقبض"(١)، وقد يراد بالرسول "ملك: ﴿ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِىَ بِإِذَنِهِ مَا يَشَاءً ﴾ (١)، وكقول الله تعالى: ﴿ اللّهُ يَصَطَفِي مِنَ الْمَاكَةِ صَحَة رُسُلًا وَمِنَ النّاسِ إِنِ الله المسيح بَصِيرٌ ﴾ (٥)، أو واحد من المجموعة التي تكونت من اثنى عشر تابعاً، اختارهم السيد المسيح بَصِيرٌ بالإنجيل"(١)، وهؤلاء يعرفون في الإسلام بالحواريين.

من خلال ذلك يتبين أن الرسول في اللغة إما أن يكون مأخوذاً من الإرسال بمعنى التوجيه، فهو مُوجّه من قِبل مَن أرسله، ومبعوث برسالة معينة كلّف بحملها وبتبليغها، وإما أن يكون مأخوذاً من التابع فيكون الرسول هو من تتابع عليه الوحى، أو الذي يتابع الأخبار لمن أرسل إليهم من الذي أرسله، وهذه المعاني كلها مجتمعة تصح في معنى الرسول، لأنه مبعوث ومرسل من قبل الله - عليه الدي وجهه إلى العباد لدعوتهم، وهو الذي يتابع الوحى والأخبار عن الله - عليه ليبلغها قومه، أو من أرسل إليهم.

<sup>(&#</sup>x27;) معجم اللغة العربية المعاصرة ، د/ أحمد مختار، مرجع سابق ، ج٢، صــ٨٨٩.

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج۱۱، صـ۲۸٤.

<sup>(&</sup>quot;) التعريفات، الجرجاني، مرجع سابق، صـ١١٠.

 <sup>(</sup>²) سورة الشورى من الآية "١٥".

<sup>(°)</sup> سورة الحج من الآية "٧٥".

<sup>(</sup>١) معجم اللغة العربية المعاصرة، د/ أحمد مختار، مرجع سابق، ج٢٦، صــ٨٨٩.

#### (٢) المعنى الاصطلاحي للرسل:

هناك تعريفات عدة ذكرها أهل العلم، لقد عرف جمهور العلماء الرسول: "بأنه إنسان ذكر حر من بني آدم، سليم عن منفر طبعاً، أُوحى إليه بشرع يعمل به، و أمر بتبليغه"(١).

وعلى هذا فالرسول إنسان ذكر" حر" من بني آدم مبعوث من قبل الله - على - ليبلغهم ما أمروا به من الوحي والتشريعات الإلهية، وهو بهذا الوحي يصير نبياً، وبإرساله يصير رسولاً، هذا أشهر وأصح ما قيل في تعريف الرسول، كذلك تعددت التعاريف حول مصطلح النبي، ومن أشهر ما قيل في تعريفه: "بأنه إنسان ذكر حر من بني آدم سليم عن منفر طبعاً، أو أوحي إليه بشرع يعمل به، وإن لم يؤمر بتبليغه"(۱)، إلا أن هذا التعريف لا يسلم من الاعتراض، لأن الأنبياء مأمورون بتبليغ الناس أمور دينهم، قال تَعَالى: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَامِن قَبْلِكَ مِن رَسُولُ وَلاَنْمِ إِلاَّ إِنَا تَمَقَّلُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ أَن كل منهما مرسل، وأنهما مع ذلك بينهما تغاير، واستظهر بعضهم أن النبي الذي هو رسول أنزل إليه كتاب وشرع مستقل مع المعجزة التي ثبتت بها نبوته، وأن النبي المرسل الذي هو غير الرسول هو من لم ينزل عليه كتاب، وإنما أوحي إليه أن يدعو الناس إلى شريعة رسول قبله كأنبياء بني إسرائيل الذين كانوا يرسلون ويؤمرون بالعمل بما في التوراة"(١٠)، فالرسول مبعوث من قبل الله - على - بشرع جديد يدعو البه، والنبي مبعوث من قبل الله - على ذلك فالنبي أعم من الميه، والله أعلم.

#### خامساً: تعيين أسماء أولى العزم من الرسل:

اختلف العلماء اختلافاً كبيراً حول تعيين أسماء أولى العزم من الرسل، وهذا راجعٌ إلى اختلافهم حول معنى كلمة (من) في قوله تعالى (من الرسل)، هل هي بيانية أم تبعيضية؟ فإذا كانت (من) لبيان الجنس، فيكون المراد بأولى العزم: جميع الرسل وأنهم جميعاً ذو عزم وحزم ورأى، وهذا الرأي قد رده كثير من العلماء، لكثرة المآخذ عليه، ولكونه يعارض نصوص القرآن الكريم، فهو خلاف الأولى

<sup>(&#</sup>x27;) حاشية الإمام البيجوري على جوهرة التوحيد، المسمى تحفة المريد على جوهرية التوحيد، برهان الدين إبراهيم بن محمد الجيزاوي، المتوفي سنة ٢٧٦هـ، تحقيق أ.د على جمعة، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط١، ٢٢٢هـ ٢٠٠٢م، صـ ٣٣.

<sup>(</sup>٢) تحفة المريد على جوهرة التوحيد، البيجوري، صـ٣٣.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الحج من الآية "٥٢".

<sup>(</sup>ئ) تفسير الشنقيطي، ج٥، صـ٧٩٠.

فقد جاء في الرد على هذا الرأي: "واعلم أن القول بأن المراد بأولى العزم جميع الرسل - عليهم الصلاة والسلام -، وأن لفظة (منْ) في قوله: (منْ الرسل) بيانية: يظهر أنه خلاف التحقيق، كما دل على ذلك بعض الآيات القرآنية، كقوله تعالى ﴿ فَأَصَرِ لِنُكُر رَبِّكَ وَلاَ تَكُن كَصَاحِبِ المُوتِ ﴾ قَالَ تَعَالى: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنّا إِلَى عَادَمُ مِن قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ يَجِدُ لَهُ، عَرْمًا ﴾ (١) فأمر الله - على - نبيه في آية القلم، هذه بالصبر، ونهاه عن أن يكون مثل يونس - الله - لأنه هو صاحب الحوت، وكقوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنّا إِلَى ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَسَى وَلَمْ يَجَدُ لَهُ، عَرْمًا ﴾ (١)، فأية القلم وآية طه المذكورتان: كلتاهما تدل على أن أولى العزم من الرسل الذين أمر النبي - ﴿ بأن يصبر كصبرهم: ليسوا جميع الرسل، والعلم عند الله - تعالى - (٢)، وعلى هذا وَمَنْ فَي الآية ليست لبيان الجنس، ولكنها تبعيضية، و"المراد بأولى العزم: ما ذكر في سورة الأحزاب، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلِذْ أَخَذْنَا مِنَ النّبِيِّينَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِن فُرِح وَلِبَرَهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَبَنِ مَرْبَمَ ﴾ (١)، ويونس ليس منهم لقوله: ﴿ وَلَا تَكُن كُمَاحِ المُوتِ المُوتِ المَ وَكذا آدم لقوله: ﴿ وَلَمْ غَيدُ لَهُ عَرْمًا ﴾ (١).

إذاً فالمراد من أولى العزم من الرسل هم سيدنا نوح، وسيدنا إبراهيم، وسيدنا موسى، وسيدنا عيسى، وسيدنا محمد – صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين –، وهذا هو المشهور والراجح عند أهل العلم، واستدلوا بآية الأحزاب والشورى، وقد خصهم الله بالذكر لأنهم تميزوا بمزيد من الفضل والعزم والصبر "ووجه تخصيصهم بالذكر، الإعلام بأن لهم مزيد شرف وفضل، لكونهم من أصحاب الشرائع المشهورة، ومن أولى العزم من الرسل"(٧).

وهناك آراء كثيرة أخرى حول تعيين أسمائهم ولكنها لا تخلو من النقد ولا تسلم من الاعتراض، والحق فيما ذهب إليه جمهور العلماء، وهو المشهور عند الكثير من الناس.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة القلم من الآية "٤٨".

<sup>(</sup>٢) سورة طه الآية "١١٥".

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) تفسير الشنقيطي المسمى "أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن"، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني الشنقيطي، المتوفى سنة ١٣٩٣هـ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، بدون ط، ١٤١هـ، ٩٩٥م، ج٧، صــ ٢٤١.

<sup>(1)</sup> سورة الأحزاب من الآية "٧".

<sup>(°)</sup> سورة طه من الآية "١١٥".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير النسفى، مرجع سابق، ج٣، صـ٩١٩.

<sup>(</sup>۲) فتح القدير، محمد بن على بن محمد بن عبدالله الشوكاني اليمنى المتوفى سنة ١٢٥٠هـ، دار ابن كثير، دمشق، بيروت، ط١ سنة ١٤١٤هـ، ج٤، صـ٤٠٣.

### سادساً: معنى الأثر

#### (أ) المعنى اللغوي

الأثر في اللغة: مأخوذ من "أثَر: الهمزة والتاء والراء له ثلاثة أصول: تقديم الشئ، وذكر الشئ، ورسم الشئ الباقي"(١).

وجاء في لسان العرب "الأثر: بقية الشئ، والجمع آثار وأثور، وخرجت في أثره، وفي أثَره: أي بعده"<sup>(٢)</sup>، "(والتأثير) ايفاء الأثر في الشئ"<sup>(٣)</sup>، "(والأَثْر: (نقل الحديث) من القوم وروايته"<sup>(٤)</sup>.

إذاً فالمعنى اللغوي للأثر يدور حول العلامة، وابقاء الأثر في الشيء، والتبعية، وبقية الشيء.

#### (ب) المعنى الاصطلاحي للأثر

الأثر يختلف تعريفه في الاصطلاح، تبعاً لاختلاف الفنون والعلوم "فالأثر عند المحدثين يطلق على الحديث الموقوف (ث) والمقطوع (٢) كما يقولون: جاء في الآثار كذا، والبعض يطلقه على الحديث المرفوع (١) أيضاً، كما يقال: جاء في الأدعية المأثورة كذا "(^) إذاً فمعنى الأثر عند علماء الحديث ما يروى من السنة مرفوعاً، أو موقوفاً، أو مقطوعاً، "ويستعمل الفقهاء لفظ الأثر للإشارة عن بقية الشيء، وبينه وبين المعاني اللغوية ارتباط، فيطلقون الأثر بمعنى البقية، على بقية النجاسة ونحوها، كما يطلقونه بمعنى الخبر، فيريدون به الحديث المرفوع أو الموقوف أو المقطوع، وبعض الفقهاء يقصرونه على الموقوف، ويطلقونه بمعنى ما

(') معجم مقاييس اللغة، ابن فارس، مرجع سابق، ج١١، صـ٥٠.

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٤، ص٥٠.

<sup>(&</sup>quot;) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٤، ص٥٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) تاج العروس من جواهر القاموس، محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحصينى أبو الغيض الملقب بمرتضى الزبيدى، المتوفى سنة ١٠٥هـ، دار الهداية، بدون ط، ت، ج ١٠ صــ١٠.

<sup>(°)</sup> الحديث الموقوف هو ما يروى عن الصحابة - ﴿ – من أقوالهم وأفعالهم ونحوها، فيوقف عليهم ولا يتجاوز به إلى رسول الله - ﴿ الشذا الفياح من علوم ابن الصلاح رحمه الله تعالى"، إبراهيم بن موسى بن أيوب أبو إسحاق الأنباسي القاهري، المتوفى سنة ٢٠٨هـ، تحقيق صلاح فتحي هلل، مكتبة الرشد، ط١، ١٤١٨هـ، ١٩٩٨م، ج١، صد ١٠٠٠

<sup>(</sup>أ) الحديث المقطوع هو: ما جاء عن التابعين موقوفاً عليهم من أقوالهم وأفعالهم، "الشذا الفياح من علوم ابن الصلاح رحمه الله تعالى"، الأتباسي، مرجع سابق، ج١، صــ١٤١.

<sup>(&</sup>lt;sup>v</sup>) الحديث المرفوع هو: ما أضيف إلى رسول الله - ﷺ - خاصة ولا يقع مطلقه على غير ذلك نحو الموقوف على الصحابة وغيرهم، "الشذا الفياح من علوم ابن الصلاح رحمه الله تعالى"، الأنباسي، مرجع سابق، ج١، صــ٩٩٠.

<sup>(^)</sup> التعريفات الفقهية، البركتي، مرجع سابق، صـ ٦٠.

يترتب على الشئ، وهو المسمى بالحكم عندهم، كما إذا أضيف الأثر إلى الشئ فيقال أثر العقد، وأثر الفسخ، وأثر النكاح وغير ذلك"(١).

فالأثر في اصطلاح الفقهاء يستعمل أحياناً فيما يروى من السنة عن النبى - را و مثل قولهم عند الاستدلال على بعض الأحكام الشرعية: ويستدل على ذلك بالأثر المروى عن فلان، وأحياناً يستعملونها مضافة إلى الحكم، فيقولون: أثر العقد أو الفسخ.

والمراد من الأثر في هذا العنوان: العلامة التي تركتها التربية الوقائية في الأفراد والجماعات لصيانتهم وحمايتهم من الوقوع في الانحراف والتطرف من خلال دعوات أولى العزم من الرسل – عليهم السلام –. سابعاً: معنى المواجهة:

#### (أ) المعنى اللغوي للمواجهة:

"و المواجهة: المقابلة"<sup>(٢)</sup>

فالمواجهة في اللغة تدور حول المقابلة، وعادة ما تكون بين شيئين.

#### (ب) المعنى الاصطلاحي للمواجهة:-

وفى الاصطلاح: المواجهة هي: "أداة لتركيز انتباه المسترشد على جانب ما من سلوكه الذى إذا تغير، سيؤدى إلى أداء أكثر فاعلية"(").

#### ثامناً: معنى الانحراف:

#### (أ) المعنى اللغوي للانحراف:-

الانحراف مأخوذ من "انحراف الشخص: مال عن جادة الصواب، حاد عن الطريق المستقيم (انحرفت غريزته)"(٤).

"وحرَ ف الشئ: ناحيته، وفلان على حرف من أمره: أي ناحية منه كأنه ينتظر ويتوقع، فإن رأى من ناحية ما يحب، وإلا مال إلى غيرها"(٥).

<sup>(&#</sup>x27;) الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، الكويت، ط ١٤٠٤هـ سنة ١٤٢٧م ج١، صـ ٩٠٠ صـ ٩٠٠.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح، الرازي، مرجع سابق، صـ٤٣٣.

<sup>(&</sup>quot;) العملية الإرشادية، محمد محروس الشناوي، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، ط١ سنة ١٦٤١هـ، سنة ١٩٩٦م، صـع١٠٠.

<sup>(1)</sup> معجم اللغة العربية المعاصرة، أحمد مختار، مرجع سابق، ج١، صــ٧٥.

<sup>(°)</sup> لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ح ٩، صــ ٢٤.

"وتحريف الكلم عن مواضعه: تغييره، والتحريف في القرآن والكلمة: تغيير الحرف عن معناه، والكلمة عن معناه، والكلمة عن معناها، وهي قريبة الشبه" كما كانت اليهود تغير معاني التوراة بالأشباه، فوصفهم الله - على بفعلهم، فقال تعالى: ﴿ يُحَرِّفُونَ اللَّهَ عَن مَوَاضِعِهِ عَن مَوَاضِعِهِ عَن مَوَاضِعِهِ عَن مَوَاضِعِهِ عَن مَوَاضِعِهِ عَن مَوَاضِعِهِ عَن الله تعالى: قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللّه عَلَى حَرْفِ ﴾ (١) فالانحراف في اللغة يفيد الميل عن الاعتدال والاستقامة والابتعاد عن الحق

#### (ب) المعنى الاصطلاحي للانحراف

الانحراف هو: "الميل عن طاعة الله ورسوله والوقوع في المحرمات فيما يتعلق بالعبادات، والمعاملات والأخلاق"(٤).

فالانحراف يكون بالميل والخروج عن حد الوسطية والاعتدال الذي أمرنا به الله - على - ورسوله - الله على الأفراد والمجتمعات، لما فيه من انتهاك للقواعد الدينية والاجتماعية، فأي إنسان ارتكب أي فعل نهى الإسلام عنه، أو ترك أمراً أوجبه الإسلام دون عذر شرعي، يعتبر متطرفاً: قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُواْ السُّبُلُ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُواْ السُّبُلُ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَذَا كُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾ (٥).

والانحراف يشمل كل فكر أو سلوك مخالف للإسلام وشريعته، والأعراف التي لا تصطدم مع الدين، ويشمل ذلك اعتناق المذاهب التكفيرية، والأفكار الهدامة، والآراء الشاذة، والعقائد الباطلة والمذاهب الفكرية الفاسدة، وذلك لميلها عن طريق الحق إلى الباطل.

وقد آثرت مصطلح (الانحراف) على (الفساد) مع أن الفساد أعم وأشمل، لأن من بنية الكلمة حرف - السين والألف والدال - (ساد) والتي تدل على الانتشار والعموم إلا أنها ليست مقصودة في هذه الدراسة، وذلك: لأن الانحراف بداية الطريق الذي يوصل إلى الفساد، والإسلام يحرم كل البدايات والطرق التي تؤدى إلى الفساد والحرام. ولا يتركها لتستفحل حتى تصل إلى الفساد "ومن هنا نفهم مراده - على - من قوله - تعالى -: ﴿ وَلا نَقَرَبُوا الرِّنَ ﴾ (١) ولم يقل: (لا تزنوا) لأن لهذه الجريمة مقدمات تؤدى إليها، فاحذر أن تجعل نفسك على مقربة منها، لأن من حام حول الحمى يوشك أن يقع

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء من الآية "٦ ٤"، سورة المائدة من الآية "٣ " "

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، صـ ٤٣.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الحج من الآية "١١"

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) وقاية الأولاد من الانحراف من منظور إسلامي، المجلة العربية للدراسات الأمنية والتدريب، المجلد ٤/العدد ٢٨، جامعة نايف العربية للعلوم الأمنية الرياض سنة ٢٠٤١هـ.، صــ ٢٤٢.

<sup>(°)</sup> سورة الأنعام الآية "١٥٣".

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء من الآية "٣٢"

فيه "(١)(٢)، فالانحراف سبب من أسباب الفساد في الأرض، وفيه تهديد للضرورات الخمس (٢) التي أمرنا بالمحافظة عليها، وهو طريق يوصل إلى سفك الدماء، وانتهاك الأعراض، والأضرار بالممتلكات، والإسلام يحرم كل الطرق بل كل ما يوصل إلى الفساد والضر، ألم يأمرنا ربنا بغض البصر وينهانا عن الاختلاط، وقاية من الوقوع في الفاحشة، والفاحشة: فساد، أما الاختلاط، وعدم عض البصر: فهو انحراف لأن النظرة بريد الزنا، قال تعَالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبَصَدِهِم عَض البصر: فهو انحراف لأن النظرة بريد الزنا، قال تعَالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَدِهِم وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمُّ ذَلِك أَزَى لَمُمُ إِنَّ اللهَ خَيرُ يِما يَصَمْعُونَ ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغْضُصْنَ مِنْ أَبْصَدُهِم وَيَحْفَظُن فُرُوجَهُنَ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمُّ وَيَعْفَظُن فُرُوجَهُنَ عَلَى بَعْمُومِنَ عَلَى بَعْمُومِنَ عَلَى بَعْمُومِنَ عَلَى بَعْمُومِنَ وَلَا يُبْعِينَ وَيَعْفَظُن فُرُوجَهُنَ اللهِ يَعْمُونِي وَيُعَقَطُن فُرُوجَهُنَ وَيَعْفَظُن أَوْ بَنِي لِغَمِنَ أَوْ بَنِ لِللهُ لِللهُ لِللهُ لَلْهُ وَيَعْفِى أَوْ بَنِي لِعْمَالِ اللهِ اللهُ وَسَعِينَ أَوْ مَا مَلَكُتُ أَيْمَنْهُمُنَ أَو التَّنِعِينَ مِن زينتِهِنَ أَوْ الْقِلْ الذِينِ لَهُ اللهُ عَلَى عَوْرَتِهِ مَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَوْرَتِ لَلْهُ وَلَا يَعْمَرِينَ وَلَا يَعْمَلُونَ اللهِ وَلَا يَعْمَلُونَ عَلَى اللهِ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا يَعْمَلُونَ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الوقاية من الوقوع فيه، فالإسلام يضع الحواجز، ويقيم السدود أمام الفساد.

فالإسلام في دعوته لاتباعه ينهاهم عن مجرد القرب من مواطن الانحراف، فيحرم كل وسيلة تفضى إلى محرم، أو أي طريق ينتهى بالإنسان إلى المحظور، "وحين ينهانا الحق – سلاقتراب من شئ، فهذه هي استقامة الاحتياط، وهي قد تسمح لك بأن تدخل في التحريم ما ليس داخلاً فيه، فمثلاً عند تحريم الخمر. جاء الأمر باجتنابها أي الابتعاد عن كل ما يتعلق بالخمر حتى لا يجتمع المسلم هو والخمر في مكان"(٥) فالإسلام يحرم البدايات الموصلة للفساد، ولا يترك الانحراف يتوغل، ليصل إلى الفساد والعطب.

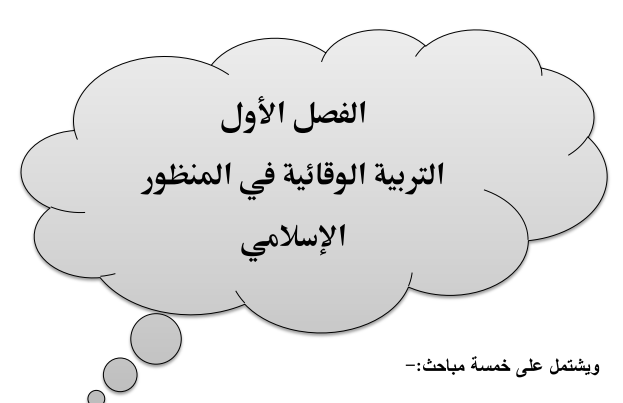
<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١٤، صـ٥٠٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) لقول النبي - ﷺ -: "الحلال بين والحرام بين، وبينهما مشبهات لا يعلمها كثير من الناس، فمن اتقى المشبهات استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات كراع يرعى حول الحمى يوشك أن يواقعه"، رواه البخاري، كتاب الإيمان، باب من استبرأ لدينه وعرضه، ۲۰/۱، رقم ۲۰، والنفظ له، ورواه مسلم، كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، ۲۱۹/۳، رقم ۱۹۹۹.

<sup>(&</sup>quot;) الضرورات الخمس هي: حفظ الدين والنفس والعقل والمال والعرض.

<sup>( ً )</sup> سورة النور من الآية "٣٠ - ٣٠"

<sup>(°)</sup> تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١١، صـ٠ ٦٧١.



المبحث الأول: - مفهوم التربية الوقائية في الإسلام

المبحث الثاني: - خصائص التربية الوقائية في الإسلام

المبحث الثالث: - وسائل وأساليب التربية الوقائية

المبحث الرابع: - أهداف التربية الوقائية

المبحث الخامس: - دور التربية الوقائية في بناء الأفراد والمجتمعات

# المبحث الأول مفهوم التربية الوقائية في الإسلام

#### تمهيد

لقد اهتم الإسلام اهتماماً بالغاً بوقاية الأفراد والجماعة، من العلل أياً كان نوعها، ولذلك فقد شرع المبادئ والأحكام التي تساعدهم على ذلك، فإذا زلَّ الإنسان، ووقع في العلة والمرض فالإسلام قد شرع له العلاج، حتى لا يتوغل المرض فيه، ومع ذلك شرع له ما يقيه، ويحافظ عليه في سلوكه مع نفسه، ومع غيره من أفراد المجتمع، ولينزجر غيره عن الوقوع في مثل ما وقع فيه، فشرع العقوبات لتكون تربية وقائية وعلاجية معاً، وبذلك يتميز التشريع الإسلامي عن غيره من التشريعات، لأنه من قبل الله - على - خالق الخلق، العليم بأحوال عباده، فهو يعلم ما يصلح حالهم، وما يكون سبباً في سعادتهم دنيا وآخرة، فلم يتركهم دون وقاية في وقت من الأوقات، لأن الأصل في التشريع الإسلامي: الوقاية، وليست العلل والأمراض، حتى يعيش الفرد والمجتمع بأسره معافيً من الأمراض والعلل.

# أولاً: المقصود بالتربية الوقائية في الإسلام

يقصد بالتربية الوقائية في الإسلام: "الأخذ بالتوجيهات الإسلامية التربوية، والأساليب القرآنية التربوية، لتحقيق المحافظة على الفرد والمجتمع، وحمايته من الانحراف، من خلال التدابير الشرعية الوقائية التربوية التي تسعى إلى تقوية الإيمان في النفوس، ومن ثم حماية الفرد والمجتمع من مساوئ الأخلاق، لإمكان الوصول إلى صلاحها(۱).

أو هي "فرط صيانة فطرة الإنسان وحمايتها من الانحراف، ومتابعة النفس الإنسانية بالتوجيهات الإسلامية الربانية عن طريق أخذ الاحتياطات والتدابير الشرعية، التي تمنع من التردي في خبائث العقائد، والأخلاق، وسائر الأعمال، ليظل الفرد على الصراط المستقيم، مهتدياً للتي هي أقوم في كل جانب من جوانب حياته"(٢)، من خلال ما سبق أستخلص: أن التربية الوقائية في الإسلام يقصد بها، الوصايا والتدابير التي وضعها الشرع الحنيف لحماية الأفراد والمجتمعات

<sup>(&#</sup>x27;) التربية الوقائية وأساليبها في سورة الحجرات وتطبيقاتها التربوية، خالد بن عوض ابن على الفهر، المملكة العربية السعودية وزارة التعليم العالي، جامعة أم القرى، كلية التربية مكة المكرمة وهو بحث مكمل لنيل درجة الماجستير في التربية الإسلامية، سنة ٢١١هـ، صــ١١.

<sup>(</sup>۱) التربية الوقائية فى الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها، خليل بن عبدالله بن عبدالرحمن الحدرى، المملكة العربية السعودية، وزارة التعليم العالي، جامعة أم القرى مكة المكرمة، معهد البحوث العلمية واحياء التراث الإسلامي، سنة ١٤١٨هـ. صـ٧٤ وما بعدها

من العلل والأمراض، الحسية والمعنوية، ليعيش الفرد والمجتمع سليماً معافى، لأن الوقاية خير وأفضل من العلاج، وبذلك تتحقق السعادة في الدنيا والآخرة.

## ثانياً: الوقاية أصلٌ في التشريعات الإسلامية

لقد خلق الله - على الخلق، وشرع لهم من الأوامر والنواهي ما فيه سعادتهم في العاجل والآجل، وفي الوقت ذاته لم يترك الإنسان سدى أو هملاً ليفعل ما يشاء من المحرمات والمنهيات، ولكن جعل له أموراً ترغيبية في الدنيا والآخرة، تدفعه إلى فعل الأوامر والواجبات، كما جعل أموراً أخرى هي مرهبات وزواجر في الدنيا والآخرة، لتمنعه عن الوقوع في المحرمات والمنهيات.

إن الناظر بعين الاستبصار والاطلاع في تعاليم الدين الحنيف، يجدها زاخرة بالوصايا والتدابير الوقائية، آخذة كل أسباب الحيطة والحذر بحماية الأفراد والمجتمعات من الوقوع من الآثام والشرور والعلل أياً كان نوعها، فالمصدر الأول من مصادر التلقي الأصلية عند المسلمين وهو القرآن الكريم يحمل بين دفتيه الكثير والكثير من الوسائل والأساليب التي تستأصل مادة الشر وإغلاق كل الأبواب التي تؤدى إليها، بشكل يجعله مهتماً بالجانب الوقائي، وهذا لا يعنى أن الإسلام أهمل النواحي العلاجية، ولكنه أولى أهمية كبيرة للناحية الوقائية، في الوقت الذى لم يهمل فيه الناحية العلاجية، وذلك لأن المرض يسبق العلاج، والوقاية تسبق المرض، ولذلك فإن "من يتمعن في المنهج التربوي القرآني، ويجرى مسحاً للآيات التربوية، يجد أن التركيز إنما ينصب على البناء الوقائي للفرد والمجتمع وعلى تقوية المناعة المكتسبة لدى الناس، تداركاً للأمور والمشكلات وتحوطاً منها، واتقاءً لشرها قبل وقوعها"(١).

لقد تضمنت السنة النبوية المطهرة، وهي المصدر الثاني من مصادر التاقي عند المسلمين، أصولاً علمية، وتوجيهات نبوية، قائمة على الوقاية والاحتراز، وتحارب المرض قبل وقوعه واستفحاله، مما يدل على إرادة قيام مجتمع إسلامي نظيف سليم معافى ولذلك فإن "المتتبع لخطوات النبوة عبر السيرة والسنة، يجدها زاخرة بالتدابير والتوجيهات والوصايا الوقائية (٢)،

<sup>(&#</sup>x27;) التربية الوقائية في الإسلام، فتحي يكن، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٧، سنة ١٩٩٧م، صـ٣٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) مثل ۱- أمره - را النبي - النبي النب

مما يؤكد أن عملية التربية في الإسلام تهدف إلى قطع الطريق على العلة قبل حدوثها، وتقى الأفراد والمجتمع منها قبل وقوعها، وبذلك تبقى البيئة الإسلامية سليمة من الأمراض والعلل والمشكلات والآفات التي تفتك بسائر البيئات الأخرى ((1))، فالإسلام بتعليماته وتوجيهاته الراشدة، شرع الوقاية من المخاطر والعلل والأمراض سواء كانت حسية أو معنوية، وطلب من المسلم أن يحفظ نفسه وأهله ويجنبهم كل أسباب الهلاك والخسران في الدنيا والآخرة، فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا يَنِي ءَامَنُوا قُوا أَنفُسَكُم وَأَهْلِيكُم نَارًا ﴾ ((1))، وقال أيضاً: ﴿ وَلَا تُلقُوا بِأَيْدِيكُم إِلَى النَّهُلكة ﴾ ((1))، فالاحتراز من العلل والأمراض بأنواعها مبدأ إسلامي أصيل ومن مقاصد الإسلام سد كل ما يؤدى إلى الفساد والظلم.

فإذا خالف المسلم ذلك، ووجده الله حيث نهاه، أو افتقده حيث أمره، فهناك من العقوبات ما يزجره ويبعده حتى لا يتمادى في ضلاله وانحرافه، ليتحقق صلاح الفرد والمجتمع ويصان نظامه لأن "الغرض من العقوبة هو اصلاح الأفراد، وحماية الجماعة، وصيانة نظامها"(أ)، ولذلك فإن الإسلام حرم كل جريمة من شأنها إضاعة الإنسان، أو المجتمع، كالقتل أو الانتحار، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ إِلّا آنتكُونَ بِحَكرةً عَن تَرَاضِ مِن مُنكم وأول النبي - الله عن الله عن ما عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا، ألا ليبلغ الشاهد منكم الغائب"(١)،

<sup>=</sup> ٢ - الأمر بغسل اليدين من زهومة اللحم وغيره من الطعام، فعن أبي هريرة - الله - أن النبي - الله - قال: "من بات وفي يده ريح غمر فأصابه شيء فلا يلومن إلا نفسه"، رواه الترمذي في سننه، باب ما جاء في كراهية البيتوتة وفي يده ريح غمر، ٢٨٩/٤، رقم ١٨٦٠، وقال: هذا حديث حسن غريب.

٣- النهي عن التنفس في الإناء عند الشرب، لقول النبي - ﷺ -: "إذا شرب أحدكم فلا يتنفس في الإناء"، رواه ابن حبان في صحيحه، باب الزجر عن التنفس في الإناء عند الشرب، ١٤٦/١٢، رقم ٣٢٨، وقال الشيخ الأرنؤوط: إسناده صحيح على شرط البخاري ورجاله رجال الشيخين.

<sup>(&#</sup>x27;) التربية الوقائية في الإسلام، فتحي يكن، مرجع سابق، صـ٣٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة التحريم من الآية "٦".

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة من الآية "٩٥".

<sup>(\*)</sup> التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي، عوده، مرجع سابق، ج١، صـ٩٠٦.

<sup>(°)</sup> سورة النساء الآية "٢٩".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) رواه البخاري، كتاب العلم، باب يبلغ العلم الشاهد الغائب، ۳۳/۱، رقم ۱۰۵، ورواه مسلم، كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات، باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال، ۳۰٦/۳، رقم ۱۲۷۹.

وعن ابن عباس - ﴿ أَن النبي - ﴾ قال: "لا ضرر ولا ضرار" أو فيها فساد للدين أو الدنيا، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا تَوَلَىٰ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْ لِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسَلُ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْفَسَادَ ﴾ (١)، وقال أيضاً: ﴿ وَلاَ تَبَعُ ٱلْفُسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (١).

ثالثاً: التربية الوقائية في العقوبات الشرعية

#### ١ – معنى العقوبة لغة

العقوبة لغة: مأخوذة من العقاب، "والعقاب والمعاقبة: أن تجزى الرجل مما فعل سوءاً، والاسم: العقوبة، وعاقبه بذنبه معاقبة وعقاباً: أخذه به وتعقبت الرجل: إذا أخذته بذنب كان منه، وتعقبت عن الخير: إذا شككت فيه، وعدت للسؤال عنه " $(^3)$ ، وتعقبت الخبر اتبعته، ويقال تعقبت الأمر: إذا تدبرته، والتعقب: التدبر، والنظر ثانية ومنه عقب: ما فيه كل شئ أخره " $(^0)$ ، ومنها (العقبى): جزاء الأمور " $(^7)$ .

مما سبق يتبين أن للعقوبة معانى متعددة، فمنها العقاب، والجزاء، وتتبع الشئ.

#### ٢- معنى العقوبة في الاصطلاح

أما عن معنى العقوبة في الاصطلاح فهي: "الجزاء المقرر لمصلحة الجماعة على عصيان أمر الشارع"( $^{(V)}$ ) فالعقوبة جزاء يستحقه الجاني، أو المذنب، وذلك نظير جرمه وذنبه، لمخالفته لأمر الشارع أو نهيه، سواء كان هذا الجزاء مقدراً من قبل الله - على - وسواء كان حقاً له تعالى كالحدود، أو حقاً للعباد كالقصاص والدية، أو لم يكن مقدراً من قبل الله - على - ولكن من قبل ولى الأمر وذلك بما خول له الإسلام من سلطة: وهي جرائم التعزير.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه ابن ماجه في سننه، أبواب الأحكام، باب من بنى في حقه ما يضر بجاره، ٤٣٢/٣، رقم ٢٣٤١، وقال الشيخ الأرنؤوط: صحيح لغيره.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "٢٠٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة القصاص من الآية "٧٧".

<sup>( )</sup> لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١، ص ٢١٩.

<sup>(°)</sup> الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي، المتوفى سنة ٣٩٣هـ، تحقيق، أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط ٤، سنة ٧٠٤هـ سنة ١٩٨٧م، ج١، صـ ١٨٤.

<sup>(</sup>۲) مختار الصحاح، الرازى، مرجع سابق، ج۱، صـ۳۱۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>٧</sup>) التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي، عبدالقادر عوده، مرجع سابق، ج ١ صــ ٩٠٦.

## ٣- العقوبات الشرعية تربية وقائية وعلاجية معاً:-

إن المتأمل في تشريع العقوبات في الإسلام يجدها لم تشرع للتشفي من الفاعل لها، أو للقضاء عليه، ولكنها تحتوى على تربية وقائية وعلاجية معاً، فالعقوبات الشرعية: وقاية، لأنها تردع الآخرين عن الوقوع في مثل الجرائم، والأفعال التي وقع فيها المخطئ، وهي أيضاً تحتوى على تربية علاجية، لأنها تعالج، وتصحح الخطأ والذنب الذي وقع فيه فاعله، وتنتشله من المستنقع الذي ركد فيه، أو لأخذ حقوق الآخرين منه، وذلك إذا كانت الجريمة متعلقة بحقوق الآخرين، وهذا يبين لنا "الغرض من العقوبة وهو اصلاح الأفراد، وحماية الجماعة وصيانة نظامها"(۱)، ولذلك فإن الشارع حرص كل الحرص على أن لا تقام العقوبة إلا بعد أن تستنفد كافة الوسائل والأساليب التي من شأنها حد الجاني عن جنايته، من غير أن يقع ضرر على المجنى عليه، ولا الجاني قدر الإمكان، ولذلك فإن القاضي مأمور بأن يكون رؤوفاً بالمخطئين، إذا كانت هناك شبهة تمنع تطبيق العقوبة، فيخفف عنه العقاب، أو يمنعه، فعن أم المؤمنين السيدة عائشة وضي الله عنها – قالت: قال رسول الله – و "ادرؤوا الحدود عن المسلمين ما استطعتم، فإن كان له مخرج فخلوا سبيله، فإن الإمام أن يخطئ في العفو، خير من أن يخطئ في العقوبة"(۱).

أما إذا لم تكن هناك شبهة فينبغي الشدة في إقامة الحد، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَأْخُذُهُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِ دِينِ اللَّهِ ﴾ (١٦)، "فغاية العقوبات، تتفق مع غاية الشريعة الإسلامية في إصلاح البشر، وحمايتهم من المفاسد، وإرشادهم من الضلالة، وكفهم عن المعاصي (٤).

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، نفس الصفحة.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سنن الترمذي، محمد بن عيسى بن موسى الضحاك الترمذي، المتوفى سنة ۲۷۹هـ، تحقيق أحمد محمد شاكر، ومحمد فؤاد عبد الباقي، الناشر مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر، ط۲، ۱۳۹٥هـ، ۱۹۷٥م، كتاب الحدود، باب ما جاء في درء الحدود، ۴۳/۴، حديث رقم ۲۶۱، واللفظ له، وفي سنده يزيد بن زياد الدمشقي قال الإمام الترمذي: "ويزيد بن زياد الدمشقي ضعيف في الحديث"، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخرساني أبو بكر البيهقي، المتوفى سنة ۸۵۶هـ، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، ط۳، ۲۲۶هـ، ۳۰ م، وفي السنن الكبرى، كتاب السير، باب الرجل من المسلمين قد شهد الحرب يقع على الجارية من السبي قبل القسم، ۲۰۷۹، رقم ۲۸۲۶، رقم ۲۸۲۹.

<sup>(&</sup>quot;) سورة النور من الآية "٢".

<sup>(</sup> أ) التشريع الجنائي الإسلامي مقارنا بالتشريع الوضعي، عودة، مرجع سابق، ج١، صـ٩٠٦.

إن الحكمة من تشريع العقوبات في النظام الإسلامي، هي إشاعة الأمن والطمأنينة في المجتمع، وكذلك حماية أعضائه من عدوان المعتدين الظالمين، وحفظ الأمن من أعمق معانى الوقاية، لأنه جزء لا يتجزأ من الإيمان والتوحيد، فالله - على - قد قرن الإيمان وتحقيقه، بزوال الشرك، وعبر عنه بالظلم في قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أُولَتِكَ لَمُهُم الْأَمْنُ وَهُم مُهَمّدُونَ ﴾ (١) ليكون الإيمان والتوحيد شرطاً أساسياً لحصول الأمن والطمأنينة، مما يدل على الأهمية القصوى للأمن، وأنه لا يمكن للمجتمعات أن تحيا وتعيش وتتطور بدونه، فإنزال العقوبة الشرعية بالمخطئ والمستهتر بالأحكام الشرعية، تبعث روح الطمأنينة والأمن في النفوس، وفي ذلك حماية حاسمة وصادقة لكرامة الإنسان، "والمقصود من فرض عقوبة على عصيان أمر الشارع هو إصلاح حال البشر، وحمايتهم من المفاسد واستنقاذهم من الجهالة، وإرشادهم من الضلالة، وكفهم عن المعاصي وبعثهم على الطاعة"(٢).

هناك كثير من النفوس الضعيفة التي تتناسى العقوبة، في الآخرة مما يستدعى بأن تكون هناك عقوبة في الدنيا، زاجرة ورادعة لهم، يعملون له ألف حساب، وهذا يؤدى إلى الوقاية من التعرض للانحراف والفساد، حتى يعيش الناس في أمن وأمان وسعادة، وهذا يدلل ويؤكد على أن العقوبات فيها اصلاح للأفراد والمجتمعات، وفيها حماية للمصالح الإنسانية من الانحراف والعبث، وفيها حماية لمقومات الوجود الإنساني، الأمر الذي أدى إلى أن العقوبات في الإسلام تحمل جانبين، الجانب الأول الوقائي، والثاني العلاجي وهذا يدل على علم الخالق وقدرته، قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ الْخَيِيرُ ﴾ (٣).

#### ٤- أقسام العقوبات الشرعية:-

هناك ثلاث عقوبات في التشريع الجنائي كما ذكر العلماء "فإذا نظرنا إلى الجرائم من حيث جسامة العقوبة قسمناها إلى حدود، وقصاص أودية، وتعازير "(٤).

فالعقوبات تتقسم بحسب الجرائم التي وضعت عليها إلى ثلاثة أقسام وهي:-

١ – الحد ٢ – القصاص ٣ – التعازير

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأتعام الآية "٨٢".

<sup>(</sup>٢) التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالتشريع الوضعي، عودة، مرجع سابق، ج ١ صـ٩٠٦.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الملك الآية "١٤".

<sup>(\*)</sup> التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي، عودة، مرجع سابق، ج١ صـ٧٨.

#### وبيانها كالتالى:

#### ١- الحدود الشرعية ودورها في التربية الوقائية

#### (أ) تعريف الحد لغة

جاء في معاجم اللغة "الحد: الفصل بين الشيئين لئلا يختلط أحدهما بالآخر، أو لئلا يتعدى أحدهما على الآخر، وجمعه حدود، وفصل ما بين كل شيئين حدّ بينهما، ومنتهى كل شئ: حده، ومنه أحد حدود الأرضين، وحدود الحرم"(١)، فالحدود هي "محارم الله وعقوباته التي قرنها بالذنوب"(١).

فالحد في اللغة: يطلق على الحاجز بين الشيئين، منعاً من اختلاط أحدهما بالآخر، كما يطلق على جرائم الحدود، وعلى عقوبتها.

والحدود التي شرعها الإسلام قد فصلت بين الحلال والحرام، وهى في الغالب تمنع المذنب والمعاقب من المعاودة إلى جرمه مرة أخرى، وكذلك تمنع الآخرين من اتيانها: فأصل الحد، المنع، والفصل، ويطلق أيضاً على: الجرائم، وعقابها كما جاء في المعاجم اللغوية.

## (ب) تعريف الحد في الاصطلاح:-

أما تعريف الحد في الاصطلاح فهو: "عقوبة مقدرة وجبت حقاً لله تعالى" $(^{"})$ .

من خلال هذا التعريف يتضح أن الحد لابد وأن يتوفر فيه شرطان:

الشرط الأول: عقوبة مقدرة: أي محددة ومعينة، فليس لها حد أدنى أو أعلى، بل إن الشرع هو الذى عين نوعها، ومقدارها، ولم يترك تقديرها للحاكم أو ولى الأمر وغيرهما، ولا يجوز أن تستبدل بها عقوبة أخرى، لأنها شُرعت لمصلحة تعود إلى جميع الناس، وليست حقاً لأحد من الناس يملك العفو عنها.

<sup>(&#</sup>x27;) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٣ صد٠٤٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) النهاية في غريب الحديث والأثر، مجد الدين أبو العادات المبارك من محمد بن عبدالكريم الشيبانى ابن الأثير المتوفى سنة ٦٠٦هـ سنة ١٣٩٩هـ سنة ١٩٧٩م، تحقيق طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناحي، ج١، صـ٣٥٦.

<sup>(&</sup>quot;) الفقه على المذاهب الأربعة، الجزيري، مرجع سابق، ج٢، صـ٥١.

الشرط الثاني: أن تكون حقاً لله - تعالى -: وبناء على هذا فعقوبات القصاص والديات (١) لا تدخل في مدلول مصطلح الحد، لأنها وجبت لحق العبد، وكذلك عقوبة التعزير (٢)، لا تدخل لأنها ليست مقدرة شرعاً.

# (ج) الحدود الشرعية تربية وقائية وعلاجية

إن الحدود في الإسلام ليست منهجاً علاجياً فقط، ولكنها في الوقت نفسه تحمل منهجاً وقائياً عظيماً قبل أن تكون منهجاً علاجياً، لأنها تمنع وتحفظ البشرية من الوقوع في الجرائم والمعاصي التي تستوجب بسببها العقوبة، "ومن ذلك سميت الحدود حدوداً، لأنها تمنع أصحابها من العود" (")، فالحدود تمنع المخطئ والعاصي من العودة إلى الخطأ والذنب مرة أخرى، وأن يفكر فيه ثانية، كما أنها تمنع الغير من اقتراف الخطأ الذي وقع فيه غيره. إذاً: فهي مانعة للشخص نفسه، ولذلك قال المولى - الله عند من التراف الخطأ الذي وقع فيه غيره. إذاً: فهي مانعة للشخص نفسه، ولذلك قال المولى - الله عنه عالم المؤلِّة مُن أَن يُلِق وَلَي الله وَلَى المخصر من الناس، ليكون ذلك فضح المجاني، وتحذير الجريمة ينبغي أن يكون عقابها علناً بمحضر من الناس، ليكون ذلك فضح المجاني، وتحذير لغيره من أن يأتي هذا المنكر، ويقع تحت سياط العذاب وعلى أعين الناس "(")، فحينما يرى المؤمن أخاه المؤمن قد وقعت عليه العقوبة على جريمة ما، ففي ذلك تحذير من ارتكاب المومن أخاه المؤمن قد وقعت عليه القترافها، "لذلك يقولون الحدود زواجر وجوابر ورواجر المناحب الحد، تجبر لمن شاهدها، أي: تزجره عن ارتكاب ما يستوجب هذا الحد - وجوابر لصاحب الحد، تجبر ذنبه، وتسقط عنه عقوبة الآخرة "(")، فالحدود شرعها الله - على العباده زجراً ووقاية لهم من الوقوع في هذه المحرمات والمهلكات والموبقات، وهي صيانة وحماية للناس عما فيه انحراف الوقوع في هذه المحرمات والمهلكات والموبقات، وهي صيانة وحماية للناس عما فيه انحراف

<sup>(&#</sup>x27;) الدية: فهي العوض المالي الواجب دفعه بدل النفس"، المرجع السابق، نفس الصفحة.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) التعزير هو التأديب بما يراه الحاكم زاجراً لمن يفعل فعلاً محرماً من العودة إلى هذا الفعل. (الفقه على المذاهب الأربعة)، عبدالرحمن بن محمد عوض الجزيرى المتوفى ٣٦٠هـ، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ط٢، ١٤٢٤. . ٣٠٠٠، حه صــ ٣٤٩.

<sup>(&</sup>quot;) فتح القدير، محمد بن على بن محمد بن عبدالله الشوكاني اليمن، المتوفى سنة ١٢٥٠هـ، دار ابن كثير، دمشق - بيروت، ط١،٤١٤هـ، ج١، صــ٥٢١.

<sup>(1)</sup> سورة النور من الآية "٢".

<sup>(°)</sup> التفسير القرآني للقرآن، عبدالكريم يونس الخطيب، المتوفى بعد سنة ١٣٩٠هـ، دار الفكر العربي القاهرة، بدون ت، ج٩ صـ٧٠٠.

<sup>(</sup>١) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١١، صـ١٠٢٠.

وفساد لدينهم ودنياهم وآخرتهم، بدليل أن الله - على - أمر أن تقام هذه الحدود علانية لا سراً، ولا خفية بعيدة عن أعين الناس، ثم أمر أن يشهد هذه العقوبات طائفة من المؤمنين اتعاظاً واعتباراً، وهذا يدل على أنها زواجر، فالحدود التي شرعها الله - على الجرائم، ولذلك للمجتمع من تسلط بعضه على بعض، وفيها حماية للأفراد والأمة من أصحاب الجرائم، ولذلك فإن "مقاصد الإسلام الكبرى محصورة في خمسة أمور هي: حفظ الدين، وحفظ النفوس، وحفظ النسل، وحفظ المال، وحفظ العقل، فإذا حفظت الأمة هذه الأصول، سعدت في الدنيا والآخرة، وإذا ضيعت هذه الأصول شقيت في الدنيا والآخرة"(١)، والإسلام جاء ليحفظ هذه الضرورات، وإذا ضيعت هذه الأصول شقيت عدا الجن، وذلك لأنه هو الأساس لباقي الضرورات، فلا يمكن أن تقوم الأربع إلا بالدين وحفظه، فجاء الإسلام بالأوامر والنواهي، ورتب عليها الثواب والعقاب، وأذا استقام الإنسان على الدين، وأقام حدوده: أمكن تحقيق الضرورات الأخرى بسهولة ويسر. وحفظ للإنسان عقله، لأن العقل مناط التكليف، وهو مطالب باليقظة والوعى الدائم المستمر، حتى ينهض بهذه التكاليف، وفقدان العقل والوعى، لا يخل بأداء التكاليف فحسب، ولكن يجعله حتى ينهض بهذه التكاليف، وفقدان العقل والوعى، لا يخل بأداء التكاليف فحسب، ولكن يجعله حتى ينهض بهذه التكاليف، وفقدان العقل والوعى، لا يخل بأداء التكاليف فحسب، ولكن يجعله حباً على المجتمع ومصدر أذاهم.

واهتم الإسلام بحماية العرض والنسل، فنظم طريق مجئ الإنسان، وتناسله في الحياة الدنيا عن طريق الزواج الشرعي، وأقام الأسرة على أساس متين متر ابط، وحرم النيل من أعراض الناس ونهش لحومهم والاعتداء على أعراضهم، قال تَمَالَى: ﴿ الزّانِيةُ وَالزّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِ مِنْهُمُ امَاثَةَ جَلْدُوا كُلُ وَحِدِ مِنْهُمُ امَاثَةَ جَلَدُوا كُلُ وَحِدِ مِنْهُمُ الْمَؤْمِنِينَ ﴿ الزّانِيةُ وَالزّانِيةُ وَالْمَوْمُ وَالْمَوْمُ وَالْمَوْمُ وَالْمَوْمُ وَالْمُوا لَلْحِرِ وَلِيشَهُمُ عَلَى المُؤْمِنِينَ ﴿ وَاللّهُ مَنْهُمُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَاللّهُ مَنْهُمُ الْمُؤْمِنِينَ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللّهُ اللللّهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الله

<sup>(&#</sup>x27;) موسوعة الفقه الإسلامي، محمد بن إبراهيم بن عبدالله التويجري، الناشر بيت الأفكار الدولية، ط١، ٣٠٠هـ، ٩ ٠٠٠م، ج٥، صــ٠١ وما بعدها.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة النور الآيات "۲ - ۹".

الموبقات، قالوا يا رسول الله وما هن؟، قال: اجتنبوا الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات"(١) لأن ذلك يؤدى إلى اختلاط الأنساب، وضياع الأسر، وحصول الفرقة، والعداوة.

وكذا حفظ للإنسان ماله، قال تَعَالَى: ﴿ وَلا تَأْكُلُواْ أَمُولَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَاۤ إِلَى الْحُصَّامِ لِتَأْصُلُواْ أَمُولَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَاۤ إِلَى الله كره للقا للإنه وقال، وإضاعة وَاكْشُوهُم وَقُولُواْ لَمُتُوفَلًا مَتُهُواً ﴾ (٢)، وقول النبي - ﷺ -: "إن الله كره لكم ثلاثاً، قيل وقال، وإضاعة المال، وكثرة السؤال (أ)، لأن المال هو قوام الحياة، وبه تدار الدفة، وهو وسيلة التبادل والحصول على مطالب الحياة، والإسلام جاء لحماية هذه الأشياء، والتي تسمى بالضرورات الخمس، لأنه لا يمكن بقاء الإنسان، ولا أن تتوفر له الحياة الإنسانية الكريمة، إلا بتوافرها، لأن "حياة الإنسان قوامها، حفظ الضرورات الخمس، وإقامة الحدود تحمى تلك الضرورات، وتحافظ عليها، فبالقصاص تُصان الأنفس، وبإقامة حد السرقة تصان الأموال، وبإقامة حد الزنى والقذف تصان فبالعراض، وبإقامة حد الحرابة يصان الأمن والمال والأنفس والأعراض، وبجلد السكران تصان العقول، وبإقامة الحدود والتعزيرات يصان الدين كله، والحياة كلها (أ)، هذه هي الضرورات الخمس التي إذا لم تراع ترتب على ذلك فساد وخلل في أمر الدين والدنيا، وهذه هي أعلى معانى الوقاية: التي إذا لم تراع ترتب على ذلك فساد وخلل في أمر الدين والدنيا، وهذه هي أعلى معانى الوقاية: التي إذا لم تراع ترتب على ذلك فساد وخلل في أمر الدين والدنيا، وهذه هي أعلى معانى الوقاية: -

# ٢- عقوبة القصاص ودورها في تحقيق التربية الوقائية

#### (أ) المعنى اللغوي للقصاص:

القصاص في اللغة "القود وقد (أقصّ) الأمير فلاناً من فلان: إذا (اقتص) له منه، فجرحه مثل جَر ْحه، أو قتله قوداً "(٢).

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب الوصايا، باب قول إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً، ١٠/٤، رقم ٢٧٦٦، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها، ٢/١، وقم ٨٩.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "١٨٨".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النساء الآية "٥".

<sup>(</sup>أ) رواه البخاري، كتاب الزكاة، باب من سأل الناس تكثراً، ١٢٤/٢، رقم ١٤٧٧، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الأقضية، باب النهى عن كثرة المسائل من غير حاجة، ١٣٤١/٣، رقم ٥٩٣.

<sup>(°)</sup> مختصر الفقه الإسلامي في ضوء القرآن والسنة - محمد إبراهيم بن عبدالله التويجري دار اهداء المجتمع، المملكة العربية السعودية، ط ١١، ٣٦١ هـ، ٢٠١٠م، صـ٥٥٩.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج $\sqrt{2}$ ، ص $\sqrt{2}$ 

"ويقال قصصت الشئ: إذا تتبعت أثره شيئاً بعد شئ"(١)، من خلال ما سبق يتبين أن القصاص له معانى مختلفة وكلها تدور حول القص، أي: القطع، ذلك أن القاتل يقتص منه، بأن يُفعل به كما فعل بالمقتول من قتل، أو ضرب، أو جرح، وهو القود، أو من قطع الطريق، لتتبع أثر ما، فمعانى القص معظمها تدور حول القطع.

# (ب) المعنى الاصطلاحي للقصاص:

أما القصاص في الشرع فهو "أن يعاقب الجاني بمثل جنايته على أرواح الناس، أو عضو من أعضائهم"<sup>(٢)</sup>.

فالقصاص في الشرع يعنى: المماثلة، وهو: أن يُفعل بالجاني مثل ما فُعل به من الاعتداء، فإن قتله قُتل، وإن قطع منه عضواً أو جرحه، فُعل به مثل ذلك إن أمكن.

# (ج) القصاص تربية وقائية وعلاجية معاً:

إن عقوبة القصاص في الإسلام، لهى عقوبة ناجحة، وهي تربية وقائية وعلاجية معاً، لأن القصاص في الإسلام حكماً عالية، فليس الهدف منه أن يضخم هذه الجريمة، بل يهدف إلى حفظ حياة الناس، كما قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾ (٣)، فمن أراد أن يحافظ على حياته فلا يهدد حياة الآخرين (١٤)، فالقصاص يعتبر من أبرز الأحكام الشرعية التي تحفظ حياة الناس في المجتمعات من الاعتداء عليها، فالشخص إذا عرف أنه سوف يُقتل إذا قتل، فإنه لا يقدم على القتل، وإذا رأى غيره قد قُتل قصاصاً، فسيكون زاجراً ورادعاً له ولغيره عن القتل، بل يزجره عن مجرد التفكير فيه، ففي القصاص حكمة عظيمة "وهي: بقاء المُهَج (٥) وصونها، لأنه إذا علم القاتل أنه يُقتل، انكف عن صنيعته، فكان في ذلك حياة للنفوس (٢)، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ ﴾ (٧).

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، نفس الصفحة.

<sup>(</sup>١) الفقه على المذاهب الأربعة، عبدالرحمن الجزيري، مرجع سابق، ج٥، صـ٧١٧.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة الآية "١٧٩".

<sup>(</sup> أ) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١٦ ، صـ ١٦٦ ٨٠.

<sup>(°)</sup> المهجة: دم القلب، ولا بقاء للنفس بعدما تراق مهجتها، وقيل: المهجة: الدم، "لسان العرب"، ابن منظور، مرجع سابق، ج٢، صــ٧٠٠.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير المسمى "تفسير القرآن العظيم"، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشى البصرى المتوفى ٤٧٧هـ تحقيق محمد حسين شمس الدين، دار الكتب العلمية، منشورات محمد على بيضون بيروت، ط١٩١٩هـ، ج١ صــ٣٦٠.

<sup>(°)</sup> سورة البقرة، من الآية "١٧٩".

فمن ابتلاه الله بمرض خبيث – عافانا الله – و جميع الناس – في أحد أطرافه، فإن الأطباء يوصون بقطع وبتر هذا الطرف للمريض أو العضو، وذلك من أجل حمايته، وحفظ بقية أعضاء الجسد، حتى لا يسرى إليه المرض، وهذا هو الحال مع من فسد من أفراد المجتمع، فإن الإسلام يسعى إلى علاجه، ليقي الآخرين من شره وفساده، فإذا استفحل المرض ولم يكن العلاج مجدياً ونافعاً، كان لابد من بتره وقطعه، وذلك ضماناً لسلامة الآخرين، "فالله – و يجعل بعض العذاب في الدنيا ليستقيم ميزان الأمور، حتى عند من لم يؤمن بالآخرة، فعندما يرى ذلك من لا يؤمن بالآخرة عذاباً دنيوياً يقع على ظالم، يخاف من الظلم ويبتعد عنه، حتى لا يصيبه عذاب الدنيا، ويعرف أن في الدنيا مقاييس في الثواب والعقاب، وحتى لا يُنشر في الأرض فساد من لا يؤمن بالله ولا بالآخرة، وضع الحق – تبارك وتعالى – قصاصاً في الدنيا" وذلك صيانة للمجتمع من الفساد، بحماية الفضيلة ومحاربة الرذيلة.

فالإسلام يواجه الجريمة قبل وقوعها، وذلك بمعالجة أسبابها، والقضاء على دوافعها، حتى يتحقق إصلاح الحياة الإنسانية، سواء الاجتماعية منها، أو الأخلاقية، أو الاقتصادية، أو السياسية، أو الأمنية، وفي شتى ميادين الحياة، وبذلك يتحقق الأمن والسلام، والبناء الحضاري في المجتمعات.

فكم من إنسان قد هم بفعل جريمة، ولو لا خوفه من العقوبة لوقع فيها، وارتكبها، ولكن الله - هلك من إنسان قد هم بفعل جريمة، ولو لا خوفه من العقوبة أو يدفع حياته ثمناً لحياة من يقتل فجدير به أن يفكر ويتروى كثيراً وكثيراً قبل الإقدام على فعلته، فالهدف من العقوبة أن تكون لها قوة المنع من الإقدام على الجريمة قبل وقوعها، فإذا وقعت، فلابد أن يكون فيها ما يردع عن الرجوع إليها مرة أخرى، من أجل ذلك كان في القصاص تربية وقائية وعلاجية.

#### ٣- عقوبة التعزير ودورها في تحقيق التربية الوقائية:-

# (أ) معنى التعزير في اللغة

"وأصل التعزير: التأديب، ولهذا يسمى الضرب دون الحد تعزيراً، إنما هو أدب"(٢)، "والتعزير: ضرّبٌ دون الحد، أو هو أشد الضرب، والتفخيم والتعظيم ضد، والإعانة"(٣)، ويراد به التعظيم والتوقير، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَتُعَرِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ ﴾ (٤)، وكذلك من معانيه الإعانة.

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١، صـ٥٥٨.

<sup>(</sup>١) نسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٤، صـ٢٥٥

<sup>(&</sup>quot;) القاموس المحيط، الفيروز آبادي، مرجع سابق، ج١، صـ٤٣٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة الفتح من الآية "٩".

من خلال ذلك، يتبين أن التعزير في اللغة، يطلق ويراد به: اللوم والتأديب، فهو يؤدب المعتدين والعصاة بعد لومهم، ويراد به الضرب ولكن فيما دون الحد.

## (ب) معنى التعزير في الاصطلاح:-

التعزير هو "التأديب على ذنوب لم يُشرع فيها حد ولا كفارة. وهو عقوبة غير مقدرة، تختلف باختلاف (الجناية وأحوال الناس) فتقدر بقدر الجناية، ومقدار ما ينزجر به الجاني"(١).

من خلال هذا التعريف يتبين: أن المعنى الاصطلاحي لا يختلف كثيراً عن المعنى اللغوي الذى وضع له وهو التأديب، فالمعنى فيهما متقارب، وذللك لأن التعزير يقصد به تأديب الجاني، أو العاصبي وردعه عن غيه وضلاله، إلا أن المعنى الشرعي زاد قيداً على المعنى اللغوي، وهو دون الحد الشرعي، وهذا القيد ميز التعزير عن غيره من العقوبات.

إذاً المقصود من التعزير هو تأديب القاضي المذنب أو الجاني بعقوبة غير مقدرة من قبل الشارع، يراها رادعة لهذا المجرم وأمثاله وزجراً للآخرين عن فعل مثلها، وقد ثبت أن النبي الشارع، يراها رادعة لهذا المجرم وأمثاله وزجراً للآخرين عن فعل مثلها، وقد ثبت أن النبي الله وسلم وقائية وعبس رجلاً في تهمة "(٢)، ومن هنا يظهر دور التعزير في تربية الأفراد والجماعات تربية وقائية وعلاجية معاً، "فالله العليم بأحوال عباده، الخبير بما تقتضيه طبائعهم، ناط أمر تقدير العقوبات بأولى الأمر، ثم كلفهم السهر على مصالح رعاياهم، والاستمساك بكل الوسائل المفضية إلى تربيتهم تربية صالحة، والقيام بتأديب المجرمين بالعقوبات المناسبة، كي يعيش الناس في أمن، ودعة، وراحة، واطمئنان "(٣).

<sup>(&#</sup>x27;) الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف بالكويت، مرجع سابق، ج٤، صـ٩٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) رواه الحاكم في المستدرك، كتاب الأحكام، باب بدون ترجمة، ١١٤/٤، رقم ٧٠٦٣، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

<sup>(&</sup>quot;) الفقه على المذاهب الأربعة، عبدالرحمن الجزيري، مرجع سابق، ج٥، صـ٢٥٤.

# المبحث الثاني خصائص التربية الوقائية

## أولاً: تعريف مصطلح خصائص

#### أ- التعريف اللغوى لمصطلح خصائص:

إن كلمة خصائص جمع، مفردها خصيصة، وهى: "صفة تميز الشئ عن غيره وتحدده" (١). ويقال "اختص فلان بالأمر، وتخصص له: إذا انفرد، وخص غيره، واختصه ببره" (٢) و"الخصوص: التفرد ببعض الشئ مما لا يشاركه فيه الجملة" (٣).

من خلال ما سبق يتبين أن التعريف اللغوي للخصائص يدور حول الانفراد والتمييز والتفضيل، وعندما تضاف إلى التربية الوقائية فإنها تعنى كل وصف يميز التربية الوقائية عن غيرها من أنواع التربية.

#### ب- التعريف الاصطلاحي للخصائص

"الخصيصة هي الصفة التي تميز الشئ وتحدده"('')

فالخصائص هي الصفات التي تلازم الشئ وتحدده وتميزه عن غيره، والتربية الوقائية تشتمل على بعض الصفات والأمور التي انفردت بها وامتازت بها عن غيرها.

#### ثانياً: خصائص التربية الوقائية

التربية الوقائية لها خصائص تمييزها وتفضلها عن غيرها أهمها ما يلى:-

#### (أ) ربانية المصدر:-

مما لا شك فيه أن الإنسان من صنع الله - على -، فهو الذي خلقه ورزقه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ خَلَقَنَا الْإِنسَنَ فِي آحَسَنِ تَقُوِيمٍ ﴾ وهو وحده الذي يعلم ما يسعده في الدنيا والآخرة، ومن سعادة المرء: وقايته من الأمراض والعلل الحسية والمعنوية، من أجل ذلك وضع الخالق - على - تعليمات من شأنها أن تحفظ الأفراد والجماعات من الوقوع في الانحراف والضلال، ليس ذلك فقط، بل اهتم الإسلام بتربية الموجودات كلها، بما فيها تربية الإنسان الذي خلق وكرم، واحتوى تصورات

<sup>(&#</sup>x27;) معجم اللغة العربية المعاصرة، د/ أحمد مختار عمر، مرجع سابق، ج١، صـ٢٥٦.

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج ۷، صـ ۲٤.

<sup>(&</sup>quot;) تاج العروس من جواهر القاموس، مرجع سابق، ج١١، صـ١٥٥.

<sup>(1)</sup> المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، مرجع سابق، ج١، صـ٧٣٨.

<sup>(°)</sup> سورة التين الآية "٤".

فالإسلام جاء لينشئ أمة ذات طابع خاص فريد، جاءت لتتولى قيادة البشرية وتحقق منهج الله - في الأرض، لتكون أمة ايجابية صالحة بين المجتمعات الأخرى، ولكى تكون هكذا، فلابد لها من منهج تربوي وقائي، يعدها للقيام بوظيفتها ومهمتها على الوجه الأكمل، من عبادة واستخلاف في الأرض لتعميرها، ولكى تكون كذلك فلابد أن تكون تربيتها مستمدة من منهج الإسلام نفسه، سواء كانت وقائية أو علاجية، وذلك لأن الإسلام دين كامل شامل، مؤسس لمنهج الأمة في حياتها، فالتربية الوقائية في الإسلام منهجها منهج رباني في مصدره وغايته، ولذلك فهو يزود الإنسان بمجموعة من القيم والمبادئ التي تعينه وتساعده على العبادة والاستخلاف في الأرض لعمارتها ليعبد الله - في - عبادةً سليمةً صحيحةً كما يربيدها الخالق سبحانه ويرتضيها، من أجل ذلك فقد استمدت التربية الوقائية خصائصها وأصولها، ومميزاتها من مميزات الإسلام نفسه وخصائصه، لأن العلاقة بين الإسلام والوقاية، علاقة وثيقة لأن الإسلام يدعو إلى عقيدة راسخة صادقة، ووضع لذلك الأصول الربانية التي تجعل الفرد يسير عليها ليهتدي بها، ومنها الأصول الوقائية التي تحفظ على المرء دينه وعقيدته.

فالإسلام هو الذي وضع أصولها، وحدد معالمها، من أجل مواجهة الانحرافات الفكرية، التي يعانى منها الكثير في المجتمعات، ومن أجل ضبط الأفراد والأمم في شتى المجالات الحياتية "وهكذا نجد المنهج الإلهي يرسم لنا الطريق الأقوم الذي يضمن لنا سلامة الحياة واستقامتها، فلو تدبرت هذا المنهج، لوجدته في أي جانب من جوانب الحياة، هو الأقوم والأنسب في العقائد – في العبادات – في الأخلاق الاجتماعية العامة – في العادات – والمعاملات، إنه منهج ينظم الحياة كلها، كما قال الحق – الله منهج أم من المنهج الإلهي هو أقوم الحياة كلها، كما قال الحق – الله منهج الإلهي هو أقوم

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الملك الآية "١٤".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأتعام من الآية "٣٨".

المناهج وأصلحها، لأنه منهج الخالق - ﷺ - الذي يعلم مَنْ خلق ويعلم ما يصلحهم"(١) لأن تربية الإسلام تعلو كل تربية، لأنها تستمد مبادئها وأصولها من القرآن الكريم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه، لأنه منزل من قبل حكيم عليم بأحوال العباد ومصالحهم، ومن السنة المطهرة، المبينة والموضحة والمفصلة لما جاء في القرآن الكريم، فهي ليست من وضع البشر، فأصول العقيدة مثلاً، وأركانها جاء بها القرآن ورسم صورها، ولم يتركها للعقل البشرى حتى يستنتجها، وليس لأحد من البشر أن ينكر أصلاً من أصولها، ومن فعل ذلك فقد ضل وزاغ عن الطريق الصحيح، كل ذلك من أجل وقاية الإنسانية من الانحراف، وصيانة لها من الضلال والفساد، فلابد من "ضرورة التقيد بالمنهج الرباني في تقرير العقائد وتثبيتها"(٢) وذلك حماية للإنسانية من الزيغ والتيه والضلال، ففي الجانب التعبدي، بيَّن للإنسان كل ما يحتاجه من أمر العقيدة والتشريع "ليصل إلى مقطع الحق في تأسيس الإيمان بمعرفة جلال الله - ﷺ - وعظيم سلطانه، معرفة تطمئن بها القلوب، وتؤمن بها العقول"(٣)، ثم تأتى بعد ذلك الشرائع والعبادات الإسلامية، التي يتقرب بها العباد إلى خالقهم ورازقهم، لتكون هي الأخرى مثل سابقتها، ربانية المصدر، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشُكِي وَمَعْيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ, ﴾ (٤)، لأن الوحى بشقيه المتلو، وغير المتلو، هو الذى رسم صورها، وحدد أشكالها، وطرق تأديتها، وتفصيلها، وليس لأحد من البشر أن يبتكر شيئا من العبادات ليتقرب بها إلى ربه - على -، وذلك يرجع إلى أن التشريعات - وهي تربية وقائية - ربانية المصدر، أساسها كتاب ربنا - على - وسنة من لا ينطق عن الهوى سيدنا محمد - ﷺ -، والله - ﷺ - هو المُشرّع، فهو الذي يأمر وينهى، والتشريعات كما هو معلوم، مليئة بالإجراءات الوقائية، "ولاشك أن شريعة الإسلام المنزلة على سيدنا محمد – ﷺ – هي: أكمل شرائع الله – ﷺ – ففيها رفع الأصار، والأغلال، والتضييق الذي كان على الأمم السابقة، ولم يجعل سبحانه فيها علينا حرجا بوجه من الوجوه، كما قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (٥)، وقد أنتمها الله لتشمل شئون حياتنا كلها، فلا

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج ١٤، صـ٩٨٨.

<sup>(</sup>١) المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صـ٢٢٤.

<sup>(&</sup>quot;) القرآن الكريم هدايته واعجازه في أقوال المفسرين، محمد الصادق عرجون، دار العلم، دمشق، ط٢، ١٠١هـ، ٩٨٩ مم القرآن الكريم هدايته واعجازه في أقوال المفسرين، محمد الصادق عرجون، دار العلم، دمشق، ط٢، ١٠٠ هـ،

<sup>(1)</sup> سورة الأنعام الآيتان "١٦٣ - ١٦٣"

<sup>(°)</sup> سورة الحج الآية "٧٨".

تحتاج بعدها إلى غيرها، ولا تحتاج لمزيد عليها" (١) كما قَالَ تَعَالَى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَٱتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ (١) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُ ٱلْكِتَبَ بِبُيْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١).

ومما يؤكد ربانية مصدرها، وأنها مستمدة من الوحى الشريف: أن القرآن الكريم يُعقب على كثير من الأحكام أنها من عند الله - على حكمه، أو حده، ففي سورة الطلاق: يعقب القرآن الكريم على الأحكام التي وردت فيها بقوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَن يَتَعَدّ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ اللّهِ عَلَى الأحكام التي وردت فيها بقوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَن يَتَعَدّ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَمَن يَتَعَدّ حُدُودَ اللّهِ أَمْر اللّهِ أَنزَلَهُ إِلَيْكُمْ ﴾ (ف) نفسَهُ إِن ثَم بعد ذلك يصدر أحكاماً، أخرى يعقبها قوله تعالى: ﴿ وَلِكَ أَمْر اللّهِ أَنزَلُهُ إِلَيْكُمْ ﴾ (ف) ومرة بقوله تعالى: ﴿ وَلَي النهاية تنتهي السورة، بقوله تعالى: ﴿ وَأَنّ اللّهَ قَدْ أَمَاطُ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ (٧)

وكذلك بعد آيات المواريث التي حددها الله - على - وبين مقدارها في سورة النساء، عقب بقوله تعالى: ﴿ وَصِيَّةً مِّنَ اللّهِ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ اللّهِ عَلِيمٌ حَلَيمٌ اللّهِ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ الله على: ﴿ يُبَيِّنُ اللّهَ لَكُمُ أَن تَضِلُوا وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ النساء، وهي تتحدث عن الميراث يختمها بقوله تعالى: ﴿ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمُ أَن تَضِلُوا وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ وكذلك الآية التي حددت مصارف الزكاة، ختمها بقوله تعالى: ﴿ فَرِيضَةً مِّنَ اللّهُ عَلِيمٌ اللّهُ عَلِيمٌ اللّهُ عَلِيمٌ اللّهُ اللّهُ عَلِيمٌ اللّهُ اللّهُ عَلِيمٌ اللّهُ اللّهُ عَلِيمٌ عَلَيمٌ اللّهُ اللّهُ عَلِيمٌ اللّهُ اللّهُ عَلِيمٌ اللّهُ اللّهُ عَلِيمٌ اللّهُ اللّهُ عَلِيمٌ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمٌ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللل

هذه الآيات تؤكد على أن الأصل الذي تستمد منه هذه التشريعات رباني أساسه الوحي، ولا خيار للإنسان فيه، سواء جاءت التشريعات مفصلة، أو مجملة، كقواعد عامة، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ

<sup>(&#</sup>x27;) وجوب تطبيق الحدود الشرعية، عبدالرحمن بن عبد الخالق اليوسف، مكتبة ابن تيمية، الكويت، ط٢، ٤٠٤هـ، ٩٨٤م، صـ٠١.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة الآية """.

<sup>(&</sup>quot;) سورة النحل الآية "٨٩".

 <sup>(</sup>²) سورة الطلاق من الآية "١".

<sup>(°)</sup> سورة الطلاق من الآية "٥".

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق من الآية "١١".

 $<sup>(^{\</sup>vee})$  سورة الطلاق من الآية "۱۲".

<sup>(^)</sup> سورة النساء من الآيات "١٢ - ١٣".

<sup>(</sup>٩) سورة النساء من الآية "٧٦".

<sup>(&#</sup>x27;') سورة التوبة من الآية "٦٠".

ٱلْكِتنَبَ بِبَيْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١)، أي: أن "القرآن الكريم تبيان لكل شئ من أصول التشريع والحلال والحرام، والشرائع والأحكام ومبادئ الحياة الإنسانية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ (٢)، وذلك يدل على أنه لا تكليف من الله إلا ما ورد في هذا القرآن، أي: إما جملة وتفصيلاً، وإما جملة فقط "(٣). فالشرائع وهي تربية وقائية تستمد أصولها، ومبادئها من القرآن الكريم، والسنة المطهرة، إذا فهي ربانية المصدر.

من خلال ما سبق: يتضح أن مبادئ التربية الوقائية، وأصولها أساسها القرآن الكريم، والسنة المطهرة، إذاً فهي ربانية المصدر، سواء جاءت مفصلة أو مجملة، أو جاءت بطريقة الإشارة، أو صريح العبارة، وذلك حتى تتحقق الوقاية والصيانة للبشرية من الانحراف والضلال، "فالمنفذ لهذا المنهج الإلهي، يتمتع باستقامة الحياة وسلامتها، وينعم بالأمن الإيماني، وهذه نعمة في الدنيا، وإن كانت وحدها لكانت كافية "(٥)، أما الذي حاد عنها وانحرف، وانزلقت رجله عن طريق الوقاية الرباني، وقع في الضلال والفساد، وذلك بحسب درجة انحرافه.

## (ب) : اهتمام وحى الله - كل - وشرعه بالعافية والسلامة:-

الأصل في حياة البشر الصحة والعافية، وليست الأمراض والعلل والأوبئة، ولذلك فقد أعطى الإسلام اهتماماً كبيراً، وعناية خاصة بالجانب الوقائي، والذي يضمن للناس السلامة والعافية، فما استقام أمر التربية على نهج سليم إلا بفضل كلام الله - على تقديم الهداية الكاملة للبشر وليس هناك منهج واحد غير المنهج الإلهي

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النحل من الآية "٨٩".

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام الآية "٣٨".

<sup>(</sup>٣) التفسير المنير في العقيدة والشريعة والتبليغ، د/ وهبة مصطفى الزحيلي، دار الفكر المعاصر، دمشق، ط٢، ١٨هـ، ج١٤، صــ٧١٠.

<sup>(</sup>٤) المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله الحاكم محمد بن عبد الله بن محمد بن نعيم النيسابوري، المتوفى سنة ٥٠٤هـ، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١١١هـ، ١٩٩٠م، كتاب تواريخ المتقدمين من الأنبياء والمرسلين، باب ومن كتاب آيات رسول الله - ﷺ - التي هي دلائل النبوة، ٢٧٠/، رقم ٢٢٢٤، وقال: "هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه"، رواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الشهادات، باب بيان مكارم الأخلاق، ٢٢٣/١ - رقم ٢٠٧٨، واللفظ له.

<sup>(</sup>٥) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١٤، صــ ٨٣٩.

يستطيع أن ينهض بحاجات النفوس البشرية، ويفي بمطالبها، ويغذى عواطفها ومشاعرها، ويتابع تطورها ونموها، ويستوعب قضاياها، ويلاحق أزماتها، ويلائمها في تطورها الصاعد، ويقودها على طريق الكمال بتؤدة ورفق ((1)، فالمتتبع لمنهج الإسلام التربوي، يجد أن التربية الوقائية قد أخذت منه حيزاً، ونصيباً كبيراً من أحكامه وهداياته، وذلك لحاجة الإنسانية إلى الوقائية أكثر، من حاجتها للعلاج، الأمر الذي أدى إلى تفوق المنهج التربوي الوقائي على المنهج العلاجي "حتى أصبح الاهتمام بالجانب الوقائي يفوق بشكل كبير اهتمامه بالجانب العلاجي، وهذا ما يجعل المنهج الاسلامي متفرداً على سائر المناهج ذات المعنى العلاجي المرضى (٢). فالإسلام لم يترك جزءاً من التربية الوقائية إلا وقد أشار إليه، إما على وجه التفصيل أو العموم، كقواعد عامة، ومبادئ أساسية، لتواكب متطلبات البشر في كل زمان ومكان، مما جعل المنهج الوقائي قد استولى على نصيب كبير من الأحكام والشرائع، فما من سورة من سور القرآن الكريم إلا ونجد فيها أمراً، أو نهياً، أو تحذيراً، أو إرشاداً، أو نداءً، من أجل حماية البشرية الكريم إلا ونجد فيها أمراً، أو نهياً، أو تحذيراً، أو إرشاداً، أو نداءً، من أجل حماية البشرية وهدايتها، وصيانتها من الوقوع في الضرر والأذى.

#### (ج): السهولة واليسر

إن المتتبع لمبادئ التربية الوقائية في الإسلام يجدها تتسم بالسهولة واليسر في التنفيذ، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِحُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِحُمُ الْعُسْرَ ﴾ (١) لأن الوقاية تكون بالامتناع والكف، وليست بالعطاء والبذل، فهي لا تأخذا جهداً ولا مشقه، ولا وقتاً، ولا تستلزم كلفه مادية عالية تثقل كاهل صاحبها، ومهما كلفت مكافحة العلل والأوبئة من مال اتقاء شرها، فهي أيسر وأرخص بكثير من تعربُض الأشخاص للإصابة بالمرض، ثم القيام بعلاجهم، وتعريضهم للهلاك في أغلب الأحيان، فكم هو الجهد والمال، والوقت المبذول من أجل تجفيف منابع، وأسباب العقوبات الشرعية مثلاً؟ إنها من البساطة واليسر، بحيث لا تحتاج إلى جهد كبير، ولا مال كثير، ولا وقت طويل، ولا اجراءات كثيرة ومعقدة، ولا تنتهى بصاحبها إلى التهلكة، بل إلى النجاة، والوصول إلى بر الأمان، بخلاف المريض فربما يحتاج إلى كثير من المعاناة، وكثير من الجهد والمال والوقت للتخلص من المرض، وربما لا يتخلص منه، أو يترك آثاراً سلبية تضر

<sup>(&#</sup>x27;) أصول التربية الإسلامية، سعيد إسماعيل على، دار السلام القاهرة، بدون ط، ١٤٢٦ ٥٠٠٠، صــ ١١٥ما اوما بعدها.

<sup>(</sup>٢) التربية الوقائية في الإسلام، فتحي يكن، مرجع سابق، صـ٥١.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة من الآية "١٨٥".

بصاحبها، فعملية الوقاية خير للإنسان من أن يقع في المرض، ثم يحاول التخلص منه، لأن "التربية الإسلامية تقضى على الفساد الأخلاقي، الذي يكبد الدولة أعباءً باهظة من المصروفات المالية، والجهد البشرى، الذي يصرف في التقصي والبحث عن المجرمين والمنحرفين أخلاقياً، فإذا سادت الأخلاق الإسلامية، انخفض معدل الإجرام والانحراف، فينخفض تبعاً لمعدل الإنفاق المالي على الأجهزة الأمنية، وبالتالي يمكن توزيعه في قنوات اقتصادية أخرى، حيث إن هناك توافقاً طردياً بين زيادة عدد الجرائم، وزيادة الانفاق على الأجهزة الأمنية"(١). هذا في البدن والروح معاً، لأن الروح يمكن أن تُعرَّض للمرض كالبدن، بل إن أمراض الروح أشد فتكاً، وأسوأ عاقبة، لأنها تستمر مع الإنسان حتى بعد الموت، بخلاف مرض الأبدان الذي ينتهي بزواله أو موته، أما الأمراض التي يمكن أن تصيب الروح، فربما يكون من نتائجها الدخول في النار – والعياذ بالله –، ولهذا فإن الوقاية من الأمراض الروحية، لابد وأن تحظى باهتمام كبير. فالوقاية أسهل وأيسر وأقل تعقيداً، من الآثار المترتبة على المرض إذا حل ووقع، وقد يجر ذلك فاضرار ومفاسد أخرى كثيرة الله – ﴿ اعلم بها.

# (د) الشمول والعموم

من أهم خصائص التربية الوقائية في المنهج الإسلامي، أنها تربية عامة وشاملة، تهتم ببناء شخصية الإنسان في جميع جوانبها في كل زمان ومكان، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقُل رَّبِ اَرَّمَهُمَا كَا رَبِيانِي صَغِيرًا ﴾ فالله - على تعليم الأقوال بل صَغيرًا ﴾ فالله تعليم الأفعال وهو أن يدعو لهما بالرحمة، فيقول رب ارحمهما، ولفظ الرحمة جامع لكل الخيرات في الدين والدنيا (٢) لأن الدعوة تستمد أصولها وقواعدها من الإسلام نفسه، الذي هو دين لجميع الناس في الأرض إلى يوم القيامة، فهو للعالم كله، وليس خاصاً بنوع معين، أو جنس دون آخر، بل للعرب والعجم، للأبيض والأسود، للحر والعبد، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا صَالَقَ لَلْنَاسِ مَشِيرًا وَنَكِيرًا وَلَكِنَ أَحَمُ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣)، فالإسلام منهج متكامل، وتشريع شامل لكل مجالات الحياة فهو إيمان وعمل، عقيدة وشريعة، أخلاق وعمران، عبادة، وعادة، ومعاملة، "فما ترك الإسلام جانباً من جوانب الحياة إلا وقد تناولتها الشريعة، وأوضحت لنا فيها

<sup>(&#</sup>x27;) أصول التربية الإسلامية، خالد بن حامد الحازمي، مرجع سابق، صـ٢٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٠٢، صـ٧٣٧.

<sup>(&</sup>quot;) سورة سبأ الآية "٢٨".

الخير من الشر، والطاهر من الخبيث، والصالح من الفاسد، وبهذا الشمول الذي تتسم به الشريعة الإسلامية، فإنها في غاية الكمال (۱)، قَالَ تَعَالَى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلَتُ لَكُمْ وِينَكُمْ وَأَمَّمْتُ عَلَيْكُمْ وَينَكُمْ وَيَنَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ القواعد الكلية لكمُ الْإسلام القواعد الكلية والأصول العامة، التي من شأنها أن تستوعب كل زمان ومكان، ولم يتطرق لجميع جزئيات الحياة، وتركها لاجتهادات الناس حسب حاجاتهم في الزمان والمكان، ومن هنا اتسمت التربية الوقائية بالشمولية والعموم، فهي تنظم العلاقة بين الإنسان وخالقه، وبين الإنسان ونفسه وكذلك بينه وبين غيره، سواء في الأسرة، أو المجتمع، أو الدولة، أو العالم، أو الحاكم، أو المحكوم، وغيرها من العلاقات المختلفة، من خلال ذلك يتبين أن التربية الوقائية "تهتم بتربية جميع جوانب الإنسان الخُلقية، والجسمية، والعقلية، وتحقق التوازن بين مطالب الإنسان الجسدية والروحية، فلا يطغي جانب آخر "(۲).

إن التربية الوقائية ليست منحصرة في مرحلة معينة من العمر، بل تستمر مدى الحياة، وليست قاصرة على فئة معينة من الناس، بل للجميع فليس فيها شعب مختار، أو تحييز بسبب اللون أو الجنس، وكذلك لم تترك جزءً من التربية فيه الحماية والصيانة، إلا وقد أشارت إليه بتفصيل أو عموميات وقواعد كلية تصلح لكل زمان ومكان، فلم تفصل بين الدين والدنيا، بل شملت شئون الدنيا والآخرة، ومن هنا كان دعاء النبي - الجامع، عن أبي هريرة - الله - قال: كان رسول الله - الله م أصلح لي ديني الذي هو عصمة أمرى، وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي، وأصلح لي آخرتي التي فيها معادى، واجعل الحياة زيادة لي في كل خير، واجعل الموت راحة لي من كل شر (أ)، ولم تفصل بين الروح والجسد، بل وفقت ما بين مطالب الروح والجسد معاً، مما يجدر القول بأن "التربية الإسلامية تشمل رعاية النمو من كل جوانبه، الجسمية، والعقلية، والخلقية، والاجتماعية، والذوقية، والروحية، والوجدانية، مع توجيه هذا النمو نحو تحقيق هدفها الأسمى "(٥)، فهي تربية شاملة وعامة، لا تختص بفئة دون أخرى، ولا بجانب نون آخر.

<sup>(&#</sup>x27;) أصول التربية الإسلامية، الحازمي، مرجع سابق، صـ ٨٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة المائدة الآية "٣".

<sup>(&</sup>quot;) أصول التربية الإسلامية، الحازمي، مرجع سابق، صـ ٩٠.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب التعوذ من شر ما لم يعمل، ٢٠٨٧/٤ - رقم ٢٧٢٠.

<sup>(°)</sup> أصول التربية الإسلامية في البيت والمدرسة والمجتمع، النحلاوي، مرجع سابق، صـ ٦٩.

#### المبحث الثالث

#### وسائل وأساليب التربية الوقائية في الإسلام

أولاً: تعريف الوسيلة والأسلوب والفرق بينهما

#### أ- تعريف الوسيلة لغة:

"الوسيلة: المنزلة عند الملك، والوسيلة: الدرجة، والوسيلة: القرابة، ووسل فلان إلى الله وسيلة: إذا عمل عملاً تقرب به إليه، والواسل: الراغب إلى الله"(١)، "وهى في الأصل: ما يتوصل به إلى الشيء، ويتقرب به"(١).

من خلال هذه التعريفات اللغوية، يتبين أن: من معانى الوسيلة في اللغة الدرجة، والقرابة، والمنزلة، والأداة التي يتوصل بها إلى تحقيق هدف معين.

#### ب- تعريف الوسيلة اصطلاحاً:-

تعرف بعدة تعريفات لا تخرج عن المعنى اللغوي كثيراً فالوسيلة في الاصطلاح هي: - "التي يتوصل بها إلى تحقيق المقصود"(7)، أو هي" ما يتقرب به إلى الغير(3).

فمن مجموع تعاريف الوسيلة في اللغة، والاصطلاح، يتضح: أن الوسيلة هي: الأداة المنضبطة بالشرع، المستخدمة للوصول إلى هدف معين، بحيث لا يمكن الوصول إلى المراد، وبلوغ الهدف إلا بها، فإذا أضيفت الوسيلة إلى التربية الوقائية كانت بمعنى، الأداة المستخدمة في التربية، للوصول إلى هدف معين، وهو الوقاية من الانحراف، بطريقة مشروعة وغير محرمة، والتي بدونها لا يستطيع المربى الوصول إلى مبتغاه، "فلابد للمرء في سبيل تحقيق أهدافه، والوصول إلى غايته، من استخدام الوسائل التي الوسيلة التي تعينه على ذلك، فكيف يتصور الوصول إلى هدف معين دون استخدام الوسائل التي توصله إليه، فإن الله - على ذلك، فكيف يتصور الأسباب بالمسببات، وأمر بالأخذ بالوسائل المؤدية إلى الغايات "(٥)، قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَوْلَكِكُ النَّهُ وَابَتَغُوا إِليَّهِ الوسِيلة الْمُوسِيلة (١)، وقَالَ تَعَالَى: ﴿ أُولَكِكُ النَّهُ وَابَتَغُوا إِليَّهِ الْوَسِيلة (٢)، وقالَ تَعَالَى: ﴿ أُولَكِكُ النَّهُ وَابَتَغُوا إِليَّهِ الْوَسِيلة (٢)، وقالَ تَعَالَى: ﴿ الْوَلِيكِ النَّهُ وَابَتَغُوا إِليَّهِ الْوَسِيلة (٢)، وقالَ تَعَالَى: ﴿ أُولَكِكُ النَّهُ وَابَتَغُوا إِليَّهِ الْوَسِيلة (١)، وليس من الضروري الضروري يَدَعُونَ يَبْغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلة أَيُهُمْ أَقْرَبُ وَيَرَجُونَ رَحْمَتَهُ، ويَعَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ ")، وليس من الضروري المُنونَ يَنْغُونَ إِلَى رَبِهِمُ الْوَسِيلة أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرَجُونَ رَحْمَتَهُ، ويَعَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ إِلَى الله من الضروري

<sup>(&#</sup>x27;) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١١، صـ٧٢٤.

<sup>(</sup>۲) نفس المرجع السابق، ج۱۱، صـ٥٢٧.

<sup>(&</sup>quot;) تفسير ابن كثير، مرجع سابق، ج٣، صـ٤٩.

<sup>(1)</sup> التعريفات، الجرجاني، مرجع سابق، صـ٢٥٢.

<sup>(°)</sup> المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صـ٢٨٢.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية "٣٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الإسراء آية "٥٥".

أن ينص الإسلام على كل الوسائل، لأنها كثيرة لا حد لها، فطالما أنها غير محرمة، فلا بأس في استخدامها، كما أنها لا تتحصر في وسيلة محددة، وإنما جاءت الأدلة بالأمر بالتربية إما مطلقاً، وإما مقرونة بالنص على الوسيلة المطلوبة، فالوسائل تختلف حسب الأشخاص، والزمان، والمكان، وهذا يعنى: أن "الإنسان من في كل زمن يحتاج إلى نوع من طرق التعليم، غير ما كان في الزمن الذى قبله، فالحقيقة الواحدة قد تختلف طرق العلم بها باختلاف الزمان والمكان (١).

ولابد من البحث والتدقيق في اختيار وسائل التربية، لأن الوسيلة إذا كانت فاسدة: فإنها تحيد بصاحبها عن الطريق الصحيح والهدف الصالح.

# ج- تعريف الأساليب في اللغة:

الأساليب جمع: مفردها أسلوب، والأسلوب في اللغة معناه: "طريق الوصول إلى المطلوب" (١) "ويقال للسطر من النخيل، أسلوب، وكل طريق ممتد فهو أسلوب، والأسلوب: الطريق، والوجه، والمذهب "(١).

"والأسلوب بالضم: الفن، يقال: أخذ فلان في أساليب القول: أي أفانين منه "(٤).

من خلال ما سبق يمكن القول: بأن من معانى الأسلوب اللغوية، الطريق، أو الطريقة، والوجه، والمذهب، والفن.

# د- تعريف الأساليب في الاصطلاح:

فقد وردت تعاريف كثيرة للأسلوب في الاصطلاح، وذلك لأن كل علم من العلوم، وكل فن من الفنون، طريقة خاصة في التعبير والتوضيح، وكذلك بالنسبة للمتكلم والكاتب، فلكل منهما أسلوب، وفهم خاص ومتميز عن الآخر في التعبير عن أهدافه ومقاصده.

فأساليب الدعوة هي: "الطرق التي يسلكها الداعي في دعوته، أو كيفيات تطبيق مناهج الدعوة" (٥).

وإذا أضيفت كلمة التربية الوقائية إليها فإنها تعنى: طرق اختيار الألفاظ الدعوية المشروعة، التي يلجأ إليها الداعية، وتأليفها من أجل تتشئة المدعوين تنشئة صالحة، بعيدة عن التطرف والانحلال، بطريقة واضحة.

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير المراغي، مرجع سابق، ج٤، صـ٤٣.

<sup>(</sup>٢) معجم اللغة العربية المعاصرة، د/ أحمد مختار عمر، مرجع سابق، ج٢، صـ٩٠٨.

<sup>(&</sup>quot;) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١، صـ٧٣.

<sup>(</sup>ئ) المرجع السابق، نفس الصفحة.

<sup>(°)</sup> المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صـ٧٠.

#### ه- الفرق بين الوسيلة والأسلوب

هناك بعض الباحثين لا يستطيع التمييز بين الوسائل والأساليب، لكون كل منهما يتوصل به إلى الغاية والهدف الدعوي المنشود، ولكن عند التدقيق يتضح أن الوسائل أعم، وتدخل فيها الأساليب، لأن الأساليب تختص بالطرق الكلامية والألفاظ، أما الوسيلة: فهي تشمل الطرق الكلامية، وغيرها، "فالأشبه في الأساليب أنها تختص بالبيان والكلام، يقال: أساليب الدعوة أي: الطرائق البيانية التي يوصل بها الداعية دعوته إلى المدعويين، وأما الوسائل فهي الأعم مدلولاً، وتشمل الطرائق البيانية، وغيرها، إذ هي: القنوات التي من خلالها يوصل الداعية كلمته إلى الآخرين كالمذياع، والرأي، والكتاب، والجريدة، والشريط، ومنبر الخطابة، ودار الأيتام، والمستشفى الخيري ... إلخ (١)، فمما لا شك فيه أن هناك فرقاً واضحاً وجوهرياً بين هذه وتلك فالوسائل هي الأدوات والآليات الحسية والمعنوية التي يستخدمها الدعاة في تبليغ الدعوة حقائقها إلى المدعوين أما الأساليب فهي الطرق والكيفيات التي يستخدمها الدعاة في تبليغ الدعوة إلى المدعوين سواء كانت حسية أو معنوية، إذاً فعلاقة الأسلوب بالوسيلة، علاقة الفرد بالنوع، والجزء بالكل.

#### ثانياً: وسائل التربية الوقائية

التربية الوقائية لها وسائل لا حصر لها، للوصول إلى هدفها المنشود، ومن أهم هذه الوسائل ما يلي:-الوسيلة الأولى: التعليم

## أ- مفهوم التعليم في اللغة والاصطلاح

التعليم مصدر من تعلم، "وتعلمت الشئ إذا أخذت علمه، والعرب تقول: تعلم أنه كان كذا، بمعنى: اعلم "( $^{(7)}$ )، "وعلمه الشئ تعليماً فتعلم، وليس التشديد هنا للتنكير، بل للتعدية، ويقال أيضاً: تعلم بمعنى اعلم " $^{(7)}$ ، "وعلمته العلم تعليماً، وأعلمته اعلاماً، إذ أشعرته شيئاً جهله " $^{(2)}$ ، "والعلم نقيض الجهل" $^{(9)}$ .

<sup>(&#</sup>x27;) أساليب دعوة العصاة، دكتور عبدالرحمن بن نواب الداين بن غريب، المتوفى سنة ٢٤ ١هـ، الناشر الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ط السنة الثالثة والثلاثون، العدد ١٢٣، صــ ١٤٤.

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة، ابن فارس، مرجع سابق، ج٤، صـ٩٠١.

<sup>(&</sup>quot;) مختار الصحاح، الرازي، مرجع سابق، صـ٧١٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الإبانة في اللغة العربية، سلمه بن مسلم العتبي الصحارى، المتوفى سنة ١١هه، تحقيق د/ عبدالكريم خليفة، د/ نصرت عبد الرحمن، د/ صلاح جرار، د/ محمد حسن حواس، د/ جاسر أبو صفية، وزارة التراث القومي والثقافة، مسقط عمان، ط١، ٢٠٠هه، ٩٩٩م، ج٣، صـ٨٩٤.

<sup>(°)</sup> مقاييس اللغة، ابن فارس، مرجع سابق، ج٤، صـ ١٠٩.

من خلال هذه الإطلالة السريعة في معاجم اللغة. يتضح: أن معانى التعليم اللغوية، تدور حول المعرفة والفهم، والتدريب، لبيان حقيقة ما يجهله المدعوين أو يلتبس عليهم.

أما في الاصطلاح: فقد وردت عدة تعريفات للتعليم، وهي لا تختلف عن المعنى اللغوي كثيراً فمنها:-

"التعليم عبارة عن إلقاء المبادئ العلمية على المتعلم، وسوقها إلى ذهنه شيئاً فشيئاً (() فبعد هذه التعاريف اللغوية والاصطلاحية، يتضح أن التعليم يكون بإلقاء المبادئ، والقيم، أو المعلومات الموجودة في ذهن الداعية، من أجل تحصيل الأهداف الدعوية المنشودة في المتعلم.

#### الفائدة الدعوية لوسيلة التعليم

إن التعليم وسيلة هامة من وسائل التربية التي أرشدنا إليها الشارع الحكيم، وهذا واضح من خلال تعليم الله - على - لسيدنا آدم - الله - الأسماء كلها، قال تعالى: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسَمَآءَ كُلَهَا ثُمّ عَلَى الْمُلَتِ كَةِ فَقَالَ أَنْ عُونِي بِأَسْمَآءِ هَوَلُآءِ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴾ (٢)، فوسيلة التربية هنا: التعليم، ولقد أكد النبي - على هذه الوسيلة التربوية، ووجه الناس إليها، فعن عمرو بن شعيب (٣) عن أبيه عن جده، أن النبي - الله - قال: "علموا أولادكم الصلاة إذا بلغوا سبعاً، واضربوهم عليها إذا بلغوا عشراً وفرقوا بينهم في المضاجع (٤)، وفي أمر النبي - الله - باستخدام هذه الوسيلة: تعليم الصلاة في سن السبع - وقاية لهم من استثقالها وهم كبار، فالتعليم وسيلة من وسائل الدعوة التي يستخدمها الداعية في كل زمان ومكان، ولاسيما عند وجود الحاجة إليه،

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير أبي السعود المسمى "ارشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم"، أبو السعود العماري محمد بن محمد بن مصطفى، المتوفى سنة ٩٨٢هـ.، دار احياء التراث العربي، بيروت، ج١، صـ٧٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة البقرة الآية "٣١".

<sup>(&</sup>quot;) هو عمرو بن شعيب بن محمد بن عبد الله بن عمرو بن العاص، وأمه حبيبة بنت مرة بن عمرو بن عبد الله بن عمير الجمحي، فولد عمرو بن شعيب، عبد الله، وأمه رملة بنت عبد الله بن المطلب بن أبي وداعة، وإبراهيم بن عمرو وأمه: أم عاصم بنت عمر بن عاصم من ثقيف، وكنيته أبا إبراهيم، قال مالك بن أنس: رأيت عمرو بن شعيب وكان يطيل الصلاة بين الظهر والعصر، مات سنة ثماني عشرة ومائة. "الطبقات الكبرى"، أبو عبد الله بن محمد بن سعد الهاشمي، المعروف بابن سعد، المتوفي ٣٣٠هـ، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٠١٠هـ – ١٩٩٠م، ج٥، صـ٣٠٩، وينظر أيضاً "الأعلام"، خير الدين بن محمود بن محمد بن فارس الزركلي المتوفي ١٣٩٦هـ، دار العلم للملايين، ط١، ٢٠٠٠م، ج٥، صـ٧٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) رواه الحاكم في المستدرك، كتاب الصلاة، باب التأمين، ٣٨٩/١، رقم ٩٤٨، واللفظ له، وقال: "هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه"، وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الصلاة، باب عورة الرجل، ٣٢٤/٢، رقم ٣٢٣٦.

ليصل إلى تحقيق هدفه، وقد بين الله - على - أ التعليم من وسائل الدعوة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ هُو اَلَذِى بَعَثَ فِي اَلْأُمِيّةِ مَ اللهُ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ وَيُوكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكُمَةُ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ بَعَثَ فِي اَلْأُمِيّةِ مَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ عَايَهِمْ عَايَنِهِمْ عَايَنِهِمْ عَايَنِهِمْ عَايَنِهِمْ عَايَنِهِمْ عَايَنِهِمْ عَايْهِمْ عَايَنِهِمْ عَايَنِهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عُلْكِلِيكِ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَ

ولقد أدرك العلماء الأجلاء قديماً، قيمة هذه الوسيلة، وعلاقتها بالتربية، فألفوا المؤلفات، وقرنوا بين العلم والتربية، مثل كتاب (تذكرة السامع والمتكلم في أدب العالم والمتعلم) لابن جماعة (١) فوسيلة التعليم في المنظور الإسلامي، لا تتفصل عن التربية، لأن العلم ما جاء إلا لتربية الإنسان المسلم، ولا تكون وسيلة التعليم نافعة، إلا إذا كانت منبثقه من الوحى الإلهي في الشكل والموضوع، وكما كان يتعلم النبي - ﴿ من سيدنا جبريل - ﴿ وكما كان النبي - ﴿ وكما كان النبي والمحكمة، لا يكفى يعلم أصحابه الكرام، ولقد علم إبراهيم وإسماعيل - ﴿ أن تعليم الكتاب والحكمة، لا يكفى في إصلاح الأمم وإسعادها، بل لابد أن يُقترن التعليم بالتربية على الفضائل، والحث على الأعمال الصالحة، بحسن الأسوة والسياسة، فقال: ﴿ وَيُرَكِّهِم ﴿ أَن المعلى الحسنة التي تطبع في الأخلاق الذميمة، وينزع منها تلك العادات الرديئة، ويعودها الأعمال الحسنة التي تطبع في النفوس ملكات الخير، ويبغض إليها القبيحة التي تغريها بالشر (أن)، والله - ﴿ قَلْ و يقول رابطاً المنوس ملكات الخير، ويبغض إليها القبيحة التي تغريها بالشر (أن)، فالعلم وسيلة للتربية على الإيمان والتوحيد، ثم قرنه بالاستغفار، لبيان أهمية التعليم مع الدعوة، وأن صلاح المدعوين لا يستقيم إلا إذا صلح دعوتهم، لأنه هو المرتكز الأول الذي عليه المعول في عملية البناء ليستقيم، وبه يصير الإنسان شخصاً سوياً على الطريق الصحيح، لمعرفته الحق والعمل به، بعيداً كل البعد عن الضلال والغواية، حتى لا يكون عضواً فاسداً في المجتمع.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الجمعة الآية "٢".

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) هو محمد بن إبراهيم بن سعد بن جماعة قاضي القضاة بدر الدين أبو عبدالله الحموي، ولد بحماة سنة تسع وثلاثين وستمائة، وسمع سنة خمسين شيخ الشيوخ الأنصاري، وكان قوى المشاركة في علم الحديث والفقه والأصول والتفسير خطيباً تام الشكل ذا تعبد وأوراد، تولى القضاء بمصر ثم بالشام، وولى خطابة الجامع الأموي مع القضاء توفي سنة ثلاث وثلاثين وسبعمائة (فوات الوفيات) محمد بن شاكر بن أحمد بن عبدالرحمن الملقب بصلاح الدين المتوفى سنة ٤٧٢هـ، تحقيق إحسان عباس، دار صادر بيروت، ط١، ١٩٧٤م، ج٣، صـ٨٩٨، وينظر أيضاً "الأعلام"، الزركلي، مرجع سابق، ج٥، صـ٧٩٧.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة من الآية "٢٩".

<sup>( )</sup> تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج١، صـ٣٨٩.

<sup>(°)</sup> سورة محمد من الآية "١٩".

فالتعليم كوسيلة، له مكانه كبرى في التربية الوقائية، "لأنه يتطرق إلى النفس الانسانية من مداخلها الحقيقية، ويجعل الناصح في نظر المنصوح شخصاً طيب النوايا، حريصاً على المصلحة، ومن هنا يكون لكلامه قبول حسن"(١)، كذلك الإنسان لا يستطيع أن يقي نفسه، ويجعل بينه وبين غضب الله - على – وعذابه وقاية، إلا بتعليمه ما يُتقى به، وكذلك الأمر بالنسبة للأهل، فلا يستطيع المربى أن يقيهم من النار وعذابها، إلا بتعليمهم ما ينفعهم، مصداقاً لقول الله - على - على - على ألكن المنفعة ومن أهمها ما يلى:-

## (١) الأسرة

<sup>(&#</sup>x27;) التربية الإسلامية أصولها وتطورها في البلاد العربية، محمد منير مرسى، بدون ط، سنة ١٤٢٥هـ.، ٥٠٠ منالم الكتب، القاهرة، صــ ٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم من الآية "٦".

<sup>(&</sup>quot;) سورة التحريم من الآية "٦".

<sup>(</sup>²) تفسير الصابوني المسمى "صفوة التفاسير"، محمد على الصابوني، دار الصابوني للطبع والنشر والتوزيع، القاهرة، ط١، ١١٧هـ، ١٩٩٧م، ج٣، صــ ٣٨٦.

<sup>(°)</sup> رواه الترمذي في سننه، كتاب الجهاد، باب ما جاء في الإمام، ٣/٠٢، رقم ١٧٠٥، وقال الشيخ شعيب الأرنؤوط: "إسناده صحيح على شرطهما"، والسنن الكبرى، أبو عبد الرحمن بن شعيب بن على الخرساني النسائي، المتوفى سنة ٣٠٣هـ، تحقيق حسن عبد المنعم شلبي، الناشر مؤسسة الرسالة بيروت، ط١، ٢١١هـ، ٢٠٠١م، كتاب عشرة النساء، باب مسألة كل راع عما استرعى، ١/٩٨١، رقم ٩٨٢٣، صحيح ابن حبان "الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان"، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن معبد التميمي، المتوفى سنة ٤٥٣هـ، تحقيق شعيب الأرنؤوط، الناشر مؤسسة الرسالة بيروت، ط١، ١٠٤١هـ، ١٩٨٨م، كتاب السير، باب ذكر الأخيار بسؤال الله جل وعلا كل من استرعى رعية عن رعيته، ١/٤٤٣، رقم ٢٩٢٩.

مسؤولية تربية الأبناء، وتوجيههم، ووقايتهم من الانحراف، ويظهر ذلك جليا في وصية سيدنا نوح - الكيالة - لابنه، حينما ضل عن الطريق الصحيح طريق الإيمان فقال له كما جاء في القرآن الكريم: ﴿ يَنْبُنَى ٱرْكَب مَّعَنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ (١)، ويجب أن تكون هذه الوصية الواقية من الشرك والضلال، أمام أعين الآباء في تعليم الأولاد لوقايتهم من الانحراف، وبذلك تكون التربية الإسلامية قد أصبحت فريضة على جميع الآباء، والأمهات، والمربين، ليربوا الناشئة بها، وتحت ظلالها، لتقودهم إلى النور والطمأنينة، وها هو سيدنا لقمان الحكيم، هذا الأب الرحيم، ينظر إلى ابنه نظرة شفقة، وعطف، وحنان، ليقيه من الوقوع في المهالك والضلال، وأخذ يعمل على إرساء القيم العقدية والتشريعية والأخلاقية، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَلِذَ قَالَ لُقُمَٰنُ لِا بُنِهِۦ وَهُوَ يَعِظُهُ. يَبُنَى لَا تُشْرِكَ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرَكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ (٢)، فهذه الوصية توضح علاقة الأب بأبنائه منذ صغرهم، فهو مسئول عن رعايتهم وإرشادهم، وكذلك المحافظة على فطرتهم السليمة، واعتبر الإسلام الأسرة مسئولة عن فطرة الطفل، ولذلك "اعتبر كل انحراف يصيبها، فإن مصدره الأول الأبوان، أو من يقوم مقامهما من المربين – فالطفل يولد صافى السريرة، سليم الفطرة "(٢) ويؤكد النبي - ﷺ - هذا المعنى، فعن أبي هريرة - ﷺ - أن النبي - ﷺ - قال: "ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، أو ينصرنه، أو يمجسانه "(٤)، فانحراف الأبناء عن الفطرة السوية مسؤولية الأبوين أو المربى من الدرجة الأولى وذلك لإهمالهم وعدم توجيههم، أو توجيههم الوجهة الخاطئة، "فمن أهمل تعليم ولده ما ينفعه وتركه سدى فقد أساء إليه غاية الإساءة، وأكثر الأولاد إنما جاء فسادهم من قبل الآباء وإهمالهم، وترك تعليمهم فرائض الدين وسننه، فأضاعوها صغاراً فلم ينتفعوا بأنفسهم، ولم ينفعوا آباءهم كباراً "(٥)، لكن قد يبذل الوالدان جهدهما واداء ما عليهما من التربية والتوجيه والتعليم، ومع ذلك فقد ينشأ الأبناء منحرفين عن الطريق السوى مثلما فعل سيدنا نوح - الكي - مع ولده، فقد اهتم به غاية الاهتمام، بالتوجيه

<sup>(&#</sup>x27;) سورة هود من الآية "٢٤".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة لقمان الآية "۱۳".

<sup>(&</sup>quot;) أصول الدين الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، النحلاوي، مرجع سابق، صــ٥١١.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) صحيح البخاري كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبى فمات هل يصلى عليه؟، ٢/٤، رقم ١٣٥٨، ومسلم، كتاب القدر، باب القدر، باب معنى كل مولود يولد على الفطرة، ٢٧/٤، رقم ٢٢ "متفق عليه".

<sup>(°)</sup> تحفة المودود بأحكام المولود، محمد بن أبى بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، المتوفى سنة الاحاهـ، تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط، مكتبة دار البيان، دمشق، ط١، ١٣٩١هـ - ١٩٧١م، صــ٢٢٩.

والتوصية، ومع ذلك فقد أبى الابن إلا الضلال، وبذلك يكون قد أدى الأبوان ما عليهما من الواجبات ليبرءا من أفعال أولادهما المنحرفة يوم القيامة ويعذرا الأبناء أمام الله - على القيامهما بما أمراً، ولقد استشعر الصحابة مسؤولية التربية والرعاية، فتسارعوا إلى تأديبهم، هذه المسؤولية هي التي جعلت سيدنا عبدالله بن عمر - اله وطواعيته الدب ابنك فإنك مسئول عنه، ماذا أدبته؟ وماذا علمته؟ وهو مسئول عن برك وطواعيته لك (۱)، وبذلك تكون الأسرة هي الدرع الحصين، فهي المسئولة عن إعداد الإنسان الصالح، وكذلك أيضاً عن الإنسان المنحرف.

#### (٢) المسجد

إن أول عمل قام به النبي –  $\frac{1}{80}$  – حينما وصل إلى المدينة المنورة هو: بناء المسجد، وذلك لبيان أهميته ومكانته في الإسلام، وأنه من المؤسسات الإسلامية التي لا يمكن الاستغناء عنها بأي حال من الأحوال، فهو بداية الانطلاقة الحقيقية، لأى تربية صحيحة ودعوة هادفة، وهو المركز الأول الذى انبثق منه نور الرسالة المحمدية إلى العالم أجمع، فكان وسيلة لخلق أنموذج فريد للمسلم الصالح، والمسجد لم يكن للصلاة والعبادة فقط، بل كان بجانب ذلك مكاناً للتعليم، ومدارسة القرآن والحديث الشريف والتفسير، وجميع أمور الدين، "فكان المسجد أول مدرسة جماعية منظمة، عرفها العرب لتعليم الكبار والصغار، والرجال والنساء"( $^{1}$ )، وكان منطلق أنشطة كثيرة، حيث كان النبي –  $^{1}$  – يقوم بتعليم الصحابة فيه وكانوا يتحلقون حوله حلقاً، ليتعلموا ويسمعوا منه –  $^{1}$  – فعن أبي واقد الليثي $^{(1)}$  –  $^{1}$  – أن رسول الله –  $^{1}$  – بينما هو جالس

\_\_\_\_\_

<sup>(&#</sup>x27;) شعب الإيمان، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخرساني البيهقي، المتوفى سنة ٤٥٨هـ، تحقيق د/ عبد العلي عبد الحميد حامد، الناشر مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض، ط١، ٢٢٣هـ، ٢٠٠٣م، باب حقوق الأولاد والأهلين، ١١/٥٣١، رقم ٨٢٩٥.

<sup>(</sup>١) أصول التربية الإسلامية في البيت والمدرسة والمجتمع، مرجع سابق، النحلاوي، صــ١١٨.

<sup>(&</sup>quot;) من بني ليث بن بكر بن عبد مناه بن علي بن كنانة بن خزيمة، وقد اختلف في اسمه، فقيل: الحارث بن عوف، وقيل: عوف بن الحارث، وقيل: الحارث بن مالك، قيل: إنه شهد بدراً مع النبي – ﷺ –، وقيل: لم يشهدها، وكان قديم الإسلام، وقيل: إنه من مسلمة الفتح، ورجحه ابن الأثير، قال ابن عبد البر: والأول أصح، يعد من أهل المدينة، وجاور بمكة سنة، ومات بها، فدفن في مقبرة المهاجرين سنة ثمان وستين، وهو ابن خمس وسبعين سنة، وقيل ابن خمس وثمانين سنة. "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر القرطبي، المتوفى ٣٦٤هــ، تحقيق على محمد البيجاوي، دار الجيل، بيروت، ط١، ٢١٤هــ – ١٩٩٢م، ج٤، صـ٤٧٧، و"أسد الغابة"، أبو الحسن علي بن أبي الكرم بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني بن الأثير، المتوفى ٥٣٠هــ، تحقيق على محمد عوض، عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، ط١، ١١٥هـ – ١٩٩٤م، ج٢، صـ١٩٩٠،

في المسجد، والناس معه، إذ أقبل ثلاثة نفر، فأقبل اثنان إلى رسول الله -  $\frac{1}{28}$  - وذهب واحد، قال: فوقفا على رسول الله -  $\frac{1}{28}$  - ، فأما أحدهما: فرأى فرجة في الحلقة فجلس فيها، وأما الآخر فجلس خلفهم، وأما الثالث: فأدبر ذاهباً، فلما فرغ رسول الله -  $\frac{1}{28}$  - قال: ألا أخبركم عن النفر الثلاثة؟ أما أحدهم: فأوى إلى الله، فآواه الله، وأما الآخر فاستحيا، فاستحيا الله منه، وأما الآخر: فاعرض فأعرض الله عنه "(۱).

<sup>(&#</sup>x27;) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب من قعد حيث ينتهى به المجلس، ٢٤/١، رقم ٦٦، ومسلم، كتاب السلام، باب من أتى مجلساً فوجد فرجة فجلس فيها وإلا وراءهم، ١٧١٣/٤، رقم ٢٦ "متفق عليه".

<sup>(</sup>۲) مكانة المسجد ورسالته، منصور الرفاعي عبيد، مكتبة الدار العربية للكتاب، القاهرة، ط١ ١٤١٧هـ ١٩٩٧م، صـ.١.

<sup>(&</sup>quot;) هو سهل بن سعد بن مالك بن خالد بن ثعلبة بن حارثة بن عمرو بن خزرج بن ساعدة الأنصاري الساعدي، من مشاهير الصحابة، يكنى أبا عباس، وقيل أبو يحيى، مات النبي - ه وهو ابن خمس عشرة سنة، وهو آخر من مات من المدينة من الصحابة، سنة إحدى وتسعين، وقيل: قبل ذلك، عاش مائة سنة. "الإصابة في تمييز الصحابة"، أبو الفضل أحمد بن على بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني، المتوفي سنة ٥١هه، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود وعلى أحمد معوض، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١١٥هه، ج٣، صـ١٦٧، وينظر أيضاً "الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٢، صــ١٦٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) أخرجه البخاري، كتاب الجمعة، باب الخطبة على المنبر، ٩/٢، رقم ٩١٧، ومسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب جواز الخطوة والخطوتين في الصلاة، ٣٨٦/١، رقم ٤٤٥ واللفظ له.

هذا، ولم يأته إلا لخير يتعلمه، أو يُعلمه، فهو بمنزلة المجاهد في سبيل الله، ومن جاء لغير ذلك فهو بمنزلة الرجل ينظر إلى متاع غيره"(١)، "وكان بعض المشركين يعرفون القراءة والكتابة، فوضع الرسول أسس هذا المشروع، وهو أن كل رجل متعلم أسير، يعلّم عشرة من المسلمين الأوائل، ويكون هذا فداء له، ويفك به الأسر، وتم هذا فعلاً في المسجد النبوي الذي كان بحق جامعة شعبية، اتسعت رحابة في الليل والنهار لطلاب العلم، وعشاق المعرفة صيفا وشتاءً، لا يتقيد بسن، ولا يسدد أي رسم للالتحاق به، ولا تأمين لحصير، ولا يضع أي قيد أمام أي طالب، ولا يشترط الحصول على أي شهادة اللهم إلا الاعتراف بالله ربا، وبالإسلام دينا، وبسيدنا محمد 

فأغلب الأحكام قد تعلمها الصحابة في المسجد، حتى أصبحوا قادة للأمم، بعد أن كانوا رعاة غنم، وبعد أن تخرجوا على يد سيدنا رسول الله – ﷺ – من المسجد، الذي كان يكتنفه جو عبادي، يشعر فيه الدارس بالطمأنينة، والسكينة، فعن أبي هريرة - ﴿ وَان رسول الله - ﴾ -قال: "ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله، يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم، إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده"(٣)، وفي ذلك حث من النبي - ﷺ - على طلب العلم في بيوت الله - ﷺ -، والترغيب لحضور مجالس العلم فيها حتى أصبح الكثير من المساجد قديما وحديثا، مركزا هاما للتعليم والتوجيه، وانصرف كثير من الناس لطلب العلم في المساجد، مثل المسجد الحرام، والمسجد النبوي الشريف، والجامع الأزهر، الذي يظل مكاناً يأوي إليه الطلاب من كل حدب وصوب، ولا يخفى على أحد الدور الذي قام به الجامع الأزهر الشريف، في تعليم الناس وسطية الدين، وعدم الغلو والتطرف، حتى أصبح منارة للعلم والعلماء، ومن أشهر المساجد التي يدرس فيها العلم، فهو من أقدم الجامعات في العالم الإسلامي.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البيهقي في شعب الإيمان، باب فضل العلم وشرف مقداره، ٣٢٢/٣، رقم٥٧٥١، وسنن ابن ماجه، ابن ماجه أبو عبد الله محمد بن يزيد القروني، المتوفى سنة ٣٧٣هـ، تحقيق شعيب الأرنؤوط، دار الرسالة العالمية، ط١، ٣٠٠ ١هـ، ٢٠٠٩م، كتاب الإيمان، باب فضل العلماء والحث على طلب العلم، ١/١٥٤، رقم ٢٢٨، وقال الشيخ الأرنؤوط "حديث ضعيف".

<sup>(</sup>١) مكانة المسجد ورسالته، منصور الرفاعي عبيد، مرجع سابق، صــ ٥٠.

<sup>(&</sup>quot;) رواه مسلم كتاب الذكر والدعاء، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن والذكر، ٤/٤/٢، رقم ٢٦٩٩.

#### (۳) دور التعليم

إن دور التعليم كالمدارس والمعاهد والجامعات ومراكز البحوث وغيرها هي البيئة التي يتعلم فيها الأبناء، ويعبرون فيها عن رغباتهم وآرائهم، وهي تمثل عنصراً هاماً في بناء شخصية الأفراد، واتجاهاتهم، ودورها لا يقل أهمية عن دور الأسرة والمسجد، لأن عمل كل مؤسسة من هذه المؤسسات مكمل للآخر، فحينما تؤدى الأسرة دورها في التوجيه والنصح والتأديب، ويؤدى المسجد رسالته من التعليم والارشاد والفتاوى، يأتي دور المدرسة لتكتمل الأدوار في عملية الدعوة والتعليم، لأن المدارس كمؤسسات تعليمية يتلقى فيها الطلاب مختلف العلوم، لها دور أساسي في زرع القيم النبيلة، والأخلاق الحميدة في نفوس المتعلمين والطلاب عن طريق المعلم، بالإضافة إلى أنها "تجعل التعليم والتربية حقاً لكل مسلم، وليست امتيازاً لطبقة أو فئة من الناس، وإن اتجاه الناس إلى التعليم يجعل المسئوليات التربوية للمدرسة أكبر من المسجد، إذ أن المدرسة قد انفصلت الآن كبيئة تربوية لا تكتفى بإعطاء المعلومات والمعارف، بل هي أداة للتربية المتكاملة، عقلية وحسدية وعاطفية ووجدانية"(۱).

إن المدارس لها وظائف تعليمية وأخرى تربوية، والأمر نفسه ينطبق على المعلم، فهو إلى جانب كونه معلماً، لابد وأن يكون مربياً، ولا يقتصر عمله على التعليم، وتحصيل الدروس فقط، ولكن دوره أكبر من ذلك، ليصير الداعية معلماً يغرس القيم والسلوك في قلوب المدعوين المتعلمين، ويعد الأزهر الشريف في مصر من أكبر دور التعليم في العالم، وله دور هام وخطير في الدعوة والتعليم.

#### دور الأزهر الشريف في الدعوة والتعليم

الأزهر وهو "هيئة تعنى بدراسة ألوان المعرفة المختلفة التي تعين على ممارسة النشاط الإنساني في شتر جوانب حياة المجتمع كي يتزود بها الطالب الذي يتخرج في المعاهد الأزهرية الثانوية بجانب ما يتزود به من معرفة ذات مستوى خاص لتعاليم الإسلام ولقيمه، وكذلك بالدراسات العربية الخاصة التي تعينه على فهم التعاليم الإسلامية وأهداف رسالة الإسلام فهماً قوياً واضحاً يكون مصدر إشعاع سلوكي في حياة الفرد والمجتمع معاً "(٢)، فهو لا يكتفي بتعليم العلوم الدينية فحسب بل العلوم الدنيوية أيضاً حتى يتخرج منه الدعاة وقد تنوعت ثقافتهم "وربما أشار بعض

<sup>(&#</sup>x27;) بيئات التربية الإسلامية، عباس محجوب، الجامعة الإسلامية المدينة المنورة – الطبعة الثانية عشر، العدد السادس والأربعون، ربيع الآخر – جمادى الأولى – جمادى الثاني ١٠٤٠هـ صــ١١٢.

<sup>(</sup>٢) الفكر الإسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي، محمد البهي، مكتبة وهبة، ط١٠، صـ١١٤.

الكاتبين في إصلاح الأزهر بقصر التعليم فيه على العلوم الدينية والعربية، وهو رأي لا يستقيم مع ما يقتضية حال العصر من أن يكون العالم الديني على جانب من العلوم الكونية والاجتماعية وبهذا يكون الأزهر كفيلا بإخراج نشئ يمثلون القاضى العادل والمدرس النحرير، والمصلح الخطير، والمرشد الحكيم، والكاتب البارع، والمدير لبعض الشؤون العامة في حزم ونظام"(١)، هذا بالإضافة إلى إرساله البعثات الدعوية إلى كل بلدان العالم لتعليمهم أمور دينهم، فهو المؤسسة الأولى في العالم التي يقصدها الطلاب والدعاة من كل فج عميق، وهو المرجعية الأولى للمسلمين ومنارة العلوم الإسلامية، كما عرف عنه من نشر للوسطية والتسامح الديني وهذا يدل على أن "للأزهر بحكم زعامته أو رسالته لواء معقود، ومقام محمود في جميع الأزمان والعهود، له في الدفاع عن الدين والوطن فضل ظاهر وأثر ملموس، وله في توجيه الحياة مكانة لا تجحد، وهو في كل هذه المعاني مبرز بما هو له من قوة الملكة وفصاحة الأسلوب وحسن البيان، والهيمنة على السامعين في كل مجتمع وناد، وقد كان الأزهر ولا يزال عكاظ الأمة العربية، وميدان فرسان البلاغة، وقد تهيأ لكثير من الأزهريين من طول المراس واعتياد القول، ومعاطاة الحوار والوعظ والجدل رصانة في الأسلوب، ودقة في التعبير وسمو في البيان، وطلاقة في اللسان، وفيض في الخواطر، وتدفق في المشاعر "<sup>(٢)</sup>، فالأزهر يؤدي دورًا هاما وفعالًا في التعليم والدعوة بل وفي كل شيء، حفظه الله تعالى والقائمين عليه إلى يوم الدين.

#### (٤) المجتمع

من المؤثرات التي تؤثر في تربية الإنسان وتعليمه، المجتمع الذي يعيش فيه بما يحتويه من عادات وتقاليد، لأن المجتمع حاضن للإنسان، مؤثر فيه، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَغَرُّجُ بَاثُهُ بِإِذَنِ عَالَىٰ عَبُثَ لَا يَعْرُجُ إِلَّا نَكِدًا ﴾ (٢)، "وهذه الآية توضح لنا أن التربية لا تتم إلا في اطار اجتماعي، وداخل مجتمع مسلم نظيف، لأن الطفل لا يمكن تربيته بعيداً عن المؤسسات الاجتماعية، مثل البيت، والمسجد والمدرسة ووسائل الإعلام وغيرها، ولما لهذه المؤسسات الاجتماعية من أثر تربوي فعال، ولما للعادات والتقاليد والأخلاقيات الاجتماعية من تأثير على

<sup>(&#</sup>x27;) موسوعة الأعمال الكاملة للإمام محمد الخضر حسين، دار النوادر، سوريا، ط1، ١٣٦١هـ، ٢٠١٠م، ج١٠، صـ ١٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) الأزهر وأثره في النهضة الأدبية الحديثة، محي كامل الفقي، المطبعة المنيرية بالأزهر الشريف، ج٢، صــ٦.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف الآية "٥٨".

العقل، والسلوك الانساني عبارة عن التفاؤل بين الظروف الاجتماعية البيئية، والطبيعة الإنسانية"(١).

والتربية الوقائية تعمل على إصلاح المجتمع والبيئة التي يعيش فيها المسلم، وتعمل على بناء العلاقات الإنسانية على أساس من المودة والرحمة، والتخلق بأخلاق الإسلام، قال تَمَالَى: ﴿ إِنَّمَا الْمُوّمِرُنَ إِخَوَةٌ ﴾ (٢)، فالبيئة لها دور هام في تربية الفرد ووقايته مما هو غير مرغوب فيه، ولذلك فقد أمرنا رسول الله - ﷺ – بمجالسة الأخيار والصالحين للاقتداء بهم، فعن أبي موسى الأشعري (٢) - ﴿ وقال: رسول الله - ﴾ -: "مثل الجليس الصالح والجليس السوء، كحامل المسك، ونافخ الكير، فحامل المسك، إما أن يحذيك، وإما أن تبتاع منه، وإما أن تجد منه ريحاً خبيثة (أ)، فمجالسة الأصدقاء طيبة، ونافخ الكير، إما أن يحرق ثيابك، وإما أن تجد منه ريحاً خبيثة (أ)، فمجالسة الأصدقاء الصالحين، والرفقة الصالحة من أهل الاستقامة، في المجتمع، من أهم دواعي التعلم، والاقتداء بهم، وهذا يقتضى اجتناب أهل الفسق والشر، وقد ذكر لنا النبي - ﷺ – في حديث الرجل الذي الله – ﷺ – قال: كان فيما كان قبلكم، رجل قتل تسعة وتسعين نفساً، فهل له من توبة؟ فقال: لا، الأرض، فدل على رجل على راهب، فأتاه، فقال: إنه قتل تسعة وتسعين نفساً، فهل له من توبة؟ فقال: إنه قتل مائة فقل له من توبة؟ فقال: إنه قتل مائة نفس فهل له من توبة؟ فقال: إنه قتل مائة نفس فهل له من توبة؟ فقال: بنه، ومن يحول بينه وبين التوبة؟ "انطلق إلى أرض كذا وكذا، فإن نفساً بها أناساً يعبدون الله، فاعبد الله معهم، ولا ترجع إلى أرضك فإنها أرض سوء (أ).

<sup>(&#</sup>x27;) بيئات التربية الإسلامية، عباس محجوب، مرجع سابق، صـ١١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات من الآية "١٠".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) رواه البخاري في كتاب الذبائح والصيد، باب المسك، ٩٦/٧، رقم ٥٥٣٤، والفظ له، ورواه مسلم، كتاب البر والصلة، باب مجالسة الصالحين ومجانبة قرناء السوء، ٢٠٢٦/٤، رقم ٢٦٢٨.

<sup>(°)</sup> رواه مسلم كتاب التوبة، باب قبول توبة القاتل وإن كثر قتله، ٢١١٨/٤، رقم ٢٧٦٦.

إن هذا الحديث يبين أثر المجتمع على الإنسان، "وفيه فضل التحول من الأرض التى يصيب الإنسان فيها المعصية، لما يغلب بحكم العادة على مثل ذلك، إما لتذكره لأفعاله قبل ذلك والفتتة بها، وإما لوجود من كان يعينه على ذلك، ويحضه عليه، ولهذا قال له الأخير، ولا ترجع إلى أرضك فإنها أرض سوء، ففيه اشارة إلى أن التائب ينبغي له مفارقة الأحوال التي اعتادها في زمن المعصية، والتحول منها كلها"(۱).

إن المجتمع وما يضمه من أفراد، ومؤسسات مختلفة، وسيلة للتعليم وتربية الإنسان، ووسيلة لوقايته من الأخطار التي يقع فيها، فتهوى به إلى الهاوية، فقد بين الله - على - في أمر الثلاثة (٢) الذين تخلفوا عن غزوة تبوك (٢)، فقال: ﴿ لَقَد تَابَ اللهُ عَلَى النّبِي وَالْمُهَ عَجِين وَالْأَنصَارِ اللّذِينَ اتّبَعُوهُ في ساعَةِ الْعُسَرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَيْنِيعُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِنْهُم ثُمَ تَابَ عَلَيْهِم أَ إِنّهُ بِهِمْ رَءُوفُ رَحِيمُ ﴿ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّهُ اللّذِينَ اللّهُ الله المجتمع، وامتثل الصحابة لذلك الأمر وهدف النبي - على الأمر بمقاطعتهم من قبل المجتمع، هو الندم على الخطأ الذي وقعوا فيه، والاستجابة لما أمر الله - من الأمر بمقاطعتهم من قبل المجتمع، هو الندم على الخطأ الذي وقعوا فيه، والاستجابة لما أمر الله - الله - ورسوله - الله - والعودة بهم إلى الطريق الصحيح.

"إن المجتمع المسلم، هو الذى يقوم بدوره في مساعدة الآباء على تربية أبنائهم على أخلاق الإسلام وتقاليده، بحيث إنهم إن خرجوا إليه، وجدوا فيه ما تعلموه من الوالدين، فلا يسمع كلمة نابية، أو لفظاً جارحاً، ولا يرى مظهراً للغش أو الخداع، وهو يبتاع ويتعامل في الخارج"(٥) ومن هنا يتضح أن

<sup>(&#</sup>x27;) فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن على بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، الناشر دار المعرفة، بيروت سنة ١٣٧٩هـ، ج٦، صـ٧١٥.

<sup>(&#</sup>x27;) وهم "كعب بن مالك، وهلال بن أمية، ومرارة بن الربيع"، هؤلاء الثلاثة لم يتخلفوا لكفر ولا نفاق ولكن كسلاً مع استطاعتهم واعتذروا للنبي - ﷺ - بمقاطعتهم وظلت هذه المقاطعة خمسين ليلة حتى تنكرت الأرض، فقضى الله فيهم.

<sup>(&</sup>quot;) "تبوك موضع بين وادي القرى والشام وقال ابن حجر كانت غزوة تبوك في شهر رجب منه سنة تسع قيل حجة الوداع بلا خلاف سميت بغزوة جيش العسرة لما كان عليه الصحابة من العسر الشديد في المال والزاد والركائب حتى مصوا النوى وشربوا عليه الماء، والمشهور والراجح أن جيش تبوك كان ثلاثين ألفاً ولكن الرسول - هي - لم يلق حرباً من الأعداء فرجع إلى المدينة منتصراً بعد أن أقام بتبوك عشرين ليلة"، الموسوعة التاريخية، إعداد مجموعة من الباحثين بإشراف الشيخ علوي بن عبد القادر السقاف، ٢٣ ا ١٤ هـ، ١٩٧/١.

<sup>(1)</sup> سورة التوبة الآيات "١١٧-١١٨"

<sup>(°)</sup> بيئات التربية الإسلامية، عباس محجوب، مرجع سابق، صــ١١٧.

المجتمع الصالح يقوم برسالة تربوية مهمة، وقد تكون هذه الوسيلة من أنجح وأبلغ الوسائل التربوية والتعليمية، إذا كان هذا المجتمع قائماً على التقوى ومراقبة الله – تعالى – في كل صغيرة وكبيرة، والنبي – والنبي – والنبي – والنبي – والنبي – والنبي بيا رسول الله إن لي جاراً يؤذيني، فقال النبي – الجيران، فعن أبي هريرة – والديق فانطلق الناس عليه فقالوا: ما شأنك؟ قال: لي جار يؤذيني، فذكرت الطلق فأخرج متاعك إلى الطريق فانطلق الناس عليه فقالوا: ما شأنك؟ قال: لي جار يؤذيني، فذكرت ذلك للنبي – والله اللهم العنه، اللهم الخزه، فبلغه، فأتاه، فقال ارجع إلى منزلك فوالله لا أؤذيك" (١).

وهذا الحديث يدل على أن عدم رضا المجتمع الاسلامي على أفعال الجار المؤذية، كانت إحدى الوسائل التعليمية، والتربية في الامتناع عن الأذى، ووقاية الجيران منه ومن شره، ولقد حققت هذه الوسيلة ما أراد النبي - و عليمه وتربية أصحابه عليه، حيث امتنع هذا الرجل عن الأذية، فكان في ذلك وقاية للجيران من الأذى، ووقاية للإنسان عامة من ايذاء أحد من الجيران. فالمجتمع عامل تربوي وتعليمي هام، ولكنه يحتاج إلى تضافر المؤسسات التعليمية جميعها حتى يتحقق الهدف المنشود من التربية الصالحة.

#### الوسيلة الثانية: العادة

# أ- مفهومها لغة واصطلاحاً

(۱) لغة: - "العادة: الديدن، والدُربَة، والتمادي في شئ حتى يصير سجية له (1).

"(العادة): كل ما اعتبر حتى صار يفعل من غير جهد، والحالة يتكرر على نهج واحدة، كعادة الحيض في المرأة"(١)، "وسميت بذلك، لأن صاحبها يعاودها، أي: يرجع إليها مرة بعد أخرى"(٤). إذاً فالمعنى اللغوي للعادة يدور حول التدريب والتكرار لشئ ما، حتى يُعود نفسه عليه، ويصير سجية فيه.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخارى في الأدب المفرد، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، المتوفي سنة ٢٥٦هـ.، تحقيق سمير أمين الزهيري، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع بالرياض، ط١، ١٩١٩هـ، ١٩٩٨م، باب شكاية الجار، ١٧/٠، رقم ١٢٤٤.

<sup>(</sup>۱) المخصص، أبو الحسن على ابن اسماعيل بن سيده المرسى المتوفى سنة ٥٠٤هـ، تحقيق خليل إبراهيم جفال، دار احياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤١٧، ١٩٩٦م ج٣ صــ٣٢٦.

<sup>(&</sup>quot;) المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، مرجع سابق، القاهرة، ج٢، صــ ٦٣٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، أحمد بن محمد بن على الفيومي الحموي أبو العباس، المتوفى سنة ٧٧هـ، المكتبة العلمية، بيروت، بدون ط، ت، ج٢، صــ٤٣٦.

# (٢) اصطلاحاً

أما المعنى الاصطلاحي لمصطلح العادة لا يختلف كثيراً عن المعنى اللغوي، وهو التكرار فالعادة هي: "ما استمر الناس عليه على حكم المعقول، وعادوا إليه مرة بعد أخرى"(١)، وقد جاء في تعريفها أيضاً: "والعادة: اسم لتكرار الفعل، والانفعال، حتى يصير تعاطى ذلك سهلاً، كما لو أنه من داخل الطبع"(١).

من خلال ذلك يتضح: أن العادة هي كل ما واظب الإنسان على فعله، وكرره في حياته، حتى أصبح هذا الشئ عادة ذاتية، ملازمة لصاحبها لا تنفك عنه دون الحاجة إلى التوجيه والإرشاد، وإنما أصبحت ملازمة له بالتكرار، والمعاودة مرة بعد أخرى.

#### ب- الفائدة التربوية لوسيلة العادة

<sup>(&#</sup>x27;) التعريفات، الجرحاني، مرجع سابق، صـ ١٤٦.

<sup>(</sup>۲) معرفة النفس الإنسانية في الكتاب والسنة، سميح عاطف الزين، دار الكتاب اللبناني، بيروت، سنة ١١٤١هـ، ٩١١م، بدون ط، ج١، صـ٥١٩٠.

<sup>(&</sup>quot;) سبق تخریجه، صـ۳٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) احياء علوم الدين، الإمام أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي، المتوفى سنة ٥٠٥هـ، دار المعرفة، بيروت، ج ٣، صـ٧٧.

من حياته، فيمارسها بلا عناء ولا مشقة، والنبي - الله - كان حريصاً على استخدام هذه الوسيلة منذ الصغر حتى ينشأ الإنسان عليها، لتلازمه في كبره، فتعليم الصبى الصلاة، لا لوجوبها عليه، ولكن ليتعود عليها، حتى إذا بلغ سن المسؤولية، والحساب كانت الصلاة سهلة عليه، فالعادة: "تؤدى مهمة خطيرة في حياة البشرية، فهي توفر قسطاً كبيراً من الجهد البشرى، بتحويله إلى عادة سهلة وميسورة، لينطلق هذا الجهد في ميادين جديدة من العمل والإنتاج والإبداع، ولولا هذه الموهبة التي أودعها الله في فطرة البشر، لقضوا حياتهم كما قلنا يتعلمون المشي، أو الكلام أو الحساب"(۱).

فالأولاد يحتاجون إلى لزوم العادة الطيبة في التربية، حتى يتشربوا المبادئ الإسلامية منذ نعومة الظفارهم، وهذا يوجب على المربى أن يكون بعيداً عن الشوائب والنقائص، التي تؤدى بهم إلى الانحراف والنطرف، فإذا عود الوالدان أبناءهما منذ الصغر على الأخلاق الحسنة والأفعال الحميدة، شب هؤلاء الأولاد على ذلك، حتى صارت جزءً من حياتهم اليومية، فالولد حينما يرى والده يتصدق مثلاً، أو يصلى، فإنه سيحاكيه في أفعاله، قبل أن يدرك حقيقة الصلاة أو الصدقة، فإذا ما شب وأدرك حقيقتها أصبحت جزءً من سلوكه، فيؤديها بإيمان عميق، لأن تعويد الطفل على الخير منذ صغره، يكسبه محبة له، فيصير عنده عادة لقول سيدنا عبدالله بن مسعود - على الخير عادة "أ")، فالتدريب على الطاعة حتى يدمنها الإنسان أمر مطلوب، فعن أبي سعيد الخدري - هله - عن رسول الله - إلى الله واليوم الآخر "(")، وهو لم يعتد المساجد في كبره، إلا لأنه نشأ على هذا الأمر في صغره، بالله واليوم الآخر "(")، وهو لم يعتد المساجد في كبره، إلا لأنه نشأ على هذا الأمر في صغره، ومناها لكثرة اعتياده عليها، ولكنه التعود الذي يجعل الاستغناء عن هذه العبادة أمراً شاقاً عرصعباً، فلم يستطع له مفارقة، ولا عنه نزوعاً فتتحول العادة إلى عمل بناء، وخلق فاصل كما يريده الله - هله - ورسوله - الله - من أجل ذلك فإن "الإسلام يستخدم العادة وسيلة من وسائل يريده الله - هله - ورسوله - المن أجل ذلك فإن "الإسلام يستخدم العادة وسيلة من وسائل يريده الله - هله - ورسوله - الله - من أجل ذلك فإن "الإسلام يستخدم العادة وسيلة من وسائل يريده الله - ورسوله - الهم من أجل ذلك فإن "الإسلام يستخدم العادة وسيلة من وسائل

<sup>(&#</sup>x27;) منهج التربية الإسلامية، محمد قطب إبراهيم، دار الشروق، ط١٦، بدون ت، ج١، صـ٧٠٠.

<sup>(</sup>۱) مجمع الزوائد ومنع الفوائد، أبو الحسن نور الدين على بن أبى بكر سليمان الهيثمي، المتوفى سنة ١٠٨هـ، تحقيق حسام الدين القدسى، مكتبة القدس، القاهرة، ١١٤١هـ، ١٩٩٤م، ج١، صــ٥٢٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>¬</sup>) رواه الطبراني في المعجم الكبير، ٢٣٦/٩، رقم ٩١٥٥، والهيثمي في مجمع الزوائد، باب في ترك الصلاة، ١٩٥٥ رقم ١٦٣١.

التربية، فيحول الخير كله إلى عادة، تقوم بها النفس بغير جهد وبغير كد وبغير مقاومة، وفي الوقت ذاته يحول دون الآلية الجامدة في الأداء، بالتذكير الدائم بالهدف المقصود من العادة، والربط الحي بين القلب البشري وبين الله رابطاً تسرى فيه الإشعاعة المنيرة إلى القلب، فلا ترين عليه الظلمات"(١).

إن الغاية من العادة: ترسيخ أصول الإيمان في نفوس الأبناء، حتى تكون سهلة لديهم، فالمربى الناجح هو: الذى يسعى إلى تعليم الأولاد العبادة منذ الصغر، ليقيهم من تركها، أو استثقالها في الكبر، فينبغي أن يُعَلم الطفل، ويُروِّض على حب الفضائل، ويُدرَّب عليها، ليُحفظ من المحرمات وإن كان غير مكلف وصدق القائل:

على ما كان عوده أبوه<sup>(٢)</sup>

وينشأ ناشئ الفتيان منا

الوسيلة الثالثة: الدعوة بوسيلة الوقائع والأحداث

## أ- مفهوم الأحداث لغة واصطلاحاً

(۱) لغة: – الأحداث: جمع مفردها (حدث)، "الحاء والدال والثاء أصل واحد، وهو كون الشئ لم يكن، يقال حدث أمر بعد أن لم يكن"( $^{(7)}$ )، "وحدث أمر أي: وقع"( $^{(2)}$ )، و"الحديث: نقيض القديم، "والحادث: ما يجد ويحدث، وضد القديم (ج) حوادث"( $^{(2)}$ )، والحدوث: نقيض القُدمة"( $^{(7)}$ )، فمن معانى الحدث في اللغة: وقوع الشئ ووجوده بعد أن لم يكن، ونقيض القديم"

# (٢) اصطلاحاً

يعرف الحادث بأنه: "استثمار الفرصة المناسبة، لموقف معين، أو حدث طارئ، أو مشهد، في توجيه موعظة مؤثرة"(Y)، وعرف كذلك بأنه "استغلال حدث معين، لإعطاء توجيه معين(X).

<sup>(&#</sup>x27;) منهج التربية الإسلامية، محمد قطب إبراهيم، مرجع سابق، ج١، صـ٧٠٠.

<sup>(</sup>١) من أبيات أبى العلاء المعرى في "ديوانه" "٨٥٨ ا".

<sup>(&</sup>quot;) مقاييس اللغة، القزويني، مرجع سابق، ج٢، صـ٣٦.

<sup>(</sup>أ) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٢، صــ ١٣١.

<sup>(°)</sup> المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، مرجع سابق، ج١، صـ١٦٠.

 $<sup>(^{1})</sup>$  لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج۲، ص $(^{1})$ 

 $<sup>\</sup>binom{\vee}{}$  أساليب الدعوة والتربية في السنة النبوية، زياد العاني، دار عمان للنشر والتوزيع، عمان، ط١، ٢٠٠هـ،  $^\vee$ 

 $<sup>(^{\</sup>wedge})$  منهج التربية الإسلامية، محمد قطب، مرجع سابق، ج $^{\wedge}$ ، ص $^{-}$ 

من خلال هذه المعاني يتبين أن معنى التربية بالأحداث هي استغلال موقف، أو حدث معين، شديد الوقع على النفس، وتوظيفه لتوجيه السلوك، أو لتوصيل فكرة تحتاج إلى توضيح.

#### ب- الفائدة الدعوية لوسيلة الوقائع والأحداث

إن دراسة القرآن الكريم، والسنة النبوية المطهرة، دراسة استتباطية، للعمل بما يحتويانه من مبادئ وقيم ومضامين، يستفيد بها المربون للوقوف على كثير من الدروس التربوية، ليتعلموا كيف تكون التربية الصحيحة، فلن تجد الأمة الإسلامية سبيلا إلى استعادة أمجادها الضائعة، وتحقيق وحدتها المنشودة، إلا إذا استلهم أبناؤها ماضيهم الاسلامي المشرق، فالتربية المستقاة من القرآن الكريم، والسنة النبوية المطهرة، لهي أعظم تربية للإنسان المسلم، لأن القرآن الكريم، والسنة المطهرة فهما منهج شامل يمكن الرجوع إليه للاقتباس منه في العملية التربوية قدر الإمكان، "وقد لا نملك - ونحن نطبق منهج التربية الإسلامية - أن نعيد شرط الأحداث، كما حدث أول مرة، لنتبع توجيهات القرآن في التربية بالأحداث، واحدا إثر واحد، بحسب ترتيب النزول – ليس بطبيعة الحال هو المقصود – إنما المقصود هو: حكمة التربية بالأحداث، المقصود هو: (الطرق والحديد ساخن) حتى لا تفلت الحادثة بلا عبرة مستفادة، ولا أثر ينطبع في النفس ويبقي"<sup>(١)</sup>، ولقد انبهر كثير من الناس اليوم بنظريات، ووسائل تربوية صاغها معاصرون غربيون، وقد غفلوا عن كون هذه النظريات، والوسائل التربوية موجودة في القرآن الكريم، والسنة الشريفة، فالتربية بالحادث ليست وليدة اليوم، أو العصر الحديث، بل عرفت منذ تاريخ الإسلام وبزوغ فجره، فكانت ركيزة أساسية من ركائز التربية الإسلامية، فكثير من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية توجه الناس وتربيهم من خلال الحادث والمواقف التي تدور بين الناس في هذا الكون، لأن ارتباط المدعو بما يدور حوله من أحداث ومستجدات، أمر ضروري، لأنه فرد منه يؤثر فيه ويتأثر به وبما يجرى حوله، ويظل هذا الأثر منقوشا في الذاكرة، فكلما مر بخاطره هذا الحدث فيعود إلى نفسه ويقوم خطأه، متعظا بما رأى، أو تذكر من أحداث، "والداعية البارع لا يترك الأحداث تذهب سدى بغير عبرة وبغير توجيه، وإنما يستغلها لإصلاح النفوس وصقلها وتهذيبها، فلا يكون أثرها موقوتاً، لا يلبث أن يضيع"<sup>(٢)</sup>، لأنها تكتسب المبادئ والقيم الجديدة التي وقعت تحت حاستي السمع والبصر، فيشترك في الدعوة بالتوجيه، معايشة الحدث، فيسمع المدعو بالأذن ويشاهد بالعين، فيشترك في ذلك عدة حواس،

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع سابق، ج١، صـ٥١١.

<sup>(</sup>٢) منهج التربية الإسلامية، محمد قطب، مرجع سابق، ج١، صـ٥١٦.

وهذه هي درجة اليقين، التي هي أعلى مراتب الإصلاح، فمثلاً ما حدث في معركة أحد<sup>(١)</sup> حينما عايش الصحابة هذه الأحداث المؤلمة التي أصابتهم بسبب مخالفة الرماة، أمر رسول الله - ﷺ -، فقد خرجوا من المعركة وهم في حالة محطمة، فنزلت الآيات الكريمة لتمسح جراحاتهم، بتلك التوجيهات الربانية التي لامست شغاف قلوبهم، واعطتهم درساً للمستقبل، ظل هذا الدرس عالقاً بالأذهان أمداً طويلاً، فكان درساً للأمة من بعدهم إلى يوم الدين، قَالَ تَعَالَى:﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّواْ مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱسْتَرَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَانُ بِبَغْضِ مَا كَسَبُواً ۖ وَلَقَدْ عَفَاٱللَّهُ عَنْهُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ (٢). إنها فرصة الداعية والمصلح الناجح، الذي يستغل الحدث، وقد تهيأت بسببه القلوب الستقبال التوجيه الذي ينفذ إلى القلب مباشرة، ليعلمهم حدثًا هم في أمس الحاجة إليه، ليقيهم من الأخطار التي تحدق بهم إذا لم يوجهوا الوجهة الصحيحة، وهذا هو ما فعله النبي - ﷺ - في هذا الحدث حينما جاء أعرابي فقام يبول في المسجد، فقال: أصحاب رسول الله – ﷺ – مه مه، قال: رسول الله - ﷺ - "لا تزرموه دعوه، فتركوه حتى بال، ثم إن رسول الله - ﷺ - دعاه فقال له: "إن هذه المساجد لا تصلح لشئ من هذا البول، ولا القذر، إنما هي لذكر الله، والصلاة وقراءة القرآن"، قال: فأمر رجلاً من القوم فجاء بدلو من ماء فشنه – صبه – عليه"(٣)، فالأحداث والوقائع قد تكون بمثابة الوازع والرادع للنفس عندما تهم بالإقدام على ما لا ينبغي فعله، فالإنسان إذا ابتدأ شيئاً من أمور حياته وكان عنده تصور مسبق به فإنه يكون أقدر على تلاشى الوقوع في الأخطاء.

إن الأحداث والوقائع كانت تقع أمام النبي - ﴿ -، فيسخرها في مجال دعوتهم وإصلاحهم أحسن تسخير، فيكون له تعليق، أو إقرار، أو استنكار، ليربي في نفوسهم ما أراده، حتى صاروا أعزاء بدين الله - ﴿ لَا الله عَلَى الله عَلَ

<sup>(&#</sup>x27;) "هي واقعة امتحن الله فيها عباده المؤمنين واختبرهم، وذلك أن قريشاً حين قتل الله سراتهم ببدر شرع أبو سفيان يجمع قريشاً ويؤلب على رسول الله والمسلمين، فجمع قريباً من ثلاثة آلاف من قريش والحلفاء وجاءوا بنسائهم لئلا يفروا ثم أقبل بهم نحو المدينة فنزل قريباً من جبل أحد، بمكان يقال له حنين وذلك في شوال منه السنة الثالثة، واستشهد يومئذ من المسلمين نحو السبعين، وقتل يومئذ من المشركين اثنان وعشرون، وقد جاء ذكرها في سورة آل عمران"، الفصول في السيرة، ابن كثير، مؤسسة علوم القرآن، ط٣، ١٤٠هه، صــ١٤١.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران الآية "٥٥١".

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) رواه البخاري، كتاب الأدب، باب طيب الكلام، ۲/۸، رقم ۲۰۲۵، ورواه مسلم، كتاب الطهارة، باب وجوه غسل البول وغيره من النجاسات، ۲۳٦/۱، رقم ۲۸۵.

#### ثالثاً: أساليب التربية الوقائية

التربية الوقائية لها عدة أساليب لتحقيق المراد منها، وأهمها ما يلي:-

الأسلوب الأول: أسلوب الحوار

أ- مفهوم الحوار لغة واصطلاحاً:-

## (١) في اللغة:

"يقال: حاورت فلاناً محاورة، حواراً، وحويراً: إذا كلمك فأجبته"(٥)، "والمحاورة: المجاوبة، و(مراجعة النطق)، والكلام في المخاطبة، وقد حاوره، وتحاورا: تراجعوا الكلام بينهم، وهم يتراوحون

<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران من الآية "١١٠".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) "هو جعفر بن أبي طالب بن عبد المطلب بن عبد مناف بن قصي أبو عبد الله ابن عم النبي - ﷺ -، أخو علي بن أبي طالب - ﷺ -، وأحد السابقين إلى الإسلام، هاجر إلى الحبشة وإلى المدينة، استشهد بمؤتة في أرض الشام مقبلاً غير مدبر، مجاهد للروم في حياة النبي - ﷺ - سنة ثمان في جمادي الأولى وكان أسن من علي بعشر سنين، فاستوفى أربعين سنة وزاد عليها، وهو جعفر الطيار ذو الجناحين وكان أشبه الناس برسول الله خَلقاً وخُلقاً"، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ابن عبد البر، ج١، صـ٢٤٢.

<sup>(&</sup>quot;) السيرة النبوية لابن هشام، عبدالملك بن هشام بن أيوب الجميرى المعافرى أبو محمد جمال الدين، المتوفى سنة ٣ ٢١هـ، تحقيق مصطفى السقا إبراهيم الإبيارى، عبدالحفيظ السنى، شركة مكة ومطبعة مصطفى البابى الحلبى وأولاده بمصر، ط٢، ١٣٧٥هـ، ٥٠٩م، ج١، صـ٣٣٦.

<sup>(1)</sup> منهج التربية الإسلامية، محمد قطب، مرجع سابق، ج١، صـ٧٠١ وما بعدها.

<sup>(°)</sup> جمهرة اللغة، الأزدي، مرجع سابق، ج١، صــ٧٥٥.

ويتحاورون  $(^{(1)})$ ، "والحَور: الرجوع عن الشئ، وإلى الشئ  $(^{(1)})$ ، و(الحوار): "حديث يجرى بين شخصين أو أكثر، في العمل القصصي، أو بين ممثلين أو أكثر، على المسرح $(^{(7)})$ .

إذاً فمعانى الحوار في اللغة تفيد المراجعة، والمجاوبة في الكلام، الذى يجرى بين طرفين، أو أكثر لغرض ما.

#### (٢) في الاصطلاح:

إن معنى الحوار في الاصطلاح، لا يختلف عن المعنى اللغوي، فقد جاء في تعريفه: "تلك الطريقة التي تقوم على أساس الحوار، والنقاش بالأسئلة والأجوبة، للوصول إلى حقيقة من الحقائق، لا تتحمل الشك و لا النقد و لا الجدل"(٤)(٥).

أو هو "نوع من الحديث بين شخصين، يتم فيه تداول الكلام بينهما، بطريقة ما، يستأثر به أحدهما دون الآخر، ويغلب عليه، الهدوء والبعد عن الخصومة والتعصب "(٦).

(') تاج العروس من جواهر القاموس، محمد بن محمد بن عبدالرزاق الحسيني أبو الفيض الملقب بمرتضى الزبيدى، المتوفى سنة ٥٠٢هـ، مجموعة من المحققين، دار الهداية، بدون ط، ت، ج١١، صـ٨٠١.

<sup>(</sup>١) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٤، صـ٧١٧.

<sup>(&</sup>quot;) المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، ج١، صـ٥٠٠.

<sup>(</sup>¹) "الجدل وهو شدة الفتل، وجدلت الحبل أجدله جدلاً، إذا شددت فتلة وفتلته فتلاً محكماً"، لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١١، صــ٠٠١، "والجدل اللدد في الخصومة والقدرة عليها"، المرجع السابق، ج١١، صــ٥٠١، إذاً فأصل مادة الجدل في اللغة تدور على الشدة والقوة، ويقصد بالجدل شدة الخصومة واللدد فيها مع القدرة عليها، وأما الجدل في الاصطلاح: "دفع المرء خصمه عن إفساد قوله بحجة أو شبهة، أو يقصد به تصحيح كلامه، وهو الخصومة في الحقيقة"، التعريفات، الجرجاني، صــ٤٧، فالأصل في الجدال الخصومة والشدة، إما لعدم جدواه أو لفقده شرطاً أساسياً كطلب الحق، أو يكون بغير علم وفي هذه الحالة يكون مذموماً، قال مَنائن ﴿ وَمَا ثُرِيلُ الْمُرْسِينَ إِلّا مُبَيْرِينَ وَمُنذِينً وَيُحُدِلُ النّينَ كَفُرُوا بِالْبَلِيلِ الله المنافق ومن أنذروا هُرُوا ﴾ سورة الكهف الآية "٥"، قال تَنائن ﴿ وَمِن النّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ اللّهِ يَغْرَ عَلْم وَلا هُمْدَى وَلا المنافق وإنما الممدوح منه ما قيد بالحسنى أو بالحق، ومن ذلك ينبين كني من الآية "٢"، فالجوار فهما يلتقيان في كونهما مراجعة للكلام بين طرفين وقد وردت نصوص أخرى أطلقت فيها المجادلة على المحاورة ونحوها، قال تَعَانَ ﴿ وَدَسَعَ الله قَلْ الْقَيْ مُنَافِق الله من الله عنه المجادلة الآية "١"، فأطلق الجدل والحوار على شيء واحد وهو مراجعة الكلام بين النبي - على - وخولة بنت ثعلبه سورة المجادلة الآية "١"، فأطلق الجدل فيه لدد في الخصومة، وشدة في الكلام مع التمسك بالرأي والتعصب له أما الحوار فهو مراجعة الكلام بين النبي حيلا والحوار أم في الجدل من هذا الوجه. الحدل من هذا الوجه.

<sup>(°)</sup> فلسفة التربية الإسلامية، عمر الشيباني، المنشأة العامة للنشر والتوزيع، طرابلس، ط٥، سنة ١٩٨٥م، صـ١٧.

<sup>(</sup>أ) فنون الحوار والإقناع، محمد راشد دياس، دار ابن حزم، جده، ط١، ٢٠٠١هـ، ٩٩٩ ١م، صــ١١.

فمن خلال التعاريف اللغوية والاصطلاحية للحوار، يتضح أن الحوار لابد وأن تتوافر فيه بعض الأركان والشروط حتى يسمى حواراً، لكى يحقق الهدف المرجو منه، كالأطراف المتحاورة، فلابد أن يكون بين طرفين أو أكثر، وكالموضوع الذى يدور حوله الحوار، كالهدف والغاية التي يراد الوصول إليها من خلال الحوار والمناقشة، فالحوار فيه مراجعة الكلام وتداوله بين طرفين والأخذ والرد فيه، بطريقة متساوية دون استئثار من أحد دون الآخر، وهو بعيد عن الخصومة.

#### ب- الفائدة التربوية لأسلوب الحوار

لقد اهتم القرآن الكريم اهتماماً بالغاً بأسلوب الحوار، وآياته مليئة بهذا الأسلوب، حتى لا تكاد تخلو منه سورة في القرآن الكريم، بألوان متعددة وقضايا متنوعة، وكذلك استعمله الأنبياء والرسل – عليهم السلام – مع أقوامهم، وهذا يدل على أن الحوار أسلوب دعوي مهم في وقاية المدعوين في النمادي في الباطل، فها هو سيدنا نوح – الله – لما دعا ابنه إلى عبادة الله – يحل المدعوين في النمادي في الباطل، فها هو سيدنا نوح – الله – لما دعا ابنه إلى عبادة الله – يحل أن تكون وصية سيدنا نوح – الله – لابنه في هذا الحوار والتي تقيه من الشرك، نبراسا أن تكون وصية سيدنا نوح – الله – لابنه في هذا الحوار والتي تقيه من الشرك، نبراسا يستضئ به الدعاة في دعوة الناس وطريقاً يقيهم من ظلمات الشرك إلى نور التوحيد والعبادة، ورَبِّ إنَّ أَبِي مِنْ أَهْلِي وَاصر على كفره وعناده، حينذ دعا سيدنا نوح – الله – ربه قائلاً: المولى – في المولى – في – بهذا الدعاء فأجابه المولى – في – بقوله: ﴿إِنَّهُ لِيَسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ عَبُرُ صَلِح ﴾ (")، وهذا حكم الله – في – جاء صريحاً وواضحاً ليبين له أن العبرة في النجاة تكون بالصالح من الأعمال، وليست بالقرابة والنسب أو العلاقة الرحيمة التي تربطه بالمدعو (وهو الابن هنا)، وفي ذلك تربية وتعليم له وللإنسانية بأن النجاة تكون بالأعمال الصالحة، ليحفظوا أنفسهم من مخاطر المعاصي والكفر، وليكونوا على درجة عالية من التقوى، والتي تكون سبباً في قبول الأعمال، قال مَمَانَده "لأن النقوى المَهْ مَن مُحافر، الذين جعلوا أنفسهم في حصن حصين من الشيطان، ومكائده "لأن النقوى الأن النقوى

<sup>(&#</sup>x27;) سورة هود من الآية "٤٢"

<sup>(</sup>٢) سورة هود من الآية "٥٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة هود من الآية "٤٦".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة "المائدة" من الآية "٢٧".

هي: الحصن الذي يحتمى فيه المؤمن، من أن يطوف الشيطان به، وكلما كان هذا الحصن متين الأركان، متماسك البنيان كلما ضاقت منافذ الشيطان، وسُدت دون كيده الأبواب"(١).

فالنقوى وسيلة للتزكية والنطهير، ووقاية للإنسان من المخاطر التي تنشأ عن مخالفة منهج الله - على - فإذا ضعفت وقع الإنسان في المحارم، وتعدى حدود الله - على -، وهذا ما جعل أحد ابني آدم - الله - على قتل أخيه، قال تَعَالى: ﴿ فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَلْلَ أَخِيهِ فَقَنْلَهُ فَأَصَبَحَ مِنَ الْحَيْسِرِينَ ﴾ (٢) والله - على قتل أخيه - إلى يتلو نبأ ابني آدم على أمنه، هذا النبأ المتمثل في الحوار الذي دار بينهما، قال تعَالى: ﴿ وَاتّلُ عَلَيْهِمْ نَباً أَبْنَى ءَادَمَ بِاللَّهِ مِنَ اللَّهُ مِنَ الْمُنْقِينَ اللهُ لَيْنَ بَسَطت إِلَى يَكُو لِنَقَنْلَنِي مَا أَنا بِبَاسِطٍ وَلَمْ يُنَقَبّلُ مِنَ الْمُنْقِينَ اللهُ اللهُ اللهُ مِنَ المُنْقِينَ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ الله

فهذا الحوار يجسد لنا صورة حية لشخصية الانسان الشرير، الذي لا يخاف الله - على -، وذلك بأسلوب يوحى للمستمع أو القارئ، فظاعة هذا الجرم الخالي من كل المبررات، فيترك أثراً في نفسية القارئ أو المستمع عن بشاعة هذا الجرم، ليصون نفسه عن الوقوع في مثله، وذلك في مقابل شخصية الإنسان الصالح الخائف من الله - على -، حتى نقتدى به وبأعماله الصالحة، فنقى أنفسنا من الخسران الذي وقع فيه الإنسان الطالح، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَطَوَّعَتُ لَهُ نَفْسُهُ وَنَلُ أَخِيهِ فَقَلْلَهُ فَأَصَّبَحَ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾ (أ).

<sup>(&#</sup>x27;) التفسير القرآني للقرآن، عبد الكريم يونس الخطيب، المتوفى بعد سنة ١٣٩٠هـ، دار الفكر العربي، القاهرة، بدون ط، ت، جه، صـ٠٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية "٣٠".

<sup>(&</sup>quot;) سورة المائدة الآيات من "٢٧ إلى ٣٠".

<sup>(1)</sup> سورة المائدة من الآية "٣٠".

<sup>(°)</sup> سورة الأنعام من الآية "٨٢".

تظنون، إنما هو ما قال لقمان لابنه: ﴿ يَبُنَى لَا تُسْرِكَ بِاللّهِ إِنَّ الشِّرِكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾ (١)(١) فالصحابة - ﴿ طنوا أنه الظلم المتبادر إلى الفهم، وحملوا الظلم على عمومه، وهو وضع الشئ في غير موضعه، وهو مخالفة شرع الله - ﷺ -، فشق عليهم ذلك، "وإنما شق عليهم، لأن ظاهر الظلم الافتيات بحقوق الناس، وما ظلموا به أنفسهم من ارتكاب المعاصي، فظنوا أن المراد معناه الظاهر وأصل الظلم: وضع الشئ في غير موضعه، ومن جعل العبادة لغير الله - تعالى - فهو أظلم الظالمين" (١)، فعلمهم النبي - المراد بالظلم، وبين لهم الفهم الصحيح، مستدلاً بأية من كتاب الله - ﷺ - فقطع الشك وصحح الفهم، حتى فهم الصحابة - ﴿ المراد، وزال عنهم الفهم المغلوط، وفي ذلك وقاية لهم من التمادي في هذا الفهم الخاطئ، وذلك بإقامة الحجة والمعرفة الحقيقية حتى يتوصل إليها.

فعلى الداعية الحصيف أن يتعلم من رسول الله - ﷺ - في استخدامه لأسلوب الحوار بكثرة في دعوة الآخرين، وأن يبين لهم ما يريد، فيكون ذلك ادعى لاستيعابهم له، والرسوخ في أذهانهم، فبين لهم الحق من أجل الوصول إليه، ويكتشف لهم ما يلتبس عليهم، ليقيهم من الزيغ والتمادي في الباطل.

#### الأسلوب الثانى: أسلوب القدوة

## أ- مفهوم القدوة لغة واصطلاحاً:-

#### (١) اللغة

القدوة مأخوذة من مادة "قَدوز: القاف والدال والحرف المعتل، أصل صحيح: يدل على اقتباس بالشيء، واهتداء"(٤).

و"(القدوة): المثال الذي يتشبه به غيره فيعمل مثلما يعمل"<sup>(٥)</sup>، "و (القدوة): الأسوة، يقال فلان قدوة (يقتدي) به"<sup>(٦)</sup>.

من خلال هذه التعريفات اللغوية يتضح: أن المعاني اللغوية للاقتداء أو القدوة تدور حول التأسي، والمتابعة، والتسنن، بمثال جيد يحتذى به، حتى يبرز في جميع الصفات.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة لقمان من الآية "١٣".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) أخرجه البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله - تعالى - "واتخذ الله إبراهيم خليلاً"، ١٤١/، رقم ٣٣٦٠، ورواه مسلم في كتاب الإيمان، باب صدق الإيمان واخلاصه، ١١٤/، رقم ١٢٤ "متفق عليه".

<sup>(&</sup>quot;) شرح النووي على مسلم المسمى (المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج)، أبو زكريا محى بن شرف النووي، المتوفى سنة ٢٧٦هـ، دار احياء التراث العربي، بيروت، ط ٢، ١٣٩٢هـ، ج٢، صــ١٤٣.

<sup>(</sup>أ) معجم مقاييس اللغة، الرازي، مرجع سابق، ج٥، صـ ٦٦.

<sup>(°)</sup> المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، مرجع سابق، بالقاهرة، ج٢، صـ٧٢١.

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح، الرازي، مرجع سابق، صـ ٢٤٩.

### (٢) اصطلاحاً:

تعددت مفاهيم العلماء في تعريف القدوة، حيث جاء التعريف كما يلي:-

أولاً: الاقتداء هو: "اتباع الأثر في القول والفعل والسيرة"<sup>(١)</sup>.

ثانياً: "القدوة بالكسر والضم: الاقتداء بالغير، ومتابعته، والتأسى به"(٢).

ثالثاً: "الاقتداء: طلب موافقة الغير في فعله" $(^{"})$ .

بعد النظر في التعريفات اللغوية والاصطلاحية للقدوة، يتبين أنه لا ثمة تباين أو اختلاف بين العلماء في تعريفها من حيث المعنى، بل كادت الألفاظ تتقارب في بعض الأحيان، والمعنى الاصطلاحي لا يخرج عن اللغوى بل يزيد عليها معانى أخرى.

#### ب- الفائدة الدعوية لأسلوب القدوة

إن القدوة أسلوب هام في حياة البشر عامة، لأن الناس في كل زمان ومكان في أمس الحاجة إلى الاقتداء بنماذج حية تضيئ لهم الطريق، وترشدهم إلى ما فيه صلاح أمرهم في الدين والدنيا، فمهما كان الأفراد صالحين فهم في حاجة ملحة إلى الاقتداء، وخاصة إذا بعد الناس عن القيم الإسلامية، وأحكام الإسلام، والله - على - حذر من مخالفة العمل للقول الذي ينفي كون الإنسان قدوة بين الناس، فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَقْعَلُونَ اللهُ صَلَّمُ اللهُ على مجتمعه، فعليه أن تكون أفعاله موافقة لأقواله، وأن ينتهي عما ينهي عنه غيره، كما فعل سيدنا شعيب - الله - فقال: ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنَ أُخَالِفَكُمُ إِلَى مَا أَنْهَنَ اللهُ اللهُ عَلَى الأطفال حتى ولو مَا أَنْهَن حَلَى الإيقتدون بمن يفعل ذلك، فيصبح كذاباً، فعن عبدالله بن عامر (٢) - الله - قال:

<sup>(&#</sup>x27;) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبدالرحمن بن تمام بن عقبة الأندلسي المحاربي، سنة ٢٤٥، تحقيق عبدالسلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٢٢، ج٢، صـ٨٣١.

<sup>(</sup>١) التوقيف على مهمات التعاريف، المناوي، مرجع سابق، صـ ٢٩٦.

<sup>(&</sup>quot;) فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج٢، صـ٧٥١.

<sup>(1)</sup> سورة الصف الآية "٢، ٣".

<sup>(°)</sup> سورة هود من الآية "٨٨".

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن عامر بن ربيعة بن مالك بن عامر العنزي حليف الخطاب، يكنى أبا محمد وعنزة حيّ من اليمن، ولد على عهد رسول الله ﷺ، قيل ولد سنة ست، وتوفى رسول الله وهو ابن أربع سنين وقيل ابن خمس وأمه ليلى بنت أبى جثمة بن عبدالله بن عويج، (أسد الغابة)، ابن الأثير، مرجع سابق، ج٣، صـ٧٨٧. وينظر أيضاً سير أعلام النبلاء، الذهبي، مرجع سابق، ج٣، صـ٧٦١.

دعتني أمي يوماً، ورسول الله - ﷺ - قاعد في بيتنا، فقالت: ها أعطيك فقال لها رسول الله - ﷺ - "وما أردت أن تعطيه"؟ قالت تمراً، "قال لها رسول الله - ﷺ -: أما إنك لو لم تعطه شيئاً كتبت عليك كذبة "(١)، وفي هذا الحديث لفتة تربوية وقائية هامة، خاصة بقدوة الداعية أباً كان أم أماً للأبناء، لأن الناشئ الذي ينشأ على يد أم، أو أب كاذب، فإنه بالطبع سيصبح كاذباً، وقد جرت العادة عند بعض الناس باستهانة الكذب على الأطفال الصغار، وهم يحسبون أنهم غير مؤاخذين، وهذا أمر له خطورته.

إن القدوة أسلوب دعوي مهم قديم قدم الزمان، تمتد جذوره مع جذور الإنسان نفسه، فبه تعلم ابن آدم - الله - عندما أرسل الله - على - له غراباً يعلمه كيف يوارى سوأة أخيه بعد ما قتله، قال تمان فبعث الله فبعث الله فبعث الله فبعث الله فبعث الله فبعدت اللانسان، كانت في الغراب الذى بعثه الله - على الأرض، ببحث فيها ليواري أخاه في التراب، فيراه أخوه فيقتدى به ويفعل مثله، فالقدوة أسلوب تربوي عملي، وواقع ملموس، يدعو الناس إلى العمل قبل القول، والإسلام نوه بهذا الأسلوب، ودعا إليه، ومن أجل ذلك فقد أرسل الله - على - الرسل - عليهم السلام ليكونوا للناس قدوة، ولم يكتف بإنزال الكتب فقط، لأنه يعلم أن المنهج الدعوي لا يمكن أن يتحول إلى واقع عملي في حياة البشر إلا بالقدوة، ولذلك فقد أمر الله رسوله - الله - بالاقتداء بمن سبقه من الأنبياء والرسل - عليهم السلام - فقال بعد أن ذكر ثمانية عشر نبياً: ﴿ أُولَتِكَ الله الأسوة الحسنة، فقد أمر الله المؤمنين بالاقتداء بهم، والسير على منهجهم، قَالَ تَعَالَ: ﴿ فَيَهُ دَنهُ مُ الله عَلَى الهدف وقاية المُسْر الله القدوة أمر لاتباعه "(أ)، وعندما يكون الهدف وقاية أقتَدِة ﴿ " الله وقاية المؤمنين الهدف وقاية أمر لاتباعه "(أ)، وعندما يكون الهدف وقاية أقتَدِة أمر الله النبي - الله - " وأمر" القدوة أمر لاتباعه "(أ)، وعندما يكون الهدف وقاية

<sup>(&#</sup>x27;) سنن أبي داود، أبو داود سليمان بن الأشعث بن اسحاق الأزدي، المتوفى سنة ٢٧٥هـ، تحقيق شعيب الأرنؤوط، الناشر دار الرسالة العالمية، ط١، ٢٣٠١هـ، ٢٠٠٩م، كتاب الأدب، باب في الكذب، ٣٤١/٧، رقم ٢٩٩١، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث حسن لغيره"، والبيهقي في شعب الإيمان، باب في حفظ اللسان عما لا يحتاج إليه، ٢٣٦٦، رقم ٤٤٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية "٣١".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأنعام من الآية "٩٠".

 <sup>(</sup>²) سورة الأنعام من الآية "٩٠".

<sup>(°)</sup> تفسير الشنقيطي المسمى "العذب المنير من مجالس الشنقيطي في التفسير"، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبدالقادر الجكني الشنقيطي، المتوفى سنة ١٣٩٣هـ، تحقيق خالد بن عثمان، دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع، مكة المكرمة، ط٢، ٢٦٦هـ، ج١، صـــ٨٣٨.

الإنسان من الانحراف، فإن أهم عنصر في ذلك هو القدوة، خاصة برسول الله - ﷺ - لأنه أسوة للبسرية كلها، فهو الداعية الأول والأعظم، وهو دعوة عملية للإسلام بكل ما يحمله من مبادئ وقيم ندعو إلى الإسلام، قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُّوةً حَسَنَةٌ لّمَن كَانَ يَرَجُوا اللّه وَالْمَوْمُ مِن الْأَصْرار، مَلْكُمْ وَذِكْرَ اللّه كَيْرًا ﴾ (١)، والرسول - ﷺ - بمثابة الأمن والأمان والحصن الواقي من الأضرار، قال تعَالَى: ﴿ النّي الله الله الله الله الله الله الله عنى الله الله عنى الله الله عنى النار، فيها، قال: "فذلك مثلى جهنم، فهو القائل: "مثلى كمثل رجل استوقد ناراً فلما أضاءت ما حولها، جعلى الفراش وهذه ومثلكم، وأنا آخذ بحجز كم عن النار، هلم عن النار، هلم عن النار، فتغلبوني وتقتحمون فيها "الأخرة، وحرصهم على الوقوع في ذلك، مع منعه إياهم وقبضه على مواضع المنع منهم، بتساقط الفراش في نار الدنيا لهواه، وضعف تمييزه، وكلاهما حريص على هلاك نفسه، ساع بتساقط الفراش في ذلك لجهله "أك.

فالقدوة عامل كبير في صلاح الأجيال، ووقايتهم من الانحراف والفساد، فالولد الذي يرى والده مثلاً لا يصلى فإنه يصعب عليه اعتيادها، لأن الأب الذي يصبح متكاسلاً، ومضيعاً للصلاة فإن أتباعه وأبناءه يقلدونه، ويتعلمون منه الكسل وضياع الصلاة، "ومن هنا كانت القدوة عاملاً كبيراً في صلاح الولد أو فساده، فإن كان المربى صادقاً أميناً كريماً عفيفاً، نشأ الولد على الصدق والأمانة والخلق والكرم والشجاعة والعفة، وإن كان المربى كاذباً خائناً منحلاً بخيلاً جباناً نذلاً، نشأ الولد على الكذب والخيانة والتحلل والجبن والبخل والنذالة"(٥)، من أجل ذلك جاء الإسلام بتعليمات وتوجيهات وافية للقدوة، وذلك بإصلاح نفسه أولاً، لأن فاقد الشئ لا يعطيه، وأن يكون على درجة عالية من الاستقامة، فكثير من سلوك الأبناء يتلقونه من أفعال الوالدين، فصلاحهما

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأحزاب الآية "٢١".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأحزاب من الآية "٦".

<sup>(&</sup>quot;) رواه البخاري، كتاب الرقاق، باب الانتهاء عن المعاصي، ١٠٢/٨، رقم ٦٤٨٣، رواه مسلم، كتاب الفضائل، باب شفقة – ﷺ – على أمته، ١٧٨٩/٤، رقم ١٨، "والنفظ له".

<sup>(</sup> أ) شرح النووي على مسلم، مرجع سابق، ج١٥ ، صـ ٥٠.

<sup>(°)</sup> تربية الأولاد في الإسلام، عبدالله ناصح علوان، مرجع سابق، ج٢، صـ٧٦.

صلاح للأولاد، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوَا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ نَارًا ﴾ فصلاح رب الأسرة ينتقل إلى الأولاد عن طريق الاقتداء لأن الطفل يتشرب القيم الإسلامية من الجو الذي يحيط به، وبذلك تكون الوقاية لنفسه ولأهله من النار، فالقدوة لها دور كبير في الوقاية والإصلاح، وذلك إذا كانت حسنة، إلا أن التربية عن طريق القدوة لا يعنى أن يقوم الإنسان بتقليد كل ما يراه ويسمعه تقليداً أعمى، دون التمييز بين الخير والشر، فهذا تقليد أعمى عابه الإسلام، ونهى عنه القرآن، فقال تعالى في حق من اتبعه: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٰٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ الشركين الضالين بتقليدهم لآبائهم الضالين، ليس المقصود به اتباع الحق والهدى، وإنما هو تعصب محض، يراد به نصرة ما معهم من الباطل"(٢).

فهذا حرص الصحابة - رضوان الله عليهم - على التأسي برسول الله - ﷺ - في كل شئ، حتى ولو لم يعلموا الحكمة من فعل الشئ أو تركه".

إن أسلوب القدوة في التربية الوقائية يكتسب أهميته، من خلال تأثيره العميق في نفس المربَّى، لذا كان من الأهمية بمكان، أن يكون الداعية قدوة حسنة في كل شئ، وهذا لا يعنى أن يكون القدوة خالياً من كل عيب، سالماً من كل نقص، فإن هذا ليس بمستطاع، لمنافاته لطبيعة البشرية من النقص والوقوع في الذنب، فسيدنا إبراهيم - المنه - جعله الله - على - أسوة للمؤمنين، قال تَعَالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمُ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِمْ إِنَّا بُرَء وَال مِنكُم وَمِمَّا تَعَبُدُونَ مِن دُونِ الله الستغفر لأبيه، الموصوف بأعلى صفات الأسوة، ولكن استثنى الله - على - من ذلك ما وقع منه لما استغفر لأبيه،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة التحريم من الآية "٦".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الزخرف الآية "٢٣".

<sup>(&</sup>quot;) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدى، مرجع سابق، ج١، صـ٢٦٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) رواه البخاري، كتاب الحج، باب مع ذكر في الحجر الأسود، ١٤٩/٢، رقم ٥٥١، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الحج، باب استحباب تقبيل الحجر الأسود في الطواف، ٢٥/٢، رقم ٢٤٨.

<sup>(°)</sup> سورة الممتحنة من الآية "٤".

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِلَّا قُولَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسَعَفْرَنَ لَكَ ﴾ (١)، لأن ذلك كان وعداً منه لأبيه، رجاء أن يهتدى إلى الحق حتى تبين له أنه عدو لله - عَلَىٰ - تبرأ منه، وترك الاستغفار، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا كَاكَ ٱسْتِغْفَارُ إِنَّاهُ فَلَمَّا لَبُيَّنَ لَهُ أَنَّهُ مَدُولٌ لِلَّهِ تَبُرّاً مِنْهُ ﴾ (١).

إن المدعو مهما كان استعداده للخير قوياً وعظيماً، ومهما تعلم أصول الأخلاق والمكارم، فإن هذه الأخلاق لا تؤتى ثمارها، إلا إذا وجد من يطبقها عملياً، بحيث يراها المدعو ماثلة أمام عينيه، وهذا ما فعله النبي -  $\frac{1}{2}$  - للصحابة حينما صد المشركون الصحابة -  $\frac{1}{2}$  - عن البيت الحرام، لأداء العمرة عام الحديبية (۱)، وكان وقع ذلك عظيماً على نفوس الصحابة، فأمر النبي -  $\frac{1}{2}$  - بنحر ما معهم من الهدى، وحَلْق رؤوسهم، ليتحللوا من إحرامهم فلم يفعل أحد من الصحابة شيئاً، مع شدة حرصهم على الطاعة وهنا يتجلى الأثر العظيم، والدور الكبير للقدوة، فأشارت عليه أم المؤمنين السيدة أم سلمة (١٠) - الطاعة وهنا عنها - أن يقوم فينحر هو أو لا ويحلق، لأن صحابته سيقتدون به، فقام رسول الله -  $\frac{1}{2}$  - فخرج، فلم يكلم أحداً منهم، حتى فعل ذلك ونحر بدنه، ودعا حالقه فحلق له، فلما رأى الصحابة ذلك، قاموا فنحروا وجعلوا يحلق بعضهم لبعض حتى كاد بعضهم يقتل بعضاً "(٥)، ففي هذا الحديث دلالة

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الممتحنة من الآية "٤".

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية "١١٤".

<sup>(&</sup>quot;) "كانت في شهر ذي القعدة آخر سنة ست للهجرة، حيث خرج النبي - \$ - بالمسلمين من المدينة قاصداً مكة لأداء العمرة فسمح القريشيون بذلك فغضبوا وثاروا وأقسموا على منعه من دخولها عليهم عنوة، ولما أصبح المسلمون على مقربة من مكة على بعد أميال منها في مكان يدعى بالحديبية نسبة إلى بئر كان هناك فتوقفوا لأن قريشاً أقسمت على الحرب والصد ثم جرت مفاوضات بين النبي - \$ - وقريش انتهت بتوقيع معاهدة عرفت بصلح الحديبية وكان من أهم بنودها أن يأتي النبي - \$ - إلى مكة في عام قابل ومعه المسلمون لا يحملون إلا سلاح السفر ليقيموا في مكة ثلاثة أيام يؤدون مناسكهم فيها ولا يزيدون على ذلك"، فقه السيرة مع موجز لتاريخ الخلافة الراشدة، محمد سعيد رمضان البوطي، دار الفكر، دمشق، طه ٢٦ ٤ ٢٦ اهـ، صـ ٢٣٠.

<sup>(</sup>ئ) "أم سلمة هند بنت أبي أمية بن المغيرة بن عبد الله بن عمر بن مخزوم وأمها عاتكة بنت عامر بن ربيعة، تزوجها أبو سلمة وهاجر بها إلى أرض الحبشة في الهجرتين فولدت له هناك زينب، وولدت له من ذلك سلمة وعمر ودرة بن أبي سلمة، بعث النبي أبي سلمة إلى إحدى الغزوات فغاب تسعاً وعشرين ليلة ثم رجع فدخل المدينة والجرح منقض فمات منه لثمان خلون من جمادي الآخرة سنة أربع من الهجرة فاعتدت منه أم سلمة، وتزوجت لعشرين بقين من شوال فتزوجها رسول الله -  $\frac{1}{2}$  - في ليال بقين من شوال سنة أربع، وتوفيت في ذي القعدة سنة تسع وخمسين"، الطبقات الكبرى، محمد بن سعد بن الهاشمي المعروف بابن سعد المتوفي 778.

<sup>(°)</sup> رواه البخاري، كتاب الشروط باب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب وكتابة الشروط، رقم ١٩٣/٣، رقم ٢٧٣١.

ظاهرة على تأثير القدوة على الناس، ففي حين عدم تغلب القول على هموم الصحابة، وتألمهم لما حدث، فلم ينصاعوا للأمر، ولكنهم بادروا التنفيذ، اقتداء برسول الله - ﷺ -، حتى كاد بعضهم يقتل بعضاً من شدة المسارعة إلى فعل ما فعله قدوتهم - ﷺ - لم يقدم هذه القدوة للصحابة فقط، ولكنها للعالم كله لتظل خالدة أبد الأبدين.

إن المجتمع اليوم في أمس الحاجة إلى القدوة الحسنة، ليهتدي بها الناس إلى الطريق المستقيم، ولتأخذ بيدهم إلى بر الأمان، بعدما هوت بهم الريح في مكان سحيق، وذلك في ظل وجود نماذج ضالة انخدع بها كثير من الناس.

الأسلوب الثالث: أسلوب الترغيب والترهيب

أ- تعريف الترغيب لغة واصطلاحاً:-

## (١) الترغيب لغةً

مصدر من (رغب) الراء والغين والباء أصلان، أحدهما طلب لشئ، والآخر سعة في شئ، فالأول رغبة في الشئ: الإرادة له: رغبت في الشئ، فإن لم ترده قلت رغبت عنه"(١) "ورغب عن الشئ: تركه تعمداً، وزهد فيه ولم يرده"(١)، و"الرغائب ما يرغب فيه من الثواب العظيم"(١)، و"الرغيبة" الأمر المرغوب فيه"(٤).

مما سبق يتضح أن من معانى الترغيب، الإرادة، والسؤال، والترك، والتحبيب في الشيء، وأن الفعل رغب يتعدى بإلى مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّاۤ إِلَى ٱللّهِ رَغِبُونَ ﴾ (٥)، ويتعدى بفي، مثل: (رغبت في الأجر والثواب)، ويتعدى بعن، وهنا يكون عكس تعديه بحرف في مثل قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةٍ إِبْرَهِ عَمَ إِلّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ ، ﴾ (٦).

<sup>(&#</sup>x27;) معجم مقاييس اللغة، القزويني، مرجع سابق، ج٢، صــ٥١٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>١) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١، صـ٣٦٤.

<sup>(&</sup>quot;) تاج العروس من جواهر القاموس، الزبيدي، مرجع سابق، ج٢، صـ٠١٥.

<sup>(</sup>أ) القاموس المحيط، الفيروز آبادي، مرجع سابق، صـ ٩٠.

<sup>(°)</sup> سورة التوبة من الآية "٩٥".

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية "١٣٠".

## (٢) الترغيب اصطلاحاً

تعددت التعاريف الاصطلاحية للترغيب في الكتب المعاصرة، ولكنها متقاربة من حيث المعنى، ومن هذه التعاريف.

الأول: "الترغيب هو: عملية دفع المدعو إلى ما نحببه فيه، وإن كان مخالفاً لهواه أحياناً، للفوز بالسعادة في الدارين"(١).

الثاني: "الترغيب: هو التشويق للحمل على فعل، أو اعتقاد، أو تصور، وترك خلافه"(٢).

الثالث: "الترغيب: هو وعد يصحبه تحبيب، وإغراء بمصلحة أو لذة، أو متعة آجلة، مؤكدة خيرة، خالصة من الشوائب ،مقابل القيام بعمل صالح، أو الامتناع عن لذة ضارة، أو عمل شئ ابتغاء مرضاة الله، رحمة من الله بعبادة"(٣).

من خلال هذه التعاريف الاصطلاحية يتبين أن المقصود بالترغيب في الميدان الدعوي هو: تحبيب المدعوين إلى كل ما هو مفيد، ونافع لهم في دينهم ودنياهم، وقبوله، والثبات عليه.

#### ب- تعريف الترهيب لغة واصطلاحاً

## (١) الترهيب لغة:

مأخوذ من الفعل "(رهب) الراء والهاء والباء أصلان: أحدهما يدل على خوف، والآخر على دقة وخفة "(ئ)، والرهبة: الخوف والفزع "(٥)، "وترهبه: توعده "(ئ)، "والترهب: التعبد، وقيل: التعبد في صومعة، وقد ترهب الرجل: إذا صار راهباً، يخشى الله تعالى "(٧).

إذاً معانى الترهيب في اللغة، الخوف، والفزع، والخشية، وكلها معان متقاربة، لأن الفزع ثمرة من ثمار الخوف، فالإنسان إذا خاف فزع، وكذلك الخشية تحمل معنى الخوف، فالإنسان إذا خاف خشى، فالمعانى اللغوية كلها تصب في معين واحد.

<sup>(&#</sup>x27;) ضوابط العمل الدعوى في مجالات الموعظة والمجادلة والحكم على الآخرين، حسين مجد خطاب، ط۳، ٢٢ هـ، ١٠٠١م، بدون دار نشر، صــ١٧.

<sup>(</sup>٢) أصول التربية الإسلامية، الحازمي، مرجع سابق، صـ ١٩٩.

<sup>(&</sup>quot;) أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، عبدالرحمن النحلاوى، دار الفكر، ط٢٥، ٢٨هـ، ٧٠٠٧م، صــ٧٣٠.

<sup>( )</sup> معجم مقاييس اللغة، القذويني، مرجع سابق، ج٢، صـ٧٤٤.

<sup>(°)</sup> نسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١، صـ٣٦.

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط، الفيروز آبادي، مرجع سابق، صـ ٩٢.

 $<sup>\</sup>binom{v}{1}$  تاج العروس من جواهر القاموس، الزبيدي، مرجع سابق، جv، صv

## (٢) الترهيب اصطلاحاً

تعددت كذلك التعاريف الاصطلاحية للترهيب وكان من هذه التعاريف ما يلى:

الأول: "الترهيب هو: كل ما يخيف، ويحذر المدعو من عدم الاستجابة، أو رفض الحق، أو عدم الثبات عليه بعد قبوله"(١).

الثاني: "الترهيب هو: أسلوب قرآني، يعالج النفس البشرية، وحبها للأمن والسلامة، وإيثارها البعد عن الخوف والخطر، وذلك من خلال تخويفها وتهديدها"(٢).

الثالث: "الترهيب: وعيد وتهديد بعقوبة تترتب على اقتراف إثم أو ذنب، مما نهى الله عنه، أو على التهاون في أداء فريضة مما أمر الله به، أو هو تهديد من الله، يقصد به تخويف عباده، وإظهار صفة من صفات الجبروت والعظمة الالهية، ليكونوا دائماً على حذر من ارتكاب الهفوات والمعاصى "(٣).

بعد هذه الاطلالة السريعة في المعاني الاصطلاحية للترهيب، يتبين أن الترهيب في العملية الدعوية يقصد به تحذير المدعوين، وإنذارهم من كل ما هو ضار لهم، سواء في الاستجابة، أو الثبات عليها بعدها.

## ج- الفائدة الدعوية لأسلوب الترغيب والترهيب

لما كان الإنسان مجبولاً على حب المكاسب، وحب ما ينفعه وتطمئن إليه نفسه، وينفر من كل ما يخيفه ويفزعه، أو ما يعرضه للخسارة، كان لأسلوب الترغيب والترهيب أهمية كبرى في عملية الدعوة، لأنه يتفق مع طبيعة البشر، والتي إذا اشتاقت إلى شئ ما، زاد اهتمامها به، فسرعان ما تعمل من أجل الوصول إلى أسبابه، رغبة في الحصول عليه، وكذلك إذا خافت من شئ نفرت منه، وهابته، وابتعدت عنه، فالنفس البشرية بطبيعتها وفطرتها ترجو وتخاف، من أجل ذلك كان للترغيب أهمية كبرى في التربية على الطاعات، والاستقامة على أمر الله – مو اتباع منهجه، والسير على تعاليمه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوَ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلنُحْ يِنتَهُ مَيَوةً طَيَبِهُمْ وَالتَعْرِينَ لا يجدى معهم التوريع والتعنيف والتخويف لإعراضهم عن منهج الله الترغيب والوعد الجميل، وإنما ينفع معهم التقريع والتعنيف والتخويف لإعراضهم عن منهج الله

<sup>(&#</sup>x27;) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، الناشر مؤسسة الرسالة، ط٩، ٢١ ١٤هـ، ٢٠٠١م، صـ٧٣٤.

<sup>(</sup>٢) فقه الدعوة إلى الله، على عبد الحليم محمود، مطابع دار الوفاء، ط٣، ١١٢هـ، ١٩٩١م، ج١، صـ٢٣٢.

<sup>(&</sup>quot;) أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، النحلاوي، مرجع سابق، ج١، صــ ٢٣١.

<sup>(1)</sup> سورة النحل الآية "٩٧".

ولو نظرنا إلى آيات الترغيب والترهيب في القرآن الكريم، لوجدنا معظمها متلازماً في الغالب، قَالَ تَعَالَى: ﴿ نَبِعَ عَبَادِى ٓ أَنَ آَنَا ٱلْفَغُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَ وَالَّا أَلَعَنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَافِرِ ٱلذَّنُ وَقَالِ اللهُ اللهُ عَافِرِ ٱلذَّنُ وَقَالِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وتأتى أهمية أسلوب الترغيب والترهيب في الدعوة، في كون كل منهما أسلوب تربوي وقائي، فالمدعو عندما يعلم أن له أجراً عظيماً إذا فعل كذا، فإنه يسعى لتحصيله لاشتياقه إلى ما أعده الله والمدعو عندما يعلم أن له أجراً عظيماً إذا فعل كذا، فإنه يسعى لتحصيلة والشر والفساد بكل صوره، فينال هداية الله - على الطاعة، وعمل الخير، ويبتعد عن المعصية والشر والفساد بكل صوره، فينال هداية الله - على الإخلاصه في الطاعة والعمل، فيعيش حياة آمنة مستقرة يسودها الحب والاخاء، لاستقامته على الهداية وما أمر الله - على - به فرب العالمين يقول: ﴿ فَمَنِ النَّهَ مُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشَقَى ﴾ (٥) وقد أكد الله - على الارتباط الوثيق بين الاستقامة على الايمان، وبين تيسير الأرزاق والرخاء في العيش، قَالَ تَعَالَى: ﴿ لِنَفْنِهُمْ فِيهً وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْر رَبِّهِ يَسَلُكُهُ عَذَابًا وبين تيسير الأرزاق والرخاء في العيش، قَالَ تَعَالَى: ﴿ لِنَفْنِهُمْ فِيهً وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْر رَبِّهِ يَسَلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا ﴾ (٢)، فهناك علاقة وطيدة بين الترغيب والترهيب، والاستقامة على الهدى.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة طه الآيات "١٢٤ - ١٢٦".

<sup>(</sup>١) التفسير الوسيط، الزحيلي، مرجع سابق، ج١، صـ٥٠٣.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الحجر الآية "٤٩، ٥٠".

<sup>(1)</sup> سورة غافر من الآية "٣".

<sup>(°)</sup> سورة طه الآية "١٢٣".

<sup>(</sup>١) سورة الجن الآية "١٦، ١٧".

إن أسلوب الترغيب والترهيب يدخل للنفس الإنسانية من بابها الذي لا يغلق، لأن النفس تريد دائماً المكاسب، وكم من داخل في الإسلام في بداية ظهوره ليجد المكاسب التي كانت تعطى للتأليف بين القلوب، ولكن سرعان ما يتحول إلى مؤمن صادق الإيمان، كما قال سيدنا أنس (۱) — هي -: "إن كان الرجل ليسلم ما يريد إلا الدنيا، فما يسلم حتى يكون الإسلام أحب إليه من الدنيا وما عليها"(۲).

فالترغيب يثير في النفس الرجاء، ويجدد الأمل لها، ويشوقها إلى التطلع إلى ما هو أفضل دائماً كما بين ذلك سيدنا نوح - الله - القومه فقال الله - الله - على لسانه: ﴿ فَقُلْتُ اَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَارًا الله عَلَيْكُمْ مِنْدُورُ الله وَيُمْدِذَكُمْ إِأَمُولُ وَيَنِنَ وَجَعَلَ لَكُو جَنَّتِ وَجَعَلَ لَكُو اَتَهُرًا الله في كان عَنهم كان عَفَار ودخل البهم من باب حب المكاسب التي يأملونها إذا لزموا الاستغفار، ففي الاستغفار علاج ووقاية، فهو علاج ناجح، لأنه يذلل العبد لربه - الله ويقربه منه، ويعود به إلى الطاعة وترك المعصية، ويعمل على تطهير نفسه، وانشراح صدره، من أدران الذنوب، وفي ذلك وقاية له من التمادي في المعصية، ووقاية للمجتمع من شره إذا تمادى، "هب أن الله لم يشرع التوبة وأذنب واحد ذنباً وبمجرد أن أذنب ذنباً خرج من رحمة الله، فماذا يصيب المجتمع من هذا الإنسان لأنه فقد الأمل في نفسه، أما حين يفتح الله منه، إن كل الشرور تصيب المجتمع من هذا الإنسان لأنه فقد الأمل في نفسه، أما حين يفتح الله له باب التوبة، فإن ارتكب العبد ذنباً ساهياً عن دينه فإنه يرجع إلى ربه الأ، لأن عدم الاستغفار من الذنب، حائل وحاجز بين العبد، وتوفيق الله - الله اله الذنب، حائل وحاجز بين العبد، وتوفيق الله - الله الذنب، حائل وحاجز بين العبد، وتوفيق الله - الله الذنب، حائل وحاجز بين العبد، وتوفيق الله - الله الذنب، حائل وحاجز بين العبد، وتوفيق الله - الله - اله .

إن بعض النفوس لا يصلحها ترغيب، فلابد إذاً لإصلاحها من الترهيب والتخويف، لأنها تتأثر بالمخاوف أكثر من المرغبات، ولذلك استعمل الاسلام بمنهجه التربوي الترهيب، فأكثر من ذكر النار، ووضع للانسان التدابير الواقية ليتجنب الإنسان سعيرها، وكل ما يؤدى إليها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَعَبُدُواْمَا شِئْتُمُ مِن

<sup>(&#</sup>x27;) "هو أنس بن مالك بن النضر بن ضمضم بن زيد بن حرام بن النجار واسمه تيم الله، الأتصاري الخزرجي النجاري من بني عدي بن النجاري يكنى أبا حمزة خادم رسول الله وأحد المكثرين من الرواية عنه، وأمه أم سليم بنت ملحان، قدم النبي المدينة وهو ابن عشر سنين كان آخر الصحابة موتاً بالبصرة، توفى سنة إحدى وتسعين وقيل سنة اثنين وقيل سنة ثلاث وقيل سنة تسعين، وكان عمره سنة وثلاثين سنة، وقيل وعشر سنين، وقيل وسبع سنين"، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج١، صـ١١٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الفضائل، باب ما سئل رسول الله شيئاً قط فقال لا: وكثرة عطائه، ١٨٠٦/٤، رقم ٢٣١٢.

 <sup>&</sup>quot;۱۲ – ۱۰" سورة نوح الآيات "۱۲ – ۱۳

<sup>( )</sup> تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج٣، صـ١٣٣٠.

دُونِهِ قُلُ إِنَّ ٱلْحَسِرِينَ ٱلَّذِينَ حَسِرُوۤا أَنفُسَهُمْ وَأَهَلِيمِمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةُ الله وَلِكَ هُو ٱلْحُسُرِينَ ٱلنَّذِينَ حَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهَلِيمِمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةُ أَلَا ذَلِكَ هُو ٱلْخُسُرُانُ ٱلْمُبِينُ ﴾(١)، من خلال ذلك يمكن القول: "بأن الترهيب: أسلوب تربوي وقائي، لأنه يقوم على جانب التحذير من المخالفة، مما يجعل له أهمية كبيرة في الدعوة والإصلاح"(١)، فالترهيب له دور كبير في الوقاية، لاستقامة الإنسان على الطاعة، وبعده عن المعصية، فتكون النفوس أكثر استقامة، وصلاحاً لابتعادها عن الرذائل، فالترغيب والترهيب أسلوبان مهمان من أساليب التربية الوقائية.

#### الأسلوب الرابع: ضرب الأمثال

## أ- ضرب الأمثال لغة واصطلاحاً

#### (١) ضرب الأمثال لغة:

المقصود بضرب الأمثال لغة: "اعتبار الشئ بغيره، وتمثيله به، والضرب: المثال" "وضرب المثل: من ضرب الدرهم، وهو ذكر شئ أثره يظهر في غيره" والمثل: الشئ الذي يضرب بشئ مثلاً، فيجعل مثله" و"(مثل): كلمة تسوية، يقال: هذا (مثله)، كما يقال: شَبَهُهُ، والمثل ما يضرب به من الأمثال" مما سبق يتضح أن من معانى ضرب المثل في اللغة المشابهة والمماثلة، والتسوية بين شبئبن.

### (٢) ضرب الأمثال اصطلاحاً

تعددت تعاريف ضرب المثل في الاصطلاح إلا أنها تتفق جميعها في المعنى فمن هذه التعاريف: - الأول: "المثل: عبارة عن قول في شئ يشبه قولاً في شئ آخر، بينهما مشابهة، ليبين أحدهما الآخر، ويصوره"(٧)

الثاني: "ضرب المثل عبارة عن: إيراد حالة غريبة، ليعرف بها حالة أخرى، مشاكلة في الغرابة" (^). الثالث: "ضرب المثل: "تشبيه حال عجيبة بأخرى، وجعلها مثلاً لها" (٩).

(١) أصول التربية الإسلامية، مرجع سابق، الحازمي، صـ٣٩٣.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الزمر الآية "١٥".

<sup>(&</sup>quot;) لسان العرب ابن منظور، مرجع سابق، ج١، صد٥٥٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي أبو البقاء الحنفي، المتوفي سنة ٩٤ ١ هـ، تحقيق عدنان درويش، محمد المصري، مؤسسة الرسالة بيروت، صـ ٥٧٣.

<sup>(°)</sup> لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١١، صـ١١٦.

<sup>(</sup>١) المختار الصحاح، الرازي، مرجع سابق، صـ ٢٩٠.

المفردات في غريب القرآن، أبو القاسم الحسين بن محمد، المعروف بالراغب الأصفهاني، المتوفى سنة  $(^{\vee})$  المفردات في غريب القرآن، أبو القام، دمشق، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ، صـ٩٥٠.

<sup>(^)</sup> تفسير أبى السعود، مرجع سابق، ج٨، صـ ٢٦٩.

<sup>(</sup>٩) تفسير المراغى، مرجع سابق، ج٢٣، صـ٢٦.

من خلال هذه التعاريف وغيرها يتبين: أن ضرب المثل يكون تشبيه شئ غريب، بشئ معروف، من أجل الإيضاح وإيصال المعنى، وعدم اللبس في الفهم.

#### ب- الفائدة الدعوية لأسلوب ضرب الأمثال

إن الدعوة بضرب الأمثال، من الأساليب التي انتهجها الإسلام في دعوة أتباعه وتوجيههم، لما لها من أثر فعال في النفوس، فهي تجسد المعاني وتوضحها، فتظل عالقة بالذهن، راسخة في الخيال، فالمعاني المعقولة لا تستقر في الأذهان إلا إذا صيغت في صورة حية قريبة الفهم، وكأنها محسوسة ملموسة لتصل إلى العقل والقلب عن طريق النظر والحس، فهي أكثر تأثيراً من الكلام المجرد، لأنها تقرب الصورة، وتجلب الانتباه، وترفع الحجاب عن القلوب الغافلة، ولقد جاءت الآيات القرآنية تنوه بشأن الأمثال، وتبين الحكمة من ضربها، كما في قوله تعالى: ﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ, خَشِعًا مُتَصَدِعًا مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وَيَلْكَ ٱلْأَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ في هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِ مَثُلِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَرُونَ ﴾ (١)، وفي قوله تعالى: ﴿ وَلِقَدْ ضَرَبْ اللنَّاسِ في هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِ مَثُلِ لَعَلَّهُمْ يَذَكُرُونَ ﴾ (١)، لقد وجاء في آية أخرى، قال تعالى: ﴿ وَلِقَدْ صَرَبْ اللنَّاسِ في هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِ مَثُلِ لَعَلَهُمْ يَنذَكُرُونَ ﴾ (١)، لقد دعانا القرآن الكريم إلى تدبر الأمثال، وتعقلها، وفهم مغازيها، ومراميها التربوية، من أجل ذلك، فقد "كان بعض السلف إذا مر بمثل لا يفهمه، يبكي ويقول لست من العالمين (٤).

إن من أبرز الجوانب التي اعتنى بها القرآن الكريم جانب الأمثال، التي تقرب لنا أروع التوجيهات وأبلغها في تشكيل الشخصية الإسلامية، وتحصينها من العوامل الهدامة، لأن "الأمثال القرآنية تسهم في تربية الانسان على السلوك السليم الخير، وتهذيب أخلاقه وطباعه، فتستقيم حياة الافراد والمجتمعات"(٥)، لذا ينبغي على الداعية أن يستعمل هذا الأسلوب، وخاصة إذا والجهته بعض الصعوبات في التربية والتوجيه، ووصول المعلومة إلى ذهن المدعو "ولأهمية ضرب المثل في توضيح الغامض، يلجأ إليه الشعراء، ليقربوا المعنى من الأفهام، فقد يقف

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الحشر الآية "'1".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الزمر الآية "٢٧".

<sup>(&</sup>quot;) سورة العنكبوت الآية "٤٣".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، محمد بن أبى بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، المتوفى سنة ٥١هـ، دار الكتاب العربى، بيروت، بدون ت، ط، ص٥١.

<sup>(°)</sup> التربية الإسلامية أصولها ومنهجها ومعلمها، عاطف السيد، بدون ت، ط، صـ٣٠.

الشاعر أمام قضية معقدة لا يدركها إلا العقلاء، ويريد الشاعر الوصول بها إلى أفهام العامة"(١)، فيلجأ إلى ضرب الأمثال.

لقد اشتمل القرآن الكريم، والسنة النبوية المطهرة، على ضرب الأمثال لهداية الخلق، وتوجيههم الوجهة الصحيحة، فيستقيموا، ولا ينحرفوا عن طريق الجادة، فالله - على - يقول: ﴿ وَلَقَدَ ضَرَيْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثُلِ لَّعَلَّهُم يَنَذَكَّرُونَ ﴿ قُوْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عَوْجٍ لَعَلَّهُم يَنَقُونَ ﴾ (١)، "أي: لقد بينا للناس المطلوب فيه بضرب الأمثال، من كل مثل يحتاجون إليه في أمر دينهم، ومن أمثال القرون الخالية، تخويفاً لهم وتحذيراً "(١) فالتذكر والتقوى، ينبغي أن يخرج بهما الإنسان من ضرب الأمثال، لذلك فهو من الأساليب الوقائية التي تحث على أخذ الحيطة والحذر من شئ ضار لتجنبه، قال تعَالى: ﴿ وَكُلّا ضَرَبْنَا لَهُ ٱلْأَمْثَلُ وَكُلّا تَبَرّنَا تَنْمِيرًا ﴾ (١)، "(وكلاً) نصب بإضمار فعل تقديره وأنذرنا كلاً ضربنا له الأمثال، لأن ضرب الأمثال أعظم الإنذار، فجاز أن يكون تفسيراً لـ (أنذرنا) (١).

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١٣، صـ ١٠٩٤.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الزمر الآية ۲۷، ۲۸.

<sup>(&</sup>quot;) التفسير المنير، الزحيلي، مرجع سابق، ج ٢٣، صـ٢٨٤.

<sup>( )</sup> سورة الفرقان الآية ٣٩.

<sup>(°)</sup> الموسوعة القرآنية، إبراهيم إسماعيل الابياري، المتوفى سنة ١٤١٤هـ، مؤسسة كل العرب، الطبعة ١٤٠٥، ج٤، صد ٣١٤.

<sup>(</sup>١) سورة الرعد الآية "١٧".

باب، حتى تستبين لهم طرق الهدى فيسلكوها، وطرق الباطل فينحرفوا عنها، وتتم لهم سعادة المعاش و المعاد، ويكونوا المثل العليا بين الناس"(١).

ثم ضرب مثلاً آخر بالمعادن من ذهب أو فضة أو نحاس أو حديد عند سبكها، فتخرج النار ما فيها من الخبث، وتفصله عن الجوهر الذي ينتفع به فيذهب جفاء، فكذلك المنكرات والشهوات يطرحها قلب المؤمن جانباً، كما يطرح السيل والنار ذلك الزبد وهذا الخبث، وفي ذلك وقاية للإنسان، وصيانة له من الخبث ومن كل ما يضره ويؤذيه، كذلك يبين لنا النبي - ﷺ - خطورة النفاق عن طريق المثل حتى نتجنبه، فعن ابن عمر - رضى الله عنهما -، عن النبي - ﷺ -قال: "مثل المنافق، مثل الشاة العائرة بين الغنيمين، فتعير إلى هذه مرة وإلى هذه مرة، لا تدرى أهذه تتبع، أم هذه"(٢)، فالنبي – ﷺ – ضرب هذا المثل، لبيان حال المنافق ويوضح حيرته وتردده في منهجه تبعا لهواه ومراده وقصدا إلى شهوته بالشاة العائرة وهي: "المترددة الحائرة، لا تدرى أيهما تتبع، (وتعير) أي: تتردد وتذهب"<sup>(١٣)</sup>، لا تدرى لأى القطيعين تتبع، فمرة تذهب إلى هذا القطيع، ومرة أخرى إلى ذاك، ولا تستقر على حال، فكذلك المنافق، لا يستقر مع المسلمين، ولا مع الكافرين، بل هو حائر بين الكفر والإيمان، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ مُّذَبِّذَ بِينَ بَيْنَ ذَالِكَ لَآ إِلَىٰ هَتَوُلآءٍ وَلآ إِلَىٰ هَتَوُلآءٍ ﴾ ( عنى: محيرين بين الإيمان والكفر ، فلاهم مع المؤمنين ظاهر اَ وباطناً ولا مع الكافرين ظاهراً وباطناً، بل ظواهرهم مع المؤمنين، وبواطنهم مع الكافرين، ومنهم من يعتريه الشك، فتارة يميل إلى هؤ لاء، وتارة يميل إلى أولئك"(٥)، وهذا يدل على الحيرة والقلق والخوف الدائم للمنافقين، لعدم استجابتهم لدعوة الحق، وهم يحاولون أن يجدوا طريقا يسلكونه غير صراط الله - ﷺ -، ولا يجدون لهم فرجا إلا صراط الله المستقيم، ليقضوا على هذه الحيرة، وفي ذلك تنبيه للمؤمنين بخطورة النفاق، والسير على غير شرع الله - ريال -، لينتج عن ذلك التنبيه، رد فعل تربوي وقائي في نفوس المؤمنين من النفاق، وكل ما يؤدي إليه. إن ضرب الأمثال لكثيرة في القرآن الكريم والسنة المطهرة، ولها دورٌ أساسيٌ وهامٌ في إصلاح

الأفراد والجماعات، ووقايتهم، وعلى الدعاة ألا يغفلوا هذا الأسلوب لأهميته.

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير المراغي، أحمد المراغي، مرجع سابق، ج٣١، صـ٩٩ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم ، كتاب صفات المنافقين وأحكامهم، باب بدون ترجمة، ٤/٢٤، رقم ٢٧٨٤.

<sup>(&</sup>quot;) شرح النووى، على مسلم، مرجع سابق، ج١٧ صـ١٢٨.

<sup>(</sup> عن الآية "١٤٣". الآية "١٤٣".

<sup>(°)</sup> تفسیر ابن کثیر، مرجع سابق، ج۲، صــ۸۸۸.

## المبحث الرابع أهداف التربية الوقائية

### أولاً: تعريف الأهداف لغة واصطلاحاً

## (أ) الأهداف لغة:

جمع هدف "(هَدَف) الهاء والداء والفاء: أُصيلٌ يدل على انتصاب وارتفاع، والهدف كل شئ عظيم مرتفع، ولذلك سمى الرجل الشخيص الجافي هدفاً"(١)، و "الهَدَفُ: الغرض، والهدف من الرجال: الجسيم الطويل العنق، العريض الألواح، والهدف: كل شئ عريض مرتفع، وأهدف الشئ: إذا انتصب "(٢).

فمعانى الهدف في اللغة تدور حول معنى الغرض.

## (ب) معنى الهدف في الاصطلاح:-

الأهداف في الاصطلاح هي: "الأغراض والمقاصد النهائية التي يراد من التربية انجازها وتحقيقها على المستويات الفردية والاجتماعية والعالمية"(").

فالتربية الوقائية لها أغراض وغايات، يريد الداعية تحقيقها في الفرد والمجتمع والدولة، على حد سواء، فالمعنى اللغوي والاصطلاحي للهدف يدور حول معنى واحد وهو الغاية التى يسعى إلى الوصول إليها فقط.

## ثانياً: أهم أهداف التربية الوقائية في الإسلام

إن أي عمل لا يتجه نحو غاية معينة، لا يكتب له النجاح والدوام، وكذلك التربية إذا لم تتجه نحو هدف معين فهي تربية فاشلة غير ناجحة، ولقد بين القرآن الكريم، أن الله - و خلق الكون بنظام دقيق و عجيب، يسير نحو هدف معين، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا خَلَقُنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَكِينَ ﴾ (أ)، فالتربية الوقائية لا يمكن أن تكون عملية عشوائية، بل هي عملية بناءة هادفة، وهذا يوضح "أن لتعيين الهدف أهمية، تجعله ضرورياً لكل ضروب السلوك الواعي، فكيف بالنسبة

<sup>(&#</sup>x27;) مقاييس اللغة، القزويني، مرجع سابق، ج٦، صـ٣٩.

<sup>(</sup>۱) العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي، المتوفى سنة ١٧٠هـ، تحقيق د/ مهدى المخزومي، وإبراهيم السامرائي، دار مكتبة الهلال، بيروت، بدون ط، ت، ج٤، صــ ٢٨ وما بعدها.

<sup>(&</sup>quot;) أهداف التربية الإسلامية، د/ ماجد عرسان الكيلاني الأردني، مكتبة دار التراث، المدينة المنورة، بدون ط،

۱۶۰۸هـ، ۱۹۹۸م، صده ۱.

<sup>( ُ )</sup> سورة الأتبياء الآية "١٦".

لعملية تربوية يراد منها توجيه الجيل، وبناء صرح الأمة، وتعيين أسلوب السلوك في حياة الفرد والجماعة، حتى يجتاز البشر هذه الحياة بسعادة، ونظام وتعاون، وانسجام ورغبة وإقدام ووعى وتدبر وإحكام (۱)، لأن العمل إذا كان خالياً من الهدف، كان ضرباً من العبث، والإسلام برئ منه وفيما يلى أهم أهداف التربية الوقائية.

#### الهدف الأول: تحقيق العبودية لله رب العالمين

لقد أخذ الله - على العهد والميثاق على بني آدم وهم في عالم الذر قبل الوجود، حينما استخرج ذرية آدم من ظهور الآباء من لدن آدم إلى قيام الساعة، أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِيّنَهُم وَأَشَه كُم عَلَى آنفُسِم أَلَسَتُ بِرَبِكُم قَالُوا بَلَىٰ شَهِدُنا ﴾ (٢)، فالخلق كلهم مكلفون بإقرار العبودية لله - على - تنفيذاً لأمره، ووفاء بعهده، ولقد صرح القرآن الكريم بهذا الهدف، فقال موضحاً الغاية من إيجاد الخلق: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللَّهِ مَا لَكِينَ وَاللَّهِ اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّه الكبرى التي خلق الله - على - الناس من أجلها.

فالغاية من وجود الثقلين هي عبادة الله - على - ، وهذا هو الأصل والأساس الذي تبنى عليه التربية الوقائية، من أجل ذلك بعث الله الأنبياء والرسل - عليهم السلام -، وأنزل عليهم الأحكام والشرائع، التي تنادى بالعبودية لله وحده، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَأَجْتَنِبُوا الله عليهم الله عبادة الله وحده لا شريك له: هي أول شئ أمر الله - عليهم السلام - ليدعوا أتباعهم إليه، مهما كلفهم ذلك من جهد وتعب ومشقة.

ومقام العبودية هو المقام الأول الذي اختاره الله للثقلين الإنس والجن، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِن كُلُ مَن فِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّمْنِ عَبْدًا ﴾ (٥)، وقد وصف الله – على – الملائكة بوصف العبودية قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَرَبِكَ لَا يَسْتَكُبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ, وَلَهُ يَسَّجُدُونَ ﴾ (٦)، "أي: إن ملائكة الرحمن المقربين عنده لا يستكبرون عن عبادته، كما يستكبر عنها هؤلاء المشركون، وينزهونه عن كل

<sup>(&#</sup>x27;) أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، النحلاوى، مرجع سابق، صــ ٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف من الآية "١٧٢".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الذاريات الآية "٥٦".

<sup>(1)</sup> سورة النحل من الآية "٣٦".

<sup>(°)</sup> سورة مريم الآية "٩٣".

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية "٢٠٦".

ما لا يليق بعظمته، وكبريائه وجلاله، وعن اتخاذ الند والشريك، كما يفعل الذين اتخذوا من دون الله شفعاء وأنداداً يحبونهم كحبه، وله وحده يصلون ويسجدون، فلا يشركون معه أحداً (١).

إن العبودية لله – تعالى – تشريف للمرء، ولقد شرف الله سيدنا محمد – ﴿ اعظم الخلق إليه بهذا المقام، وقَالَ تَعَالَى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي ٓ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ ۚ ﴾ قالها في لحظة التكريم التي لم يبلغها أحد، وذلك حينما ارتقى إلى أشرف مقام وأعظم منزلة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَلَدَكَ ﴾ فكانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوَدَنَ ﴾ [7]، وهذه مكانة لم يصل إليها نبي مرسل ولا ملك مقرب، "ومع هذا التفرد الذي للنبي – صلوات الله وسلامه عليه – بين خلق الله جميعاً، ومع هذا القرب الذي ليس لأحد غيره، من عباده فإنه – صلوات الله وسلامه عليه – لن يخرج عن قيد العبودية، ولن يكون إلا عبداً لله الله مع أنه سيد ولد آدم على الإطلاق.

فتحقيق العبودية لله - على العبودية لله - على أول الحقوق على العباد، وهي الغاية القصوى من خلقهم، ومما يدل على عناية الإسلام بغرس هذا الهدف في نفوس معتنقيه، أن الله أمرنا بقراءة أم القرآن وهي الفاتحة في كل ركعة من ركعات الصلاة سواء كانت فرضاً أم نفلاً، ومن بين آياتها، قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ تالأن العبادة له هي المقصودة، والاستعانة وسيلة إليها، والاهتمام والحزم، هو أن يقدم ما هو الأهم فالأهم "(^).

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير المراغي، مرجع سابق، ج٩، صـ٧٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء من الآية "١".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النجم آية "٨، ٩".

<sup>( )</sup> التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج٩، صـ٢١٣٤.

<sup>(°)</sup> رواه البخاري، كتاب المغازي، باب بعث أبى موسى ومعاذ إلى اليمن قبل حجة الوداع، ١٦١/٥، رقم ٤٣٤١.

<sup>(</sup>١) فتح الباري، شرح صحيح البخاري، أحمد بن على بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، دار المعرفة، بيروت، سنة ١٣٧٩، ج٨، صـ ٦٢.

 $<sup>\</sup>binom{\mathsf{v}}{\mathsf{v}}$  سورة الفاتحة الآية "ه".

فتحقيق العبودية لله - على الله وأهم أهداف التربية الوقائية، وهي لا تتحقق إلا بامتثال ما أمر الله - تعالى - به، واجتناب ما نهى عنه، من أجل ذلك بعث الله - على الرسل - عليهم السلام - لترسيخها في القلوب.

#### الهدف الثاني: حفظ الفطرة وصيانتها من الانحراف

إن الإنسان يولد على الفطرة السوية السليمة التي لا تشوبها شائبة تعكر صفوها، وتطفئ نورها، أو تؤثر على جبلتها، فهي فطرة خيرة وطبيعة زكية، فقد روى سيدنا عياض بن حمار المجاشعي (١)، أن رسول الله - ﷺ -، قال ذات يوم في خطبته: "ألا إن ربي أمرني أن أعلمكم ما جهلتم، مما علمنى يومى هذا، كل مال نحلته عبدا حلال، وإنى خلقت عبادي كلهم حنفاء، وأنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم، وحرمت عليهم ما أحللت لهم، وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطاناً"(٢)، فالصلاح والنقاء أصل في الفطرة التي فطر الله الناس عليها وقد أكد النبي - ﷺ - هذا المعنى، فعن أبي هريرة - ﷺ -، أنه كان يقول، قال رسول الله- ﷺ -: "ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه، كما تتتج البهيمة بهيمة جمعاء، هل تحسون بها من جدعاء؟"، ثم يقول أبو هريرة – ﴿ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَاۚ لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ﴾ (<sup>(٣)(٤)</sup>، وهذا يدل دلالة قاطعة على أن الانحراف والفساد أمور طارئة عليها، وهذا يعود إلى التنشئة التي ينشأ فيها الإنسان، ولذلك فقد أو لاها الإسلام عناية خاصة وصانها من الانحراف، حيث اعترف بما فيها من قوى وغرائز، ولبي احتياجاتها، وتعامل معها، ولم يكبتها ولكنه نظمها ووجهها، ووضع لها الضوابط والحواجز، حتى لا تتحرف عن الطريق الصحيح، فمثلا غريزة الميل إلى حب بقاء النوع، لم يستقذرها الإسلام ولم يكبتها، ولكنه نظمها، فشرع الزواج من أجل إشباعها، وجعل في ممارسة هذا العمل مع الزوجة بالأساليب المشروعة عملا من أعمال الخير، الذي يترتب عليه الأجر الكبير، فقد روى سيدنا

<sup>(&#</sup>x27;) هو عياض بن حمار بن أبي حمار بن ناجية بن عقال بن محمد بن سفيان بن مجاشع التميمي، كذا نسبه خليفة بن خباط، وقال أبو عبيدة: هو عياض بن حمار بن عرمجة بن ناجية، وكان صديقاً لرسول الله - ﷺ -، أهدى إلى النبي - ﷺ - قبل أن يسلم، فلم يقبل منه، فسكن البصرة، روى عن النبي - ﷺ - وروى عنه مطرف بن عبد الله، وأخوه يزيد بن عبد الله، وغيرهم. "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر، ج٤، صـ٥٦٣، وينظر أيضاً "أسد الغابة في معرفة الصحابة"، ابن الأثير، مرجع سابق، ج٤، صـ٠٩٣.

<sup>(</sup>٢) مسلم، كتاب الجنة، باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار ٢٨٦٥ رقم ٢٨٦٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) سورة الروم من الآية "۳۰".

<sup>( ً)</sup> سبق تخریجه، صــ ۲ ٤.

أبي ذر - - أن النبي - - قال: "وفى بضع أحدكم صدقة، قالوا يا رسول الله، أيأتي أحدنا شهوته، يكون له فيها أجر "؟، قال: "أرأيتم لو وضعها في حرام، أكان عليها وزر ؟ فكلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر "(۱)، ثم نهى عن الزنا، وجعله كبيرة من الكبائر، لأنه انحراف عن المنهج المستقيم الصحيح، الذي وضعه الله - - وفيه مجاوزة للحدود والحواجز التي وضعها الإسلام، وغرض الإسلام من ذلك ليس الكبت والتعطيل ولكنه صيانة الأعراض.

وكذلك الحال بالنسبة لغريزة حب التملك والمال، فهو لم يكبح جماحها ويستقذرها، ولكنه اعترف بها، ووضع لها الحدود التي تصونها من الانحراف، وذلك من خلال التجارة والكسب الحلال، ثم نهى عن الربا وأكل أموال الناس بالباطل.

فالإسلام جاء معترفاً بالغرائز وضابطاً لها، وسهل الطرق السليمة التي تلبى رغبات الإنسان الفطرية، وحاجاته الجبلية، حتى لا تنحرف عن مسارها الصحيح، ومن أجل صيانة الفطرة أيضاً، نهى الإسلام عن الافراط والتفريط، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسَتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهً وَلا تَنْبِعُوا الشَّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ (٢)، والصراط المستقيم هو: الطريق الواضح الذي يقع بين طرفي الإفراط والتفريط، وكل انحراف عن الفطرة، فإنه يعود إلى أحد أمرين، إما انحراف بالإفراط والغلو ومجاوزة الحد، أو تفريط وتقصير، وكلاهما انحراف عن الصراط المستقيم والفطرة السليمة، "فكل من الإفراط والتفريط، ميل عن الجادة القويمة، فهو شر ومذموم "(٣).

إن طريقة النبي - الله عن الأعرب والتي المناف الأتباعه، هي: دفع الأعوجاج، وتقويم الانحراف، وليست سلخ الفطرة من مقتضياتها، فعن سيدنا أنس بن مالك - الله - قال: دخل النبي - الله - فإذا حبل ممدودٌ بين الساريتين، فقال: "ما هذا الحبل؟ قالوا: هذا حبل لزينب، فإذا فترت تعلقت به، فقال النبي - الله - الاحلوم ليصل أحدكم نشاطه، فإذا فتر فليقعد الأنها، في ذلك وقاية للطاقات الانسانية من الإسراف، وقد يدفع بصاحبه إلى ترك العمل والعبادة المبالغ في آدائها، فيصاب بالعطب والتلف، وهذا ما يريد الشيطان الوصول إليه، لأنه إذا وجد في

<sup>(&#</sup>x27;) رواه مسلم، كتاب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، ٢٩٧/٢، رقم ٢٠٠٦.

 <sup>(</sup>۲) سورة الأتعام من الآية "۱۵۳".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج٢، صـ٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) البخاري، كتاب التهجد، باب ما يكره من التشدد في العبادة، ٣/٢٥، رقم ١١٥٠، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، وقصرها، باب أمر من نعث في صلاته، أو استعجم عليه القرآن، ١/١،٥، رقم ٧٨٤.

المسلم رغبة وقوة على العبادة والطاعة، أوقعه في الإفراط والزيادة، فيضل عن الطريق المستقيم، ولكن تأتى التعاليم والتوجيهات الإسلامية لقطع الطريق على هذا الانحراف، "حيث إن الشريعة الإسلامية داعية أهلها إلى تقويم الفطرة، والحفاظ على أعمالها، وإحياء ما اندرس منها، وأن المقصد العام من التشريع، يتعين أن يكون مسايراً لها، سالماً من خرقها، أو اختلالها، وأن الوصف المترتب عليها وهو أكبر مقاصدها، هو السماحة، وهي سهولة المعاملة في اعتدال، وتظهر سهولتها المحمودة فيما يظن الناس التشديد فيه، ومن ثم كان من الفطرة النفور من الشدة والإعنات"(۱).

وهكذا فإن دعوة الإسلام تعمل على حفظ الفطرة الإنسانية، وصيانتها من شوائب التطرف والانحراف.

### الهدف الثالث: الاستقامة على أمر الله - ﷺ -

إن كثرة المغريات، وتوالى الفتن الواحدة تلو الأخرى، ربما أوقعت في نفس الإنسان شيئاً من الخلل والتقصير، والذى يكاد لا يخلو منها أحد، فمن لم تصبه لظي هذه الفتن، أصابه دخنها، ولكن الله - و الله الله عبادة هكذا دون توجيه، وإرشاد وتربية، فوجههم إلى ما يحفظهم من ذلك، فقال تعالى: ﴿ فَاسَنَعْمِومُ إِلِيّهِ وَاسْنَعْفِرُوهُ ﴾ (٢)، "والاستقامة حقيقتها: عدم الاعوجاج والميل، والسين والتاء فيها للمبالغة في التقوم، فحقيقة استقام: استقل غير مائل ولا منحن "(٢).

ولا يفهم من ذلك أن الاستقامة تعنى عدم الوقوع في الذنب والمعصية، فهذا تعارض مع الطبيعة البشرية، فعن أنس – رضي الله عنهما –: قال: قال رسول الله – ﷺ – "كل ابن آدم خطاء، وخير الخطائين التوابون"(٤).

والله - على أن الاستغفار، والرجوع إليه بعد الاستقامة، مما يدل على أن الاستقامة قد يصيب صاحبها خلل، وهذا شئ وارد ولكنه يجبر بالاستغفار، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَاسْتَقِيمُوۤا إِلَيۡهِ وَاسۡتَقِيمُوۤا إِلَيۡهِ وَاسۡتَقِيمُوۤا إِلَيۡهِ وَاسۡتَقِيمُوۡا اللهِ مَن تقصير في الاستقامة المأمور بها، فيجبر ذلك وَاسۡتَغْفِرُوهُ ﴾ "وهذه إشارة إلى أنه لابد من تقصير في الاستقامة المأمور بها، فيجبر ذلك

<sup>(&#</sup>x27;) مقاصد الشريعة الإسلامية، ابن عاشور، مرجع سابق، ج٢، صــ ٢٥٠.

 <sup>(</sup>۲) سورة فصلت من الآية "٦".

<sup>(&</sup>quot;) التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج٢٢، صـ٢٨٢.

<sup>( ُ )</sup> رواه الترمذي في سننه، كتاب أبواب صفة القيامة، باب الرقائق والورع عن رسول الله - ﷺ -، ٢٥٩/٤، رقم ٩٤٠، ووا ٢٤٩٩، وقال: "هذا حديث غريب".

<sup>(°)</sup> سورة فصلت من الآية "٦".

بالاستغفار المقتضى للتوبة، والرجوع إلى الاستقامة"(١)، وقد أخبر النبي - = أن الناس لن يطيقوا الاستقامة، حق الاستقامة، فعن ثوبان(٢) = = قال: قال رسول الله = = "استقيموا ولن تحصوا، واعلموا أن خير أعمالكم الصلاة، ولا يحافظ على الوضوء إلا مؤمن"(٦).

وهذا يدل على أن الاستقامة التي تهدف إليها التربية، أمر شاق وعسير، وليست بالأمر الهين، والطريق المذلل، لوجود من يحاول الانحراف عن الدرب القويم من شياطين الإنس والجن، والنفس الإمارة بالسوء، وأنها تحتاج إلى عناء، ومشقة، وجهد متواصل من أجل الوصول إليها، ثم الثبات عليها، ولذلك فقد جاء بعد الأمر بالاستقامة قوله تعالى: ﴿ وَاَصْبِرْ فَإِنَّ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ اللّهُ وَهذا يدل على أن الاستقامة تحتاج إلى جهد ومشقة وعناء.

فالاستقامة على أمر الله - تعالى - هدف أصيل، وغاية جليلة، تهدف إليها التربية الوقائية، وينبغي لكل مسلم أن يسعى إليها، تنفيذاً لأمر الله - على -، وأسوة برسول الله - والذى أحسَّ برهبتها وقوتها ووضعها أمام عينيه.

إن الاستقامة منهج تربوي وقائي، فهي مدعاة للاستقرار النفسي والاجتماعي، بدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْ كَنَ أَلَا تَخَافُواْ وَلَا تَحَنْوُا ﴾، وكثرة المعاصي والذنوب انحراف عن النهج الإلهي السوى، هذا الانحراف مدعاة للاضطراب النفسي والسلوكي والاجتماعي، لأن المنحرف سيظل في دوامة التعاسة والشقاء والضلال، إن لم

\_

<sup>(&#</sup>x27;) جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم، زين الدين عبدالرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن السلامى البغدادي الدمشقي بن الحنبلي، المتوفى سنة ٩٥هـ، تحقيق شعيب الارناؤوط، إبراهيم ناصر، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٧، ٢٢٢هـ، ٢٠٠١م، ج١، صـ١٥ وما بعدها.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) هو أبو عبد الله، وقيل: أبو عبد الرحمن، وأبو عبدالله أصح وهو ثوبان بن بجدد مولى رسول الله - ﷺ - من أهل السراة، وهي موضع بين مكة واليمن، وقيل: إنه من حميد، وقيل: إنه حكمي من حكم بن سعد العشيرة، أصابه سباء فاشتراه رسول الله فأعتقه، ولم يزل يكون معه في السفر والحضر، إلى أن توفى رسول الله - ﷺ - وكان ممن حفظ عن رسول الله، وأدى ما وعى، خرج إلى الشام فنزل الرملة ثم انتقل إلى حمص، وبنى بها داراً، وتوفى بها ستة أربع وخمسين. "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج١، صــ١٨، وينظر أيضاً "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر، مرجع سابق، ج١، صــ٧٥.

<sup>(</sup> $^{7}$ ) رواه ابن ماجه في سننه، كتاب الطهارة وسننها، باب المحافظة على الوضوء، 1/2/1، رقم 1/2/1، ورواه الحاكم في مستدرك، كتاب الطهارة، 1/2/1، رقم 1/2/1، وقال: "هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه". ( $^{4}$ ) سورة هود، الآية " $^{2}$  الآية " $^{2}$  المنابقة ا

<sup>(°)</sup> سورة فصلت من الآية "٣٠".

تتداركه رحمة الله – عِمَلُ – بالهداية والاستقامة، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ثُمَّ ٱجْنَبُكُهُ رَبُّهُ. فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾(١)، فالمعاصبي والذنوب تؤثر في القلوب، وتضل بصاحبها عن الطريق المستقيم، عن أبي هريرة -راً النبي - ﷺ - قال: "إن المؤمن إذا أذنب، كانت نكتةً سوداء في قلبه، فإن تاب ونزع الله عنه ال واستغفر صقل قلبه، فإن زاد زادت"(٢) فذلك الران الذي ذكره الله في كتابه، قَالَ تَعَـالَىٰ:﴿ كَلَّا بَلُ رَانَ عَلَى قُلُوبِهم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾(٢)، فالمعاصىي: وهي انحراف، سبب لهذا السواد الذي يغشى القلوب، حتى لا تعرف معروفاً، ولا تنكر منكراً، والقلب هو ملك الأعضاء، "فمتى استقام القلب على معرفة الله وعلى خشيته وإجلاله ومهابته ومحبته وإرادته ورجائه ودعائه والتوكل عليه، والإعراض عما سواه، استقامت الجوارح كلها على طاعته، فإن القلب هو ملك الأعضاء، وهي جنوده فإذا استقام الملك استقامت جنوده ورعاياه"<sup>(٤)</sup>، فعن أنس بن مالك – ﷺ -: قال: قال رسول الله - ﷺ -: "لا يستقيم إيمان عبد حتى يستقيم قلبه، و لا يستقيم قلبه حتى يستقيم لسانه، و لا يدخل الجنة رجل لا يأمن جاره بوائقه"<sup>(٥)</sup>، فاستقامة إيمان العبد من استقامة القلب واللسان. إن هذه الوصية الجامعة، توضح هدف المسلم الذى ينبغي أن يحيا ويعيش عليه فيموت عليه، وهو استقامة القلب والجوارح دون عوج أو انحراف، أو تخاذل أو تراجع قولاً وعملاً، ولذلك فقد عاب الله على قوم ادعوا الاستقامة على الإيمان، وأنهم بلغوا مقاماً عالياً، فقال تعالى: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا ۚ قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ (٦)، فالاستقامة على دين الله -تعالى -، تكون بالقول والعمل، دون مجاوزة حد الاعتدال، قَالَتَعَالَىٰ:﴿ فَٱسْتَقِمْ كُمَآ أُمِرْتَوَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوُّ إِنَّهُ. بِمَاتَعُ مَلُونَ بَصِيرُ ﴾ فمن ركائز الاستقامة، عدم الركون إلى الظالمين، لأن

<sup>(&#</sup>x27;) سورة طه من الآية "١٢٢".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) رواه ابن ماجه في السنن، كتاب الزهد، باب ذكر الذنوب، ۳۱۷/٥، رقم ٢٢٤، واللفظ له، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب الإيمان، ١/٥٤، رقم ٦، وقال: "هذا حديث صحيح لم يخرج في الصحيحين"، ورواه البيهقي في شعب الإيمان، باب في الطبع على القلب أو الرين، ١٧٣/٩، رقم ٨٠٨.

<sup>(&</sup>quot;) سورة المطففين الآية "١٤".

<sup>(</sup> أ) جامع العلوم والحكم، ابن رجب، مرجع سابق، ج١، صـ١٥.

<sup>(°)</sup> رواه البيهقي في شعب الإيمان، باب الدليل على أن التصديق بالقلب والإقرار باللسان أصله الإيمان، ٩٧/١، رقم ٨، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده ضعيف".

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات من الآية "١٤".

<sup>(&</sup>lt;sup>۷</sup>) سورة هود الآية "۱۱۲".

الركون ميل، والميل انحراف عن الاستقامة، والله - على - لا يرضى لعباده بأي ميل وانحراف عن طريقه المستقيم.

من خلال ما سبق يتبين أن الاستقامة على أمر الله – تعالى – ومنهجه، هدف أساسي من أهداف التربية الوقائية، ولذلك فقد أمر الله – على – بها سيدنا موسى وهارون – عليهما السلام –، فقال تعالى: ﴿ فَاَسْتَقِيمَا وَلَا نَتَبِعَانِ سَكِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١)، فمن لم يكن مستقيماً، فقد ضاع سعيه، وخاب جهده، وخسر الدنيا والآخرة، فعقاب الله – على – وسخطه الذي أصاب الأمم السابقة، كان سببه: عدم الاستقامة على دين الله – تعالى – ومنهجه.

#### الهدف الرابع: الوقاية من العلل قبل وقوعها

لقد خلق الله - تعالى - الإنسان في أحسن تقويم، وكرمه على سائر المخلوقات، فقال في كتابه: 
وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ٓ ءَادَم وَمُمَلْنَهُم فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَفْنَهُم مِّنَ ٱلطَّبِبَتِ وَفَضَلْنَهُم عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا مَقْضِيلًا هُلًا، ومن تكريم الله - عَلَى - للإنسان، أنه وضع قواعد وأصولاً، تضمن له الحياة الأمنة السوية والعافية، وتكفل له وللمجتمع السلامة من كل سوء، لأن العلل والأمراض، تتغص على الإنسان حياته، وتقض عليه مضجعه، وتهدد أمنه ومستقبله واستقراره، من أجل ذلك فقد اتخذ الإسلام الإجراءات والتدابير التي من شأنها الحيلولة دون وقوع الجريمة والذنب، وسد كل الأبواب والمنافذ التي تؤدى إلى اقتراف الجريمة، فالإسلام لا ينتظر وقوع الجريمة حتى المتعدى لها، فهناك فرق بين أن يترك الإنسان ليصاب بالعلل، ثم نسعى لمعالجته، وبين حمايته، وتوقيه من العلة أصلاً.

فالوقاية منذ البداية أمر ضروري وهام، يجب الانتباه إليه، وديننا الحنيف فيه كثير من الأحكام والتعليمات التي تحرص على اتقاء الشر قبل وقوعه، والابتعاد عن عوامل الخطر، منها قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ خُذُواْ حِذْرَكُم ۚ ﴿ (٢) وقال تعَالَى: ﴿ وَلا تُلْقُواْ بِاللَّهِ اللَّهُ والنبي - ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّه

<sup>(&#</sup>x27;) سورة يونس من الآية "٩٨".

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء الآية "٧٠".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النساء الآية "٧١".

<sup>(1)</sup> سورة البقرة الآية "١٩٥".

ثم تأتى بعد ذلك الأخلاق: التي حرص الإسلام على غرس مكارمها في نفوس البشر، وحث المجتمع على الوقوف أمام كل أشكال الجرائم والانحراف ومحاربتها، للحيلولة دون وقوعها وحدوثها.

<sup>(&#</sup>x27;) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب ما يقول إذا خرج من بيته، ٧/٥٢٤، رقم ٥٠٥٥، واللفظ له، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث حسن بشواهده"، وأخرجه ابن ماجه في سننه، كتاب الدعاء، باب ما يدعو الرجل إذا خرج من بيته، ٢٧٨/٢، رقم ٣٨٧٦، ورواه ابن حبان في صحيحه، كتاب الرقائق، باب ذكر الشئ الذي يهدي القائل به، ويوفى إذا قاله عند الخروج من منزله، ٣/٤٠١، رقم ٨٢٨.

<sup>(</sup>٢) القرآن العظيم هدايته واعجازه في أقوال المفسرين، محمد الصادق عرجون، ط٢، سنة ١٤١هـ، ١٩٨٩م، دار القلم، دمشق، صـ٧١.

<sup>(&</sup>quot;) أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، النحلاوي، مرجع سابق، صـ٧٨.

<sup>(1)</sup> سورة العنكبوت الآية "٥٥".

<sup>(°)</sup> سورة البقرة آية "١٨٣".

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية "١٩٧".

<sup>(&</sup>lt;sup>۷</sup>) تفسير القرآن الحكيم ، محمد رشيد على رضا محمد شمس الدين بن محمد بن بهاء الدين، المتوفى سنة ، ۱۹۶هـ ، ۱۹۶هـ ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، سنة ، ۱۹۹م، ج۲، صــ ۱۹۶.

والفرق كبير بين أن يترك الإنسان ليصاب بالمرض والعلل، ثم نسعى لمعالجته، وبين وقايته من العلل أصلاً، فالوقاية خير من العلاج، لأن العلاج إما أن يكون ميؤوساً منه، وإما أن تكون نسبة النجاح منه قليلة، وهكذا يقرر الإسلام مبدأ (الوقاية خير من العلاج) ليقطع الطريق على العلل والأمراض والآفات قبل وقوعها ، للابتعاد عن عوامل الخطر، فلا يكون هناك جريمة، ولا عقاب.

# الهدف الخامس: تزكية النفوس وتطهيرها

إن الانسان مزيج بين الغير والشر، والطيب والخبث، وأودع الله - تعالى - فيه من القوى، ما يجعله قادراً على التمييز بين الحق والباطل، والطيب والخبيث، فكرم الله - على البنان بالعقل، الذى يبعده عن الفجور المؤدى إلى النار، ويمهد له الطريق المؤدى إلى الجنة، وما من إنسان إلا ويميز في نفسه بين الخير والشر، إلا إذا فقد العقل، أو أصابه خلل وانحراف، قال تماني: ﴿ وَتَغَيْرُومَا سَوَنَهَا ﴿ فَا فَكُورُهَا وَتَقُونَهَا ﴾ (١) "قالله - تعالى - جعل كل إنسان متمكناً بقواه الفطرية من أعمال الفجور والشرور، ومن أعمال التقوى والخيرات، وهو الذى يذكى نفسه بهذه، أو يدنسها بتلك، فمن صحت عقيدته، وحسن علمه، صحت نفسه، وزكت، وكانت أهلاً للتنعيم في ذلك العالم العلوى "(١). وأما من ساء عمله، وفسدت عقيدته، فقد سعى في هلاك نفسه، وهذا هو ما وضحه النبي - الله في في مالك الأشعري (١) - اله الله النه النه النه النه النه الله في الله الله الله الله الله الله المؤلث نفسه، أو في فكاكها، فمن سعى في طاعة الله، فقد باع نفسه لله، وأعتها من عذابه، ومن سعى في معصية الله، فقد باع نفسه بالهوان، وأوبقها بالآثام الموجبة لغضب الله وعقابه "(٥).

والله - على المحيحة، ليربيها على التركية والتطهير، ويبعدها عن شؤم الانحراف الذي قد يصيبها، لأن النفس الإنسانية موضع لكثير من الصفات الذميمة التي حرص الإسلام على تهذيبها وتوجيهها، من هذه الصفات:

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشمس الآية "۷، ۸".

<sup>(</sup>۲) تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج٦، صـ٥٦.

<sup>(&</sup>quot;) "أبو مالك الأشعري ويقال: الأشجعي قيل: اسمه عمرو بن الحارث بن هانئ وقيل: كعب بن مالك وقيل: كعب بن عاصم، قدم في السفينة مع الأشعريين على النبي - الله على النبي معرفة الأصحاب، ابن عبد البر، ج٤، صـ٥٤٠.

<sup>(\*)</sup> أخرجه مسلم، كتاب الطهارة، باب فضل الوضوع، ٢٠٣/١، رقم ٢٢٣.

<sup>(°)</sup> جامع العلوم والحكم، ابن رجب الحنبلي، مرجع سابق، ج٢، صــ ٢٨.

التكبر، قال تعَالى: ﴿ لَقَدِ اَسْتَكْبَرُواْ فِي آنَفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُواً كَبِيراً ﴾ (١) فتأتى النوجيهات الربانية النطهير من الكبر، فتجعله محرماً، قال تَعَالى: ﴿ وَلَا تُصَعِّرْ خَذَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (٢)، والنفس عندما تنحرف، فإنها تميل بصاحبها عن طبيعة الفطرة التي فطر الله – تعالى – الناس عليها، فتأمر صاحبها بالسوء والإقدام على ارتكاب المحرمات والآثام، فتحتاج إلى ما يطهرها من هذه الآثام والشرور، حتى تستقيم، فالله – على – يقول على لسان سيدنا يوسف: ﴿ وَمَا أُبُرِئُ نَفْسِيَ ۚ إِنَّ النَفْسُ لَامَارَةُ إِلَا مَا رَحِمَ رَبِ ﴾ (١)، والنفس الأمارة بالسوء إذا تركت وشأنها، أوقعت صاحبها في المفاسد، ولذلك فهي تحتاج إلى تطهير وتزكية "فالعمل على تزكية النفس وتطهيرها مما يخالطها من ذنوب وآثام، هو أمر مطلوب دائماً من كل إنسان يطلب الفلاح والنجاح، كما يقول سبحانه: ﴿ قَدَأَفَلُحُ مَن تَزَكِي اللهُ وَدُكُرُ السَمَ رَبِّهِ وَفَكَلَ ﴾ (١) (١) (١) (١) (١) (١)

والتزكية هي إحدى المهمات التي جاء بها الرسل والأنبياء - عليهم السلام - ليربوا البشر على تربية النفس، فتطهر من الرذائل والأخلاق السيئة، وهي المقصد الثاني من مقاصد بعثه النبي - قال تَعَالَى: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيتِ نَرُسُولًا مِنْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ، وَيُزَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْجِكْمَة وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَلِ مُبِينٍ ﴾ (٦)، من أجل ذلك فقد جاء الإسلام بالأسس والمبادئ التي بني عليها تزكية النفس، تزكية النفس ومن أهمها العبودية لله تعالى، وهي الأساس الأول الذي تبني عليه تزكية النفس، وهي الطريق المؤدي إلى استقامة السلوك، فهي تغرس في نفس الإنسان الرقابة الداخلية على أعماله، وكل حركاته وسكناته، وذلك لاعتقاده بأن الله - تعالى - معه، ومطلع عليه، فحينئذ يكون الإنسان شديد الحذر والبعد عن المعاصي والشهوات فتزكو بها نفسه، لاعتقادها بأن الله - تعالى - أقرب إليها من حبل الوريد، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعَلَامُ مَنْ السيئات، فإذا يَجعل الإنسان دائماً في سيطرة على نفسه فيمنعها من السيئات، فإذا مِنْ جَبِلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ (٢)، وهذا يجعل الإنسان دائماً في سيطرة على نفسه فيمنعها من السيئات، فإذا

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الفرقان من الآية "٢١".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة لقمان الآية "۱۸".

 <sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) سورة يوسف من الآية "٥٣".

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) سورة الأعلى الآية "١٤، ١٥".

<sup>(°)</sup> التفسير القرآن للقرآن الخطيب، مرجع سابق، ج١١، صـ١٦٠.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الجمعة الآية "٢".

 $<sup>({}^{\</sup>lor})$  سورة ق الآية "١٦".

لاحت له معصية، تذكر رقابة الله – تعالى – عليه، فيتركها في الحال، ليصل إلى درجة الفلاح التي أخبرنا الله بها في القرآن الكريم، فقال تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زّكَنهَا الله وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنهَا ﴾ (١)، والمعنى "قد أفلح من زكى نفسه بطاعة الله، وخاب من دساها بالمعاصي، فالطاعة تزكى النفس وتطهرها، فترتفع، والمعاصي تُدّنس النفس، وتقمعها فتنخفض، وتصير كالذي يُدّس في التراب "(٢)، فالنفس تزكوا بالعبودية، والطاعة لله وحده.

ومن الأمور التي تزكي النفس: غض البصر، وحفظ الفرج، وهذاك في القرآن الكريم أمر عام رباني يشمل الرجال والنساء على حد سواء، لا فرق بينهما، وهو غض البصر عما حرم الله - تعالى - ثم ثنى ذلك بحفظ الفرج، فقال تعالى: ﴿ قُل لِلمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمُّ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمُّ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمُّ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ (آ)، فغض ذلك أَزَى هُمُ إِنَّ الله خَبِيرُ بِمَا يَصَمَعُونَ آنَ وَقُل لِلمُؤْمِنَاتِ يَغُضُضْ مَنْ أَبْصَرِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ (آ)، فغض البصر وحفظ الفرج، من وسائل تزكية النفوس، لأنه إما أن يرتكب الإنسان الحرام، ويهتك الأعراض، وإما أن يكدر نفسه ويؤلمها بالصبر على ما لا يطيق.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشمس الآيات "٩ - ١٠".

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم، ابن رجب الحنبلي، مرجع سابق، ج٢، صـ٨٢.

<sup>(&</sup>quot;) سورة النور الآيات "٣٠ - ٣١"

<sup>(</sup> أ) الشعراوي، مرجع سابق، ج١٦، صـ١٠٢٤.

<sup>(°)</sup> سورة النور من الآية "٣٠".

<sup>(</sup>١) سورة طه من الآية "١٣١".

وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰٓ أَهْلِهَا ذَلِكُمْ خَيُّرُ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُون ﴾ (١)، من أجل ذلك شرع الاستئذان قبل الدخول، حتى لا يقع البصر على عورة أهل البيت، وهو أسلوب وقائي، ليقطع الطريق على الفتنة قبل وقوعها، فإذا أَذِنَ صاحب البيت بالدخول، فلابد من الاستئناس والسلام، (حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها)، وفي ذلك مراعاة لظروف أهل البيت وعوراتهم.

وهناك علاقة حميمة بين غض البصر، وحفظ الفرج، لأن حفظ الفرج: لا يتم إلا بغض البصر، من أجل ذلك بدأ الله - على - به ثم ثنى بحفظ الفرج، أما من أعطى فرصة لنفسه، وأطلق العنان لبصره، فقد فتح باباً عظيماً لخطر كبير، وتحركت مكامن الشهوة في نفسه، فيخضع لشهواته ونزواته، فتزكية النفوس لابد لها من حماية ووقاية، فهناك الكثير من الأمراض والمعوقات التي تعترض طريقها، ومنها السيئات والمعاصي، والله - على - حصن النفوس وأعطاها المناعة اللازمة لتطهيرها، ووضح وسائل تزكيتها وأعان عليها بفضله ورحمته، قال تمائى: ﴿ وَلَوْلِا فَضَلُ اللّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحَمْتُهُ. مَازَكَى مِنكُم مِّن أَحَدٍ ﴾ (١).

إن عدم الإعجاب بالنفس وحب المدح من الأمور التي تزكي النفس وتطهرها، ولذلك فقد حذر الله - تعالى - من هذه الآفة، لأنها تجعل النفس تغتر، فتنحرف عن طريق الاستقامة، قَالَ تَعَالَى: ﴿فَلَا تُوْكُونُ أَنَفُسَكُمُ هُو أَعَلَمُ بِمَنِ آتَقَى ﴾ (٢)، فالنفس لو تغلغل فيها حب الدنيا، والركون إلى الشهوات، فإنها تعشق المدح والتزكية، من أجل ذلك ذم النبي - ﴿ مدح الإنسان صاحبه في وجهه حتى لا يغتر بنفسه، ويؤدي به العجب إلى الكبر، فعن أبي موسى الأشعري - ﴿ - قال: سمع رسول الله - ﴿ حَالَ اللهِ عَلَى رَجِلُ ويطريه في مدحه، فقال: "أهلكتم، أو قطعتم، ظهر الرجل" (٤).

وفى ذلك اشارة إلى هلاك الممدوح، لما قد يناله من الغرور، والعجب بنفسه، وغير ذلك من الأفات القلبية، فإذا انتفى ذلك فلا بأس لقول النبي - ﷺ - "إذا مدح المؤمن في وجهه ربا الإيمان في قلبه"(٥)، ففي هذا النوع من المدح فوائد كثيرة منها استنهاض الهمم والشهادة الصادقة

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النور الآية "٢٧".

 <sup>(</sup>۲) سورة النور الآية "۲۱".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النجم من الآية ٣٢.

<sup>(&#</sup>x27;) أخرجه البخاري، كتاب الأدب، باب ما يكره من الاطناب في المدح وليقل ما يعلم، ١٧٧/، رقم ٢٦٦٣، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الزهد والرقاق، باب النهى عن المدح إذا كان فيه افراط وخيف منه فتنة على الممدوح، ٢٢٩٧/٤، رقم ٢٠٠١، رقم ٢٠٠١.

<sup>(°)</sup> رواه الحاكم في المستدرك، ٣/٠٩٠، رقم ٦١٣٥، وفيه ابن لهيعة وهو ضعيف.

من المؤمنين فعن أبي ذر قال: قيل لرسول الله - = - أرأيت الرجل يعمل العمل من الخير ويحمده الناس عليه؟ قال: تلك عاجل بشرى المؤمن - وقد مدح النبي - = - في وجوههم أما النهى عن تزكية النفس في قوله تعالى: ﴿ فَلَا تُرَكُّوا أَنفُسَكُم الله المراد به الكف والبعد عن طلب التطهير والتزكية، لأن ذلك مطلوب في كل وقت، ولكن المراد بالتزكية: "هو النهى عن الاطمئنان إلى النفس، وعدها مزكاة مطهرة لا تحتاج إلى تزكية وتطهير، فإن النفس التي خالطت تراب الأرض، ولبست هذا الجسد الترابي، لن تكون أبداً على حال كاملة من النقاء والطهر بل هي دائماً في حاجة إلى زكاة وتطهير فلا تحسبوا أنفسكم مزكاة مطهرة، بل هي دائماً في حاجة إلى زكاة وتطهير، فالنهى عن تزكية النفس هنا، نهى عن إخلاء النفس من مشاعر الاتهام لها بالهوى، والنظر إليها نظرة لا ترفعها إلى درجة الكمال، وهذا من خداع النفس الذى يزين المرء بسوء عمله، ويريه من ذاته أنه أوفى على غاية الإحسان - النفس الذى يزين المرء بسوء عمله، ويريه من ذاته أنه أوفى على غاية الإحسان - النفس الذى يزين المرء بسوء عمله، ويريه من ذاته أنه أوفى على غاية الإحسان - المناس الذى يزين المرء بسوء عمله، ويريه من ذاته أنه أوفى على غاية الإحسان - المناس الذى يزين المرء بسوء عمله، ويريه من ذاته أنه أوفى على غاية الإحسان - المناس الذى يزين المرء بسوء عمله، ويريه من ذاته أنه أوفى على غاية الإحسان - المناس الذى يزين المرء بسوء عمله، ويريه من ذاته أنه أوفى على غاية الإحسان - المناس الذى يزين المرء بسوء عمله، ويريه من ذاته أبه أبه المناس الذى يزين المرء بسوء عمله المناس الذى ين المرء بسوء عمله المناس الذى ين المرء بسوء عمله المناس الذى ين المرء بسوء عمله المناس المنا

فإذا تتبع الإنسان هذه الأسس، التي وضعها الإسلام لتزكية النفس، أصبح مطمئن النفس طاهراً من الآثام والشرور، بعيداً عن الانحراف والتطرف، وهذا هو ما تهدف إليه التربية الوقائية، وتريد غرسه وتحقيقه في نفوس المسلمين.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب إذا أثنى على الصالح فهي بشرى ولا تضره، ٢٠٣٤/، رقم ٢٦٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم من الآية ٣٢.

<sup>(&</sup>quot;) التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج١١، ص ٤ وما بعدها

#### المبحث الخامس

#### دور التربية الوقائية في بناء الأفراد والمجتمعات

## أولاً: دور التربية الوقائية في بناء الأفراد

لقد جاء الإسلام بالمنهج الوقائي المتكامل والمتميز عن بقية المناهج الأخرى، والإنسان إذا اتبع هذا المنهج الوقائي الذى جاء به الإسلام، فقد سار على المنهج المستقيم، الذى لا عوج فيه ولا انحراف، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ هَنَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلا تَنْبِعُواْ السُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ فَذَلِكُمْ وَصَالَحُهُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾ (١)، وهذا من عناية الإسلام ببناء الأفراد وصلاحهم، لأن صلاحهم صلاح للمجتمع كله، ليصل بهم إلى النعيم الدائم، ويصونهم من عذاب الله – تعالى –، وأهم هذه الأسس التربوية الوقائية لبناء الأفراد هي: –

#### الأساس الأول: بناء الأفراد وقائياً قبل الولادة

إن تربية الأولاد تبدأ منذ وقت مبكر جداً، عما يتخيله البعض الذين يجعلون التربية الوقائية مصاحبة للإنسان، أو الطفل منذ الميلاد والنشأة، ولكن في الحقيقة هذا تضييق لدور التربية الوقائية الواسع في بناء الأفراد، لأن الإسلام أرشدنا إلى أن التربية الوقائية تكون قبل ذلك، منذ لحظة اختيار الأم، وهذه هي البداية الحقيقية للتربية الوقائية.

### أولاً: حسن الاختيار:-

لقد وضع التشريع الإسلامي أمام الرجل والمرأة قواعد تنظيمية لاختيار الزوجين، إذا سلكها الإنسان، كان هذا الزواج ميسراً، وكانت الحصيلة من هذا الزواج وهي الذرية، لبنة صالحة يصلح بها المجتمع الاسلامي، لأن الاختيار السليم، يضمن الاستقرار، والهدوء لذلك أرشد النبي – ﷺ – الرجال الذين يقدمون على الزواج، بأن يظفروا بذات الدين، فعن أبي هريرة – ﷺ عن النبي – ﷺ – قال: "تتكح المرأة لأربع، لمالها، ولحسبها، وجمالها، ودينها. فاظفر بذات الدين، تربت يداك"(٢)، و "الصحيح في معنى هذا الحديث أن النبي – ﷺ – أخبر بما يفعله الناس في العادة، فإنهم يقصدون هذه الخصال الأربع، وآخرها عندهم ذات الدين، فاظفر أنت أيها المسترشد بذات الدين، لا أنه أمر بذلك"(٢)، وهذا لا يعنى إهدار قيمة الصفات الأخرى، وذم من

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأنعام، الآية "٣٥١".

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الزواج، باب الأكفاء في الدين، ٧/٧، رقم ٥٠٩٠، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الرضاع، باب استحباب نكاح ذات الدين، ١٠٨٦/٢، رقم ١٤٦٦.

<sup>(&</sup>quot;) شرح النووي على مسلم، مرجع سابق، ج١٠، صــ٥.

يفعلها، ولكنها رعاية الأهم عند توزيع الصفات، إذا لم يقدر على الجمع بينها، فإذا اجتمعت كلها مع صفات الدين، فإن الإسلام يباركها، أما إذا لم تكن مصحوبة بالدين والخلق، فلا قيمة لها، فعن عبد الله بن عمرو – رضي الله عنهما – قال: قال رسول الله –  $\frac{1}{20}$  –: "لا تتكحوا النساء لحسنهن، فعسى حسنهن أن يرديهن، ولا تتكحوا النساء لأموالهن، فعسى أموالهن أن تطغيهن وأنكحوهن على الدين، فلأمة سوداء خرماء (۱)، ذات دين أفضل (۱).

إن لحسن اختيار الزوجة، أثراً بالغ الأهمية في بناء الأفراد، ولذلك فقد أمر الإسلام بحسن اختيارها، لدورها العظيم في بناء أفراد الأسرة، لتكون قوية متماسكة، والنبي - ﴿ - يأمرنا بأن ندقق النظر في الاختيار، فعن أبي هريرة - ﴿ - قال: قال رسول الله - ﴾ -: "المرء على دين خليله، فلينظر أحدكم من يخالل "(٢)، وإذا كان هذا في حق اختيار الصاحب والصديق، فمن باب أولى الزوجة، لأنها تلازمه أكثر من الصاحب، وتعينه على طاعة الله - ﴾ - وتصونه وتحفظه من الانحراف والذلل، إذا كانت صالحة، فعن أنس بن مالك - ﴿ - أن رسول الله - ﴿ - من رزقه الله أمرأة صالحة، فقد أعانه على شطر دينه، فليتق الله في الشطر الثاني "(٤). إن الأم هي المصنع، الذي سيصنع فيه الأبناء، وهي المدرسة التي سيتخرجون منها، فإن كانت صالحة: أرضعتهم الصلاح والتقوى، لأن المنبت الحسن يخرج نباته حسناً بإذن ربه - ﴿ - أما المنبت السوء لا يخرج إلا سوء، ومن هنا يتبين أن دور الأم في التربية للأبناء، سابق لدور الأب لكثرة ملازمتها للطفل منذ التكوين والنشأة في بطنها جنيناً، حتى يصل إلى الكبر، فهذا الاختيار سيكون له أثر عظيم في بناء الأفراد، فعن عائشة - رضي الله عنها - قالت: قال الاختيار سيكون له أثر عظيم في بناء الأفراد، فعن عائشة - رضي الله عنها - قالت: قال

\_\_\_\_\_

<sup>(&#</sup>x27;) أصل الخرم: قطع بعض وترة الأنف، يقال إذا قطع ذلك من الرجل أخرم، والمرآة خرماء ثم يستعمل ذلك فى كل منتقص منه، شرح صحيح البخاري لابن بطال تحقيق أبو تميم ياسر إبراهيم، مكتبة الرشد، السعودية، الرياض، ط٢، ٢٣هـ.، ٢٠٠٣م، ج٢، صـ٧٣٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في سننه، كتاب النكاح، باب تزويج ذات الدين، ٣/٣، رقم ١٨٥٩، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده ضعيف لضعف الإفريقي"، ورواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب النكاح، باب استحباب التزويج بذات الدين، ٢٨/٧، رقم ١٣٤٦، واللفظ له.

<sup>(&</sup>quot;) رواه أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب من يؤمر أن يجالس، ٢٥٩/٤، رقم ٤٨٣٣، ورواه الترمذي في سننه، كتاب الزهد، باب بدون ترجمة، ٤/٩٨٥، رقم ٢٣٧٨، وقال: "حديث حسن غريب"، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب البر والصلة، باب وأما حديث عبد الله بن عمرو، ١٨٨/٤، رقم ٢٣١٩، واللفظ له.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) رواه الحاكم في مستدرك، كتاب النكاح، ١٧٥/٢، رقم ٢٦٨١، وقال: "هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه"، ورواه البيهقي في شعب الإيمان، باب الترغيب في النكاح لما فيه من العون على حفظ الفرج، ١١/٧، رقم ١٠١٥.

رسول الله - التخيروا لنطفكم، فأنكحوا الأكفاء، وأنكحوا الإيهم"(۱)، وذلك لأن "الولد ينزع إلى أصل أمه وطباعها"(۱)، وإذا كانت الشريعة قد حثت على طلب الزوجة الصالحة، لبناء أفراد الأسرة بناءً سليماً، فإنها حثت كذلك الآباء، أو من يقوم مقامهم، على تزويج بناتهم من الرجال الصالحين، فعن أبي هريرة - الله - الله الله الله - الإلى الله الله الله المعالمين، فعن أبي هريرة - الله الأرض، وفساد عريض"(۱). فقد أوضح النبي - الله ما سيحدث من الأخطار والمفاسد الجسيمة، التي تنتظر الأفراد والمجتمع، إذا لم يحسنوا الاختيار لبناتهم، "ومن هنا يجب على الولي أن يراعى خصال الزوج، ولينظر كريمته، فلا يزوجها من ساء خُلُقه أو خلقه، أو ضعف دينه، أو قصر عن القيام بحقها، أو كان لا يكافئها في ينوجها، والاحتياط في حقها أهم، لأنها رقيقة بالنكاح، لا مخلص لها، والزوج قادر على الطلاق بكل حال، ومهما زوج ابنته ظالماً، أو فاسقاً، أو مبتدعاً، أو شارب خمر، فقد جنى على دينه وتعرض لسخط الله، لما قطع من حق الرحم، وسوء الاختيار "(۱).

وإذا كانت المرأة الصالحة خير متاع الدنيا، فيما يتعلق بالزوج، فعن عبد الله بن عمرو - رضي الله عنهما، أن رسول الله - رضي الله عنهما، أن رسول الله عنهما، أن رسول الله عنهما، الله عنهما، الله عنهما، الله عن ذلك بالنسبة للزوجة أيضاً.

إن حسن الاختيار، يساعد على استقرار الحياة الزوجية، ووقايتها من الاضطراب والانحلال، فهو حصن وسياج منيع، يمنع من الإيقاع في مهاوى الهلاك والمعاصي، لأن معظم مشكلات الزواج تتتج عن التسرع في الاختيار غالباً، دون معرفة أو بحث دقيق، ولذلك فقد "جاء رجل إلى عمر بن الخطاب - الشكو عقوق ابنه فأحضر عمر الولد وأنّبه على عقوقه لأبيه، ونسيانه لحقوقه عليه فقال الولد: يا أمير المؤمنين أليس للولد حقوق على أبيه؟ قال عمر: بلى، قال: فما هي يا أمير

<sup>(&#</sup>x27;) رواه ابن ماجه في سننه، كتاب النكاح، باب الاكفاء، ٢/٣، ١٤٢، رقم ١٩٦٨، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث حسن بطرقه وشواهده"، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب النكاح، ١٧٦/٢، رقم ٢٦٨٧، وقال: "هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه"، ورواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب النكاح، باب اعتبار الكفاءة، ٢١٤/٧، رقم ١٣٧٥٨.

<sup>(</sup>۱) فيض القدير، شرح الجامع الصغير، المناوي، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ط١، سنة ١٣٥٦هـ، ج٣، صـ٧٣٧.

<sup>(&</sup>quot;) رواه الترمذي في سننه، كتاب النكاح، باب إذا جاءكم من ترضون دينه وخلقه فزوجوه، ٣٨٦/٣، رقم ١٠٤٨، ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب النكاح، باب الاكفاء، ١٤١/٣، رقم ١٩٦٧، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حسن لغيره"، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب النكاح، ١٧٩/٢، رقم ٥٩٦٩، وقال: "هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه".

<sup>(1)</sup> إحياء علوم الدين، أبو حامد الغزالي، دار المعرفة، بيروت، د، ت، ج٢، صــ ١٤.

<sup>(°)</sup> رواه مسلم، كتاب الرضاع، باب خير متاع الدنيا المرأة الصالحة، ٢٠/٠٠، رقم ١٤٦٧.

المؤمنين؟ قال عمر: أن ينتقي أمه، ويحسن اسمه، ويعلمه الكتاب (القرآن) قال الولد يا أمير المؤمنين إن أبي لم يفعل شيئاً من ذلك، أما أمي فإنها زنجية كانت لمجوسي، وقد سماني جعلاً (أي خنفساء)، ولم يعلمني من الكتاب حرفاً واحداً فالتفت عمر إلى الرجل وقال له جئت إلي تشكو عقوق ابنك قد عققته قبل أن يعقك، وأسأت إليه قبل أن يسئ إليك"(۱) ولذلك يمكن القول بأن حسن الاختيار إجراء تربوي وقائي، يبدأ من وقت مبكر، ليعمل دوره في بناء الأفراد.

#### ثانيا: الدعاء بتحصين الولد من الشيطان عند طلب المعاشرة

إذا ما وفق كل واحد من الزوجين في حسن اختيار صاحبه كما أمرهما الإسلام، يأتي توجيه اسلامي آخر لبناء الأفراد، ووقايتهم من مكايد الشيطان، وذلك عند وضع النطفة في الرحم، ويكون بذكر الأدعية التي تحصن المولود، وهو نطفه من الشيطان الرجيم، فعن ابن عباس ويكون الله عنهما -: قال رسول الله - # -: "لو أن أحدهم إذا أراد أن يأتي أهله، قال: باسم الله، "اللهم جنبنا الشيطان، وجنب الشيطان ما رزقتنا، فإنه إن يقدر بينهما ولد في ذلك، لم يضر الله الله، "أي: لم يضر الولد المذكور، بحيث يتمكن من اضراره في دينه، أو بدنه، وليس المراد، رفع الوسوسة من أصلها"(")، أو العصمة من المعصية، لأن الشيطان يجرى من ابن آدم مجرى الدم في العروق، ولكنه يسلم منه في الجملة، ومن مكايده بحيث لا يصير واحداً من أوليائه، لأنه صار في عصمة الله - # - وحفظه منه، وهذا جانب من جوانب التربية الوقائية المبكرة للطفل قبل ولادته، فما أعظم اهتمام الإسلام ببناء الأفراد، حتى في أشد اللحظات عند المبكرة للطفل قبل ولادته، فما أعظم اهتمام الإسلام ببناء الأفراد، حتى في أشد اللحظات عند المبكرة النائب التسمية والدعاء وقوران الشهوة، فقد يرزق من هذا الابن مستوراً في رحم الغيب، عليه، أن يحميه من الشيطان، ويقيه من كيده، حتى وإن كان هذا الابن مستوراً في رحم الغيب، فإذا ترك الأب التسمية والدعاء وقت الجماع، فات الولد خيراً كثيراً بسبب إهمال الأب: "وقد يؤوت الولد خير بسبب تفريط الأبوين، وإن لم يكن من كسبه، كما أنه عند الجماع إذا سمى أبوه يفوت الولد خير بسبب تفريط الأبوين، وإن لم يكن من كسبه، كما أنه عند الجماع إذا سمى أبوه

<sup>(&#</sup>x27;) من قضايا التربية الدينية في المجتمع الإسلامي، كمال الدين عبد الغني المرسي، دار المعرفة الجامعية، ط١، ١٠٤هـ.، ١٠٨م، صــ١٠٤.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الوضوع، باب التسمية عند كل حال وعند الوقاع، ٤٠/١، رقم ١٤١، ورواه مسلم، كتاب النكاح، باب ما يستحب أن يقوله عند الجماع، ١٠٥٨، رقم ١٤٣٤، واللفظ له.

<sup>(&</sup>quot;) فتح الباري، شرح صحيح البخاري، أحمد بن على بن حجر أبو الفضل العسقلاني، دار المعرفة، بيروت، بدون ط، ت، ١٣٧٩هـ، ج١١، صــ١٩١.

لم يضر الشيطان ولده، وإذا ترك التسمية لم يحصل للولد هذا الحفظ"(١)، ويكون الشيطان مشاركاً له فيه، كما قال ربنا - على -: ﴿ وَشَارِكُهُمُ فِي ٱلْأُمُولِ وَٱلْأُولَادِ ﴾(٢)، "بأن تحتهم على أن ينشؤهم تنشئة تخالف تعاليم دينهم الحنيف، وبأن تيسر لهم الوقوع في الزنا الذي يترتب عليه ضياع الأنساب، وبأن تظاهرهم على أن يسموا أو لادهم بأسماء يبغضها الله - على - إلى غير ذلك من وساوسك التي تغرى الآباء، بأن يربوا أبناءهم تربية، يألفون معها الشرور والآثام والفسوق والعصيان"(٣)، وبذلك تنحرف التربية الصالحة إلى تربية ضارة.

فالحاصل أن التسمية والدعاء، لهما من البركة والخير، ما تعصم الأولاد من مكائد الشيطان، وهذا يسهم بدوره في بناء الأفراد الصالحين.

## الأساس الثاني: بناء الأفراد وقائياً بعد الولادة

كما وضع الإسلام أسساً لبناء الأفراد، ووقايتهم قبل الولادة، وضع كذلك أسساً متينة بعد ولادتهم، حتى لا يكون هذا البناء ضعيفاً، ومن هذه الأسس التربوية لبناء الأفراد بعد ولادتهم: – أولاً: التأذين في أذن المولود

لقد وجه الإسلام الآباء إلى استقبال الأبناء بتكبير الله - على - وتوحيده، حيث وجههم إلى إلقاء الآذان في أذن المولود، ليكون أول ما يقرع سمع المولود هذه الكلمات العذبة الصافية، المتضمنة للتوحيد والشهادة، والدعوة إلى الصلاة والفلاح الحقيقي، فعن أبى رافع - قال: رأيت رسول الله - أذن في أذن الحسن بن على حين ولدته فاطمة بالصلاة - وذلك لأن "الآذان

<sup>(&#</sup>x27;) زاد المعاد في هدى خير العباد، محمد بن أبى بكر بن أيوب بن سعد بن شمس الدين بن قيم، بن القيم الجوزية، المتوفى سنة ٥٠٠، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢٠، ٥١٤١هـ، ١٩٩٤م، ج٢، صـ٧٦٧.

 <sup>(</sup>۲) سورة الإسراء من الآية "۲٤".

<sup>(&</sup>quot;) التفسير الوسيط للقرآن الكريم، د. محمد سيد طنطاوي، الإمام الأكبر شيخ الأزهر السابق، مرجع سابق، ج٨، صـ ٣٩٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) هو إبراهيم أبو رافع مولى رسول الله - ﷺ - ، وقيل هرمز ، وقيل أسلم ، وقيل ثابت ، وكان قبطياً وكان للعباس - ﷺ - فوهبه للنبي - ﷺ - وكان إسلامه في مكة ، وشهد أحداً والخندق ، لما بشر النبي بإسلام العباس أعتقه وزوجه مولاته سلمى ، وشهد فتح مصر توفى سنة أربعين. "أسد الغابة" ، ابن الأثير ، مرجع سابق ، ج ١ ، صـ ١٥٦ ، وينظر "الإصابة في معرفة الصحابة" ، ابن حجر ، مرجع سابق ، ج ٧ ، صـ ١١٣ .

<sup>(°)</sup> رواه أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب في الصبي يولد فيؤذن في أذنه، ٢٣١/٧، رقم ٥١٠٥، قال الشيخ الأرنؤوط: "هذا حديث حسن"، والترمذي في سننه، كتاب الأضاحي، باب الأذان في أذن المولود، ٤٧/٤، رقم ١٥١٤، وقال: "هذا حديث حسن صحيح"، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل أبي عبد الله الحسين بن علي، ١٩٧/٣، رقم ٢٨٢٧، وقال: "صحيح الاسناد ولم يخرجاه".

في أذن المولود له تأثير عجيب، وأمان من الجن والشيطان، كما للدعاء عند الوقاع، له تأثير بليغ، وحرز من الشيطان"<sup>(١)</sup>، فالأذان حرز وحفظ للولد من الشيطان، ووقايته من شر وسوسته، وتضليله وهذا من أشد ما يزلزل كيان الشيطان، ويفقده صوابه، حتى يفعل حركات السفهاء، فعن أبي هريرة - ره ان رسول الله - ره الله - الله الله الله عنه أدبر الشيطان وله ضراط، حتى لا يسمع التأذين، فإذا قضى النداء أقبل حتى إذا ثوب بالصلاة أدبر "(٢)، إن الطفل حينما يولد، يكون صفحة بيضاء، فجاء الإسلام بتعاليم راسخة من أجل بنائه، وذلك بسماع ذكر الله - عَلَى - أو لا وقبل كل شئ، حتى يطرد منه الشيطان الذي يتربص به منذ الولادة الإفساده، وعلى المربى أن يتولى رعاية هذه النبتة الغضة، وهذا البناء، لئلا تفسد فطرته بالمؤثرات الخارجية الخبيثة، إذا "سر التأذين – والله أعلم – أن يكون أول ما يقرع سمع الإنسان، كلماته المتضمنة لكبرياء الرب وعظمته، والشهادة التي أول ما يدخل بها في الإسلام، فكان ذلك كالتلقين له شعار الإسلام عند دخوله إلى الدنيا، كما يلقن كلمة التوحيد عند خروجه منها، وغير مستنكر وصول أثر التأذين إلى قلبه، وتأثيره به وإن لم يشعر، مع ما في ذلك من فائدة أخرى، وهي هروب الشيطان من كلمات الآذان، وهو كان يرصده حتى يولد فيقارنه للمحنة التي قدرها الله - على - وشاءها، فيسمع شيطانه ما يضعفه ويغيظه أول أوقات تعلقه به، وفيه معنى آخر، وهو أن تكون دعوته إلى الله وإلى دينه الإسلام، وإلى عبادته سابقة على دعوة الشيطان كما كانت فطرة الله التي فطر عليها سابقة على تغيير الشيطان لهما، ونقله عنها ولغير ذلك من الحكم"(٣).

فإلقاء الآذان في أذن المولود، له دور عظيم في بناء الأفراد، ووقايتهم من الشيطان الذى يفر عند سماع كلمات هذا الآذان، ولتربيتهم منذ البداية على العقيدة الصحيحة، لأن فيها وبها الفلاح الحقيقي الذى ينشده أي فرد.

(') عون المعبود، شرح بن أبى داود، محمد أشرف بن أمير بن على بن حيدر أبو عبدالرحمن شرف الحق الصديقي العظيم آبادى، سنة ١٣٢٩هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ه١٤١، ج١، صـ٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) أخرجه البخاري، كتاب الآذان، باب فضل التأذين، ۲۸/۲، رقم ۲۰۸، واللفظ له، ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الصلاة، باب فضل الأذان، ۲۹۱/۱، رقم ۳۸۹.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) تحفة المودود بأحكام المولود، محمد بن أبى بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين، ابن قيم الجوزية، المتوفى سنة العرام، تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط، مكتبة دار البيان، دمشق، ط١، ١٣٩١هـ، ١٩٧١م، صــ٣١.

## ثانياً: الحث على اختيار أحسن الأسماء وتجنب قبيحها

من مظاهر اهتمام الإسلام ببناء الأفراد: أن حث على اختيار الأسماء الحسنة للأو لاد، لأن الاسم هو الرمز اللفظى الذي يدل عليه، وقد يعطى الاسم نوعاً من التأثير، والانطباع الحسن أو السئ عن الشخص المتسمى به، من أجل ذلك جاءت الشريعة الإسلامية، ووضعت الأحكام والتشريعات التي تضبطها، وتضمن نفعها، وتحد من خطورتها، بل وغيرت القبيح منها، لأنها تبقى ملازمة لأصحابها خلال فترة حياتهم كلها، بل تبقى بعد مماتهم، حيث ينادون بها على رؤوس الخلائق والأشهاد يوم القيامة، فلابد أن يكون هذا الاسم حاملاً لمعنى محمود، أو صفة حسنة، تبعث الراحة في النفس، والطمأنينة في القلب، لذا فهو لا يرضي لأبنائه أن تطلق عليهم الأسماء السيئة، أو القبيحة، وقد اصطفى الله - عَلَى - أبلغ الأسماء وأحسنها للأنبياء والرسل -عليهم السلام -، فقال تعالى: ﴿ يَكْزَكَرِيَّا إِنَّا نُبُشِّرُكَ بِغُكَمٍ ٱسْمُهُ، يَعْيَىٰ لَمْ نَجْعَل لَّهُ, مِن قَبْلُ سَمِيًّا ﴾ (١)، وسمى من اعتنق دينه الحق: بالمسلمين، فقال تعالى: ﴿ هُوَ سَمَّكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ (٢)، لأن للأسماء الحسنة أثر كبير في نفوس أصحابها، فهي تشرح صدورهم وتحفزهم للاتصاف ببعض دلالتها، ولذا كانت الأسماء المعبدة لله - على - أحب الأسماء إلى الله - على -، فعن ابن عمر -ﷺ – قال: قال رسول الله – ﷺ –: "إن أحب أسمائكم إلى الله: عبدالله، وعبدالرحمن"(٣)، "وإنما صار هذان الاسمان أحب إليه تعالى، لأن أحدهما إضافة إلى أغلى أسماء الله الذي خص التوحيد به في كلمة الشهادة، والآخر إضافة إلى اسم الرحمن، الدال على كمال رحمته العامة بكل خليقته "(٤)، فهذا الحديث وغيره، أصل في طلب الاسم الحسن للمولود، لأن الاسم عنوان للمسمى، ودليل عليه، وهو يثبت في نفس المولود معانى العزة والكرامة، والطهر والصلاح، "فهذه الأسماء وأمثالها، تضمنت وصفا واجبا لله – على – وهو العبودية، وتضمنت وصفا للإنسان وهو العبودية لله - عِلل - والخضوع له والذل، فيشعر الشخص بتميزه، ويزداد ثقة بنفسه، لأن الإنسان متعلق بمعبوده والهه، من أجل ذلك نهى النبي - ﷺ - عن التسمى بأسماء

<sup>(&#</sup>x27;) سورة مريم الآية "V".

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) سورة الحج من الآية "٧٨".

<sup>(&</sup>quot;) رواه مسلم، كتاب الآداب، باب النهى عن التكني بأبي القاسم وبيان ما يستحب من الأسماء، ١٦٨٢/٢، رقم ٣١٣٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) شرح مصابيح السنة للإمام البغوي، محمد بن عز الدين عبد اللطيف بن عبدالعزيز بن أمين الدين بن غرشنا الرومي الكرواني الحنفي المشهور بابن الملك، المتوفى سنة ٥٠٨هـ، تحقيق لجنة مخصصة من المحققين إشراف نور الدين طالب، طبعة إدارة الثقافة الإسلامية، ط ١، ٣٣٣ هـ، ٢٠١٢م، ج٥، صـ٧٠٠.

الله - - أو صفاته، فعن أبي هريرة - - قال: قال رسول الله - - "أخنع الأسماء عند الله: رجل تسمى بملك الأملاك (1)، لأن الملك الحق لله وحده.

إن للأسماء تأثير في المسميات، لأنها قوالب للمعاني، و "لما كانت الأسماء قوالب للمعاني، ودالة عليها، اقتضت الحكمة، أن يكون بينها وبينها ارتباط وتناسب، وألا يكون المعنى معها بمنزلة الأجنبي المحض، الذي لا تعلق له بها، فإن حكمة الحكيم تأبي ذلك، والواقع يشهد بخلافه، بل للأسماء تأثير في المسميات، وللمسميات تأثرٌ عن أسمائها في الحسن والقبح، والخفة والثقل، والطاقة والكثافة"(٢)، من أجل ذلك نهانا النبي - ﷺ - عن التسمى بالأسماء التي تتصف بالانحلال، أو تدل على العصيان والظلم، وما شابهها، حتى يصان الأفراد من التسمى بها، أو أن تكون أعلاماً عليهم، وقاية لهم حتى لا تسرى إليهم بعض أوصافها، لأن للمرء نصيب من اسمه كما يقال: فقد روى سعيد بن المسيب - ، عن أبيه، أن أباه، جاء إلى النبي - ، ا فقال: ما "اسمك"؟ قال: حَزْن: قال أنت سهل: قال: لا أغير اسما سمانيه أبي، قال ابن المسيب: فما زالت الحزونة فينا بعد"(٣)، وقد غير النبي - ﷺ - "اسم عاصية(٤)، فعن ابن عمر - رضى الله عنهما – أن رسول الله – ﷺ – غير اسم عاصية، وقال: أنت جميلة" (٥)، لأن الأسماء التي لم يراع في اختيارها الضوابط الشرعية، تؤثر سلباً على نفسية المسمى، حين يشعر بالخجل من اسمه ويتوارى ويتحاشى ذكره، مما يسبب له الانطواء وغير ذلك من الأمراض النفسية، نتيجة لسخرية الآخرين، وقد يمتد أثرها السئ إلى أجيال متعددة، ولقد "اقتضت حكمة الشارع الرؤوف بأمته الرحيم بهم، أن يمنعهم من أسباب توجب لهم سماع المكروه أو وقوعه، وأن يعدل عنها إلى أسماء تُحَصِّلُ المقصود من غير مفسدة"<sup>(٦)</sup>، أما الأسماء التي روعي فيها الضوابط الشرعية،

<sup>(&#</sup>x27;) البخاري كتاب الأدب، باب أبغض الأسماء إلى الله، ٥/٨، رقم ٢٠٢٦، واللفظ له، ورواه مسلم،، كتاب الآداب، باب تحريم التسمي بملك الأملاك، ١٦٨٨/٣، رقم ٢١٤٣.

<sup>(</sup>١) زاد المعاد في هدى خير العباد، ابن قيم الجوزية، مرجع سابق، ج٢، صـ٧٠٣.

<sup>(&</sup>quot;) رواه البخاري، كتاب الأدب، باب اسم الحزن، ٤٣/٨، رقم ٦١٩٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) هي جميلة بنت ثابت بن أبى الأفلح الأتصارية، أخت عاصم بن ثابت، امرأة عمر بن الخطاب، تكنى باسم ابنها وكان اسمها عاصية، فسماها رسول الله - ﷺ - جميلة، تزوجها عمر في سنة سبع من الهجرة، فولدت له عاصم ثم طلقها عمر، فتزوجها يزيد بن جارية فولدت له عبدالرحمن، "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٤، صــ٥٣.

<sup>(°)</sup> رواه مسلم، كتاب الآداب، استحباب تغيير الاسم القبيح إلى حسن، ١٦٨٦/٣، رقم ٢١٣٩.

<sup>(&#</sup>x27;) زاد المعاد في هدى خير العباد، ابن قيم الجوزية، مرجع سابق، ج٢، صـ٧٠٣.

وتوحى بمبادئ الإسلام وقيمه العظيمة، والتي يجب أن يظهر أثرها في كل مناحي الحياة، حتى تأخذ الأمة الإسلامية طابعها الخاص والمميز من أسمائها، لتحمل معنى العبودية والرحمة، أو تتشرف بالانتساب إلى رسل الله – عليهم السلام – للاقتداء بهم وبما قدموه من خير لأمتهم، فتستمر سلسلة الإصلاح في الأمة، فلا يستحوذ عليهم الأعداء.

من أجل ذلك نهى النبي - ﷺ - عن التسمية بالأسماء التي توجب سماع المكروه، فعن سمرة بن جندب (١) - ﷺ - قال: قال رسول الله - ﷺ -: "لا تسم غلامك رباحاً، ولا يساراً، ولا أفلح، ولا نافعاً، فإنك تقول أثم هو؟ فيقول: لا "(١)، لأنه قد يسمى يساراً، أو نجيباً، أو أفلح، وهو ليس كذلك فيكون ذماً. ثالثاً: العقبقة

## (أ) العقيقة في اللغة:-

"العقيقة والعقة بالكسر: الشعر الذي يولد عليه كل مولود من الناس والبهاء، ومنه سميت الشاة التي تذبح عن المولود يوم اسبوعه: عقيقة"( $^{(1)}$ )، "وعق عن ابنه، يَعِق: حلق عقيقته، أو ذبح عنه شاه"( $^{(2)}$ )، "ويقال: أعقّت النعجة: إذا كثر صوفها، والاسم العقيقة، وعققت الشاة: جزرت عقيقتها، وكذلك الإبل، والعق: الجز الأول"( $^{(0)}$ )، فالعقيقة معناها في اللغة يدور حول الشعر المحلوق، أو الشاة المذبوحة عن المولود.

## (ب) العقيقة في الاصطلاح:-

العقيقة هي: "ذبح شاة عن المولود، سابع والادته" (٦)، فالعقيقة هي: ما يذبح عن المولود في اليوم السابع من الشاة ونحوها.

<sup>(&#</sup>x27;) هو سمرة بن جندب بن هلال بن جريج بن مرة بن حزن بن عمرو بن جابر بن ذي الرئاستين، هكذا نسبه سليمان بن سيف، يكنى أبا عبد الرحمن، وقيل: أبو عبد الله، وقيل: أبو سليمان، وقيل: يكنى أبا سعيد، سكن البصرة، وكان يستخلف عليها ستة أشهر، وعلى الكوفة ستة أشهر بعد ذلك، ثم استخلف على البصرة وأقره معاوية عليها عاماً ثم عزله، وكان شديداً على الحرورية، مات سنة ثمان، وقيل: تسع وخمسين، وقيل: في أول سنة ستين، "الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٢، صـ٣٥٦، وينظر أيضاً، "الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر، مرجع سابق، ج٣، صـ٥٠١.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الأدب، باب كراهية التسمية بالأسماء القبيحة، رقم ٢١٣٧.

<sup>(&</sup>quot;) مختار الصحاح، الرازي، مرجع سابق، صـ ٢١٤.

<sup>( )</sup> لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١٠ صـ ٢٥٨.

<sup>(°)</sup> مقاييس اللغة، ابن فارس، مرجع سابق، ج٤، صـ٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) إرشاد السالك إلى أشرف المسالك في فقه الإمام مالك، عبد الرحمن بن محمد بن عسكر البغدادي أبو زيد شهاب الدين المالكي، المتوفي سنة ٧٣٢هـ، الناشر شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ط٣، بدون ت، صـه٥.

## (ج) دورها في بناء الافراد

لقد حرص الإسلام كل الحرص على تنشئة الأفراد تنشئة صالحة، وعمل على حماية الذرية من كل ما يؤذيها ويضرها لذا شرع العقيقة لتكون فدية، وفكاكاً للمولود من الشيطان الرجيم، الذى يحرص على أن يجعله واحداً من حزبه، ليكون من الخاسرين، فعن سمرة بن جندب — ﴿ قال: قال رسول الله — ﴿ -: "كل غلام رهينة بعقيقته، تذبح عنه يوم سابعه، ويحلق، ويسمى "(۱)، ومعنى "كل غلام رهينة بعقيقته، أي: مرهون، والمعنى: أنه كالشئ المرهون، لا يتم الانتفاع والاستمتاع به دون فكه، والنعمة إنما تتم على المنعم عليه، بقيامه بالشكر، ووظيفة الشكر في هذه النعمة: ما سنه النبي — ﴿ - وهو أن يعق عن المولود شكراً لله تعالى "(۱)، ولذلك دعا إلى بذل المال، تعبيراً عن فك أسر المولود وافتدائه، فإذا عق عنه، فقد افتدى، وفك رهانه من الشيطان الذي يتربص بالأولاد ليقعوا في أسره وتحت قبضته.

لما كان للعقيقة هذا الدور الهام في بناء الأفراد، فإن النبي - - لم يكتف بالحث عليها، ولكنه طبقها عملياً، فعن أم المؤمنين السيدة عائشة - رضى الله عنها - "قالت: عق رسول الله - - عن الحسن والحسين يوم السابع، وسماهما وأمر أن يماط عن رؤوسها الأذى"( $^{(7)}$ )، لأن العقيقة تحمى المولود بإذن الله - - من نزعات الشيطان، وتشكل داعياً من دواعي صلاح الذرية، وحاجزاً من غلبة الشيطان عليها، وتأثيره فيها، فتكون مانعاً من موانع الانحراف والعاهات والآفات.

## الأساس الثالث: بناء الأفراد وقائياً في طفولتهم

لقد أولى الإسلام لمرحلة الطفولة عند الأفراد مكانة عالية، وعناية خاصة، حيث كرم الأطفال ونظر إليهم على أنهم جوهرة ثمينة نفيسة يجب العناية بها والمحافظة عليها، فهم شباب الغد ورجال المستقبل، وهم حملة الإسلام إلى البشرية، وبفضل التوجيه والتعليم، نحدد نوع الحياة

<sup>(&#</sup>x27;) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الضحايا، باب في العقيقة، ٣/٣٠١، رقم ٢٨٣٨، والترمذي في سننه، كتاب الأضاحي، باب من العقيقة، ١٠١/٤، رقم ٢٥٢١، وقال: "هذا حديث حسن صحيح"، وابن ماجه في سننه، كتاب النبائح، باب العقيقة، ٣٣٦/٤، رقم ٣١٦٥، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده صحيح".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) إرشاد الساري بشرح صحيح البخاري، أحمد بن محمد بن أبي بكر عبد الملك القسطلاني، المتوفى سنة ٩٢٣هـ، المطبعة الكبرى الأميرية، مصر، ط٦، ١٣٢٣هـ، ج٨، صـ٣٥٣.

<sup>(&</sup>quot;) رواه ابن حبان في صحيحه، كتاب الأطعمة، باب ذكر اليوم الذي يعق فيه عن الصبي، ٢ / ١٢٧، رقم ٥٣١١ وقال الشيح الأرنؤوط: "إسناده حسن صحيح"، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب الذبائح، ٢٦٤/٤، رقم ٥٥٨٨، وقال "هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه".

التي سنعيشها، فمن حقهم أن نُؤمَّن لهم الرعاية الكاملة، والتوجيه السليم القائم، على أساس راسخ من الإيمان، ولقد اهتمت الشريعة الإسلامية بتحديد مرحلة الطفولة، ووضعت لها الأحكام الخاصة التي تتناسب مع فترة الضعف التي يمر بها الطفل، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِ رَيْبِ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابِ ثُمَّ مِن ثُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُضَغَةٍ مُّخَلَقَةٍ وَغُيرٍ مُخَلَّقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفَلَا ثُمَّ لِتَبْلُغُوۤا أَشُدَّكُمْ ﴿ ١)، فالطفولة هي: "فترة ما بين الميلاد والبلوغ"(٢)، وهي المرحلة الأولى للإنسان بعد ولادته، أي: "والطفل يطلق على الصغير من وقت انفصاله إلى البلوغ"(٢)، وهذا يعنى أنها حجر الأساس في البناء والتكوين والتنشئة، وإذا أراد أحد البناء فعليه بإحكام الأساس، حتى يكون البناء قوياً راسخاً شامخاً، يستطيع الصمود أمام شدة الريح في اليوم العاصف، من أجل ذلك كفل الله - على الإنسان منذ صغره، حياة طيبة، وفق ضوابط وأصول شرعية، وقواعد تربوية منصوص عليها في القرآن الكريم، والسنة المطهرة، ثم أمر الآباء والمربين بتطبيقها، حتى ينشأوا على الخير والصلاح، فالطفل إذا تربى على الأخلاق الحميدة: صح حاله، وانضبط أمره على خير وأفضل ما تنتظم به الأمور، وهذا هو ما أراد النبي - ﷺ - غرسه في نفوس الناشئة، وتربيتهم عليه فعن ابن عباس - الله عند الله عند الله - الله عند الل يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، إذا سألت فأسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، وأعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشئ، لم ينفعوك إلا بشئ قد كتبه الله لك، ولو اجتمعت على أن يضروك بشئ، لم يضروك إلا بشئ قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام، وجفت الصحف النها، فهذه التوجيهات الإيمانية عليها تربى سيدنا ابن عباس - الله تربية راسخة، جعلته قوة فعالة ثابتة ومثالا واقعيا يفوق الخيال، فلا يكاد يفرق بينه وبين الرجل الكبير، حتى صار على ما كان عليه من العلم والفقه والورع، بعدما تخرج من مدرسة خاتم الأنبياء سيدنا محمد – ﷺ –. فكان لا يرجو ولا يخاف ولا يسأل إلا الله - ﷺ -، ويحفظه في خلواته، وعند قوته، بتمام الاستقامة

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الحج من الآية "٥".

<sup>(</sup>١) مجمع اللغة العربية المعاصرة، أحمد مختار، مرجع سابق، ج٢، صــ٥٠٤١.

<sup>(&</sup>quot;) فيض القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج٣، صـ٢٥.

<sup>(</sup>ئ) أخرجه الترمذي في سننه، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع من رسول الله -  $\frac{1}{2}$  -، باب بدون ترجمة، 170، رقم 107، وقال: "حديث حسن صحيح"، والبيهقي في شعب الإيمان، باب القدر خيره وشره من الله -  $\frac{1}{2}$  -، 10 10 ، رقم 10 .

على منهجه فكان دائم المراقبة لله - على - في الرخاء والشدة، حتى صار حبر الأمة، والطفل إن تربى على الإيمان ومخافة الله - على - وحفظه، شب على ذلك، فتكون جميع حركاته وسكناته، موافقة لمنهج الله - على - فيضمن الاستقامة والسلامة من الانحراف، لأنه محفوظ بحفظ الله - هل - له، فالجزاء من جنس العمل.

وهنا يعلم النبي -  $\frac{1}{28}$  - الغلام عمر بن أبى سلمة أدب الطعام، حتى لا يكون مع غيره يُطعم فيتأذى من طريقته العشوائية في الأكل، فنبهه إلى أهمية التسمية عند بدأ الأكل، لطرد الشيطان، وأن الأكل يكون باليد اليمنى، لأن اليسرى تستخدم عادة في التنظيف والتطهير ونحو ذلك، ثم علمه أن الأكل من الجهة التي تليه حتى لا يؤذى من يأكل معه "وفى هذا الحديث، بيان ثلاث سنن من سنن الأكل، وهى التسمية والأكل باليمنى، وقد سبق بيانهما، والثالثة الأكل مما يليه، لأن أكله من موضع يد صاحبه سوء عشرة، وترك مروءة، فقد يتقذره صاحبه"(")، فشرعت هذه الآداب لبناء الفرد ووقايته من المخاطر، لينشأ على السلوك السوى، والتطبيق الصحيح للمعاني الأخلاقية، فعن رافع بن عمرو الغفاري(أ) - - قال: كنت وأنا غلام أرمى نخلنا، أو قال نخل الأنصار، فأتى به النبي - - وقال: يا غلام وفى رواية يا بنى لم ترم النخل؟ قال: قلت:

<sup>(&#</sup>x27;) هو عمر بن أبى سلمة بن عبد الأسد بن عمرو بن مخزوم المخزومي، وهو ربيب النبي - ﷺ - أمه أم سلمة أم المؤمنين، ولد بالحبشة، السنة الثانية، وقيل: قبل ذلك، ولى البحرين زمن على - ﷺ - وشهد معه الجمل، توفى بالمدينة سنة ثلاث وثمانين، في خلافة عبد الملك بن مروان بالمدينة. "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٣، صــ ١٦٩، وينظر أيضاً "أسد الغابة"، ابن الأثير، مرجع سابق، ج٤، صــ ١٦٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الأطعمة، باب التسمية على الطعام والأكل باليمين، ١٨/٧، رقم ٥٣٧٦، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الأشربة، باب آداب الطعام والشراب وأحكامها، ٩٩٣، ٥٩١، رقم ٢٠٢٢.

<sup>(&</sup>quot;) شرح النووي على مسلم، مرجع سابق، ج١٦، صـ٩٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) هو رافع بن عمرو بن مجدع ويقال بن مخدج بن حاتم بن الحارس بن نفيلة بن حمزة من بنى كنانة ويعرف بالغفاري، وهو أخو الحكم بن عمرو الغفاري، وليس من غفار، وإنما من نعيلة أخي غفار، إلا أنهما نسبا إلى غفار سكن البصرة. "أسد الغابة"، ابن الأثير، مرجع سابق، ج٢، صـ٣٩، وينظر أيضاً "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٢، صـ٢٨٤.

آكل، قال: فلا ترم النخل، وكل ما يسقط في أسافلها، ثم مسح رأسي، وقال: اللهم أشبع بطنه"(۱)، ففي هذا التوجيه النبوي الرشيد الذي يدل على حرص الرسول - الله على بناء الغلام، وتعليمه أدباً عظيماً، وهو عدم التعدي على أموال الآخرين وإفسادها، ويعلمه الأمانة مع الأموال، وعندما سأله عن سبب رميه للنخل قال: آكل: أي لست أعبث، وإنما الذي بعثني لهذا الفعل، هو: الجوع، فوضح له النبي - الله ولغيره من الأطفال فقال فلا ترم النخل، وكل ما يسقط من أسافلها.

لقد حرص الإسلام أيضاً على بناء الطفل بناءً جسدياً، لأن الجسد إذا كان عليلاً، حَدَّ من الحركة والعمل، فيضعف الإنتاج فتتأخر الأمم، فالجسم هو الآلة التي يستعملها في الحركة والسعي، في الأرض، ولما كانت الرياضة البدنية ضرورة لبناء الجسم وتهذيب النفس، وسمو الخلق، فقد حث

<sup>(&#</sup>x27;) رواه أبو داود في سننه، كتاب الجهاد، باب من قال إنه يأكل ما سقط، ٣٩/٣، رقم ٢٦٢٢، ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب التجارات، باب من مر على ماشية قوم أو حائط هل يصيب منه، ٣٩٨/٣، رقم ٢٣٠٠، واللفظ له، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث حسن".

 <sup>(</sup>۲) سورة النور من الآية "۸۵".

<sup>(&</sup>quot;) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، أبو محمد عبدالحق ابن غالب بن عبدالرحمن بن تمام بن عطية الأندنسي المحاربي، المتوفى سنة ٢٤٥هـ، تحقيق عبدالسلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٢هـ، ج٤، صــ١٩٤.

من خلال ذلك يمكن القول: بأن الإسلام جاء ليؤصل منهج بناء الأفراد في طفولتهم، وإعطائهم حقوقهم كاملة بما فيها الرحمة والشفقة عليهم، فعن أبي هريرة – ﴿ – قال: قبّل النبي – ﴿ – الحسن بن على، وعنده الأقرع بن حابس التميمي (٦) جالس، فقال الأقرع إن لي عشرة من الولد، ما قبلت منهم أحداً، فنظر إليه رسول الله – ﴿ – ثم قال: "من لا يرحم لا يرحم "(٧).

<sup>(&#</sup>x27;) رواه مسلم في صحيحه، كتاب القدر، باب في الأمر بالقوة وترك العجز، ٢٠٥٢/٤، رقم ٢٦٦٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) نوادر الأصول في أحاديث الرسول - ﷺ -، محمد بن على بن الحسين بن بشر أبو عبدالله الحكيم الترمذي، المتوفى نحو سنة ٣٤٠هـ، تحقيق عبدالرحمن عميرة، دار الجيل، بيروت، ج٢، صـ٣٤٨.

 <sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) سورة الضحى الآية "٩".

 <sup>(</sup>²) سورة الماعون الآية "١، ٢".

<sup>(°)</sup> البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، باب حسن العهد من الإيمان، ٩/٨، رقم ٥٠٠٥.

<sup>(</sup>أ) هو الأقرع بن حابس بن عقال بن محمد بن سفيان بن مجاشع التميمي أحد المؤلفة قلوبهم وحسن إسلامه، وشهد فتح مكة وحنيناً وحضر الطائف، وشهد مع خالد بن الوليد حرب أهل العراق، وشهد معه فتح الأتبار، وإنما قيل له الأقرع: لقرع كان برأسه، وكان شريفاً في الجاهلية والإسلام، قتل باليرموك في عشرة من بنيه. "أسد الغابة"، ابن الأقرع، مرجع سابق، ج١، صــ٢٦٤، وينظر أيضاً "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر، مرجع سابق، ج١، صــ٢٥٢.

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) رواه البخاري، كتاب الأدب، باب رحمة الولد وتقبيله ومعانقته،  $^{\vee}$ ، رقم  $^{\vee}$  و واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الفضائل، باب رحمته  $_{\#}$  – بالصبيان والعيال وتواضعه وفضل ذلك،  $^{\vee}$ ،  $^{\vee}$  ، رقم  $^{\vee}$  ،  $^{\vee}$  .

لقد كان تشريع هذه الحقوق والواجبات في زمان ومكان تعد فيه رحمة الصغير وتقبيله ضعفاً عند بعضهم، بل هو من الممتلكات التي يفعل بها ما يشاء، فكان الواحد منهم يقوم بذبح أحد أبنائه، إذا رزق بعشرة من الأبناء تقرباً للآلهة، وذلك قبل الإسلام، فلما جاء الإسلام أعطاهم الحقوق كاملة، فنالوا منها ما لم يكن موجوداً في أي نظام آخر.

# الأساس الرابع: بناء الأفراد وقائياً في مرحلة القوة

فمرحلة الأشد: هي مرحلة النضج والعقل والنماء والقوة، وحسن التصرف، وهي مرحلة الشباب، والله - على - قد سماها في القرآن الكريم بالفتوة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُمْ فِتْيَةُ ءَامَنُواْ بِرَبِهِمْ وَزِدْنَهُمْ هُدَى ﴾ (٣)، وسماها أيضاً القوة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ اللّهُ الّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِضَعْفِ وَزِدْنَهُمْ هُدَى ﴾ (٣)، وسماها أيضاً القوة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ اللّهُ الّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِضَعْفِ قُونَ ﴾ (٤)، وعلى ذلك، فهذه المرحلة يدخل فيه سن الأربعين، لقول الله - على -، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَوَصَيْنَا الْإِنسَنَ بِولِدَيهِ إِحْسَناً مَلَتُهُ أُمُّهُ كُرُها وَوَضَعْتُهُ كُرُها وَوَضَعْتُهُ كُرُها وَوَضَعْتُهُ كُرُها وَوَضَعْتُهُ كُرُها وَوَضَعْتُهُ كُرُها وَوَصَعْتُهُ وَلِكَى وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَى صَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْ وَلِدَى وَانَ أَعْمَلُ صَلّاحًا تَرْضَلُهُ وَأَصَلِحُ لِى فِي اللّهِ قَالَ رَبِّ أَوْزِعِنَ أَنَ أَشَكُرُ نِعْمَتَكَ ٱلّتِي أَنْعَمْتُ عَلَى وَلِدَى وَالدّى وَأَنَ أَعْمَلُ صَلّاحِا تَرْضَلُهُ وَأَصَلِحَ لِى فِي اللّهِ قَالَ رَبِ أَوْزِعِنَ أَنَ أَشَكُرُ نِعْمَتَكَ ٱلنّي قَاللّه وَ عَلَى وَلِدَى وَلِدَى وَاللّهُ أَنْ اللهُ عَلَى مِنَ ٱلللهُ عَلَى مِن ٱللّهُ عَلْ مُولِدًى وَلْكَ وَلِدَى وَلّهُ لَا اللهُ وعند تمامها بعث سيدنا محمد - على - بين في الآية أن سن الأربعين داخله في مرحلة الأشد، وعند تمامها بعث سيدنا محمد - على - الله وعند تمامها بعث سيدنا محمد - الله - .

تعد مرحلة الأشد في حياة الإنسان من أدق المراحل وأطولها مدة، وأشدها أثرا وخطورة، لأنها بداية التكليف الشرعي، ويجرى عليه القلم فيها بالحسنات والسيئات، فلابد لهذا الشاب من بناء ورعاية خاصة، تعينه على السير في الطريق الصحيح المستقيم، وتوضح له معالمه، وتذلل له مصاعبه، وتيسر له زاده، حتى يسير إلى ربه آمناً مطمئناً على هدى وبصيرة، وتقيه من الأزمات التي تؤدى إلى إغراقه، ولذلك فقد اهتم الإسلام بالتربية الصحيحة للفرد في هذه

<sup>(&#</sup>x27;) سورة غافر من الآية "٦٧".

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر، ج۵، صـ۶۳۸.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الكهف من الآية "١٣".

 <sup>(</sup>²) سورة الروم من الآية "٤٥".

<sup>(°)</sup> سورة الأحقاف الآية "١٥".

المرحلة – وكل المراحل – وذلك في جميع النواحي، حتى تكون شخصية رجل المستقبل شخصية متكاملة، من أجل ذلك رغب النبي - ﷺ - الشباب في عبادة الله - ﷺ - وطاعته بأن يكونوا في ظل عرش الرحمن يوم لا ظل إلا ظله، فعن أبي هريرة - رالله - عن النبي - را الله عن النبي - الله عن النبي -قال: "سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله، الامام العادل، وشاب نشأ في عبادة ربه...."(١)، إن هذا الحديث يحمل توجيهات كثيرة لبناء الأفراد في مرحلة الشباب، أظهرها، وشاب نشأ في عبادة ربه، كما أن الذي تدعوه امرأة يكون غالباً شاباً، وباقى الصفات المذكورة في الحديث تنطبق على الشباب كما تنطبق على غيرهم، "وخص الشاب: لكونه مظنة غلبة الشهوة، كما فيه من قوة الباعث على متابعة الهوى، فإن ملازمة العبادة مع ذلك أشد وأدل على غلبة التقوى"(٢)، فالحديث الشريف فيه: حث للشباب للإقبال على الله – را الشريف فيه: حلى الله على الله على عبادته، في ريعان شبابهم، وبذلك يستحقون هذه المكانة العظيمة، ولما كانت مرحلة الشباب هي الطور الحاسم في حياة الإنسان غالباً، فإن التدين ضروري في هذه المرحلة، ليضبط اتجاه الشباب، ويوجههم الوجهة الصحيحة، فإذا خالط الإيمان بشاشة القلوب، كان له دور بارز في تثبيت المؤمن على إيمانه، فلا يتركه ولا يحيد عنه، فها هو سيدنا إبراهيم - اللَّه -، ذلك الفتى الذي دحر الأصنام، حتى قالوا كما ذكر القرآن الكريم: ﴿ قَالُواْ سَمِعْنَا فَتَى يَذَكُّرُهُمْ يُقَالُ لَهُ وَإِبْرَهِيمُ ﴾ (٣)، فتعرض للحرق بالنار، فثبت على عقيدته، وصدق في دعوته، فصدقه الله - ر ونجاه من النار فقال - على -: ﴿ قُلْنَا يَكْنَارُ كُونِي بَرُدًا وَسَلَمًا عَلَيْ إِبْرَهِيمَ اللَّهُ وَأَرَادُواْ بِهِ عَكَيْدًا فَجَعَلْنَا هُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ اللهِ وَنَجَّيْنَكُ هُ وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴿ ( أ ).

إن من خصائص الشباب في هذه المرحلة: تكوين الصداقات، ولما للصديق من أثر كبير، فهو في أمس الحاجة إلى التوجيه إلى حسن اختيار الصديق، مع تزويده بالمبادئ والتوجيهات التي تعينه على ذلك، لذا فقد أوجب الإسلام عليه التأكد من صلاح الصحبة التي يلتقى بها، ويخرج معها، لأن الشاب سريع التأثر بأصحابه، شديد الرغبة في أن ينسجم معهم، ولا يشذ عنهم، فإن كانوا أخياراً، انسجم مع الأخيار وتطبع بطبعهم، وإن كانوا غير ذلك، فهو أيضاً مثلهم، فعن أبي

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب الآذان، باب من جلس في المسجد ينتظر الصلاة، ١٣٣/١، رقم ٦٦٠، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل اخفاء الصدقة، ٢/٥/١، رقم ١٠٣١.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، شرح صحيح البخاري، ابن حجر، ج٢، صـ٥٤١.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأنبياء الآية "٦٠".

<sup>( )</sup> سورة الأنبياء الآيات "٦٩ - ٧١".

من خصائص هذه المرحلة أيضاً توهج الشهوة الجنسية وقوتها، لذا كان لابد من توجيهات شرعية مناسبة تتلاءم مع الواقع، فهي غريزة خلقها الله - \$ - في الإنسان يصعب عليه كبتها، ولا يمكن الاستسلام لها بلا قيود، لأن في كلتا الحالتين ضرر عليه، فشرع الإسلام ممارسة هذه الشهوة، ولكن وفق ضوابط محددة، حتى لا تشيع الفاحشة بين الناس فأحل ممارستها مع الزوجة، قال تعالى: ﴿ وَالنِّينَ هُمّ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلّا عَلَىٰ أَزُوبِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُهُمْ فَإِنّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ ۞ فَمَنِ ابْتَغَى وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ الْعَادُونَ ﴾ (أ)، ولقد حرص النبي - \$ - على تحصين الشباب، ووقايتهم من كل ما يثير الشهوة، عندهم ويوقعهم فيما حرم الله - تعالى -، فعن أبي هريرة - \$ - أن رجلاً سأل النبي - \$ - عن المباشرة للصائم، فرخص له، وأتاه آخر فسأله فنهاه، فإذا الذي رخص له شيخ، والذي نهاه شاب (٥).

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب البيوع، باب في العطار وبيع المسك، ٦٣/٣، رقم ٢١٠١، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب استحباب مجالسة الصالحين ومجانبة قرناء السوء، ٢٠٢٦/٤، رقم ٢٦٢٨.

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) رواه الترمذي، كتاب الزهد، باب بدون ترجمة،  $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$  وقال: " هذا حديث حسن صحيح"، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب البر والصلة،  $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$ 

<sup>(&</sup>quot;) سورة الفرقان الآيات "٢٧ - ٢٩".

 <sup>(</sup>¹) سورة المؤمنون الآيات "٥-٧".

<sup>(°)</sup> أبو داود في سننه، كتاب الصوم، باب كراهيته للشباب، ٢٢/٤، رقم ٢٣٨٧، وابن ماجه في سننه، كتاب الصيام، باب ما جاء في المباشرة للصائم، ٢٠/١، وقال الشيخ الأرنؤوط: "هذا حديث صحيح".

ومن هنا يتأكد الاهتمام ببناء الأفراد في شبابهم - كبقية المراحل - وذلك لوقايتهم من كل ما من شأنه إثارة شهواتهم.

## الأساس الخامس: الزواج

إن المتأمل في كتاب الله - على - وسنة نبيه - ي - يجد تلك المكانة العظيمة، والمنزلة الرفيعة، التي أو لاها الإسلام للزواج وأحكامه وشروطه، التي تضبط الحياة الزوجية، فالله - على الرفيعة، التي أو لاها الإسلام للزواج وأحكامه وشروطه، التي تضبط الحياة الزوجية، فالله - وصفه في قرآنه بالميثاق العليظ، فقال - الله - قال تعَالَى: ﴿ وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ, وَقَدُ أَفْضَى بِعَضُ كُمْ إِلَى بَعْضِ وَأَخَذُ نَ مِنكُمْ مِيثَقًا غَلِيظًا ﴾ (١)، هذه الأحكام والشروط، اذا التزم بها الفرد المسلم سعد في دنياه وآخرته، بإذن الله - الله - ولذلك فقد أمر الله - الله - المنزواج فقال: ﴿ وَأَنكِحُوا ٱلْأَيْمَى مِنكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمُ وَلِمَآلِكُمُ ﴾ (١)، والفرد إذا امتثل أمر الله - الله وهو محقق للعبودية، ومأجور على هذه الاستجابة، كذلك إذا وضع الزوج اللقمة في فم زوجته، فله بها صدقة، وإذا أتى زوجته فله بذلك صدقة، ويكفى أن الله - على - جعل ارتباط الزوجين فله بها صدقة، وإذا أتى زوجته فله بذلك صدقة، ويكفى أن الله - على - جعل ارتباط الزوجين أية من آياته، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ مِنْ ءَايَنَهُ مِنْ أَنْفُسِكُمُ أَزُونِ كُمْ أَزُونِ كُمْ أَزَوْنِهَا إِنَهَا ﴾ (١).

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء الآية "''1".

<sup>(</sup>٢) سورة النور من الآية "٣٢".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الروم من الآية "٢١".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) أخرجه مسلم، في كتاب النكاح، باب ندب من رأى امرأة فوقعت في نفسه إلى أن يأتي امرأته أو جاريته فليواقعها، ١٠٢١/٢، رقم ١٤٠٣.

<sup>(°)</sup> سورة النساء من الآية "٢٤".

وجاء" (١) فالزواج: هو السبيل الذي يؤدي إلى غض البصر، وحفظ الفرج، فيتحصن الإنسان به من الشيطان، ويصون نفسه عن الوقوع في الزنا والفواحش، وهو كذلك ينظم الغريزة الجنسية، فليس من اللائق بكرامة الإنسان وتكريمه، تركه كالحيوان، ليشبع غريزته الجنسية دون ضابط ولا نظام. إن في الزواج حصول السكني والمودة والرحمة، قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايُنتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمُ أَرُوبَا لِيَسَكُنُوا إِلِيَها وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مُودَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَنتِ تِقَوْمٍ يَنفكَرُونَ ﴾ (١)، وتعبير القوران أجمل بيان في وصف هذا السكن، الذي جعله الله - على النورج، فحين يفزع آخر النهار من عمله ويركن إلى بيته ويجتمع بأهله، ينسى همومه وتعبه، ويتلاشي ذلك الجهد الذي بنله، وكذلك المرأة، وهكذا يجعل كل واحد في ظل الآخر سكنه، فتحصل المؤانسة الحقيقية التي تجعل السكينة والطمأنينة والرحمة، هي الأساس الأعظم في استقرار البيت للحفاظ عليه مدة طويلة، وتحصل السكني والراحة، كذلك عندما يأنس الوالد بصلاح ولده، وما يناله من نفعه، طويلة، وتحصل المؤانسة، فيقول: أني هذا؟ فيقال: باستغفار ولدك لك" (١).

إن في الزواج كذلك: محافظة على النوع الانساني، لإقامة الشرائع، وعمارة الأرض، ولذلك فهو من المقاصد الضرورية الخمسة، التي تحفظ، وهي: الدين، والنفس، والعقل، والنسل، والمال، والمال، والإنسان جعل مطبوعاً على حب البقاء، والاستمرار في الحياة، وهذا هو الذي أغرى به سيدنا آدم والإنسان جعل مطبوعاً على حب البقاء، والاستمرار في الحياة، وهذا هو الذي أغرى به سيدنا آدم والإنسان جعل مطبوعاً على من الشجرة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَوسُوسَ لَهُمَا الشَّيْطِنُ لِيُبَدِي لَهُمَا مَا وُبِرِي عَنْهُمَا مِن سَوْءَ تِهِمَا وَقَالَ مَا نَهُ مَا مَن الله على الإنسان حظاً من الخلود الذي يحبه، عن طريق التكاثر وبقاء النسل، وبه تقوى الأمم وتحفظ من الزوال، ومن هنا يتضح دور الزواج في بناء الأفراد، ووقايتهم من الشيطان والمعاصى.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب النكاح، باب قول النبي - ﷺ - من استطاع منكم الباءة فليتزوج، ٣/٧ رقم ٣٦٠٥، واللفظ لله، ورواه مسلم، كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنه، ١٠١٨/٢، رقم ١٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم الآية "٢١".

<sup>(&</sup>quot;) رواه ابن ماجه في سننه، كتاب الأدب، باب بر الوالدين، ١٣١/٤، رقم ٣٦٦٠، وقال الشيخ الأرنؤوط: "اسناده حسن".

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف الآية "٢٠".

# الأساس السادس: بناء الأفراد وقائياً في مرحلة الشيب

من المراحل التي يمر بها الإنسان، والتي اهتم الإسلام ببنائها: مرحلة الشيب ولقد سماها القرآن الكريم بالشيخوخة في معرض حديثه عن مراحل عمر الإنسان، قَالَ تَعَالَى: ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُم مِن الكريم بالشيخوخة في معرض حديثه عن مراحل عمر الإنسان، قَالَ تَعَالَى: ﴿ هُوَ اللَّهِ عَنْ مَنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يَخُرِجُكُم طِفَلا ثُمَّ لِتَالَم عَنْ مُن عَلَقَةٍ ثُمَّ يَخُرِجُكُم طِفَلا ثُمَّ لِتَالمُعُوا الشَّه عنه، كما في قول المرأتين لسيدنا الله - عَلى - في معرض تعريف المخاطبين بسن المتكلم عنه، كما في قول المرأتين لسيدنا موسى - العلى - مَ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ ﴾ (١)، وكذلك قول زوج سيدنا إبراهيم - العلى - مَ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَهُولَ أَخُوهُ سيدنا يوسف - العلى - ﴿ إِنَّ لَهُ وَأَبُونَا شَيْخًا كَبِيرًا ﴾ (١)، وقول أخوه سيدنا يوسف - العلى - ﴿ إِنَّ لَهُ وَأَبُونَا شَيْخًا كَبِيرًا ﴾ (١)، وقول أخوه سيدنا يوسف - العلى - ﴿ إِنَّ لَهُ وَأَبُونَا شَيْخًا كَبِيرًا ﴾ (١)، وقول أخوه سيدنا يوسف - العلى - ﴿ إِنَّ لَهُ وَاللَّهُ عَلَيْكِ اللَّه الشيب "(١)، والشيخوخة "مرحلة أخيرة، أو الشيخ هو: "الذي استبانت فيه السن، وظهر عليه الشيب "(١)، والشيخوخة "مرحلة أخيرة، أو آخر طور من حياة الإنسان "(١).

والعرب استعملت كلمة شيخ: للدلالة على من كبر سنه، وعُمِّر في الحياة الدنيا، إلا أنها أخذت بعداً أوسع من ذلك، وهو ما ينبغي للكبير من توقير واحترام، وما يتميز به من المراحل السابقة، بكثرة التجارب والمعارف والخبرات، "وقد يعبر به فيما بيننا ممن يكثر علمه، لما كان من شأن الشيخ أن يكثر تجاربه ومعارفه"(۱)، وعلى هذا صارت كلمة الشيخ لها بعد أوسع، للتعبير عن كبير القوم في كل مجال وحرفة، وعند ورودها في القرآن الكريم، فإنها تدل على كبر السن والطعن فيه، وهذه المرحلة من العمر قد أخذت في القرآن الكريم أسماء عديدة، إلا أن هذه الأسماء في الحقيقة أقرب إلى الوصف منه إلى التسمية، فمن هذه المسميات (الكبر) لقول الله تعالى: ﴿ وَأَصَابُهُ ٱلْكِبَرُ ﴾ ومنها (العجز) والذي يطلق على المسن من النساء، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَصَابُهُ ٱلْكِبَرُ ﴾ ومنها (العجز) والذي يطلق على المسن من النساء، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَصَابُهُ ٱلْذِي خَلَقَكُمْ مِن ضَعْفِ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة غافر من الآية "٦٧".

<sup>(</sup>٢) سورة القصص من الآية "٢٣".

 <sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) سورة هود من الآية "۲۲".

<sup>( )</sup> سورة يوسف من الآية ٧٨.

<sup>(°)</sup> لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٣، صـ٣١.

<sup>(</sup>١) معجم اللغة العربية المعاصرة، مرجع سابق، ج٢، صـ٤٠٢٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷</sup>) المفردات في غريب القرآن، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، المتوفى سنة ۲۰۵هـ، تحقيق صفوان عدنان الراوي، دار القلم، دمشق، بيروت، ط۱، ۲۱۲هـ، ج۱، صــ ۲۶.

<sup>(^)</sup> سورة البقرة من الآية ٢٦٦.

<sup>(</sup>٩) سورة الذاريات من الآية "٢٩".

ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً ﴾ (١)، ومن أسمائها كذلك، (أرذل العمر)، لقوله تعالى: ﴿ وَمِنكُمْ مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْدَكِ ٱلْعُمُر ﴾ (٢).

ولقد بين القرآن الكريم أوجه الضعف في هذه المرحلة، لتكون نذيراً للإنسان، فيعود إلى ربه - تعالى - وتقيه من الوقوع في الشبهات، أو الاستمرار فيها، ومن هذا الضعف: ضعف العظام، قال تَعَالَى: على لسان سيدنا زكريا - الله الله على أنعظم مِنِي وَاشَتَعَلَ الرَّأَسُ شَيْبًا ﴾ (أ)، وإنما ذكر العظم: لأنه عمود البدن وبه قوامه، وهو أصل بنائه، فإذا وهن تداعى وتساقط سائر قوته، ولأنه أشد ما فيه وأصلبه، فإذا وهن كان ما وراءه أهون منه "(أ)، ومنه كذلك ضعف القدرة على الإنجاب، ولذلك تعجب سيدنا إبراهيم - الله - وزوجه عند البشارة بالولد في حال الكبر: فقالت زوجه: ﴿ يَوَيْلَتَيْ ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَنذا بَعْلِي شَيْخًا إِنَ هَذَا لَثَى مُ عَجِيبٌ ﴾ (أ)، وكان

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الروم من الآية "٤٥".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النحل من الآية  $\cdot$  ۷، سورة الحج من الآية  $\circ$ ".

<sup>(&</sup>quot;) رواه أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب في تنزيل الناس منازلهم، ٢١٢/٧، رقم ٤٨٤٣، وقال الشيخ الأرنؤوط: "اسناده حسن"، ورواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب قتال أهل البغي، باب النصيحة لله ولكتابه ولرسوله ولأثمة المسلمين وعامتهم، ٢٨٢/٨، رقم ٢٦٦٥٨.

<sup>( )</sup> سورة مريم من الآية "٤".

<sup>(°)</sup> تفسير القرطبي، مرجع سابق، ج١١، صـ٧٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>١) سورة هود من الآية "٧٢".

موطن العجب، أن كلا منهما قد طعنا في السن، وكان إنجابها في هذه المرحلة من الخوارق والمنح الربانية، وليست قاعدة عامة، وفيها تضعف كذلك أسباب الشهوة، فعن أبى هريرة - هال النبي - هال النبي - هالله لا يكلمهم الله يوم القيامة، ولا يزكيهم، ولهم عذاب أليم، شيخ زان، وملك كذاب، وعائل مستكبر ((۱)، لأنه ليست عنده قوة الشهوة التي تجبره على هذا الفعل، "فإن الشيخ لكمال عقله، وتمام معرفته بطول ما مر عليه من الزمان، وضعف أسباب الجماع والشهوة للنساء واختلال دواعيه لذلك عنده ما يريحه من دواعي الحلال في هذا، ويخلى سره منه فكيف بالزنى الحرام ((۱))، وأوجب علينا كذلك احترام الكبير، والسعي في خدمته، فعن أنس بن مالك - هال - قال: جاء شيخ يريد النبي - هال - فأبطأ القوم عنه أن يوسعوا له، فقال النبي - الله - الله عنه من المعروف، وينهى عن المنكر (۱).

لقد جاء الإسلام وحث على رعايته، والكلام معه بطريقة حسنة، والبعد عن أي كلمة أو فعل بدل على التذمر والضيق، وقاية له من ضعف الحالة النفسية وانهزامها، لأن وقع هذه الأشياء على الكبير أعظم أثراً منه على الشباب، قال تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلّا تعَبُدُواْ إِلّآ إِيّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَناً إِمّا الكبير أعظم أثراً منه على الشباب، قال تعَالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلاّ تعَبُدُواْ إِلاّ إِيّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَناً إِمّا يَبْلُغَنّ عِندَكَ اللّحِبَر أَحَدُهُما أَوْ كِلاَهُما فَلا تَقُل لَمُّما وَقُل لَهُما وَقُل لَهُما قَوْلاً كَوريما ﴿ وَاخْفِضْ لَهُما جَناحَ الذّي مِن الرّحَمة وقُل رّبِّ ارْحَمّهُما كَا رَبّيانِ صَغِيرًا ﴾ (أ)، "فخص حالة الكبر: لأنها الحالة التي يحتاجان فيها إلى بر لتغير الحال عليهما بالضعف والكبر، فألزم في هذه الحالة من مراعاة أحوالهما أكثر مما ألزمه من قبل، لأنهما في هذه الحالة قد صارا كلاً، عليه فيحتاجان أن يلى منهما، في الكبر ما كان يحتاج في صغره أن يليا منه فلذلك خص هذه الحالة بالذكر "(٥).

ولعل قلة التحمل من الكبير، هي السبب في الاقتراح المقدم من أخوة سيدنا يوسف - السلام - المالك في رحله، لأن مقدرة المسن ليست كمقدرة الشاب

<sup>(&#</sup>x27;) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب غلظ تحريم اسبال الازار والمن بالعطية وتنفيق السلعة بالحلف، ١٠٢/١، رقم ١٠٧٠.

<sup>(1)</sup> شرح النووي على صحيح مسلم، النووي، مرجع سابق، ج(1)، صــ (1)

<sup>(&</sup>quot;) أخرجه الترمذي في سننه، كتاب البر، باب ما جاء في رحمة الصبيان، ٢١/٤ "، رقم ١٩١٨، وقال: "هذا حديث حسن غريب".

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء الآيات "٢٢، ٢٤".

<sup>(°)</sup> تفسير القرطبي، مرجع سابق، ج١٠ صـ ٢٤١.

ولم يكتف الاسلام برحمتهم بالطريقة العملية أثناء خدمتهم ورعايتهم، بل تعدى ذلك إلى الأمر بالدعاء بالدعاء لهما برحمة الله - على -، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقُل رَّبِ اَرْحَمْهُما كَا رَبِيَانِي صَغِيرًا ﴾ إن هذا الدعاء مقرون ببعض الأسباب الجالبة للرعاية، وهي تذكر معروف الأبوين، والتربية له حال عجزه وضعفه، وحاجته إليهما، قَالَ تَعَالَى: ﴿ كَا رَبِيَانِي صَغِيرًا ﴾ (٥)، "وخص التربية بالذكر: ليتذكر العبد شفقة الأبوين، وتعبهما في التربية فيزيده ذلك إشفاقاً لهما، وحناناً عليهما "(١).

إن من كمال رحمة الإسلام بكبار السن، أنه راعى في أحكامه الضعف الذى يعيشونه، ورتب على ذلك أحكاماً خاصة بهم، تتصف باليسر والتخفيف، مراعاة لصحتهم وظروفهم، فنجد في بعض العبادات أحكاماً ومعاملة خاصة، بهم مثل الرخصة بالإفطار في شهر رمضان حين عجزه، والإطعام عن كل يوم مسكيناً، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَدُيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ الذي لا يطيق النولت هذه الآية: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَدُيةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾، في الشيخ الكبير، الذي لا يطيق

<sup>(&#</sup>x27;) سورة يوسف من الآية "۷۸".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة يوسف من الآية " $^{1}$  ۸".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الإسراء من الآية "٣٢، ٢٤".

<sup>(</sup> عن الآية "٢٤". الآية "٢٤".

<sup>(°)</sup> سورة الإسراء من الآية "٢٤".

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي، مرجع سابق، ج١٠ صـ٤٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>٧</sup>) سورة البقرة من الآية "١٨٤".

الصوم، ثم ضُعف، فرخص له أن يطعم مكان كل يوم مسكيناً "(١)، ورخص كذلك لكبير السن في انابة من يحج عنه، لكبر سنه وعجزه عن ذلك، فعن ابن عباس – رضي الله عنهما – قال: جاءت امرأة من خثعم عام حجة الوداع، وقالت يا رسول الله: إن فريضة الله على عباده في الحج أدركت أبى شيخاً كبيراً، لا يستطيع أن يستوى على الراحلة، فهل يقضى عنه أن أحج عنه؟ قال نعم "(١)، فهذه رخصة خاصة بكبير السن دون الصغير.

إن حرص الإسلام على الاهتمام والرعاية بكبير السن ليست خاصاً بالمسلم فقط ولكن للكبير أياً كان معتقده، بشرط عدم محاربته للإسلام، فعن على بن أبي طالب - ﴿ وَال النبي - ﴾ قال: كان النبي - ﴿ إِذَا بِعِثْ جِيشاً مِن المسلمين إلى المشركين قال: "انطلقوا بسم الله، ثم قال: "لا تقتلوا وليداً، ولا طفلاً، ولا امرأة، ولا شيخاً كبيراً "(٣)، كانت هذه تعاليم النبي - ﴿ وَي كُل غزوة أو سرية، واللفظ يدل على تكرار ذلك من النبي - ﴿ - .

فمن محاسن الإسلام أنه حين توجد فئة مستضعفة ككبار السن فإنه يكفل لها من يسدد هذا الضعف ويرعاه ويكرمه أياً كان معتقد هذه الفئة، وجعل هذه الرعاية، وهذا التكريم: مسؤولية دينية كنوع من رد الجميل.

## ثانياً: دور التربية الوقائية في بناء المجتمعات

كما اهتم الإسلام ببناء الأفراد، اهتم كذلك ببناء المجتمعات، ولذلك فقد جاء الإسلام العظيم بتشريعاته الحكيمة، ليضع الأسس والدعامات التي تعمل على تنظيم العلاقات والمعاملات القائمة في الحياة الاجتماعية، والتي تهدف إلى بناء مجتمع قوى متماسك البنيان، مترابط الأجزاء، وذلك بعد أن اكتوت بعض المجتمعات البشرية بويلات النظم الاجتماعية الجائرة، والتي جعلت المجتمعات أشبه بالغابات، حيث يأكل صغيرها كبيرها، ويلتهم قويها ضعيفها، لخلوها من الروابط التي تعمل على تماسك أفرادها، لقد كان من أبرز صفات بعض العرب قبل مجئ الإسلام، الأخذ بالثأر على أتفه الأسباب، والقوة في الانتقام، وكان لكل قبيلة صنم خاص، فإذا أراد أحدهم السفر: تمسح به، ولقد بلغ ببعضهم الظلم إلى حرمان المرأة من الميراث، بل كانت

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير ابن كثير، مرجع سابق، ج١، صـ٣٦٦، وقد نسب هذا القول إلى ابن عباس - الله -.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في الحج، باب الحج عمن لا يستطيع الثبوت على الراحلة، ١٨/٣، رقم ١٨٥٣، واللفظ له، ورواه مسلم في الحج، باب الحج عن العاجز لزمانه وهرم ونحوهم أو للموت، ٩٧٣/٢، رقم ١٣٣٤.

<sup>(&</sup>quot;) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب السير، باب ترك قتل من لا قتل له فيه من الرهبان والكبير وغيرهما، ٩/٥٠، رقم ١٨١٥، وقال: "في هذا الإسناد إرسال وضعف وهو بشواهده مع ما فيه من الآثار يقوى".

إن المجتمع الذى ينشأ في ظل هذا الإسلام، لاشك أنه مجتمع يشع بالأمان، وينشر الطمأنينة، فهو مجتمع آمن على العرض، حتى ولو بكلمة بسيطة تخدش الحياء، لأنه جعل الزنا والقذف كبيرة يستحق فاعلها أشد العقاب، وهو آمن على النفس والمال، لأن القتل والسرقة جرمها، وجعلها كبيرة أيضاً، ووضع حداً لعقاب فاعلهما.

ومن أجل إشاعة الأمن والسلام: جاء الإسلام أيضاً مقراً بحرية الإيمان لما له من شأن كبير في حياة الأمم والشعوب، قال تَعَالَى: ﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِن رَبِّكُمْ ۖ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُر ۚ ﴾ (١)، فكم من أناس تعرضوا للظلم والطغيان، من أجل مطالبتهم بحقهم في حرية ما يعتقدون؟، وكم من اضطهاد وتعذيب تعرضت له المجتمعات، لإكراهها على ايمان لا يريدونه؟، وكم من معارك دارت رحاها من أجل إبادة مجتمعات تمسكوا بعقيدتهم، فالإنسان إذا آمن عن اقتناع وبغير قهر وقوة: كان هذا الإيمان راسخاً في القلب رسوخ الجبال على الأرض.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الإسراء الآية "٣١".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) السيرة النبوية لابن هشام، عبدالملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، ابو محمد جمال الدين، المتوفي سنة ٢١٣هـ، تحقيق طه عبدالرؤوف سعد، شركة الطباعة الفنية المتحدة، ج١، صـ ٢٩٠.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الكهف من الآية "٢٩".

فالإسلام هو دين الله - على صراطه المستقيم والذي رضيه للعباد، ليستقيموا به على صراطه المستقيم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَكِم دِينًا فَلَن يُقبَلَ مِنْ لُهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (١)، فكل ابتعاد عن منهج الله القويم وصراطه المستقيم، وحبله المتين، هو انحراف عن طريق الجادة إلى طرق أخرى مملوءة بالمخاطر والعقبات.

إن العالم لا يحترم إلا الأقوياء، ولا يمكن أن تصان المقدسات والحريات، إلا بالقوة القادرة على دفع العدوان، ورفع الظلم وكف الأذى، وأكبر معالم القوة ومقوماتها اتحاد الصف، واجتماع الكلمة، لأن الأمة المتحدة قوية في نفسها، ومهابة من قبل أعدائها، مصانة حرماتها وممتلكاتها، فلا يقدر مستعمر على مهاجمتها، ولا يفكر ظالم في احتلال أرضها وبلادها، فوحدة الصف والترابط والتماسك بين أجزاء المجتمع، من أكثر الأمور إسهاماً في بناء المجتمع، ولعل سر الانتصارات التي حققها المسلمون عبر تاريخهم الطويل، يكمن في توحيد كلمتهم وصفهم، واستقامتهم على صراط ربهم المستقيم، لقوله تعالى في قرآنه: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلا تَنْبِعُوا الشُبُلُ فَنُفَرّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِمِ قَذَاكُمْ وَصَّنكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾ (١).

<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران الآية "٥٥".

 <sup>(</sup>۲) سورة الأتعام الآية "٣٥١".

<sup>(&</sup>quot;) هو أبو ثعلبة الخشني، اختلف في اسمه واسما أبيه اختلافاً كثيراً، وقيل: جرهم، وقيل جرثوم، وجرثومة بن ناشب، وقيل بن ناشم، غلبت عليه كنيته، وكان ممن بايع تحت الشجرة بيعة الرضوان، ثم نزل بالشام، ومات أيام معاوية، وقيل توفى سنة خمس وسبعين، أيام عبد الملك بن مروان، "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٤، صــ١٦١، وينظر أيضاً: "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر، مرجع سابق، ج٧، صــ٥. (ئ) رواه أبو داود في سننه، كتاب الجهاد، باب في الطاعة، ٤/٢٦٧، رقم ٢٦٢٨، وقال الشيخ الأرنؤوط: "اسناده صحيح"، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب البيوع، باب بدون ترجمة، ٢٦٢٧، رقم ٢٥٤٠، وقال: "هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه".

قال: سمعت رسول الله -  $\frac{1}{28}$  - يقول: "إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، ولكنه سعى العرب، ولكن في التحريش بينهم بالخصومات، والشحناء، والحروب، والفتن، ونحوها"(۱)، لذلك حذرنا الإسلام في التحريش بينهم بالخصومات، والشحناء، والحروب، والفتن، ونحوها" لا مهما كانت الأسباب، من الآفات التي تقف في طريق الوحدة والأخوة - وهي كثيرة لا حد لها - مهما كانت الأسباب، وعمل على إزالة هذه الأسباب التي تؤدى إلى ذلك، فعن أبي هريرة - - قال: قال رسول الله - - "إياكم والظن، فإن الظن أكذب الحديث، ولا تحسسوا، ولا تجسسوا، ولا تحاسدوا، ولا تدابروا، ولا تباغضوا، وكونوا عباد الله إخواناً"(۱)، لأن هذه المنهيات، من شأنها تمزيق شمل الصف، وإثارة الفتنة، والفرقة بين المسلمين.

إن الله - على - أمرنا باليقظة والحذر الشديدين من الأخبار التي يروجها الفسقة، وأمرنا بالتثبت منها، فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلَّذِنَ ءَامَنُوا إِن جَاءَكُرْ فَاصِّ بِنَهَا فَتَالَدُ الله عَيْمَا فَوَ فَالْمَعِهُمَا فَعَلَمُهُ الله فقي هذا النداء بين الله - على - لنا كيف نتلقى الأخبار، وكيف نتصرف بها، وأنه لابد من ضرورة التثبت من مصدرها، حتى نضمن سلامة المجتمع وأمنه، وأي تفريط في هذه المبادئ والأخلاق، سيعرض المجتمعات المسلمة للصراعات والفتن والنزاعات، ولذلك فقد ذكر الله - على - بعدها بآيتين: ﴿ وَإِن طَآمِهُ فَإَن مِنَ المُؤْمِنِينَ آفَنَتُواْ فَأَصِّلِحُوا بَيْنَهُمَّا فَإِنْ بَعْتَ إِحْدَنهُمَا عَلَى اللهُوْمِنِينَ آفَنَتُواْ الله يُعَلِّقُواْ الله يَعْتَ إِحْدَنهُما عَلَى اللهُوْمِنِينَ اللهُومِينَ الفاسق، أبان هنا ما يترتب على خبره من الفاسق "بعد أن حذر الله - تعالى - المؤمنين من نبأ الفاسق، أبان هنا ما يترتب على خبره من الفتنة والنزاع، وربما الاقتتال، فطلب - تعالى - الإصلاح بالوسائل السلمية بين المتنازعين، كالنصيحة والوعظ والإرشاد والتحكيم، فإن بغت إحدى الفئتين على الأخرى، فتُقاتل الباغية الظالمة، ثم علل الأمر بالصلح، بوجود رباط الأخوة بين الفريقين، ثم أمر الوسطاء الباغية الطالمة، ثم علل الأمر بالصلح، بوجود رباط الأخوة بين الفريقين، ثم أمر الوسطاء والأطراف المتنازعة، بيتقوى الله وطاعة أو أومره (١٠).

<sup>(&#</sup>x27;) رواه مسلم في صفات المنافقين، باب تحريش الشيطان وبعثه سراياه لفتنة الناس، ٢١٦٦/٤، رقم ٢٨١٢.

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) شرح النووي على مسلم، مرجع سابق، ج $^{\prime}$ 1، ص $^{\prime}$ 1.

<sup>(&</sup>quot;) صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب ما ينهى عن التحاسد والتدابير، ١٩/٨، رقم ٢٠٦٤.

<sup>(1)</sup> سورة الحجرات الآية "٦".

<sup>(°)</sup> سورة الحجرات الآيات "٩ - ١٠".

<sup>(</sup>أ) التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، الزحيلي، مرجع سابق، ج٢٦، صــ٧٣٧.

لقد أمر الله - كل - رسوله - كل - والمؤمنين بأن يصلحوا بين الطوائف المتناحرة وذلك لوحدة الصف، وصيانة المجتمع من الخصام والتفكك، والآية تمثل قاعدة عامة لصيانة وحدة الصف من النفكك والتفرق، وهذا هو ما زاد عليه النبي - كل - تأكيداً، فعن أبي موسى الأشعري - ك - عن النبي - كل - قال: "إن المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً، وشبك بين أصابعه ((۱)، وهذا يدل على أهمية الأخوة وتماسك المؤمنين مع بعضهم، فكل فرد منهم لبنة متماسكة في بناء هيكل المجتمع وقوته وشموخه، فلا يستطيع الفرد أن ينأى بنفسه ولا يستقل عن إخوانه، لأنه ضعيف بنفسه كثير وقوى بإخوانه، ولهذا جعل النبي - كل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كالجسد الواحد، فعن النعمان بن بشير (۲) - - قال: قال رسول الله - كل - "مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم، كمثل الجسد الواحد، إذا اشتكى منه عضو: تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى (۱)، "إنما جعل المؤمنين كجسد واحد، لأن الإيمان يجمعهم كما يجمع الجسد الأعضاء، فلموضع اجتماع الأعضاء يتأذى الكل بتأذي البعض، وكذلك أهل الإيمان، يتأذى بعضهم بتأذي البعض (أ)، فالمؤاخاة من أروع القيم الإنسانية التي أرساها الإسلام للمحافظة على تعاضد المجتمع وتماسكه، وقد ربطها الله - كل الإيمان، فقال التي أرساها الإسلام للمحافظة على تعاضد المجتمع وتماسكه، وقد ربطها الله - كل الإيمان، فقال تعالى: ﴿ إِنّمَا المُومِنُونَ إِنّوَةً وَ (٥)، دون النظر لاعتبارات أخرى كاللون والجنس والنسب.

ولقد وضح النبي - = - الحقوق التي لو طبقها المسلمون لعاشوا في مجتمعاتهم آمنين مطمئنين متحابين، فعن أبي هريرة - - - قال: سمعت رسول الله - - يقول: "حق المسلم على المسلم خمس، رد السلام، وعيادة المريض، وإتباع الجنائز، وإجابة الدعوة، وتشميت العاطس"( $^{(7)}$ )، وهذه الآداب وحدها، لو طبقها المسلمون في مجتمعاتهم، ما تخاصم منهم أحد، ولا وقف أمام قاضي

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب الصلاة، باب تشبيك الأصابع في المسجد وغيره، ١٠٣/١، رقم ٤٨١.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) هو النعمان بن بشير بن مسعد بن ثعلبة من بني كعب بن الحارث بن الخزرج، أمه عمرة بنت رواحة أخت عبد الله بن رواحة، ولد قبل وفاة الرسول - ﷺ - بثمان سنين، وقيل: بست سنين، والأول أصح، لأن الأكثر يقولون: إنه ولد هو وعبد الله بن الزبير عام اثنتين من الهجرة في ربيع الآخر على رأس أربعة عشر شهراً من مقدم رسول الله = ﷺ - المدينة، وهو أول مولود ولد للأنصار بعد الهجرة، يكنى أبا عبد الله، سكن الشام، ثم ولي امرة الكوفة، ثم قتل بحمص سنة خمس وستين، ولمه أربع وستون سنة، "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٥، صــ ٣١٠.

<sup>(&</sup>quot;) رواه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم، ١٩٩٩٤، رقم ٢٥٨٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) كشف المشكل من حديث الصحيحين، جمال الدين أبو الفرج عبدالرحمن بن على بن محمد الجوزي، المتوفى سنة ٩٧ هـ، تحقيق على حسين البواب، دار الوطن الرياض ، بدون ط، ت، ج٢، صـ٢١ ٢.

<sup>(°)</sup> سورة الحجرات من الآية "١٠".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) رواه البخاري، كتاب الجنائز، باب الأمر باتباع الجنائز، ۷۱/۲، رقم ۱۲٤۰، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب السلام، باب من حق المسلم للمسلم رد السلام، ۱۷۰٤/، رقم ۲۱۲۲.

ليفصل بينهم، فلو عرف كل واحد ما له من حقوق فلم يطلب أكثر منها، وما عليه من واجبات فلم يقصر في أدائها وأحب كل واحد منهم أخاه كما يحب نفسه، فإذا مرض عادوه، وإذا غاب تفقدوه، وإذا احتاج ساعدوه وإذا مات شيعوه، وبذلك يصيرون جسداً واحداً إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى.

إن واقع المسلمين اليوم على مستوى الأفراد والجماعات، يؤكد أنهم في أمس الحاجة لهذه الآداب والأخلاق، التي ابتعد عنها الكثير منهم إلا ما رحم ربى، فهذه الأمور مجتمعه، تشكل برنامجاً وقائياً، يحمى المجتمع من التفرق والانحرافات الأخلاقية والسلوكية، التي تؤدى إلى الانحطاط والتمزق والضعف والهوان، ولا خلاص من هذه الانحرافات، إلا بالعودة لهذه الآداب والأخلاق.

إن من المقومات الأساسية لبناء المجتمعات، أن يكون لديها اقتصاد قوى، يحقق لها كفايتها ويحافظ على استقلالها، ويعينها على أداء رسالتها، وبدون ذلك، لا يستقم للمجتمعات حال، ولا يستقر لها شأن، ولن تستطيع المجتمعات تكوين ذلك الاقتصاد المطلوب، ما لم تستمد أصوله وفروعه من شريعتها، فهي العاصم الوحيد للمجتمعات، إذا تمسكت به سلمت من التردي في هاوية النظم الاقتصادية الهدامة، ويضمن لها التقدم والتنمية والاستقلال الاقتصادي المنشود، ولكى يتم هذا البناء على أسس سليمة قوية، فلابد من القيام بعملية هدم لكل ما يتعارض مع البناء الجديد، فالإسلام حينما ظهر في الجزيرة العربية، ظهر في مجتمع جاهلي بلغ فيه الوضع الاقتصادي – كسائر أوضاعه – الأخرى – حداً خطيراً من الفساد والانتهازية والاستقلال فأثرى القوى على حساب الضعيف، وأصبح التعاون بين الأغنياء والفقراء يهدد المجتمع بالانهيار والدمار، وكان التعامل بالربا والزيادة الفاحشة من أهم ما يميز الاقتصاد في العصر الجاهلي! أن يكون للرجل على الرجل الحق لأجل، فإذا حل الحق، قال: أتقضى أم تربى؟ فإن قضاه أخذ، وإلا زاده في حقه، الرجل الحق لأجل، فإذا حل الحق، قال: أتقضى أم تربى؟ فإن قضاه أخذ، وإلا زاده في حقه،

(') "العصر الجاهلي: عصر ما قبل الإسلام"، معجم اللغة العربية المعاصرة، أحمد عمر، ج١، صــ١٤.

<sup>(</sup>٢) هو زيد بن أسلم بن تعلبة بن عدي بن العجلان العجلاتي ثم البلوى ثم الأتصاري، حليف لبني عمرو بن عوف، شهد بدراً فيما ذكر موسى بن عقبة، وشهد أحداً، وهو ابن عم ثابت بن أقرم، وزعم ابن الكلبي أن طليحة قتله، وذكره ضرار بن صرض أحد الضعفاء بسنده عن عبد الله بن أبي رافع فيمن شهد صفين مع علي. "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٢، صـ٣٥، وينظر أيضاً، "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر، مرجع سابق، ج٢، صـ٣٥٠،

وزاده الآخر في الأجل"(١)، وهذا ما يعرف بربا النسيئة وهناك ربا الفضل: "وهو أن تكون الزيادة المذكورة مجردة عن التأخير فلم يقابلها شيء، وذلك كما إذا اشترى إردباً من القمح بإردب وكيلة من جنسه مقايضة بأن استلم كل من البائع والمشتري ما له، وكما إذا اشترى ذهبا مصنوعاً زنته عشرة مثاقيل من ذهب مثله قدره مثقالاً"(٢) وكان الربا مصدر ربح ووسيلة لتنمية الشروة، ولم تكن هناك رقابة على ضبط المكيال والميزان، وحماية الأفراد من الوقوع في أيدى المفسدين المحتالين، ومع هذا الفساد الاقتصادي فقد سخروا عقائدهم للإكثار من جمع المال، حتى اتبعوا أموراً لذلك، وجعلوها مبادئ لعقيدتهم حتى قالت قريش: "لا ينبغي لأهل الحل أن يأكلوا من طعام جاءوا به معهم من الحل إلى الحرم، إذا جاءوا حجاجاً أو عماراً، ولا يطوفون بالبيت إذا قدموا أول طوافهم إلا في ثياب الحمس(١) فإن لم يجدوا، منها شيئاً: طافوا بالبيت عراة"(١).

ومع أن التاريخ بين لنا أن الطواف على هذه الحالة كان مبالغة في التطهر والقداسة، إلا أن قريشاً استغلت تلك العادة المنحرفة عن الفطرة لصالحها اقتصادياً، حتى أصبح ديناً لديهم متبعاً، وكانت الأموال في يد قلة من الأفراد، يستأثرون بها دون معرفة حق الله - و أو المجتمع، في هذا الوسط استطاع الإسلام أن يربى مجتمعاً جديداً، لم يكن له مثيل في التاريخ كله، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ (٥).

إن النظام الاقتصادي في الإسلام<sup>(۱)</sup>، يعتمد على الدين والأخلاق المستمدة من تعاليمه، والدين ينصف الضعيف من القوى، ويحمى الفقير من الغنى، وليس معنى ذلك أن المجتمع الاسلامي لا وجود فيه للأقوياء والأغنياء، ولكن المعنى أن الأقوياء لا يستطيعون فيه اضطهاد الضعفاء والأغنياء لا يستطيعون فيه بخس الفقراء، وهو يغنى الفقير، ويقوى الضعيف بما أوجبه لهم من

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب البيوع، باب تحريم الربا، وأنه موضوع مردود إلى رأس المال، ٥/٥٥، رقم ١٠٤٦٧.

<sup>(</sup>١) الفقه على المذاهب الأربعة، الجزيري، مرجع سابق، ج٢، صـ٢٢١.

<sup>(&</sup>quot;) الحمس: سكان الحرم، قريش ومن ولدت، لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٦، صـ٨٥.

<sup>(</sup> أ) سيرة ابن هشام، مرجع سابق، ج١، صـ ١٨٥ وما بعدها.

<sup>(°)</sup> سورة آل عمران من الآية "١١٠".

<sup>(&</sup>lt;sup>٢</sup>) "هو مجموعة الأصول العامة الاقتصادية التي نستخرجها من القرآن والسنة والبناء الاقتصادي الذي نقيمه على أساس تلك الأصول بحسب كل بيئة وكل عصر"، النظام الاقتصادي في الإسلام مبادئه وأهدافه، د/ أحمد محمد العسال، فتحي أحمد عبد الكريم، مكتبة وهبة، ط٧، ٥٠٤١هــ، صــ٥١.

الحقوق، فهو يحقق مصالح الناس جميعا قويهم وضعيفهم، يجد فيه الضعيف أمانا من بعض الأقوياء، وظلمهم، كما يجد فيه الفقير حماية له من طغيان بعض الأغنياء وتطاولهم، فالأقوياء ليسوا كلهم على الجادة، وكذلك الأغنياء ليسوا كلهم على الحق، "يقوم هذا الاقتصاد على أساسين أو لا (ضمان حد الكفاية) لا (الكفاف) لكل فرد يعيش في مجتمع إسلامي أيا كانت جنسيته أو ديانته كحق إلهي مقدس له، كإنسان تضمنه له الدولة الإسلامية، ثم على أساس العمل والملكية، ومن ثم فإن أساس التوزيع الإسلامي هو ضمان حد الكفاية أولا ثم الكسب بحسب العمل والملكية: تلك الملكية التي هي نتيجة عمل سابق ولو كانت موروثة، وفي مثل هذا الاقتصاد الإسلامي لا يمكن أن يوجد محروم أو مانع واحد بسبب خارج عن إرادته، كما تتفاوت الدخول بسبب التفاوت في المواهب والقدرات ممثلة في العمل والملكية"(١)، وهذا بخلاف النظم الاقتصادية الأخرى(٢) التي يعتدي فيها القوى على الضعيف، ويظلم فيها الغني الفقير، لأن التشريعات البشرية يضعها في أغلب الأحوال الأغنياء والأقوياء، وقلما يراعي فيها الضعفاء والفقراء، فالغنى قد يستعبد الفقير، ويفرض عليه أن يعمل عنده بثمن بخس، وربما بلا أجر، والغنى يتهرب من التكاليف والضرائب المالية، وإذا وقع الضعيف مع القوى في نزاع فغالبا يحكم للغني، وإذا أجرم الفقير أقاموا عليه الحد أما الغني فلا، وهذا هو سبب هلاك الأمم السابقة على الإسلام كما أخبرنا النبي - ﷺ - فعن عائشة - رضى الله عنها - قالت: قال رسول الله -ﷺ -: "أيها الناس إنما أهلك الذين من قبلكم، أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها"(٣)، فالشريعة الإسلامية: تحرص على أن تكون المعاملات قائمة على أساس من الرحمة والعدل

<sup>(&#</sup>x27;) الإسلام والتوازن الاقتصادي بين الأفراد والدول، محمد شوقي الفنجري، وزارة الأوقاف، صـ٣٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) "مثل:- ١- الاقتصاد الرأسمالي الذي يقوم أساساً على الملكية الخاصة، والذي يترتب عليه التفاوت الشديد في الدخول بحبس التفاوت الشديد في ملكه وأدوات ووسائل الإنتاج، ويعمل على زيادة التضخم ومعاناة الكثير في المعايشة وحرمانهم. ٢- النظام الاشتراكي الذي يقوم أساساً على الملكية العامة في صورة ملكية الدولة والذي يترتب عليه التفاوت والطبقات بسبب اختلاف القدرات والمواهب. ٣- ومنها النظام الشيوعي القائم على أساس تحقيق الوفرة في الإنتاج بحيث يكفي حاجات الناس وفيه تختفي ظاهرة التفاوت في الملكية ولا توجد منه طبقات ولكن استظل فكرة هذا الاقتصاد الشيوعي ضمناً ماركسياً أو وهماً لن يتحقق لمخالفته طبيعة الأشياء ونظام الحياة كما أرادها الله"، المرجع السابق، بتصرف كبير، صـ ٢٩

<sup>(&</sup>lt;sup>¬</sup>) رواه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب حديث الغار، ١٧٤/٤، رقم ٣٤٧٥، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الحدود، باب قطع السارق الشريف وغيره والنهي عن الشفاعة في الحدود، ٣٥١٥/٣، رقم ١٦٨٨.

والمساواة فالشرع هو الضمان الوحيد لتحقيق عبوديتهم من كل مظاهر الحياة، والالتزام بالشرع هو الضمان الوحيد لتحقيق مصالح الناس، ودرء المفاسد عنهم، وفق ما يراه، فلو ترك الناس دون ضابط للمعاملات ضبطاً شرعياً، لوقع كثير من الناس في الفتن والمفاسد، وضاعت الحقوق، وارتكب الحرام ووقع الغبن عليهم.

لقد جعل الله - عَلَى الله عنه المال قواماً للحياة وسبباً الاستمر ارها، فقال: ﴿ وَلَا تُؤْتُوا ٱلسُّفَهَاءَ أَمُوا لَكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ اَللَّهُ لَكُرْ قِيَامًا ﴾ <sup>(١)</sup>، وفي ذلك "إشارة إلى ما للمال من شأن في الإسلام، وإلى النظرة التي ينظر بها إليه، وأنه قوام الحياة وملاك عمر انها، ومبعث سلامة المجتمع وقوته"(٢)، ولذلك فقد اهتم الإسلام في أحكامه بتنظيم الشئون المالية للأفراد والجماعات، فأحل الكسب المباح الطيب الذي ليس فيه اعتداء على مال أحد، ونهى عن الكسب غير المشروع بمختلف مظاهره ووسائله، لأن فيه مضره مفسدة تعود على المجتمعات في الأموال، وتحدث أزمات في معاشهم وحياتهم، ومن ثم تحصل العداوة والبغضاء والقطيعة، ولذلك فقد نهى الله - على - في قرآنه عن أكل أموال الناس بالباطل فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَكَرَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمْ ﴾ (٢)، ثم إن الشريعة لم تنه فقط عن المفسدات، بل نهت عن كل وسيلة مؤدية إليها، فمثلاً: إخفاء الطعام من السوق رغم حاجة الناس إليه، أو التطفيف في الكيل والميزان، أو اتخاذ أي وسائل غير مشروعة من أجل كسب المال، هي حيل فاسدة منهي عنها، لما فيها من المضرة والمفسدة، وحرمان الناس من حقوقهم، وحماية لهم من التعامل الخالي من كل مظاهر الفساد والحرام، "وهذه توجيهات ليست مجرد مواعظ أخلاقية، ولكنها ضوابط وقواعد اقتصادية تحدد بوضوح ما ينبغي للإنسان الفرد، أن يأخذ من المال، لأن ما يزيد على الحاجات يدخله مع المسرفين، والمسرفون ومعهم المترفون، يلقون من سرفهم وترفهم، كأنه سرقة حق لفقير ومحتاج، على نحو ما روى عن الإمام على – ﷺ – أنه قال: "ما أتخم غنى إلا بعدوان على حق فقير "<sup>(٤)</sup>.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء من الآية "ه".

<sup>(</sup>٢) التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج٢، صـ٧٠١.

<sup>(&</sup>quot;) سورة النساء من الآية "٢٩".

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) الإسلام والفوارق الاقتصادية بين الأفراد والدول، محمد شوقي الفنجري، وزارة الأوقاف، بدون ط، ١٤٣١هـ، صـ٧.

فالإسلام نهى عن كل كسب يثير الأحقاد، ويفسد العلاقات، لأن صلاح المجتمع من صلاح العلاقات التي تنظم سلوك أفراده، ثم هو يربى الإنسان على أن يكون أداة لحفظ المال وتنميته، وتكوينه، لا أن يكون أداة إضاعة وتبديد للثروات، فلا إسراف، ولا تبزير، ولكن اقتصاد وتدبير فعن أبي هريرة ولي يكون أداة إضاعة وتبديد للثروات، فلا إسراف، ولا تبزير، ولكن اقتصاد وتدبير فعن أبي هريرة ولله والله جميعاً، ولا تفرقوا، وأن تناصحوا من والله أمركم ويكره لكم قيل، وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال"(١)، "وليس للإنسان أن يبعثر الأموال كيفما شاء له هواه فذلك هو الإسراف الذي يفسد الحياة، ويهلك المجتمعات وينذر بالخطر، ولذلك شن القرآن حملة على الإسراف والمسرفين والمترفين، فجعلهم إخوان الشياطين، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللهُ المُهْرَدِينَ كَانُوا إِخُونَ الشّيَطِينُ وَكَانَ الشّيَطِينُ أَرْبَهِ عَكُفُورًا \* (١)(٢)(٢).

إن المعاملات المالية: أساس بناء الاقتصاد وتطوره، فلا اقتصاد بدون مال، ولا مال بدون اقتصاد، فبصلاحها يصلح الاقتصاد، ويفسد بفسادها، ومن أجل سلامة التعامل المالي، ودورانه بشكل سليم، تكفلت الشريعة الإسلامية ببيان الأحكام الفاسدة، حتى يكون المجتمع في وقاية من ضررها، ومن هذه البيوع المنهى عنها.

(أ) الربا وهو: "زيادة أحد البدلين المتجانسين، من غير أن يقابل هذه الزيادة عوض "(أ)، وهو من الأعمال التي تعمق في الإنسان الانحراف عن منهج الله السوى، لأن المرابى يسيطر عليه حب المال، فهو يسعى للحصول عليه بكل وسيلة، وفيه تعدى على الحرمات، لأن المرابى يريد من الآخرين أن يعملوا ثم يحصل على ثمرة جهدهم، ولعل القرآن الكريم أشار اليى ذلك، في قوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَاتَيْتُم مِن رِّبًا لِيرَبُوا فِي أَمُولِ النَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِند الله الوران الكريم الحالة يجعل صاحبه قلقاً متوجساً خوفاً على الفائدة المزعومة، ولقد وصف القرآن الكريم الحالة النفسية التي يكون عليها المرابى بقوله - على الفائدة المزعومة، ولقد وصف القرآن الكريم ألفومُ النفسية التي يكون عليها المرابى بقوله - على الفائدة المزعومة، ولقد وصف القرآن الكريم الحالة النفسية التي يكون عليها المرابى بقوله - على الفائدة المزعومة المرابى يقوله المرابى بقوله الم

<sup>(&#</sup>x27;) رواه مسلم، كتاب الأقضية، باب النهى عن كثرة المسائل من غير حاجة، ٣٤٠/٣، رقم ١٧١٥.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الإسراء من (') سورة الإسراء

<sup>(&</sup>quot;) منهج القرآن في تربية المجتمع، عبدالفتاح عاشور، دار الجيل للطباعة، مصر، ط١، ١٣٩٣هـ، ١٩٧٩م، صـ٧٠٤ وما بعدها.

<sup>(&#</sup>x27;) الفقه على المذاهب الأربعة، عبدالرحمن محمد عوض الجزيري، سنة ١٣٦٠هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط٢، ١٤٢٤هـ، ١٠٠٣م، ج٢، صـ٢٢١.

<sup>(°)</sup> سورة الروم من الآية "٣٩".

ٱلَّذِى يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطِانُ مِنَ ٱلْمَسِّ ﴾ (١)، ومن مفاسده أيضاً، أنه يجعل المال يُستأثر به فئة قليلة من الناس، فيزداد الغنى غنى فاحشاً، ويزداد الفقير فقراً وحرماناً، فيقسم المجتمع إلى طبقات، فيتولد الصراع والكره بينهم، بدل التعاون والمساعدة، ولذلك فهو يفضى إلى انقطاع الخير والمعروف بين أفراد المجتمع، المتمثل في القرض الحسن، والذي هو من باب المواساة والمعروف والإحسان بين الناس، لذلك جعل الله - على النوع من العدوان محاربة له ولرسوله - ﷺ -، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّيَوْاْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَنْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ، ﴿ (١) ، ولقد لعنه النبي - را الله عنه النبي الله عنه النبي علم الله عنه النبي الله عنه النبي الله عنه عنه الله عنه شارك فيه وأسهم، فعن جابر - الله - قال: "لعن رسول الله - الله الربا ومؤكله وكاتبه وشاهديه، وقال: هم سواء"(٣)، إن الله - على اخبرنا بسننه في التعامل مع المجتمعات والاقتصاديات القائمة على الربا، وسننه مع الاقتصاديات المبنية على الزكوات و الانفاق في سبيل الله - ﷺ -، فقال - ﷺ -: ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبَوٰا وَيُرْبِي ٱلصَّكَ قَاتُّ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّكُلُّ كَفَّارِ آثِيمٍ ﴾ (١٠)، فالربا فيه: محق للمجتمعات والاقتصاديات الربوية، أما المجتمعات والاقتصاديات القائمة على الزكوات، والإنفاق، ففيها مضاعفة ونماء، وهو توجيه إلى ما ينبغي أن تكون عليه، حتى يتحقق النماء والبركة، ولذلك فإن "تحريم الربا تنظيم اقتصادي، لقيام بناء اقتصادي سليم، لا تكون فيه أزمات، ولا تؤكل فيه أموال الناس بالباطل، ولا يؤدى إلى التعطل والكسل، و لا أن يكون ربح من غير تحمل للخسارة $^{(0)}$ .

(ب) ومن هذه البيوع المحرمة أيضاً (تلقى الركبان) وهو: "أن يقدم ركب بتجارة، فيتلقاه رجل قبل أن يدخلوا البلد، ويعرفوا السعر، فيشترى منهم بأرخص من سعر البلد"<sup>(۲)</sup>، حتى يستحوذ على السلعة كلها، أو يتحكم في سعرها، وهو منهى عنه لما فيه من الضرر، فعن ابن عمر – الله رسول

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة من الآية "٧٥".

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآيات "٢٧٨ - ٢٧٩".

<sup>(&</sup>quot;) مسلم، كتاب المساقاة، باب لعن الله أكل الربا ومؤكله، ٣/٩١٩، رقم ١٥٩٨.

<sup>(1)</sup> سورة البقرة الآية "٢٧٦".

<sup>(°)</sup> زهرة التفاسير، محمد بن أحمد مصطفى بن أحمد المعروف بأبى زهرة، المتوفي سنة ١٣٩٤هـ، دار الفكر العربي، بيروت، ج١، صـ٨٩.

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة، أحمد بن عبدالرحمن بن الشهيد وجيه الدين من معظم بن منصور المعروف بالشاة ولى الله الدهلوي، سنة ١٧٦، تحقيق سيد سابق، دار الجيل، بيروت، لبنان، ط١، ٢٦، ١هـ، ٢٠٥م، ج٢، صـ١٧١.

الله - الله - الله على بيع بعضكم على بيع بعض، ولا تلقوا السلع حتى يهبط بها إلى السوق"(۱)، فالأصل في البيوع أنها جائزة ومباحة، لكن ثبت النهى عن هذه الممارسة في البيع لما يترتب عليها من ضرر بالمجتمعات وأسواقها، لأنها من الخديعة، وفيها "ضرر بالعامة، لأنه يوجد في تلك التجارة حق أهل البلد جميعاً (۱)، والنهى عنها من أجل الحفاظ على استقرار الأسعار، وعدم ارتفاعها ارتفاعاً فاحشاً، وبالتالي لا يتضرر أهل البلد من الارتفاع، ويستقر المجتمع.

- (ج)ومن هذه البيوع المحرمة أيضاً (الاحتكار): "وهو شراء الشئ وحبسه، ليقل بين الناس، فيغلوا سعره ويصيبهم بسبب ذلك الضرر" (")، وهو من أخطر المعاملات المالية الفاسدة التي تربك الاقتصاد، وتفسد حركة تداول المال فيه بطريقة غير سليمة، وهو يشمل كل ما يحتاج الناس اليه، بحيث إذا حبس عنهم كانوا في حرج، فعن معمر بن عبد الله(ئ) الله عن رسول الله قال: "لا يحتكر الا خاطئ" (ه)، فالاحتكار أمر مذموم، يجب اجتنابه والبعد عن ممارسته، لأنه يضر بالمجتمع، ففيه "تضييق على الناس، وإعنات لهم، أو هدم لقاعدة التنافس الشريف في التجارة، وقد يكون غير ذلك، عن طريق شراء السلعة من السوق والتحكم في سعرها، أو تخفيض السعر مضارة في تاجر ناشئ، ليخلوا الطريق أمام المحتكر، فيفرض ما شاء له هواه على الناس من أسعار .. وفي كلتا الحالتين يبتعد أمثال هؤلاء عن ركب جماعة المؤمنين، ليكونوا أداة قسر تلهب ظهر المجتمع وتستغله أسوأ استغلال" (١٠).
- (د) ومن هذه البيوع أيضاً (الغش) وهو: "أن يشتمل المبيع على وصف نقص، لو علم به المشترى امتنع عن شرائه"(۱)، من أجل ذلك فقد أقامت الشريعة الإسلامية المعاملات المالية على أساس

<sup>(&#</sup>x27;) أخرجه البخاري، كتاب البيوع، باب النهى عن تلقاء الركبان، ٧٢/٣، رقم ٢١٦٥.

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة، الدهلوي، مرجع سابق، ج٢، صـ٧١.

<sup>(&</sup>quot;) فقه السنة، السيد سابق، المتوفي سنة ٢٠ ١٤ هـ.، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط٣، ١٣٩٧هـ.، ١٩٩٧م، ج٣، صــ ١٠٦ وما بعدها.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) هو معمر بن عبد الله بن نافع بن نضلة بن عبد العزى بن عوف القرشي العدوي، كان شيخ من شيوخ بني عدي، وأسلم قديماً، وتأخرت هجرته إلى المدينة لأنه كان هاجر الهجرة الثانية إلى أرض الحبشة وعاش عمراً طويلاً، كان قديم الإسلام ولكنه هاجر إلى الحبشة، ثم رجع إلى مكة، فأقام بها، ثم قدم المدينة بعد ذلك، فهو معدود في أهل المدينة. "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٣، صــ١٤٣٤، وينظر أيضاً: "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر، مرجع سابق، ج٣، صــ١٤٣٨.

<sup>(°)</sup> رواه مسلم، كتاب البيوع، باب تحريم الاحتكار في الأقوات، ٣٢٨/٣، رقم ١٦٠٥.

<sup>(</sup>١) منهج القرآن في تربية المجتمع، عبد الفتاح عاشور، صــ ١٦٠.

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) البحر الرائق، شرح كنز الرقائق، زين الدين بن إبراهيم بن محمد المعروف بابن نجيم المصري، المتوفي سنة  $^{\vee}$   $^{\vee}$ 

فهذه الأشياء لها أثر سئ على المجتمع بأسره، "لذلك حرم الإسلام الغش، واعتبر من غش خارجاً عن جماعة المسلمين (من غشنا فليس منا) وذلك لأنه قوض بناء الإخلاص والتقوى والإخاء التي يقوم عليها مجتمع الإسلام، وتنبثق منها علاقات أفراده"(أ)، إن الغش فيه نقص للحقوق، وهو أساس لزعزعة الثقة في المجتمعات، فيقطع المودة ويكون سبباً في إثارة الفتن، والأحقاد بين المجتمعات، فينتشر الفساد في الأرض، وبالجملة فقد حرم الإسلام كل كسب فيه إضرار بالفرد والمجتمع، في حين انه لم يمنع أحداً من امتلاك المال بالطرق الشرعية، التي أباحها الإسلام وحث عليها كالزراعة والصناعة والتجارة وغيرها، وأوجب المشي في مناكب الأرض فقال - و على التملك عند جمكل لكم الأرض فقال - و التحود المشروعة، التي تركز على عدم الضرر والضرار، ثم جعل الإنسان بل أقرها، ونظمها في الحدود المشروعة، التي تركز على عدم الضرر والضرار، ثم جعل للفقراء ومن هم على شاكلتهم كالسائل والمحروم، حق في هذا المال، فقال تعالى في أوصاف المؤمنين الذين سيفوزون بالجنة والخلد والنعيم المقيم، قال تَمَالَى: ﴿ وَفِي آمَولِهِم حَق لِللَّم وَلِه المَالَ، فقال تعالى في أوصاف المؤمنين الذين سيفوزون الجنة والخلد والنعيم المقيم، قال تمالى، وفام وصفاء وتعاون.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه مسلم في كتاب الإيمان، باب قول النبي - ﷺ - من غشنا فليس منا، ٩٩/١، رقم ١٠٢.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  سورة المطففين الآيات "۱ – ٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشعراء الآيات "١٨١ - ١٨٣".

<sup>( )</sup> منهج القرآن في تربية المجتمع، عاشور، مرجع سابق، صـ٥١٥.

<sup>(°)</sup> سورة الملك من الآية "١٥".

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات الآية "١٩".

# الفصل الثاني التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الجانب العقدي

### ويشتمل على ستة مباحث:-

المبحث الأول: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان بالله المبحث الثاني: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان بالملائكة المبحث الثالث: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان بالكتب المبحث الرابع: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان بالرسل المبحث الخامس: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان باليوم الآخر المبحث السادس: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان بالقضاء والقدر

#### تمهيد:

إن العقيدة هي الأساس العظيم الذي يقوم عليه الإسلام، ولقد كانت مهمة الأنبياء والرسل عليهم السلام – ترسيخ العقيدة الصحيحة في نفوس أتباعهم، وتصحيح ما طرأ عليها من التغير والانحراف، وهذه هي مهمة ورثة الأنبياء من العلماء، والعقيدة هي الأساس الذي إذا صلح، صلح البناء، وإذا فسد، فسد البناء كله.

#### أ- تعريف العقيدة في اللغة

والعقيدة في اللغة مأخوذة من الفعل عقد، "العين والقاف والدال: أصل واحد يدل على شد، وشدة وثوق، وإليه يرجع فروع الباب كلها"(١)، ويقال: "اعتقدت كذا: عقدت عليه القلب، والضمير، حتى قيل: العقيدة ما يدين الإنسان به، وله عقيدة حسنة: سالمة من الشك، واعتقدت مالاً: جمعته"(١)، "وعقد قلبه على الشئ، أي: لزمه"(١)، فالعقيدة في اللغة تفيد الثبوت على الشئ والالتزام به، والتأكد منه، وما يدين به الإنسان وعقد عليه قلبه، فلا يخالطه شك و لا ربية.

## ب- تعريف العقيدة في الاصطلاح

أما في الاصطلاح فهي "مجموعة من قضايا الحق البديهية المسلمة بالعقل والسمع والفطرة، يعقد عليها الإنسان قلبه، ويثني عليها صدره، جازماً بصحتها، قاطعاً بوجودها وثبوتها، لا يرى خلافها أنه يصح أو يكون أبدا"(<sup>1)</sup>، وجاء في تعريفها أيضاً إنها: "ما يدين به الانسان ربه، وجمعها: عقائد، والعقيدة الإسلامية: مجموعة الأمور الدينية التي تجب على المسلم أن يصدق بها قلبه، وتطمئن إليها نفسه، وتكون يقيناً عنده لا يمازجه شك، ولا يخالطه ريب، فإن كان فيها ريب أو شك كان ظناً لا عقيدة"(<sup>0</sup>).

<sup>(&#</sup>x27;) مقاييس اللغة، ابن فارس، مرجع سابق، ج٤، صـ٨٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) المصباح المنير في غريب شرح الكبير، أحمد بن محمد بن على الفيومي أبو العباس، المتوفى سنة ٧٧٠هـ، المكتبة العلمية، بيروت، ج٢، صــ ٢٦.

<sup>(&</sup>quot;) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٣، صـ٧٩٨.

<sup>(</sup> أ) عقيدة المؤمن، أبو بكر الجزائري، دار الكتب المصرية، ط١، ٢٠٠٧م، صـ٥١.

<sup>(°)</sup> عقيدة التوحيد في القرآن الكريم، محمد أحمد عبد القادر مكاوي، مكتبة دار الزمان، ط١، ٥٠٤هه، ١٩٨٥م، صـ٠٠٠.

فالعقيدة تعني الإيمان بمجموعة من الأمور التي يجب على المؤمن الإيمان بها والتصديق، فتطمئن نفسه بها إيماناً كاملاً، لا يخالطه شك ولا ربية، وهذه الأمور والأركان بينها الله - في قرآنه، قال تَمَالَى: ﴿ لَيْسَ اللِّرَ أَن تُولُوا وَجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَاِنَ اللّهِ مِنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِ وَالْمَغْرِبِ وَلَاِنَ الله سيدنا جبريل وَالْمَاتِ عَن الإيمان في حديث سيدنا ابن عمر - رضي الله عنهما -، فقال له أخبرني عن الإيمان؟ قال: "أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره، قال صدقت" (١)، وهذه الأصول ثابتة ومقررة عند الأنبياء جميعاً، ولذلك فقد بعث الله انحراف يشوبها، حتى يتحقق الصلاح والسعادة، لأن العقيدة الصحيحة التي جاءوا بها، لها أثر كبير في توجيه الإنسان وتصرفاته، ولذلك فهي خالية عن كل شائبة، ولذلك فهي تؤثر تأثيراً إيجابياً على استقامة العبد، وهذا ما سيتضح من خلال هذا الفصل إن شاء الله - ال

(') سورة البقرة من الآية "١٧٧".

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب معرفة الإيمان والإسلام والقدر وعلامة الساعة، ٣٦/١، رقم ٨.

التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الجانب العقدي

#### المبحث الأول

التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان بالله

أولاً: مفهوم الإيمان بالله - على -

#### أ- تعريف الإيمان بالله لغة

الإيمان في اللغة: "مصدر آمن يؤمن إيماناً فهو مؤمن، وإتفق أهل العلم من اللغويين وغيرهم أن الإيمان معناه: التصديق "(١)، ومن مادته الأمن وهو: "عدم توقع مكروه في الزمن الآتي، وأصله طمأنينة النفس، وزوال الخوف"(٢)، فمعانى الإيمان تدور في اللغة حول الطمأنينة، والأمن والإقرار وإظهار الخضوع، وكلها تؤدي إلى التصديق.

## ب- تعريف الإيمان بالله في الاصطلاح

الإيمان هو: "التصديق بجميع ما جاء به النبي - ﷺ - مما علم من الدين بالضرورة إجمالاً في الإجمالي وتفصيلاً في التفصيلي"(٦)، فالإيمان هو مطلق التصديق بكل ما أخبر الله - على - في كتابه ورسوله - ﷺ -، فالله - ﷺ - موصوف بكل كمال يليق بذاته المقدسة ومنزه عن كل ما لا بلبق به سیحانه.

## ثانياً: الأسس والأساليب الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في جانب الإيمان بالله

إن الإيمان بالله - على - هو أساس الدين، وأول الواجبات على الإنسان، ولذلك فهو مقدم على جميع أركان الإيمان، لأنه أساس لها، فلا يصح إيمان عبد بشئ من أركان الإيمان، إلا بعد الإيمان بالله - ﷺ -، ولذلك يذكر الإيمان بالله - ﷺ - مقدماً عليها إذا ذكرت معه، قَالَ تَعَالَى:﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ء وَٱلْكِئنِ ٱلَّذِى نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ . وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِىٓ أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكْفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَيْهِ كَوْنُبُهِ ، وَرُسُلِهِ ، وَأُسُلِهِ ، وَأُلْمُومِ ٱلْآخِرِ فَقَدُ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴿ ( ) ، وقد قدمه النبي - ي -على بقية الأركان، حينما سأله أحد الصحابة عن الإيمان، فعن أبي هريرة - الله - قال: كان رسول الله - ﷺ - يوماً بارزاً للناس، فأتاه رجل، فقال: يا رسول الله ما الإيمان؟ فقال: "أن

<sup>(&#</sup>x27;) تهذيب اللغة، الأزهري، مرجع سابق، ج١٥ صـ٣٦٨.

<sup>(</sup>١) التوقيف على مهمات التعاريف، المناوي، مرجع سابق، ج٢، صـ٣٦.

<sup>(&</sup>quot;) تحفة المريد على جوهرة التوحيد، البيجوري، مرجع سابق، صــ ٩٢.

<sup>(1)</sup> سورة النساء الآية "١٣٦".

تؤمن بالله، وملائكته، وكتابه، ولقائه، ورسله، واليوم الأخر، وتؤمن بالبعث الآخر، قال: صدقت (١).

وقد جعله الله - على - شرطاً لقبول الأعمال الصالحة، لقوله تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَتِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا كُفُرانَ لِسَعْيِهِ عَلَى الله - على الله - عله ولا يبطله، بل يضاعفه له أضعافا كثيرة، أما إذا فقد الإيمان بالله - على - فلو استغرق الانسان بعده ليله ونهاره في عمل فلن يقبل الله - على - منه، قال تعالى مؤكداً هذه الحقيقة: ﴿ وَقَرِمْنَا إِلَى مَاعَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبِيَا وَمَن المسات على على المنثور في الجو وهذا "عبارة عن عدم قبول ما عملوا من الحسنات كإطعام المساكين وصلة الأرحام، وغير ذلك، وأنها لا تنفعهم "(أ)، فلا يرون لها في الآخرة ثواباً وأجراً، لأنها أسست على غير إيمان بالله - على - ورسوله - الله المست على غير إيمان بالله - الله - ورسوله - الله - اله - الله - الله

وقد ينتفع الكافر بعمله الصالح في الدنيا ولكن الاحظ له فيه في الآخرة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيْوةَ اللَّهُ الللل اللللل اللهُ الللل اللهُ الللل اللهُ الللل اللهُ اللللل اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللل اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ

<sup>(&#</sup>x27;) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب الإيمان ما هو وبيان خصاله، ٩/١، رقم ٩.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأنبياء من الآية "٩٤".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الفرقان الآية "٢٣".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) التسهيل لعلوم التنزيل، ابو القاسم محمد بن محمد بن عبد الله بن جزي الكلبي الغرناطي، المتوفى سنة ١٤٧هـ، تحقيق د/عبد الله الخالدي، دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت، ط١، سنة ١٦١هه، ج٢، صل ٨١.

<sup>(°)</sup> سورة هود الآيات "١٦،١٥"

<sup>(</sup> $^{1}$ ) رواه مسلم، كتاب صفة الجنة والنار، باب جزاء المؤمن بحسناته في الدنيا والآخرة وتعجيل حسنات الكافر في الدنيا، 177/٤، رقم 177/٤.

تعكر صفوها، وقاموا بسد كل طريق يؤدي إلي الانحراف، عن طريق الإيمان بالله – على وبينوا وهن الأسباب، وضعف العلل التي تمسك بها الكافرون، لتبرير ما هم عليه من الضلال والتيه، ليكون ذلك دفعاً لكل إنسان أراد تحقيق الإيمان بالله – الله – علي أكمل وجه، بعيدا عن الكفر والشرك وكل ما يناقضه، ليكون على بصيرة من دين الله – الله –، والمتتبع لدعوات أولي العزم من الرسل يتضح له المناهج (۱) التي تمسكوا بها، وسلكوها لوقاية الناس من خطورة الانحراف عن طريق الإيمان بالله – الله –، وكان من أهم هذه المناهج اتباع الأساليب الآتية: –

## ١- أسلوب الدعوة إلى عبادة الله وحده ونبذ عبادة ما سواه

إن من أعظم ما امتن به الله - على عباده، أن أرسل إليهم رسلاً من أنفسهم، يدعونهم الي طريق الخير والصلاح والاستقامة، ويصرفونهم عن طريق الشر والغواية، وسد كل طريق يؤدي الي الضلال والانحراف، ولقد كانت مهمة الأنبياء والرسل - عليهم السلام - عامة وأولي يؤدي الي الضلال والانحراف، ولقد كانت مهمة الأنبياء والرسل - عليهم السلام - عامة وأولي العزم منهم خاصة، أن يوجهوا الناس الوجهة الصحيحة السليمة إلي الله - تعالي - وأن يحفظوا فطرتهم من الانحراف، حتي لا يعبد الانسان إلا الله - على -، ولا يشرك به شيئاً، ولا يتخذ بعض المخلوقات أربابا من دون الله - م و ترك تأليه ما سواه"(١)، ولقد جاء أولو العزم من الرسل دعوة الناس إلى توحيد الله - و ترك تأليه ما سواه"(١)، ولقد جاء أولو العزم من الرسل بهذه الحقيقة التي جاء بها كل رسول من عند الله - م و و و لا تتنير ولا تتبدل، وهي تعني أول ما تعني على -، عبودية شاملة، فهذه حقيقة واحدة ثابتة لا تتغير ولا تتبدل، وهي تعني أول ما تعني تتحية كل طاغوت (١)، عن تعبيد الناس له من دون الله - و بإخضاعهم لرأيه وأوامره، قال تتماني وَلَقَدَ بَعَثَ الله وأوامره، قال من دون الله - الله عنه عن عبادة الله وعده من الأمم، رسولاً يدعوهم حقيقة عيّه الشهرة الله و واقعهم فيه من عبادة ما سواه، الله عبادة الله وحده، وينهاهم عن عبادة ما زينه الشيطان لهم وأوقعهم فيه من عبادة ما سواه،

<sup>(&#</sup>x27;) المناهج الدعوية: "هي نظم الدعوة، وخططها المرسومة لها"، المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صــه ١٩.

<sup>(</sup>١) دعوة الرسل عليهم السلام، غلوش، مرجع سابق، صـ٩٠٥.

<sup>(&</sup>quot;) جاء في معني الطاغوت: أنه كل ذي طغيان على الله فعبد من دونه إما بقهر منه لمن عبده، وإما بطاعة ممن عبده له، وانساناً كان ذلك المعبود أو شيطاناً أو وثناً أو صنماً أو كائناً ما كان من شئ"، تفسير الطبري، مرجع سابق، ج ه، صــ ٤١٩ .

<sup>(1)</sup> سورة النحل من الآية "٣٦".

لقد جاء الرسل – عليهم السلام – لإنقاذ الانسانية من وحل العبودية لغير الله – على السلام بولولاهم لظلوا غارقين فيها إلي الأذقان، وحاجة المؤمنين إلى الاقتداء بهم كحاجتهم الي الطعام والشراب بل أشد.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأنبياء الآية "٢٥".

<sup>(</sup>٢) دعوة الرسل، غلوش، مرجع سابق، صـ ٦٦

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف الآية "٩٥".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة هود الآيات "٢٥-٢٦".

نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ - فَقَالَ يَعَوْمِ اعْبَدُوا الله مَالَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَ أَفَلا نَنْقُونَ ﴾ (١) وغير ذلك من الآيات التي إذا نظرنا فيها، لوجدناها تقرر أن الله - عَلَى - ارسل سيدنا نوحاً - العلى - يدعو قومه الي عبادة الله وحده، هذه العبودية تعني نزع السلطان كله لله وحده، وهذا هو أول ما بدأ به سيدنا نوح - العلى - بعدما انحرف الناس عن الطريق المستقيم، وظهر فيهم الشرك، ليجدد لهم معالم العقيدة، ويردهم الي الصراط المستقيم، وينقذهم من خطر الانحراف عنه، فأعاد إلى العقيدة نقاءها الذي تقرر في الأرض منذ أن خلق الله سيدنا آدم - العلى -.

- كذلك فعل سيدنا إبراهيم إلى حينما بعثه الله إلى في فترة من الرسل ساد فيها الشرك والوثنية، واستحكم فيها الجهل والضلال، ولهذا جاءت دعوته لقومه بعبادة الله وحده لا شريك له، ونبذ ما هم عليه من عبادة الأصنام والأوثان والكواكب وغيرها، قال تعَالى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذَ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا الله وَاتَقُوهُ ذَالِكُمْ خَثُرُ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُون ﴾ (١)، ثم بين لهم أن الإله الحق الذي هو أحق بالعبادة، لابد وأن يتصف بصفات الألوهية من الخلق والإيجاد والنفع، فقال الذي هو أحق بالعبادة، لابد وأن يتصف بصفات الألوهية من الخلق والإيجاد والنفع، فقال الذي هو أخر إِنّما تَعْبُدُون مِن دُونِ اللهِ أَوْتَنا وَتَعْلُقُونَ إِنْكاً إِنَى اللّهِ لا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْنَعُواْ عِندَ اللهِ الرَّرْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ وَاللّهِ الْعِبادة، "فسمى الآلهة إفكاً على المبالغة، فإن وقومه من عبادة الأوثان وغيرها مما لا يستحق العبادة، "فسمى الآلهة إفكاً على المبالغة، فإن الإفك هو الكذب"(٤).
- كذلك جاء سيدنا موسي المسلام بهذه الحقيقة، وهي حقيقة عبودية العوالم جميعها لله وحده، عبودية شاملة، فحينما اختاره الله واصطفاه لرسالته، خاطبه في بداية الأمر برسالة التوحيد فعرفه بنفسه وأنه لا إله غيره في الأرض ولا في السماء، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَا آخَرَتُكَ فَاللَّهُ عَيْرَهُ فِي اللَّهُ وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى اللّهِ عَيْرَهُ فَي اللَّهُ الله بعني: فأستَمِع لِمَا يُوحَى الله إلا أنا) فلا تعبد غيري، فإنه لا معبود الذي لا تصلح العبادة إلا له (لا إله إلا أنا) فلا تعبد غيري، فإنه لا معبود يجوز أو تصلح له العبادة سواي، (فاعبدني) يقول: فأخلص العبادة لي دون كل ما عبد من يجوز أو تصلح له العبادة سواي، (فاعبدني) يقول: فأخلص العبادة لي دون كل ما عبد من

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المؤمنون الآية "٢٣".

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت الآية "١٦".

<sup>(&</sup>quot;) سورة العنكبوت الآية "١٧".

<sup>(1)</sup> دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ٩٥.

<sup>(°)</sup> سورة طه الآية "١٣ - ١٤".

التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الجانب العقدي

دوني"(١) إنها المواجهة القوية الصريحة بحقيقة العبودية والوحدانية منذ اللحظة الأولى، وهذا يدل على أن: "تقديم الأهم على المهم أمر واجب في العلم والعمل والدعوة إلى الله تعالى" $(^{7})$ حتى يتعلم المربون والدعاة أن أول شئ يجب على المكلفين هو علمهم بوحدانية الله - ﷺ -وإخلاص العبادة له، حتى يتحرر الناس من الخضوع والطاعة والعبودية لغير الله - رها الله - ا

ولقد أخذ الله – ﷺ – الميثاق على بني اسرائيل بعبادة الله وحده، فقال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيَ إِسْرَةِ يِلَ لَا تَغَبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَبِٱلْوَلِيَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ (٣)، و على الرغم من ذلك وما لاقاه سيدنا موسى – اللَّيِّيِّ – في سبيل دعوتهم إلى عبادة الله - رالا أن رواسب الوثنية لعبادتهم لغير الله التي ألفوها بقيت تعاودهم من وقت لأخر، فمثلا عندما جاوزوا البحر بعد غرق فرعون، مروا على قوم يعبدون الأصنام، فطلبوا من سيدنا موسي - اللَّهِ - أن يتخذ لهم أصناماً يعبدونها مثلهم ولكنه لامهم على ذلك و عابهم علي هذا الجهل، قَالَتَعَالَى:﴿ وَجَنُوزُنَا بِبَنِيَ إِسْرَءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَوَّا عَلَى قَوْمِ يَعْكُفُونَ عَلَىٓ أَصْـنَامِ لَـٰهُمَّ ۖ قَالُواْ يَكُمُوسَى ٱجْعَل لَّنَا ۚ إِلَىٰهَا كَمَا ۚ لَهُمْ ءَالِهَا ۗ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ بَجَهَلُونَ ﴿ ﴿ إِنَّا هَدَوُلَآءٍ مُتَابِّرٌ مَّا هُمْ فِيهِ وَبَطِلُ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ قَالَ أَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَاهًا وَهُوَ فَضَّلَكُمْ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (١٠).

• ثم يأتي سيدنا عيسي - الكي - ليجدد دعوة الأنبياء قبله من حيث عبودية الناس جميعا لله الواحد، ودعوتهم إلي التوحيد الخالص بكل شعبه، ودعاهم إلي نبذ الشرك والشركاء، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَنَبَىٰ إِسْرَةِيلَ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّى وَرَبَّكُمٌّ إِنَّهُۥ مَن يُشْرِفُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّـارُ ۖ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ (٥)، وقال لهم مبينا أن العبودية لا تكون إلا لله - ﷺ - وهذا هو الطريق السوي الذي لا عوج فيه و لا التواء، كما ذكر القرآن الكريم: ﴿ إِنَّ اللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ ۚ هَنذَا صِرَطُّ مُّسْتَقِيمُ ﴾ (٦)، "أي: إني وإياكم عبيد الله، فاعبدوه ولا تعبدوا غيره، وقوله: ﴿ هَنذَا صِرَطُُّ مُسْتَقِيمٌ ﴾، يقول: هذا الذي أوصيتكم به، وأخبرتكم أن الله أمرني به هو: الطريق المستقيم الذي من سلكه نجا ومن ركبه اهتدي، لأنه دين الله الذي أمر به انبياءه" $^{(\vee)}$ 

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الطبرى، مرجع سابق، ج ١٨، صـ ٢٨٣.

<sup>(</sup>١) عظات وعبر في قصص الأنبياء، سعيد عبد العظيم، دار الإيمان للطباعة والنشر والتوزيع، صــ٧١.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة من الآية "٨٣".

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف الآيات "١٣٨ - ١٤٠".

<sup>(°)</sup> سورة المائدة من الآية "٧٢".

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية "١٥".

<sup>(</sup>۲) تفسیر الطبری، مرجع سابق، ج ۱۸، صب ۱۹۷.

إِن أُول شَيْ نطق به سيدنا عيسي - النس - حينما تكلم في المهد، اعترافه بالعبودية لله وحده، قال تعالى على لسانه: ﴿ قَالَ إِنِي عَبَدُ اللّهِ ﴾ (١)، ثم يعلن براءته في المشهد يوم القيامة من اتخاذه وأمه إلهين من دون الله - ﴿ فيقول: ﴿ سُبْحَننَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقَّ إِن كُنتُ قُلتُهُ وَالله وَ مَا فَقَدً عَلِمَتُهُ وَمَا فَي نَفْسِي وَلاَ أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعَلَمُ الله وحده لا الله وحده لا شريك له، ولم يقل لهم اعبدوني من دون الله - ﴿ وَله عَلَى الله عَلَى الله وله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وحده لا شريك له، ولم يقل لهم اعبدوني من دون الله - ﴿ وَله عَلَى الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى المَلْهِ المَلْهُ عَلَى الله عَلَى المَلْهُ الله عَلَى المَلْهُ المُعْلَى المَلْهُ المُعْلِى المُعْلَى المَلْهُ المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى

### ٢- إعلانهم التبرؤ من الكفر

لقد كان من أساسيات منهج أولي العزم من الرسل – عليهم السلام – في الوقاية من الانحراف العقدي عن الطريق الصحيح للإيمان بالله – الله – العلانهم التبرؤ من مظاهر الشرك، وأعمال الكافرين، لينشأ الإنسان نشأة دينية صحيحة، بعيدة عن كل ما ينافى هذه العقيدة الصافية، فهي

<sup>(&#</sup>x27;) سورة مريم من الآية "٣٠".

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة من الآية ١١٦ ، ١١٧.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة الآية ٢١.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة هود الآيات "١-٢".

تحمي الناس من الانجرار وراء هذه الأعمال التي تصيب الإنسان في إيمانه، أو تقضي علي بوادرها عند بداية ظهورها.

- إن الإنسان لا يستقيم إيمانه إلا بالبراءة من الكفر فهذا نبي الله سيدنا نوح على -، يعلن في مواجهة قومه الذين كفروا واستكبروا، توجهه الي الله - وموالاته له فيقول: ﴿ فَإِن تَوَلَّمُ تُم مَا سَأَلْتُكُم مِن أَجْرٍ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَأُمِرَتُ أَنْ أَكُونَ مِن ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ (١)، ثم يعلن بعد ذلك براءته صراحة من إجرام قومه وما يكتسبونه من الذنوب من الكفر والتكذيب، فيقول كما جاء في القرآن الكريم: ﴿ وَأَنَا بَرِى مُ مِمّا أَجُر مِمُونَ ﴾ (٢)، إنه مشهد عظيم يتجسد فيه ولاء سيدنا نوح على لربه، وإعلان براءته مما يكتسبه قومه من المعاصي والتكذيب والكفر.
- ثم يأتي سيدنا إير اهيم الله الميؤكد أيضاً في مواجهة قومه، أن الرابطة الوحيدة التي يلتزم بها هي رابطة الإيمان بالله إلى -، وما عدا ذلك من الروابط فلا قيمة لها، وحبالها كلها مقطوعة، وهو برئ من كل ما عبد من دون الله الله الله الكوّنَانِ هُو مَدُ كَانَتُ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةٌ فَي إِبْرَهِم وَ وَلَيْنِ مَعَهُ إِذَ قَالُوا لِعَوْمِم إِنّا بُرَء وَا مِن الله وَمَ الله وَمِنا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ الله وَكُونَا بِكُمْ وَبِنَا الله وَمَا الله وَمَ الله وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ الله مِن الله مِن الله وَمَ الله وَمَ الله وَمَ الله وَلَم الله وَلِي الله والله والله المراد النا نعادي كل من يخالفنا في الدين، وإن لم يقاتلنا فيه، ولم يخرجنا من الديار، ولم يظاهر الناس على إخر اجنا، ولو كان ذلك هو المراد لناقض القرآن بعضه بعضا، ولكان ذلك العمل مخالفاً للحكمة والمنطق، ومخالفة لسيرة للفقض القرآن بعضه بعضا، ولكان ذلك العمل مخالفاً للحكمة والمنطق، ومخالفة لسيرة المشركين وإعلان عداوتهم وبغضائهم لم يكن لحجر شركهم، بل لدفاعهم عن الشرك، وإيذاء أنصار التوحيد، وفتنة الناس في عقائدهم حتى لا يكونوا آمنين على دينهم، أما الشرك الذي لا يحارب توحيداً، ولا يصد أصحابه عن الإيمان، ولا يعرضون لهم بشئ من الأذى فلا معنى لعداوة أصحابه ومحاربتهم (أ)، وفي موضع آخر من القرآن الكريم يصرح سيدنا إيراهيم الله الله بالبراءة من الشرك في قوة ووضوح، وذلك حينما سلك قومه طريقاً آخر الإيمان ولا المهم الله المنان في قوة ووضوح، وذلك حينما سلك قومه طريقاً آخر

<sup>(&#</sup>x27;) سورة يونس الآية "٧٢".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة هود من الآية "٣٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الممتحنة الآية "٤".

<sup>(</sup> أ) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ ٦٣.

غير طريق الاستقامة والهداية، فبين لهم بطلان ما هم عليه من عبادة الكواكب والأصنام، فقال معلنا براءته الحاسمة من شركهم وضلالهم: ﴿ إِنِي بَرِيَّ مُّ مِّمَا تُشْرِكُونَ ﴾ (١)، ثم أعلن ولاءه المطلق شه - على - الذي فطر السموات والأرض فقال - على -: ﴿ إِنِي وَجَهِيَ لِلَذِي فَطَرَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا آنَا مِن المُشْرِكِينَ ﴾ (١)، وبذلك يكون قد أعلن أساس منهجه فطر السّمون حداوته للشرك، قال تَعَالى: ﴿ قَالَ أَفَرَ يَتُمُ مَا كُنتُهُ تَعَبُدُونَ ﴿ اللهِ اللهِ الباطلة وعداوته للشرك، قالَ تَعَالى: ﴿ قَالَ أَفَرَ يَتُمُ مَا كُنتُهُ تَعَبُدُونَ ﴿ اللهِ اللهِ الباطلة وعداوته للشرك، قالَ تَعَالى: ﴿ قَالَ أَفَرَ يَتُمُ مَا كُنتُهُ مَا أَلْفَرَيْ وَمَا أَلْكُونَ اللهِ النبيون والمرسلون منهم "(ع)، "لعل الكفرة من قومه يرجعون تائبين باقية في عقبه يدعوا اللها النبيون والمرسلون منهم" (ع)، "لعل الكفرة من قومه يرجعون تائبين باقية في عقبه يدعوا اللها النبيون والمرسلون منهم" (ع)، "لعل الكفرة من قومه يرجعون تائبين الله الله المنهج الوقائي في الله الله عور الكفر وما يفضي إليه.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأتعام من الآية "۷۸".

 <sup>(</sup>۲) سورة الأتعام الآية "۹۷".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشعراء الآيات "٥٥ - ٧٧".

<sup>( )</sup> سورة الزخرف الآيات "٢٦ - ٢٨".

<sup>(°)</sup> تفسیر المنار، محمد رضا، مرجع سابق، ج٥، صـ٧٥٣.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة الآية "٢٤".

ومن خلال دعوة سيدنا موسي - المله - ضرب الله - على - لنا مثلاً عالياً في الإيمان بالله - والبراءة من الكفر من قبل امرأة فرعون التي كانت تعيش مع عدو من أعداء الله وطاغية من أعتي الطغاة في الأرض وهو فرعون، فلم يضرها كفره، وطلبت من ربها النجاة منه وتبرأت من عمله مخافة أن يلحقها من عمله الضال شئ، وهو ألصق الناس بها، وتبرأت كذلك من قوم فرعون وهي تعيش بين أظهرهم، واعتبرت ما صنعه فرعون وقومه شراً محضاً لا خير فيه، ولا هدي، فتبرأت من ذلك كله، قال تعالى: ﴿ وَضَرَبُ اللهُ مَثَلًا لِلّذِينَ عَامَنُوا أَمَرُاتَ فِي فَي وَعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَغَيْنِ مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَغَيْنِ مِن الْقَوْمِ الطّلامِينَ ﴾ (١)، في عِندَكَ بَيتًا في الْجَنّة وَغَيْنِ مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَغِيْنِ مِن الْقَوْمِ الطّلامِينَ ﴾ (١)، كل ذلك من أجل تمسكها بالإيمان، وبراءتها من الكفر، وهذا هو الدور الوقائي الايماني المتمثل في إعلان النبرؤ من الكفر وعمله فكانت النتيجة أن أراها الله - على البيتها في الجنة "وجعل الله إيمان آسية مثلاً يضربه للمؤمنين الذين تنكشف أمام بصائرهم الحقائق، فيتمسكون بها، ولا تغرهم الدنيا، ولا يلعب بعقولهم الليس وجنوده "(٢).

- وسيدنا عيسي الله و أيضا براءته مما نسبه إليه، قومه من ألوهيته وأمه، وذلك في مشهد من مشاهد يوم القيامة، كما يصور ذلك القرآن الكريم هذا اليوم الذي يُكشف فيه كل شي علي مرأي ومسمع من الناس جميعاً، فيسأله الله على -، قال تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ الله يُعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ الْقَخْدُونِي وَأُمِّي إِلَه يَنِ مِن دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَنكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقّاً إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَد عَلِمْتَهُ وَقَلْ الله مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي أَنِكَ أَنتَ عَلَيْم مَّ أَلِكُ أَنتَ عَلَيْم مَّ وَرَبَكُم وَاللّه وَي وَرَبّكُم وَا فَي مَا عَلَيْهِم شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِم فَلَمَا تَوْفَيْتَنِي كُنْتَ أَنتَ الرّقِيبَ عَلَيْهم وَأَنتَ عَلَيْهم مَّ وَلَنتَ عَلَيْهم فَلَي الله وَي وَرَبّكُم وَكُنتُ عَلَيْهِم شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهم فَلَمُ الله وَي وَرَبّكُم وَكُنتُ عَلَيْهِم شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهم فَلَمُ الله وَي وَرَبّكُم وَكُنتُ عَلَيْهم شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهم فَلَكُلُ شَيْءِ شَهِيدُ الله وَي وَرَبّكُم وَكُنتُ عَلَيْهم شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهم فَلَكُولُ شَيْءِ شَهِيدُ ﴾ ورَبّكُم ورَبّكُم ورَبّكُم ورَبّكُم وركنتُ عَلَيْهم شَهيدًا مَا دُمْتُ فِيهم فَلَكُولُ شَيْءِ شَهِيدُ اللّه وركناتُ عَلَيْهم شَهيدًا مَا وقالِه الله وي وركناتُ عَلَيْهم شَهيدًا مَا وقالِه الله وي وركناتُ عَلَيْهم شَهيدًا مَا وقالِه الله وي وركناتُ عَلَيْهم شَهيا الله وي وركناتُ عَلَيْهم شَهيا الله وي وركناتُ عَلَيْهم شَهيا والله وي وركناتُ عَلَيْهم مَا فَي فَلَا الله وي وركناتُ عَلَيْهم شَهوا والله وي الله وي وركناتُ عَلَيْهم شَهوا والله وي وركناتُ عَلَيْهم أَلَا والله وي وركناتُ عَلَيْهم شَهوا والله وي وركناتُ عَلَيْهم أَنْ وركناتُ عَلَيْهم أَنْ وي وركناتُ عَلَيْهم أَنْ فَي وركناتُ عَلَيْهم أَنْ وي وركناتُ عَلَيْهم أَنْ فَي وركناتُ عَلَيْهم أَنْ فَي الله وي وركناتُ عَلَيْهم أَنْ فَي الله وي وي الله وي وي الله وي المركان المنا

<sup>(&#</sup>x27;) سورة التحريم الآية "١١".

<sup>(</sup>٢) دعوة الرسل عليهم السلام، غلوش، مرجع سابق، صــ ٢١٤.

<sup>(&</sup>quot;) سورة المائدة الآية "١١٦".

<sup>(1)</sup> سورة الشعراء الآية "٢١٦".

آلَّمُ اللهُ وَعَرِ ذَلِكُ مِن اللّهِ اللهِ عَلَى اللّهِ اللهِ عنه اللهِ اللهِ اللهِ عنه اللهِ اللهُ اللهُ

(<sup>'</sup>) سورة الأنعام الآية "١٩".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) هو فروة بن نوفل الأشجعي الكوفي، ذكره ابن حبان في الصحابة، ثم توقف فيه، وقال: يقال: إن له صحبة، وقال أبو حاتم ليست له صحبة، وإنما الصحبة لأبيه، وقال المزرباني في معجم الشعراء: كان رئيس السراة، وأنشد له شعراً في ذلك. "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر، مرجع سابق ج٥، صـ٣٠٣.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الكافرون الآية "١".

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) رواه ابو داود في سننه، كتاب الأدب، باب ما يقال عند النوم، ٣٩٥/٧، رقم ٥٠٥٥، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث حسن"، والترمذي في سننه، كتاب الدعوات، باب ما جاء فيما يقرأ عند المنام، ٤٧٤/٥، رقم ٣٤٠٣، والحاكم في مستدركه، كتاب فضائل القرآن، باب ذكر فضائل سور، وأي متفرقه، ١/٤٥٧، رقم ٢٠٧٧، وقال: "هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه".

<sup>(°)</sup> سورة الكافرون الآية "٤".

<sup>(</sup>۱) التنوير شرح الجامع الصغير، محمد اسماعيل بن صلاح بن محمد الحسنى الصنعاني، المتوفى سنة ١١٨٢هـ، تحقيق د/ محمد اسحاق محمد إبراهيم، الناشر مكتبة دار السلام، الرياض، ط١، ٢٣٢ههـ، ٢٠١١، ج١، صـ١١٥.

إن إعلان البراءة من الشرك بمثابة الإعلان ببطلانه، وأنه لا يؤدي بصاحبه إلا إلي الخسران المبين، والهلاك المحتوم، فيكون هذا التبرؤ حصناً قوياً للمسلمين من الانجرار وراء أعمال المشركين المضلة، لأن: "من حقائق الحياة أن الاقتراب من الفساد يفسد، ومن حام حول الحمي يوشك أن يقع فيه، ومن أعان ظالما فهو مثله، ومن والي ظالما فهو معين له علي الظلم، ولذلك عد جنود فرعون من الظالمين، لأنهم ساعدوه وأطاعوه وكانوا معه، ولو لاهم لما استطاع أن يفعل شيئا"(۱)، فالإيمان بالله - و العبودية له لا تتحقق إلا بإعلان البراءة من الكفر وهذا هو منهج أولى العزم من الرسل - عليهم السلام -.

## ٣- الاستدلال على وحدانية الله تعالى بمظاهر القدرة الإلهية في الأنفس والآثار:

إن الاستدلال بمظاهر عظمة الله - ﴿ وقدرته لهى طريقة تربوية وقائية، انتهجها أولو العزم من الرسل، حتى تكون باباً للإيمان بالله وحده، ووقاية من الوقوع في التيه والضلال، فهي تجدد صلة الإنسان بالله - ﴿ الذي خلقه ورزقه، ليستقيم أمره على الجادة، فلا يتطرق الشك إليه، ولذلك فقد استنكر الرسل - عليهم السلام - وجود الشك عند أقوامهم، مع أن السموات والأرض تنطقان بأن الله - ﴿ أَنِي اللهِ شَكُ فَاطِر السَّمَوَتِ تنظقان بأن الله - ﴿ أَنِي اللهِ شَكُ فَاطِر السَّمَوَتِ وَالْمَرْضِ ﴾ (٢)، "والاستفهام للتقريع والتوبيخ، أي: أفي وحدانيته سبحانه شك؟، وهي في غاية الوضوح والجلاء، ثم إن الرسل ذكروا بعد إنكارهم على الكفار، ما يؤكد ذلك الإنكار من الشواهد الدالة على عدم الشك في وجوده سبحانه، ووحدانيته فقالوا: (فاطر السموات والأرض) أي: خالقهما ومخترعهما ومبدعهما وموجدهما بعد العدم، يدعوكم إلى الإيمان به وتوحيده، أي: خالقهما ومخترعهما ومبدعهما وموجدهما بعد العدم، يدعوكم إلى الإيمان به وتوحيده، ليغفر لكم من ذنوبكم "(٢).

إن قضية الوحدانية واضحة لكل متأمل في هذا الكون العظيم، فالشك غير وارد أصلاً، لأن الاستدلال بمظاهر عظمة الله - ﴿ وقدرته، تصل بصاحبها إلى قناعة تامة أن لهذا الكون خالقاً ومدبراً، أحسن الخلق والتدبير، ولذلك فقد أيد الله - ﴿ رسله الكرام الذين اصطفاهم رحمة للعالمين بإنقاذهم من الضلال والانحلال، أيدهم بدلائل تدل على صدقهم فيما يدعون إليه من التوحيد والإيمان بالله وحده، والسير في طريق الحق المستقيم، لذلك كانت هناك وقفة من

<sup>(&#</sup>x27;) دعوة الرسل عليهم السلام، غلوش، مرجع سابق، صـ٥٨٥.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم من الآية "١٠".

<sup>(&</sup>quot;) فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج٣، صـ٧١١.

أولى العزم من الرسل، أراهم الله - على الأنحراف الذي هم فيه، أو لتعميق إيمان من أمن منهم.

● ففي دعوة سيدنا نوح - الكين - يُلاحظ أنه ذكر قومه بدلائل القدرة الإلهية، ومظاهر الكمال الرباني، والتي تجعل العبد يذعن لخالقه، ويقر له بالألوهية والإيمان به، وكان أول استدلال في الأنفس والآفاق يهتدوا بها إلى أن الخالق لهذه العوالم كلها، علويها وسفليها، هو المستحق للعبادة وحده، دون ما عداه من هذه الآلهة المزعومة، التي لا تخلق ولا ترزق، ولا تملك لعابديها شبيئًا "(١)، فقال كما ذكر القرآن الكريم: ﴿ مَّالَكُم لَا نَجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ﴿ " وَقَدْ خَلَقَكُم أَطُوارًا ﴾ (٢)، إن سيدنا نوحاً - اللَّهِ - ينكر على قومه عدم تعظيمهم لله - الله الله - وتوحيده مع أن الدلائل والشواهد على صدق ما جاء به كثيرة ومتوالية، توجب لمن تأمل فيها أن يؤمن بالله – ﷺ – ولا يشرك به شيئاً، وهذا هو أول دليل ساقه سيدنا نوح – الكيلة – للفت أنظار قومه إليه، للتأمل والإيمان بالله - على -، "ثم انتقل من ذكر دلائل القدرة في النفس إلى الحديث عن دلائل قدرته - ﷺ - في السماء، فبين لهم أن الله خلق سبع سماوات طباق، على سبع أراضين، بين كل أرض وأرض، وسماء وسماء، خلق وأمر، فالذي أنبت الإنسان من تراب هو القادر على إعادته، والذي خلق الكون على هذا النحو، وسخر الشمس والقمر هو الذي يجب أن يعبد، فلا يخلق هو ويعبد غيره، و لا يرزق هو ويشكر سواه"<sup>(٣)</sup>، فقال: ﴿ أَلَوْتَرَوْأَكَيْفَ خَلَقَ ٱللَّهُ سَبْعَ سَمَوْتٍ طِبَاقًا ١٠٠ وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾ (١)، إن هذه الأشياء تستوجب عليكم الإيمان، وليس الاستكبار، لأنها تحمل في ثناياها الإشارة الواضحة والحجة البالغة والدليل الساطع على قدرة الله – ﷺ – ومن ثم فهي توجب الإيمان به، ثم يعود بهم مرة أخرى ليبين لهم منشأ الاستدلال بخلق الأنفس، حيث خلق الله - على - أصل البشر من الأرض، ثم يعودون اليها مرة أخرى، فقال:﴿ وَٱللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ۞ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَاوَيُخْرِجُكُمْ

<sup>(&#</sup>x27;) عظات وعبر في قصص الأنبياء، سعيد عبد العظيم، مرجع سابق، صــ ٢٦.

<sup>(</sup>۲) سورة نوح الآيات "۱۳ – ۱۶".

<sup>(&</sup>quot;) عظات وعبر في قصص الأنبياء، سعيد عبد العظيم، مرجع سابق، صـ٧٧.

 <sup>(</sup>²) سورة نوح الآيات "١٥ – ١٦".

إِخْرَاجًا ﴾ أي: والله أوجد أباكم آدم من التراب وجعله ينمو ويكبر كالنبات، وجعل نموكم معتمداً على الغذاء من نتاج الأرض، وتحولها إلى نبات أو حيوان، ثم يعيدكم في الأرض تموتون، وتتحلل أجزاؤكم حتى تعود تراباً مندمجاً في الأرض، ثم يخرجكم أحياء منها بالبعث يوم القيامة، إخراجاً دفعة واحدة لا إنباتاً بالتدرج كالمرة الأولى "(٢)، إن في هذه الأشياء دلالة واضحة على عظمة الله - على والتي توجب عليكم الإيمان به وحده، ثم وجه أنظارهم إلى الأرض، فقال: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُرُ الْأَرْضَ بِسَاطاً اللهُ التَّكبروا، لأن "الكبر مهدها وبسطها، لتسلكوا فيها الطرق، وتمشوا في مناكبها، لتؤمنوا، لا لتتكبروا، لأن "الكبر يصرف الإنسان عادة عن النظر في الحق، ويؤدى إلى التكذيب به، ويجعل المتكبر غافلاً عن آيات الله الله الله الذالة عليها"(٤).

• أما سيدنا إبراهيم - الملك - فقد أراه الله - هلك - ملكوت السموات والأرض، وكشف له الدلائل والبراهين القاطعة التي توحى بالإيمان بالله وحده، وبيان ما عليه قومه من الضلال في عبادتهم للأصنام والأوثان والكواكب، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴾ (٥)، حتى كانت هذه الرؤيا لملكوت السموات والأرض سبباً في الاهتداء "إلى طريق عجيب، فيه إبكات لقومه، ملجئ إياهم للاعتراف بفساد معتقدهم (٢٠)، فسيدنا إبراهيم - الملك - كان مناظراً (١) لقومه - كإخوانه من الأنبياء والرسل عليهم السلام - مبيناً لهم بطلان ما هم فيه من الضلال والزيغ وهذا هو ما يتفق مع عصمة الرسل - عليهم السلام - الذين عرفوا ربهم معرفة لا يداينها أي شك، ولكنه قال ذلك جرياً على معتقداتهم،

 <sup>(&#</sup>x27;) سورة نوح الآيات "١٧ – ١٨".

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) التفسير المنير، الزحيلي، مرجع سابق، ج $^{7}$ ، ص $^{1}$  1.

 $<sup>\</sup>binom{7}{}$  سورة نوح الآيات "۱۹ – ۲۰".

<sup>( )</sup> التفسير المنير، الزحيلي، مرجع سابق، ج٩، صـ ٩٩.

<sup>(°)</sup> سورة الأنعام الآية "٥٥".

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج٧، صـ٧٤٣.

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) المناظرة مأخوذة من النظر وهو: "تأمل الشئ بالعين"، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الفارابي، ج٢، صح $^{\vee}$  والنظر هو: "تقليب البصر والبصيرة لإدراك الشئ ورؤيته، وقد يراد به التأمل والفحص، وقد يراد به المعرفة الحاصلة بعد الفحص وهو الرواية"، المفردات في غريب القرآن، الأصبهاتي، ص $^{\vee}$  ما ٨١٨، فالمناظرة تغيد النظر للتفكر والبحث عن الحق للوصول إليه.

ليصل بهم إلى دحضها، ولذلك فإن الله - الله - مدحه في هذا الموقف الناجح فقال: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ عَلَى قَوْمِهِ كَاللهُ الله عَلَى عَلَى قَوْمِهِ عَلَى عَلَى قَوْمِهِ عَلَى قَوْمِهِ عَلَى عَلَى قَوْمِهِ عَلَى قَوْمِهِ عَلَى عَلَى قَوْمِهِ عَلَى عَلَى قَوْمِهِ عَلَى عَلْ الله - ﷺ - وعظمته، فبدأ بالكواكب وأراد أن يثبت لهم بطلان ربوبيتها لهذا الكون عن طريق النظر والاستدلال، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءَا كَوَّكَبًا ۚ قَالَ هَٰذَارَبِّي ﴾ (٢)، في زعمكم، أو "على سبيل التتزل إلى قول الخصم وإن كان فاسداً، فإن المستدل على فساد قول يحكيه على ما يقوله الخصم، ثم يكر عليه بالفساد، لأن ذلك أدعى إلى الحق، وأقرب إلى رجوع الخصم "(٣)، فهو لم يحقر معبوداتهم، ويسفه معتقداتهم من بداية الأمر، ولكنه جاراهم لينال تقتهم، حتى لا ينفروا، فيكون لكلامه وقع في نفوسهم، "وهي مهارة من نبي الله إبراهيم، واستدراجه للقوم حتى أقام عليهم الحجة، ووضع أيديهم على مواطن الضعف فيهم، انتقل بهم من كوكب إلى كوكب وأراهم أن موقفه منهم موقف الباحث، حتى لا ينفروا من مجادلته، وأراهم أن الكواكب على اختلافها قوة وضعفا لا يصلح واحد منها أن يكون إلها معبودا، لأنها تغيب وتحضر "(٤)، فيستطع من خلاله بيان خطئهم، ثم قدم لهم الدليل على بطلان ما هم عليه، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ ٱلْآفِلِينَ ﴾ (٥)، فهي بذلك لا تستحق التأليه لأنها تغيب، والإله من شأنه عدم الغياب، وربى لا يغيب ولا يذهب فهو رب الكون وهو أحق بالعبادة وحده، ثم انتقل إلى القمر حينما رآه طالعاً فهو أشد نوراً من الكواكب، ولكنه غاب هو الآخر، وهو الأكبر منظراً، والأبهى جمالاً ونوراً، وبذلك يعتريه نقص، والإله منزه عن النقص، ﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلْقَمَرَ بَازِعًا قَالَ هَاذَا رَبِّيٌّ فَلَمَّا آفَلَ قَالَ لَبِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلضَّآلِينَ ﴾ (٦)، ثم انتقل بهم إلى الشمس "لاعتقاد القوم أن الشمس ملك الفلك، وهو رب الأرباب

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) سورة الأتعام من الآية "٨٣".

 <sup>(</sup>۲) سورة الأنعام من الآية "۲۷".

<sup>(&</sup>quot;) البحر المديد في تفسير القرآن المجيد، أبو العباس أحمد بن محمد المهدى بن عجيبة الحسنى الأنجرى الفاسى، المتوفى سنة ١٢٢٤، تحقيق أحمد عبد الله القرشي رسلان، الناشر د/ حسن عباس زكى، القاهرة، ط١، سنة ١٤١٩هـ، ج١، صـ١٣٦٠.

<sup>(</sup> أ ) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صد ٤٤.

<sup>(°)</sup> سورة الأتعام من الآية "٧٦".

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية "٧٧".

الذي يقتبسون منه الأنوار، ويقبلون منه الآثار "(۱)، فلما غابت الشمس هي الأخرى وأفلت، والرب لا يمكن أن يغيب ويأفل، أعلن براءته منها معلناً وجهته لله الواحد الذي فطر السموات والأرض، فقال: ﴿إِنِّ وَجَهَّتُ وَجَهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفاً وَمَا أَنَا مِن المُسْرِكِينَ ﴾ (٢)، فهو الذي خلق الكواكب والشمس والقمر، والله - ﴿ بخلقه وفطره السموات والأرض ينبغي أن يخص وحده بالربوبية والعبادة، وإنكار ذلك أو جعله لأحد غيره، إنما هو شرك، وخروج عن الطريق المستقيم، وبذلك يكون قد لفت انتباههم إلى ما هم عليه من الخطأ والضلال في عبادتهم للأصنام والتماثيل من خلال حثهم على النظر الصحيح عليه من الخطأ والضلال في عبادتهم للأصنام والتماثيل من خلال حثهم على النظر الصحيح في هذا الكون وما يدور فيه، لأنه لابد له من صانع حكيم مدبر عليم، وهو الله رب العالمين والذي لا تصرف العبادة إلا له سبحانه.

• أما في دعوة سيدنا موسى - الله -، فقد أظهر لفرعون أن التفرد بالربوبية مرتبط بخلق الكون وما فيه، وهذا أمر لا ينسب إلا شه الواحد الذي خلق السموات والأرض وما بينهما، وينظم شؤون العباد، ويدبر أمرهم بحكمة بالغة، وذلك عندما سأله فرعون متعالياً مستنكراً متهكماً، من رب العالمين؟ فقال: ﴿ وَمَا رَبُّ الْعَنَمِينَ ﴾ (٢)، فيجيبه سيدنا موسى - الله بالصفة المشتملة على ربوبية الله - ﴿ السموات والأرض وما بينهما، فقال: ﴿ قَالَ رَبُّ الشَّمَوَتِ وَالْاَرْضِ وَمَا بينهما، فقال: ﴿ قَالَ رَبُ السَّمَوَتِ وَالْاَرْضِ وَمَا بينهما، وقال: ﴿ قَالَ رَبُ الله الله الله الذي لا يبلغ إليه سلطانك، يا فرعون، ولا علمك، وقصاري ما ادعاه فرعون الله الله هذا الشعب، وهذا الجزء بوادي النيل، وهو ملك صغير ضئيل كالذرة في ملكوت السماوات والأرض وما بينهما، وكذلك كان جواب موسى - الله - يحمل استصغار ما يدعيه فرعون مع بطلانه، وتوجيه نظره إلى هذا الكون الهائل والتفكير فيمن يكون ربه .. فهو رب العالمين (٥)، وبعد أن استمع فرعون لهذه الإجابة الرائعة التي تدل على قوة الحجة، فهو رب العالمين (٥)، وبعد أن استمع فرعون لهذه الإجابة الرائعة التي تدل على قوة الحجة،

<sup>(&#</sup>x27;) الملل والنحل، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبى بكر أحد الشهرستاني، المتوفى سنة ٥٤٨، مؤسسة الحلبي، بدون طت، ج٢، صــ١١١.

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) سورة الأنعام الآية "٧٩".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشعراء الآية "٢٣".

<sup>(1)</sup> سورة الشعراء الآية "٢٤".

<sup>(°)</sup> في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٥، صـ٧ ٥٩٠.

التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الجانب العقدي

والتي تثبت ربوبية الله - ركال الخلق، نظر مستغرباً لمن حوله حتى يصرفهم عن التأثر بهذا الاستدلال، فقال: ﴿ أَلَا تَسْمَعُونَ ﴾ (١)، إنه يريد بذلك إثارة اتباعه على سيدنا موسى - المسلال - لأنه رأى منهم استئناساً لكلامه، فأردفها سيدنا موسى - الكله - بإجابة أخرى، فقال: ﴿ قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ءَابَآيِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ (٢)، فبين له بالدليل والبرهان، أنه بشر مخلوق من رب العالمين، ولذلك فهو المستحق وحده للعبادة، فُجُنَّ جنون فرعون فأخذ يتهكم عليه، ويرميه بالتهم جزافاً بلا دليل، فقال: ﴿ إِنَّ رَسُولِكُمُ ٱلَّذِي ٓ أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونٌ ﴾ (١)، اتهمه بالجنون، لأنه يعتقد أن الله رب الأولين والآخرين، لكن سيدنا موسى - الله - لم يتوقف بسبب هذا الاستهزاء والسخرية، وعاد إلى تأكيد الحجج بدليل أوضح: ﴿ قَالَ رَبُّ ٱلْمَشِّرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَأَّ إِن كُنُئُمْ تَعَقِلُونَ ﴾ (٤)، لقد بين أن الله – على – هو المسير لحركتي الشروق والغروب، وهذا أمر مرئي ظاهر له ولغيره، فهل تستطيع أنت يا فرعون أن تسير حركتي الشروق والغروب؟ إنه دليل آخر على عجزه وعجزهم، لأنه إذا كان فرعون – وهو المدعى للربوبية والألوهية عاجزاً عن ذلك - فهم من باب أولى، وبذلك يكون قد اتهمهم في عقولهم: ﴿ إِن كُنْهُمْ تَعْقِلُونَ ﴾، ولكن انتقل فرعون من مرحلة السخرية والاتهام بالجنون إلى مرحلة التهديد، فقال: ﴿ قَالَ لَهِنِ ٱتَّخَذَّتَ إِلَهُا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴾ (٥)، "وكان سجنه شديداً، يحبس الشخص في مكان تحت الأرض وحده، لا يبصر ولا يسمع فيه أحداً حتى يموت، ولهذا لم يقل: (لأسجننك) وإنما قال: (الأجعلنك من المسجونين) لأن سجنه كان أشد من القتل "(٢)، ولكن سيدنا موسى - العَيْمَ - لم يخف من سجنه وتهديده، ورأى أنه لابد من الإمعان في الاستدلال بمظاهر قدرة الله – ﷺ-، قال: ﴿ قَالَ أَوَلَوْ جِمُّتُكَ بِشَيْءٍ مُّبِينٍ ﴾ (٧)، فوافق فرعون على هذا الطلب: ﴿ قَالَ فَأْتِ بِدِ إِن كُنتَ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشعراء الآية "٢٥".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشعراء الآية "٢٦".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشعراء الآية "٢٧".

<sup>(1)</sup> سورة الشعراء الآية "٢٨".

<sup>(°)</sup> سورة الشعراء الآية "٢٩".

<sup>(</sup>١) صفوة التفاسير، الصابوني، مرجع سابق، ج٢، صــ ٣٤ وما بعدها.

 $<sup>\</sup>binom{\mathsf{V}}{\mathsf{V}}$  سورة الشعراء الآية  $\mathsf{W}^{\mathsf{V}}$ .

مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ (١)، وهنا انتقل سيدنا موسى – اللَّيِّلا – إلى استخدام السلاح المادي، والآية الكبرى، والدلالة القاهرة، قال: ﴿ فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِىَ ثُغَّبَانُ مُّبِينٌ ﴿ ۚ وَنَزَعَ يَدَهُۥ فَإِذَا هِى بَيْضَآهُ لِلنَّظِرِينَ ﴾ (٢)، ولكن بالرغم من رؤية فرعون معجزة انقلاب العصا إلى ثعبان مبين، واليد إلى اللون الأبيض من غير مرض ولا سوء، إلا أنه تكبر واتهمه بالسحر حتى: ﴿ قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلُهُۥ إِنَّ هَنَا لَسَنْحُرُ عَلِيمٌ ﴾ (٣)، لقد كان سيدنا موسى - الله - يعرض القضية على فرعون ثم يتبعها بالأدلة والبراهين حتى يكون الإقناع هو السبيل، لأن في إقامة الأدلة قبول للحق بأبسط الطرق المناسبة، وإزالة الغموض، ولذلك فقد كثرت المعجزات والآيات التي تدل على صدقه، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَىٰ تِسْعَ ءَايَنَ إِبَيِّنَتِ ﴾ (٤)، "وهي الآيات التي أرسل بها إلى فرعون وقومه وهي العصا التي انقلبت حية، واليد التي أخرجها من جيبه بيضاء منورة، وأخذ آل فرعون بالسنين، ونقص من الأموال والأنفس والثمرات، ثم لما كذبوا أنزل الله عليهم الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم، هذه هي تسع آيات خاصة بما دار بين موسى وفرعون، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَقَدُ أَخَذُنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّينِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلثَّمَرَتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكَّرُونَ ﴾ أما المعجزات الأخرى مثل العصا التي ضرب بها الحجر، فانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً، ونتق الجبل فوقهم كأنه ظلة، وإنزال المن والسلوى عليهم، فهذه آيات خاصة ببنى إسرائيل"(٢)، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَطَّعْنَهُمُ ٱثْنَتَى عَشْرَةَ أَسَّبَاطًا أُمُمَّا ۚ وَأَوْحَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ إِذِ ٱسْتَسْقَنْهُ قَوْمُهُ وَأَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَكِرُ فَأَنْبَجَسَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا فَدْعَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَّشْرَبَهُمْ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْغَمَمُ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَنَ وَٱلسَّلُويَ ۖ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوَا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (٧)، وفي موضع آخر يسأل فرعون سيدنا موسى -

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشعراء الآية "٣١".

 <sup>(</sup>۲) سورة الشعراء الآيات "۳۲ – ۳۳".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشعراء الآية "٣٤".

<sup>( )</sup> سورة الإسراء الآية "١٠١".

<sup>(°)</sup> سورة الأعراف الآية "١٣٠".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١١، صـ٧٧٦.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف الآية "١٦٠".

الك - مرة أخرى عن ربه، ورب أخيه هارون - عليهما السلام -: ﴿ قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا يَمُوسَىٰ ﴾ (١)، لقد خاطبهما فرعون ولكنه وجه النداء إلى سيدنا موسى - الله " الأنه الأصل في النبوة، وهارون وزيره وتابعه"<sup>(٢)</sup>، لقد أراد فرعون من هذا السؤال إظهار عجز سيدنا موسى – الطِّيِّلة – لأنه يعلم أن سيدنا هارون – الطِّيِّلة – هو الأفصح لساناً، ولكنه لم يعجز، فيرد رداً يُعجز فرعون: ﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيٓ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ أُمُّ هَدَىٰ ﴾ (٣)، فهو الذي خلق كل شيء، وأعطى الحياة لمخلوقاته ثم هداها إلى المحافظة على حياتها، وهنا قد أجاب سيدنا موسى -الكناخ - بصفات الله المبدعة المنشئة المدبرة لكل الخلق، ولم يبين حقيقة الرب، لأن ذات الله أكبر من أن تحيط بها العقول، أو تدركها الأفكار لأنها محدودة القدرة والقوة مهما بلغت من العلو، وفي ذلك وقاية للعقل وصيانة له من التردي في مهاوى الضلالة، فيسأل فرعون: ﴿ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِٱلْأُوكَ ﴾ أي: فما شأن القرون الأولى التي مضت من الناس، أين ذهبت، ومن ربها؟ فأجاب سيدنا موسى - الله -: ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي كِتَبِّ لَّا يَضِلُّ رَبِّي وَلَا يَسَى الله ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ٤ أَزْوَجًا مِّن نَّبَاتِ شَتَّىٰ اللَّ كُلُواْ وَٱرْعَوْاْ أَنْعَكُمُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَىٰتٍ لِأَوْلِي ٱلنَّهَىٰ ﴾ (٥)، وبذلك يكون قد فوض علم القرون الأولى إلى علم الله - على -، ثم استطرد في الحديث عن آيات الله - على -، وآلائه المبثوثة في الكون، وبيان نعم الله - على البشر، إذ جعل الأرض مهيأة للمعيشة، وإنزال المطر الذي فيه حياة البشرية، فضلا عن إخراج الزرع والنبات الذي يُرزق به الإنسان والحيوان، "كل هذه تقوي عقيدة التوحيد، وتزيد إيمان المؤمنين، لأنها تكشف عن دقة نظام الكون، وعجائب خلق الله، ولطائف صنعه الدالة على عظمته، وواسع قدرته وعلمه، فإن دقة المصنوع تدل على عظمة الصانع، وأن وراء هذه الصنعة البديعة والنظام الدقيق خالق عظيم"<sup>(٦)</sup>، هو الذي يجب أن يعبد وحده.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة طه الآية "٤٩".

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٢٦، صـ٥٩.

<sup>(&</sup>quot;) سورة طه الآية "٥٠".

<sup>( ً )</sup> سورة طه الآية "١٥".

<sup>(°)</sup> سورة طه الآيات "٢٥ - ٥٤".

<sup>(</sup>٢) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صـ٢٠.

لقد قيد الله - عَلَى حدوث هذه الآيات بإذنه وإرادته، فهو الخالق والمصور الأصلي لكل شئ، وهذه الآيات شاهد صدق بأن المسيح - العَلَىٰ - مبعوث من قبل الله - عَلَىٰ - لذلك يجب تصديقه فيما أخبر به، وكان مما أخبر به عبوديته لله تعالى.

وفى دعوة سيدنا محمد - ﷺ - نجد كتاب الله - ﷺ - مليناً بالآيات التي توجه الناس، وتلفت أنظارهم إلى آيات الله الإنسانية والكونية في دعوة خاتم الرسل - الله و وأثرها في الدعوة ترسيخ الإيمان، والتي توحى لمن يتأمل فيها ويتدبرها، بعظمة الله - ﷺ - وقدرته، ومن ثم فهو المستحق للعبادة وحده، قال تعَالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ اَيَتِنَا فِي اللهَافَاقِ وَفِي آنفُسِمِمْ حَقَى يَبَيَنَ لَهُمْ أَنَهُ المستحق للعبادة وحده، قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ اَيَتِنَا فِي اللهَافِقِ وَفِي آنفُسِمِمْ حَقَى يَبَيَنَ لَهُمْ أَنَهُ المستحق للعبادة وحده، وليل ونهار، ورياح، وأمطار، وزروع، وثمار، ورعد، وبرق، شمس، وقمر، ونجوم، وليل ونهار، ورياح، وأمطار، وزروع، وثمار، ورعد، وبرق، وصواعق، وجبال، وبحار، سنطلعهم على مظاهر قدرتنا في هذه الأشياء الخارجية التي يرونها بأعينهم، كما سنطلعهم على أثار قدرتنا في أنفسهم، عن طريق ما أودعنا فيهم من حواس وقوى وعقل وروح، وعن طريق ما يصيبهم من خير وشر ونعمة ونقمة (") وقد ربط الله - ﷺ - بين مظاهر الطبيعة وبين الإيمان، وهو ربط لا يتحقق إلا لمن يتأمل في هذه الدلائل، ويوقن بوجودها، فأصحاب العقول هم الذين ينتقلون من المشاهدة إلى التفكر، ليصلوا إلى اليقين وزيادة الإيمان و "عمق تأثيره في النفوس البشرية، لمعاينتها الله المحسوس، ومن هنا قيل: ليس الإيمان و "عمق تأثيره في النفوس البشرية، لمعاينتها الشي المحسوس، ومن هنا قيل: ليس

<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران الآية "٤٩".

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت من الآية "٥٣".

<sup>(&</sup>quot;) التفسير الوسيط، د. محمد سيد طنطاوي، شيخ الأزهر السابق رحمه الله، مرجع سابق، ج١١، صـ٣٦٦.

الخبر كالعيان (۱) فالاستدلال بمظاهر قدرة الله - الله - الله دور هام وفعال فهو يحرر العقل من الغفلة والجهل والعصيان.

ولقد ذكر الله - ﷺ - خمس آيات متناليات تتحدث عن الدلائل الذي تفرد بها وحده، ولذلك يجب أن يخص بالعبادة دون سواه، فقال نعالى: ﴿ قُلِ ٱلْمَمْدُ لِلّهِ وَسَلَمُ عَلَى عِبَادِهِ ٱللّهِ عَدَابِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللّهَ مَا مَا فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَابِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا يُشْرِكُونَ ﴾ أمّن غَلَق السّمَونِ وَالأَرْضَ وَأَنزلَ لَكُم مِن السّمَاةِ مَا فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَابِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَالرَّضَ فَرَازًا وَجَعَلَ خِللَهُا أَنْهَدُو كَالْ لَكُمُ مِن السّمَاةِ مَن اللّهُ عَلَى اللّمَ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

ومن الاستدلال على مظاهر قدرة الله - ﴿ التي توجب على الإنسان التأمل فيها ليزداد إيماناً، النظر إلى نفسه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَفِي آَنفُسِكُمُ أَفَلَا تُبُصِرُونَ ﴾ (٤)، فالإنسان كان نطفة خلقها الله - وأخرجها من بين الصلب والترائب، وخلق الجنين فيها وأمره بالغذاء في بطن أمه، ثم تقلب إلى مضغة ومن طور إلى طور آخر حتى تصير إنساناً فتبارك الله أحسن الخالقين، ومع كثرة الناس فإنه لا يماثل واحد واحداً آخر، وكل ذلك مما يتذكر به أولو الألباب.

إن مناهج أولى العزم من الرسل في الاستدلال على وحدانية الله - على - بمظاهر القدرة الإلهية في الأنفس والآثار، فيه دعوة للمؤمنين أن ينتهجوا نهجهم، فهم أسوة لنا نقتدى بهم، لنصل إلى

<sup>(&#</sup>x27;) الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، ابن حجر العسقلاني، مجلس دائرة المعارف العثمانية، ط٢، ٣٩٢هـ، ٩٧٢م، ج٥، صــ٠٥٥.

<sup>(</sup>٢) المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، صـ٨١٦.

<sup>(&</sup>quot;) سورة النمل الآيات "٥٩ – ٦٤".

<sup>(1)</sup> سورة الذاريات الآية "٢١".

عقيدة راسخة، فنزداد إيماناً مع إيماننا، وينبئنا أن لهذا الكون خالقا متفرداً بالخلق والإبداع، وأن ما في هذا الكون هو مسخر لنا، وهذا يحتم إخلاص العبادة لله وحده.

## ثالثاً: أثر الإيمان بالله في الوقاية من الانحراف

إن الإيمان بالله - على - يجعل صاحبه في حفظ الله - فلا يصل إليه سلطان الشيطان، قال تعالى: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَنُ وَكَفَى بِرَبِّكَ وَكِيلًا ﴾ (١)، فكلما كان العبد أكثر إيماناً واتباعاً للحق، كان أكثر حفظاً، ووقاية من ضلالات الشيطان، وهذا "إخبار بتأييده تعالى عباده المؤمنين وحفظه إياهم، وحراسته لهم من الشيطان الرجيم، ولهذا قال تَعَالَى: ﴿ وَكَفَى بِرَبِكَ وَكِيلًا ﴾، أي: حافظاً ومؤيداً ونصيراً (١)، فلا سلطان للشيطان على المؤمنين إيماناً حقاً، لأنهم يُهزمون بقوة إيمانهم بالله - على - ما يلقيه الشيطان من الأباطيل، فيضعف كيده أمام قوة هذا الإيمان.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الإسراء الآية "٦٥".

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر، مرجع سابق، ج۵، صـ۷۸.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف الآية "٢٧".

<sup>(</sup> أ) التفسير القرآني للقرآن، مرجع سابق، الخطيب، ج٤، صـ٣٨٦ وما بعدها.

التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الجانب العقدي

إِنِّيَ أَخَافُ أَن يَمَسَكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيَّا ﴾ (١)، لأنه هو الذي يغرى بعبادة غير الله -€ -، ومن أطاعه فإنه يعبده، لأنه هو الذي أغرى وزين، ومن أطاع الشيطان فقد عصى. إِن الإيمان بالله يقطع الشكوك التي تُعرض لبعض الناس لتضر بدينهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَهَدُواْ بِأَمَولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهُ أُولَيْهِكُ هُمُ ٱلصَّكِيدِقُوبَ ﴿ (٢)، وقد بين الرسول - ﷺ - أن الإيمان الصحيح هو الذي يقاوم الشكوك التي يلقيها شياطين الإنس والجن، فعن أبي هريرة - رض - قال: قال رسول الله - رض - الا يزال الناس يتساءلون، حتى يُقال: هذا خلق الله، فمن خلق الله؟ فمن وجد من ذلك شيئاً فليقل آمنت بالله"(٣)، كما بين النبي – ﷺ – أنه ليس لهذه العلل المهلكة وقاية إلا بتحقيق الإيمان، فعن أبي هريرة – ﷺ – قال: قال رسول الله - ﷺ -: ". لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر، حين يشرب وهو مؤمن، ولا يسرق، حين يسرق وهو مؤمن "(٤)، فالنبي - ﷺ - بين أن الاعتصام بعصمة الإيمان الصحيح، يجعل الإنسان في وقاية من الهلاك والوقوع في الموبقات، ومن وقع في ذلك فلضعف إيمانه، وذهاب نوره، وزوال الحياء عنده من الله - ﷺ - "فالإيمان بالله هو المعتصم، و لا معتصم غيره، إذا استمسك به الإنسان، فقد ضمن النجاح والفلاح"<sup>(٥)</sup>، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَمَن يَعْنَصِم بُاللَّهِ فَقَدُ هُدِيَ إِلَىٰ صِرَطٍ مُّسَنَقِيمٍ ﴾ (٦).

هذا الإيمان وهذا الاعتصام، هما اللذان مكنًا امرأة فرعون من التغلب على سائر الإغراءات الدنيوية التي تحول بين المرء وإدراك الحقائق، فلم تشغل قلبها بقصور، ولا نعيم، ولا سائر زينة الحياة الدنيا، والتي ربما تبعدها عن منهج الله - على القويم، فتضل الطريق فتكون من الخاسرين، ولكنها طلبت من ربها أن يبنى لها بيتا في الجنة، وأن يكتب لها النجاة من فرعون وضلاله، حتى لا تحاسب على شيء يصرف قلبها عن رضوان الله - را الله عن الله عضبه

<sup>(&#</sup>x27;) سورة مريم الآيات "٤٤-٥٤".

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات الآية "١٥".

<sup>( ً)</sup> رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الوسوسة في الإيمان وما يقوله من وجدها، ١٩/١، رقم ١٣٤.

<sup>( ً)</sup> رواه البخاري، كتاب المظالم، باب النهي بغير إذن صاحبه، ١٣٦/٣، رقم ٢٤٧٥، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان نقصان الإيمان بالمعاصى، ٧٦/١، رقم ٥٥.

<sup>(°)</sup> التفسير القرآني للقرآن، مرجع سابق، الخطيب، ج٩، صـ٠١٥.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية "١٠١".

إن القلق يشكل عائقاً أمام تقدم الإنسان في حياته، لكن السكينة والطمأنينة، هما: اللذان يدفعان بالإنسان نحو النقدم ومواجهة الصعاب، بثبات وصبر وتوكل على الله - على الله - وهما من مقومات السعادة والاستقرار، "وأصل السكينة هي: الطمأنينة والوقار، والسكون الذي ينزله الله في قلب عبده عند اضطرابه من شدة المخاوف، فلا ينزعج بعد ذلك لما يرد عليه، ويوجب له زيادة الإيمان، وقوة اليقين والثبات "(٢)، هذه الطمأنينة هي صفة المؤمنين إيماناً حقاً، قَالَ تَعَالَى: ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَينُ وقوله تعالى أيضاً: ﴿ هُوالَّذِي آلَزُلُ السَّكِينَة فِي قُلُوبِ وقوله تعالى أيضاً: ﴿ هُوالَّذِي آلَزُلُ السَّكِينَة فِي قُلُوبِ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة التحريم الآية "١١".

<sup>(</sup>۲) سورة طه، الآيات "۲۷-۳۷".

<sup>(&</sup>quot;) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، تحقيق محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٣، ١٤١٦هـ، ١٩٩٦م، ج٢، صـ٧١٤١.

<sup>(1)</sup> سورة الرعد الآية "٢٨".

اَلْمُؤْمِنِينَ لِيرَّذَادُورًا إِيمَنا مَعَ إِيمَنِهِمَ ﴾ (١)، هذه السكينة هي التي جعلت السيدة مريم – عليها السلام – تواجه الصعاب بثبات وصدق، حتى صممت بإيمانها القوى على ملاقاة مصيرها فحملت صبيها، وذهبت به إلى قومها، وهي تعلم علم اليقين من براءة الله – ﴿ لها، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَأَتَتْ بِهِ وَوَمُهَا وَدُهِبَ بِهِ اللهِ قَومُهَا وَهِي تعلم علم اليقين من براءة الله – ﴿ لها، قَالُ تَعَالَىٰ: ﴿ فَأَتَتْ بِهِ وَوَمُهَا مَعُولُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ آمَرًا سَوْءِ وَمَا كَانَتُ أُمُّكِ بَغِيًا ﴾ (١)، وكون تَعْمِلُهُ فَي الْوَلْقِ اللهُ وتتجرأ عليه إلا لثقتها السيدة مريم تحمل وليدها "وتذهب به، وتبادر به قومها، وما كانت لتفعل ذلك وتتجرأ عليه إلا لثقتها في الله – ﴿ الله على يد وليدها "(١)، وهذا هو حال الواثق في الله – ﴿ الله على يد وليدها الطمأنينة والراحة النفسية التي تباعد بين حينما يقذف الله – الله والحيرة.

من خلال ما سبق يتضح أن التربية الإيمانية قد عنيت منذ البداية، بأن تخط للإنسانية طريقاً يهديها اللي طريقها المستقيم، ويقيها من الانحراف، لينشأ الإنسان نشأة تتوآم مع مهمته في الحياة، من الاستخلاف في الأرض، والعبودية لله - الله وحده.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الفتح من الآية "٤".

<sup>(</sup>۲) سورة مريم الآيات "۲۷-۲۸".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١٥ صـ٧٢.٩.

#### المبحث الثاني

التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان بالملائكة أولاً: تعريف الإيمان بالملائكة

#### أ- الملائكة في اللغة:

الملائكة جمع ملك "والملك واحد الملائكة، إنما هو تخفيف الملاك، والأصل مألك، فقدم اللام وأخروا الهمزة، فقالوا: ملأك، وهو مَفْعَلْ من الألوك وهو الرسالة"(١)، و "يقال: جاء فلان إلى فلان وقد استألك مألكته: أي حمل رسالته"(١)، "والملائكة: جمع ملأكة ثم ترك الهمز فقيل ملك في الوُحْدَانِ وأصله مَلاًك كما ترى، ويقال: جاء فلان قد استألك مألكته: أي حمل رسالته"(١). وعلى ذلك فمعنى الملائكة في اللغة يدور حول معنى الإرسال من الألوكة وهي رسالة، فالملائكة هم رسل الله - على المرابد الى خلقه، وقد سماهم الله - على المرابد في قرآنه، فقال على لسان سيدنا إبراهيم - الملكة -: ﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾(١).

#### ب- الملائكة في الاصطلاح:

<sup>(&#</sup>x27;) العين، الفراهيدي، مرجع سابق، ج٥، صـ٣٨٠.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس من جواهر القاموس، مرتضى الزبيدي، مرجع سابق، ج٧٧، صــ٥٠.

<sup>(&</sup>quot;) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١٠ صـ٤ ٣٩.

<sup>( )</sup> سورة الحجر الآية "٥٧"، سورة الذاريات الآية "٣١".

<sup>(°)</sup> تحفة المريد على جوهرة التوحيد، البيجوري، مرجع سابق، صــ٧١٧.

<sup>(7)</sup> رواه مسلم، كتاب الزهد، باب في أحاديث متفرقة،  $1/2 \, 77$ ، رقم  $1.7 \, 77$ .

## ثانياً: التوجيهات الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في جانب الإيمان بالملائكة

لقد أوجب الله - ﴿ على المسلم الإيمان بالملائكة، وجعله أصلاً من الأصول التي لا يصح إيمان عبد إلا بها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ءَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا آُنُزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِ وَ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمُلَتِكِيهِ وَكُلُهِ وَ وَدَ ذَكر وَرُسُلِهِ عَلاَ نَفَرَ بَيْنَ وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ ﴾ (أ)، وقد ذكر النبي - ﴿ الإيمان بالملائكة بعد الإيمان بالله - ﴿ فعن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال: قال النبي - ﴿ حينما سأله جبريل - ﴿ الله عن الإيمان: "أن تؤمن بالله، وملائكته، ورسله، واليوم الآخر، والقدر كله خيره وشره، قال: صدقت (أ)، فقد قرن الله - ﴿ ورسوله - ﴿ الإيمان بالله حيل الإيمان بالله - ﴿ والقدر كله خيره وضرع الإسلام بعض التوجيهات الوقائية للإيمان هم من أركان الإيمان، ولأهمية هذا الركن فقد وضع الإسلام بعض التوجيهات الوقائية للإيمان بهم من خلال دعوات أولى العزم من الرسل، حتى يكون هذا الإيمان إيمانا في إيمانه بالملائكة من أدران الضلالات، وواقياً من شوائب الانحراف التي تصيب الإنسان في إيمانه بالملائكة الكرام.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأنبياء الآيات "١٩ - ٢٠"

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء الآية "٢٦".

<sup>(&</sup>quot;) شعب الإيمان، البيهقي، مرجع سابق، ج١، صـ٢٩٦.

<sup>(1)</sup> سورة البقرة الآية "٢٥٨".

<sup>(°)</sup> سبق تخریجه، صد ۱۳۱.

#### ١- الإيمان بالملائكة أحد أصول الإيمان:-

إن الإيمان بالله - على الأساس الذي تبنى عليه بقية الأركان الأخرى، وهي وحدة متماسكة تماسكاً تاماً، ومن أخل بجزء منها، فقد أخل بواحدة من الأشياء التي يجب الإيمان بها، فينتقض الإيمان، ولذلك فإن أكثر الأمم السابقة قد أقروا بوجود الملائكة، إلا أنهم لم يؤمنوا إيماناً حقيقياً، لعدم الإيمان ببقية الأركان الأخرى، فقد كذبوا بما جاء به الأنبياء والرسل - عليهم السلام -، ووقعوا في الكفر، فلم ينفعهم هذا الإيمان في شئ.

- ويصور لنا القرآن الكريم الحوار الذى دار بين سيدنا إبراهيم السلام وبين الملائكة الكرام الذين أرسلهم الله الله وبشروه بالولد الصالح، وإعلامه بإرسال العذاب على قوم سيدنا لوط السلام الله صيوفاً في صورة بشرية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ هَلَ أَنَكَ حَدِيثُ ضَيْفٍ إِبْرِهِمَ الْمُكْرَمِينَ ﴿ الله حَدِيثُ ضَيْفٍ إِبْرِهِمَ الْمُكْرَمِينَ ﴾ إذ حَدُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالُ اللهُ قَرْمُ مُنكرُونَ ﴿ فَاعَ إِلَى آهاهِ عَجَاةَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴿ فَقَرَبُهُ وَ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُونَ ﴾ وخَدُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالُ اللهُ قَرْمُ مُنكرُونَ ﴿ فَرَعَ إِلَى آهاهِ عَجَاةً بِعِجْلِ سَمِينِ اللهِ فَقَرَبُهُ وَاللهُ اللهُ الله

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المؤمنون الآية "٢٤".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) البحر المحيط في التفسير، أبو حيان محمد بن يوسف بن على بن يوسف بن حيان أثير الدين الأندلسي، المتوفى سنة ٥٤٧هـ، تحقيق صدقى محمد جميل، دار الفكر بيروت، ط ٢٠٤١هـ، ج٧، صـ٧٥٥.

<sup>(&</sup>quot;) سورة المؤمنون من الآية "٢٤".

فَأُوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَحَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ (1)، وهذا يؤكد ويثبت وجود الملائكة، وأن سيدنا إبراهيم - المحللة - دعا قومه إلى الإيمان بهم، بعد الإيمان بالله - على -، ويؤكد ذلك أيضاً الوحى الذي أوحاه الله - على -: ﴿ صُعُفِ إِبْرَهِيمَ الذي أوحاه الله - على - اليه، ونزول الكتب عليه، وقد سماها صحفاً فقال - على -: ﴿ صُعُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ (٢)، وهذه الصحف التي نزلت عليه من الله - هـ - تدل على "إثبات الملائكة، لأن الوحي يتم في أغلبه بواسطة ملك يحمل وحي الله إلى الرسول المختار - العلى - "(٣).

- والله على أنزل الكتب كذلك على سيدنا موسى الله وأعطاه التوراة، قَالَ تَعَالَىٰ:

  ﴿ وَلَقَدْ عَايَدُا مُوسَى ٱلْكِنَبَ لَعَلَّهُمْ يَهُندُونَ ﴾ (على الله على أن سيدنا موسى الله الله قومه بالإيمان بهم قول الله على لسان فرعون: ﴿ فَلَوْلاَ ٱلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةُ مِّن ذَهَبٍ آوَ جَاءً مَعَ هُ ٱلْمَلَتَهِ كُهُ مُقْتَرِنِينَ ﴾ (ع)، يُفهم من ذلك: أن فرعون كان يؤمن بوجود الملائكة، إلا أن هذا الإيمان لا ينفعه في شئ و لا يعد إيماناً كاملاً لأنه لا يؤمن بالله على -، وما ذكر فرعون الملائكة، إلا لسماعه بها من سيدنا موسى الله وهو يدعو إلى الإيمان بهم، "فلعل فرعون ذكر الملائكة مجاراة لموسى، إذ لعله سمع منه أن لله ملائكة، أو نحو ذلك في مقام الدعوة، فأراد إفحامه بأن يأتي معه بالملائكة الذين يظهرون له "(٢)، وكان كلامه ليس عقيدة يؤمن بها.
- ولقد بين الله عَلَى نزول سيدنا جبريل العَلَىٰ على السيدة مريم عليها السلام حينما انتبذت من أهلها مكاناً شرقياً، فتمثل لها بشراً سوياً، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِئْبِ مَرْيَمَ إِذِ النَّبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًا ﴿ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الذاريات من الآيات "٢٤ - ٢٨".

<sup>(</sup>٢) سورة الأعلى الآية "١٩".

<sup>(&</sup>quot;) دعوة الرسل عليهم السلام، غلوش، مرجع سابق، صـ٣٣٥.

<sup>(1)</sup> سورة المؤمنون الآية "٩٤".

<sup>(°)</sup> سورة الزخرف الآية "٥٣".

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج٢٥، صـ ٢٣٣.

 $<sup>(^{\</sup>vee})$  سورة مريم الآيات "١٦ إلى ٢١".

ولقد زال الخوف عن مريم - عليها السلام - حينما قال لها جبريل: (أنا رسول ربك) لأنها ربما عرفت صفة الملائكة من سيدنا زكريا - الكلائة -.

• وقد عرفها سيدنا عيسى - على - فبلغ قومه بها، فحينما تكلم في المهد صبياً ليبرئ أمه، معلناً عبوديته لله - على -، واتيان الكتاب وجعله من الأنبياء، باعتبار ما سيكون، فإنه بذلك قد أعلن التوحيد المطلق، "ومن الحقائق المسلمة أن الدعوة إلى التوحيد تتضمن بالضرورة الإيمان بالرسل والملائكة وبالكتاب ... لأن الملائكة هي: حاملة الكتاب المنزل على الرسول، والرسول هو مبلغ الوحي للناس"(۱)، ولقد كان - على - مؤيداً بالروح القدس سيدنا جبريل - على الرسول هو مبلغ الوحي الناس"(۱)، ولقد كان - على - مؤيداً بالروح القدس الله والقد ذكر هنا تأبيد عيسى بروح القدس لأن الروح ستشيع في كل أمر له، ميلاداً ومعجزة وموتاً، والروح القدس هو جبريل - على - لم يكن يفارقه أبداً "(۱)، وهذا يستلزم علم بنى إسرائيل بالملائكة، وأن المسبح - على - قد أمر هم بوجوب الإيمان ببقية الأركان الأخرى.

ولقد بين الله - على - أن الإيمان بالملائكة مع بقية أركان الإيمان الأخرى، من الأمور التي أنزلها الله - على رسوله - ه - ، وأوجب عليه وعلى الأمة الإيمان والتصديق بهم، قال أنزلها الله - ه - على رسوله - ه - ، وأوجب عليه وعلى الأمة الإيمان والتصديق بهم، قال تعَالَى: ﴿ يَسُ الْبِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَ الْبِرِ مَنْ ءَامَن بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللّا فِر وَالْمَلَيْكَةِ وَالْمَلْيِكِ وَالْبَيْتِينَ ﴾ (أ) ، فلا يصح إيمان من أي إنسان إلا إذا آمن بما آمن به الرسول - ه - ، وما آمن به صحابته الكرام، ومن ذلك الإيمان بالملائكة، والإيمان بهم يكون إجمالاً وتفصيلاً، إجمالاً بأن لله - ه - ملائكة لا يعلم عددهم إلا هو، قال تَمَالَى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُودُرَيِكَ إِلّا هُولَ السموات، ومناف كثيرة منهم حملة العرش، ومنهم الموكلون بالأرزاق، ومنهم الموكلون بالسموات، وبالجبال، والسحاب، والمطر، وغير ذلك، ونؤمن تفصيلاً بمن سماه الله - ه - منهم كسيدنا جبريل وميكائيل، ومالك خازن الجنة ورضوان خازن النار وإسرافيل وملك الموت، ومن أنكر واحداً من هؤلاء الذين سماهم الله - ه - فقد أنكر الكل، قال تَمَالَى: ﴿ قُلُ مَن كَانَ عَدُواً لَجِبْرِيلَ واحداً من هؤلاء الذين سماهم الله - ه - فقد أنكر الكل، قال تَمَالَى: ﴿ قُلُ مَن كَانَ عَدُواً لَجِبْرِيلَ

<sup>(&#</sup>x27;) دعوة الرسل، أحمد غلوش، مرجع سابق، صـ٧٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة من الآية "٣٥٢".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١، صـ٢٤٤.

<sup>(</sup> على الآية "١٧٧". الآية "١٧٧".

<sup>(°)</sup> سورة المدثر من الآية "٣١".

فَإِنَّهُ, نَزَّلَهُ, عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدَى وَبُشَرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿(١) مَن كَانَ عَدُوًّا لِللَّهِ وَمُكَتِبِكَ يَدُيهِ وَهُدَى وَبُشَرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿(١) وهذا يؤكد "على أن معاداة لواحد والكل سواء في الكفر، واستجلاب العداوة من الله تعالى، وأن من عادى أحدهم فكأنه عادى الجميع، إذ الموجب لعداوتهم ومحبتهم على الحقيقة واحد"(٢).

إذاً فأولى العزم من الرسل قد أعلموا قومهم وجوب الإيمان بالملائكة مع بقية الأركان، وأن هذه الأركان الستة وحدة واحدة، لا يقبل أحدها إلا بالأخرى، فمن آمن بالملائكة فقد حقق ركناً واجباً من أركان الإيمان، وعليه الإيمان ببقية الأركان.

# ٢- الإيمان بهم يستلزم إكرامهم وتعظيمهم

لقد وصف الله - على الملائكة في كتابه الكريم، بالأوصاف الحميدة، والأخلاق الكريمة، والتي تدل على علو مكانتهم وسمو منزلتهم، فهم جنده في تنفيذ أو امره في خلقه، ولقد منحهم الله - على الانقياد التام لأمره، وأعطاهم القدرة على تنفيذه، وجبلهم على طاعته، وعدم عصيانه، فهم عباد الله المكرمون، المتصفون بكل صفات العبودية الخالصة، والعبودية من أشرف المقامات وأعلى المرتبات، قال تَعَالى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ عِندَرَبِكَ لا يَسْتَكُمُ وَنَ عَنْ عِبادَيهِ فَهُ وَهُمُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ الله المن يعز، وليست عبودية للذي يأخذ، ولكنها للذي يعطي، والذي يستنكف من ذلك لا يعرف قيمة العبودية لله" أنه وهذا تعظيم وتكريم من الله - على - لهم، ولهذا فقد وجب لهم المقامات العالية والمنازل السامية.

• وإذا تتبعنا دعوات أولى العزم من الرسل، وجدناها تنطق بوجوب إكرامهم، وإعلاء منزلتهم، وقاية من الانحراف الذي وقع فيه الأمم السابقة، ففي دعوة سيدنا نوح - المسلام - نجد أن الملأ الكافرين من قومه حينما اتخذوا بشريته - المسلام - ذريعة لعدم إيمانهم، قالوا: ﴿مَاهُلاً إِلَّا بَشَرٌ ـ الكافرين من قومه حينما اتخذوا بشريته - المسلام - ذريعة لعدم إيمانهم، قالوا:

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآيات "٩٧ - ٩٨".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) تفسير البيضاوي المسمى "بأنوار التنزيل وأسرار التأويل"، ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي، المتوفى سنة ٥٨٦هـ، تحقيق محمد عبدالرحمن المرعشلي، دار احياء التراث العربي، بيروت، ط١، سنة ١٤١٨هـ، ج١، صـ٩٦.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف الآية "٢٠٦".

<sup>(</sup> أ) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج٥، صـ٧٨٧٣.

مِّ ثُلُكُو يُرِيدُ أَن يَنَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ لَأَنزَلَ مَلَكَهِكَةً مَّاسَمِعْنَا بِهَذَا فِي اَبَآبِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ (١)، وهذا دليل على علوهم ورفعة شأنهم حتى عند الكافرين لأن الإنزال لا يكون إلا من العلو والارتفاع إلى الأدنى، ولذلك – والله أعلم – جاء التعبير بالإنزال، ولم يأت بالإرسال، أو الانبعاث.

- أما في دعوة سيدنا إبراهيم الله -، فقد أثبت الله على إكرام الملائكة، ووجوب تعظيمهم، فقال على -: ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ آيَا إِذَ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالُ سَلَمٌ قَوْمُ مُنْكُرُونَ ﴿ قَالُ اللهُ قَوْمُ مُنْكُرُونَ ﴿ قَالُ اللهُ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا فَاللهُ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالُواْ لاَ تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَيْمِ فَرَاغَ إِلَى آهَلِهِ عَلَيْمِ مَنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لاَ تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَيْمِ عَلِيهِ ﴿ اللهِ عَلَيْمِ مَا عَدة وجوه: -
- (أ) استهلال الكلام بالاستفهام (هل آتاك) و هو "استفهام تقريري لتفخيم الحديث، ولتجميع نفس المخاطب"(۲)، فهذا تشويق إلى الاستماع، وهذا لا يكون إلا فيما فيه فخامة، وعظيم شأن.
- (ب) تسميتهم بالضيف (ضيف إبراهيم) فالله على سماهم ضيفاً وهم ملائكة، وكأن ذلك ترسيخ وإقرار لما وقر عند الناس من الحقوق والواجبات التي يقدمها المضيف للضيف شرعاً وعادة، "فالضيف من انضاف على البيت، وله حق والتزامات، لابد أن يقدمها المضيف"(أ)، وعلى رأس هذه الالتزامات والحقوق الإكرام، فعن أبي هريرة الله الله الله الله واليوم الآخر فليكرم ضيفه"(أ)، وفيه أيضاً تمهيد لما سيأتي من نعتهم بالإكرام.
- (ج) وصفهم بأنهم (مكرمون)، فهم مكرمون مقربون معظمون عند الله على يرفع درجتهم، قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَ الرَّمْنُ وَلَدَاً سُبَحَنَهُ أَبِلُ عِبَادُ مُّكُرَمُون ﴾ وهذا نعت للملائكة بأنهم مكرمون أصلاً، كذلك أيضاً هم مكرمون عارضاً، لأنهم ضيوف سيدنا إبراهيم العلى حيث باشر هذا الإكرام بنفسه، فقدم لهم الطعام وهو لا يعلم أنهم ملائكة لأنهم جاءوا في صورة بشرية، فالملائكة لا تأكل و لا تشرب.

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) سورة المؤمنون من الآية "٢٤".

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات الآيات "٢٤ إلى ٢٧"

<sup>(&</sup>quot;) إعراب القرآن وبيانه، محى الدين بن أحمد مصطفى درويش، المتوفى سنة ١٤٠٣هـ، دار ابن كثير، دمشق، بيروت، ط٤، سنة ١٤١٥، ج٩، صـ٥٣٠.

<sup>(</sup> أ) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١٦، صـ٥٩-١٠١.

<sup>(°)</sup> رواه البخاري، كتاب الأدب، باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره، ١١/٨ رقم ٦٠١٨، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب الحث على إكرام الجار والضيف، ٦٨/١ رقم ٤٧، "متفق عليه".

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء الآية "٢٦".

- (د) رد التحية بأحسن منها (قال سلامٌ) بالرفع للدلالة على الدوام والثبات و "معناه: عليكم سلام للدلالة على ثبات السلام، كأنه قصد أن يحييهم بأحسن مما حيوه به، أخذاً بأدب الله تعالى، وهذا أيضاً من إكرامه لهم "(۱)، ولقد أضاف الله على هؤلاء الملائكة إلى نفسه في موضع آخر من القرآن الكريم فقال على في وَلَقَدْ جَآءَتَ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِالمُشْرَى (۱)، والإضافة هنا للتشريف والتكريم والتعظيم.
- أما في دعوة سيدنا موسى الله -، فقد ظهر تعظيم أمر الملائكة وشأنهم في قلب فرعون ومن معه من الملأ الكافرين، فقالوا: ﴿ فَلَوْلَآ أُلْقِيَ عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مِّن ذَهَبٍ أَوْ جَآءَ مَعَهُ ٱلْمَلَيْ كَ أَمُ مُقَمِّرِ نِيرَكَ ﴾ (٣)، ولذلك فلم يتجرأ فرعون على قتل سيدنا موسى - الكيلة -، ولكنه التهديد فقط، التهديد المصحوب بالخوف من قوة خافية تكون سبباً في تعجيل هلاكه وعذابه، ولذلك قال كما ذكر القرآن الكريم: ﴿ ذَرُونِيَ أَقَتُلُ مُوسَىٰ وَلْيَدُعُ رَبَّهُ ﴾ فمن الذي كان يمنع فرعون من قتل سيدنا موسى - الله -؟! مع أنه كان يقتل لأوهى الأسباب، كان يقتل الأطفال دون ذنب اقترفوه، وبدون أدنى ذرة من الرحمة والشفقة، لقد كان يهدد كل من خالفه في رأيه بالقتل أو السجن، فكيف لا يقتل سيدنا موسى - اللَّيْلًا -، وقد أحس منه بأنه يريد هدم ملكه، وزلزلة عرشه وكيانه؟، فليس هناك من الأسباب المانعة من البطش به، فكيف يقول (ذروني)، وخاصة أنه لم يكن ليأخذ على يديه أحد، و "هذا القول من فرعون يكشف عن خوف كان مستولياً عليه من موسى، ومن أن خطراً داهماً يتهدده من جهته، فلقد كان يعلم بعد أن رأى ما رأى من المعجزات، أن موسى يستند إلى قوة لا قبل لأحد بها، وأنه لو أراد بموسى شراً لما استطاع، والأصابه هو بلاء عظيم، إنه كان على يقين بأن موسى على حق، ولكن الغطرسة والكبر، وحب التسلط، والسلطان، كل أولئك قد جعله يؤثر ما هو فيه من ضلال على هذا الحق الذي يدعى إليه، فقال فرعون (ذروني أقتل موسى) يشير إلى أن شيئاً ما بداخله يمسك به، وأن مشاعر خفية تلقاه بالتخويف والتحذير كلما هم أن يبطش بموسى"(٥)، إن هذه الكلمة ليست من ألفاظ الجبارين كفرعون الذى ادعى الربوبية والألوهية لنفسه، وكان لا يسمح برأي يخالف رأيه، و لا مشورة تخالف مشورته، فهو القائل: ﴿مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَاۤ أَهَدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴾(٦)، حتى حجر على الناس أن يفكروا أو يقولوا.

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الزمخشري، مرجع سابق، ج٤، صـ١٠٥.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة هود الآية "٣٩".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الزخرف الآية "٥٣".

 <sup>(</sup>²) سورة غافر من الآية "٢٦".

<sup>(°)</sup> التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج١١، صـ١٢٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>١) سورة غافر من الآية "٢٩"

التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الجانب العقدي

- أما في دعوة سيدنا محمد ﷺ فيزداد الأمر بوجوب إكرامهم، وتعظيم شأنهم، ولقد أكرم الله ﷺ الملائكة بالأخلاق الكريمة الطاهرة فقال ﷺ -: ﴿ كِرَامٍ مِرَوَ ﴾ فالله ﷺ وصفهم بالإكرام، ورزقهم هذا الشرف العظيم، فهم يقومون بمهام عظيمة، ومما يدل على وجوب إكرامهم، أن النبي ﷺ نهى عن دخول المساجد لمن أكل ما يؤذى الملائكة، كالثوم والبصل والكرات ونحوها "فعن جابر (٥) ﴿ قال: "نهى رسول الله ﷺ عن أكل البصل والكراث، فغلبتنا الحاجة فأكلنا منها، فقال: "من أكل من هذه الشجرة المنتنة فلا يقربن مسجدنا، فإن الملائكة تتأذى مما يتأذى منه الإنس "(٦)، وهذا دليل على وجوب تعظيم الملائكة بالبعد عن الأشياء التي يكرهونها، سواء من الأعمال أو الأقوال التي تبعدهم عنا.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة من الآية "١١٠".

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج۲، صـ٥٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) سورة مريم الآية "۱۷".

<sup>(</sup> أ ) سورة عبس الآية "١٦".

<sup>(°)</sup> جابر بن عبدالله: بن عمرو بن حرام بن كعب بن غنم بن كعب بن سلمة الأنصاري السلمي، وقيل في نسبه غير هذا، وهذا أشهرها، يكنى أبا عبد الله، وقيل: أبو عبدالرحمن والأول أصح، شهد العقبة الثانية مع أبيه، وهو صبي، وقال بعضهم: شهد بدراً، وقيل: لم يشهدها، وكذلك غزوة أحد، يقول عن نفسه، غزوت مع رسول الله - ﷺ – سبع عشرة غزوة، ولم أشهد بدراً، ولا أحداً، منعني أبي، فلما قتل يوم أحد لم أتخلف عن رسول الله في غزوة قط، وقيل شهد مع النبي – ﷺ – ثمان عشرة غزوة، وعمى في آخر عمرة "أسد الغابة في تمييز الصحابة، أبو الحسن على بن أبي الكرم، محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، ابن الأثير، المتوفي سنة ، ٣٦هـ، تحقيق محمد على معوض، عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، سنة ، ١٤١ههـ، سنة ، ١٩٩٤م، ج١، صـ ٤٩١، وينظر "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر العسقلاني مرجع سابق، ج١، صـ ٤١، صـ ٤١، صـ ٤١، وينظر "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر العسقلاني مرجع سابق، ج١، صـ ٤١،

<sup>(</sup> $^{\dagger}$ ) رواه البخاري في الآذان، باب ما جاء في النوم،  $^{7/770}$ ، رقم  $^{8/6}$ ، ورقم  $^{8/6}$ ، وفى الأطعمة، باب ما يكره من الثوم والبقول،  $^{9/6}$ ، رقم  $^{8/6}$ ، وفى الاعتصام، باب الأحكام التي تعرف بالدلائل،  $^{17/770}$ ، رقم  $^{8/6}$ ، "متفق عليه".

كذلك نهى النبي - ي – عن البصاق عن اليمين في الصلاة، من أجل الملائكة وعدم أذيتهم، فعن أبي هريرة - و أن النبي - و النبي - و النبي الإدا قام أحدكم إلى الصلاة فلا يبصق أمامه، فإنما يناجى الله ما دام في مصلاه، ولا عن يمينه، فإن عن يمينه ملكاً، وليبصق عن يساره، أو تحت قدمه فيدفنها (١)، وهذا يوجب على العبد تعظيمهم حتى يتحقق الإيمان بهم إيماناً صحيحاً. ثالثاً: أثر الإيمان بالملائكة في الوقاية من الانحراف

إن الإيمان بالملائكة له دوره الهام، وآثاره الايجابية، في حياة المؤمن، ووقايته من الانحراف، فحينما يؤمن الإنسان بوجود هؤلاء الملائكة المكرمين، الذين وكلّهم الله - على -، ليحصوا عليه أقواله وأعماله، قلت أم كثرت، فإنه يرى في نفسه خجلاً وحياء، يمنعه من ارتكاب المعاصي والسيئات، لما يرى من حضور الملائكة معه، وتسجيلها لما يعمل، فضلاً عن مراقبة الله - هله وحيائه منه قبل كل شئ، قال تَعَالَى: ﴿ تَا يَلْفِظُ مِن قُولٍ إِلّا لَدَيّهِ رَفِيبٌ عَيّدٌ ﴾ (١)، وقال أيضاً في محكم نتزيله: ﴿ كَلَا بُلُونَ بَالِيْنِ ١ وَإِنَّ عَلَيْكُم لَمُ لَمُؤلِينَ ١ كَرَامًا كَنِينَ الله عَلَمُونَ مَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١)، فإذا هم المؤمن بالمعاصي، والوقوع في المحرمات، فإنه يتذكر أن الله - هله - جعل عليه مَن يُر اقبه طيلة حياته حتى الممات، فعن ابن عمر حرضي الله عنهما - قال: قال رسول الله - الياكم والتعربي طياته على المؤمن بعد ذلك دائم الاستقامة على منهج الله - هله -، لأنه يعلم أن كل شئ مكتوب ومحاسب عليه، وسوف يقرأه يوم القيامة على منهج الله - هله -، لأنه يعلم أن كل شئ مكتوب لا يجد ما يسوؤه، ويخزيه حينما يقرأ كتابه، قال تَعَالَى: ﴿ وَكُلّ إِنكِنِ ٱلْرَمَةُ عَلَيْهُ مَنْ يُولُولُ الله وَمن، له أثر كبير في هدايته ووقايته من ظلمات الذنوب والمعاصي، فيخرج منها إلى النور والهداية إلى صراط الله المستقيم، قال تعالى مبيناً نعم الله - هله - على المؤمن، له أثر كبير في هدايته ووقايته من ظلمات الذنوب والمعاصي، فيخرج منها إلى النور والهداية إلى صراط الله المستقيم، قال تعالى مبيناً نعم الله - هله على المؤمن، فيغرج منها إلى النور والهداية إلى صراط الله المستقيم، قال تعالى مبيناً نعم الله - هله المؤمن؛ ﴿ يَكُنُ مِنْ مَا لَكُولُ الله على المؤمن، له أثر كبير في هدايته ووقايته من ظلمات الذنوب والمعاصي، فيخرج منها إلى النور والهداية إلى صراط الله المستقيم، قال تعالى مبيناً نعم الله - هلى المؤمن؛ ﴿ يَكَالُهُ مِنْ المُنْ المنات الذور والهداية إلى صراط الله المستقيم، قال تعالى مبيناً نعم الله - هلى المؤمن؛ ﴿ يَكُلُهُ مُلُهُ الله على المؤمن؛ ﴿ يَكُلُهُ الله على المؤمن؛ ﴿ يَكُلُهُ عَلْ الله على المؤمن؛ ﴿ يَكُلُهُ الله عَلْ الله عالى المؤمن؛ ﴿ يَكُلُهُ الله عَلْ الله عالى المؤمن؛ في المؤمن؛ في المؤمن المؤمن؛ اله المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري في كتاب الصلاة، باب دفن التاق في المسجد، ١٦/١ه، رقم ٤١٦، ورواه مسلم في كتاب المساجد، باب النهى عن البصاق في المسجد، ٧٦/٢، رقم ٥٥٠.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة ق الآية "١٨".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الانفطار الآيات "٩ - ١٢"

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) رواه الترمذي، كتاب الأدب، باب ما جاء في الاستغفار عند الجماع، ١١٢/٥، رقم ٢٨٠٠، وقال: "هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه".

<sup>(°)</sup> سورة الإسراء الآيات "١٣ - ١٤".

ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَّكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ۞ وَسَيِّحُوهُ بُكُرَةً وَأَصِيلًا ۞ هُوَ ٱلَّذِى يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَتَ بِكَثُهُ. لِيُخْرِجَكُمْ مِّنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ (١)، وفي ذلك: "إشارة إلى أن ذكر المؤمن ربه، وتسبيحه بحمده، يدنيه من ربه، ويقربه من منازل رحمته، ويصله بعباده المقربين من ملائكته، وبهذا يستقيم على طريق الله، ويخرج من عالم الظلام والضلال، إلى عالم النور والهدى "(٢)، وهذا دليل على اعتناء الله - ﷺ - وملائكته بالمؤمنين الذاكرين المسبحيين، وأن رحمة الله - ﷺ - ودعاء الملائكة واستغفارهم، سبب اخراجهم من الظلمات إلى النور، حينما يخالط الإيمان بشاشة قلوبهم، كما أنه سبب الستقامة الإنسان على طريق الخير والهدى، ولذلك فقد كافأ النبي - على - من أطعمه بالدعاء له، بأن تصلى عليه الملائكة فقال - ﷺ - لمن أطعمه، في الحديث الذي رواه سيدنا أنس -رغب الفطر عندكم الصائمون، وأكل طعامكم الأبرار، وصلت عليكم الملائكة"<sup>(٣)</sup>، ولقد رغب النبي - ﷺ - في كثير من الأعمال الصالحة التي توجب الحصول على دعاء الملائكة واستغفارهم، ليندفع المؤمن إلى التحرك نحو الطريق الصحيح المستقيم، فعن أبي هريرة - ران رسول الله - ﷺ - قال: "الملائكة تصلى على أحدكم ما دام في مصلاه الذي صلى فيه، ما لم يحدث، تقول: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه"(٤)، ولقد ذكر الله - على النه حملة العرش من الملائكة، يستغفرون للذين آمنوا، وأن يجعل بينهم وبين السيئات والمعاصبي وقاية، حتى لا يقعوا فيها، وإذا أغراهم شيطانهم ففعلوها، فيحفظهم الله - ﷺ - من آثامها ووبالها، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ الَّذِينَ يَجْلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنَ حَوَّلَهُۥ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَيِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ - وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْحِيمِ ٧ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّتِ عَدْنٍ ٱلَّتِي وَعَدتَّهُمْ وَمَن صَكَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأحزاب الآيات "٤١ - ٣٤".

<sup>(&#</sup>x27;) التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج١١، صـ٧٢٩.

<sup>(&</sup>quot;) رواه أبو داود في سننه، كتاب الأطعمة، باب ما جاء في الدعاء لرب الطعام إذا أكل عنده، ٥/٦٦، رقم ٤٥٨٥، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده صحيح"، ورواه ابن ماجه في سننه، أبواب الصيام، باب من فطر صائماً، ٢٣٣/٢، رقم ١٧٤٧، ورواه ابن حبان في صحيحه، كتاب الأطعمة، باب ذكر إباحة الضيف للمضيف بغير ما وصفنا عند فراغه من الطعام، ١٠٧/١، رقم ٢٩٦٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) رواه البخاري، كتاب الصلاة، باب الحدث في المسجد، ٩٦/١، رقم ٤٤٥، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب المساجد، باب فضل صلاة الجماعة وانتظار الصلاة، ٩٥/١، رقم ٩٤٩.

وَذُرِّيَّتِهِمُّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَقِهِمُ ٱلسَّيِّاتِ وَمَن تَقِ ٱلسَّيِّاتِ يَوْمَ إِذِ فَقَدْ رَحِمْتَهُ. وَذَالِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ (١)، فمجرد الوقاية من السيئات فوز عظيم، وهذا من دعاء الملائكة للمؤمنين.

لقد سخر الله - على الملائكة لإصلاح حال الانسان، حيث جعل منهم سفراء بينه وبين رسله وأنبيائه - عليهم السلام -، فجاءوا بالوحى والذى يحمل مشاعل الهداية والنور، يحيون به حياة حقيقية طيبة خالية من كل شقاء وكدر، لأنها على هدى ونور من الله - على -، فيسير الإنسان عليه ليصل إلى أقوم الطرق، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنَ أَمْرِنا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِئنَبُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنهُ نُورًا نَهُ يَى بِهِ، مَن شَآءُ مِنْ عِبَادِنا وَإِنّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطٍ مُستَقِيمٍ ﴿ صَرَطِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الله الله عن الله، بما فيه حياة أرقى من الحياة التي نعيش بها، ونتحرك على الأرض، وهكذا تكون هناك روحان، لا روح واحدة، روح للحس والحركة، وروح تعطى القيم التي تقودنا إلى حياة أخرى، أرقى من الحياة التي نعياة الذي الماء فيها، ولذلك يسمى الحق سبحانه القرآن روحاً "(۱)".

كما أن من أعمال الملائكة الحفظ من المكروه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَتُ مِّنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعَفَظُونَهُ مِنَ الْمَلَوَ وَالفرار من الزحف والهزيمة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِذَّ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى الْمَلَيْكِ وَالْمَا اللَّهِ اللَّذِينَ عَامَثُوا اللَّيْنِ عَامَثُوا اللَّيْنِ عَامَثُوا اللَّيْنِ عَامَثُوا اللَّيْنِ عَامَثُوا اللَّيْنِ عَامَثُوا اللَّيْنِ عَلَى فَاللَّهِ فِي قُلُوبِ النَّيْنِ كَفَرُوا الرَّعْبَ فَاصْرِبُوا فَوْقَ الْمَعْنِ وَقَت اللَّمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ وَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْنُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِ

 <sup>(&#</sup>x27;) سورة غافر الآيات "٧ - ٩".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشورى الآيات "٥٢ – ٥٣.

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١٣، صـ٤٠٨٠.

<sup>(</sup> على الآية "١١". الآية "١١".

<sup>(°)</sup> سورة الأتفال الآية "١٢".

<sup>(</sup>١) سورة الزمر الآية "٧٣".

الملائكة به وهم على أبواب الجنة، البشارة بالسلامة من كل الآفات والشرور، وطهارتهم من دنس الذنوب والمعاصي، ثم الدخول في الجنة خالدين في هذا النعيم، فعندما يعلم المؤمن كل ذلك عن الملائكة، يكون دافعاً له إلى الاستقامة على أمر الله - الله وطاعته والسعي إلى مرضاته، بأن يجعل حاجزاً بينه وبين غضب الله وعقابه وذلك باتباع أوامره واجتناب نواهيه، فيكون بذلك من المتقين الذين يفوزون بدخول الجنة وسلام الملائكة عليهم فيها.

إن الإيمان بالملائكة يجعل الإنسان على درجة عالية من الإيمان والتقوى، لأن الملائكة أمر من أمور الغيب التي لا يراها، ومع ذلك فهو يؤمن بها، لأن الله - على - هو الذى أخبره بذلك والقمة العقدية أن تؤمن بالله، ثم تؤمن بما يخبرك به الله من غيبيات، لا دليل لك عليها إلا أن الله قال بها"(١).

كذلك أيضاً يجعل الإنسان في وقاية من التصورات الفاسدة، والأوهام الباطلة، التي تحيط بعقول أولئك المنحرفين عن طريق الجادة والصواب، "ومن ثم شاءت رحمة الله بالإنسان – وهو فاطره، وهو العليم بتكوينه وأشواقه وما يصلح له وما يصلحه – أن يمده بطرف من الحقائق الغيبية، هذه ويعينه على تمثلها، ولو كانت أدواته الذاتية قاصرة عن الوصول إليه، وبذلك يريحه العناء، ومن تبديد الطاقة في محاولة الوصول إلى تلك الحقائق التي لا يصلح كيانه وفطرته بدون معرفتها، ولا يطمئن باله، ولا يقر قراره قبل الحصول عليها، بدليل أن الذين أرادوا أن يتمردوا على فطرتهم، فينفوا حقائق الغيب من حياتهم، استبدت ببعضهم خرافات، وأوهام مضحكة، أو اضطربت عقولهم وأعصابهم، وامتلأت بالعقد والانحرافات"(۱).

إن الإيمان بالملائكة يعمق في النفس معنى الطاعة والالتزام، فيجعل المؤمن يؤدى العبادات، والأوامر بنشاط وهمة دون استثقالها، وذلك حينما يعلم أن الملائكة وهم عباد مكرمون، يسبحون الليل والنهار لا يفترون، مع قوتهم وشدتهم، وأنهم خائفون وجلون مع عظمتهم وإكرامهم ومنزلتهم السامية وأنهم لا يستكبرون عن عبادته، وهم له ساجدون، وهم المبرؤون من المعاصي والذنوب، فإن ذلك يجعل العبد المؤمن وهو الضعيف، المحمل بالذنوب والأوزار، تجعله يؤدى العبادات وكل ما فرضه الله – عليه بقوة دون فتور، أو تراخى، اقتداءً بالملائكة الكرام، لما يعلم عن حالهم وعبادتهم.

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج٢، صـ٧٣٠.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، صـ ٣٤ وما بعدها.

#### المبحث الثالث

# التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان بالكتب أولاً: معنى الإيمان بالكتب

الكتب جمع كتاب، "والكتاب: الصحيفة يكتب فيها"(١)، "الكاف والتاء والباء: أصل صحيح واحد يدل على جمع شئ إلى شئ من ذلك الكتاب والكتابة"(١)، و"كتب الشئ يكتبه كتباً وكتاباً وكتبة: خطه"(١)، إذا فمن معاني الكتاب الصحيفة التي يكتب فيها وما هو مكتوب، والجمع والضم، ومعنى الإيمان بالكتب، وكذلك معناه "التصديق الجازم بما أوحى الله تعالى من كلامه الخاص إلى من اصطفى من رسله – عليهم السلام –، فَجُمِعَ ودُونّ، فكان صحفاً مطهرة وكتباً قيمة، فما عرف منها آمن به المؤمن تفصيلاً وما لم يعرف آمن به إجمالاً"(٤)، فالإيمان بالكتب معناه تصديق العبد بها فهى كلام الله مشتملة على الهدى والنور لوقاية البشرية من الانحراف،

# ثانياً: التوجيهات الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في جانب الإيمان بالكتب

إن من أصول الإيمان الإيمان بالكتب التي أنزلها الله - الله - على رسله - عليهم السلام -، والمشتملة على الأوامر والنواهي حتى يبلغوها للناس، ليصلوا إلى سعادة الدارين، ويجب الإيمان إجمالاً بالكتب التي أنزلها الله على رسله، وتفصيلاً بما سمى منها وهي صحف إبراهيم وموسى، والتوراة، والزبور، والإنجيل، والقرآن الكريم، الذي أنزله الله - اليكون منهج حياة للأمة يهديها إلى الصراط المستقيم، وهناك بعض التوجيهات الوقائية المستنبطة من دعوة أولى العزم من الرسل في جانب الإيمان بالملائكة، وأهمها ما يلى:-

## 1- إنزال الكتب الإلهية رحمة وهداية للبشرية

لقد خلق الله - على الوجه الأكمل، لا يمكن للعقول البشرية المجردة أن تستقل بمعرفة تفاصيلها، فعقل الإنسان قاصر ومحدود، لا يعرف وحده الأحكام والأوامر والنواهي على التفصيل، دون الرجوع إلى مصدر يقتبس منه ما يريد، ولكن من رحمة الله - على - بعباده أن أنزل الكتب على المرسلين، لبيان مراده من خلقه،

<sup>(&#</sup>x27;) تاج العروس، الزبيدي، مرجع سابق، ج٤، ص١٠١٠.

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة، ابن فارس، مرجع سابق، ج٥، صـ١٥٨.

<sup>(&</sup>quot;) المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن على بن إسماعيل بن سيدة المرسي، المتوفى سنة ٥٨هـ، تحقيق د/ عبد الحميد هندواى، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢١١هـ، ٢٠٠٠م، ج٢، صــ٧٧.

<sup>(1)</sup> عقيدة المؤمن، أبو بكر الجزائري، مرجع سابق، صــ ١٤٣.

وتفصيله لهم، حتى يعبدوه على بصيرة، وتنضبط حياتهم وفق منهج الله - على -، فتخرجهم بذلك من ظلمات الجهل والمعاصى، إلى نور العلم والطاعة، ومن طاعة الشيطان والهوى إلى طاعة الله - على - ورسوله - ي -، فتتحقق لهم السعادة في الدنيا والآخرة، ولقد أخبر الله -على - سيدنا آدم - الله - عندما هبط إلى الأرض، أنه سينزل عليه وعلى ذريته من بعده هدى، من اتبع هذا الهدى كان في وقاية وحفظ من الضلال والشقاء والتيه، أما من أعرض عنه، كان في ضلال وشقاء، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا ۖ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُقٌّ فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِّنِّي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَى اللَّ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ، مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُ رُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ الله عَلَى رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِيَ أَعْمَى وَقَد كُنتُ بَصِيرًا ١٠٠ قَالَ كَذَلِكَ أَنتُكَ ءَايَتُنَا فَنَسِينَهَ وَكَذَلِكَ أَنْسَى ١٠٠ وإرسال الهدى لآدم، هو مجيئ الوحى إليه"(٢)، ولقد ظل الناس على هذا الهدى والحق منذ سيدنا آدم -الطِّيِّينَ - حتى وقع الشرك في قوم سيدنا نوح - الطِّيِّينَ - ، فاختلفوا فيما بينهم، وما يجب عليهم من حقوق الله - على الله عليهم السلام -، وأنزل على الله عليهم السلام -، وأنزل عليهم وحيه هداية للناس، والإنقاذهم من الضلال والانحراف الذي وقعوا فيه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّهِيِّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِنكَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيةً وَمَا ٱخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْ لِمَاجَآءَ تَهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ بَغْيَا بَيْنَهُمَّ فَهَدَى ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْلِمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ ٱلْحَقّ بِإِذْنِهِ } وَٱللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَاء ُ إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيم ﴾(١)، و "ظاهر هذه الآية بدل على أنه لا نبي إلا معه كتاب منزل فيه بيان الحق، طال ذلك الكتاب أم قصر، ودُوِّن ذلك الكتاب أو لم يدون، وكان ذلك الكتاب معجزاً، أولم يكن كذلك، لأن كون الكتاب منز لا معهم، لا يقتضى شيئاً من ذلك"(٤)، فالله - رسله - عليه السلام - الله السلام - الله المالم المناف في الناس، ولبيان شرعه، والالتزام به، والوقوف عند حدوده.

ولقد كان كل رسول يدعو قومه إلى طريق الهداية والرشاد، وذلك بإتباع ما أوحاه الله - الله على الله عن الشرع لإنقاذهم من الضلال والانحراف إلى الهدى والاستقامة.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة طه الآيات "١٢٣ – ١٢٦".

<sup>(</sup>٢) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج٥، صـ٢٨٢٨.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة الآية "٢١٣".

<sup>(</sup>ئ) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٦، ص٥٧٥.

- ولقد وصف الله ﷺ ما أوحاه إلى سيدنا نوح الكن بأنه ذكر، قال تعالى على لسان سيدنا نوح – العَيْنَ –: ﴿ أَوَعِجَبْتُدَ أَن جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِن زَيِّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنكُمْ لِيُنذِرَكُمْ وَلِلَنَّقُواْ وَلَعَلَكُمْ زُرَّحَمُونَ ﴾ (١)، والذكر له معان متعددة من هذه المعانى "الكتاب الذى فيه تفصيل الدين ووضع الملل، وكل كتاب مع الأنبياء عليهم السلام ذكراً "(٢)، وفي هذه الآية "المراد بالذكر الكتاب الذي أنزله الله تعالى على سيدنا نوح - اللَّي -، سماه ذكراً، كما سمى القرآن ذكراً "(١)، لأن الرسل - عليهم السلام - جاءوا ليذكروا الناس بربهم، ويضعوا أمام ذاكرتهم المبادئ التي تحكم حياتهم، وتقودهم إلى الطريق القويم، وكأن الوحى تذكير لقوم سيدنا نوح – اليس – لتسمو به حياتهم، وموعظة لهم لترشدهم إلى الصلاح والاستقامة، فوحى الله – ﷺ - إلى أنبيائه – عليهم السلام - رحمة من الخالق للخلق ولذلك قال سيدنا نوح - الله الله عنه وَلَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ ومن رحمة الله – ﷺ – أن لا يتركهم هملاً وسدى دون وحى وكتاب، يعرفهم بالله ربهم وخالقهم، حتى لا تتخطفهم الشياطين، فتضلهم عن الطريق السوى، ولكن النفوس التي تحرص على الانشغال بالدنيا، وتستكبر، عادة ما تكون بعيدة كل البعد عن الطاعة وسماع الذكر، ولذلك فقد تعجب سيدنا نوح – الطِّيِّلا –، وأنكر على قومه رفضهم هذا الخير والهدى الذي جاءهم من قبل الله – ﷺ –، لإنذارهم، وتخويفهم من عقاب الله – ﷺ – إن أعرضوا، ولكنهم أعرضوا، وكذبوا لعمى في البصيرة، حيث أصابهم عمى في قلوبهم، فلم يهتدوا إلى معرفة الله - عِنْ -، و إدر اك الحقائق، فكان الهلاك مصدير هم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَكَذَّ بُوهُ فَأَنْجَيْنَهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ فِي ٱلْفُلْكِ وَأَغْرَقْنَا ٱلَّذِينَ كَنَّهُ أَبِّا يَكِنِنَا ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا عَمِينَ ﴾ ( أ )، لأنه لم يتبع الهدى والنور الذى أنزله الله - على رسله الكرام، وهذا هو مصير كل من أعرض عن سبيل الهداية.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأعراف الآية "٦٣".

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٤، ص-٣١٠.

<sup>(&</sup>quot;) لباب التأويل في معانى التنزيل، علاء الدين، على بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيمي أبو الحسن المعروف بالخازن، المتوفى سنة ٤١٥هـ، تحقيق محمد على شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٥١هـ، ج٢، صـ٥١٢٠.

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف الآية "٦٤".

تُؤيْرُونَ الْحَيُوةَ الدُّيَّا اللهِ وَالْآخِرَةُ خَيَّرُ وَالْقِحَى اللهِ الفلاح الحقيقي لا يمكن أن يتحقق إلا بالنطهير من الأوجاس والرذائل، وقمة التزكية هي الإيمان بالله - على المنطق المنتملت هذه الصحف على قواعد ومبادئ عامة لإصلاح الانسان وهدايته، مثل قاعدة الثواب والعقاب، الصحف على قواعد ومبادئ عامة لإصلاح الانسان وهدايته، مثل قاعدة الثواب والعقاب، فالإنسان يحاسب بعمله هو، ولا تؤخذ نفس بذنب نفس أخرى، قال تَمَالَى: ﴿ أَمْ لَمُ يُنَبَّأُ مِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ اللهِ وَإِبَرَهِيمَ اللَّذِي وَفَى اللهُ وَأَنْ وَزَرُأُخُونَ اللهِ وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَانِ إِلّا ما سَعَى اللهُ وَأَنَ سَعْيَهُ، مُوسَىٰ اللهُ وَإِبَرَهِيمَ اللَّذِي وَلَنَ اللهُ وَإِن اللهُ وَإِن اللهُ وَاللهِ الفردية والتي تربط سَوْفَيُرَى اللهُ وَاللهُ وَإِن اللهُ وَأَن اللهُ وَاللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ الملائكة الكرام، على المسؤولية الفردية والتي تربط على المسؤولية الفردية والتي تربط المدان بعمله، إن أحسن فلنفسه، وإن ضل فعليها، وليس في مقدور أحد أن يخف حمل أحد آخر، فيؤاخذ بذنب غيره، فالأعمال كلها محفوظة في كتب سطرتها الملائكة الكرام، وسيراها حتماً حينما يصير إلى ربه ليجازيه، قالَ تَعَالَى: ﴿ وَكُلّ إِنسَنِ ٱلْرَمْنَهُ طَهِ مِنْ أَنْ مَنْهُ مَا يُومَ مَا لَيْهُ عَلَى حَسِيبًا ﴾ (١).

• إن سيدنا إبراهيم - المحلى - من الرسل الذين أنزل الله - المحلى وحيه، مشتملاً على الأحكام والتعاليم التي فيها هداية قومه، عند الالتزام بها ولذلك كان "يطلع إبراهيم اباه آزر على ما حباه الله به واختاره، واصطفاه له من الحكمة والرسالة التي كلفه الله - الله بتبليغها لقومه، لتخلصهم من الوثنية الزائفة، وأن اباه أحق ببواكير هذا الخير الذي تلقاه إبراهيم من الله تعالى، دون أن يعلم بذلك أبوه آزر ويأمر اباه باتباعه، وعدم عصيانه حتى يهتدى إلى الطريق السوى - طريق الله الذي لا اعوجاج فيه ولا التواء، طريق الإيمان"(٤)، فالربيق الله الذي المعلم من العلم قالَ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنَ أَهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًا الله الله من العلم العلم العلم العلم العلم المعلم المعلم المعلم المعلم الله الله المعلم المع

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأعلى الآيات "١٤ - ١٩".

<sup>(</sup>٢) سورة النجم الآيات "٣٦ - ٢٤".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الإسراء الآيات "١٣ – ١٤".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) مناهج أولى العزم من الرسل في تبليغ الدعوة على ضوء ما جاء في القرآن الكريم، د/عبد الوهاب عبد العاطي عبد الله، ط١، ٢١٢هـ، ١٩٩١م، دار الطباعة المحمدية ودرب الأتراك بالأزهر، صـ٨٧.

<sup>(°)</sup> سورة مريم الآية "٤٣".

والمعرفة، عن طريق الوحى، ما لم يعرفه ويطلع عليه هو، وأن هذا الاتباع هو طريق الاستقامة، لأنه جاءه من علم الوحى، ولقد كان من دعاء سيدنا إبراهيم - الله - أن يبعث الله في ذريته رسولاً، يكون هذا الرسول صاحب كتاب منزل، ليخرجهم من الظلمات إلى النور، وليقودهم إلى طريق الصلاح، قال تعالى على لسان سيدنا إبراهيم - الله -: ﴿ رَبَّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُرَكِّهِمْ أَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (١)، والتركية تكون بالتطهير من الأوجاس.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "١٢٩".

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية "١١٥".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير المراغي، مرجع سابق، ج٩، صـ٧٦٠.

 <sup>(</sup>²) سورة الأتعام الآية "١٥٤".

<sup>(°)</sup> سورة الإسراء الآية "٢".

<sup>(</sup>١) أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، النحلاوي، مرجع سابق، صـ٧٦.

التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الجانب العقدي

وقوله عن سيدنا موسى وهارون - عليهما السلام -: ﴿ وَءَانَيْنَهُمَاٱلْكِئَبَٱلْمُسْتَبِينَ ﴾(١)، الذي يبين لهم الحق، ويهديهم من الضلالة، وينقذهم من الجهالة، لسلوك طريق الهداية والنجاة، وفرقاناً بين الحق والباطل، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ وَهَـٰرُونَ ٱلْفُرْقَانَ وَضِيَّاءً وَذِكْرًا لِلْمُنَّقِينَ ﴾ (٢)، وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَكَتَبْنَالُهُ. فِي ٱلْأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِّكُلِّ شَيْءٍ فَخُذُهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا ۚ سَأُورِيكُور دَارَ ٱلْفَنسِقِينَ ﴾ (٦)، "أي: أعطيناه ألواحاً، كتبنا له فيها من كل نوع من أنواع الهداية موعظة، من شأنها أن تؤثر في القلوب ترغيباً وترهيباً، وتفصيلاً لكل نوع من أصول التشريع، وهي أصول العقائد والآداب، وأحكام الحلال والحرام، فخذها بقوة، تقبلها بجد وعزيمة وحزم، لأن المراد بها تكوين شعب جديد بتربية جديدة"(٤)، فهذه الألواح مشتملة على الهدى والرحمة، لأنها تحتوى على المبادئ العامة التي تعتبر أساساً لشريعة سيدنا موسى - اللَّي -، ليسير عليها الإسرائيليون.

• كذلك أيضاً أنزل الله - على سيدنا عيسى - الله الإنجيل، مشتملاً على الهداية والنور الذي يستضاء به من مشكلات الأمور، وزاجراً من ارتكاب المعاصي، وهو مصدق للتوراة، ومتمم لها، قَالَ تَعَالَى:﴿ وَقَفَّيْنَا عَلَىٓ ءَاثَرِهِم بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَكَةِّ وَءَاتَيْنَكُ ٱلْإِنجِيلَ فِيهِ هُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَئةِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ (٢٠) وَلْيَحْكُمُ أَهْلُ ٱلْإِنجِيل بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ فِيهِّ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَنِّهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿(٥)، فالإنجيل في أصله يشتمل على الهدى من الضلالة، والنور من الظلام وإن أول شئ نطق به سيدنا المسيح - الله - في المهد بعد عبوديته لله - على - هو إتيانه الكتاب، وليكون مرجعاً يرجع إليه عند اختلافهم في بعض الأمور الدينية والدنيوية، ولقد بين الله - على انهم لو أقاموا الإنجيل، وعملوا بما جاء فيه، لاهندوا وسعدوا، قَالَ تَعَالَى:﴿ وَلَوَ أَنَّهُمْ أَقَامُواْ ٱلتَّوْرَيْةَ وَٱلْإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِم مِّن رَّبِّهمْ لَأَكُلُواْ مِن

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الصافات الآية "١١٧".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأتبياء الآية "٤٨".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف الآية "٥٤ ١".

<sup>(1)</sup> دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوى، مرجع سابق، صــ ١٣٥.

<sup>(°)</sup> سورة المائدة الآيات "٤٦ – ٤٧".

فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَةً وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ سَآءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴾ (١)، فالإنجيل أنزل من عند الله - على الله عند الله عند الله عند الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه ال

• كذلك أنزل الله - على القرآن الكريم، وهو أعظم الكتب الإلهية على سيدنا رسول الله - على - وهو أعظم الخلق، ليكون امتداداً، ومتمماً للنور الذي منحه الله - ﷺ - للبشرية من يوم أن خلق الله سيدنا آدم - اللَّهِ - إلى أن نقوم الساعة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴿(٢)، فالهداية كل الهداية فيه، "فكل من تدبر القرآن بوعى كامل غير مشغول بزخارف الدنيا، وتذكر بهذا التدبير عناصر الخير في نفسه، وفيما حوله: توفرت له رؤية واضحة للكون والحياة، ورأى الحق حقاً والباطل باطلاً، دون لبث أو خفاء، وانتهى به مطافه إلى الثبات على قيم الحق والخير، بعيداً عن كل ما يحول دونها "(٦)، وهذه نعمة كبرى تستوجب من الإنسان أن يحمد الله عليها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِيّ أَنزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ وَلَدْ يَجْعَل لَّهُ عِوَجَا ۗ ۚ قَيْمَا لِيُّنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِّن لَّدُنْهُ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنًا ﴾ (١)، فهذا توجيه للناس أن يحمدوا الله على نزول القرآن لأنه طريق السعادة والاستقامة، ولذلك فقد وصفه الله - ﷺ - بالروح والحياة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَكُنَالِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنا مَاكُنتَ تَدْرِي مَا ٱلْكِتْبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَكِين جَعَلْنَهُ نُورًا نَّهْدِي بِدِ. مَن نَشَآءُ مِنْ عِبَادِنا وَإِنَّكَ لَتَهْدِىٓ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ ( و صَرَطِ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ أَلَآ إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ ﴾ ( )، والروح بها الحياة، فتحيا به القلوب، والنور به الإبصار والاهتداء، ليستضاء به في الظلمات، ووصفه أيضاً بالفرقان، فقال – على الله عنه الله عنه الله عنه عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ (٦)، لتفريقه بين الحق والباطل، وقد جعله الله - على - بياناً لكل ما يحتاج إليه الناس من معرفة الحلال والحرام، والثواب والعقاب، وحكماً يحتكمون إليه، فيهتدون به إلى الطريق المستقيم،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة الآية "٦٦".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الإسراء الآية "٩".

<sup>(&</sup>quot;) نوح أول داع إلى الله، د. عمارة، مرجع سابق، صـ ٩٣.

 $<sup>\</sup>binom{3}{2}$  سورة الكهف الآيات "۱ – ۲".

<sup>(°)</sup> سورة الشورى الآيات "٢٥ – ٥٣".

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان الآية "١".

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا آَنَزَلْنَا ٓ إِلَّكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَا آرك ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَآ بِنِينَ خَصِيمًا ﴾ "فالقرآن أنزله الله تعالى كتاباً لصلاح أمر الناس كافة رحمة لهم، لتبليغهم مراد الله منهم، والمقصد الأعلى من ذلك صلاح الأحوال الفردية والجماعية والعمر انية "(٢).

إذاً فالكتب الإلهية كلها أنزلت لتكون منهج حياة للبشرية ولتكون روحاً تحيا نفوسهم به، ونوراً لهم في طريق الظلام للاهتداء.

# ٢- استمداد تعاليمها من نبع واحد

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء الآية "١٠٥".

<sup>(</sup>٢) مقاصد الشريعة الإسلامية، ابن عاشور، مرجع سابق، ج٢، صـ٥٢٠.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة الآية "٢١٣".

<sup>( )</sup> سورة يوسف الآية "١١١".

<sup>(°)</sup> سورة البقرة الآيات "١٣٦ - ١٣٧".

الفصل الثاني

ولكنهم آمنوا ببعض، وكفروا ببعض، ومن كفر بالبعض كفر بالكل لأنها جاءت من منبع واحد، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِمَآ أُنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ. وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًالِمَا مَعَهُمُ قُلُ فَلِمَ تَقَنُلُونَ أَنْلِيآ اللَّهُ مِن قَبْلُ إِن كُنْتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (١)، لأن الذي أنزل الكتاب على سيدنا محمد - ﷺ - هو الذي أنزل الكتاب على غيره من الرسل - عليهم السلام -.

• فسيدنا نوح - الله - بين لقومه أنه جاء ليبلغ رسالات الله - المنزلة عليه من عنده، فهو لا يخترع كلاماً من تلقاء نفسه، يريد أن يحملهم عليه، ولكنه يبلغ رسالات ربه فقال كما جاء في القرآن الكريم: ﴿ أَبِلِغَكُمْ رِسَلَتِ رَبِي وَأَضَحُ لَكُرُ وَأَعْلَمُ مِنَ اللّهِ مَا لاَيْ مَا لَكُوبِهِ وَ المربى له، والعالم بكل الرسالات إلى ربه - ﴿ لأنه منزلها، ولأنه القائم على الوجود، والمربى له، والعالم بكل ما يصلحه (٦)، فسيدنا نوح - ﴿ لله - بين لقومه أن الذي جاء به وما جاء به غيره من الرسل الكرام، إنما هو من عند الله - ﴿ الله - فالجميع يخرج من نبع واحد، ولذلك قال (رسالات ربی) بالجمع والإضافة، لأنه يحمل ما جاء به الرسل - عليهم السلام - من الأصول، وليس بينها تعارض ولا تناقض، ولا تخرج إلا من مصدر واحد، وأن كل قضية يبلغها لقومه إنما هي من رب العالمين - ﴿ -، فهو الذي أرسله بها، وليست من أهوائه، ومن كذبه فهو رسول واحد وهو نوح - الله - الأنهم عدوا مكذبين لكل الرسل، من حيث اجتماع الرسل على الحق الذي يدعوهم إليه رسولهم نوح، فأي إنكار للحق المجمع عليه، إزراء بالكل، وقد ضرب قوم نوح مثلاً (أَنَّ مَنَا الله المعنى قوله تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ لَمَّا كَنَالُ الرَّسُلُ أَفَرَقَتُهُمْ النَّاسِ عَانِهُ وَاعَمَدُ مَا الطَّلِيمِ عَذَا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ لَمَّا كَنَا الرَّسُلُ أَغَرَقَتُهُمْ النَّاسِ عَانِهُ وَأَعَدُ مَا الطَّلُ المِيمِ عَلَيْهُ النَّاسِ عَانِهُ وَاعَمَدُ اللَّلُ المَا الله وَمَ نوح مثلاً الطَّلُ المَا المَا الله وَلَا المَالَ الْمَرْسُلُ الْمُعَلِيمُ النَّالُ الْمُنْسِانِ الْمَالَ الْمَنْ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالُوء وَلَا الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُكُ الْمِلْ الْمَالُلُ الْمَالُونُ الْمُنْ الْمَالُونُ الْمَالُلُ الْمَالُلُهُ اللهُ الْمِلْمُ الْمَالُ الْمُنْ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُونُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمُنْ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُونُ اللهُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمِلْمُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمُنْ الْمَالُ الْمَالُ اللهُ اللهُ الْمَالُونُ اللهُ الْمَالُونُ اللهُ اللهُ الْمِلْمُ الْمَالُونُ الْمُوالُلُهُ الْمُلْمَالُونُ اللهُ الْمَالُون

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "٩١".

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية "٦٢".

<sup>(&</sup>quot;) زهرة التفاسير، محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأبي زهرة المتوفى سنة ١٣٩٤هـ، دار الفكر العربي، دون طت، ج٦، صـ٧٨٨.

<sup>( )</sup> سورة الشعراء الآية "١٠٥".

<sup>(°)</sup> نوح أول داع إلى الله، د. عمارة، مرجع سابق، صـع ١.

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان الآية "٣٧".

- ولقد أخبر الله − عليهما السلام − وأنزل عليهما وحياً سماه صحفاً، قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَمْ لَمْ يُنَتَأْبِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ اللَّهِ وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِي وَفَّيْ ﴾ (١)، وهذه الصحف احتوت على عقائد ومبادئ تعتبر تراثاً خالداً مشتركاً بين الرسل الكرام، لأن أصول الدين كلها مذكورة في الكتب الإلهية، وورود ذكر هذه الصحف في دعوة سيدنا رسول الله -ﷺ - مما يدل على وحدة مصدرها، لأن هذه الصحف لم تكن موجودة لدى العرب، ولم يأخذها النبي - ﷺ - من مصادر أصحابها، لأنهم لم يكونوا على علم كامل بما جاء فيها وذكر صحف إبراهيم وموسى في مقام عرض الدعوة وأهدافها يلهم أنه بسبيل تقرير كون الدعوة المحمدية، وما يبشر وينذر به النبي - ﷺ - مما هو متطابق مع دعوة الأنبياء السابقين، وما أنزل عليهم، واستمرار له، وهذا ما تكرر تقريره في القرآن كثيراً من ذلك أية سورة الشورى هذه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ ـ نُوحًا وَٱلَّذِىٓ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ عَ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۚ أَنْ أَقِيمُواْ الدِّينَ وَلَا نَنْفَرَّقُواْ فِيةً كُبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَانَدْعُوهُمْ إِلَيْـةِ ٱللَّهُ يَجْتَبِيٓ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِىٓ إِلَيْهِ مَن يُنيبُ ﴾ (٢)(٣)، ولقد أكد النبي – ﷺ – على وحدة مصدرها وإنزالها من عند الله - ﷺ -، فعن واثلة بن الأسقع - ﴿ أن النبي - ﷺ - قال: "نزلت صحف إبراهيم أول ليلة من رمضان، وأنزلت التوراة لست مضين من رمضان، وأنزل الإنجيل لثلاث عشرة خلت من رمضان، وأنزل الزبور لثمان عشرة خلت من رمضان، والقرآن لأربع و عشر بن خلت من ر مضان"<sup>(٤)</sup>.
- إن التوراة والإنجيل كتابان أنزلهما الله ﴿ على سيدنا موسى وعيسى عليهما السلام عصمة للناس من الضلالة إذا عملوا بما جاء فيها، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ الْمَ اللهُ اللهُ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النجم الآيات "٣٦ - ٣٧".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشورى الآية "١٣".

<sup>(&</sup>quot;) التفسير الحديث، محمد عزت دروزة، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ط ١٣٨٣ هـ، بدون ت، ج١، صـ٢٢٥.

<sup>( ً)</sup> رواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الجزية، باب ذكر كتب أنزلها الله قبل نزول القرآن، ٣١٧/٩، رقم ١٨٦٤٩.

<sup>(°)</sup> سورة آل عمران الآيات "١ - ٤".

التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الجانب العقدي

فالتوراة والإنجيل والقرآن في الأصل منبعهم واحد، وسيدنا عيسى - الله - جاء امتداداً لرسالة سيدنا موسى - الله - ومصدقاً لها، وأحل بعض ما حرم على بنى إسرائيل، ومهد لرسالة رسول الله - وهذا يدل على وحدة المصدر والهدف، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى آبَنُ مَرْيَمَ يَبَنِي إِسْرَهِ يِلَ إِنِي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُم مُصدِقاً الما يَعْلَى وَمَد المصدر والهدف، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى آبَنُ مَرْيَمَ يَبَنِي إِسْرَهِ يِلَ إِنِي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُم مُصدِقاً المّا يَبْد وَمُبَيِّرًا مِرسُولٍ يَأْنِي مِنْ بَعْدِى اسْمُهُ وَمَم وَلَيْ اللهِ عَلَى مَرْيَا اللهُ وَلَيْ اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى مواضعه، قال تعالى بنى إسرائيل لم يحفظوا التوراة والإنجيل، وأنهم قاموا بتحريف الكلم عن مواضعه، قال تعالى عن بني إسرائيل : ﴿ فَهِ مَا نَقْضِهِم مِّيثَ ثَقَهُم لَعَنَاهُم وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُم قَسِيلًا فَيُوبَهُم قَسِيلًا فَيُوبَهُم قَدَسِيلًا فَيُوبَه مَا نَقْضِهم مِّيثَ قَهُم لَعَنَاهُم وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُم قَدَسِيلًا فَيُوبَه مَا وَالْهِ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ عَمَا فَوْبَه مُ الْعَنْهُم وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُم قَدَسِيلًا فَي وَلَى الله عَلَى الله عَنْ مَواضعه، قال تعالى عن بني إسرائيل : ﴿ فَهِ مَا نَقْضِهم مِّيثَ قَلْهُم وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُم قَدَسِيلًا فَيُوبَه مَا وَنَه مَا عَنْهُم وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُم قَدَسِيلًا فَي وَلَيْكُم وَلَى الله عَنْ مَواضِع عَنْ وَلَا المُوبَع فَيْ وَنَكُونُ الْهُ وَلَا الله وَلِيلُولُ وَلَا الله وَلَ

• والقرآن الكريم نزل على رسول الله - ﷺ - وجعله الله - ﷺ - شاهداً على ما سبق من هذه الكتب، يشهد لها إما بالصحة والموافقة للحق، أو يكشف ما طرأ عليها من التحريف والتبديل والتغير، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبِ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهِ ﴾ (٣)، والتغير، قالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبِ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهِ ﴾ (٣)، ومن هنا: "يتفرد القرآن بخاصية الهيمنة على كل ما سبقه من كتاب، فيصدق في حالة الاتفاق، وفي حالة الاختلاف تصبح كلمته هي العليا في تصحيح الوقائع، وردها إلى الحق الثابت (٤).

إن هذا القرآن الكريم يحتوى على كثير من أنباء الأمم السابقة، والتي تتطابق تماماً مع ما في الكتب المنزلة الأولى، والنبي - الم يكن على علم بهذه الأنباء، من قبل كما أنه -عليه الصلاة والسلام لم يكن يجالس أحداً من أهل الكتاب ليتعلمها، وهذا دليل على صدق نزوله من عند الله - الله عليه، ولم تكن سحراً، ولا شعراً، من تلقاء نفسه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلِنَّهُ وَلِنَّهُ وَلِنَّهُ وَلِنَّهُ وَلِنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله الله الله الله الله على أنباء الأمم الماضية من غير تعلم من أحد من البشر، وإنما من قبل الله - المنزلة الأولى من عند الله - الله - وبما كذلك على المبادئ والأهداف التي تتطابق مع ما في الكتب المنزلة الأولى من عند الله - اله - الله -

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الصف الآية "٦".

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية "١٣".

<sup>(&</sup>quot;) سورة المائدة الآية "٤٨".

<sup>( )</sup> نوح أول داع إلى الله، د. عمارة، مرجع سابق، صـ٨٦.

<sup>(°)</sup> سورة الشعراء الآيات "١٩٢ - ١٩٦".

"أن محمداً – صلوات الله وسلامه عليه – لم يتعلم علماً ولا استفاد من أستاذ، فلما أتى بالحكايات والقصص موافقة لما في التوراة من غير تفاوت أصلاً، علمنا أنه – عليه الصلاة والسلام – إنما استفادها من الوحى والتنزيل"<sup>(۱)</sup>، وتأييد القرآن الكريم والنبي – ﷺ – لأنباء الرسل دليل على وحدة المصدر الذى صدرت منه هذه الكتب، وأن النبي – ﷺ – امتداد للأنبياء قبله، وأنه يسير على دربهم، ولا يوجد بينها تعارض ولا تناقض في الأصول، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اَخْذِلَنفاً صَالِي عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ عَند رب العالمين في علاه.

## ثالثاً: أثر الإيمان بالكتب الإلهية في الوقاية من الانحراف

إن الإيمان بالكتب المنزلة له دور هام وخطير في وقاية الإنسان من الانحراف، لأن الله - على - أنزل الكتب لتكون منهج حياة متكامل، يهدى بها الله - على - البشرية للتي هي أقوم، وترشدهم إلى ما فيه انفعهم وصلاحهم، قال تعالى: ﴿ وَمَزَلَنَا عَلَيَاكَ اَلْكِتَبَ بَيْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحْمَةً وَيُثَرَى لِلمُسْلِمِينَ ﴾ (أ)، فالله وي المعاد والمعاش بما يناسب أحوالهم، ويحقق لهم حاجتهم، ويهديهم لما فيه صلاح أمرهم حسبما أراده الله - على -، فيكونوا على بصيرة من أمرهم، في جميع عباداتهم وأعمالهم، "والإيمان بالكتب الإلهية استهدف استيقان المؤمنين بأهمية الاستنارة بهذه الكتب في ميادين الحياة المختلفة، وتحصينهم من سحرة الفكر والثقافة الذين يزيفون الحق، ويزينون الباطل في النشاطات اليومية الجارية (أ)، ولذلك فقد أمر الله - على - رسوله - يريفون الحق، ويزينون الباطل في النشاطات اليومية الجارية (أ)، ولذلك فقد أمر الله - على - رسوله وأمته بالاستمساك بهذا القرآن، لأن فيه الهداية والوقاية، قال تَمَالَى فَأَسَمَيْكَ بِالْذِي الْمُومِي إِلَيْكَ أَيْكَ عَلَى المفضي إلى صراط الله المستقيم، الموصل إلى جنات النعيم والخير الدائم المقيم (أ)، فالنمسك بالقرآن المفضي إلى صراط الله المستقيم، الموصل إلى جنات النعيم والخير الدائم المقيم (أ)، فالنسط بها القلوب، تستقيم و لا تصلح إلا بإنزال الكتب الإلهية، والتي تشتمل على الشرائع والمبادئ التي تحيا بها القلوب، فتكون منهج حياة لهم، فقد ذكر الله - على - اسم (الحي) قبل إنزال الكتب، قال تَمَالَى وَأَنْلَ النَّوْرَنَة وَالْإِغِيلُ () مِن قَلْهُمُ اللهُ الْمُومُ الْمُؤْمَانُ اللهُ وَالَّهُ الْمُؤَمَّلُ الْمُؤَمَّلُ الْمُؤَمَّلُ الْمُؤَمَانُ أَنْ اللهُ وَالَّهُ الْمُؤَمَّلُ اللهُ المُومِ وَانْرَا الْمُؤَمَّلُ اللهُ المُومِ وَانْرَا الْمُؤَمَّلُ وَانُولُ الْمُؤَمَّلُ وَانْوَلُ الْمُؤَمِّلُ وَانُولُ الْمُؤَمِّلُ وَانُولُ اللهُ وَالْمُؤَمِّلُ وَانَّلُ وَانُولُ اللهُ وَالْمُؤَمِّلُ وَانَهُ وَانْرَا اللهُ وَانْرَا الْمُؤَمِّلُ وَانْرَا الْمُؤَمِّلُ وَانْرَا الْمُؤَمِّلُ وَانْمُومُ اللهُ وَانْمُؤَمِّلُ وَانْمُؤَمِّلُ وَانْلُ وَانْمُؤَمَّلُ وَانْمُؤَمِّلُ وَانْمُومُ اللهُ وَالْمُؤَمِّلُ وَانْمُؤَمِّلُ وَانْمُ اللهُ المُومِ الْمُؤَمِّلُ وَانْمُ اللهُومُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْمَلُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٣، صـ٣٠.

 <sup>(</sup>۲) سورة النساء الآية "۹۱".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النحل من الآية "٨٩".

<sup>(\*)</sup> أهداف التربية الإسلامية، ماجد الكيلاني، مرجع سابق، صـ٧٣٠.

<sup>(°)</sup> سورة الزخرف الآية "٤٣".

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  تفسیر ابن کثیر، مرجع سابق، ج $\binom{1}{2}$ ، ص $\binom{1}{2}$ 

كَفَرُواْ بِعَايَتِ اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ وَاللّهَ عَزِيزٌ ذُو اَننِقَامِ ﴾ (١)، ذكر اسم (الحي) وكأنه تمهيد لمهمة القرآن والكتب، وهي حياة قلوب البشر، ثم أردفه كذلك باسم آخر وهو (القيوم) القائم على كل شئ بما يصلحه بالرعاية والحفظ والتدبير، فكان مقتضى هذا الاسم أن نزل الكتاب بالحق، فلا تصلح أحوال الخلق إلا بإتباع ما جاء فيه.

وهذا بيان من الله - على - لمن أراد أن يلتمس الوقاية والنجاة من المضلات، وأسباب الخسران، أن يتدبر القرآن الكريم، وأن يتعظ بما جاء فيه، لأن: "تلاوة القرآن بتدبر وإمعان: تعرف المسلم بالرب الذي يدعو إليه، وطريق الوصول إليه، وما للمستجيب من الكرامة، إذا قدم عليه، وتعرفه في مقابل ذلك ثلاثة أخرى: ما يدعو إليه الشيطان وحزبه، والطريق الموصلة إليه، وما للمستجيب لدعوة الشيطان من الإهانة والعذاب، إن هذه المعرفة ضرورية للداعى، إذ بها تجعله كأنه في الآخرة وإن

<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران الآيات "١ - ٤".

<sup>(</sup>٢) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صــ١٤٠.

<sup>(&</sup>quot;) سورة يوسف الآية "١١١".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة ص الآية "٢٩".

كان هو في الدنيا، وتميز له بين الحق والباطل في كل ما اختلف فيه الناس فتريه الحق حقا والباطل باطلا" (١) فهو حصن حصين، يمنع من الزيغ والضلالات التي تصبب البشرية في مختلف عصورها. إن التمسك بكتاب الله - على - طريق صحيح إلى النجاة من عواقب الافتراق وخطورة التشرذم التي تؤدى بصاحبها إلى أسفل الدركات، وإلى تعصب كل فريق لمذهبه ومعاداة من خالفه، لذلك فقد أمر الله - ﷺ - أن يكون التحاكم عند الاختلاف والتنازع، لوحيه وكتابه، ورسوله - ﷺ - حال حياته، وإلى سنته بعد مماته، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ٱطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنكُرٍّ فَإِن نَنزَعْكُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْئُمُ ۚ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ وَٱحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ (٢)، والله هو العليم بأحوال العباد، ويعلم ما يصلحهم ويسعدهم، وهو منزه عن العجز والجهل، ومن تمام رحمة الله - ﷺ - بعباده، أن تولى الفصل بينهم في المنازعات والخصومات وشئون الحياة، حتى يتحقق العدل والمحبة، والإنسان إذا علم أن الحاكم في خصومته، والفاصل في منازعته مع غيره هو الله - ﷺ - الموصوف بالعدل، رضى بذلك حتى ولو كان على خلاف ما يتمناه ويشتهيه، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمَّرًا أَنْ يَكُونَ لَمُثُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ. فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلا ثُمِينًا ﴾ (٣)، أما إذا علم أن الذي تولى الفصل في أمره، إنسان مثله، والإنسان بفكره قاصر مشوب بالأهواء، فربما لا يرضى بهذا الحكم، ويستمر في المخاصمة، ويدوم النزاع الذي هو مدعاة لحصول الفشل وتبديد القوة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولُهُ, وَلَا تَنَكَزَعُواْ فَنَفَشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمَّ وَاصْبِرُوآ إِنَّ اللَّهَ مَعَ ٱلصَّهِ رِينَ ﴾ (٤)، واليس هناك في السياسة العامة أسوأ من تفرق الأمة، وتمزق صفوفها، وانقسامها فرقاً وأحزاباً، لذا حرص الإسلام على وحدة الصف، واجتماع الكلمة، وتحقيق الألفة وإشاعة المحبة، والسبل التي وحد الله - ﷺ - بها الأمة هو اتحاد دستورها، و اعتصامها بكتاب الله وسنة نبيه"<sup>(٥)</sup>، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ ۚ أَعَٰدَآءَ فَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا ۖ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عَلَكُمْ نَهْتَدُونَ ﴾ (٦)، فبأحكام القرآن يكون الاتحاد الذي يجعل الأمة كالفرد الواحد، والعمل بآيات القرآن الكريم تكون الوقاية من الفشل وضعف القوة، الناجمين عن التنازع والافتراق.

<sup>(&#</sup>x27;) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صـ٣٢٨.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء الآية "٩٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأحزاب الآية "٣٦".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة الأتفال الآية "٢٦".

<sup>(°)</sup> التفسير الوسيط، الزحيلي، مرجع سابق، ج١، صـ ٢٢١.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية "١٠٣".

### المبحث الرابع

# التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان بالرسل أولاً: معنى الإيمان بالرسل

الإيمان بالرسل يكون جملة وتفصيلاً، ومعنى الإيمان بهم إجمالاً: "أن يؤمن المرء بكل ما نبأ الله من نبي، وبكل ما أرسل من رسول، ممن عرف نبوتهم ورسالتهم، وممن لم يعرف فيؤمن إيماناً إجمالياً"(١)، بأن الله - ﴿ أرسل في كل أمة رسولاً من أنفسهم ليدعوهم إلى الهدى والرشاد، ويقوم ما وقعوا فيه من الضلالة، فهناك من الرسل - عليهم السلام - من لم يخبرنا الله - ﴿ بخبرهم، قَالَ تَمَالَىٰ: ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَن قَصَصَمْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصُ عَلَيْكَ ﴾ (١)، فنؤمن جملة بجميع رسل الله - ﴿ ومعنى الإيمان بهم تفصيلاً "أن يؤمن المرء بكل نبي ورسول عرف نبوته ورسالته عن طريق الوحي إيماناً تفصيلياً، فمن عرفهم من طريق الوحي إيماناً تفصيلياً، فمن عرفهم من طريق الوحي الإلهي بأسمائهم آمن بهم واحداً واحداً على التفصيل" وقد سمى الله - ﴿ واسماعيل، وإسحاق، ويعقوب، ويوسف، وموسى، وهارون، وداود، وسليمان، وإلياس، واليسع، وهود، وصالح، وشعيب، وذو الكفل، وأيوب، ويونس، ولوط، وزكريا، ويحيى، وعيسى، وهود، وصالح، وشعيب، وذو الكفل، وأيوب، ويونس، ولوط، وزكريا، ويحيى، وعيسى،

# ثانياً: التوجيهات الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في جانب الإيمان بالرسل

لقد اختار الله - على الناس واصطفى، فاصطفى الأفضل والأكمل منهم، وهذا الاختيار بعلمه وحكمته، قَالَ تَعَالَى: ﴿ اللّهُ أَعَلَمُ حَيَّثُ يَجَعَلُ رِسَالَتَهُ. ﴾، فالله - على الناس الناس، ليهتدوا به، أجمعين، وخصهم بخصائص دون غيرهم، فأوحى إليهم شرعه، ليبلغوه للناس، ليهتدوا به، فقاموا بذلك على أكمل وجه، وهناك في دعوة أولى العزم من الرسل التوجيهات الوقائية في جانب الإيمان بالرسل وهي:

<sup>(&#</sup>x27;) عقيدة المؤمن، أبو بكر الجزائري، مرجع سابق، صــ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر من الآية "٧٨".

<sup>(&</sup>quot;) عقيدة المؤمن، أبو بكر الجزائري، مرجع سابق، صــ١٦٧.

# ١- بشرية الرسل - عليهم السلام -

لقد شاء الله – ﷺ – أن يكون الرسل والأنبياء – عليهم السلام – من جنس المرسل إليهم وبلسانهم ليبينوا شرع الله - على -، ولقد بين الله - على - في كثير من آيات القرآن الكريم، أنه ما أرسل لبنى آدم إلا رسلاً من البشر، وهم رجال مثلهم<sup>(١)</sup>، يأكلون الطعام، ويمشون في الأسواق، وجعل لهم الأزواج والذرية، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِىٓ إِلَيْهِمُّ فَسَّنُلُوٓا أَهْلَ ٱلدِّكْرِ إِن كُنتُهُ لَا تَعْلَمُونَ ٧٠ وَمَا جَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لَا يَأْكُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَكِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْكُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي ٱلْأَسْوَاقِ ﴾ (٣)، فهذا بيان من الله - على - أكد فيه أن الرسل من البشر، لهم خصائص البشر وصفاتهم، ولكنهم فضلوا بالوحى والرسالات وقبل الوحي كانت العصمة والصدق والأمانة والتبليغ والفطانة، فالله - على - رباهم تربية خاصة وأعدهم إعداداً جيداً، يتمثل فيه الكمال الإنساني، حتى يتناسب مع المهمة التي أرسلوا من أجلها، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ ٱللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ ٱلْمَلَيْكِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسَ إِنَ ٱللَّهُ سَكِمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ (٤)، فمن حكمة الله - على - وتمام منته على البشر، أن جعل الرسل والأنبياء -عليهم السلام - من أنفسهم، يعلمون تاريخهم وسلوكهم، ولتقوم بهم الحجة عليهم، وتنقطع المعاذير، فلا يكون للناس حجة في عدم اتباعهم، أنهم ليسوا من جنسهم، وطبيعتهم تختلف عن طبيعتهم، فالله - على - جعلهم من جنس البشر لا الملائكة، لأن المثلية في الجنس أقرب لحصول الألفة والمؤانسة وفهم المراد، وحصول التأثير والتأثر، فيسهل الاتباع، ولما كان سكان الأرض بشرا، اقتضت الحكمة أن يرسل إليهم رسولا منهم، لأنه لو كان ملكا ما استطاع الناس الكلام معهم، والأخذ منهم: لبعد ما بينهم وبين الملائكة، فلا تتحقق الغاية من الرسالة، وإذا أرسل الله - ﷺ - إليهم ملكاً رسولاً على هيئة بشر، لحدث الالتباس بينهم، ووقعوا في حيرة، قَالَ تَعَـالَىٰ: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَآ أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ۗ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَّقُضِيَ ٱلْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ۞ وَلَوْ جَعَلْنَكُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَكُ

<sup>(&#</sup>x27;) فالرسالة لا تكون لامرأة لأنها لا تستطيع القيام بحق الرسالة لضعفها، فالمرأة يطرأ عليها الحيض والنفاس مما تجعلها غير قادرة على القيام بعبء الدعوة، والرجل قوام عليها ومن طبيعة البشر أنهم في الغالب لا يتبعون من هم قوامون عليهم.

 $<sup>\</sup>binom{Y}{}$  سورة الأتبياء الآيات V - A".

 $<sup>\</sup>binom{7}{2}$  سورة الفرقان من الآية 7.7".

<sup>( ً )</sup> سورة الحج الآية "٥٥".

رَجُلَا وَللبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ﴾ (١)، "وقد أجرى الله مشيئته في إرسال الرسل على طبيعة البشر، حيث اختارهم من أرقى الناس عنصراً، وأفضلهم خلقاً، وأحسنهم طاعةً وتوكلاً، وأمدهم بالوحي مشتملاً على منهج الله لإصلاح الناس، فيحفظون ويبلغون، ويناقشون ويتابعون (٢)، ألم يقل الحق تبارك وتعالى في قرآنه الكريم: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنَ أَنفُسِهُمْ يَتَلُوا عَلَيْهُمْ ءَايَتِهِ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبَلُ لَفِي ضَلَلِ مُّبِينٍ ﴾ (١).

إن المكذبين من كل أمة في تاريخ الرسل – عليهم السلام – يحتجون على كفرهم: بأن الرسل بشر، ليسوا من الملائكة وأنه "لا يصح أن يكون الرسول بشراً لما يتصف به البشر من عجز وطبع، فهو مكون من مادة وروح، ولذلك تتملكه غريزتا الشهوة والغضب، ويأتي منه الفساد والاختلاف، ويشغله إشباع نفسه، فهو يأكل الطعام ويمشى في الأسواق، وتشغله الحياة بمشاكلها وحاجاتها"(أ)، فهم يستبعدون لذلك أن يدلهم على طريق الهداية رسول من البشر.

و إن هذه الشبهة كانت في مقدمة الشبهات التي أثارها الملأ من قوم سيدنا نوح - المسلام المدر القرآن الكريم: ﴿ فَقَالَ الْمَلُوا اللَّهِينَ كَفُرُوا مِن فَوْمِهِ مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مِنْكُمُ مُرِيدُ أَن يَنَفَشَلَ عَلَيْكُمُ مَلَا الكريم: ﴿ فَقَالَ الْمَلُوا اللَّهِ اللهِ على الجنس، ومن ثم فلا يصح أن يكون رسولاً في زعمهم الفاسد، "إنهم ينظرون الله على أنه بشر مثلهم، والتفاوت بين البشر لا يصل إلى حد أن يكون واحد منهم رسولاً يجب على الجميع طاعته، لأن المفروض أننا متساوون في البشرية، ومما ينافي هذه المساواة أن يكون بشراً رسولاً، لأن ذلك ترجيح بلا مرجح "(٦)، ثم يؤكدون ذلك بأن الله - الله و أراد هداية البشرية وإصلاحها، لأرسل رسولاً من الملائكة، ولكن سيدنا نوحاً الله أنكر عليهم تعجبهم واستبعادهم لهذا الخير الذي جاءهم على لسان رجل منهم، يعرفون نسبه وصدقه وأمانته، فإن ذلك موجب للإيمان والقبول، وليس موضع تعجب، بل هو عين الحكمة، قال

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأتعام الآية "٩".

<sup>(</sup>١) دعوة الرسل عليهم السلام، غلوش، مرجع سابق، صـ٧٨٥.

<sup>(&</sup>quot;) سورة آل عمران الآية "١٦٤".

<sup>(1)</sup> دعوة الرسل، غلوش، مرجع سابق، صـ ٢٥٠.

<sup>(°)</sup> سورة المؤمنون الآية "٢٤".

<sup>(</sup>أ) نوح عليه السلام، أول داع إلى الله، د. عمارة، مرجع سابق، صـ٥٧.

تَعَالَىٰ: ﴿ أُوعِجَبُتُمُ أَن جَاءَكُمُ ذِكُرُ مِن رَبِكُمُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنكُمُ لِيُسْذِرَكُمُ وَلِنَقُواْ وَلَعَلَكُمُ رُرُّمُونَ ﴾ (١)، "ووصف رجل بأنه منهم، أي من جنسهم البشرى، فضح لشبهتهم، ومع ما في هذا الكلام من فضح شبهتهم، فيه أيضاً رد لها، بأنهم جديرون بأن يكون ما جعلوه موجب استبعاد واستحالة، هو موجب القبول والإيمان، إذ الشأن أن ينظروا في الذكر الذي جاءهم من ربهم، وأن لا يسرعوا إلى تكذيب المرسل به، وأن يعلموا أن كون المذكر رجلاً منهم أقرب إلى التعقل من كون مذكر هم من جنس آخر، من ملك أو جن (١)، ثم أكد لهم بشريته بنفي الملكية عنه، حتى يبطل اعتقاد الملأ في أن الأنبياء والرسل – عليهم السلام – لابد وأن يكونوا من الملائكة فقال: ﴿ وَلَا أَقُولُ إِنّي مَلَكُ ﴾ (١)، وهذا رد بليغ جازم بأن البشرية لا تمنع من النبوة بل هي من متطلباتها ومقتضياتها وقاية للناس من اللبس والحيرة.

- لقد وصف سيدنا إبراهيم الله بالصفات التي تخص البشر، فالطعام والشراب رزق من الله الله الله البشر، والصحة والمرض، بتقدير الله الله فهذه الصفات تدل على أنه بشر مثلهم مع أفضليته.
- وهذا ما أكده سيدنا موسى الله حينما كان يسير مع فتاه إلى مجمع البحرين، بحثاً عن العبد الصالح، فلما جاوزا المجمع وأجهدهما السير، وأصابها التعب والإعياء، وكانا بحاجة الى الطعام والراحة، حتى يقوا على مواصلة السير، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَنهُ لَا آبُرَحُ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأعراف الآية "٦٣".

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج٨، صـ١٩٦.

<sup>(&</sup>quot;) سورة هود الآية "٣١".

<sup>(1)</sup> سورة الشعراء الآيات "٧٥ - ٨٠".

حَقَّ أَبَلُغُ مَجْمَعُ ٱلْبَحْرِيْنِ أَوْ أَمْضِى حُقْبًا ﴿ فَلَمَّا بَلَغَا جُمْعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُوتَهُمَا فَأَتَّذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا ﴾ (١) وهذه من مقتضيات سَرَيًا ﴿ فَلَمَّا جَاوَزَا قَالَ لِفَتَىنَهُ ءَائِنَا غَدَآءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا ﴾ (١) وهذه من مقتضيات الطبيعة البشرية، وحينما التقى بالعبد الصالح أخذ عليه العهد، بأن لا يسأله عن شئ حتى يخبره، ولكنه نسى ذلك، واعتذر عن هذا النسيان، فقال: ﴿ قَالَ لَا نُوَاخِذُنِي بِمَا نَسِيتُ وَلا تُرْهِفَيْ يَعْمَرُ ﴾ (١) لقد تعزز فرعون وقومه، وأنكروا على سيدنا موسى وهارون – عليهما السلام – دعوتهما إلى الإيمان بالله – ﴿ وحده لكونهما بشرين مثل سائر الناس في ظنهم حتى وقعوا في ظلمات الكفر، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ مُ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَدُونَ بِعَايَتِنَا وَسُلُطُنِي مُبِينٍ ﴿ وَ عَلَى اللهِ وَعَوْلُهُمَا لَنَا عَدِدُونَ اللهِ وَعَوْلُهُمَا لَنَا عَدِدُونَ اللهِ وَعَوْلُهُمَا فَكَاثُوا مِن اللهِ الإيمان الله والاستعانوا بهما، وكذبوهما، لبشريتهما ولكن فاتهم أن الناس في ظَمَّونون في الأفكار، والمواهب والاستعدادات النفسية والنربية الصالحة، فالأنبياء والرسل من أخص البشر الذين اصطفاهم الله – ﴿ النفسه.

• لقد أكد الله - على - أن سيدنا عيسى - الله - رسول كغيره من الرسل، وله كل صفات البشرية وعوارضها في الاحتياج إلى ما يحتاج إليه كل فرد من البشر، وهذا دليل واضح وصريح على بطلان دعوى ألوهيته عند النصارى، وقد استدل على بشريته بإثبات صفة من صفات البشر، وهي أكل الطعام، قَالَ تَعَالَى: ﴿مَّا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَهَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبَلِهِ صفات البشر، وهي أكل الطعام، قَالَ تَعَالَى: ﴿مَّا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَهَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبَلِهِ الرُّسُلُ وَأُمِّهُ مُ مِدِيقَةٌ كُونَ الطعام، قَالَ تَعَالَى: ﴿مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مُرْيَهُ لِلَّا يَلُولُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَالَا الله حاجة إلى يُؤْفَكُونَ ﴿ وَهَا الله عالَى ذكره عن المسيح وأمه، أنهما كانا أهل حاجة إلى ما يغذوهما، وتقوم به أبدانهما من المطاعم والمشارب، كسائر البشر من بنى آدم "(٥)، إن أكل المسيح - الله - الله عام دليل يوضح بشريته، و إن كان من المصطفين الأخيار.

 <sup>(&#</sup>x27;) سورة الكهف الآيات "٦٠ – ٦٢".

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف الآية "٧٣".

<sup>(&</sup>quot;) سورة المؤمنون الآيات "٥٥ – ٤٨".

<sup>(1)</sup> سورة المائدة الآية "٥٥".

<sup>(°)</sup> تفسير الطبرى، مرجع سابق، ج٨، صـ٧٥٠.

• وسيدنا محمد - ﴿ لَم يكن بدعاً من الرسل، بل كان بشراً هو أفضلهم، ولقد هيأه الله - ﴿ تَهيئة خاصة تتناسب مع المهمة التي اصطفاها الله - ﴿ لَهَ - لَها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلَ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مُ مَتَّلِكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَما إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَحِدُ ﴾ (١)، وهذا تأكيد لصفة البشرية التي أرادها الله - ﴿ مَنْ لَرسله وأنبيائه - عليهم السلام - مع أفضليتهم على الخلق، ويؤكد النبي - ﴿ - ذلك فعن ابن مسعود - ﴿ - قال: صلى بنا رسول الله - ﴿ - خمساً، فقلنا: يا رسول الله أزيد في الصلاة؟ قال: وما ذاك؟ قالوا صليت خمساً، قال: "إنما أنا بشر، أذكر كما تذكرون، وأنسى كما تنسون "(١)، ولقد جعل الكفار وجود الرسول - ﴿ - من البشر من الأمور التي يتعجب منها، لظنهم أنهم لا يقدرون على الاتصال بالله - ﴿ - فأنكر عليهم هذا التعجب، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَعَجُوّا أَنْ جَاءَهُمْ مُنذِرٌ مِنْ أَمْ وَقَالَ ٱلْكُونُونَ هَذَا سَحِرٌ كُذَابُ ﴾ (٣).

ولكن من رحمة الله - على البشر، وليسوا الرسل والأنبياء - عليهم السلام - من البشر، وليسوا من الملائكة، حتى لا يقع الناس في اللبس والحيرة، فلا تتحقق الهداية المطلوبة من إرسالهم:-

### ٢- تبليغهم رسالات ربهم

لقد أرسل الله - على - الرسل - عليهم السلام - لتبليغ ما أوحاه الله - اليهم من الأوامر والنواهي وجميع التكاليف الشرعية ببراهينها وحججها حتى تكون واضحة "وحيث إن الإنسان بنفسه لا يستطيع أن يعرف هذه الأمور على وجه صحيح سالم من الخطأ، لأنها فوق قدرة العقل، فقد اقتضت حكمة الرب ورحمته بالإنسان أن يرسل بالبشر رسلاً من جنسهم، يكلمونهم بلغتهم، ويبلغونهم رسالات ربهم، ويعرفونهم به، ويبينون لهم طرق الوصول إليه، وما يسعدون به في حياتهم وأخراهم"(أ)، ليقطع الحجة عليهم بهذا البلاغ المبين، فإذا ضل الناس عن الطريق المستقيم، وركبوا طريق الضلالة بعد ذلك، فلا حجة عندهم ولا معذرة لديهم، فالله - الله عن الطريق في قرآنه، أنه ما خلت أمة من الأمم إلا جاءها رسول من عنده ليهديها سواء السبيل، وليبين لها سبل نجاتها، ويحذرها من طرق الغواية والهلاك، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ وسبل نجاتها، ويحذرها من طرق الغواية والهلاك، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾

<sup>(&#</sup>x27;) سورة فصلت الآية "٦".

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب السهو في الصلاة والسجود له، ٢/١ ، ٤، رقم ٢٧٥.

<sup>(&</sup>quot;) سورة ص الآية "٤".

<sup>( )</sup> أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صـ ٢٦.

<sup>(°)</sup> سورة فاطر من الآية "٢٤".

التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الجانب العقدي

فمهمة الرسل جميعاً هي: القيام بالبلاغ الواضح المبين لأحكام الله - ، وأنهم ما جاءوا بشئ من عند أنفسهم، بل يؤدون ما حملوا من الأمانة، وبلغوا ما أرسلوا به من قبل ربهم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ مَّا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ﴾ (١)، "إنه الإبلاغ الموضح للحق، فمن تمسك بما جاءوا به فهو على صواب، ومن أعرض عنه فهو على ضلال، ولا ينفعه تمسكه بالحقيقة من غير اتباع الشريعة "(٢)، ولقد قام هؤلاء الأنبياء - عليهم السلام - بتبليغ رسالات ربهم على الوجه الأكمل، ووقفوا حياتهم للدعوة والبلاغ، وما فرطوا في شئ من ذلك، ولقد أثني الله – ﷺ – على الرسل في تبليغهم رسالات ربهم رغم استهزاء الناس بهم، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَغْشُوْنَهُ, وَلَا يَغْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَكَفِي بِٱللَّهِ حَسِيبًا ﴿ (٣).

● وكان الرسل الكرام يعلنون الأقوامهم أنهم جاءوا ليبلغوهم رسالات ربهم، والتي تحمل الأحكام والمبادئ التي تؤدى إلى سلامتهم من الضلال والانحراف، ولقد بذل الرسل - عليهم السلام - كل المستطاع في سبيل هدايتهم إلى الطريق السوى، فسيدنا نوح - الطِّين الله عن عن عن عن المستطاع في سبيل هدايتهم إلى الطريق السوى السوى المستطاع في المستط ألف سنة إلا خمسين عاماً يبلغهم رسالات ربه، ويدعوهم إلى النجاة والهداية، حتى إنه أعلنها صريحة لهم فاتهموه بالضلال فقال - عَلَى اللهِ عَالَيَنقُوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَالَةٌ وَلَاكِمِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِ ٱلْعَكَيِينَ اللهُ أَبَلِّغُكُمْ رِسَلَاتِ رَبِّى وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ (أ)، "أي: أبلغكم كل ما جعله الله منهجاً لأهل الأرض من الأمور المستقيمة الثابتة"(٥)، ولكن المانع لهم من الدخول في دعوته، ليس لقصور في التبليغ، وأداء الرسالة، ولكنه التعنت والإصرار والاستكبار الذي بلغ مداه، فهو لم يتوان في تبليغهم وحي الله – ﷺ – وكل ما جاء من عنده، أما هداية القلوب إلى الحق وتوفيقها لقبوله، فهذا ليس بعمل الأنبياء لأن مهمتهم هي البلاغ فقط، ولقد أكد سيدنا إبراهيم - الكي القومه أنه لا يستطيع هدايتهم إلا بإذن الله - على -، لأن مهمته هي البلاغ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة الآية "٩٩".

<sup>(</sup>١) البحر المديد في تفسير القرآن المجيد، أبو العباس أحمد بن محمد المهدى، بن عجيبة الحسنى الأنجري الفاسى الصوفي، المتوفى سنة ٢٢٤هـ، تحقيق أحمد بن عبدالله القرشي رسلان، الناشر د/ حسن عباس زكى، القاهرة، ط ١٩٤١هـ، ج٣، صـ٢٦١.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأحزاب الآية "٣٩".

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف الآيات "٦١ - ٦٢".

<sup>(°)</sup> تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج٧، صــ ١٩٤.

التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الجانب العقدي

تَعْبُدُونِ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْثَنَا وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْنَغُواْ عِندَ اللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَاَعْبُدُوهُ وَاُشْكُرُواْ لَهُ ۖ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ وَإِن تُكَذِّبُواْ فَقَدْ كَذَّبَ أُمَدُ مِّن قَبْلِكُمٌّ وَمَا عَلَى ا ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ ﴾ (١)، وسواء أكان هذا الكلام مخاطباً به قوم سيدنا إبراهيم - الطَّيِّة -، أو أمة رسول الله - ﷺ -، فهو بيان لوظيفة الرسل والأنبياء جميعاً - عليهم السلام - وهي: البلاغ الذي لا غموض فيه ولا لبس لهداية الناس إلى منهج الله - الله - وإرشادهم إلى الحق والهدى، وهذا يتضح أيضاً في أمر الله - على - له بأن يؤذن في الناس بالحج، فقال - على -: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا ﴾ (٢).

• إن الله - ﷺ - أمر سيدنا موسى - اﷺ - بالذهاب إلى فرعون ليبلغه رسالة ربه، ولعظم هذه المهمة، فقد طلب من ربه شرح الصدر حتى يبلغ ما أمر به على أكمل وجه، و لأن من شرح الله - ﷺ - له صدره فهو على نور من ربه، ثم طلب منه تيسير الأمر لضمان نجاح المهمة، وأن يحلل له عقدة من لسانه حتى يفقه بنوا إسرائيل كلامه، ثم طلب من الله - ١ أن يعينه بأخيه هارون - الله - فيكون معيناً له ومثبتاً ومصدقاً، كل ذلك لعظم مهمة البلاغ، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ آذَهَبُ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ، طَغَىٰ ١٠٠ قَالَ رَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدْرِي ١٠٠ وَيَتِرْ لِيَ أَمْرِي ١٠٠ وَأَحْلُلُ عُقْدَةً مِن لِسَانِي ١٠٠ يَفْقَهُواْ قَوْلِي ١٠٠ وَأَجْعَل لِي وَذِيرًا مِّنْ أَهْلِي ١٦ هَرُونَ أَخِي ١٦ ٱشْدُدْ بِهِ عَ أَزْرِي ١٦ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ١٦ كَيْ نُسَيِّحَك كَثِيرًا الله على أكثت بِنَا بَصِيرًا الله قَد أُوتِيتَ سُؤُلِكَ يَنمُوسَى الله الله الأمور يقوم بتنفيذ مهمته على أكمل وجه، ويكون قد "استعد موسى - الله - للبلاغ، وأحل الله له عقدة من لسانه، وأرسل معه أخاه، وذلك حتى تصل دعوته إلى الناس بينة واضحة، مفهومة، كما قال - الكلا -، وهو يطلب من ربه المعونة، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَجْعَل لِّي ﴾، ذلك أن غاية الرسالة البلاغ، والبلاغ يعنى الوصول إلى المراد، وبذل ما يكفى لتحقق المطلوب في صورة عادية يقال: بلغ الغلام إذا وصل إلى زمن التكليف و المسؤولية "(٤)، قَالَ تَعَالَى: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَعَ أَشُدَّهُ وَبِلَغَ أَرَّبِعِينَ سَنَةً ﴾(٥).

 <sup>(&#</sup>x27;) سورة العنكبوت الآيات "١٦ – ١٨".

<sup>(</sup>٢) سورة الحج من الآية "٢٧".

<sup>(&</sup>quot;) سورة طه الآيات "٢٤ – ٣٦".

<sup>(1)</sup> دعوة الرسل، غلوش، مرجع سابق، صـ٧٦.

<sup>(°)</sup> سورة الأحقاف من الآية "٥٥".

- ولقد بلغ المسيح الله ما أمره الله النين أرسلهم إلى الناس للقيام بمهمة التبليغ لما أمره الله بتبليغه، وأنه عبد من عباد الله الذين أرسلهم إلى الناس للقيام بمهمة التبليغ لما أمره الله بتبليغه، فقال: ﴿ مَاقُلْتُ هُمُ إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ آنِ اعْبُدُوا اللّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَامًا تَوَفَيْتَنِي كُنتَ فقال: ﴿ مَاقُلْتُ هُمُ إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ آنِ اعْبُدُوا اللّه رَبِّي وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمّا تَوَفَيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ (١)، وفي هذا الجواب من سيدنا المسيح الله "إشارة إلى أن المسيح مأمور، وأنه لا يقول شيئاً من عنده، وإنما هو رسول يبلغ ما أمره به ربه، وقد بلغ رسالة ربه كما أمره بها"(٢)، ولم يتجاوز حد التبليغ لما أمر به من الله.
- ولقد بين الله على ان مهمة النبي الله هي البلاغ والبيان، وليس عليه إلا أن يؤدى الرسالة، وبعد ذلك يكون كل واحد مسئولاً عن نفسه، وأما الهداية فلا يملكها إلا الله الله عن الرسول قال تعالى: ﴿ وَإِن مَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُم أَوْنَتَوفَيَّنَّكَ فَإِنَّما عَلَيْكَ الْبَلَغُ وَعَلَيْنَا الْحِسابُ ﴾ (١٦)، فمهمة الرسول على الله الله الله عنه من أجل صلاح الناس، وليس قهر هم وجبر هم على الخير الذي يحمله إليهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ اللهِ عُوا اللهُ وَاللهِ عُوا اللهُ وَاللهُ عَوا اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

## ٣- الأمر باتباعهم وطاعتهم فيما جاءوا به

لقد اصطفى الله - على الرسل - عليهم السلام -، وأنزل عليهم وحيه وشرعه، وأمرهم بتبليغه للناس فقاموا به على أكمل وجه، وأحسن صورة، فالرسل - عليهم السلام - هم الهداة إلى الصراط المستقيم - ولأجل هذا أمر الله - على العباد بطاعتهم، وأوجب عليهم اتباعهم فيما أمروا به، أو نهوا عنه، وتصديقهم فيما جاءوا به من قبل ربهم، وحذر من مخالفتهم وعصيانهم، وجعل طاعتهم لازمة لكل من آمن بالله - على -، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا الْطِيعُوا اللّهَ وَأُولِي اللّهَ مِن اللهِ وَالرّسُولِ إِن كُنْمُ تُولِينُونَ بِاللهِ وَالْمَوْلِ إِن كُنْمُ تُولِينُونَ بِاللهِ وَالْمَوْدِ وَالْمَانِي، وهذا من تَأْمِيلًا ﴾ واجبة على المؤمنين بمقتضى هذا النداء الايماني، وهذا من تأفِيلًا في الله الله الله الله الله الله الله على المؤمنين بمقتضى هذا النداء الايماني، وهذا من

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة الآية "١١٧".

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) التفسير القرآني للقرآن، عبد الكريم يونس الخطيب، مرجع سابق، +3، ص $+\infty$  وما بعدها.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الرعد الآية "٤٠".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة النور الآية "٤٥".

<sup>(°)</sup> سورة النساء الآية "٩٥".

مقتضيات الإيمان، لأن المؤمن لا يستحق أن ينادى بهذا الوصف إلا بعد أن يطيعه فيما جاء بعده، من طاعة الله - ﷺ -، وطاعة رسوله - ﷺ -، ومما يزيد الأمر تأكيداً، تكرار كلمة (أطيعوا) مع الله - على -، ومع رسوله - على -، فطاعة الرسول - على - مطلوبة تماماً، كطاعة الله - ﷺ -، بينما لم تكرر مع أولى الأمر، لارتباطها بطاعتهما، ثم علق الإيمان بالله - ﷺ -على طاعته وطاعة رسوله - ﷺ - وأولى الأمر، ورد التنازع إلى الله - ﷺ - ورسوله - ﷺ -، ثم بين أن هذه الأمور هي الخير والأفضل للبشرية، لأنها جماع كل خير، ومصدر كل سعادة، فلا تستقيم أمور الحياة بدونها، ولذلك فقد أوجب الله - على الله عليهم السلام – واتباعهم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَكَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ (١)، "أي: وما أرسلنا رسولاً من الرسل لشئ من الأشياء، إلا ليطاع بسبب إذنه تعالى، في طاعته وأمره المرسل إليهم، بأن يطيعوه، ويتبعوه لأنه مؤد عنه تعالى، فطاعته طاعة الله - تعالى -، ومعصيته معصيته - تعالى -، (من يطع الرسول فقد أطاع الله)، أو بتيسير الله تعالى وتوفيقه في طاعته"(٢)، فالله - عَلَى - ما أرسل رسولاً من الرسل لا لشئ من الأشياء إلا للإتباع والطاعة بأمر الله - ﷺ -، لأن الطاعة في الحقيقة هي طاعة لله - ﷺ -، وإذا تأملنا دعوة أولى العزم من الرسل فضلا عن دعوة الرسل والأنبياء جميعا، لوجدناها تدعوا صراحة إلى طاعة الله ورسوله وذلك بامتثال الأوامر، واجتناب المنهيات فدعوتهم واحدة إلى طاعة الله ورسوله - ﷺ الوقايتهم من عذاب الله.

• فها هو سيدنا نوح - الله - يدعو قومه صراحه إلى إتباعه فيما جاء به من قبل الله - وفي على سبيل الرشاد، وطاعته فيما دعاهم إليه حتى يستقيموا ويعتدلوا، قَالَ تَعَالَى: ﴿ كُذَّبَتَ قَوْمُ نُوجِ اللهُ وَاللهُ وَ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء من الآية "٢٤".

<sup>(</sup>۲) تفسیر أبی السعود، مرجع سابق، ج۲، صـ ۱۹۹.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشعراء الآيات "١٠٥ - ١١١".

<sup>(</sup> أ) فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج٤، صـ٢٦١.

دعوتهم جميعاً في دعوة الناس إلى التقوى وطاعة الرسول، ولقد جعل الله - على - الطاعة واجبة لسيدنا نوح - الله -، ثم علق على ذلك مغفرة الذنوب، لأن طاعته طاعة لله - على - فهو المبلغ عن ربه، فقال - على -: ﴿إِنَّا أَرْسَلُنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنَ أَنذِرٌ قَوْمَكَ مِن فَبْلِ أَن يَأْنِيهُمْ عَذَابُ أَلِيهُ فهو المبلغ عن ربه، فقال - على -: ﴿إِنَّا أَرْسَلُنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنَ أَنذِرٌ قَوْمَكَ مِن فَبْلِ أَن يَأْنِيهُمْ عَذَابُ أَلِيهُ فهو المبلغ عن ربه، فقال - على أَن اعْبُدُوا الله وَاتَقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ يَعْفِرُ لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤخِرُكُمُ إِلَىٰ أَجَلِ الله عَلَى يَغْفِرُ لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤخِرُكُمُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ الله على الله على الله على الله على وقاية من المهالك.

- إن سيدنا موسى وهارون عليهما السلام حينما ذهبا إلى فرعون بأمر الله اليرسل معهما بنى إسرائيل، بَيّنا له أن السلامة والاستقامة حاصلة لمن اتبع رسل الله اليرسل معهما بنى إسرائيل، بَيّنا له أن السلامة والاستقامة حاصلة لمن اتبع رسل الله الله وصدق بالآيات التي جاءوا بها من عند الله الله الله عنا الله وصدق بالآيات التي جاءوا بها من عند الله الله وصدق بالآيات التي إنْ تَعَلَيْ وَلَا تُعَلَيْ وَالسَّلَمُ عَلَى مَنِ اللهُ وَلَا تُعَدِّ أَوْجَى إِلَيْنَا وَلَا تُعَدَّرُ وَوَلَى ﴾ (٢)، الفقد أرسل الله الرسل الإرشاد الناس إلى المنهج الصحيح في العقيدة والعبادة والخلق، وأوجب على الناس طاعتهم، والخضوع إلى الله رب العالمين (١٤)، وهذا يقتضى حصول السلامة والاهتداء لمن اتبع هدى الله الذي جاء به سيدنا موسى وهارون عليهما السلام -، وهذا ما بينه مؤمن آل فرعون لقومه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ الّذِي تَامَنَ يَعُونِ أَهْدِكُمْ سَيِيلَ الرّشَادِ ﴾ (٥)، وهو متبع لسيدنا موسى وهارون عليهما السلام وأمرهما باتباعه في الإيمان بهما وطاعتهما لأن في ذلك الهداية والرشاد.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة نوح الآيات "١ - ٤".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة مريم الآية "٤٣".

<sup>(&</sup>quot;) سورة طه الآيات "٧١ - ٤٨".

<sup>(1)</sup> دعوة الرسل إلى الله تعالى، غلوش، مرجع سابق، صـ٣٣٥.

<sup>(°)</sup> سورة غافر الآية "٣٨".

- وفي دعوة سيدنا محمد ﷺ جاءت آيات كثيرة تأمر بانباعه وطاعته، ففيهما الخروج من الضلال إلى الهدى، لأنه يدعو إلى صراط الله المستقيم، فلا سبيل لهداية البشرية إلا باتباعه، وطاعته فيما جاء به عن ربه ﷺ -، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ آطِيعُوا الله وَلَطِيعُوا الرَّسُولُ فَإِن تُطِيعُوا الله وَلِيهُ وَاللَّهُ وَالله وَلَهُ الرَّسُولِ إِلّا الْبَكُ الْمُبِيثُ ﴾ (١)، أي: "وان تطبعوا ما مُركن وَيَتَكُمُ مَا مُركني مُراتم وَإِن تُطِيعُون مَهُ مَا مُركم وينهاكم ترشدوا وتصيبوا الحق في أموركم وها أيها الناس رسول الله فيما يأمركم وينهاكم ترشدوا وتصيبوا الحق في أموركم وجاءة الله ومن أصاب الحق فقد فاز ، قال تَعالى: ﴿ وَمَن يُطِع الله وَرَسُولُهُ فَقَد فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (١)، فسعادة الناس ونجاتهم متعلقة بطاعة الله ﷺ وهذا هو ما أكده النبي ﷺ -، فعن أبي هريرة ﴿ قال: قال رسول الله ﷺ الله ومن أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصى أميري فقد أطاع الله، ومن عصاني "(٥)، إن قول النبي ﷺ -: "(من أطاعني فقد أطاع الله)، هذه الجملة منتزعة من قوله تعالى: (ومن يطع الرسول فقد أطاع الله)، أي: إني لا آمر إلا بما أمر الله به، فمن فعل ما آمره به فإنما أطاع عن أمرني أن آمره، ويحتمل أن يكون المعني، أم الله أمر بطاعتي، وفي المعصية كذلك، والطاعة هي الإتيان بالمأمور به، والانتهاء عن المنهي عنه، والعصيان بخلافه "(١).

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) سورة آل عمران الآيات "٥٠ – ٥١".

 <sup>(</sup>۲) سورة النور الآية "٤٥".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الطبري، مرجع سابق، ج١٩، صـ٧٠٠.

<sup>(1)</sup> سورة الأحزاب الآية "٧١".

<sup>(°)</sup> رواه البخاري، كتاب الأحكام، باب قول الله تعالى "أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم"، ١١/٩، رقم ٧١٣٧، ورواه مسلم، كتاب الامارة، باب وجوب طاعة الامراء في غير معصية وتحريمها في المعصية، ٣٠٤٦، دم قم ١٨٣٥، "متفق عليه".

<sup>(</sup>١) فتح الباري، ابن حجر، مرجع سابق، ج١١ صـ١١.

ومن هنا يتضح أن دعوة أولى العزم من الرسل، جاءت مشتملة على الأمر بطاعتهم واتباعهم، وقاية لهم من الضلال والزيغ المؤدى إلى عذاب الله – على -.

# ثالثاً: أثر الإيمان بالرسل في الوقاية من الانحراف

إن الإيمان برسل الله - على - وأنبيائه - عليهم السلام - يهدف إلى: تربية الإنسان على الاستجابة لهم، وأهمية الاقتداء بهم، صيانة لهم من الضلال والانحراف، فالإنسان ليس في مقدوره معرفة الخير ليعمل به، والشر الاجتنابه، معرفة صحيحة كاملة، إلا عن طريق الرسل عليهم السلام، لأن معانى الخير والشر قد تختلف من عقل لآخر، حسب ميوله وقدراته، وقد تختلف من زمن لآخر، حسب التطورات والتعليمات، "ومن ها هنا نعلم اضطرار العباد فوق كل ضرورة إلى معرفة الرسول، وما جاء به، وتصديقه فيما أخبر به، وطاعته فيما أمر، فإنه لا سبيل إلى السعادة والفلاح، لا في الدنيا ولا في الآخرة إلا على أيدى الرسل، ولا سبيل إلى معرفة الطيب والخبيث على التفصيل إلا من جهتهم، ولا ينال رضا الله البته إلا على أيديهم، فالطيب من الأعمال، والأقوال ليس إلا هديهم، وما جاءوا، فهم الميزان الراجح الذي على أقوالهم وأعمالهم وأخلاقهم توزن الأقوال والأخلاق والأعمال، وبمتابعتهم يتميز أهل الهدى من أهل الضلال، فالضرورة إليهم أعظم من ضرورة البدن إلى روحه، والعين إلى نورها، والروح إلى حياتها، فأي ضرورة وحاجة فرضت، فضرورة العبد وحاجته إلى الرسل فوقها بكثير"(١)، وقاية له من التقصير في عبادة ربه - رجه الله -، وحماية له من التشتت، وعدم تنظيم أمور حياته، أما إذا خالفوا ما جاء به الرسل - عليهم السلام - من قبل ربهم فإن الضعف والهزيمة سيحلان بهم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (٢)، وخير دليل على ذلك ما كان من أمر الرماة في غزوة أحد، حينما خالفوا أمر رسول الله - ﷺ -، حتى كان لهذه المخالفة أثر سئ عليهم فكانت سبباً لهزيمتهم وضعفهم في بداية الأمر، ليعلموا أن الطاعة والانقياد لأمر رسول الله - ﷺ - "هو سبب للفوز والفلاح، فهو مبلغ عن ربه، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَإِمَّا يَأْنِينَّكُم مِّنِّي هُدًى فَمَنِ ٱتَّبِعَ هُدَاى فَلا يَضِلُّ وَلا يَشْقَى اللَّ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ. مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ. يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ اللَّهُ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِيٓ أَعْمَىٰ وَقَدْكُنتُ بَصِيرًا ﴿ اللَّهِ قَالَ كَذَلِكَ أَنتُكَ ءَايَنُنَا فَنَسِينَهَا ۖ وَكَذَٰلِكَ ٱلْيَوْمَ نُسَىٰ ﴾ (٣)، و هذا

<sup>(&#</sup>x27;) زاد المعاد في هدى خير العباد، ابن قيم الجوزية، مرجع سابق، ج١، ص٦٨ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب من الآية "٧١".

<sup>(&</sup>quot;) سورة طه الآيات "١٢٣ - ١٢٦".

درس لتربية النفوس البشرية على وجوب طاعة الله - فيما جاءوا به من قبل ربهم لتحظى بالفلاح والنجاح والهداية، وتكون في أمن من الهزيمة والضعف قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ اللهِ إِنَّهُمْ أَلْمُنصُورُونَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ أَلْمُنصُورُونَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴾ إنّهُم أَلْمُنصُورُونَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴾ إنّه الإيمان بالرسل - عليهم السلام - وطاعتهم فيما جاءوا به، وقاية للإنسان من خسران الأعمال وبطلانها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَلا نَبْطِلُوا أَعْمَلَكُمْ ﴾ أي: "ولا تبطلوا أعمالكم بترك طاعة الرسول، كما أبطل أهل الكتاب أعمالهم بتكذيب الرسول وعصيانه "(")، ويؤيده قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَعُواْ أَصَّونَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِي وَلا بَعَهُرُوا لَهُ بِالْقَولِ كَجَهْرِ ويؤيده قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَعُواْ أَصَّونَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِي وَلا بَعَهُرُوا لَهُ بِالْقَولِ كَجَهْرِ ويؤيده قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَعُواْ أَصَّونَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِي وَلا بَعَهُرُوا لَهُ بِالْقُولُ كَبَعْرِ اللهَ المُنْ الله المُنْ الله المُنْ الله المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ الْمُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ المُعُولُ المُنْ المُنْ المُنْ المُولِ المُنْ المُنْ المُولُ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُلْلُكُونُ المُنْ المُنْ المُنْ المُعْلِقُولُ المُولِ المُنْ المُعْمُ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ

حينما رجع سيدنا موسى - الله - من الميقات وجد بني إسرائيل عاكفين على عبادة العجل، الذي صنعه السامري (٥) من حلى المصريين، وجعلوه إلها يعبد من دون الله - ه - فضلوا وفتنوا، قال تَعَالَى: ﴿ فَرَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ عَضَبَنَ أَسِفًا قَالَ يَقَوْمِ أَلَمْ يَعِدَكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًا حَسَنا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهَدُ أَمْ أَرَدتُمْ أَن يَحِلَ عَلَيْكُمْ عَضَبُ مِن رَّبِكُمْ فَأَخَلَقُهُم مَوْمِدِي (١) قَالُوا مَا أَخْلَفْنا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنا عَلَيْكُمْ عَضَبُ مِن رَّبِكُمْ فَأَخْلَقُهُم مَوْمِدِي (١) قَالُوا مَا أَخْلَفْنا مَوْعِدكَ بِمَلْكِنا وَلِيكِنَا مُحِلِنَا أَوْزَارًا مِن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَدَفْنَهَا فَكَذَلِك أَلْقَى ٱلسَامِئ (١) فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَدًا لَهُ, خُوارٌ فَقَالُوا هَذَا وَلَيكِنَا مُحِلِنَا أَوْزَارًا مِن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَدَفْنَهَا فَكَذَلِك أَلْقَى ٱلسَامِئ (١) فَأَنْ مَوْرَاكُ مَن زِينَةِ الْقَوْمِ فَقَدَفْنَهَا فَكَذَلِك أَلْقَى ٱلسَامِئ (١) فَأَنْ مَا أَنْ مَعْرَج وَلا منجى لهم منها إلا بإنباعه وطاعته فيما جاء وأنهم ضلوا عن الطريق الصحيح، ولا مخرج ولا منجى لهم منها إلا بإنباعه وطاعته فيما جاء به عن الله - ه - ، فهو الإله الحقيقي المستحق للعبادة وحده، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ قَالَ هُمُ مَرُونُ مِن الله حَوْمَ الله المقتوقي المستحق للعبادة وحده، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ قَالَ هُمُ مَرُونُ مِن

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الصافات الآيات " $|1 \lor 1 - |1 \lor 1|$ ".

 <sup>(</sup>۲) سورة محمد الآية "۳۳".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٢٨، صـ ٦١.

<sup>(1)</sup> سورة الحجرات الآية "٢".

<sup>(°) &#</sup>x27;كان رجلاً صالحاً من أهل باجرمي واسمه ميخا، وقال سعيد بن جبير: كان من أهل كرمان، وقال ابن عباس: اسمه موسى بن ظفر، وقال قتادة: كان من بني إسرائيل من قبيلة يقال لها سامرة، ورأى موضع قدم الفرس تحضر من ذلك، وكان منافقاً أظهر الإسلام وكان من قوم يعبدون البقر، فلما رأى جبريل على ذلك الفرس، فقال: إن لهذا لشأناً وأخذ قبضة من تربة حافر فرس جبريل - المنتخ -"، تفسير البغوي، مرجع سابق، ج١، صــ١١٦.

 <sup>(</sup>¹) سورة طه الآيات "٨٦ – ٨٨".

قَبْلُ يَعَوِّمِ إِنَّمَا فُتِنتُم بِهِ وَ إِنَّ رَبَّكُمُ الرَّمْنُ فَأَنِّعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِي ﴾ (١)، لأن "الإيمان بالرسل يستهدف تنمية النقين عند الإنسان بأهمية الاستجابة لرسالاتهم، وأهمية الاقتداء بهم، وأثر هذا في حفظ النوع البشري ورقيه، وصيانة المؤمنين من ضلالات شياطين الإنس الذين ينتهون بالإنسان إلى الكفر والفسوق والتخلف، والانحلال والهلاك "(٢).

وسيدنا إبراهيم - الله - سماه الله - على - صديقاً، فقال: ﴿ وَاذَكُرُ فِى ٱلْكِنْبِ إِبْرَهِيمَ إِنَّهُ,كَانَ صِدِيقاً وَسَيْبًا ﴾ (٢)، وقد سماه الله - على - صديقاً من "فرط صدقه، وكثرة ما صدق به من غيوب الله وآياته وكتبه ورسله، وكان الرجحان والغلبة في هذا التصديق للكتب والرسل، أي: كان مصدقاً بجميع الأنبياء، وكتبهم، وكان نبياً في نفسه "(٤)، كقوله تعالى: ﴿ بَلْ جَآءَ بِاللَّيِّ وَصَدَّقَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ (٥)، من أجل هذا الصدق نجاه الله - على - من المهالك، فقد نجاه من النيران حينما ألقى فيها مقيداً مكتوفاً، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ حَرِقُوهُ وَانْصُرُواْ ءَالِهَ تَكُمُ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ﴾ وكان في معية الله - عليهم السلام - له دور كبير في الوقاية مو المعنوبة، والمعنوبة،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة طه الآية "٨٦".

<sup>(</sup>٢) أهداف التربية الإسلامية، ماجد الكيلاني، مرجع سابق، صـ٧٣٠.

<sup>(&</sup>quot;) سورة مريم الآية "٤١".

<sup>( )</sup> تفسير الزمخشري، مرجع سابق، ج٣، صـ١٨.

<sup>(°)</sup> سورة الصافات الآية "٣٧".

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء الآيات "٦٨ - ٧٠".

### المبحث الخامس

التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان باليوم الآخر أولاً: المراد باليوم الآخر

اليوم في اللغة معناه: "الياء والواو والميم كلمة واحدة هي اليوم الواحد من الأيام، ثم يستعيرونه في الأمر العظيم"(١).

والآخر "الهمز والخاء والراء أصل واحد إليه ترجع فروعه وهو خلاف التقدم"(٢).

واليوم الآخر هو: "يوم القيامة وأوله من وقت الحشر إلى ما لا يتناهى على الصحيح، وقيل: إلى أن يدخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار "(")، فهو متأخر عن أيام الدنيا، ويأتي بعد الموت، وليس بعده يوم آخر "وسمي باليوم الآخر لأنه آخر أيام الدنيا بمعنى: أنه متصل بآخر أيام الدنيا، لأنه ليس منها حتى يكون آخرها، وسمي بيوم القيامة: لقيام الناس فيه من قبورهم، وقيامهم بين يدي خالقهم، وقيام الحجة لهم وعليهم، وله نحو ثلاثمائة اسم"(أ)، منها يوم القيامة، اليوم الآخر، يوم الصاعقة، يوم الخلود، يوم التناد، وغيرها من الأسماء.

والمراد بالإيمان باليوم الآخر هنا: "التصديق بأخبار الله – تعالى – بفناء هذه الحياة الدنيا، وبما يسبقه من أمارات، وما يتم فيها من أهوال واختلاف أحوال، كما هو مقتض كذلك لتصديق الله – تعالى – في إخباره عن الحياة الآخرة، وما فيها من نعيم وعذاب، وما يجري فيها من أمور عظام، كبعث الخلائق، وحشرهم، وحسابهم، ومجازاتهم على أعمالهم الإرادية والاختيارية التي قاموا بها في الحياة الدنيا"(٥).

وعلى ذلك فيدخل في الإيمان باليوم الآخر كل ما يسبقه من علامات، وكل ما يكون بعد الموت كعذاب القبر ونعيمه، وأهوال القيامة، وما فيها من بعث وحشر وصحف، وميزان وحسنات وجنة ونار.

<sup>(&#</sup>x27;) مقاييس اللغة، ابن فارس، مرجع سابق، ج٦، صـ٩٥١.

<sup>(</sup>۲) المرجع سابق، ج۱، صد۷۰.

<sup>(&</sup>quot;) تحفة المريد على جوهرة التوحيد، البيجوري، مرجع سابق، صــ ٢٨٨.

<sup>(</sup>ئ) نفس المرجع السابق، نفس الصفحة.

<sup>(&</sup>quot;) عقيدة المؤمن، أبو بكر الجزائري، مرجع سابق، صــ ١٩١.

# ثانياً: التوجيهات الوقائية المستفادة من دعوة أولى العزم من الرسل في جانب الإيمان باليوم الآخر

إن الإيمان باليوم الآخر من القضايا العقدية، والتي لا يكمل إيمان العبد إلا بها، والقرآن الكريم اعتنى بمشاهد يوم القيامة، وصورها لنا تصويراً دقيقاً رائعاً، كأننا نراه ونشاهده، فأخبر الله وهؤا عنه سيأتي يوم لابد وأن ينتهي فيه الوجود، ليأتي يوم آخر للحساب فيه والجزاء، وهذا أمر يجعل الانسان مستقيماً حق الاستقامة، ولذلك قد كان هناك بعض التوجيهات الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في جانب هذا اليوم وهي:-

## ١- حرصهم على الإنذار بيوم القيامة

لقد أرسل الله - على - الرسل مبشرين ومنذرين، يبشرون الطائعين بالحياة الطيبة، والعزة والتمكين في الحياة الدنيا، وبجنات رب العالمين في الآخرة، وينذرون العصاة من عذاب الدنيا والآخرة، إذا ظلوا على ما هم عليه من الضلال، والإعراض عما جاء به الرسل - عليهم السلام - من قبل الله - عَلِيَّ - لهدايتهم، ولقد اقتضت حكمة الله - عَلِيَّ - أن يكون هناك يوم آخر بعد انتهاء حياة الإنسان في الدنيا، ليرى ما قدم في الأيام الخالية، فمن آمن بالله - الله - وعمل صالحاً فله الجنة خالداً فيها، ومن كفر وأعرض عن هديه الذي جاء به الرسل - عليهم السلام - من عند الله - على النار، ولذلك فقد جاء جميع الرسل لينذروا أقوامهم من عذاب يوم القيامة، ليلتزم الإنسان بالعمل الصالح ويبتعد عن العمل الطالح الذي يعرضه لهذا العذاب، ولقد أخبر الله - عَن أهل النار، أنهم إذا قال لهم خزنتها: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنكُم يَتَّلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاآءَ يَوْمِكُمْ هَنذاً قَالُواْ بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ (١)، ولقد شاء الله - ﷺ - أن يجعل هذا اليوم من الأمور الغيبية التي استأثر بها علمه - ﷺ -، قَالَ تَعَالَى:﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرِّسَنها ۖ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّ لَا يُجَلِّهَا لِوقَنهَاۤ إِلَّا هُوَۚ ثَقُلَتْ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ لَا تَأْتِيكُمْ إِلَّا بَغَنَةً ۗ يَسْتُكُونَكَ كَأَنَّكَ كَفِيُّ عَنْماً قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ وَلَكِئَ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ (٢) فلا يطلع عليها أحد من البشر، حتى يكون الناس على حذر دائم، وتوقع مستمر لهذا اليوم، ولكى ينزجر الظالم عن ظلمه، فلا ينتهك حقوق الآخرين، لذلك فقد بعث الله - على الرسل - عليهم السلام - مبشرين ومنذرين، حتى تنقطع المعاذير بعد إيضاح المنهج الحق، وبيان السلوك المستقيم للبشرية،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الزمر الآية "٧١".

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية "١٨٧".

فيستعد الناس لذلك اليوم، فيبتعدوا عن الأمور السيئة التي تعرضهم لسخط الله - وعذابه في اليوم الآخر، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَانُرِسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ فَمَنَ ءَامَنَ وَأَصَّلَحَ فَلا خَوَفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمُ في اليوم الآخر، فالإنذار باليوم الآخر له أثر عظيم في توجيه الإنسان الوجهة الصحيحة، والتزامه بالمداومة على العمل الصالح، أو وضع حد لما يقع الناس فيه من الانحراف الذي يؤدي بهم إلى غضب الله - وعذابه في الدنيا والآخرة "وهكذا يكون التبشر والإنذار لتتقي الشرور، وتأخذ الخير، وبذلك يحيا الإنسان في التقوى التي تؤدي إلى الرحمة "(١)، ولقد أكثر الرسل عليهم السلام - من إنذار أقوامهم من عذاب يوم القيامة، وعاقبة ما هم عليه من الأمور السيئة حتى يبتعدوا عنها، ويلتزموا طريق الجادة والاستقامة، وقد كثر التذكير به، لكثرة نسيان الناس له، وغفلتهم عن عذابه، وما يحدث فيه من الأهوال، فوقعوا في الانحراف والضلال.

• فها هو سيدنا نوح - المحيد - يحذر قومه وينذرهم من عذاب يوم عظيم وهو يوم القيامة، منذ اللحظة الأولى من دعوته، إذا هم لم يستجيبوا لما جاء به من الهدى، ليستقيموا على الطريقة التي يوجههم إليها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَقَدَّ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ وَقَالَ يَقَوْمِ اعْبُدُوا الله مَا لَكُم مِنَ إِلَه عَيْرُهُ وَإِنِي الله عَلَي مُ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ (ا)، ولقد أكد هذا التخويف بأكثر من أداة توكيد (إن)، و عليكم) وتنكير العذاب، ووصفه بالعظم، والتخويف لأجل المصلحة والاستقامة عادة لا يكون إلا من إنسان محب يرجو الخير لمن يخاف عليه، فالأمر الثاني الذي دعاهم إليه سيدنا نوح الحي - هو الإيمان باليوم الآخر، بعد الإيمان بالله - على أب بطريقة فذة توقظ القلب والعقل لتؤمن به وذلك عن طريق إنذارهم بعذاب هذا اليوم "وكون المراد هو عذاب يوم القيامة، لا يمنع حدوث العذاب الذي أنذرهم به سيدنا نوح - المحيد وخاف عليهم من وقوعه "(أ)، ولكن أعظم العذاب ما يكون يوم القيامة قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَعَذَابُ اللهُ عَرْمَ أَسَدُوا القرارة المواد أن الكريم، كثيراً ما يربط بين دعوة هي الخسارة الحقة، والعذاب فيها لا يعدله عذاب، والقرآن الكريم، كثيراً ما يربط بين دعوة هي الخسارة الحقة، والعذاب فيها لا يعدله عذاب، والقرآن الكريم، كثيراً ما يربط بين دعوة هي الخسارة الحقة، والعذاب فيها لا يعدله عذاب، والقرآن الكريم، كثيراً ما يربط بين دعوة

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأتعام الآية "٤٨".

<sup>(</sup>٢) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج٧، صـ٣٠٤.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف الآية "٩٥".

<sup>(1)</sup> دعوة الرسل، غلوش، مرجع سابق، صـ٥٣٥.

<sup>(°)</sup> سورة طه من الآية "١٢٧".

التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الجانب العقدي

البشر إلى عبودية الله - على الله عنه وبين الإيمان بيوم القيامة، والتحذير من أهواله، وكذلك الإشارة إلى عذاب يوم عظيم في القرآن، إذا أطلقت، فعادة ما ينصرف إلى يوم القيامة، لأنه أعظم وأشد، ولقد ذكر لهم سيدنا نوح - اللي - ما سيلاقونه من العذاب الدنيوي الدائم الذي يخزى الكافرين، قال تعالى على لسان سيدنا نوح - اللَّه - حينما سخر الملأ منه: ﴿ فَسَوْفَ تَعَلَمُونَ مَن يَأْنِيهِ عَذَابٌ يُخَزِيهِ وَيُحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴾ (١)، "وهنا ينبغي أن نقف وقفة لها مغزاها عند قوله: ﴿ عَذَابُ يُخْزِيهِ ﴾، لننبه القارئ إلى أن من العذاب ما هو مشرف لذات المعذب، رافع له فوق الهامات، كالعذاب الذي يحل بالرسل عند قيامهم بواجبهم، وعذاب المصلحين وأرباب المبادئ الحقة، حينما يدعون الناس إلى عقائدهم، فأولئك عذابهم مُرِّ على الأجسام، حلو على القلوب، عذابهم رفع لدرجاتهم، وتمحيص لنفوسهم، وهو عذاب المجاهدين في سبيل الله والمقاتلين لإعلاء كلمته، يتقدم إليهم المؤمنون، ويسارع إليه المخلصون، لا لأنه حلو المذاق، لذيذ الطعم، بل لأن من ورائه من النعيم ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، ذاك هو العذاب الذي يجعل صاحبه مثلاً كاملاً في الفضيلة، ونكران الذات، أما عذاب أعداء الحق، وحزب الشيطان، وأنصار الشهوة والهوى فذلك هو العذاب الذي يخزى صاحبه، ويفضح من وقع به، ذلك هو عذاب أعداء الرسل وخصوم الحق"(٢).

● إن سيدنا إبراهيم - الله حكان يخشى على أبيه آزر مغبة الشرك، فخوفه تخويف المشفق عليه، وأنذره بعذاب الله - ﷺ - إنذار المتلطف معه، فيقول - ﷺ -: ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِّيٓ أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَن فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا ﴾ (٦)، فسيدنا إبراهيم - اللَّه - يخشى عاقبة ما كان عليه الأب من عبادة غير الله - ﷺ - "ويبين لأبيه أن الله هو الرحمن، ولذلك فطاعة الشيطان الداعي إلى الشرك عصيان لله، وقد تؤدى المعصية إلى عذاب من الله، وهو أمر يخافه إبراهيم على أبيه ولو كان مَسَّا خفيفاً، ولذلك فهو ينصحه"<sup>(٤)</sup>، ولقد أنذر سيدنا إبراهيم - العَيِير - قومه أيضاً بعذاب يوم القيامة، حينما دعا ربه أن يجعل البلد الحرام بلد أمن واستقرار، وأن يرزق أهله المؤمنين بالله واليوم الآخر من الثمرات، فبين الله - على الله أن الرزق يعم المؤمن والكافر، ولكن متاع الكافر محدود وقليل،

 <sup>(</sup>¹) سورة هود الآية "٣٩".

<sup>(</sup>٢) دعوة الرسل، العدوى، مرجع سابق، صـ ٩.

<sup>(&</sup>quot;) سورة مريم الآية "٥٤".

<sup>(1)</sup> دعوة الرسل، غلوش، مرجع سابق، صـ ١٦١.

لأنه سيساق إلى النار بعد الممات سوقاً، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِّ اَجْعَلُ هَذَا بَلدًا ءَامِنَا وَارْزُقُ أَهْلَهُ, مِنَ النَّهُ وَالْيُوْمِ النَّارِ وَمَن كَفَرَ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِّ اَجْعَلُ هَذَا بِ النَّارِ وَيِئْسَ الْمَصِيرُ ﴾ "أي: أن الله و النار و العذاب في الآخرة، ليس على اختيار منهم، ولكن وهم مقهورون "(٢).

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "١٢٦".

<sup>(</sup>۲) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١، صـ٤٨٥.

<sup>(&</sup>quot;) سورة طه الآيات "٧٢ - ٧٤".

<sup>( ً )</sup> سورة طه الآية "٤٧".

 <sup>(°)</sup> سورة غافر الآيات "٣٢ – ٣٣".

التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الجانب العقدي

ينفع فيه مال و لا بنون، إلا من أتى الله بقلب سليم $(1)^{(1)}$ ، وهذا تحذير من بأس الله - وتخويف من أهو ال يوم القيامة.

• إن القرآن الكريم يخبر عن سيدنا عيسى - الكي - أنه عبد أنعم الله - ك الله عليه بالرسالة والاصطفاء، كما أنعم على أمه الصديقة بالطهارة والاجتباء، وجعله وأمه آية للناس، ودليلاً على كمال القدرة، وسعة السلطان، ثم توعد الذين كفروا برسالته بما ينالهم عند شهود يوم الجزاء، وقال تَعَالَىٰ: ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن مَّشْهَدِ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ (٣).

لقد سأل الحواريون سيدنا عيسى - اللِّي - أن يسأل ربه أن ينزل عليهم مائدة من السماء لتكون لهم آية، فسأل ربه تعالى، فأخبره أنه سيرسلها عليهم ثم أخبر بما يفعله إن لم يؤمنوا، فقال تعالى: ﴿ قَالَ اللهُ هَٰذَا يَوْمُ يَنفَعُ ٱلصَّادِقِينَ صِدْقُهُمُ ۚ لَٰكُمْ جَنَّتُ تَجْرَى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَالُ خَالِيينَ فِهَآ أَبْدَأَ رَّضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْعَنَهُ ذَاكِ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ ﴿ '')، وهذا على سبيل الوعيد والتهديد والتخويف.

● وفي دعوة سيدنا محمد - ﷺ - يحذر القرآن الكفار من عذاب يوم القيامة ويخوفهم منه، فهو قريب منهم، وكل إنسان سيرى ما عملت يداه في الدنيا، إن خيراً فخيراً، وإن شراً فشراً، وسوف يجازيهم على أعمالهم، قَالَ تعَالَى: ﴿ إِنَّا أَندُرْنَكُمْ عَذَابًا قَريبًا يَوْمَ يَنظُرُ ٱلْمَرْهُ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ وَيقُولُ ٱلْكَافِرُ يَنكَتَنِي كُنتُ تُرَبًا ﴾ (٥)، إن هذا الإنذار بعذاب يوم القيامة للحث على فعل الخيرات وطلب النجاة من هول العذاب وذلك بإتباع ما جاء به النبي - ﷺ -، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَندَرُتُكُمْ نَارًا تَلظَّىٰ اللَّهُ لَا يَصْلَنهَاۤ إِلَّا ٱلأَشْقَى اللَّ ٱلَّذِي كَذَّبَ وَتَوَلَىٰ  $(^{(7)})$ ، "أي: حذرتكم وخوفتكم ناراً تتوقد وتتوهج" $(^{(\lor)})$ ، وأن الله - عَلَىٰ - أنذر الناس بالنار، التي تلتهب بمن يكذب رسول الله - ﷺ -، وأعرض عن اتباع هدية، وأصر على فجوره وكفره، ولكن يستبعد من هذه النار، الأتقى الذي بالغ في وقاية نفسه من كل ما يغصب الله – ﷺ – عليه، وهذا الإنذار جاء بعد أن بين الله - عِمَّل - للخلق طرق الهداية بإرسال الرسل وإنزال الكتب، فالله - عَمَّلْ أنذر عباده من عذاب يوم القيامة، على يد رسله الكرام، لكى يتوجه الناس إلى طريق الاستقامة، والتزام العمل الصالح.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشعراء الآية "٨٨".

<sup>(</sup>١) دعوة الرسل، غلوش، مرجع سابق، صـ١٩١.

<sup>(&</sup>quot;) دعوة الرسل، العدوى، مرجع سابق، صـ٧٥٣.

<sup>( )</sup> سورة المائدة الآيات "١١٩".

<sup>(°)</sup> سورة النبأ الآية "٤٠".

 <sup>(</sup>¹) سورة الليل الآيات "١٤ - ١٦".

 $<sup>\</sup>binom{\mathsf{Y}}{\mathsf{O}}$  فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج $\mathsf{O}$ ، صـ $\mathsf{Y}$ 

## ٢- التأكيد على حتمية ترك الدنيا والخروج منها للعرض والمؤاخذة

إن الإنسان مهما طال عمره في الدنيا فلابد أن يتركها بالموت، ليرى ما قدمت يداه فيها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاتَقُوا يُوْمًا تُرَجَعُوكَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفَّ لَكُلُ نَفْسِ مّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ (١)، ومن علم أنه سيرجع إلى ربه، ليقف بين يديه للحساب والمؤاخذة، فإن ذلك سيجعله يستقيم على طريق الجادة، ويبتعد عن الرذائل، ويتربى على الفضائل والخيرات، والمتأمل في دعوات أولى العزم من الرسل – عليهم السلام –، سيجد أنهم بينوا الأقوامهم أنه الله من ترك الدنيا والخروج منها للعرض والمؤاخذة.

- ففي دعوة سيدنا نوح الشرط الملأ من قومه لكى يتبعوه، ويجالسوه، أن يطرد الفقراء من حوله، إلا إنه الشر رفض ذلك، ونبههم إلى أنهم إلى الله صائرون، فيجازيهم على إيمانهم، فقال: ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا الْإِنَّهُم مُلكُوا رَبِّمٍ وَلَكِنِي آرَدكُم قُومًا بَحَهَا لُوك ﴾ (٢)، على إيمانهم، فقال: ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا أَ إِنَّهُم مُلكُوا رَبِّمٍ وَلَكِنِي آرَدكُم قُومًا بَحَهَا لُوك ﴾ (٢)، اأي: لا أطردهم، فإنهم ملاقون يوم القيامة ربهم، فهو يجازيهم على إيمانهم، لأنهم طلبوا بإيمانهم ما عنده سبحانه (٣)، وقد أكد لهم سيدنا نوح الشر حتمية هذا الرجوع، والوقوف بين يدى الله على مرة أخرى، حينما استدل بمظاهر قدرة الله على من أجل إيمانهم، فقال: ﴿ وَاللّهُ أَنْبَكُم فِينَ ٱلأَرْضِ نَبَاتًا ﴿ مُنْ مُبُولًهُ فِيهَا وَيُحْرِجُكُمُ إِخْرَاجًا ﴾ (٤)، فالإنسان يخرج من قبره بعد الممات إلى الحياة الأخرى، والحساب والجزاء على ما قدمت يداه في الحياة الدنيا.
- ولقد ذَكَر سيدنا إبر اهيم الله عنه بالحياة الآخرة، والامتثال بين يدى علام الغيوب يوم القيامة، حتى يحيى في نفوسهم عقيدة البعث والجزاء، فيجازى المحسن بإحسانه، والمسئ بإساءته، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُواْ الله وَاتَقُوهُ فَالِحَدُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُون بإساءته، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُواْ الله وَاتَقُوهُ فَالله وَالله لا يَعْبُدُون مِن دُونِ الله الله وَيُعْلَقُون إِفَكا إِن الله وَيْ الله وَيْ الله وَيْ الله الله الله والله وخلقه، ومن نعمته تتقلبون، مماتكم، فيسألكم عما أنتم عليه من عبادتكم غيره، وأنتم عباده وخلقه، ومن نعمته تتقلبون،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "'

<sup>(</sup>٢) سورة هود من الآية "٢٩".

<sup>(&</sup>quot;) فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج٢، صـ ٥٦١.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  سورة نوح الآيات "۱۷ – ۱۸".

<sup>(°)</sup> سورة العنكبوت الآيات "١٦ – ١٦".

ورزقه تأكلون"(۱)، فسيدنا إبراهيم - الله - قد كشف لقومه، أنه لا مفر من ترك الدنيا والخروج منها ليحاسبهم على ما قدموا، فجدير بهم أن يعبدوا الله - اله ويتركوا ما هم عليه من عبادة الأوثان والكواكب، ولذلك فقد كان من دعائه وأصحابه، كما أخبر القرآن الكريم: ﴿ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلُنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلِيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلْتَكَ أَنْبَنَا وَإِلِيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلْتِكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلْتِكَ أَنْبَنَا وَإِلْتَكَ أَنْبَنَا وَإِلْتَكَ أَنْبَنَا وَإِلْتِكَ أَنْبَنَا وَإِلْتَكَ أَنْبَنَا وَإِلْتِكَ أَنْبَنَا وَإِلْتِكَ أَنْبَنَا وَإِلْتَكَ أَنْبَنَا وَإِلْتِكَ أَنْبَنَا وَلِي الله عَلَيْمَ الله والم الله والله والم الله والله والمنان الدنيا فهي قصيرة.

- إن تذكير القوم بحتمية الوقوف بين يدى الله ﴿ الحساب والمؤاخذة، كان من ضمن نصائح مؤمن آل فرعون، وهو يدعو قومه إلى الإيمان بما جاء به سيدنا موسى الله فقال كما أخبر القرآن الكريم: ﴿ لَاجَرَمُ أَنَّا تَدْعُونَيْ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دُعُونٌ فِي الدُّيْنَ وَلَا فِي النَّخِرَةِ وَأَنَّ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَبُ النَّارِ ﴾ (٢)، "أي: مرجع جميع المخلوقات إلى الله، فهو الممالك لها وحده، يبسطها ويعطيها، وينشرها ويطويها، وأن الناس جميعاً سيرجعون إلى الله للحساب والجزاء في الآخرة (انه)، فيجازى كل واحد بما يستحقه، ولقد عاب الله ﴿ على فرعون وقومه وتوعدهم بالعذاب، حينما طغوا وتجبروا في الأرض، فتوهموا أنه لا قيامة ولا حساب ولا رجعة، فركبوا أهواءهم فعاثوا في الأرض فساداً وظنوا الخلود، وعدم الرجعة، قال تعالى عن فرعون وجنوده: ﴿ وَاَسْتَكُبُرَهُو وَجُنُودُهُ فِي الْيَرِّ فَانظُر كَيْفَ كَابَ عَقِبَهُ الشَعْ المَدِينَ ﴾ (٥)، ولقد أكد الله ﴿ أَن الساعة التي سيبعث فيها الخلائق للجزاء آتية لا الظّنالِمِينَ ﴾ (٥)، ولقد أكد الله ﴿ أَن الساعة التي سيبعث فيها الخلائق للجزاء آتية لا محالة، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ السَكَاعَةَ عَانِيَةً أَكَادُ أُخْفِيهَا لِيُجَرَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا شَعَىٰ ﴾ (١٠).
- وفى دعوة سيدنا عيسى السلام بين الله على أن المرجع والمصير إليه بعد الممات، ليحاسب الناس على ما فعلوا في الدنيا، وما اختلفوا فيه من أمور الدين، قال تعالى مخاطباً سيدنا عيسى السلام -: ﴿ وَجَاعِلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوكَ فَوْقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةُ ثُمَّ إِلَىٰ مَرْجِعُكُمْ

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الطبري، مرجع سابق، ج٠٢، صـ٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الممتحنة من الآية "٤".

<sup>(&</sup>quot;) سورة غافر الآية "٣٤".

<sup>(\*)</sup> التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج١١، صـ٩٠١.

<sup>(°)</sup> سورة القصص الآيات "٣٩ – ٤٠".

<sup>(</sup>١) سورة طه الآية "١٥".

فَأَحَّكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْلِفُونَ ﴿ فَأَمَّا اللَّذِينَ كَفَرُواْ فَأَعَذِبُهُمْ عَذَابًا شَكِيدًا فِي الدُّنيَ وَالْآخِرَةِ وَمَا لَهُ مِن نَصِرِينَ ﴿ فَاللَّهُ لَا يُحِبُ الظّلِمِينَ ﴾ (١)، لَهُ مصير كم إلى يوم البعث، فأحكم بينكم حينئذ فيما اختلفتم فيه من أمور الدين، وهذا "أي: ثم مصير كم إلى يوم البعث، فأحكم بينكم حينئذ فيما اختلفتم فيه من أمور الدين، وهذا شامل للمسيح والمختلفين معه، وشامل للاختلاف بين أتباعه والكافرين به "(١)، إن هذا بيان من الله – عن حتمية ترك الدنيا للجزاء، فيجازى على الخير، ويعاقب على الشر.

• ولقد قررت دعوة خاتم المرسلين سيدنا محمد - ﴿ حقيقة ترك الدنيا للحساب والجزاء في آيات كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿ اللهُ يَبْدَوُّا ٱلْخَلِق ثُمُّ يُعِيدُهُ ثُمُّ إِلَيْهِ تَرْجَعُونَ ﴾ (٦)، وكذلك قوله - ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلْمُنْهَى ﴾ (٤)، وقوله: ﴿ إِنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلرُّجْعَى ﴾ (٩)، "فهذه الآيات الكريمة تبين مصير الإنسان بعد موته وهو رجوعه إلى خالقه لمجازاته على أعماله في الدنيا، وإدخاله الدار التي تلائمه، فإن كان قد زكى نفسه بعبادة الله وصار من الطيبين فنزله في دار الطيبين حالجنة - وإن كان قد دنس نفسه بأقذار المعصية وأبقى خبثها فنزلها في دار الخبيثين - الجنة - وإن كان قد دنس نفسه بأقذار المعصية وأبقى خبثها فنزلها في دار الخبيثين جهنم (١٠).

فترك الدنيا الخروج منها حتم لازم لا مفر منه، ليعرف الناس أعمالهم التي فعلوها في الدنيا ليحاسبوا عليها، وهذا هو ما أكد عليهم أولوا العزم من الرسل - عليهم السلام -

# ٣- الاهتمام بتقرير أن الدار الآخرة هي دار القرار

كل إنسان سيرحل عن هذه الدار الفانية إلى الدار الباقية، فإن أحسن استغلال عمره فما ينفعه في دار القرار، فقد ربحت تجارته، وإن أساء استغلاله، فقد خاب وخسر، وإن من أعظم ما يتنعم به أهل الجنة، الدوام والاستقرار فيها، فالجنة دار نعيم لا ينفد ولا ينقطع، ومن حظى بذلك، فقد فاز فوزاً عظيماً، لا فوزاً سطحياً "والفوز السطحي: هو ما يعطيه الإنسان لنفسه في دار التكليف من متعة قصيرة العمر والاجل، فيبدوا ظاهرياً، وكأنه قد فاز، وفي الحقيقة ليس هو الفوز العظيم، لأن الندم سيعقبه، وأي لذة يعقبها الندم، ليست فوزاً، لأن الدنيا بكل ما فيها من نعيم، هو نعيم

<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران الآيات "٥٥ – ٥٧".

<sup>(</sup>۲) تفسير المراغي، مرجع سابق، ج٣، صـ٧٠.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الروم الآية "١١".

<sup>( ً )</sup> سورة النجم الآية "٢٤".

<sup>(°)</sup> سورة العلق الآية "٨".

<sup>(</sup>١) أصول الدعوة، عبدالكريم زيدان، مرجع سابق، صـ١٣.

التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الجانب العقدي

على قدر إمكانات الإنسان وتصوره، وهو نعيم مهدد بشيئين، أن يزول النعيم عن الإنسان، وكثيرًا ما رأينًا منعمين زال عنهم النعيم، أو أن يترك هذا النعيم بالموت، ونرى ذلك كثيرًا، أما النعيم الذي هو الفوز العظيم: فهو النعيم الموصول، الذي لا يمنعه أحد، و لا يقطعه شي الله النعيم الذي الم

- ولقد جاءت دعوات أولى العزم من الرسل مبينة أن الآخرة هي دار البقاء والخلود، فها هو سيدنا نوح - الكي السفينة بأمر من قومه حينما استهزأوا به، وهو يصنع السفينة بأمر الله -عَلَى - لنجاته ومن معه من المؤمنين، بين لهم أنه سيسخر منهم هو ومن معه من المؤمنين، كما سخروا منهم، جزاء وفاقاً، وأعلمهم أنه سينزل بهم عذاب الدنيا وهو عذاب الطوفان، وعذاب الآخرة، وهو دائم ومقيم لا ينقطع عنهم، فقال كما ذكر القرآن الكريم: ﴿ فَسَوِّفَ تَعَلَمُونَ مَن يَأْنِيهِ عَذَابٌ يُخُزِيهِ وَيَحِلُ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴾ (٢)، فهو لا ينقطع عنهم دائماً وأبداً "والعذاب المقيم: هو عذاب الآخرة، وإقامته خلوده، وتنوين (عذاب) في الموضعين للتعظيم، المراد به التهويل، وأسند فعل (يأتيه) إلى العذاب المخزي، لأن الإتيان مشعر بأن يفاجئهم كما يأتي الطارق، وكذلك إسناد فعل (يحل) إلى العذاب المقيم، لأن الحلول مشعر بالملازمة، والإقامة معهم، وهو عذاب الخلود"<sup>(٣)</sup>، الذي يخلد فيه أهل الكفر والضلال، وإذا كان الكافرون سيخلدون في النار، ويقيمون فيها إقامة تامة، فإن المؤمنين أيضا سيخلدون في جنات النعيم التي أعدها الله لهم.
- إن من الحقائق الكبرى الثابتة التي جاء بها كل رسول في دعوته، أن الدار الآخرة خير وأفضل وأدوم من الدنيا، إنها دعوة لا تختلف باختلاف الشرائع، بل هي ثابتة، وتمتد جذورها إلى أمد بعيد، فقد ورد في صحف سيدنا إبراهيم وموسى - عليهما السلام - كما جاء في القرآن الكريم: ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْهَ ٱلدُّنْيَا ﴿ فَالْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ أَإِنَّ هَلَا لَفِي ٱلصَّحُفِ ٱلأُولَى ﴿ اللَّهِ السَّالِ اللَّهِ الصَّحُفِ ٱلأُولَى ﴿ اللَّهِ السَّالِ اللَّهِ السَّالِ اللَّهِ السَّالِ اللَّهِ السَّالِ اللَّهِ السَّالِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللْمُ اللَّا اللَّهُ الللللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْم صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ (١٠)، فمن عجب العجاب أن يؤثر الإنسان دنياه على آخرته وهي خير وأبقى، ولذلك كان "ثواب الله في الدار الآخرة خير من الدنيا وأبقى، فإن الدنيا دَنيَّة فانية، والآخرة شريفه باقية، فكيف يؤثر عاقل ما يفني على ما يبقى، ويهتم بما يزول عنه قريبا،

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج٦، صــ ٣٤٨١.

<sup>(&</sup>lt;sup>٢</sup>) سورة هود الآية "٣٩".

<sup>(ً)</sup> التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج٤، صــ ٢١.

 <sup>(</sup>²) سورة الأعلى الآيات "١٦ – ١٩".

• لقد بين الله - عَلَى - لسيدنا عيسى - النَّهِ - حال الصادقين المخلصين له في العبادة، من الخلود والدوام في جنات نعيم، فقال: ﴿ قَالَ اللهُ هَنَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّدِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّتُ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا الْخَلُود والدوام في جنات نعيم، فقال: ﴿ قَالَ اللهُ هَنَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّدِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّتُ تَجَرِى مِن تَحْتِها الْخَلُود والدوام في جنات نعيم، فقال: ﴿ قَالَ اللهُ هَنَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّدِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّتُ تَجَرِى مِن تَحْتِها الْخَلُود والدوام في جنات نعيم، فقال: ﴿ قَالَ اللهُ هَنَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّدِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّتُ تَجَرِي مِن تَحْتِها اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

<sup>(&#</sup>x27;) تفسیر ابن کثیر، مرجع سابق، ج۸، صد ۳۷۴.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "١٢٦".

<sup>(&</sup>quot;) المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، مرجع سابق، القاهرة، ج١، صـ ٥٣١.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة غافر الآية "٣٩".

<sup>(°)</sup> سورة طه الآية "٧٣".

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج١٦، صـ٧٦٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷</sup>) سورة طه الآيات "٥٥ - ٧٦"

<sup>(&</sup>lt;sup>^</sup>) سورة المائدة الآية "١١٩".

● إن سيدنا محمداً - ﷺ - ليس بدعاً من الرسل، فدعوته جاءت مؤكدة لما جاء به إخوانه أولى العزم من الرسل، من بيان حقيقة الآخرة، وأنها حياة لا موت فيها، لأنها باقية، ولذلك فقد وصفها الله - عَلِل - بالحيوان في قرآنه، فقال تعالى: ﴿ وَمَا هَٰذِهِ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا لَهُوُّ وَلَعِبُّ وَإِنَ َالدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُّ لَوَ كَانُواْ يَعْـلَمُورِكَ ﴾ (١)، "أي: دار الحياة الباقية التي لا تزول، ولا ينغصها موت ولا مرض ولا هم، ولا غم، لو كانوا يعلمون شيئًا من العلم، لما آثروا عليها الدار الفانية المنغصة"(٢). فالله – ﷺ – في هذه الآية بين أن الدنيا زائلة لا دوام لها، ولهو يتلهى به، ولعب يتسلى به إذا كانت لغير وجهه تعالى، وفي ذلك موعظة لمن يعقل قيمة الحياة الدنيا، ونقصها وكدرها "أما الآخرة فهي دار مقر وخلود، متاعها كثير وخيرها عميم، خالية من الكدر والمنغصات، وليس فيها ضرر البته، ويكفى أن الانسان يتمتع فيها بحرية مطلقة، ما يريده يكون، وما يأمله يتحقق، أزواج حسان، وصحب كرام، وغلمان مخلدون، وحياة متجددة، ومقام جميل تحيطه الخضرة، وتمر تحته الأنهار، إن المؤمن في الآخرة يعيش في سعادة أبدية، تحيط النعم به من كل جانب، يلمس فيها مالا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، يقول الله - ﷺ - مشيراً إلى نعيم الآخرة: ﴿ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ الصَّدلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ۖ كُلَّمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ يَزْقًا ۚ قَالُواْ هَنذَا ٱلَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ ۖ وَأَتُواْ بِهِۦ مُتَشَابِهَا ۗ وَلَهُمْ فِيهَا آَزْوَجُ مُطَهَّرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾(٣)، هذا التصوير الصحيح للدنيا والآخرة، لو صدق به إنسان، ما تصديقاً يقيناً لاعتدل عمله وسلوكه وخلقه على منهج الله مالك الدنيا والآخرة"(٤)، فالآخرة هي دار الاستقرار والبقاء والمتاع الحقيقي وينبغي علي الإنسان أن يحرص عليها بالاستعداد والتأهب لها، بعمل المأمورات واجتناب المنهيات والمحظورات، وهذا هو ما أكده أولوا العزم من الرسل – عليهم السلام –.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة العنكبوت الآية "٦٤".

<sup>(</sup>٢) فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج٤، صـ٤٤٢.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة الآية "٢٥".

<sup>(1)</sup> دعوة الرسل عليهم السلام، غلوش، مرجع سابق، صــ ٣٨١ وما بعدها.

# ثالثاً: أثر الإيمان باليوم الآخر في الوقاية من الانحراف

إن الايمان باليوم الآخر له الأثر الطيب في وقاية الانسان من الانحراف، واستقامته على منهج الله - ، الذي أراده من الخلق، وذلك حينما بثق الإنسان بأن له حياة أخرى سيحاسب فيها على كل صغيرة وكبيرة من الخير والشر، فإن ذلك يجعل الإنسان يسيطر على تصرفاته، فلا يتبعى الهوى، وينطلق خلف أهوائه ونزواته، وملذاته المادية، فلا يسعى جاهداً لإشباعها إلا بما أحل الله - ، فإن استهوت نفسه الشهوات المحرمة، والملذات الباطلة، رجعت فتذكرت الأخرة، وربطت العمل بالجزاء في الآخرة، وتذكرت أنها لم تخلق عبثاً، وأن الله - ، لن يتركها سدى، قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَفَحَسِبْتُم أَنَما خَلَقْنَكُم عَبَثاً وَأَنْكُم إِلَيْنا لا تُرْجَعُون الله فَتَعَلَى الله المُكلِك الله المُحاصي "لأن الإيمان باليوم الآخر هو الميزان العقدي، فإن استقر في القلب، فالإنسان بكل جوارحه يتجه إلى الأفعال التي تسير على ضوء منهج الله - ، لينال الإنسان الجزاء الأوفى "(١)، وهذا يجعل المسلم دائم اليقظة تجاه الشهوات والمفسدات.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المؤمنون الآيات "١١٥ - ١١٦".

<sup>(</sup>٢) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج٢، صـ٣١١.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الفرقان الآيات "٦٨ - ٧٠".

وتوهموا أنهم لا يرجعون إلى الله - ﴿ وَاسْتَكُبُرَهُو وَجُنُودُهُ فِي الْأَرْضِ بِعَكْرِ الْحَقِ وَظَنُواْ أَنَهُمْ إِلَيْنَا لا قال تعالى عن فرعون وقومه: ﴿ وَاسْتَكُبُرَهُو وَجُنُودُهُ فِي اللهُ حَلهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى الله على أنهم كانوا عارفين بالله - ﴿ الا أنهم كانوا ينكرون البعث، فلأجل ذلك تمردوا وطغوا"(١)، فأطلقوا نفوسهم كما تشاء لاهية عابثة، وراء المتع الزائفة، وزالت من قلوبهم حرمة الأمر والنهى، فأقدموا على ارتكاب الفواحش بلا مبالاة، ولا تهاون، حتى صاروا أئمة في الضلال والكفر، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَجَعَلْنَهُمْ أَيِمَةُ يَكِمُونَ إِلَى النَّارِ وَيَوْمَ الْقِيكِمَةِ لَيَحْونَ النَّارِ، كما قادوهم في الدنيا إلى الكفر، فالجزاء من جنس العمل، قال تعالى عن فرعون: ﴿ يَقُدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيكِمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارُ وَيِئْسَ الْوَدُ الْمَرْوُودُ ﴾ (أ).

إن الإيمان باليوم الآخر يجعل الإنسان يخشى الله - و عن كل عمل يقوم به، ويدفعه ذلك إلى الصلاح والفلاح، حتى ولو كان ذلك على حساب راحته ولذته الفانية، فالإنسان بطبيعته تستهويه الشهوة والراحة والهدوء، ومع ذلك فقد يكون الانسان في فراشه يتلذذ بالنوم والدفء، وراحة البدن، ولكنه حينما يسمع النداء إلى الصلاة فإنه، يستيقظ ويترك هذه اللذة العاجلة، لأجل الراحة والنعيم الدائم يوم القيامة، لأنه يخاف يوماً تتقلب فيه القلوب والأبصار، فينقاد مطاعاً دون قسر أو قهر، ولذلك فإن ميزة التشريع الاسلامي تكمن في قبول الناس له، دون حاجة إلى استعمال سياط أو عقاب، لحمل الناس على العمل به، وهذا عند الكثير من الناس، وذلك لخوفهم من الوقوف بين يدى الله - و الحساب يوم القيامة، ولذلك فحينما نزلت آية تحريم الخمر تحريماً باتاً، استجاب الصحابة الكرام لهذا التحريم طواعية، حتى قالوا: انتهينا يا ربنا، ووصل الأمر إلى أن من كان في فمه شئ منها أخرجها ولم يبتلعها، ومن كان في بيته أو يده شئ منها الأمر الله و شوارع المدينة، وابتعدوا عن تناولها امتثالاً لأمر الله - و وسوله - الله - قال المكبها في شوارع المدينة، وابتعدوا عن تناولها امتثالاً لأمر الله - ف ورسوله - الله - قال المكبها في شوارع المدينة، وابتعدوا عن تناولها امتثالاً لأمر الله - في - ورسوله - الهذا التحريم علي المنتفري فَاجَيْبُوهُ لَعَلَكُمُ تُعَلِيهُونَ الله المنتفري فَالمَيْنُ عَمَلِ الشّيمُ مُنهَا المنتفري فَالمَيْنُ فَالمَيْنُ فَالمُرْدَ الله المنتفري فَالمَيْنُ فَالمُرْدُ الله المنتفري فَالمَيْنُ فَالمُرْدُ الله المنتفري فَالمَيْنُ فَالمُونِ فَالمَيْنَ فَالمُونِ الله المنتفري فَالمُونِ فَالمَدْنِ الله المنتفري الله المنتفري المنتفري الله المنتفري المناس المنتفري المناس الله المنتفري المناس المناس الله المنتفري المناس المناس المنتفري المنتفري المنتفري المن الله المنتفري ا

<sup>(&#</sup>x27;) سورة القصص الآية "٣٩".

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٢، ص٠٠٠٠.

<sup>(&</sup>quot;) سورة القصص الآية "١٤".

<sup>( )</sup> سورة هود الآيات "٩٨ – ٩٩".

يُرِيدُ الشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَآءَ فِي الْخَمَّرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلَوْةِ فَهَلَ أَنهُم مُّنهُونَ ﴾ (١)، "إنكم إذا تذكرتم ذلك اليوم وفكرتم فيما أعد الله لعباده من الجزاء على قدر أعمالهم، خفف ذلك من غلوائكم، واطمأنت نفوسكم إلى ملاقاة ربكم، فتجدون برداً وسلاماً لطيب هذه المعاملة "(٢)، إنه الالتزام بحدود الله - ﴿ الله عَلَى المصلحة ، ومخالفتها يعرض الإنسان للمساءلة يوم القيامة . التكاليف الشرعية إنما وضعت للمصلحة ، ومخالفتها يعرض الإنسان للمساءلة يوم القيامة .

فالإيمان باليوم الآخر له أثر كبير في سلوك الإنسان وانضباطه، فإذا هَمَّ بسوء أو معصية تذكر أنه مجزي به فامتنع عن ذلك، وإذا أقدم على ظلم أحد، تذكر أنه سيقتص منه يوم القيامة، فرجع عن ظلمه وغيه، إلى الطريق القويم.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة الآيات "٩٠ – ٩١".

<sup>(</sup>۲) تفسير المراغى، مرجع سابق، ج٣، صـ ٦٩.

<sup>(&</sup>quot;) سورة المدثر الآيات "٢١ – ٤٧".

#### المبحث السادس

التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان بالقضاء والقدر أولاً: تعريف القضاء

## أ- تعريف القضاء لغة واصطلاحاً

## (١) تعريف القضاء لغة:

القضاء مصدر الفعل قضى "القاف والضاد والحرف المعتل: أصل صحيح يدل على إحكام أمر، وإتقانه، وإنفاذه بجهته"(١)، "ويقال: القضاء: الفصل في الحكم"(١)، "وقضاء الشئ: إحكامه وإمضاؤه والفراغ منه فيكون بمعنى الخلق"(١)، مما تقدم يتبين أن معنى القضاء في اللغة إحكام الشيء، وإتمام الأمر، والفصل، والخلق.

# (٢) تعريف القضاء في الاصطلاح:

ويقصد به اصطلاحاً "إرادة الله الأشياء في الأزل على ما هي عليه فيما لا يزال"(<sup>1)</sup>، فهو يرجع إلى علم الله - ﷺ - السابق الذي حكم به في الأزل، وإنه لا يوجد في العالم شئ يخرج عن قضائه وتدبيره.

## ثانياً: تعريف القدر

# ب- تعريف القدر لغة واصطلاحاً:

## (١) تعريف القدر لغة:

القدر: "القاف والدال والراء: أصل صحيح يدل على مبلغ الشيء وكنهه، ونهايته، فالقدر مبلغ كل شيء"(٥)، والقدر "محركة: القضاء والحكم، ومبلغ الشيء"(٦)، فالقدر في اللغة يفيد: مبلغ الشئ، وخلق الله – ﴿ له على ما أراد، ويفيد الحكم.

## (٢) تعريف القدر في الاصطلاح:

يراد بالقدر اصطلاحاً "إيجاد الله الأشياء على قدر مخصوص، ووجه معين أراده الله تعالى " $(^{\vee})$ .

<sup>(&#</sup>x27;) مقاييس اللغة، ابن فارس، مرجع سابق، ج٥، صـ٩٩.

<sup>(</sup>۱) تاج العروس، الزبيدى، مرجع سابق، ج ۳۹، صـ ۳۱۰.

<sup>(&</sup>quot;) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١٥ مــ ١٨٦.

<sup>(</sup> أ) تحفة المريد على جوهرة التوحيد، البيجوري، مرجع سابق، صــ ١٨٩.

<sup>(°)</sup> مقاييس اللغة، ابن فارس، مرجع سابق، ج٥، صـ٢٦.

<sup>(</sup>أ) القاموس المحيط، الفيروز آبادي، مرجع سابق، ج١، صـ٠٤٦.

 $<sup>({}^{\</sup>lor})$  تحفة المريد على جو هرة التوحيد، البيجوري، مرجع سابق، صـ $({}^{\lor})$  .

الفصل الثاني

من خلال عرض تعريف كل من القضاء والقدر في اللغة والاصطلاح تتضح الصلة الوثيقة، والرابط القوى بينهما، وأن كلاً منهما يأتي بالمعنى الآخر: "فالقضاء والقدر أمران متلازمان لا ينفك أحدهما عن الآخر، لأن أحدهما بمنزلة الأساس وهو القدر، والآخر بمنزلة البناء، وهو القضاء، فمن رام الفصل بينهما، فقد رام هدم البناء ونقضه "(۱)، وإذا أطلق أحدهما فإنه يشمل الآخر، مما يدل على تلازمهما وعدم انفكاكهما.

ثالثاً: التوجيهات الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في جانب الإيمان بالقضاء والقدر إن الإيمان بالقضاء والقدر يعد ركناً من أركان الإيمان، التي لا يتم إيمان عبد إلا بها، فواجب على كل مسلم أن يؤمن إيماناً صادقاً، بأن كل ما يقع في هذا الكون لا يخرج عن مراد الله على كل مسلم أن يؤمن إيماناً صادقاً، بأن كل ما يقع في هذا الكون لا يخرج عن مراد الله وقدره، قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي اَنْفُسِكُمُ إِلَّا فِي كَتَبِ مِن قَبْلِ أَن نَبَراً هَا أَن نَبراً هَا الله عَل مَا فَاتَكُمُ وَلا تَفْرُو بِهَ إِنَا الله عَل مَا فَات كُمُ وَلا تَفْر رَحُوا بِمَا ءَاتَك عُلُ مُغْتَالِ فَخُورٍ ﴾ (٢)، فكل ما يقع في هذا الكون إنما هو بقدر الله - ﴿ وَالله الإيمان بالقضاء والقدر من التوجيهات الوقائية التي تحفظ الإنسان من الانحراف في جانب الإيمان بالقضاء والقدر من خلال دعوة أولى العزم من الرسل وأهمها ما يلى:

## ١- الدعوة الصريحة إلى وجوب الإيمان بالقضاء والقدر

إن الإيمان بالقضاء والقدر له مكانة عليا، في حياة الأنبياء والمرسلين – عليهم السلام –، فهو ركن من أركان الإيمان، فلا يقع شئ في هذا الكون إلا بعلم الله – على – وتقديره، قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَا الْكُونُ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَا بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِن بِأَللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (١)، ولقد نادى أولو العزم من الرسل – عليهم السلام – بهذه الحقيقة الكبرى، حقيقة أن كل شئ في هذا الكون بقضاء الله – عليهم المعلم على وجوب الإيمان به حتى يكون إيمانهم به صحيحاً.

<sup>(&#</sup>x27;) النهاية في غريب الحديث والأثر، ابن الأثير، مرجع سابق، ج٤، صـ٧٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد الآيات "٢٢ - ٣٣".

<sup>(&</sup>quot;) سورة التغابن الآية "١١".

لَكُمْ عِندِى خَرَاتِنُ اللّهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْفَيْبَ وَلاَ أَقُولُ إِنِي مَلكُ وَلاَ أَقُولُ لِلّذِينَ مَزْدَرِى آغَيْنُكُمْ لَى يُؤْتِهُمُ اللّهُ غَيْراً اللّهُ أَعْلَمُ عِمْ اللهِ عَلَمه اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ

• وفي دعوة سيدنا إبراهيم - السلام - أيضاً، إشارة إلى وجوب الإيمان بالقضاء والقدر، فحينما جاءته الملائكة وأخبرته بأنهم أرسلوا لعذاب قوم قوط، بشروا امرأته بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب - عليهم جميعاً الصلاة والسلام -، ولكنها تعجبت لوجود مانع على المعهود عند البشر، فهي عجوز لا تلد، وزوجها شيخ لا تلد من مثله النساء، ولكن أخبرتها الملائكة بألا تتعجب مما قضاه الله - على - وقدره، على خلاف ما جرت به العادة بين الناس "فإن حصول المخلوقات على ما فيها من غرائب الحكم، لا يتصور إلا من عالم، قد سبق علمه على إيجادها"(٥)، والله - على الا يستحيل عليه شئ، ولا يعجزه شئ، إذا قال للشئ كن على إيجادها"(٥)، والله - على الستحيل عليه شئ، ولا يعجزه شئ، إذا قال للشئ كن

<sup>(&#</sup>x27;) سورة هود الآية "٣١".

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج١٧، صـ٠٤٣.

<sup>(&</sup>quot;) سورة هود الآيات "٣٢ – ٣٤".

<sup>(</sup> أ) فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج٢، صـ٢٦٥.

<sup>(°)</sup> شرح العقيدة الطحاوية، صدر الدين محمد بن علاء الدين على بن محمد بن أبي العز الحنفي الدمشقي، المتوفى سنة ٧٩٧هـ، تحقيق جماعة من العلماء، الناشر دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة المصرية الأولى، ٢٠١هـ، ٢٠٠٥م، صــ٧٩١.

فيكون: ﴿ قَالُوٓا أَتَعَجِينَ مِن أَمْرِ اللّهِ وَمَرَكُنهُهُ عَلَيْكُو آهَلَ ٱلْبَيْتِ إِنّهُ حَيدٌ يَجِيدٌ ﴾ (١)، "أي: كيف تعجبين من قضاء الله وقدره، و هو لا يستحيل عليه شئ (١)، ثم بعد ذلك خاف سيدنا لير اهيم - الله - أن يمس سيدنا لوط - الله - بأذى، ولكنهم أخبروه بنجاته ومن معه، وأن وقوع العذاب بالقوم هو حكم الله - وقضاؤه الأزلي، ولا راد لقضائه، فبأس الله - وقوع العذاب بالقوم هو حكم الله - وقضاؤه الأزلي، ولا راد لقضائه، فبأس الله - وقوع العذاب بالقوم المجرمين، قال تعالى: ﴿ فَلَمَا ذَهَبَ عَنْ إِنْهِيمَ الرَّوْعُ وَجَآءَتُهُ ٱللمُشْرَى يُجُدِدُنا فِي قَوْمِ لَوْ إِنَّ إِنَّ إِنَهِيمَ لَوَعُمُ اللهُ عَنْ إِنْهِيمَ الرَّوْعُ وَجَآءَتُهُ ٱللهُ مَا يَكُومُ عُنَا إِنَهُ اللهُ قَدْ جَآءَ أَنُ رَبِكٌ وَإِنَّهُمْ عَاتِهِمْ عَذَابُ غَيْرُ لَوْ إِنَّ إِنَهُ مَ اللهُ قَدْ جَآءَ أَنُ رَبِكٌ وَإِنَّهُمْ عَاتِهِمْ عَذَابُ غَيْرُ مَ وَجه سيدنا إير اهيم - الله قدر بمقتضى قضائه الأزلي بعذابهم، وهو أعلم بحالهم (١٤)، ثم وجه سيدنا إير اهيم - الله قومه الي الإيمان بمشيئة الله - وقوم أعلم بحالهم أنه لا يخاف هذه الآلهة، لأنها لا تنفع ولا تضر، ثم رد المشيئة لأمر الله - على - ، قال تَعَالَى: ﴿ وَمَآجَهُهُ وَمُهُمُ قَالَ آَتُحَبَّونِ فِي اللهِ وَقَدَ وَلا تَصْر، ثم رد المشيئة لأمر الله - على - ، قال تعَالى: ﴿ وَمَآجَهُهُ وَمُهُ قَالَ آَتُحَبَّونِ فِي اللهِ وَقَدَ وَلا تَصْر، ثم رد المشيئة لأمر الله - على - ، قال تعَالى: ﴿ وَمَآجَهُهُ وَمُهُ قَالَ آَتُحَبَّونِ فِي اللهِ وَقَدَ كُونَ وَلاَ اللهُ عَلَى مَدْ وَالله الله الذي يسع مَن وهذا من عمق الإيمان بقضاء الله - على - المطلقة، وإلى علمه الشامل الذي يسع كل شئ، وهذا من عمق الإيمان بقضاء الله - على - المطلقة، وإلى علمه الشامل الذي يسع كل شئ، وهذا من عمق الإيمان بقضاء الله - على - وقدره.

• لقد بين الله - على - أن ما حصل لسيدنا موسى - الله - من اصطفائه وجعله نبياً، كان من تقدير الله - ه و قدرها وحددها كما سبق في قضائه الأزلي، وأنه ما جاء إلا على ذلك القدر، قَالَ نَعَالَى: ﴿ ثُمَّ حِثَتَ عَلَى قَدَرِ يَعُوسَىٰ ﴾ (٢)، ولقد علق سيدنا موسى - الله اليجاد الأمور على قدر الله - ه ومشيئته، فقرن الصبر بمشيئة الله - ه حينما التقى بالعبد الصالح ليتعلم منه لأن أفعال الخلق مرتبطة بقدر الله - ه حين - ومشيئته، فقال له: ﴿ سَتَجِدُنِيٓ إِن شَآءَ اللهُ الله على المناه المناه المناه المناه المناه الله الخلق مرتبطة بقدر الله - ه حينه ومشيئته، فقال له: ﴿ سَتَجِدُنِيٓ إِن شَآءَ اللهُ الله المناه المناه

<sup>(&#</sup>x27;) سورة هود الآية "٧٣".

<sup>(</sup>١) فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج٢، ص٥٨٠.

<sup>(&</sup>quot;) سورة هود الآيات "٧٤ - ٧٦".

<sup>(1)</sup> تفسير البيضاوي، مرجع سابق، ج٣، صـ٢٤١.

<sup>(°)</sup> سورة الأتعام الآية "٨٠".

<sup>(</sup>١) سورة طه من الآية "٤٠".

صَابِرًا وَلَا أَعْصِى لَكَ أَمْرًا ﴾ (١)، وفى ذلك دلالة على أن أي شئ لا يكون إلا بمشيئة الله - الله وقدره، ولذلك فقد رد على فرعون حينما سأله عن القرون الأولى ما شأنها؟ فقال: ﴿ عِلْمُهَا عِنْدَرَقِي فِي كِتَبِ لَا يَضِلُ رَقِي وَلَا يَسَى ﴾ (١)، فالله - الله عن عليه خافية في الأرض ولا في السماء في الماضي والحاضر والمستقبل.

- لقد أيد الله المسيح الله بمعجزات كثيرة، منها خلقه من الطين كهيئة الطير، فينفخ فيه فيصير طيراً بإذن الله، ومنها إبراء الأسقام، وإحياء الموتى، والإخبار ببعض المعنيات ومما يدخرون في بيوتهم مما أطلعه الله عليه ولكن كل هذه المعجزات مقيدة بإذن الله ومشيئته، فهذه المعجزات منشؤها ومقدرها، هو الله رب العالمين بأمره ومشيئته، قال تعالى: ﴿ وَرَسُولًا إِلَى بَنِيَ إِسْرَءِيلَ أَنِي مَدْ حِشْتُكُم عِمَا تَاكُونُ وَمَا تَدَخُونُ فَي يُوتِكُمُ الله وَأَبُوعُ اللَّهِ وَأَبُوعُ اللَّهِ وَالله والله الله وَالله والله على يد سيدنا عيسى الله و حَدود وخلقه لها، ولكنه أجراها على يد سيدنا عيسى الله و .
- ولقد أشار القرآن الكريم وسنة سيدنا محمد ﴿ اللَّهِ وَجُوبِ الإيمان بالقضاء والقدر، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرٍ ﴾ فهذه الآية وغيرها كثير، تشير إلى وجوب الإيمان الجازم بأن كل شئ في هذا الوجود يكون بقضاء الله وقدره السابق، وأنه لا يوجد شئ إلا بإرادته ولا يخرج شئ عن مشيئته "وفي هذا بيان أن الإله جل ثناؤه توعد هؤلاء المجرمين على تكذيبهم في القدر، مع كفرهم به "(٢)، فالله ﴿ اللهِ عَلَى يدبر أمور الخلق ويصرفها، حسب تقديره الذي يقتضته حكمته ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الكهف الآية "٦٩".

<sup>(</sup>۲) سورة طه الآية "۲٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة آل عمران الآية "٤٩".

<sup>( )</sup> في ظلال القرآن، قطب، مرجع سابق، ج١، صـ٩٩.

<sup>(°)</sup> سورة القمر الآية "٤٩".

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري، مرجع سابق، ج٢٢، صــ٠٠٠.

من خلال ذلك يتضح أن أولى العزم من الرسل – عليهم السلام – قد أشاروا إلى وجوب الإيمان بالقضاء والقدر، ودعوتهم مليئة بالآيات التي تبين أن الأمور جميعها تجرى بقضاء الله – الله وقدره وأن الله – الله على وفق ما قدره الله تعالى.

# ٢ - الإيمان بالقدر لا ينفى اختيار الإنسان وكسبه للعمل(١)

لقد خلق الله - على الإنسان وبين له طريق الخير والهداية، وطريق الشر والغواية، وجعله قابلاً للتقوى والفجور، ومستعداً للخير والشر، ثم أرسل الله – ﷺ – الرسل – عليهم السلام – وأنزل عليهم الكتب، لبيان الحق من الباطل، والخير من الشر، فأمرهم بالطاعات، ونهاهم عن المعاصبي، وأودع فيهم القدرة على فعل الأولى واجتناب الثانية، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَٱحْذَرُوأْ فَإِن قَوَلَيْتُمُ فَأَعْلَمُوٓا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴾ (٢)، فالطاعة والمعصية تقع من العبد باختياره وكسبه، وأن الله - على - هو الذي أقدرهم على ذلك، لأن كل ما في هذا الكون واقع بمشيئة الله - على -، ومن عدله - الله - وحكمته أن جعل للعباد إرادة وقدرة على الأعمال، وإن كانت تحت مشيئة الله وقدرته، والله - على الله علمه واسع يشمل السابق واللاحق، ويشمل كل شيئ في هذا الوجود، فهو الذي خلق الإنسان، وهو الذي يعلم ما سيعمله في حياته ومستقبله، فخلق أفعاله، ويسر له السبل، وفوض له الاختيار أن يعمل هذا أو ذاك، وأرشده إلى حسن هذا أو قبح ذاك، عن طريق الرسل وإنزال الكتب، فالإنسان له إرادة واختيار ولكن لا يخرج ذلك عما قدره الله له، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَمَن شَآءَ أَتَّخَذَ إِنَّى رَبِّهِ عَابًا ﴾ (٣)، وهذا "يدل على أن العبد فاعل لفعله حقيقة، وأنه مريد له، مختار له حقيقة، وأن إضافته ونسبته إليه إضافة حق، ولا يدل على إنه غير مقدور لله تعالى، وأنه واقع بغير مشيئته وقدرته"(<sup>٤)</sup>، فالإيمان بالقضاء والقدر لا يعنى نفى الاختيار عن الإنسان في أفعاله، وإلا لاحتج على معاصيه وذنوبه بالقدر، ولقد جاء أولوا العزم من الرسل وبينوا أن للإنسان اختياراً، ولكنه مرتبط بإرادة الله – ﷺ - واختياره، وكل ما يفعله العباد ووقع منهم بإرادته - ١ -، وهناك آيات كثيرة في دعوتهم تبين أن للعبد اختياراً وكسباً،

<sup>(&#</sup>x27;) هذا عند أهل السنة والجماعة، خلافاً لمن قال غير ذلك من المعتزلة والجبرية الذين قال قائلهم: ما حيلت العبد والأقدار جارية؛ عليه في كل حين أيها الرائى؛ ألقاه في اليم مكتوفاً وقال له؛ إياك إياك أن تبتل.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة الآية "٣ P".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النبأ الآية "٣٩".

<sup>(</sup> أ) شرح العقيدة الطحاوية، ابن أبي العز، مرجع سابق، صــ ٤٣٧.

• إن سيدنا نوحاً - المحلال - بين لقومه أن الإيمان والهداية لا يكون جبراً وقسراً، ولكن بالاختيار، لأن الشأن في أفعال العباد وقبول الهداية والدعوة، الاختيار والقبول لا الإكراه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ يَعَوْمِ أَرَءَيْتُمُ إِن كُنتُ عَلَى بِينَةٍ مِن رَبِي وَءَانني رَحْمَةً مِّنْ عِندِهِ فَعُمِّيَتُ عَلَيْكُو أَنْلُومُكُمُوهَا وَأَنتُم لَمَا كَرِهُون ﴾ (١)، وفي هذا "إشارة إلى أن المعتقد الديني لا يكون عن قهر وإكراه وإنما هو أمر لا يتم إلا عن اقتتاع وقبول ورضا "(١)، . وهذا ما يشير إليه قوله تعالى: ﴿ قَد تَبيّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيِ ﴾ (١)، وهذا تقرير لمبدأ الاختيار في العقيدة، فالله - على - لا يكره أحداً على الهداية والإيمان، وهذا دليل على أن الكفر وقع باختيار هم وفعلهم، فالله - على - لم يوفقهم لقبول الهداية، لما علمه من حالهم.

لقد بين الله - على - أن للعباد أفعالاً، ولم ينفها عنهم، كما يعتقد بعض من انحرف عن الطريق الصحيح، حينما قالوا: إن الله خالق كل شئ دون إرادة واختيار من الإنسان (٤)، وهذا يعني: "أن العبد ليس له كسب بل هو مجبور: أي مقهور كالريشة المعلقة في الهواء تقلبها الرياح كيف شاءت (٥)، ولكن بيّن الله - على - أن للعبد فعلاً وإرادة حينما أوحى إلى سيدنا نوح - المنه - أنه لن يؤمن من قومه إلا من قد آمن، فقال - على -: ﴿ وَأُوحِ كَ إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَن يُؤمِن مِن قَوْمِكَ إِلّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلا نَبْتَهِسُ بِمَا كَانُوا الله الله الله عليه من الله عليه الله عليه التي فعلوها بإرادتهم واختيارهم، فالإنسان لا يؤاخذ بما الشكره عليه.

ولقد أثبت الملأ من قوم سيدنا نوح - الله - أن للإنسان إرادة، ولكنهم في نفس الوقت علقوا كفرهم على قدر الله - في - ومشيئته وهذا تعنت وجهل فاضح، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَقَالَ ٱلْمَلُوُّا ٱلَّذِينَ كُفَرُوا مِن قَوْمِهِ عَامَا الله الله بَشَرُّ مِثَلًا مِنْ أَن يَنْفَضَّلَ عَلَيْحَمُّ مُولَو شَاء الله عَبْدَا فِي عَالَى اللهُ وَدَه لأرسل ملائكة، ليأمرونا بذلك، فلما لم يفعل، علمنا أنه ما أرسل رسو لأ "(^).

 <sup>(</sup>¹) سورة هود الآية "۲۸".

<sup>(&#</sup>x27;) التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج٦، صـ١١٣٢.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة من الآية "٥٦".

<sup>(</sup> ث) هذا هو مذهب الجبرية الذين نفوا كسب الإنسان لأعماله، وقالوا: إن أفعال الخلق كلها اضطرارية.

<sup>(°)</sup> تحفة المريد على جوهرة التوحيد، البيجوري، صـ٥٧٠.

<sup>(</sup>١) سورة هود الآية "٣٦"

 $<sup>\</sup>binom{v}{1}$  سورة المؤمنون الآية "۲٤".

 $<sup>\</sup>binom{\wedge}{}$  تفسير الوسيط، طنطاوي، مرجع سابق، ج $\cdot$  ١، ص $\cdot$  ٢٠.

- لقد أنكر سيدنا إبراهيم الله عبادة قومه للأصنام والأوثان، وبكتهم عليها، وبين لهم أن عبادتهم لها وقع عن إرادة واختيار منهم، فقال لهم: ﴿ أَيِفَكَا ءَالِهَةَ دُونَ اللّهِ تُرِيدُونَ ﴾ (١)، "والإرادة بمعنى: الاختيار والمحبة "(١)، وهذا استنكار لما كان عليه قومه من الضلال والانحراف، لأن هذا الضلال كان بإرادتهم واختيارهم دون جبر وقهر من أحد، ولكن هذه الإرادة مرتبطة بإرادة الله ه -، ولقد بين ذلك الله ه في موضع آخر حينما قال عن سيدنا إبراهيم وولديه إسماعيل وإسحاق عليهم جميعاً السلام "، قال تَعَالَى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلًا جَعَلْنَا صَلِحِينَ ﴾ وَجَعَلْنَاهُمُ أَيْمَةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَتِ وَإِقَامَ الصَلَاحِينَ اللهِ العباد مخلوقة الصَلَاحِينَ ﴾ لله ه لأن قوله تعالى: ﴿ وَكُلًا جَعَلْنَا صَلِحِينَ ﴾ يدل على أن الصلاح من قبله "(١)، لقد تيار العبد وكسبه لأعماله مرتبط بإرادة الله ومشيئته.
- ولقد أثبت سيدنا موسى الله أن للإنسان فعلاً، فقال: ﴿ أَمُّهِكُمَّا مِا فَعَلَ ٱلسُّفَهَاءُ مِنّا آ ﴾ ثم أكد أن هذا الفعل مرتبط بمشيئة الله إلى -، فقال: ﴿ إِنَّ هِيَ إِلّا فِنْنَكُ تُضِلُ بِهَا مَن تَشَاّهُ وَتَهْدِى مَن تَشَاّهُ ﴾ (٢) و"هذا القول يعنى أنك يارب قد جعلت الاختبار لأنك خلقتهم مختارين، فيصح أن يطيعوا ويصح أن يعصوا، والله الله هو من يضل ويهدى، لأنه ما دام قد جعل الإنسان مختاراً، فقد جعل فيه القدرة على الصلال، والقدرة على الهدى "(٧)، فيهدى الله من كان أهلاً للهداية فيعمل لها، ويضل من كان أهلاً للضلالة فيعمل لها، وينتج عن ذلك الثواب والعقاب، وهذا هو ما بينه سيدنا موسى الله القومه حينما رجع إليهم غضبان أسفاً، فقال: ﴿ يَعَوْمِ ٱلمَّ يَعِدُكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًا حَسَناً أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ أَوَلَاكُمُ مَوْعِدِى ﴾ (١)، وليس هناك أحد يريد أن يحل عليه غضب الله الله ولكن غضبه ناتج عن العمل الذي عملوه بإرادة واختيار منهم "إذن فقد جعل غضب الله اله ولكن غضبه ناتج عن العمل الذي عملوه بإرادة واختيار منهم "إذن فقد جعل

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) سورة الصافات الآية "٨٦".

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٢٨، صـ٢٢٦.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأتبياء الآيات "٧٧ - ٧٧".

<sup>( )</sup> اللباب في علوم الكتاب، مرجع سابق، ج١٣، صـ٥٤٥.

<sup>(°)</sup> سورة الأعراف من الآية "٥٥ ١".

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف من الآية "٥٥ ١".

 $<sup>(^{\</sup>vee})$  تفسیر الشعراوی، مرجع سابق، ج $^{\vee}$ ، صـ $^{\times}$  ٤٣٧٦.

 $<sup>\</sup>binom{\wedge}{}$  سورة طه من الآية "٨٦".

- إن السيدة مريم عليها السلام حينما حملت ولدها وأتت به إلى قومها من بنى إسرائيل، أنكروا عليها ثم أثبتوا الإرادة والاختيار للإنسان، وهذا واضح من تعبيرهم بلفظ (جئت)، قال تعَالَى: ﴿ فَأَتَ بِهِ قَوْمَهَا تَحَمِلُهُ قَالُوا يَمَرْيَهُ لَقَدْ حِمْتِ شَيْعًا فَرِيًا ﴾ (٢) "وفى التعبير عن الإقدام على الفواحش بهذه العبارات، معنى دقيق وهو أن الفاعل لها ذهب إليها بنفسه واختارها إن حوارى المسيح الله اتجهوا إلى الله على وطلبوا منه أن يكتبهم مع الشاهدين، فإيمانهم إيمان صادق منبعث من القلوب، فقالوا: ﴿ رَبَّتَ عَامَنَا بِما أَزَنَتَ وَأَتَبَعْنَا الرّسُولَ فَأَحَبُبْنَا مَعَ الشَّهِدِينَ ﴾ (١)، لقد ربطت هذه الآية بين أفعال العباد، ومشيئة الله على وأمره، لأن الإيمان أمر يعود إليهم وعليهم، أما كتابتهم مع الشاهدين وجعلهم منهم، أمر الله على وليس إليهم، فالله على وليس اليهم، فالله على قال: سمعت رسول الله على يقول: "كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، قال: وعرشه على الماء "(٥)، وهذا يقتضى أن لا حركة ولا سكون في السماء والأرض بذمسين ألف سنة، قال: وعرشه على الماء "(٥)، وهذا يقتضى أن لا حركة ولا سكون في السماء والأرض والا بمشيئة الله ه ، فلا يخرج عن إرادته شيء ولا يكون من ملكه إلا ما يريد.
- ولقد بين القرآن الكريم أن إرادة الإنسان ومشيئته هي التي تقرر تبعته للخير والشر، وأن ذلك رهن بمشيئة الله على وإرادته، قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَّنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ مَّ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّك بِطَلَّكِمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ ولقد بين النبي ان إرادة الإنسان واختياره، ومشيئته، لا تخرج

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج٧، صـ٧٣٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة مريم الآية "۲۷".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير المراغي، مرجع سابق، ج٤، صـ٥٠٠.

 <sup>(</sup>²) سورة آل عمران الآية "٥٣".

<sup>(°)</sup> رواه مسلم في القدر، باب حجاج آدم وموسى عليهما السلام، ٤/٤ ٢٠٤، رقم ٢٦٥٣،.

<sup>(</sup>١) سورة فصلت الآية "٤٦".

عن قدر الله - على - فعن علي - - قال: قال رسول الله - على -: "ما منكم من أحد إلا قد كتب مقعده من الجنة ومقعده من النار، فقالوا يا رسول الله، أفلا نتكل؟ فقال: اعملوا فكل ميسر لما خلق له"(۱)، ثم قرأ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَىٰ وَأَنْقَىٰ ۞ وَصَدّقَ بِالجُسْنَىٰ ۞ فَصَدّقَ بِالْمِسْرَىٰ ۞ وَمَدّقَ بِالْمِسْرَىٰ ۞ وَمَدّق بِالْمُسْرَىٰ ۞ وَمَدّق بِالْمُسْرَىٰ ۞ وَمَدّق بِالْمُسْرَىٰ ۞ وَمَدّق بِالْمُسْرَىٰ ﴾ (٢)، و هذا دليل على أن للإنسان اختياراً وكسباً لقوله (اعملوا)، هذا الاختيار والكسب لا يخرج عن قدر الله - على - لقوله، (فكل ميسر لما خلق له) فالإنسان له مشيئة يختار بها، وقدرة يفعل بها، وقدرته ومشيئته تابعتان لقدرة الله ومشيئته واقعتان بها، قال تعَالَىٰ: ﴿ وَمَا نَشَاءُ وَنَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴾ (١)، "أي: أعلمهم أن المشيئة في التوفيق إليه، وأنهم لا يقدرون على ذلك، إلا بمشيئة الله - ها -، وفيه إعلام أن أحداً لا يعمل خيراً إلا بتوفيق الله، ولا شراً إلا بخذلانه "(١)، وهذا هو ما أكدت عليه دعوة أولى العزم من الرسل كما سبق.

## ثالثاً: وجوب الرضا بالقضاء والقدر

إن ما قدره الله - على - وقضاه واقع لا محالة، والاعتراض والسخط، لا يغير من قدر الله - على - شيئاً، ولكن يجعل الإنسان ينحرف عن طريق الحق والاستقامة، مما يوجب غضب الله - على - وعقابه، فكل ما يصيب الإنسان من مصائب في الأرض من الأمراض والأوجاع وغيرها، ما هو إلا مقدر في كتاب المقادير من قبل أن يخلقها الله - هلى - فلا يحزن الإنسان على ما فاته، ولا يفرح بما هو آت، ولكن عليه الرضا بما يصيبه من الخير والشر، قَالَ تَمَانى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِ ٱلأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمُ إِلّا فِ حَبَّ بِمِن قَبِل أَن نَبراً هَا أَن ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ اللهِ لَي يُحِبُكُلُ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ (٥)، ولذلك فإن لِكَيّلًا تَأْسَوا عَلَى مَا فَاتَكُمُ وَلَا تَقْرَحُوا بِمَا ءَاتَكَ مُم وَاللهُ لا يُحِبُكُلُ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ (٥)، ولذلك فإن وجوب الرضا بالقضاء والقدر هو منهج جميع الأنبياء والمرسلين، ومنهم أولوا العزم.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري في كتاب التفسير، باب قوله فأما من أعطى وأتقى وصدق بالحسنى فسنيسره لليسرى، ٦/٠٧، رقم ١٧٠/٦. رقم ٥٤٩٤، واللفظ له، ورواه مسلم في القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه، ٢٠٤٠/٤، رقم ٢٦٤٧.

<sup>(</sup>۲) سورة الليل الآيات "٥ – ١٠".

<sup>(&</sup>quot;) سورة التكوير الآية "٢٩".

<sup>( )</sup> تفسير البغوي، مرجع سابق، ج٥، صــ ٢١٨.

<sup>(°)</sup> سورة الحديد الآيات "٢٢ – ٣٣".

• ففي دعوة سيدنا نوح - الين - نجد أن الله - ١٠٠٠ - قد غضب على ابن سيدنا نوح - الين - وحكم عليه بالغرق لأنه ظن أن الجبال تعصمه من قضاء الله - ﷺ - وقدره، وتحول بينه وبين الغرق، فلم يؤمن، ولكن قضى الله أمره بغرق الكافرين، فغرقوا، وكان ابن سيدنا نوح - الله - واحدا منهم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلنَّنُّورُ قُلْنَا ٱحْمِلْ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ أَلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَّ وَمَآ ءَامَنَ مَعَهُم إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ (١)، "فقد كان سيدنا نوح - الله - يعلم أن من أهله من حق عليه القول بأنه من المغرقين، ولكن عاطفة الأبوة قد حجبت عنه رؤية ابنه أن يكون في هؤلاء الغرقي، ولهذا ظل ممسكا به إلى أن حال بينهما الموج فكان من المغرقين "(٢)، وقد رضى سيدنا نوح - الله الله على الله على الله على الله عنه وقضائه، في إهلاك ابنه بالغرق فنادى ربه: ﴿ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلۡحَقُّ وَٱنتَ أَحَكُمُ ٱلۡحَكِمِينَ ﴾ (٣)، وقد يفهم البعض عند قراءة هذه الآية أنها مراجعة من سيدنا نوح – اليِّين – في قضائه، وهذا انحراف في الفهم لأن سيدنا نوحاً – اليِّين – رسول من قبل الله – ₩ - اصطفاه ورباه، وجعله أحد أولى العزم من الرسل، ولكن هذا القول ليس فيه مراجعة من سيدنا نوح - الكي القضاء الله وقدره، فهو على يقين بأنه لا راد لما حكم به الله وقضاه، وكان هذا النداء لربه بعد ندائه لابنه، الذي تخلف عن السفينة ودعاه إليها، فلم يستجب، فأراد سيدنا نوح -الطِّيِّلا - التعزية من الله - على قد ابنه "ومع أن سيدنا نوحاً - الطِّيِّلا - على يقين بأن ابنه قد هلك، ولا سبيل إلى أن يلقاه حيا في هذه الدنيا، فإن ما به من لذعة الألم، وحرقة الأسي، قد حمله على أن يشكو إلى ربه هذا الذى يجده، ليسمع من ربه كلمة يبرد بها صدره، ويطفئ لهيب النار المشتعلة فيه، وقد عاد الله – ﷺ - على نوح بفضله، فناجاه وواساه، ووقف به على الحد الذي يجب أن يلتزمه نوح مع أمر ربه وعلمه وحكمته" (٤)، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ يَكْنُوحُ إِنَّهُ, لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ۖ إِنَّهُ, عَمَلُ عَيْرُ صَلِيحٍ ۖ فَلَا تَشَعَلْنِ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ. عِلْمُ ۚ إِنِّي ٓ أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ (°) وكان هذا هو العزاء الذي عزى به الله – عَلِيَّ - سيدنا نوحاً - اللَّهِ "-، لأن فقد الأولاد من أشد المصائب التي يبتلي بها الإنسان حتى ولو كانوا عصاة ومخالفين، فحنان الأبوة وما فيه من الرحمة لا يطفئ حرارته، ما يكون من الأبناء من انحراف وعقوق، ثم بين الله - على - له سبب كون ابنه ليس من أهله، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ. عَمَلُ غَيرُ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة هود الآية "٤٠".

<sup>(</sup>٢) التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج٦، صـ٧١١.

<sup>(&</sup>quot;) سورة هود الآية "٥٥".

<sup>( )</sup> التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج٦، صـ٧١١.

<sup>(°)</sup> سورة هود الآية "٤٦".

- كذلك يظهر الرضا بقضاء الله على وقدره في دعوة سيدنا موسى العلى من قوم قارون "لما شاهدوا ما نزل به من الخسف، صار ذلك زاجراً لهم عن حب الدنيا، ومخالفة موسى العلى -، وداعياً إلى الرضا بقضاء الله وقسمته، وإلى إظهار الطاعة، والانقياد لأنبياء الله ورسله" (٥)، فحمدوا الله على -، وعرفوا أن الدنيا يبسطها لمن يشاء من عباده ويقدرها حسب مشيئته وقدرته، قال تعالى: ﴿ وَأَصْبَحَ الّذِينَ تَمَنَّوا مُكَانَهُ بِإِلْأُمْسِ يَقُولُونَ وَيُكاأَبُ الله يَشُطُ الرّزَقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبادِهِ ورضوا بقضاء الله مَن الله عَلَيْ المُن يَنا لَخَسَفَ بِنَا وَيُكاأَبُ الكَفِرُونَ ﴾ (١)، لقد جهروا بالندامة على ما تمنوه ورضوا بقضاء الله على -
- إن مما ينافى الرضا بالقضاء تمنى الموت لضر نزل بالإنسان، أو فاقة حلت به، أو غير ذلك من المصائب التى تصيب الإنسان في حياته، لما في ذلك من الجزع وعدم الصبر على المقدر، وعدم الرضا بالقضاء والقدر، وهذا بخلاف من تمنى الموت خوفاً على نفسه من التهم والظنون السيئة، ولقد فعلت ذلك السيدة مريم عليها السلام لما علمت أن الناس سيقذفونها بالفاحشة عندما جاءها المخاض إلى جذع النخلة لتلد وهي لم تكن ذات زوج، ولم تكن باغية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَجَاءَهَا الْمَخَاضُ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة هود من الآية "٤٦".

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) سورة هود الآية "٤٤".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير ابن عطية، مرجع سابق، ج٣، صـ١٧٨.

<sup>(1)</sup> سورة الصافات الآيات "١٠٣ - ١٠٥".

<sup>(°)</sup> تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٥٠، صـ١٨.

<sup>(</sup>١) سورة القصص الآية "٨٢".

إِلَى جِنْعِ ٱلنَّخْلَةِ قَالَتَ يَلَيْتَنِي مِثُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَنسِيًّا ﴾ (١)، إن سياق الآيات يدل على أنه: "لا كراهة منها لحكم الله – تعالى – بل لما لحقها من فرط الحياء من الناس على حكم العادة في البشرية "(٢)، وحتى لا يظن الناس بها شراً، بعد أن كانت تقية عابدة.

- لقد نهى سيدنا محمد ﴿ عن تمنى الموت عند الإصابة بالبلاء، أو المصيبة، لمخالفته للرضا بالقضاء والقدر، فعن أنس ﴿ قال: قال رسول الله ﴿ –: "لا يتمنين أحدكم الموت لضر نزل به، فإن كان لابد متمنياً فليقل: اللهم أحيني ما كانت الحياة خيراً لي، وتوفني ما كانت الوفاة خيراً لي "(")، "وهذا يدل على أن النهى عن تمنى الموت مقيد بما إذا لم يكن غير هذه الصيغة، لأن في التمني المطلق نوع اعتراض ومراغمة للقدر المحتوم، وفي هذه الصورة المأمور بها نوع تقويض وتسليم للقضاء "(أ).
- لقد نهى الإسلام عن التسخط، وعدم الرضا بالقدر، لأن فيه اعتراض على حكم الله وقضائه، وهو مما ينافى الإيمان، ومن الأشياء التي تنافى الرضا بالقضاء والقدر التسخط بكلمة (لو) على أقدار الله من -، فعن أبى هريرة من أن النبي من قال: "المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفى كل خير، احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شئ فلا تقل لو أني فعلت كذا وكذا، ولكن قل: قدر الله، وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان"(٥)، إن عدم الرضا بالقضاء فيه تمرد على أمر الخالق، ولهذا فقد أوجب الإسلام على المؤمن التزام أمر الله من ولو كان هذا الأمر شاقاً على النفوس، وأوجب كذلك الرضا بالقدر حتى ولو كرهته النفوس، قَالَ تَعَالَى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ أَلْقِتَالُ وَهُوكُرُهُ لَكُمْ وَعَسَى أَن تَكْمُهُواْ شَيْعًا وَهُو شَرِّ لَكُمْ وَالله يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (١).

من خلال ذلك يتضح أن دعوة أولى العزم من الرسل فيها ما يدل على وجوب الرضا بقضاء الله - على وحوب الرضا بقضاء الله - الله - وقدره لوقاية، الإنسان من البطر والطغيان أو الجزع والحزن.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة مريم الآية "٢٣".

<sup>(</sup>١) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ٥٥٣.

<sup>(&</sup>quot;) رواه البخاري، كتاب الدعوات، باب الدعاء بالموت والحياة، ٧٦/٨، رقم ٥٣٥١، ورواه مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب كراهية تمنى الموت، ٢٠٦٤، رقم ٢٦٨٠، واللفظ له.

<sup>( )</sup> فتح الباري، مرجع سابق، ابن حجر، ج١٠ ص١٢٨.

<sup>(°)</sup> رواه مسلم، كتاب القدر، باب في الأمر بالقوة وترك العجز والاستعانة بالله وتفويض الأمر إليه، ٢٠٥٧، رقم ٣٤، ٢٦٦٤.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية "٢١٦".

## رابعاً: أثر الإيمان بالقضاء والقدر في الوقاية من الانحراف

لقد خلق الله - على - الإنسان في هذه الحياة الدنيا، من أجل عبادته وحده، وشرع له التكاليف التي تصلح دينه ودنياه، وترشده إلى الخير العميم، وجعل هذه الدنيا دار ابتلاء وامتحان، وفطره على حبها، والرغبة في متاعها، كارها الآلام والمصائب التي تحل به، يحب الخير، ويجزع من الشر، والمَعَانُ: ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَنُوعًا ﴾ (١) و لا يعصم الإنسان من البطر والطغيان إذا أصابه الخير، أو الحزن إذا أصابه الشر، إلا الإيمان بالقضاء والقدر، وأن ما وقع فقد جرت به المقادير، وسبق به علم الله - على -، وبهذا تهذأ نفس الإنسان، فلا ينكسر أمام المصائب، ولا تذهب نفسه حسرات على ما أصابه فيظل يشتكى، لأنه يعلم أن ما أصابه لم يكن المحائف، وما أخطأه لم يكن ليصيبه، فلا يحزن على ما فات، ولا يفرح بما هو آت، فيعيش آمناً الحياة فإنه يكون مطمئن القلق والاضطراب، لإيمانه بالقضاء والقدر، فعندما يتعرض الإنسان لمشاق الحياة فإنه يكون مطمئن القالب لأنه على علم أن ما يصيبه، إنما هو مقدر لابد منه ولا راد له، فتسكن النفس عندئذ ويطمئن البال، فهو يؤمن بأن الله - على - لم يبتليه ليهلكه، ولا لأنه يبغضه، وإنما ابتلاه ليمتحن صبره، ويرى صدق عبوديته، فيدفعه ذلك إلى إخلاص العبادة والعمل لله - وابنما ابتلاه ليمتحن له في جميع أعماله امتثال أمر الله - الله - حتى يحاول الخلاص من الدنيا وربما قتل نفسه منتحراً.

لقد اهتم الإسلام بالوقاية من الأمراض أكثر من اهتمامه بالتداوي للعلاج، لأن الأصل في الدين الوقاية، فإذا كان التداوي واجباً، فإن الوقاية من المرض أوجب منه، ومن هنا كان لعقيدة القضاء والقدر، دور بارز في بلورة أفهام الناس، ودفعهم إلى المحافظة على أجسامهم وصحتهم، من الأمراض، وهذا ما حدث مع سيدنا عمر بن الخطاب وأبى عبيدة بن الجراح – رضي الله عنهما – عندما سمع الصحابة بمرض الطاعون المفتك، فَهَمَّ سيدنا عمر بالرجوع بالجيش، فقال له سيدنا أبو عبيدة – فراراً من قدر الله؟ فقال: عمر لو غيرك قالها يا أبا عبيدة؟ قال: نعم، نفر من قدر الله، إلى قدر الله، أرأيت إن كان لك ابل هبطت وادياً له عدوتان، إحداهما خصبة والأخرى جدبة، أليس إن رعيت الخصبة رعيتها بقدر الله؟ قال: نعم، قال: في عندي من هذا علماً، سمعت فجاء عبدالرحمن بن عوف، وكان متغيباً في بعض حاجته، فقال: إن عندي من هذا علماً، سمعت

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المعارج الآيات "١٩ – ٢١".

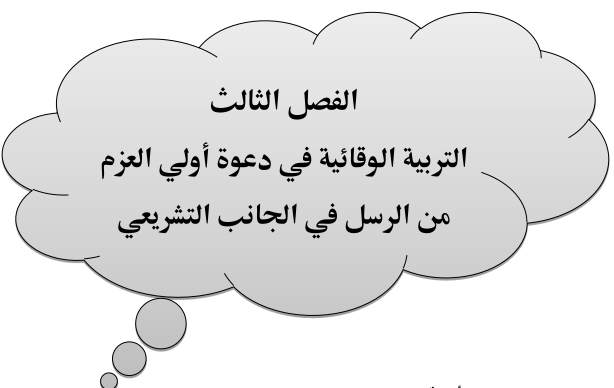
رسول الله - ﷺ - يقول: "إذا سمعتم به بأرض فلا تقدموا عليه، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا فراراً منه، قال: فحمد الله عمر بن الخطاب، ثم انصرف"(١)

إن الرضا بالقضاء والقدر يمنع الإنسان من كل تصرف ينافى الرضا، و لا يدل على الصبر من لطم للخدود وشق للجيوب، والدعوى بدعوى الجاهلية فعن عبد الله بن مسعود – الله على قال: قال رسول الله – - اليس منا من لطم الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية - الله منا من لطم الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية - الله منا من لطم الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية - الله منا من الطم الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية - الله منا من لطم الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية - الله منا من لطم الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية - الله منا من لطم الخدود وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية - الله منا من لطم الخدود وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية - الله منا من لطم الخدود وشق الحيوب ودعا بدعوى الجاهلية ولا الله منا من الله عنا من

إن المؤمن بالقدر يبتعد عن الأخلاق الرذيلة، مثل الحسد الذي يوغر الصدور، ويبعث على الشر والفساد، لأنه يعلم أن حسد الناس على ما آتاهم الله - و من فضله، سخط على المقدور، فالله - و الذي يقسم الأرزاق، ويعطى من يشاء، ويمنع من يشاء، فرضى بنصيبه، وسكت عن التعرض للناس بالحقد والحسد، أما الذي لا يؤمن بذلك فإنه ينظر إلى أخيه نظرة حقد وغيظ، لأن الله - و قد أعطى غيره أكثر مما أعطاه، وكأن المحسود قد أخذ شيئاً من نصيب الحاسد، فيتمنى زوال النعمة عنه، وتؤول إليه، هو بدلاً منه فيؤدى ذلك إلى نشوء الخصام بين الأفراد والجماعات.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب الطب، باب ما يذكر في الطاعون، ١٣٠/٧، رقم ٥٧٢٩، واللفظ له، ورواه مسلم في السلام، باب الطاعون والطيره والكهانة ونحوها، ١٧٣٧/٤، رقم ٢٢١٨.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري، كتاب الجنائز، باب ليس منا من شق الجيوب، ١/١٨، رقم ١٢٩٤، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب تحريم ضرب الخدود وشق الجيوب، ٩٩/١، رقم ١٠٣.



# ويشتمل على تمهيد وأربعة مباحث:

المبحث الأول: التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في فريضة الصلاة المبحث الثاني: التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في فريضة الزكاة المبحث الثالث: التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في فريضة الصيام المبحث الثالث: التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في فريضة الحج المبحث الرابع: التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في فريضة الحج

#### تمهيد:

إن الشريعة هي الوحي الذي أوحاه الله - على الله الله عليهم السلام -، ليخرج الناس من الظلمات إلى النور، ومن الضلال إلى الهدى، فالشريعة منجاة للناس من الهلاك إذا تمسكوا بها.

## الشريعة في اللغة

"الشريعة والشرائع: ما شرع الله للعباد من أمر الدين، وأمرهم بالتمسك به من الصلاة والصوم والحج وشبهه"(١)، "والشريعة والشرعة: ما سن الله من الدين، وأمر به كالصوم والصلاة والحج والزكاة وسائر أعمال البر، مشتق من شاطئ البحر"(٢).

"ومنه يقال: شرع فلان في كذا وكذا: إذا أخذ فيه، ومنه مشارع الماء وهي الفُرُض التي تشرع فيها الواردة"(٢).

فالشريعة في اللغة: بمعنى شرع الله - الله - العباده أو ما سنَّه لهم، أو البدء في شروع شئ، أو موضع على شاطئ البحر، والمعنى المراد هنا: ما سنَّه الله - العباده من الشرع.

#### الشريعة في الاصطلاح

والشريعة في الاصطلاح هي: "الائتمار بالتزام العبودية وقيل: الشريعة هي: الطريقة في الدين" (٤)، فالشريعة هي ما شرعه الله – العباده من العقائد والشرائع والأخلاق، وأمرهم أن يلتزموا بها، ولم يحيدوا عنها شرعها الله – الستقامتهم، والمقصود بالشريعة هنا: هو ما يقابل العقيدة ومن أبرز أركانها وقواعدها الفرائض الأربعة، من الصلاة والزكاة والصيام والحج وهذه الأصول موجودة في شرائع الأنبياء والرسل جميعاً، وإن اختلفت في الكيفية والأداء، كل على حسب حاله وظروفه، وهذه الأصول فيها من التوجيهات والمبادئ التي نقي الإنسان من الانحراف والضلال، وهذا ما سيتضح في هذا الفصل إن شاء الله – الله - الل

<sup>(&#</sup>x27;) مختار الصحاح، الرازي، مرجع سابق، ج١، صـ٦٣٠.

<sup>(</sup>۲) نسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج۸، صـ٧٦.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، نفس الصفحة.

<sup>(</sup> أ) التعريفات الفقهية، البركتي، مرجع سابق، صــ ١٢٣.

#### المبحث الأول

## التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في فريضة الصلاة

## أولاً: تعريف الصلاة

## (١) الصلاة في اللغة

جاء في معاجم اللغة والصلاة: الدعاء والاستغفار "(۱)، "والصلاة هي التي جاء بها الشرع من الركوع والسجود وسائر حدود الصلاة"(۱)، "والصلاة: عبادة فيها ركوع وسجود "(۱)، "وقيل: الصلاة في اللغة: مشتركة بين الدعاء والتعظيم والرحمة والبركة "(۱).

فأصل الصلاة في المعنى اللغوي يدور حول الدعاء والاستغفار والرحمة والبركة، لأن الصلاة اسم لكل دعاء واستغفار.

# (٢) الصلاة شرعاً

هي: "أقوال وأفعال مفتتحة بالتكبير، مختتمة بالتسليم، بشرائط مخصوصة" وهذا التعريف ينطبق على الصلاة في دعوة سيدنا محمد - النظر إلى التعريف اللغوي والاصطلاحي للصلاة يتبين: أن هناك صلة وثيقة بين المعنيين، لأن الدعاء والاستغفار موجود في الصلاة بالمعنى الشرعي.

# ثانياً: التوجيهات الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في جانب الصلاة

إن الصلاة مفروضة في كل الشرائع الإلهية، إلا أن الصلاة عند كل قوم أو في كل شريعة سابقة ليست معلومة لدينا على وجه التحديد، ولقد أوصى الأنبياء والرسل – عليهم السلام – أقوامهم وأهليهم بها، فهي القاعدة التي تقوم عليها كل شريعة، وقد جعلها الله – على – زاداً للمسلم، يجد فيها راحته وأمنه، واستقامته إذا أداها كما أراد الله – على –، لأنها تورث الانقياد لله – وتُقوم السلوك، وتورث في قلب العبد مراقبة الله – ولذلك فإن في دعوة أولى العزم من الرسل في فريضة الصلاة بعض التوجيهات الوقائية وهي كما يلي

<sup>(&#</sup>x27;) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١١، صـ٤٦٤.

<sup>(</sup>۲) مقاییس اللغة، ابن فارس، مرجع سابق، ج۳، صـ۰۰۳.

<sup>(&</sup>quot;) تاج العروس، مرتضى الزبيدي، ج٣٨، صـ٤٣٨.

<sup>(</sup> أ) نفس المرجع السابق ونفس الجزء، صـ ٩٣٤.

<sup>(°)</sup> الفقه على المذاهب الأربعة، الجزيرى، مرجع سابق، ج١، صـ ١٦٠.

# ١ – الحث على أداء الصلاة

تحتل الصلاة مكانة كبيرة في الإسلام، لما فيها من الفضائل، ولما تشتمل عليه من الخير والنفع، وهي عبادة قديمة لم تخل منها أي شريعة من الشرائع التي جاء بها الأنبياء والرسل – عليهم السلام – فهي مفتاح شرائعهم، ومن مستلزمات الإيمان الذي جاءوا به من قبل ربهم، ولذلك فقد جاء الحث على أدائها، وبيان فرضيتها على ألسنة جميع الرسل – عليهم السلام –، لما لها من أثر عظيم في تهذيب النفوس، والقرب من الله – على -.

- ولو نظرنا في دعوتهم لوجدناهم قد كلفوا بإقامة الصلاة، وبلغوا هذا التكليف لأممهم، وهي موجودة في شريعة سيدنا نوح الكلا كغيره من الرسل لقول مجاهد (۱): "لم يبعث الله نبياً قط إلا وصاه بإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، والإقرار لله بالطاعة، فذلك دينه الذي شرع لهم"(۲)، ولقد جاء سيدنا نوح الكلا قومه بعبادة الله كل –، والصلاة من أكبر العبادات، وأظهرها وأعظمها، وهي الأساس الذي يقوم عليه الإسلام، وهي أم العبادات الدينية والقلبية.
- إن الله على شرع فعل الطاعات، ومن أعظم هذه الطاعات التي شرعها، إقامة الصلاة، فلقد أوحى الله إلى سيدنا إبراهيم الله و ابنائه، إقامة الصلاة وأن يدعو الناس إليها، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَهُمُ أَيِمَةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءَ ٱلزَّكُوةِ وَكَانُولُهُمُ أَيِمَةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءَ ٱلزَّكُوةِ وَكَانُولُ لَنَا عَدِينَ ﴾ (١)، ولقد خص الله على الصلاة وهى من جملة فعل الخيرات لبيان فضلها، وعلو منزلتها، ففيها صلاح للنفس، وصلاح للمجتمع، فالله على جعلهم أئمة ورؤساء في الدين، وأوجب علينا الاقتداء بهم فيما فعلوا وأمروا به، ومما أمروا به إقامة الصلاة، فالله أوحى إليهم إقامة الصلاة وأن يأمروا الناس بها، وقد امتثلوا لأمر ربهم، ولذلك ختمت الآية بقوله تعالى: ﴿ وَكَانُوا لَنَا عَدِينَ ﴾ أي: "فاعلين لما يأمرون الناس به".)

<sup>(&#</sup>x27;) هو مجاهد بن جبر ويكنى أبا الحجاج بن السائب شيخ القراء والمفسرين، قال قتادة: أعلم من بقى بالتفسير مجاهد، وكان مجاهد يقول: عرضت القرآن على ابن عباس ثلاثين مرة، وكان ثقة فقيها عالماً كثير الحديث كما قال ابن سعد: وقال الحافظ في التقريب "ثقة"، إمام في التفسير، وفي العلم، مات سنة إحدى أو اثنتين أو ثلاث أو أربع ومائة وله ثلاث وثمانون" ..هـ، "تهذيب التهذيب"، ابن حجر، مرجع سابق، ج١، صـ٢١، وينظر أيضاً: "الطبقات الكبرى"، ابن سعد، مرجع سابق، ج١، صـ٩٠.

<sup>(</sup>۲) تفسیر القرطبی، مرجع سابق، ج۱۱، صـ۱۱.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأنبياء الآية "٧٣".

<sup>(&#</sup>x27;) تفسیر ابن کثیر، مرجع سابق، ج٥، صـ٧١٠.

- ولقد أمر الله على سيدنا موسى وهارون عليهما السلام بإقامة الصلاة، وأن يأمروا الناس بها، فقال على -: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَن بَبُوَءَا لِقَوْمِكُما بِمِصْرَ بُيُوتًا وَأَجْعَلُوا بَيُوتَكُمُ قِبُلَةً وَأَقِيمُوا الصَّلَوة وَبَشِرِ المُؤْمِنِينَ ﴾ (الله الله هو قد "أمر موسى وهارون، بيُوتَكُمُ قِبُلةً وَأَقِيمُوا الصَّلَوة وذلك مما يفوض إلى الأنبياء، ثم جاء الخطاب بعد ذلك عاماً لهما ولقومهما بيوتاً للعبادة، وذلك مما يفوض إلى الأنبياء، ثم جاء الخطاب بعد ذلك عاماً لهما ولقومهما، باتخاذ المساجد والصلاة فيها، لأن ذلك واجب على الكل (أنا)، ومما يدل على الصلاة في كتبهم المعتمدة لديهم ما جاء في قولهم "فسقط موسى وهارون على وجهيهما أمام كل معشر جماعة بني إسرائيل ((0))، وجاء أيضاً: "اسمع يارب صلاتنا وتضرعنا، وانقذنا لأجلك ((1)).

<sup>(&#</sup>x27;) سورة طه الآيات "١٤، ١٤".

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية "٨٣".

<sup>(&</sup>quot;) سورة يونس الآية "٨٧".

<sup>( )</sup> تفسير الرازي، مرجع سابق، ج١ ١، صـ ٢٩١.

<sup>(°)</sup> سفر العدد ١٤: ٥.

<sup>(</sup>۱) سفر باروخ ۲: ۱٤.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران الآيات "۲ 2 - 2".

قد وصاه الله - على السانه: ﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللّهِ عَاتَىٰنِي الْكِنْبَ وَجَعَلَىٰ بَيْنًا اللّهَ حَينما تكلم في المهد صبياً، فقال تعالى على لسانه: ﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللّهِ عَاتَىٰنِي الْكِنْبَ وَجَعَلَىٰ بَينًا اللّهِ وَجَعَلَىٰ مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَنِي العالمة و بِالصّلاة و وَالزّكَوْ وَالزّكَوْ وَالزّكَوْ وَالزّكَوْ وَالزّكَوْ وَالزّكَوْ وَالزّكَا وَ مَا يُدل على الصلاة ما جاء في "الإيصاء: الأمر المؤكد الواجب الإتباع" (١)، فامتثل لذلك، ومما يدل على الصلاة ما جاء في أناجيلهم "وحينما تصلون لا تكرروا الكلام باطلاً كالأمم، فإنهم يظنون أنه بكثرة كلامهم يستجاب لهم "(١)، وقد جاء أيضاً: "وأما أنت فمتى صليت فادخل إلى مخدعك وأغلق بابك، وصل إلى أبيك الذي في الخفاء فأبوك الذي يرى في الخفاء يجازيك علانية "(١).

• إن الله - على - أمر رسوله سيدنا محمداً - على - أن يأمر أهله والتابعين له من أمته بالصلاة بعد أن أُمر بها - على -، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَمْرُ أَهَلَكَ بِالصَّلَوْةِ وَاصَطِيرُ عَلَيْهَا لَا لَا لَسْتَعَلَكَ رِزْقًا فَحَنُ نَزُزُقُكَ وَالْعَقِبَةُ لِلنَّقُوكِ ﴾ أن هذا الأمر "هو دعوة للنبي الكريم أن يدعو أهله من زوج وولد وكل مؤمن ومؤمنه، إذ كانوا جميعاً أهله، وهو القيم عليهم والمدبر لأمرهم، أن يدعوهم جميعاً للصلاة، إذ هي الصورة المثلى الكاملة لذكر الله، وحمده، وشكره "(١)، ولقد أمر النبي - على - أهل بيته وقرابته وغيرهم من المؤمنين، لأنهم في عداد الأهل، بإقامة الصلاة، ثم وجه الآباء والأمهات، وكل ولى أمر، أن يأمروا أو لادهم بالصلاة في سن السابعة، فعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن النبي - على - قال: "مروا أو لادكم بالصلاة لسبع، وأضربوهم عليها لعشر وفرقوا بينهم في المضاجع "(١).

إن الصلاة هي أول ما يجب على الداعي أن يدعو إليها بعد الشهادة، وهى أول ما يجب على العبد بعد الدخول في الإسلام، فعن ابن عباس - ان النبي - ان النبي - الله حينما بعثه إلى اليمن: "إنك ستأتي قوماً أهل كتاب، فإذا جئتهم فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله

<sup>(&#</sup>x27;) سورة مريم الآيات "٣٠، ٣١".

<sup>(</sup>١) زهرة التفاسير، أبو زهرة، مرجع سابق، ج٣١، صـ٤٦٣٤.

<sup>(&</sup>quot;) انجیل متی "٦: ٧"

<sup>( ً )</sup> انجیل متی "٦: ٦"

<sup>(°)</sup> سورة طه الآية "١٣٢".

<sup>(</sup>١) التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج٨، صـ١٨٤.

 $<sup>\</sup>binom{\mathsf{v}}{\mathsf{v}}$  سبق تخریجه، صـ $\mathsf{v}$  ٤٠.

إلا الله، وأن محمداً رسول الله، فإن هم أطاعوا لك بذلك، فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوا لك بذلك، فأخبرهم أن الله فرض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم، فترد على فقرائهم، فإن هم أطاعوا لك بذلك، فإياك وكرائم أموالهم، واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينه وبين الله حجاب"(١).

فجميع الشرائع تضمنت فرضية الصلاة وإيجابها، فهي عبادة قديمة، لم تخل منها شريعة من الشرائع، فجميع الرسل – عليهم السلام – بعثوا وأُمروا بها، وأمروا بها غيرهم.

## ٢- الحث على المداومة على الصلاة، وعدم إضاعتها

إن المحافظة على الصلاة من أبرز صفات المؤمنين إيماناً صادقاً، فلقد ذكر الله - على - أن من صفات المؤمنين بالآخرة والقرآن، المحافظة على صلواتهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَهَذَا كِتَنَبُّ أَنزَلَنَهُ مُبَارَكُ مُبَارَكُ مُبَارَكُ مُبَارِكُ مُسَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوِّلَما وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِمْ عَلَى صَلاَتِهم مُصَدِّقُ النّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوِّلَما وحدودها ووقتها و آدابها، ولقد جاءت هذه يُحافِظون في (١٠)، فهم يداومون عليها، ويحفظون أركانها وحدودها ووقتها و آدابها، ولقد جاءت هذه الآية بعد أن ذكر الله - على - الله النقة على من زعم أنه ما أنزل على بشر هدى من الله - على من زعم أنه ما أنزل على بشر من شئ، فذكر أنه أنزل الكتاب على سيدنا موسى - الله - وفي ذلك إشارة إلى أن من صفات المؤمنين بالله - هي - إيماناً حقاً، المحافظة على الصلاة، اقتداءً بهدى الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام -.

ولقد ذكر الله - على المحافظين عليها، فقال: ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ ٱنْعَمَ ٱللّهُ عَلَيْهِم مِن المؤمنين القائمين بحدود الله - على المحافظين عليها، فقال: ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ ٱنْعَمَ ٱللّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيِّنَ مِن ذُرِيّةِ عَادَمَ وَمِمَّنَ مَدَيْنَا وَأَجْنَيْنَا إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِم َاللّهُ عَلَيْهِم مِن ٱلنَّبِيِّنَ مِن ذُرِيّةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَةِيلَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَأَجْنَيْنَا إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِم عَايَثُهُم عَلَيْهِم مِن ٱلنَّبِيِّ وَمِن ذُرِيّةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَةِيلَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَأَجْنَيْنَا إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهِم مِن أَلْتَهُم مَن بَعْدَهم خلف، بدلوا ما أمروا به، وضيعوا ما حافظ عليه الأنبياء - عليهم السلام -، فلم يسيروا على هديهم، فأضاعوا الصلاة التي أمروا بالمحافظة عليها ولم يؤدوها كما طلبت منهم،

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري كتاب الزكاة، باب أخذ الصدقة من الأغنياء وترد في الفقراء حيث كانوا، ١٢٨/٢، رقم ١٤٩٦، واللفظ له، ورواه مسلم في كتاب الإيمان، باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام، ١/٠٥، رقم ١٩.

 <sup>(</sup>۲) سورة الأنعام الآية "۹۲".

<sup>(&</sup>quot;) سورة مريم الآية "٥٨".

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَٱتَّبَعُواْ الشَّهُوَتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴾ (١)، ومعنى أضاعوا الصلاة: "أنهم أخروها عن وقتها، وقيل أضاعوا الوقت، وقيل: كفروا بها وجحدوا وجوبها، وقيل: لم يأتوا بها على الوجه المشروع، والظاهر أن من آخر الصلاة عن وقتها، أو ترك فرضاً من فروضها، أو شرطاً من شروطها، أو ركناً من أركانها، فقد أضاعها، ويدخل تحت الإضاعة، من تركها بالمرة، أو جحد دخولها أولياً "(٢).

- ولقد كان في ذرية سيدنا نوح الله قوم مؤمنون صالحون، يحافظون على الصلاة، ويداومون عليها فلم يضيعوها، وهذا ما يستنبط من قوله اله اله وَمِمَّنُ حَمَلْنَامَعَ نُوجٍ .
- إن الله على أوحى إلى سيدنا إبراهيم المسلا وولديه سيدنا إسماعيل وإسحاق عليهما السلام المحافظة على الصلاة والمداومة عليها، وهذا ما نفهمه من الأمر بإقامة الصلاة، ولقد دعا سيدنا إبراهيم المسلا ربه أن يجعله ممن يقيم الصلاة بأركانها وحدودها، وأن يحافظ عليها، وكذلك من ذريته، قال تعالى على لسان سيدنا إبراهيم: ﴿ رَبِّ اَبْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلَوةِ وَمِن ذُرِيَّتِي َ رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَا يَهِ الراهيم المسلا في أمر كان مثابرا عليه، متمسكا به، ومتى دعا الإنسان في مثل هذا، فإنما القصد إدامة ذلك الأمر واستمراره " والدليل على ذلك تعبيره باسم الفاعل (مقيم) من أقام، للدلالة على المبالغة في الدوام والاستمرار الذي لا ينقطع، ولو عبر بالفعل فقال (أقيم) لم يكن فيه من المبالغة ما في اسم الفاعل (مقيم).
- إن المداومة والمحافظة على الصلاة أمر واجب، ولذلك فإن الصلاة لا تسقط بحال من الأحوال في الصحة والمرض، إلا المجنون أو من في حكمه، والمرأة وقت عذرها، حتى في وقت الخوف والحرب، ولأجل إدامة الصلاة، والاستمرار عليها، أمر الله على سيدنا موسى وهارون عليهما السلام أن يتخذا لقومهما بمصر بيوتاً، وأن يجعلوها مستقبلة القبلة، للصلاة فيها سراً، حتى لا يصيبهم أذى فرعون وقومه بسبب صلاتهم، قَالَ تَعَالَى:

 <sup>(&#</sup>x27;) سورة مريم الآية "٩٥".

<sup>(</sup>۲) فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج٣، صـ٠٠٠.

<sup>(&</sup>quot;) سورة إبراهيم الآية "٤٠".

<sup>(1)</sup> تفسير ابن عطية، مرجع سابق، ج٣، صـ٣٤٣.

﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتًا وَاَجْعَلُواْ بُيُوتَكُمُ قِبَلَةً وَأَقِيمُواْ اَلصَّلَوَةً وَبَشِّرِ اللهُوْمِنِينَ ﴾ (١)، ومعنى أقيموا الصلاة "أي: أدوا الصلاة المفروضة في أوقاتها بشروطها وأركانها على الوجه الأكمل "(٢)، وهذا لا يتحقق عند الخوف من الأذى والضرر، ولذلك فقد أمروا بالصلاة في البيوت حتى لا يؤذيهم الكفرة.

إن الملائكة الكرام أمرت السيدة مريم - عليها السلام - بلزوم الطاعة، والاستمرار عليها، وعلى رأس هذه الطاعات التي أمرت بالاستمرار عليها - الصلاة -، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَمَرْيَهُ ٱقْنُي وَعلى رأس هذه الطاعات التي أمرت بالاستمرار عليها - الصلاة -، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَمَرْيَهُ ٱقْنُي لِيَكِ وَاسْتَجُدِى وَٱرْكَعِي مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾ (٣)، وهذا أمر لها بالمحافظة على الصلاة مع جماعة واستمرارها على ذلك.

ولقد بين سيدنا عيسى - الكل - أن الله - كل - أوصاه بالصلاة، والمحافظة على أدائها، والاستمرار عليها طيلة حياته، فلا ينفك عن هذه المحافظة، والمداومة عليها طيلة بقائه حياً، وقوله ما دمت حياً: "يفيد أن: هذا التكليف متوجه عليه في جميع زمان حياته"(٤)، لا ينفك ذلك عنه في أي حال من الأحوال.

وفى دعوة سيدنا محمد - ﴿ الْمُورِنُونَ الله عليها، وإتمام أركانها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى الصّحافظة على الصلوات في أوقاتها، والمداومة عليها، وإتمام أركانها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى الصّحَلَوَتِ وَالصّحَلَوةِ الْوُسَطَى وَقُومُواْ لِلّهِ قَانِتِينَ ﴾ (٥)، وحفظ الصلاة يكون بالاستمرارية والمداومة عليها، فلا يضيعها ولا يتغافل عنها، ولقد مدح الله - ﴿ المحافظين على صلواتهم، الدائمين على إقامتها ووصفهم بالفلاح، وجعلهم خالدين في الجنة أبداً جزاءً وفاقاً، قال تَعَالَى: ﴿ وَالّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ اللهُ أُولَكِهَكَ هُمُ الْوَرِثُونَ اللهُ الله على الشيء المداومة على الشيء المداومة المداومة على الشيء المداومة المداومة على الشيء المداومة المداومة على الشيء المداومة المداومة المداومة على الشيء المداومة المداومة المداومة على الله على ال

 <sup>(</sup>¹) سورة يونس الآية "٨٧".

<sup>(</sup>١) صفوة التفاسير، الصابوني، مرجع سابق، ج١، ص٥٥٥.

<sup>(&</sup>quot;) سورة آل عمران الآية "٤٣".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) اللباب في علوم الكتاب، أبو حفص سراج الدين، عمر بن على بن عادل الحنبلي الدمشقي النعماني، المتوفى سنة ٥٧٧هـ، تحقيق الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ على محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ١٩هـ، ٩٨ م. ج١٣، صــ٥٠.

<sup>(°)</sup> سورة البقرة الآية "٢٣٨".

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون الآيات "٩ - ١١".

والمواظبة عليه"(١)، ويدل على ذلك التعبير بالفعل المضارع (يحافظون) الدال على التجدد والاستمرار.

ولقد كانت المحافظة على الصلاة آخر وصية أوصى بها النبي -  $\frac{1}{2}$  - وهو يجود بنفسه الشريفة فعن أنس بن مالك -  $\frac{1}{2}$  - قال: كانت عامة وصية رسول الله -  $\frac{1}{2}$  - حين حضرته الوفاة، وهو يغرغر بنفسه: "الصلاة، وما ملكت أيمانكم" أن فهذه الوصية أوصى بها الرسول  $\frac{1}{2}$  - أمته، وهو في اللحظات الأخيرة من حياته، والتي تعد من أصعب الحالات العصبية التي يمر بها كل إنسان، ويكون فيها مشغولاً بنفسه، وما سيكون له من الحساب والجزاء على ما فعل في الدنيا، ولكن الشدة حرص النبي -  $\frac{1}{2}$  - على أمته، وأهمية ومكانة هذه الشعيرة، كل ذلك دفع النبي -  $\frac{1}{2}$  - أن يودع أمته بأعظم وصية وأبلغها، بأن يلتزموا الصلاة أبداً، مدة حياتهم. فالمداومة على الصلاة، والمحافظة عليها أمر جاء في دعوات أولى العزم من الرسل - عليهم السلام - لوقاية الناس من خطورة انحرافهم عن الطريق الصحيح، بسبب تضبيع الصلاة والتغافل عنها:

#### ٣- من تمام الصلاة الخشوع فيها

إن الخشوع مطلوب في الصلاة، كما هو مطلوب من المؤمن في كل شئونه، ومعناه: "الانقياد للحق، وقيل: هو الخوف الدائم في القلب، وقيل: من علامات الخشوع: أن العبد إذا غضب أو خولف، أورد عليه، استقبل ذلك بالقبول"(")، لأن الصلاة التي يريدها المولى - على -، ليست أقوالا ينطق بها اللسان، أو أفعالاً تؤديها الأعضاء والجوارح فقط، بلا تدبر أو تعقل وخشوع، ولكن الصلاة لابد وأن تأخذ حقها من التأمل والخشية، واستحضار القلب، فالمقصد الأول من الصلاة، هو تذكير الإنسان بربه، فلابد فيها من حضور القلب حتى يستحضر عظمة الله - على المصلاة، فيما يتلو، فتسكن الجوارح فيتم الخشوع.

<sup>(&#</sup>x27;) فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج١، صـ ٢٩١.

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) رواه ابن ماجه في سننه، كتاب الوصايا، باب هل أوصى رسول الله  $^{\prime}$   $^{\prime}$  ،  $^{\prime}$  ، رقم  $^{\prime}$  ، واللفظ له، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب المغازي والسرايا،  $^{\prime}$  ،  $^{\prime}$  ، رقم  $^{\prime}$  ، وقال: "قد اتفقا على إخراج هذا الحديث". ( $^{\prime}$ ) التعريفات، الجرجاني، مرجع سابق،  $^{\prime}$  ،  $^{\prime}$  ،  $^{\prime}$  ،  $^{\prime}$  .

إن من دأب الأنبياء جميعاً - عليهم السلام -، الخشوع لله - ﴿ وَي جميع أحو الهم، فقد أثنى الله - ﴿ وَلَا الله عليهم، بقوله: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَكَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَشِعِينَ ﴾ (١).

- إن عدم الأمن يذهب الخضوع والخشوع، لانشغال البال، ولذلك كان من دعاء سيدنا إبراهيم النه عدم الأمن يذهب الخضوع والخشوع، لانشغال البال، ولذلك كان من دعاء سيدنا إبراهيم من ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَنْعِ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ فَاجْعَلْ أَفْحِدَةً مِّن النَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمُ مِن أَلثَّمَرَتِ لَعَلَّهُمْ مِن الثَّمِ مَن الثَّمَرَتِ لَعَلَّهُمْ مِن الشَّمَرَتِ لَعَلَّهُمْ مِن المؤمن، إنه هذا "تعليل كاشف عن أن إقامة الصلاة، وما معها من واجبات، مفترضة على المؤمن، إنها تجئ بعد أن يجد الإنسان وجوده على هذه الأرض، ويضمن لهذا الوجود بقاء واطمئناناً، فالإنسان مع الحرمان الشديد، ومع الجوع المهدد بالهلاك، لا يجد العقل الذي يعقل، ولا القلب الذي يخفق خفقات الوجد والشوق، فإذا عبد الله بالهلاك، لا يجد العقل الذي يعقل، ولا القلب الذي يخفق خفقات الوجد والشوق، فإذا عبد الله

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأنبياء من الآية "٩٠".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة مريم الآية "٥٨".

<sup>(&</sup>quot;) سورة إبراهيم من الآية "٣٧".

في نلك الحال عبده وهو شارد اللب، خامد الشعور "(1)، وفي مثل هذه الحالة لا يستحضر الإنسان في قلبه عظمة الله - الله - على الوجه الأكمل، فالإنسان إذا تذكر ربه، وخاف منه، امتلأت نفسه خشية منه ورهبة، ولا يحدث ذلك إلا في حالة الأمن والاطمئنان، ولذلك لم يصف القرآن الكريم من نقصت صلاته بسبب الخوف، بأنه أقام الصلاة، قال تَعَالى: ﴿وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَكَاوَة فَلْنَقُمْ طَآيِفَة يُمْهُم مَعَكَ وَلَيْأَخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآيِكُمُ وَلَتَأْتِ طَآيِفَة أُخْرَى لَد يُصَكُوا فَلْيَصَلُوا مَعَك ﴾ (١)، فلم يعبر بالإقامة مع الصلاة، إلا للإمام، لأنه هو الذي أنمها، أما المأمومين، فلم يعبر بالإقامة معهم ﴿فَلْيُصَلُوا مَعَك ﴾، ولم يأت التعبير (بالإقامة) لأن في صلاتهم قصراً، ولكن بعد زوال الخوف وحصول الأمن والطمأنينة وإتمام الصلاة، عبر بالإقامة، ولم يعبر بها قبل حصول الأمن، قال تَعَالى: ﴿فَإِذَا صَمَالَةُمُ الصَلَاة وَخَصُوعاً وخشوعاً وخشوعاً وخشوعاً وخشوعاً وخشوعاً وخشوعاً وخشوعاً وخشوعاً وفاخشوع هو روح الصلاة، ولا يكون إلا بحضور القلب، عداً وثناء وخضوعاً وخشوعاً ومناجاة ودعاء، وقراءة، وأفعال الجوارح، ومع عدم حضور القلب، وإقبال العبد على الله ومناجاة ودعاء، وقراءة، وأفعال المقصود بالأذكار.

<sup>(&#</sup>x27;) التفسير القرآني، الخطيب، مرجع سابق، ج٧، صـ٩٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء من الآية "١٠٢".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النساء من الآية "١٠٣".

<sup>( )</sup> سورة طه من الآية " ١٤ ".

<sup>(&</sup>quot;) فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج٣، صــ ٢٣ وما بعدها.

إن السجود من مظاهر الخشوع "وهو أعظم ما يظهر فيه ذل العبد لربه - - حيث جعل العبد، أشرف أعضائه، وأعزها عليه، وأعلاها حقيقة، أوضع ما يمكنه، فيضعه في التراب متعفراً، ويتبع ذلك انكسار القلب وتواضعه وخشوعه لله - - - - "(1)، ولذلك فقد أمرت الملائكة السيدة مريم - عليها السلام - بالسجود، لأنه أفضل أركان الصلاة وأقصى درجات الخضوع والخشوع لله - - قال تعالى حاكياً قول الملائكة لمريم: ﴿ يَهَرْيَهُ اَقْنُي لِرَبِكِ وَاسَجُدِى وَارْدَكِي مَعَ الرَّكِينَ لَمْ الله الله - - قال تعالى حاكياً قول الملائكة لمريم: ﴿ يَهَرْيَهُ اَقْنُي لِرَبِكِ وَاسَجُدِى وَارْدَكِي مَعَ الرَّكِينَ ﴾ (1)، والسجود من أعظم دلائل الخشوع والخضوع، ولذلك فقد جعله الله - - قبل - قرباً منه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاسَجُدُ وَاقْرَبِ ﴾ (1)، فعن أبي هريرة - ﴿ ان النبي - ﴿ - قال: "أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد، فأكثروا الدعاء "(1)، وكان سيدنا عيسى - المنه - خاشعاً عابداً له تعالى.

• ولقد أمر الله - على - سيدنا محمد - على - وأتباعه بإقامة الصلاة، فقال: ﴿ اَتُلُ مَا أُوحِى إِلَيْكُ مِنَ الْمَحْسَاءَ وَالْمُسُكُونَ وَلَذِكُرُ اللهِ أَحَبِرُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا مِنَ الْمَحْسَاءَ وَالْمُسُكُونَ وَلَذِكُرُ اللّهِ أَحَبِرُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تَصَمْعُونَ ﴾ (٥)، والمقصود بالإقامة حضور القلب، وتوفية شروطها بما في ذلك الخشوع، وإقامة الصلاة أمر زائد على مجرد الفعل من حركات وقيام وركوع وسجود، وتكبير وغيره، أما الإقامة فهي تمام الصلاة بحضور القلب فيها، وبذلك يحصل التفاوت بين المصلين في الشواب، مع أن الهيئة واحدة، ولكنها تختلف في الخشوع والخضوع، فعن عمار بن ياسر - الشواب، مع أن الهيئة واحدة، ولكنها تختلف في الخشوع والخضوع، فعن عمار بن ياسر - قال: سمعت رسول الله - على - "إن الرجل لينصرف، وما كتب له إلا عشر صلاته، تسعها، ثمنها، سبعها، سدسها، خمسها، ربعها، ثلثها، نصفها "(١)، فالأجر والثواب يختلف باختلاف الأشخاص حسب خشوعهم في الصلاة، لأن الأعمال واحدة، مما يؤكد أن الخشوع باختلاف الأشخاص حسب خشوعهم في الصلاة، لأن الأعمال واحدة، مما يؤكد أن الخشوع

<sup>(&#</sup>x27;) الخشوع في الصلاة، لأبى الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب، المتوفى سنة ٩٥هـ، مطبعة العباسية الحديثة، مصر، بدون ط، ت، صـ١٠.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران الآية "٤٣".

<sup>(&</sup>quot;) سورة العلق من الآية "١٩".

<sup>(1)</sup> رواه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يقال في الركوع والسجود، ١/٥٥٠، رقم ٤٨٢.

<sup>(°)</sup> سورة العنكبوت الآية "٥٥".

<sup>(</sup>أ) رواه أبو داود، كتاب الصلاة، باب ما جاء في نقصان الصلاة، ٩٧/٢، رقم ٩٩٥، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث صحيح"، ورواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب السهو، باب تخفيف الصلاة في تمام، ٣١٦/١، رقم ٥١٥.

هو روح الصلاة، فإذا تجردت الصلاة من الخشوع والتدبر، لم تقرن في القرآن بلفظ الإقامة، وذلك مثل صلاة السكران، فإنه يقدر على الصلاة، ولكن لا يقدر على الإقامة، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقَرَبُوا الصَّلَوٰةَ وَأَنتُم شُكَرَىٰ حَقَّى تَعَلَمُوا مَا نَقُولُونَ ﴾ (١)، فنهى عن قرب الصلاة للسكران، لأن الإقامة تحتاج إلى حضور القلب، وهذا لا يدركه السكران الذي ربما يستطيع أن يؤدى الحركات والهيئات، لكن لا يستطيع أن يحضر قلبه.

إن الخشوع لا يكون إلا بإقبال العبد على الله - ﴿ بكليته فيها، فلا ينبغي له أن يصرف وجهه عن القبلة أو مواضع السجود إلى غيرها، لأن ذلك ينافي الخشوع، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ۚ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ رَفْعِ الْأَبْصِارِ فَي النَّبِي - ﴿ عن رَفْعِ الْأَبْصِارِ فَي الصلاة، لأنه يذهب الخشوع فعن أنس بن مالك - ﴿ - قال: قال النبي - ﴿ -: "ما بال أقوام يرفعون أبصارهم إلى السماء في صلاتهم، فاشتد قوله في ذلك، فقال: "لينتهن عن ذلك، أو لتخطف أبصارهم "( الله على وجوب الخشوع في الصلاة "ورفع البصر في الصلاة مطلقاً ينافي الخشوع الذي أصله السكون "( أ).

- إن من مظاهر الخشوع في الصلاة، الركوع، لأنه خضوع ويظهر ذلك على جسد الإنسان، والناس قديماً كانوا يأنفون منه، فلا يفعلونه، ولذلك كان النبي - ﴿ - يقول في ركوعه: في الحديث الذي رواه سيدنا على بن أبي طالب - ﴿ -: "اللهم لك ركعت، وبك آمنت، ولك أسلمت، خشع لك سمعي، وبصري، ومخي، وعظمي، وعصبي "(٥)، وهذا "إشارة إلى أن خشوعه في ركوعه قد حصل بجميع جوارحه، ومن أعظمها القلب، الذي هو ملك الجوارح والأعضاء، فإذا خشع، خشعت الجوارح والأعضاء، كلها تبعاً لها ولخشوعه "(٢).

 <sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء من الآية "٣٤".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المؤمنون الآيات "١-٢".

<sup>(&</sup>quot;) رواه البخاري، كتاب الآذان، باب رفع البصر إلى السماء في الصلاة، ١٥٠/١، رقم ٧٥٠، ورواه مسلم، كتاب الصلاة، باب النهى عن رفع البصر إلى السماء في الصلاة، ٢١/١، رقم ٢٢٨، "متفق عليه".

<sup>(</sup>¹) عمدة القارئ شرح صحيح البخاري، أبو محمد محمود بن أحمد بن موسى بن أحمد بن حسين الغيتابي، بدر الدين العيني، المتوفى سنة ٥٥٨هـ، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بدون ط، ت، ج٥، صــ٩٠٠.

<sup>(°)</sup> رواه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه، ٥٣٤/١، رقم ٧٧١.

<sup>(</sup>١) الخشوع في الصلاة، ابن رجب الحنبلي، مرجع سابق، صـ١٠.

فالخشوع في الصلاة من تمامها، ولن توصف الصلاة بأنها تامة، وصاحبها بأنه أقامها، إلا إذا خشعت جوارحه، مع خشوع قلبه، مع توفية شروطها، وأركانها، وهيئاتها.

## ثالثاً: أثر الصلاة في الوقاية من الانحراف

إن الصلاة تربى الإنسان وتدربه على السير في الطريق المستقيم الذى رسمه له خالقه، وتهذب له غرائزه وشهواته، وتوجهه إلى الطريق الأقوم، فالمواظب على أداء الصلوات في أوقاتها، والمقيم لها على الوجه الأكمل، لابد وأن تنهاه صلاته عن الفحشاء والمنكر، وذلك إذا راقب الله - قل -، وتدبر ما يتلى فيها من الآيات، وما يقال فيها من أذكار ودعاء وثناء، كل هذا من

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة من الآية "٦".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة من الآية "٦".

<sup>(&</sup>quot;) رواه مسلم، كتاب الطهارة، باب خروج الخطايا مع ماء الوضوء، ١/٥/١، رقم ٢٤٤.

شأنه أن يحمل الإنسان على تجنب أنواع الفحشاء والمنكر، فمن يصلى صلاة خاشعة، يستشعر فيها مراقبة الله - و في جميع أحواله، وأن الله هو القادر عليه، وأنه سيعطيه الثواب، إذا أطاعه، والعقاب إذا عصاه، كما أنه يستشعر أنه قريب من الله - و - فهو حريص على أن لا يرتكب ما يضيع هذا القرب الذي ناله، فيظهر أثر ذلك واضحاً على السلوك، ولذلك جاء الأمر بإقامة الصلاة معللاً، قَالَ تَعَالَى: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةُ إِنَ ٱلصَّلَوْةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحَسَاءِ وَٱلمُنكرِ ﴾ بإقامة الصلاة سياج منبع، يقي الإنسان من الوقوع في المعاصي، وتبعده عن الانحراف، وتساعده على التغلب على نوازع الهوى، ومجاهدة النفس الأمارة بالسوء.

فالصلاة هي التي تكسب المرء سكينة النفس، وتطبعه بطابع خلقي جميل، وهذا يجعل المصلي عضواً نافعاً في المجتمع، فعن أبي هريرة - ﴿ قال: قيل يا رسول الله - ﴿ - إن فلاناً يصلي الليل كله، فإذا أصبح سرق، قال - ﴿ - السينهاه ما يقول "(١)، لأن الصلاة إذا كانت على الوجه الأكمل، نهت صاحبها عن الفحشاء، وتزيده قرباً من الله - ﴿ وبعداً عن المعاصي والمنكرات، ولذلك فقد قدم الله - ﴿ الأمر بالتقوى على إقامة الصلاة، في قوله تعالى: ﴿ مُنِينِينَ إِنَهُ وَاتَقُوهُ وَأَقِيمُوا الصّلَوةَ وَلاَ تَكُونُوا مِنَ الْمُسْرِكِينَ ﴾ (١)، لأن التقوى هي التي تجعل الصلاة ثمرتها، وهي خوف الله - ﴿ وخشيته، وهذا يقوده إلى "أن يتحرى كل ما هو نقي طاهر، وكل ما هو صالح وواضح فيبتعد عن مواطن الشبهات، وعن كل ما يقرب إلى المحرمات، وعن كل ما قد يلطخ أعماله، أو يصم أخلاقه، أو يمس عقيدته من شوائب "(١).

إن الصلاة وقاية للإنسان من الكِبْر والأنانية، لأنها تغرس في نفس صاحبها ذل العبودية لله - وحده، فلا يتكبر على أحد، ولا يحقد على غيره، فهي تعارف وتآلف، تجعل المسلم يقف

<sup>(&#</sup>x27;) سورة العنكبوت من الآية "٥٥".

<sup>(</sup>٢) رواه ابن حبان في صحيحه، كتاب الصلاة، باب ذكر استحباب الإكثار للمرء من قيامه الليل، رجاء ترك المحظورات، ٣٠٠/٢، رقم ٢٥٦٠.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الروم من الآية "٣١".

<sup>(</sup> أ) وفى الصلاة صحة ووقاية، فارس علوان، مرجع سابق، ج ٢، صــ ١٤٣.

بجانب أخيه في صفوف متراصة، حيث يقف الغنى بجوار الفقير، والشاب بجوار الشيخ الكبير، وهذا تدريب على تطهير النفس من أنانيتها، ونزع آفة الكبر والعجب منها، فالكل عبد ذليل لإله واحد يستحق العبادة "ثم إن تراص الصفوف في الصلاة، وتلاحم المناكب، وتزاحم الأقدام، ثم إن الخطب الموجهة، والكلمات الهادفة في الجمع والعيدين، كل هذا يجعل المسلم يعيش وكأنه قطعة حية من هذا الجسد المؤمن، أو لبنة صالحة من بناء الإسلام الشامخ، يشعر بالقوة معهم، وبالارتياح عند لقائهم "(۱).

إن الملتزم بأداء الصلاة في جماعة، يستشعر أهمية الحفاظ على كيان المجتمع والوطن، فهو مع إخوانه كالجسد الواحد، حتى في الصلاة، فالأفعال واحدة، وبذلك يخلو قلبه من الضغائن على إخوانه، فهم كالنفس الواحدة، تربط بينهم رابطة الحب في الله، ولله، هذه الرابطة التي لا تنقطع، ولا تتغير، إلا إذا زاحمتها روابط دنيوية أخرى، فتختفى حينئذ كل أسباب الفرقة بين أفراد المجتمع، لأنهم يشعرون أنهم أمام الله تعالى سواسية، لا تفضيل لأحدهم على غيره، إلا بمقدار الإكثار من الأعمال الصالحة، وبذلك تكون قد أدت الصلاة دورها في وقاية الأفراد والمجتمعات من كل خطر يهدد وحدة المجتمع.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، صـ٩٥.

#### المبحث الثانى

## التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في فريضة الزكاة

### أولاً: تعريف الزكاة

### (١) الزكاة في اللغة

أصلها من الجذر الثلاثي زكا "الزاء والكاف والحرف المعتل: أصل يدل على نماء، وزيادة (1)، وأصل الزكاة في اللغة: الطهارة والنماء، والبركة والمدح (1).

إن كل هذه المعاني مجتمعة في الزكاة، لأنها تطهر مؤديها من الذنوب والبخل، وهي تطهير للمال من الآفة والهلاك، وهي سبب لفلاح صاحبه.

## (٢) الزكاة في الشرع

تعني: "تمليك مال مخصوص لمستحقه بشرائط مخصوصة"(")، وعلى ذلك فإن الزكاة لا تجب في كل مال يمتلكه الإنسان، ولكنها تجب في مال مخصوص "والأموال التي تجب فيها الزكاة فيها عند نوعان: ما هو نام في نفسه كالحبوب والثمار، أو غير نام كالمعادن، فهذه تجب الزكاة فيها عند الجني والحصاد إذا بلغت النصاب، الثاني: ما يرصد للنماء والتجارة كالذهب والفضة والأوراق النقدية والمواشي وعروض النجارة فهذه لا زكاة في نصابها حتى يحول عليه الحول"(أ)، هذه الأموال التي تجب فيها الزكاة يؤخذ منها قدر معين بطريق التمليك، لمن يستحقه كما جاء في الآية الكريمة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِلفُقَرَآءِ وَالْمَسْكِينِ وَالْعَرْطِينَ عَلَيْمًا وَالْمُولَفَةِ فُلُومُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْفَسْرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَابِّنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِن اللَّهِ وَاللّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴾ و"يشترط وَالْفَدرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللّهِ وَابِّنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِن اللّهِ وَاللّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ وَالْفَرَامِينَ اللّهِ والمنها، البلوغ فلا تجب على الصبي التي له ما يلي، ومنها العقل، فلا تجب على المعنون، ولكن تجب في مال كل منهما، ويجب على الوالي إخراجها"(١)، بالإضافة إلى بلوغ النصاب، وحولان الحول.

<sup>(&#</sup>x27;) مقاييس اللغة، ابن فارس، مرجع سابق، ج٣، صـ٧١.

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج۱۱، صـ٥٥٨.

<sup>(&</sup>quot;) الفقه على المذاهب الأربعة، الجزيري، مرجع سابق، ج١، صـ٣٦٥.

<sup>(</sup> أ) موسوعة الفقه الإسلامي، التويجري، مرجع سابق، ج٣، صـ٣٦.

<sup>(°)</sup> سورة التوبة الآية "٦٠".

<sup>(</sup>١) الفقه على المذاهب الأربعة، الجزيري، مرجع سابق، ج١، صـ٥٣٦.

# ثانياً: التوجيهات الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في فريضة الزكاة

لقد اهتم الإسلام بسلامة الأفراد والمجتمعات من كل العلل والآفات التي توضع الفرقة والبغضاء بينهم، حتى يحيا الناس حياة طيبة، ويتنعم فيها بعيش كريم، وتربط بينهم بروابط الأخوة السابقة، والمحبة الخالصة، وذلك من خلال تعليماته وتوجيهاته السديدة، ولقد كان في دعوة أولي العزم من الرسل التوجيهات الوقائية من الانحراف في فريضة الزكاة وهي كالتالي

### ١- الاهتمام بتقرير فرضية الزكاة

لقد أرسل الله - على الرسل الكرام، وأنزل عليهم الكتب التي تحمل من الشرائع والأحكام، والتوجيهات ما تنتظم به شؤون الحياة، لتسعد الإنسانية بالهداية والإرشاد، وإقامة العدل بين العباد، قال تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبِيّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنْبُ وَٱلْمِيزَاثِ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلقِسْطِ ﴾ (١)، فالله وقلى الرسل بالبينات "أي: بالمعجزات البينة، والشرائع الظاهرة، وقيل: الإخلاص لله تعالى في العبادة، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، بذلك دعت الرسل: نوح فمن دونه إلى محمد - والأمسرة في الأهمية، ولذلك فقد جمع الله - على أنبيائه الكرام، الزكاة، وهي تلى الصلاة مباشرة في الأهمية، ولذلك فقد جمع الله - على آيات كثيرة من قرآنه بين الأمر بإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، ومعناها الله الله الله المناه أن تحمل على الزكاة مادامت قد أديت على وجهها الكامل في صورتها ومعناها الله الله الله الم أنهم شرائع الدين، ومظهرين هامين من مظاهره، وركيزة من الركائز ومعناها التي بنى عليها الإسلام، ومن هنا جاءت مقترنة بالصلاة، ومقوماً أساسياً من المقومات التي أسس عليها بناء المجتمعات في دعوات الرسل – عليهم السلام -.

• إن الناظر في دعوات أولى العزم من الرسل – عليهم السلام – يجد أن: "الصلاة دائماً ما تقرن بالزكاة، فالعلاقة بينهما قوية، فالزكاة تضحية بجزء من المال، والمال في الحقيقة نتيجة العمل، والعمل فرق الوقت، أما الصلاة فهي تضحية بالوقت ذاته"(٤)، ولقد بين القرآن الكريم أن الله – على سيدنا إبراهيم وولده إسماعيل وإسحاق – عليهم السلام – فعل الخيرات التي تسعد البشرية بها، ومن أعظم هذه الخيرات، الزكاة التي تأخذ بالأيدي إلى ما

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الحديد الآية "٢٥".

<sup>(</sup>۲) تفسیر القرطبی، مرجع سابق، ج۱۷، صـ۲٦٠.

<sup>(&</sup>quot;) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ ٢٩٢.

<sup>( )</sup> تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١٠ صـ٩٥٩.

فيه الصلاح والفوز، فقاموا بما أمروا الناس به، ولم يستكبروا عن عبادته سبحانه، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمُ أَيِّمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأُوْحَيْنَآ إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءَ ٱلزَّكُوةَ ۗ وَكَانُواْ لَنَا عَدِينَ ﴾ (١)، فالله – عَلَى – أمر هم بإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، ولذلك فقد فرضها الله – ﷺ -، وأكد على فرضيتهما، ولم يفرق بينهما، حتى لا يفرق العبد بين فرضيتهما، لأن هذا الترتيب يدل على كمال الاتصال بينهما، فالله - عَلَى - لم يرض بإحداها دون الأخرى، ولقد أدرك الصحابة الكرام هذه الوحدة الكاملة بين العقيدة والشريعة، وبين كل ما جاء به الإسلام، حتى قال سيدنا أبو بكر الصديق: "والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة، فإن الزكاة حق المال، والله لو منعوني عناقاً (٢)، كانوا يؤدونها إلى رسول الله – ﷺ – لقاتلتهم على منعها "(٣). • لقد أخذ الله − ﷺ – على بنى إسرائيل ميثاقاً، وحكماً غليظاً، وأمرهم بأن يأخذوا ما آتاهم في هذا الميثاق من التكليفات، والأوامر، وأوجب عليهم تتفيذها، وكان مما جاء في هذا الميثاق أمرهم بأن يؤدوا بإخلاص ما أوجبه عليهم، في أموالهم من الزكاة، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِذَ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَنِكِي وَٱلْمَسَاكِينِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِيمُواْ ٱلصَّكَاوَةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَاوَةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِّنكُمْ وَأَنتُم مُعْرِضُورِ ﴾ ﴿ أَنَا الله المعالمة الصلاة، وإيتاء الزكاة، من جملة ما أمر الله به بني إسرائيل و "أراد الله - سبحانه - بهما ما فرض عليهم في ملتهم، لأنه حكاية لما وقع في زمان موسى - الكلا (°)<sub>"</sub>\_

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأتبياء الآية "٧٣".

<sup>(&</sup>quot;) رواه البخاري، كتاب الزكاة، باب وجوب الزكاة، ١٠٥/٢، رقم ١٣٩٩، "واللفظ له"، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، ١/١٥، رقم ٢٠.

<sup>(1)</sup> سورة البقرة الآية "٨٣".

<sup>(°)</sup> تفسير الألوسى، مرجع سابق، ج١، صـ٩٠٠.

الخليقة بالزكاة، وهى تشتمل على طهارة النفوس من الأخلاق الرذيلة، وتطهير الأموال الجزيلة بالعطية للمحاويج، على اختلاف الأصناف، وقررى الأضياف، والنفقات على الزوجات، والأرقاء والقرابات، وسائر وجوه الطاعات، وأنواع القربات"(١).

• لقد وردت في دعوة سيدنا محمد - ﷺ -، آيات وأحاديث كثيرة، تبين فرضية الزكاة، وتجعل العبد المسلم يلتزم بأداء هذه الفريضة، طيبة بها نفسه، لأن الأمر بها جاء بأسلوب أخّاذ، يستهوى القلوب والعقول، ويثير في النفس معانى الخير والإحسان، قَالَ تَعَالَى:﴿ وَءَاتُواْ حَقَّهُ. يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ (١)، وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ فِي أَمْرِ لِهِمْ حَقُّ مَّعْلُومٌ ۖ لِلسَّابِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ﴾ (١)، فالتعبير بلفظ (الحق) في الآيتين يدل على أن الزكاة فرض، وأنها تمثل حقاً يجب على صاحب المال أن يعطيه لمستحقيه، طيبة بها نفسه، وتشعر بأن الإنسان لو ترك هذه الفريضة، فإنه يكون قد ترك شيئا من أساسيات الدين، سيحاسبه الله – على الله عليه، والإسلام قد ارتفع بالزكاة إلى أعلى درجات الإيجاب والإلزام على المسلم، فهي ليست إحساناً اختيارياً، ولا صدقة تطوعية، ولكنها فريضة أمر الله - كل - ورسوله - ﷺ - بها، وحذرهم من تركها والتهاون في شأنها، "والزكاة أمر مقطوع به في الشرع، يستغني عن تكلف الاحتجاج له، وإنما وقع الاختلاف في بعض فروعه، وأما أصل فرضية الزكاة، فمن جحدها كفر "<sup>(٤)</sup>، وهي في الإسلام تلى الصلاة في الأهمية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاثُواْ الزَّكَوْةَ وَازَكَعُواْ مَعَ الرَّكِعِينَ ﴾ (٥)، وأكد النبي - ﷺ - على ذلك، فعن أبي هريرة - ﴿ - أَن أعرابياً أتى إلى رسول الله - ﷺ - فقال: دلني على عمل إذا عملته دخلت الجنة قال: "تعبد الله لا تشرك به شيئا، وتقيم الصلاة المكتوبة، وتؤدى الزكاة المفروضة، وتصوم رمضان، قال: والذي نفسي بيده لا أزيد على هذا، فلما ولي، قال رسول الله – ﷺ -: "من سره أن

<sup>(&#</sup>x27;) قصص الأنبياء، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصرى ثم الدمشقي، المتوفى سنة ٤٧٧هـ، تحقيق مصطفى عبد الواحد، مطبعة دار التأليف، القاهرة، ط١، سنة ١٣٨٨هـ، ١٩٦٨م، ج٢، صـ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأتعام من الآية "١٤١".

<sup>(&</sup>lt;sup>"</sup>) سورة المعارج الآيات "٢٤-٢٥".

<sup>(</sup> أ ) فتح الباري، ابن حجر، مرجع سابق، ج٣، صـ٢٦٢.

<sup>(°)</sup> سورة البقرة الآية "٤٣".

ينظر إلى رجل من أهل الجنة فينظرا إلى هذا"(١)، ولقد جعل الإسلام حقاً آخر في المال غير الزكاة، وهو الإنفاق في سبيل الله - ، والصدقة النطوعية، لسد ما لم تسده الزكاة، فالإسلام أوصى بالبذل والإنفاق، ونهى عن الشح والإمساك، ولقد رغب الإسلام في ذلك أيما ترغيب، بما يسير في النفس معانى الإحسان والعطاء، قَالَ تَمَالَى: ﴿ وَفِي آمُولِهِم حَقُّ لِلسَّآبِلِ وَالمَالَحُق وَالْمَالَحُورُوم ﴾ (١)، وقد زاد النبي - ، هذا المعنى تأكيداً حينما سئل يا رسول الله في المال حق سوى الزكاة؟ قال: نعم، ثم قرأ: قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ وَوَى ٱلْفُرَدِي وَالْيَتَهَىٰ وَالْمَسَكِينَ وَابْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ ﴾ (٣)(١)، وفي هذا تشجيع على المبادرة إلى العطاء، والمسابقة إليه، فالمسلم حينما يستشعر هذه المعاني، ويتدبر ذلك، فلابد وأن يسارع إلى أعمال البر والإحسان، والصدقة، لأن الله - ، يضاعف لمن يشاء بحسب الإخلاص في العمل.

فهذه دعوة أولى العزم من الرسل، جاءت ناطقة ببيان فرضية الزكاة، والعناية بالفقراء وذوى الاحتياجات.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب الزكاة، باب وجوب الزكاة، ٢/٥٠١، رقم ١٣٩٧، "واللفظ له"، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان الذي يدخل به الجنة وأن من تمسك بما أمر به دخل الجنة، ٤/١، رقم ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات الآية "١٩".

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة من الآية "١٧٧".

<sup>( )</sup> رواه الدارقطني في السنن، كتاب الزكاة، باب زكاة الحلى، ٢/٩٩٨، رقم ١٩٥٣.

<sup>(°)</sup> أركان الإسلام الخمسة، أحكامها وأثرها في بناء الفرد والمجتمع، أ.د/ رفعت فوزى عبد المطلب، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، مصر، ط٣، ١٤٣٣هـ، ٢٠١٢م، صـ٧٠١.

# ٢- الحث على أدائها، والتحذير من التهاون في شأنها

ولذلك فقد حذر منه النبي  $= \frac{1}{2}$  - تحذيراً شديداً، وبين أنه كان سبباً من أسباب هلاك الأمم السابقة، فعن جابر بن عبد الله  $= \frac{1}{2}$  - أن رسول الله  $= \frac{1}{2}$  - قال: "اتقوا الظلم فإن الظلم ظلمات يوم القيامة، واتقوا الشح، فإن الشح أهلك من كان قبلكم، حملهم على أن سفكوا دماءهم، واستحلوا محارمهم"( $^{(\vee)}$ )،

 <sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران الآیة "۱٤".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة الكهف الآية "٤٦".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الفجر الآية "٢٠".

<sup>(1)</sup> رواه مسلم، كتاب الطهارة، باب فضل الوضوع، ٢٠٣/١، رقم ٢٢٣.

<sup>(°)</sup> شرح النووي على مسلم، مرجع سابق، ج٣، صـ ١٠١.

<sup>(</sup>١) سورة الحشر الآية "٩".

 $<sup>\</sup>binom{v}{}$  رواه مسلم، كتاب البر والصلة، باب تحريم الظلم، 1/1997، رقم 1/297.

و"الشح: أشد البخل، وهو أبلغ في المنع من البخل، وقيل: هو البخل مع الحرص، وقيل: البخل في أفراد الأمور وآحادها، والشح عام: وقيل: البخل بالمال، والشح بالمال والمعروف"(١).

<sup>(&#</sup>x27;) النهاية في غريب الحديث والأثر، ابن الأثير، مرجع سابق، ج٢، صــ ٤٤.

 <sup>(</sup>۲) سورة الأنبياء الآية "۷۳".

<sup>(&#</sup>x27;) تاج العروس، مرتضى الزبيدي، مرجع سابق، ج٣، صـ٣ وما بعدها.

<sup>(&#</sup>x27;) الجزية هي: "المال الذي يدفعه الكتابي ومن في حكمه نبيت مال المسلمين جزاء كف اليد عنهم ودخولهم تحت الحماية والرعاية والتزام الدولة الإسلامية النظر في شؤونهم وذلك ضمن ضوابط وشروط معينة"، الفقه المنهجي على مذهب الإمام الشافعي، د/ مصطفى الخن، د/ مصطفى البغا، على الشربجي، دار العلم للطباعة والتوزيع، دمشق، ط٤، ١٣ ١٥، ١٩٩٢م، ج٨، صـ٨٣٠، ويشترط لعقد الجزية: - ١ - أن يكون أصحابها من أهل الكتاب، ٢ - أن يجري بذلك عقد إيجاب وقبول بينهم وبين إمام المسلمين. ٣ - أن يذكر قدر الجزية محددة؛ ومصنفة بالنسبة لأغنيائهم وفقرائهم وأن يتم القبول على ذلك. ٤ - أن لا يؤقت عقد الجزية بفترة زمنية محددة، المرجع السابق، صـ٨٣٨.

<sup>(°)</sup> سورة التوبة من الآية "٢٩".

- إن مما جاء في صحف سيدنا إبراهيم وموسى عليهما السلام –، قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ مَن تَرَكَى وَمِا قيل في تفسير هذه التزكية "تزكى رجل من ماله، وأرضى خالقه، وقال آخرون: بل عنى بذلك زكاة الفطر "(٢)، فإذا كان الفلاح لمن أدى الزكاة، فإن الخيبة والخسران، لمن امتنع عن ذلك، حتى أصبح شحيح النفس بخيلاً.
- ولقد وعد الله على إسرائيل وعداً مؤكداً، بأن يكون معهم يكلأهم وينصرهم، إذا وفوا بعهده وميثاقه الذي أخذه عليهم، وإذا استقاموا على منهجه الذي وضعه لهم، وكانت الزكاة من نصوص هذا الميثاق، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدَ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ بَنِ مِ إِسْرَةٍ يلَ وَبَعَثَ نَا مِنْهُمُ اثْنَى عَشَرَ نَقِيبًا نصوص هذا الميثاق، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدَ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ بَنِ مِ إِسْرَةٍ يلَ وَبَعَثَ نَا مِنْهُمُ اثْنَى عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللّهُ إِنِي مَعَكُم لَي اللّه وَعَالَ الله الله الله وَعَالَ الله الله الله وَعَالَ الله الله وَعَالَ الله وَعَالَ الله وَعَالَ الله وَعَالَ الله وَقَالَ الله وَقَالُ الله وَقَالَ الله وَقَالله وَقَالَ الله وَالله وَقَالَ الله وَقَالَ الله وَا الله وَقَالِ الله وَقَالَ الله

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأعلى الآية "١٤".

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري، مرجع سابق، ج۲، صـ٧٤.

<sup>(&</sup>quot;) سورة المائدة الآية "١٢".

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  سورة القصص الآيات "٧٦ – ٧٦".

<sup>(°)</sup> دعوة الرسل إلى الله تعالى، غلوش، مرجع سابق، صـ٥٥٣.

فخسف الله به وبماله الأرض، وقد سمى الله - على المنتاعه عن أداء الزكاة، فجعله الله - عبرة لغيره، حتى أصبح الذين تمنوا مكانته ومنزلته بالأمس، يندمون على ذلك، لما شاهدوا ما حل بقارون من العذاب والخسف، فصار زاجراً لهم عن حب الدنيا، بعد أن علموا خطأهم في تمنيهم، فرجعوا إلى رشدهم، قال تَعَالَى: ﴿ فَنَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فَيْتَ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ اللهِ وَمَا كَانَ مِن ٱلمُنتَصِينَ ﴿ وَأَصْبَحَ ٱلّذِينَ تَمَنّوا مَكَانَهُ بِالْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيُكاأَنَ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفُ بِنَا وَيُكاأَنَهُ لَا يُقَلِّونَ وَيُكاأَنَ الله على الله على على المرض، أو في بطنها، فهو كنز، وكل مال تؤدى زكاته، فليس بكنز، كان على ظهر الأرض، أو في باطنها "(١).

• ولقد عاب الله - على الرهبان والأحبار (٢) من أهل الكتاب الذين يأكلون أموال الناس بالباطل ويكنزونها فتتكدس عندهم، ولا ينفقونها في سبيل الله - على استحقوا العذاب الشديد في نار جهنم، وحذر الله - على المؤمنين من أن يكونوا مثلهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَذِينَ الشَّدِيد في نار جهنم، وحذر الله - على المؤمنين من أن يكونوا مثلهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَذِينَ وَالمُونَ أَمُولَ ٱلنَّاسِ بِالْبَطِلِ وَيَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَاللّهُ مِن اللّهُ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله وَاللّهُ اللّهُ الله الله الله والله والله والمهال الذين يأكلون أموال الناس بالباطل، مبالغة في وصفهم والمصود بهم أولئك الأحبار والرهبان الذين يأكلون أموال الناس بالباطل، مبالغة في وصفهم بالي صورة، ويجوز أن يراد بهم أهل الكتاب بالحرص على المال، والاهتمام بكنزه وجمعه بأي صورة، ويجوز أن يراد بهم أهل الكتاب والمسلمون الذين لا يزكون، فالمراد بعدم انفاقهم في سبيل الله، أنهم لا يخرجون زكاتها" (٥)، ثم صور القرآن الكريم بعد ذلك عذاب هؤلاء الذين يكنزون الذهب والفضة، تصويراً مرعباً، يخيف كل من يقدم على كنز الذهب والفضة، إن كان له قلب، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ يخيف كل من يقدم على كنز الذهب والفضة، إن كان له قلب، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ يخيف كل من يقدم على كنز الذهب والفضة، إن كان له قلب، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة القصص الآيات "٨١- ٨٦".

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري، مرجع سابق، ج١١، صـ٥٢٢.

<sup>(&</sup>quot;) الأحبار جمع حبر "ومعناه: العالم بتحبير الكلام والعلم وتحسينه"، لسان العرب، ابن منظور، ج٤، صـ٧٥١.

وعنى هذا فالأحبار هم: العلماء والفقهاء من اليهود

أما الرهبان فهم: "العباد أصحاب الصوامع من النصارى"، تفسير البغوي، ج٢، ص٥٠٠.

<sup>(1)</sup> سورة التوبة الآية "٣٤".

<sup>(°)</sup> التفسير الوسيط للقرآن الكريم، مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشريف، الهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية، ط١، ١٣٩٣هـ، ١٩٧٣م، ج٣، صــ١٦٩٦.

جَهَنَم فَتُكُونَ بِهَا جِمَاهُهُم وَجُوْبُهُم وَظُهُورُهُمٌ هَذَا مَا كَرَّتُم لِأَنفُسِكُو فَدُوفُوا مَا كُتُم وَكَارُون هِلَا فَاللهِ وَلَا اللهِ عَلَى حَق مانع الزكاة، جاء بأسلوب تهتز له القلوب، لو خوطب به الجبل لخشع وتصدع، ولقد أكد النبي - ﷺ - ذلك، فعن أبي هريرة - ﴿ - قال: قال رسول الله - ﷺ -: "من آتاه الله مالاً فلم يؤد زكاته، مُثلَّ له يوم القيامة شجاعاً أقرع، له وربيبتان، يُطَوِّقه يوم القيامة، ثم يأخذ بلهزمتيه - يعنى: شدقيه، ويقول: "أنا مالك أنا كنزك"، ثم تلا هذه الآية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلّذِينَ يَبْعَلُونَ وَاللّاَرْضُ وَاللّهُمُ ٱللّهُ مِن فَضَيلِهِ هُوفَيْرًا فَهُم بَلُ هُوسَرُ لَلهُ مَا يَعْلُولُونُ وَاللّهُ مِن مَنْ الله - ﷺ - أن عدم إخراج الزكاة من خصال المشركين، قال تعالى مخاطباً نبيه - ﷺ -: ﴿ قُلُ إِنَّما أَنّا وَسَعُمُونَ وَاللّهُ مُوسَدُ وَوَيْلٌ لِلمُشْرِكِينَ ۚ اللّهِ اللّهِ عَلْ اللهُ وَيَعْلَ اللّهُ وَيَعْلُ اللهُ وَيَعْلُ اللّهُ وَيَعْلُ اللّهُ وَيَعْلُ اللّهُ وَيَعْلُ اللّهُ وَيَعْلُ اللّهُ وَيَعْلُونُ وَيَعْلُ اللّهُ وَيَعْلُونُ وَيَثُمُ لِللّهُ وَيَعْلُ اللّهُ وَيَعْلُونُ وَيَعْلُ اللّهُ اللهُ عَلَى الله واللهُ والكفر باليوم الآخر، "الزيادة التحذير والتخويف عن منع الزكاة، حيث جعل من أوصاف المشركين، وقرن بالكفر بالآخرة حيث قيل: ﴿ وَهُمُ مِا لَلْخِرَ وَهُمُ وَالْلُخِرَة حيث قيل: ﴿ وَهُمُ مِا لَلْخِرَة مِنْ اللهُ عليهُ والإسمية، كما أن عدم إتيانها متجدد، والكفر أمر مستمر "(٥).

حتى يحذر المؤمنون من الاتصاف بصفات المشركين، وليعلموا أن من صفات الشرك، عدم رحمة الفقراء والمساكين وذوى الحاجة.

إن إيتاء الزكاة التي فرضها الله - على أصحاب الأموال، ليست آخر المطاف في الإنفاق، بل رغب الله - وحث على الإنفاق في سبيله، في شتى أبواب الخير، وهناك كثير من الآيات التي تحث على الإنفاق في سبيل الله، وقدمت الجهاد بالمال، على الجهاد بالنفس، لأهميته وخطورته، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي

<sup>(&#</sup>x27;) سورة التوبة الآية "٣٥".

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، مرجع سابق، كتاب الزكاة، باب اثم مانع الزكاة، رقم ١٤٠٣.

<sup>(&</sup>quot;) سورة آل عمران الآية "١٨٠".

 <sup>(</sup>²) سورة فصلت الآيات "٦-٧".

<sup>(°)</sup> تفسير أبى السعود، مرجع سابق، ج٨، صـ٣.

سَبِيلِ اللهِ وَالَذِينَ ءَاوَواْ وَنَصَرُواْ أُولَكِهِكَ بَعْضُهُمْ اَوَلِيَاهُ بَعْضِ ﴾ (١)، ومنها قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ ءَاوَواْ وَنَصَرُواْ الْوَلَكِهُ بَعْضُهُمْ اَوْلِيَاهُ بَعْضِ ﴾ (١)، ومنها قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عُمُ الصَّكِدِقُونَ ﴾ (١)، المجاهدة بالأموال الله وقوعاً، وأتم دفعاً للحاجة، ولعل تقديم الأموال على الأنفس؛ لما أن المجاهدة بالأموال أكثر وقوعاً، وأتم دفعاً للحاجة، حيث لا يتصور المجاهدة بالنفس، بلا مجاهدة بالمال (٢)، فمن سماحة الإسلام ورحمته، أن أقر فريضة الزكاة ثم حض على الزيادة عليها، بسائر صدقات التطوع، تقرباً إلى الله - ﴿ لَيْكُلُ - حتى يجد الفقراء والضعفاء، ما يسدون حاجتهم، وحاجة أو لادهم.

# ثالثاً: أثر الزكاة في الوقاية من الانحراف

لقد شرعت الزكاة لأهداف سامية، وغايات إنسانية، تهدف إلى وقاية الأفراد والمجتمعات من الانحرافات، فالزكاة تطهر قلب الآخذ من الحقد والحسد  $^{(1)}$  والضغينة، لأن من شأن الإحسان استمالة القلوب، والنفوس جبلت على حب من أحسن إليها وبغض من أساء إليها، فالفقراء وأصحاب الحاجة إذا عاشوا في مجتمع يرون فيه الأغنياء من حولهم يعيشون حياة الترف والرخاء، ويتمتعون بالأموال من حولهم، ولا يمدون لهم يد العون والطاء، فقلما تسلم قلوبهم من الحسد والحقد، بل تمتلئ بالغضب والضغينة على هؤلاء الأغنياء، وقد يتمنون نزول المصائب بأموالهم، وينتشر الفساد في المجتمع كله، فإن من أعظم أسباب سفك الدماء، وقطع الطرق، وسرقة الأموال، الحاجة والفقر، الذي قد يدفع صاحبه إلى ارتكاب هذه الانحرافات التي تضر بالمجتمع بأسره، ولذلك فقد حذر النبي —  $\frac{1}{10}$  — من الحسد، فعن أبى هريرة —  $\frac{1}{10}$  — قال: أن النبي —  $\frac{1}{10}$  — قال: أن العشب  $\frac{1}{10}$  والإسلام عمل على اقتلاع جذور الحسد والضغينة، وانتشار الفساد، واستئصال العشب أدورها من المجتمع، فلم يحارب هذه الآفات بالوعظ والإرشاد فقط، لأن الفقير المحروم لا جذورها من المجتمع، فلم يحارب هذه الآفات بالوعظ والإرشاد فقط، لأن الفقير المحروم لا

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) سورة الأنفال من الآية "٧٢".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الحجرات الآية "ه ١".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير أبى السعود، مرجع سابق، ج٤، صـ٣٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الحسد هو: تمني زوال نعمة المحسود، وإن لم يصر الحاسد مثلها، والمنافسة هي: تمني مثلها، وإن لم تزل من المحسود وهي الغبطة، فالحسد شر مزموم، والمنافسة مباحة لقول النبي - ﷺ -: "المؤمن يغبط والمنافق يحسد"، "اللباب في علوم الكتاب، ابن عادل الحنبلي، ج٠٠، صـ٤٧٥".

<sup>(°)</sup> رواه أبو داود في السنن، كتاب الأدب، باب في الحسد، ٢٦٤/٧، رقم ٤٩٠٣، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث حسن الغاية"، ورواه البيهقي في شعب الإيمان، باب الحث على ترك الغل والحسد، ١٠/٩، رقم ٢١٨٤.

يكفى أن تلقى عليه مواعظ تبين خطر هذه الآفات فقط، من أجل ذلك فرضت الزكاة، وبذلك يصان المجتمع كله من عوامل التفرق والهدم والصدع، "وعلى هذا فقد وقف الإسلام بعبادة الزكاة بالمسلمين في المشكلة المادية شأنه في كل شرائعه، عند الحد الأوسط الذي يقيهم شر الطغيان المالي المفسد، الذي يتكدس به الأموال عند بضعة أفراد من الأمة مع حرمان كثرتها الغالبة، ويقيهم كذلك شر الفوضى الماكرة المخربة التي تضيع بها جهود الأفراد، وتكدس الأموال في البد الحاكمة باسم المجتمع، فهي تشريع يحفظ للفرد استقلاله وحريته في العمل والكسب، ويحفظ للمجتمع حقه على الفرد في المعونة والتضامن، وبذلك يبرز المبدأ الإسلامي العام وهو: تحميل الفرد من حقوق الجماعة، وتحميل الجماعة من حقوق الفرد"().

وإذا كان أفراد المجتمع على هذه الصورة من التراحم، والتلاحم، فلن تتصدع هذه الوحدة، ولن يجد الانفكاك إليها طريقاً، فكل واحد يؤدى الحق الذي عليه، ويحرص على نموه دون نقصائه، فالزكاة تتمي روح الأخوة بين المجتمع، وتقيه من الانشقاق، فإذا أعطى الأغنياء ما يسد حاجة إخوانهم الفقراء، قويت رابطة الأخوة بينهم، وصاروا إخواناً متحابين في الله - ، فالبذل والعطاء يكسر الحواجز الاجتماعية والنفسية بينهم، وعندها يكون الرفق، لإحساسه بهم، فتمتلأ القلوب بالشفقة والرحمة والمودة، ويتحقق هدف الإسلام في نشر قيمة الرفق والتعاطف والتراحم، وخير دليل على خلاط عندما آخي النبي - ، بين المهاجرين والأنصار، وواسي الأنصار إخوانهم المهاجرين بأموالهم، وبكل ما يملكون، فاستحقوا الثناء، والمدح من المولى - ، و وسي الأنصار إخوانهم المهاجرين القيامة، قال تَعالى: ﴿ لِلْفُقُرَاءَ اللَّهُ عَرِينَ اللَّهِ وَمُوسُونًا وَيَنْمُ وَنَ اللَّهُ وَمَن يُوفَى فَشَلاً مِنَ اللَّهُ وَمَن يُوفَى فَشَلاً مِنَ اللَّهُ وَمَن يُوفَى مُدُوهِم وَالمَودية، فالإنفاق في سبيل الله حاصة أَوتُوا وَيُؤثِرُونَ عَلَى المُواساة من أعظم روافد الأخوة والمحبة، فالإنفاق في سبيل الله المجتمع، وهي تطهر المنفق من الحرص والبخل والأدانية، وتدريب لها على العطاء، والسخاء المجتمع، وهي تطهر المنفق من الحرص والبخل والأدانية، وتدريب الها على العطاء، والسخاء والتعاون "ولعل من آثار الشح في زمننا هذا امتلاء دور الحكومة بقضايا المواريث والنزاع على

 <sup>(</sup>۲) سورة الحشر الآيات "٨ – ٩".

الحقوق المدنية، والاسيما بين الأقارب، ولعل الإحصاء يرينا أن أكثر هذه القضايا بين ذوى الأرحام بعضهم مع بعض، فكان من حكمة الله أن يمرن المؤمن على بذل شئ من ماله لمصالح المسلمين ليجتث الله بذلك البذل عرق الشح من نفسه، ويصبح رجلاً صالحاً للحياة إذا دعى إلى بذل ماله في سبيل الخير، أجاب داعى المصلحة "(١)، فهي غرس لمشاعر الحنان وتوطيد العلاقات، وفي ذلك تقليل للفجوة بين الغنى والفقير، والقوى والضعيف، وعدم جعل المال يتكدس في يد مجموعة قليلة من المجتمع، على حساب مجموعة أخرى، ربما لا تجد ضروريات الحياة، فالفقر داء عضال، وخطر عظيم، يهدد كيان المجتمعات بالفساد، فلو ترك الإنسان أسيراً للفقر، فلربما أدى به إلى التفكير في الاعتداء على الأموال والأعراض، من أجل الحصول على ما يسد جوعته، ولكن الزكاة تؤثر إيجابا في سد حاجة الفقراء، والمحتاجين، وإخراجهم من الفقر، فيبتعدون عن كل ما حرم الله – ﷺ -، وعن التفكير فيه، فينتشر الأمن بين الناس، وتقل الفواحش، فقد روى أبو هريرة – ﷺ -أن رسول الله - ﷺ - قال: "قال رجل لأتصدقن الليلة بصدقة، فخرج بصدقته فوضعها في يد زانية، فأصبحوا يتحدثون - تصدق الليلة على زانية - قال اللهم لك الحمد على زانية، لأتصدقن بصدقة، فخرج بصدقته فوضعها في يد سارق، فأصبحوا يتحدثون – تصدق الليلة على سارق، قال: اللهم لك الحمد على السارق، لأتصدقن بصدقة، فخرج بصدقته فوضعها في يد غني، فأصبحوا يتحدثون، تصدق الليلة على غنى، قال: اللهم لك الحمد على زانية، وعلى سارق، وعلى غنى، فأتى فقيل له: أما صدقتك فقد قبلت، أما الزانية، فلعلها تستعف عن زناها، ولعل السارق أن يتعفف عن سرقته، ولعل الغنى يعتبر فينفق مما أعطاه الله"(٢)، وبذلك يتخلص المجتمع من الأوبئة التي تنتشر من خلالها الانحرافات والجرائم.

ولقد وصبى النبي - ﷺ -، بعلاج الأسقام، والأمراض بالصدقة، فعن عبد الله بن مسعود - ﷺ قال: قال رسول الله - ﷺ -: "داووا مرضاكم بالصدقة"(")، فهذا بيان نبوي للطب الروحاني، فيه أمر "بمداواة المرضى بالصدقة، ونبه على بقية أخواتها من القرب، كإغاثة ملهوف، وإغاثة مكروب، وقد جرب ذلك الموفقون، فوجدوا الأدوية الروحانية، تفعل ما لا تفعله الأدوية الحسية،

<sup>(&#</sup>x27;) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ ٢٩٢.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الزكاة، باب إذا تصدق الغنى وهو لا يعلم أنه غنى، ١١٠/٢، رقم ١٤٢١، ومسلم، كتاب الزكاة، باب، ثبوت أجر المتصدق وإن وقعت الصدقة من يد غير أهلها، ٧٠٩/٢، رقم ١٠٢٢، "واللفظ له".

<sup>(&</sup>quot;) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الجنائز، باب وضع اليد على المريض والدعاء له بالشفاء، ٣٥٦/٣، رقم ٣٥٩٣، وقال الهيثمي: "وفيه موسى بن عمير الكوفي وهو متروك"، مجمع الزوائد، ج٣، صــ٤٢.

إن الزكاة تدعو المسلم إلى تقوى الله - على -، والتي تدفعه إلى الحرص على كسب ماله من الوجوه المشروعة، كالتجارة والصناعة وغيرها، وألا يختلط ذلك بالمال الحرام، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنْفِقُوا مِن طَيِبَتِ مَا كَسَبْتُم وَمِمّاۤ أَخْرَجْنَا لَكُم مِن ٱلأَرْضِ وَلا تَيَمّمُوا ٱلْخَيِثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم وَعَيْقُونَ وَلَسْتُم أَوْرَا أَنْ الله عَنْ التصدق المؤمنين بِالتصدق من طيبات ما رزقوا، من التجارة، والزروع، والثمار، ونهاهم عن التصدق بالمال الخبيث، لأن الله - على - طيب لا يقبل إلا طيباً، والصدقات تغرس روح التعامل بالحلال في الكسب والإنفاق، وتبعد الإنسان أشد البعد عن الاعتداء على أموال غيره، حتى نقبل منه نفقته، فعن عبد الله بن عمرو - هلى - سمعت رسول الله - يقول: "لا يقبل الله صدقه من غلول، ولا صدلاة بغير طهور "(١)، فالنبي - إلى - وضح لنا أنه لا تقبل صدقة جاءت من طريق غير مشروع، كالغش، والخيانة، والسرقة، والربا، وهذا يجعل المسلم دائماً حريصاً على الكسب الطيب، بعيداً كل كالغش، والخيانة، والسرقة، والربا، وهذا يجعل المسلم دائماً حريصاً على الكسب الطيب، بعيداً كل البعد عن أكل أموال الناس بالباطل.

ولقد بين النبي -  $\frac{1}{28}$  - أن الزكاة وقاية للإنسان من هلاك الأموال وضياعها، بسبب قلة الأمطار، لأن منع الزكاة يؤدى إلى قلة الأمطار، وعندها يصاب المجتمع بالمجاعة والقحط والجدب، فعن عبد الله بن عمرو - - قال: أقبل علينا رسول الله - - فقال: "..... ولم يمنعوا زكاة أموالهم، إلا منعوا القطر من السماء، ولو لا البهائم لم يمطروا"( $^{(2)}$ )، فالزكاة تحفظ أموال المسلم من الهلاك والتلف، وتجعل الخير والبركة فيه، إلى جانب تهذيبها للروح، وهي تحرر النفس من الخضوع لغير الله.

<sup>(&#</sup>x27;) فيض القدير شرح الجامع الصغير، للإمام زين الدين محمد بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن على بن زين الدين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري، المتوفى سنة ١٠٣١هـ، الناشر المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ط١، سنة ٥٣٦هـ، ج٣، صــ٥١٥.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية "٢٦٧".

<sup>(&</sup>quot;) أخرجه مسلم، كتاب الطهارة، باب وجوب الطهارة للصلاة، ٢٠٤/١، رقم ٢٢٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) رواه البيهقي في الشعب، باب التشديد على منع زكاة المال، ٢٢/٥، رقم ٣٠٤٢، ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب أبواب الفتن، باب العقوبات، ٥/٠٥، رقم ٢٠١٩، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حسن لغيره".

#### المبحث الثالث

## التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في فريضة الصيام

### أولاً: تعريف الصيام

### (١) الصوم في اللغة

يقصد به: "الإمساك عن الشيء، والترك له، وقيل: للصائم صائم: لإمساكه عن المطعم والمشرب والمنكح، وقيل: للصامت صائم لإمساكه عن الكلام، وقيل: للفرس صائم لإمساكه عن العلف مع قيامه" $^{(1)}$ ، و"الصوم: ترك الطعام والشراب والنكاح والكلام" $^{(1)}$ .

يتضح مما سبق: أن الصوم في اللغة يراد به: مطلق الإمساك عن الشيئ وتركه، والكف عنه.

### (٢) الصوم في الشرع

هو: "الإمساك عن المفطرات يوماً كاملاً من طلوع الفجر الصادق إلى غروب الشمس"<sup>(٣)</sup>.

من خلال ذلك يتضح أن المراد بالصوم في اصطلاح الفقهاء هو: الامتناع عن شهوتي البطن والفرج، في زمن معين من طلوع الفجر الصادق، إلى غروب الشمس، بنية التعبد لله – على الله –.

# ثانياً: التوجيهات الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في فريضة الصيام

إن الصيام ليس مجرد شعيرة تعبدية ليس لها أثر وقائي على الأفراد، ولكن الصيام شرع لإِصلاح النفوس وتوجيه الأخلاق، فإذا أحسن المسلم أداءها على الوجه الأكمل، لعاش الناس حياة فاضلة، ولترقوا في سلم الكمالات، ومن أمعن النظر في آيات الصيام يدرك: أن الصيام لم يشرع لإزهاق النفس وتعبها، ولكنه يقود صاحبه إلى التقوى والمراقبة، فيحرس القلب من المعاصبي حتى لا يفسد الصوم، وفي دعوة أولى العزم من الرسل بعض التوجيهات الوقائية التربوية في فريضة الصيام، وهي كما يلي.

# 1- الصيام عبادة مشروعة لله - على - في كل الأمم

إن الصيام من القواسم المشتركة، والركائز الأساسية، التي جاءت بها شرائع الرسل – عليهم السلام -، فهو ركن ركين في شرائعهم جميعاً، ولقد أخبر الله - ﷺ - أنه فرضه علينا، كما فرضه على الأمم من قبلنا، إشعاراً بوحدة أصول الشرائع الإلهية، وإيذانا بعظمة هذا الركن،

<sup>(&#</sup>x27;) تهذيب اللغة، الأزهري، مرجع سابق، ج١١، صـ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١١، صـ٥٥٠.

<sup>(&</sup>quot;) الفقه عن المذاهب الأربعة، الجزيري، مرجع سابق، ج١، صـ ٢٩٢.

لأن الشرائع الإلهية إذا اتفقت على أمر، دل ذلك على عظمته، قَال تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا كُيِبَ عَلَى اَلّذِيبَ عِن قَبِلِكُمْ مَنْقُونَ ﴾ (١)، فهذه دعوة قرآنية إلى الاعتبار بالأمم السابقة، والاقتداء بهم، حتى يكونوا قدوة تهون علينا مشقة الصيام، فالسابقون قد صاموا، وبإمكاننا أن نصوم كما صاموا، لأن "هذه العبادة كانت مكتوبة واجبة على الأنبياء والأمم، من لدن آدم إلى عهدكم، ما أخلى الله أمة من إيجابها عليهم، لا يفرضها عليكم وحدكم، وفائدة هذا الكلام، أن الصوم عبادة شاقة، والشئ الشاق، إذا عم سهل تحمله (٢)، وهذا يدل على التشجيع والتحفيز على الامتثال للقيام بهذا الفرض العظيم، لأن الصيام فيه مشقة مغالبة النفس في ترك شهواتها وملذاتها، فإذا علمت النفس أنها كلفت بما كلف به غيرها، هان عليها ذلك، وسارعت إلى فعل الخيرات، وأداء ما كلفت به، وفي ذلك ترويض للنفس على تقبل الأحكام والتكاليف. وإذا كان الصيام عبادة مشروعة لله - على الأمم، فإن تفاصيله وهيئته وما يتصل بذلك من تفاريع، تختلف فيها الشرائع اختلافاً يتناسب مع أحوال الناس ومصالحهم في كل زمان فرايع، وذلك حسب استعداد المكلفين وقدرتهم وأحوالهم، وخاصة أن الآية القرآنية السابقة غيرهم، وذلك حسب استعداد المكلفين وقدرتهم وأحوالهم، وخاصة أن الآية القرآنية السابقة مجملة، لم يرد فيها ما يفصلها، من تعيين مَنْ هم الذين من قبلنا.

• إن أصول العقائد والعبادات التي جاء بها سيدنا نوح - الله - هي نفسها الأصول التي جاء بها من تلاه من الرسل - عليهم السلام -، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ وَوُحًا وَٱلَّذِى ٓ أَوْحَيْمَا ٓ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّىٰ بِهِ الْرسل - عليهم السلام -، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَىٰ بِهِ الْوَحَالِ الله وَمَا الله وَمَنَى وَعِيسَى ۗ أَنَ أَقِيمُوا ٱلدِّينَ وَلَا نَنفَرَقُوا فِيهِ ﴾ (٣) ومن هذه العبادات التي جاءوا بها، الصيام، كما يفهم من آية الصيام السابقة، فعن أبي هريرة - ﴿ الله قال: أن النبي - ﴿ مر بأناس من اليهود، قد صاموا يوم عاشوراء، فقال: ما هذا من الصوم؟ قالوا: هذا اليوم الذي نجي الله فيه موسى وبني إسرائيل من الغرق، وغرق فيه فرعون، وهذا يوم استوت فيه السفينة على الجودي، فصامه نوح، وموسى شكراً لله - تعالى -، فقال النبي - ﴿ -: "أنا أحق بموسى، وأحق بصوم هذا

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "١٨٣".

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٥، صـ٨٣٠.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشورى من الآية "١٣".

اليوم، فأمر أصحابه بالصوم"(١)، إن هذا الحديث يؤكد العموم الذى جاء في الآية الكريمة، من صيام الأمم السابقة دون تخصيص، لأن سيدنا نوحاً وسيدنا موسى – عليهما السلام – قد صاما لله – عليهما - "وكأن ذكر موسى دون غيره هنا، لمشاركته لنوح في النجاة، وغرق أعدائهما"(٢).

- وإذا كان الصيام قد تقرر في شريعة سيدنا نوح الله -، فلا غرو أن يكون الصيام في شريعة سيدنا إبراهيم الله -، وخاصة أن شريعته كانت تالية لشريعة سيدنا نوح الله "لأن من بعد إبراهيم الله كان مأموراً باتباع إبراهيم، وذلك أن الله جل ثناؤه، كان جعله للناس إماماً، وقد أخبر الله الله أن دينه كان الحنيفة السمحة، فأمر نبينا الله بمثل ما أمر به من قبله من الأنبياء" (١)، ومما يدل على صيام سيدنا نوح وإبراهيم عليهما السلام -، ما جاء عن عبد الله بن عمرو الله سمعت رسول الله الله يقول: "صام نوح الدهر إلا يوم الفطر، ويوم الأضحى، وصام داود نصف الدهر، وصام إبراهيم ثلاثة أيام من كل شهر، صام الدهر، وأفطر الدهر "(أ)، والمراد أنه صام ثلاثة أيام من كل شهر فكأنه صام الدهر لأن الحسنة بعشرة أمثالها، وثلاثة أيام بثلاثين يوماً، إذاً فهو كالصائم في الشهر كله، فهذا صيام الدهر، وأفطر الدهر لأنه لم يصم بالفعل إلا ثلاثة أيام من كل شهر، فهو في الحقيقة أفطر الدهر إلا ما يصومه منه.
- إن الله على قد أذن لسيدنا موسى الله فتلقى ألواح التوراة، وأقام من أجلها أربعين يوماً صائماً، فلما انتهى الموعد، عاد إلى قومه بالألواح المشتملة على التكاليف والشرائع، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَوَعَدْنَا مُوسَى ثَلَيْتِينَ لَيُنهُ وَأَتُمَمْنَهَا بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيُلةً ﴾ (٥)، لقد "قال المفسرون: فصامها موسى الله وطواها(١) (٧)، ولقد صام سيدنا موسى الله يوم عاشوراء كما تقدم في الحديث.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه أحمد في مسنده ٣٩٧/٨، رقم ٣٠٠٢، ورواه الهيثمي في مجمع الزوائد، كتاب الصيام، باب في صوم يوم عاشوراء، ٣/١٨٤، رقم ٥١٠٥.

<sup>(&#</sup>x27;) فتح الباري، ابن حجر، مرجع سابق، ج٤، صـ ٢٤٨.

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الطبري، مرجع سابق، ج٣، صـ٢١ وما بعدها.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) رواه ابن ماجه في سننه، كتاب الصيام، باب صيام نوح، ٢١١/٢، رقم ١٧١٤، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة"، ورواه البيهقي في شعب الإيمان، باب صوم ثلاثة أيام من كل شهر وما جاء في صوم داود عليه السلام، ٣٦٧/٥، رقم ٣٥٦٣.

<sup>(°)</sup> سورة الأعراف من الآية "١٤٢".

<sup>(</sup>١) "يقال: طوى بطنه: أي أجاع نفسه، أو تعمد الجوع وقصده، ومنه الحديث كان يطوي بطنه عن جاره: يجيع نفسه ويؤثر جاره بطعامه"، المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، ج٢، صــ٧٧٥.

 $<sup>(^{&#</sup>x27;})$  تفسیر ابن کثیر، مرجع سابق، ج $^{"}$ ، ص $^{"}$  .

إن سيدنا محمداً - ﷺ - جعل الصيام ركناً من أركان هذا الدين العظيم، فلا يستقيم إسلام العبد إلا به، فعن ابن عمر - ﷺ - قال رسول الله - ﷺ -: "بنى الإسلام على خمس، شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، والحج، وصوم رمضان (أناً)، فالصيام ركن عظيم من أركان الإسلام، وركيزة من الركائز التي تعبدت بها الأمم السابقة على ألسنة رسلهم - عليهم السلام -، في مختلف شرائعهم، وهو قاسم مشترك بين شرائعهم، وهذا "أسلوب من أساليب إيناس النفوس، وترغيبها في قبول التكاليف (أناء)، وفي ذلك وقاية للأمة من استثقال الصيام، ومشقته على النفس، لأن الشئ الشاق، تهون مشقته، وتخف على الإنسان عندما يعلم أن غيره قد أداه من قبله، فيكون ذلك حافزاً إلى الإقبال عليه بهمة ونشاط، وترغيباً في الامتثال والخضوع المطلق لله رب العالمين، وإثارة الهمم والعزائم، حتى لا يكونوا مقصرين في أدائها، بل يجب عليهم أن يؤدوها بقوة ونشاط، تفوق من سبقهم من الأمم، فأمة الإسلام هي خير أمة أخرجت للناس، وهذه الخيرية نقتضي، القوة والنشاط فيما كلفوا به من العبادات.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة مريم من الآية "٢٦".

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج١٦، صـ٨٩ وما بعدها.

<sup>(&</sup>quot;) إنجيل متى "٦: ٦٦"

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) رواه البخاري، كتاب الإيمان، باب قول النبي ﷺ بني الإسلام على خمس، ١١/١، رقم ٨، "واللفظ له"، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب أركان الإسلام ودعائمه العظام، ٤/١، رقم ١٦.

<sup>(°)</sup> دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ ٩٦.

# ٢- التقوى الهدف الأصيل من أهداف الصيام

إن العبادات كلها باختلاف أوقاتها وهيئاتها، تلتقى عند هدف واحد، وغاية واحدة، وهى التقوى، قال تَمَالَى: ﴿ يَاَ أَيُّا النَّاسُ اعْبُدُواْرَبُكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (١) هذه التقوى جعلها الله - عَيِّل - هدفاً من أهداف الصيام، بل أخذ الصيام منها قدراً كبيراً، وحظاً وافراً، لأنه امتناع عما أحله الله - عَيِّل - وأباحه، من الطعام والشراب، وإنيان الأهل: بخلاف العبادات الأخرى، فهي كف عن المحرمات، قال تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى النَّذِينَ مِن فهي كف عن المحرمات، قال تَعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى النَّذِينَ وحكمته العليا، قبي كف عن المحرمات، قال تعليل لكتابة الصيام، ببيان فائدته الكبرى، وحكمته العليا، وهو أنه يعد نفس الصائم لتقوى الله تعالى، بترك شهواته الطبيعية المباحة الميسورة، امتثالاً لأمره، واحتساباً للأجر عنده، فتتربى بذلك إرادته على ملكة ترك الشهوات المحرمة، والصبر عنها، فيكون اجتنابها أيسر عليه، وتقوى على النهوض بالطاعات والمصالح، والاصطبار على شهواتها فيكون الثبات عليها أهون عليه "(١)، وهو بذلك يربى الإنسان على ضبط نفسه، والاستيلاء على شهواتها وملذاتها.

إن أولى العزم من الرسل – عليهم السلام – علموا مكانة التقوى عند الله – فل –، وقوة تأثيرها، وحسن نتائجها في الأعمال، والتي تكون سبباً في سعادة الإنسانية في الدارين، لأنها تصون النفس من نوازع الشر والسوء، فدعا كل واحد منهم قومه إلى التقوى، قَالَ تَعَالَى: ﴿ كُذَّبَتُ قَوْمُ نُوحٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ۚ فَا اللهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ (أ)، ولقد وصى بها سيدنا إبراهيم – المن – قومه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱعْبُدُوا ٱللهَ وَٱتَّفُوهُ أَذَلِكُمْ وَسُولُ أَمِينُ فَا لَا لِقَوْمِهِ ٱعْبُدُوا ٱللهَ وَٱتَّفُوهُ أَذَلِكُمْ إِن كُمْ إِن كُمْ إِن كُمْ إِن الخاتمة المحمودة عَلَيْ اللهُ عَالَى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَنْ الخاتمة المحمودة عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلِلللهُ وَاللهُ و

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "٢١".

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية "١٨٣".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج٢، صـ١١٦.

<sup>(</sup>ئ) سورة الشعراء الآيات "١٠٥ - ١٠٨".

<sup>(°)</sup> سورة العنكبوت الآية "١٦".

آستَعِينُوا بِاللّهِ وَاصَّبِرُوا اللّهِ وَاصِّبِرُوا اللّهِ وَاصِّبِرُوا اللّهِ وَاصْبِرُوا اللهِ وَاصْبِرُوا اللهِ وَاصْبِرُوا اللهِ وَاصْبِرُوا اللهِ وَاصْبِرُوا اللهِ وَاصْبِرُوا اللهِ وَاللّهِ عَلَيْ اللّهِ وَاللّهِ عَلَيْ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللللللّهُ وَاللّهُ وَاللل

# ٣- تعجيل الفطر وتأخير السحور

لم يعرف في تاريخ البشرية كلها، تشريع أرأف وأرحم بها، من تشريعات الله - عليهم السلام - من عند ربهم، حيث جاءت هذه التشريعات لتراعى في أحكامها مصلحة العباد، وتحقيق مقاصدهم، بعيداً عن كل ما يسبب إلحاق الأذى والضرر بهم، أو تعطيل مصالحهم، فمن التوجيهات التي جاء بها أولو العزم من الرسل، من عند ربهم لأممهم الصائمين، حثهم على المسارعة إلى الإفطار، والمبادرة إليه، دون تأخير أو تأجيل عند حلول وقت الإفطار، وذلك لأن النفس في الصيام تقطع ساعات النهار المتوالية، ممتنعة عن المأكل والمشرب وهي تشتهي ذلك، والصائم أمام هذه المغريات والشهوات يكبح جماح نفسه، ويحميها من اقتراف هذه الموانع ابتغاء مرضاة الله - على المؤلى تعجيل الإفطار سنة الأنبياء جميعاً

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأعراف الآية "١٣٨".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الزخرف الآية "٦٣".

<sup>(&</sup>quot;) سورة التوبة الآية "١١٩".

<sup>( )</sup> سورة البقرة الآية "٢".

<sup>(°)</sup> رواه الترمذي، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في معاشرة الناس، ٤/٥٥، رقم ١٩٨٧، وقال: "هذا حديث حسن صحيح"، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب الإيمان، باب بدون ترجمة، ١٢١/١، رقم ١٧٨، وقال: "هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه".

فهذا هو دأب الأنبياء – عليهم السلام – وتعجيل الفطر أفضل للبشر، لأنه يجعل الإنسان مصاحباً للخير، مقترناً به، فعن سهل بن سعد – ش – قال: قال رسول الله – ش –: "لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر" (٢)، "أي: ما داوموا على هذه السنة، لأن تعجيله بعد تيقن الغروب من سنن المرسلين، فمن حافظ عليه، تخلق بأخلاقهم، ولأن فيه مخالفة أهل الكتاب في تأخير هم إلى اشتباك النجوم، وفي ملتنا شعار أهل البدع، فمن خالفهم واتبع السنة لم يزل بخير فإن أخره غير معتقد وجوب التأخير ولا ندبه فلا خير (٦)، فتعجيل الإفطار فيه عدم انهماك النفس واتعابها، وعدم المشقة بطول المكث في الصيام، والذي قد يكون معه مشقة، فيعود الجسم إلى حيويته ونضارته، واسترداد كامل قوته، وفيه مخالفة أهل البدع، الذين يؤخرون الإفطار، وفي التمسك ذلك تمسك بالدين، والتزام بأحكامه، والأخذ بشريعته، وإظهاراً للسنة، فالخير يكون في التمسك نها، ومتابعتها حتى تكون الأمة قوة فعالة، ظاهرة على عدوها – متبعة دين الله وما جاء فيه، فعن أبي هريرة – ش – أن النبي – ش – قال: "لا يزال الدين ظاهراً ما عجل الناس الفطر، فعن أبي هريرة – ش – أن النبي – ش – قال: "لا يزال الدين ظاهراً ما عجل الناس الفطر، لأن البهود والنصاري يؤخرون (٤).

كذلك جاء أولوا العزم من الرسل بالتوجيهات التي ترشد أممهم إلى تأخير السحور لقول السيدة عائشة – رضى الله عنها –: "ثلاثة من النبوة، تعجيل الفطر، وتأخير السحور، ووضع اليمين على الشمال في الصلاة"(٥)، لأن في تأخير السحور فائدة، حتى يأتي النهار، والمعدة فيها من

<sup>(&#</sup>x27;) رواه ابن حبان في صحيحه، كتاب الصلاة، باب صفة الصلاة، ٥/٧٠، رقم ١٧٧، ورواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الطهارة، باب ما يستحب من تعجيل الفطر وتأخير السحور، ٤٠١/٤، رقم ٥١٢٥، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده صحيح على شرط مسلم".

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الصوم، باب ما جاء في تعجيل الإفطار، ٣٦/٣، رقم ١٩٥٧، ورواه مسلم، كتاب الصيام، باب فضل السحور وتأكيد استحباب تأخيره وتعجيل الفطر، ٧٧١/٢، رقم ١٠٩٨، "متفق عليه".

<sup>(&</sup>quot;) فيض القدير شرح الجامع الصغير، المناوي، ج٦، صـ٠٥٠.

<sup>(</sup>ئ) رواه أبو داود في سننه، كتاب الصيام، باب ما يستحب من تعجيل الفطر، ٢٧/٤، رقم ٣٣٥٣، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث صحيح لغيره"، ورواه ابن حبان في صحيحه، كتاب الصوم، باب الإفطار وتعجيله، ٢٧٤/٨، رقم ٣٠٠٥.

<sup>(°)</sup> رواه البيهقى فى شعب الإيمان، مرجع سابق، كتاب تعجيل الفطر، ٥٥/٦، رقم ٢٥٧٥.

الغذاء ما يتقوى به على العبادة، وطاعة الله - على العبادة، حتى يؤدى عمله بنشاط وهمة، وحتى لا تطيل فترة الصيام الزمنية، فيؤدى ذلك إلى إرهاق الجسد واتعابه، وإلحاق الأذى والضرر به، لاستقباله وجبتين من الطعام في أوقات متقاربة، قبل هضم الطعام الأول، فتأخير السحور يعطى الإنسان فترة زمنية كافية، لهضم أنواع الطعام التي تناولها عند الإفطار دون أن يكون هناك ثقل وعبء على أجهزة الإنسان الداخلية، وقبل ذلك كله التأسي برسل الله - عليهم السلام -، ولا شك في أن هذا تعويد للنفس على الامتثال الدقيق لأمر الله - على - والانقياد له، فإذا دخل وقت الإفطار بادر الصائم على شئ من الطعام أو الشراب دون تأخير أو تراخ، لأنه يطيع أمر الله - على من الطاعه بالصيام، لينال محبته والقرب من الله - على الله الله - على الله -

من خلال ذلك يتضح أن تعجيل الإفطار وتأخير السحور كان من هدى الأنبياء جميعاً - عليهم السلام - ونحن مأمورون بالاقتداء والتأسى بهم.

### ثالثاً: أثر الصيام في الوقاية من الانحراف

مما لا شك فيه أن العبادات في الإسلام لها أثر كبير في تهذيب النفوس، وتطهيرها، وتزكيتها من الأدران والمعاصي، فيستقيم سلوك الإنسان، والصيام شعيرة من الشعائر الإسلامية الكبرى، وعبادة من العبادات التي لها أكبر الأثر في حياة المسلم، فهو يزود الإنسان بالتقوى والاستقامة فيتغلب على أهوائه وشهواته، لأن حقيقة التقوى أن يمتنع الإنسان عن الوقوع في المعصية، لأن من أهم آثار التقوى، قوة المراقبة شه - على أم أنان تمنع صاحبها من الوقوع في أدران المعاصي، ولذلك فقد جاءت آية الصيام مختتمة بالتقوى، قال تَمَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَتُوا كُتُبَ عَلَى الله فرض علينا عليه المعاصي، ولذلك فقد جاءت آية الصيام مختتمة بالتقوى، قال تَمَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَتُوا كُتُبَ عَلَى الّذِينَ عَامَتُوا كُتُبَ مَن قَبِلَكُمُ مَنقَوُن ﴾ (١)، "فالمعنى: أنه فرض علينا الصوم ليعدنا بذلك لتقوى الله، والبعد عن محارمه، والرغبة في طاعاته، وبذلك يسعد المكلف، ويقوم بنصيبه في الحياة ويعمل لسعادة الدارين"(١)، فالمقصود من الصيام كما وضحت الآية، تحقيق التقوى، بترك المحرمات، وفعل الطاعات، ويربي في الإنسان السيطرة على إرادته تحقيق التقوى، بترك المحرمات، وفعل الطاعات، ويربي في الإنسان السيطرة على إرادته وضبطها، وعدم الانسياق وراء الرغبات الجسدية، وتحرره من أسر الشهوات، والملذات،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "١٨٣".

<sup>(</sup>٢) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ ٩٦.

فالمسلم الذي يترك الحلال من المطعم والمشرب في نهار الصيام، فمن باب أولى يمتنع عن الرذائل والمحرمات، فإذا كان تركه للحلال في هذه العبادة واجباً، فإن تركه للحرام يكون أشد وجوباً وإلزاماً، وإن لم يفعل ذلك فلا خير له من هذا الصيام، فعن أبي هريرة – ش – قال: قال رسول الله – ش –: "من لم يدع قول الزور والعمل به، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه"(۱)، إن النبي – ش – في هذا الحديث "أخبر أن الصيام ترك ما ينهى الله – تعالى – عنه من قول، وعمل، وليس هو بترك الطعام والشراب فقط، فالصيام جنة تستره، وتحول بينه وبين المعاصي، وهو جنة في الآخرة من النار"(۱)، لأن الصيام يصون صاحبه من أن ينغمس في الشهوات، أو أن يتمادى في المعاصي والمنكرات، فهو يجعل بين صاحبه وبين الوقوع في المحرمات حاجزاً لا يتعداه، لأنه يراقب الله – ش – في كل سلوك يصدر عنه، سواء قولاً أو عملاً، فيستحضر عظمة الله – ش – حتى يعبد الله كأنه يراه، وعندما يبلغ هذه المنزلة، فلن يقصر في عمل الخير، ولن يجرؤ على عمل الشر، والفساد، استحياء من الله – ش – وخوفاً منه ومن عقابه، لأنه يراه ويعلم ما يعمل به، فالصيام الذي أمر الله – ش – به هو مانع النفس، وحاجز لها عن تسلط الهوى والشهوات، فإذا كان لا يتورع عن الحرام، ولا يبتعد عنه، ولم يغير الصيام شيئاً من سلوكه، فإن هذا الصيام لا يعدو، أن يكون أمراً تقليدياً، وعادة، لا يرجى يغير الصيام شيئاً من سلوكه، فإن هذا الصيام لا يعدو، أن يكون أمراً تقليدياً، وعادة، لا يرجى

• إن الصيام يهدف إلى وقاية الإنسان من الانحراف، وذلك من خلال تطهير قلبه، وتزكية نفسه، وتنقية ضميره، ولذلك وصفه النبي - ﷺ - بالجُنّة، فعن أبي هريرة - ﷺ - قال: قال رسول الله - ﷺ -: "الصوم جنة فلا يرفث ولا يجهل، وإن امرؤ قاتله أو شاتمه فليقل: إني امرؤ صائم"(٢)، أي: "وقاية في الدنيا من المعاصي بكسر الشهوة وحفظ الجوارح، وفي الآخرة من النار، لأنه يقمع الهوى، ويردع الشهوات التي هي من أسلحة الشيطان، فإن الشبع

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب الصوم، باب من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم، ٢٦/٣، رقم ١٩٠٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) بحر الفوائد المشهور بمعاني الأخبار، أبو بكر محمد بن أبى إسحاق بن إبراهيم بن يعقوب الكلاباذي البخاري الحنفي، المتوفى سنة ٣٨٠هـ، تحقيق محمد حسن محمد حسن إسماعيل، أحمد فريد المزيدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، سنة ٢٠٤١هـ، ١٩٩٩م، صــ ٦٩.

<sup>(&</sup>quot;) رواه البخاري، كتاب الصيام، باب فضل الصوم، ٣٤/٣، رقم ١٨٩٤، "واللفظ له"، ورواه مسلم، كتاب الصوم، باب حفظ لسان الصائم، ٨٠٦/٢، رقم ١١٥١.

مجبلة الآثام، منقصة للإيمان"(١)، كذلك إذا لم يجد الإنسان المقدرة على الزواج فعليه أن يقى نفسه بالصوم، فإذا لم يحرص على هذه التدابير الوقائية، ولم يلتزم بها، فقد يكون ذلك سبباً للوقوع في حمأة الرذيلة، ولذلك فقد جعله النبي – ﷺ - وقاية للشباب النين لم يستطيعوا الزواج، لأنه يعلمهم الهيمنة على أنفسهم، ويبعث فيهم روح الخشية، ومراقبة المولى – عِجلًا – في سلوكهم، فإذا كانوا أقدر على حرمان أنفسهم من الحلال الطيب مع شدة حاجتهم إليه، فهم أقدر على كفها عن الحرام الخبيث "وبعيد أن يعف الرجل عن امرأته وهي حلال له، لأن الله أمره أن يعف عنها في نهار رمضان، ثم يتطلع إلى امرأة غيره، وكذلك يبعد أن يعف الإنسان عن طعامه الذي هو حلال له، لأن الله طالبه بذلك، ثم يأكل من مال غيره بالباطل، كأكله من طريق الرشوة، أو من طريق الربا، أو السرقة، أو غير ذلك"(٢)، فعن عبد الله بن مسعود - رسول الله - الله - الله - الله عشر الشباب، من استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنه له وجاء"(٦)، ووقاية، لأن فيه تقوية للإرادة، وتربية للعزيمة، فيملك الإنسان أمره، ويسيطر على هوى نفسه، فيوجهها إلى ما فيه صلاحها، ويمنعها، إذا دعته إلى حرام، أو زينت له محظورا وباطلاً، فيزن الأمور كلها بميزان الشرع، فما كان موافقاً له استمر عليه، وما كان مخالفاً له تركه وابتعد عنه، لأن النفس امتلأت بالخوف من الله – ﷺ – ورجائه، فعفت عن الحرام، ولذلك يضاعف الله له الأجر بغير حساب، فعن أبي هريرة – ﷺ – أن رسول الله – ﷺ – قال: "كل عمل ابن آدم يضاعف الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال الله - ﷺ -"إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به، يدع طعامه وشهوته من أجلي"<sup>(٤)</sup>، وهذا "معناه: أن الصوم عبادة خالصة لي، لا يستولي عليه الرياء والسمعة، وليس كسائر الأعمال التي يطلع عليها

<sup>(&#</sup>x27;) فيض القدير، المناوي، مرجع سابق، ج٤، صـ٢٤٢.

<sup>(</sup>١) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ ٩٦.

<sup>(&</sup>quot;) رواه البخاري، كتاب الصوم، باب من خاف على نفسه العزوبة، ٣٦٦، رقم ١٩٠٥، ورواه مسلم، كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه، ووجد مؤنه، ١١٨/٢، رقم ١٤٠٠، "واللفظ له".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) رواه البخاري، كتاب الصوم، باب فضل الصوم، ٢٤/٢، رقم ١٨٩٤، ورواه مسلم، كتاب الصيام، باب فضل الصيام، ٨٠٤/٢، رقم ١١٥١١، "واللفظ له".

الخلق"(١)، فإذا تركت النفس ما تشتهيه وهي في أشد التوقان إليه مع قدرتها عليه، فهذا دليل على قوة الإيمان، وشدة المراقبة شه – على أحد يطلع على ذلك إلا هو – الله على قوة الإيمان، وشدة المراقبة شه – الله على الله على ذلك الله على ال

إن الله - عنى عن صيام العبد من أن يدع الطعام والشراب والشهوة، ولكنه جعل الصيام وسيلة من الوسائل التي يضبط بها الإنسان نفسه وجوارحه، فيصون الإنسان يده عن البطش بالضعفاء والمساكين، ومن أن تمتد إلى ما هو محرم، ويصون رجله من أن تمشى إلى أماكن اللهو والفجور، وكل ما هو محرم، ويصون أذنه عن سماع كل ما يغضب الله - تعالى - عليه، ويصون عينه عن النظر إلى ما حرم الله، ولقد بين النبي - - أن هناك طائفة من الناس يصومون لكن لا يكتب لهم أجر هذا الصيام، فنصيبه منه الجوع والعطش، وتعذيب أنفسهم، وذلك لأن الأعضاء والجوارح، لم تمتنع عن فعل ما يغضب الله - - فعن أبي هريرة - قال رسول الله - - "رب صائم ليس له من صيامه إلا الجوع والعطش، ورب قائم ليس له من قيامه إلا السهر "(۲).

فالصيام تطهير للجوارح من أعمال السوء والمكدرات الحسية والمعنوية، وهو يحمى عرض الإنسان من أي اعتداء، أو إساءة، فعن أبي هريرة – ﴿ – قال: قال: رسول الله – ﴿ –: "إذا أصبح أحدكم يوماً صائماً فلا يرفث (٣)، ولا يجهل (٤)، فإذا امرؤ شاتمه (٥)، أو قاتله (٢)، فليقل إني صائم، إنى صائم (٧)، إن هذا توجيه لما يجب أن يكون عليه الصائم من طيب النفس، وصفاء

\_

<sup>(&#</sup>x27;) شرح السنة، محيى السنة، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي الشافعي، المتوفى سنة ١٦هه، تحقيق: شعيب الأرنؤوط – محمد زهير الشاويش، الناشر، المكتب الإسلامي، دمشق، بيروت، ط٢، سنة ١٤٠٣هه، سنة ١٩٨٣م، ج٢، صــ٢٢٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) رواه ابن ماجه في سننه، كتاب الصيام، باب ما جاء في الغيبة، والرفث للصائم، ۱۹۰۲ه، رقم ۱۹۹۰، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده صحيح"، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب الصوم، باب بدون ترجمة، ۱۹۲۱، وقم ١٥٧١، وقال: "هذا حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه".

<sup>(&</sup>quot;) الرفت: وهو السنخف وفاحش الكلام، شرح النووي على مسلم، مرجع سابق، ج ٨، ص ٢٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الجهل: قريب من الرفث، وهو خلاف الحكمة، وخلاف الصواب من القول والفعل، المرجع السابق نفس الجزء والصفحة.

<sup>(°)</sup> شاتمه - شتمه، متعرضاً لمشاتمته، المرجع السابق، نفس الجزء والصفحة.

<sup>(</sup>١) قاتله: نارعه ودافعه، المرجع السابق، نفس الجزء والصفحة.

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) رواه البخاري، كتاب الصيام، باب فضل الصوم،  $^{\vee}$ 7، رقم  $^{\vee}$ 1، ورواه مسلم، كتاب الصيام، باب حفظ لسان الصائم،  $^{\vee}$ 7، رقم  $^{\vee}$ 1، او اللفظ له".

الروح، واختلف في القول هذا، هل هو سر أم جهر؟ "فقيل: يقوله بلسانه جهراً يسمعه الشاتم والمقاتل، فيزجر غالباً، وقيل: لا يقوله بلسانه، بل يحدث به نفسه، ليمنعها من مشاتمته، ومقاتلته ومقابلته، ويحرص صومه عن المكدرات، ولو جمع بين الأمرين كان حسناً، واعلم أن نهى الصائم عن الرفث والجهل، والمخاصمة، والمشاتمة، ليس مختصاً به، بل كل أحد مثله في أصل النهى عن ذلك، لكن الصائم أكد، والله أعلم "(۱).

• إن من خصائص شهر الصيام الذي امتن الله به على خلقه، تصفيد الشياطين، حتى لا يبقى لها تسلط، أو أثر على المسلم، وبذلك يكون في وقاية من خطر أكبر عدو يترصد له، ليوقعه في المهالك، وليصده عن ذكر الله، فعن أبي هريرة - ان النبي - ان النبي - الإا الله الشياطين رمضان فتحت أبواب السماء، وغلقت أبواب جهنم، وسلسلت الشياطين الشياطين وتصفد، فلا يعنى أن أسباب المعاصي قد زالت، ولكن هناك النفس الأمارة بالسوء، فإذا لم يقم صاحبهما بمجاهدتها، فإنها تكون أشد خطراً من الشياطين، فعليه أن يجاهد نفسه حتى تقلع عن المهلكات، وتقبل على الطاعات، فإذا تعود على ذلك في الصيام، سهل عليه أن يستمر على الصلاح والاستقامة بعد الصيام، فيكون العمر كله كالصيام في الالتزام بالأوامر، واجتناب المحرمات، فالصيام لم يشرع لإزهاق النفس، وحل المشقة والإرهاق، ولكن شرع لإصلاح النفوس، والتغلب على الشرور، والآثام، ولينمي في الإنسان ملكة التقوى، والمراقبة لله - الله ويستقيم سلوك الإنسان.

(') شرح النووي على مسلم، مرجع سابق، ج٨، صـ٨٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري، كتاب الصوم، باب هل يقال رمضان أو شهر رمضان، ۲۵/۳، رقم ۱۸۹۹، "واللفظ له"، ورواه مسلم، كتاب الصيام، باب فضل شهر رمضان، ۷۵۸/۲، رقم ۱۰۷۹.

#### المبحث الرابع

## التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في فريضة الحج

# أولاً: تعريف الحج

# أ) الحج في اللغة

يقصد بالحج في اللغة: "كثرة القصد إلى من يعظم"(۱)، هذا في الأصل، "ثم تعورف استعماله في القصد إلى مكة للنسك والحج إلى البيت خاصة، تقول حج يحج حجاً، والحج: قصد التوجه إلى البيت بالأعمال المشروعة فرضاً وسنة"(۱)، و"الحج: القدوم، يقال: حج علينا فلان: أي قدم"(۱)، و"حاجه محاجة وحجاجاً. جادله"(٤)، فالحج في اللغة يفيد القصد، والقدوم، والجدال، ثم شاع استخدامه لقصد بيت الله الحرام لأداء المناسك.

# ب) الحج في الشرع

أما تعريف الحج في الشرع فهو: "أعمال مخصوصة، تؤدى في زمان مخصوص، ومكان مخصوص، على وجه مخصوص"( $^{\circ}$ )، وهذا التعريف عام، لأنه لم يقيد قصد المكان المعظم، بنية أداء المناسك، وعلى ذلك فقد يدخل فيه من قصد مكة المكرمة للعمل والتجارة ونحوهما، دون قصد أداء المناسك، وعلى ذلك فلابد من تقييده بنية أداء المناسك، ولذلك فقد عرف بأنه: "القصد إلى مكة للنسك"( $^{7}$ )، وبذلك يخرج مَنْ قصدها لغير النسك.

# ثانياً: التوجيهات الوقائية في دعوة أولى العزم في فريضة الحج

إن الحج عبادة عظيمة من العبادات التي فرضها الله - على عباده، ومنحها مكانة عالية، ومنزلة رفيعة، لما لها من دور هام في إعداد الأفراد الصالحين، وحمايتهم من الزلل والانحراف، لأن الحج في الإسلام ليس مجرد سفر، وانتقال من مكان إلى آخر على وجه التعظيم والتقديس فحسب، دون أن يكون له أثر في توجيه فاعله، ووقايته من الزلل، وهناك بعض التوجيهات التربوية الوقائية المستنبطة من دعوة أولي العزم من الرسل في فريضة الحج، حتى لا تؤدى المناسك بالأبدان فقط دون أن يكون لها أثر في تربيته، وهذه هي بعض المبادئ الوقائية في فريضة الحج في دعوتهم.

<sup>(&#</sup>x27;) العين، الفراهيدي، مرجع سابق، ج٣، صـــ٩.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج $^{'}$ ، ص $^{'}$ 7.

<sup>(&</sup>quot;) تاج العروس، الزبيدي، مرجع سابق، ج٥، صــ ٥٥٠.

<sup>(</sup>١) المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، مرجع سابق، ج١، صـ٥٦.

<sup>(°)</sup> الفقه على المذاهب الأربعة، الجزيري، مرجع سابق، ج١، صـ٧١٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) إرشاد السالك إلى أشرف المسالك في فقه الإمام مالك، عبدالرحمن بن محمد بن عسكر البغدادي أبو زيد شهاب الدين المالكي، المتوفى سنة ٧٣٢هـ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ط٣، بدون ت، صــ ١٤.

# (١) تعظيم أولى العزم من الرسل لشعائر الله - ﷺ -

إن الحج عبادة قديمة، موجودة في شرائع الرسل والأنبياء السابقين - عليهم السلام - من لدن سيدنا آدم – اللِّي الله خاتم الأنبياء سيدنا محمد – ﷺ –، فهم أول من امتثل أمر الله – ﷺ –، بالحج، لأنهم ما دعوا إلى شئ، إلا كانوا أسبق الناس إلى فعله، وتطبيقه، فحجوا بيت الله الحرام، ودعوا أقوامهم إلى أداء هذه الشعيرة، حتى كانت مكة مقصد الحجاج منذ سيدنا آدم -اللَّيْيَةِ - إلى يومنا هذا، وهناك جملة من الآثار، والأدلة التي تبرز تعظيم أولى العزم من الرسل - عليهم السلام - لبيت الله - رضعائره، فهم يقضون المناسك، ويطوفون بالبيت، خالعين نعالهم، تكريماً لشعائر الله - ﷺ -، فعن ابن عباس - ﷺ - قال: "كانت الأنبياء تدخل الحرم مشاة، حفاة، ويطوفون بالبيت، ويقضون المناسك. حفاة مشاة"(١).

وعنه أيضاً - قال: "لقد سلك فج الروحاء (٢)، سبعون نبياً، حجاجاً، عليهم ثياب الصوف، ولقد صلى في مسجد الخيف<sup>(٣)</sup>، سبعون نبياً "(٤)، إن هذه الآثار، تدل في مجملها على أن الأنبياء عامة، وأولى العزم منهم خاصة، قد عظموا بيت الله الحرام بحجهم إليه، فحجهم إليه، تعظيما له، ولمن دعا إلى حجه، لأن من عظم الله - على - عظم شعائره، ومن أحبه زار أحب البقاع إليه، ليلتمس الرحمة والمغفرة، وهم يرتدون أفضل ثيابهم، وهناك بعض الآثار التي تفيد بأن أولى العزم من الرسل - عليهم السلام -، قد حجوا بيت الله الحرام، وعظموه.

• لقد جاء حديث يربط بين حج سيدنا آدم وسيدنا نوحا − عليهما السلام − فعن عبدالله بن عمرو بن العاص - رض - قال النبي - رض -: "بعث الله جبريل إلى آدم، وحواء، فقال لهما،

<sup>(&#</sup>x27;) رواه ابن ماجه في سننه، كتاب المناسك، باب دخول الحرم، ٤/١٧٠، رقم ٢٩٣٩، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده ضعيف من أجل مبارك بن حسان".

<sup>(</sup>١) فج الروحاء: محطة على الطريق بين المدينة، وبدر، على مسافة أربعة وسبعين ميلاً من المدينة. وكان طريق رسول الله – ﷺ – إلى بدر وإلى مكة، عام الفتح، وعام الحج، "المعالم الأثيرة في السنة والسيرة، محمد بن محمد حسن شراب، دار القلم، الدار الشامية، دمشق، بيروت، ط١، سنة ١٤١١هـ، صـ١٣١، وينظر "معجم البلدان، الحموي، مرجع سابق، ج٤، صـ٢٣٦.

<sup>(&</sup>quot;) الخيف: ما انحدر من غلظ الجبل، وارتفع عن مسيل الماء، ومنه سمى مسجد الخيف في منى، وهو خيف بنى كنانة، وخيف نوح أعلى طريق بدر من المدينة، "المعالم الأثيرة في السنة والسيرة، مرجع سابق، شراب، صـ١١، ومعجم البلدان، مرجع سابق، الحموي، ج٣، صـ٧٨٧.

<sup>(</sup> أ) رواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب تواريخ المتقدمين من الأنبياء والمرسلين، باب دخول مكة بغير إرادة حج ولا عمرة، ٥/٨٨، رقم ٩٨٣٧، "إسناده ضعيف".

ابنیا لی بیتاً، فخط لهما جبریل، فجعل آدم یحفر، وحواء تنقل، حتی أجابه الماء، فنودی من تحته، حسبك یا آدم — فلما بنیا، أوحی الله إلیه أن یطوف به، وقیل له أنت أول الناس، وهذا أول بیت، ثم تناسخت القرون حتی حجه نوح، ثم تناسخت القرون حتی رفع إبراهیم القواعد منه"(۱)، فإنه یدل علی تعظیم سیدنا آدم وسیدنا نوح — علیهما السلام — لبیت الله — الله وأنهما قد حجوا بیت الله وطافوا حوله، وقد ورد عن عروة بن الزبیر — الله — قال: "بلغنی أن البیت وضع لآدم — الله — یطوف به، ویعبد الله عنده، وأن نوحاً قد حجه، وجاءه وعظمه قبل الغرق"(۱).

ولقد أمر الله - على - سيدنا إبراهيم - الله - برفع قواعد البيت، وإعادة بنائه بعد أن هيأ له موقعه، قَالَ تَمَالَن ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبَلُ مِنَا ۖ إِنَّكَ أَنتَ السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ (١٦)، فظاهر الآية يشير إلى أن موضع البيت كان موجوداً، لأن الرفع لا يكون إلا لشيء موجود، ومعروف، ومما يزيد الأمر تأكيداً، قول الله - على -: ﴿ وَإِذْ بَوَأْنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ أَن لا يَعْوَى وَمَعْنَى بوأنا "أي: هيأناه له، ثُمْرِكَ فِي شَيْعًا وَطَهِر بَيْتِيَ لِلطّآبِهِينِ وَالْقَآبِمِينَ وَالرُّحَعَ السُّجُودِ ﴾ (١)، ومعنى بوأنا "أي: هيأناه له، وعرفناه إياه، ليبنيه بأمرنا على قواعده الأصلية المندرسة، حين أمرنا ببنائه، كما يهيأ المكان لمن يريد النزول فيه "(٥)، وقد ذهب إليه الأنبياء قبل سيدنا إبراهيم - الله - كسيدنا آدم ونوحاً - عليهم جميعاً السلام - وقد جاء عن سيدنا ابن عباس - هـ - في حديث بناء سيدنا إبراهيم وإسماعيل - عليهما السلام - للكعبة "قال: يعني - سيدنا إبراهيم - الله أمرني أن ابنى عليهما السلام - للكعبة "قال: يعني - سيدنا إبراهيم عاليها أثناء بنائهما للبيت توجهاً - عليهما ها هنا بيتاً، وأشار إلى أكمة مرتفعة على ما حولها"(١)، وفي أثناء بنائهما للبيت توجهاً - عليهما ها هنا بيتاً، وأشار إلى أكمة مرتفعة على ما حولها"(١)، وفي أثناء بنائهما للبيت توجهاً - عليهما

<sup>(&#</sup>x27;) دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، أحمد بن الحسين بن على بن موسى الخرساني أبو بكر البيهقي، المتوفى سنة ٥٨هه، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٥٨هه، باب ما جاء في بناء الكعبة على طريقة الاختصار وما ظهر فيه على رسول الله - ﷺ - من الآثار، ٢/٤٥، وقال: "انفرد به ابن لهيعة هكذا مرفوعاً".

<sup>(&#</sup>x27;) رواه الأزرقي: في أخبار مكة، باب ذكر حج إبراهيم - الله الله الله الالهام وآذانه، ٧٢/١، والبيهقي في السنن الكبرى، باب دخول مكة يغير إرادة حج ولا عمرة، ٧٨٨٥، رقم ٩٨٣٧.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة الآية "١٢٧".

<sup>( )</sup> سورة الحج الآية "٢٦".

<sup>(°)</sup> أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي، مرجع سابق، ج٤، صـ٢٩٦.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله - تعالى - "واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى"، رقم ٣٣٦٤.

(') سورة البقرة من الآية "١٢٨".

<sup>(</sup>¹) منى: بالكسر والتنوين، في درج الوادي الذي ينزله الحاج ويرمي فيه الحجار من الحرم، سمى بذلك لما يمنى به من الدماء، أي: يراق، وقيل: لأن آدم - الكلا - تمنى فيها الجنة، وقيل - منى - من مهبط العقبة إلى محسر، وموقف المزدلفة من محسر إلى أنصاب الحرم، قال ابن عينية: هي بليدة على فرسخ من مكة طولها ميلان، ترمي عليها الجمرة يوم النحر، "معجم البلدان"، الحموي، مرجع سابق، ج٥، صـ١٩٨٠.

<sup>(&</sup>quot;) عرفة: عرفة وعرفات واحد عند أكثر أهل العلم، وعرفة حدها من الجبل المشرف على بطن عرفة إلى جبال عرفة، وقال ابن عباس: حد عرفة من الجبل المشرف، على بطن عرفة إلى جبالها إلى قصر آل مالك، ووادي عرفة، وقيل هي تل مرتفع في قبل مسجد قباء، سمى بذلك، لأن النبي - الله المنافق على على عبد ألله بن أحمد "معجم البلدان"، مرجع سابق، ج٤، صـ٤٠١، وينظر أيضاً وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى، على عبد الله بن أحمد الحسنى الشافعي أبو الحسن السمهودي، المتوفى سنة ٩١١ههـ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١١٩هـ، ج٤،

<sup>(\*)</sup> المزدلفة: مبيت للحجاج، ومجمع الصلاة إذا حرروا من عرفات، وهو مكان بين بطن محسر والمأزمين، وهي فرسخ من منى، بها مصلى وسقاية، ومنارة، ومسجد المزدلفة، أسفل من المسجد الحرام عن يسارك، إذا مضيت إلى عرفات، طول المسجد ثلاث وستون ذراعاً، وعرضه خمسون ذراعاً، وارتفاع حائطه عشرة أذرع. "معجم البلدان، الحموي، مرجع سابق، ج٥، صــ١٢١، وينظر أيضاً "الروض المعطار في خير الأقطار، أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله المعمري، المتوفي سنة ١١٤هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١١٩هـ، ج٤، صــ١١٠.

<sup>(°)</sup> أخرجه ابن خزيمة في صحيحه، كتاب المناسك، باب ذكر العلة التي من أجلها سميت عرفة، ٢٦٤/، رقم ٢٨٤٢، ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه، س ٣٣٢/٣، رقم ١٤٧٠٠.

<sup>(</sup>١) الأزرق: واد بالحجاز، والأزرق ماء في طريق حاج الشام دون تيماء، وهو موضع خلف أمج، إلى مكة بميل، معجم البلدان، الحموي، مرجع سابق، ج١، صــ١٦٨، وينظر أيضاً: "الروض المعطار في خير الأقطار"، الحميري، مرجع سابق، صــ٤٠١.

موسى الكلا هابطاً من الثنية، وله جؤار (۱)، إلى الله بالتلبية (۲)، فهذا سيدنا موسى - الكلا - قد هبط من ثنية وادى الأرزق لحج بيت الله الحرام.

وهذا سيدنا عيسى – الله – يرد ذكره في حديث، بأنه سَيَهِل ملبياً بالتوحيد لله – ليحج بيت الله – لله – فعن أبي هريرة – الله – أن النبي – أن النبي بيده لَيُهِلَّنَ ابن مريم بفج الروحاء حاجاً أو معتمراً، أو لَيُثَنِّهِمَا"(٢)، ولقد بين سيدنا محمد – أن الحج ركن من أركان الإسلام التي بني عليها، وبه يطالب كل مسلم استطاع إليه سبيلاً، فعن ابن عمر – الله –: سمعت رسول الله – أن الحج وأن الإسلام على خمس، شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والحج، وصوم رمضان"(١)، ولقد مهد النبي – حاج، ليقدموا عليه، فَيُعِلِّمَهُم مناسكهم، ويقتدوا به فعن جابر بن عبدالله – أن والله – أن رسول الله – أن رسول الله – أن رسول الله – أن مكث تسع سنين ولم يحج، ثم أذن في الناس في العاشرة، أن رسول الله – أو حاج، فقدم المدينة بشر كثير، كلهم يلتمس أن يأتم برسول الله – أو يعمل مثل عمله"(٥).

فهذه سلسلة أولى العزم من الرسل، لم ينقطع ورودها إلى بيت الله - على - وإذا كانوا قد حجوا، فلا شك، أنهم كان معهم من أقوامهم المؤمنين، وفي تذكير النبي - على - أمته بهذا، بيان بأن الله - على - أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فأولوا العزم قد حجوا بيت الله - الله - وأدوا المناسك، ودعوا أقوامهم إلى حجه، وهذا تعظيم لهذا البيت، ولمن دعا إلى حجه، وأنهم بمجيئهم إليه لحجهم، قد استجابوا الله - على -.

<sup>(&#</sup>x27;) "الجؤار: وهو رفع الصوت في الدعاء، يقال: جأر إلى الله تعالى: إذا تضرع"، مجمل اللغة، ابن فارس، ج١، صـه٠٠.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب الإسراء برسول الله - ﷺ - وفرض الصلوات ١/١٥١ رقم ١٦٦٠.

<sup>(&</sup>quot;) رواه مسلم، كتاب الحج، باب إهلاك النبي - ﷺ - وهديه معه، ١٥١٢، رقم ١٢٥٢.

<sup>(</sup>أ) رواه البخاري، كتاب الإيمان، باب قول النبي بني الإسلام على خمس، ١٠/١، رقم ٨، "واللفظ له"، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب قول النبي بني الإسلام على خمس، ٤/١، رقم ١٦.

<sup>(°)</sup> رواه مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي # - % ، ۱۲۱۸، رقم ۱۲۱۸.

# (٢) الحج تخلي وتحلي وذكر لله - تعالى -

لقد أمر الله - على - عباده أن يذكروه ذكراً كثيراً، قال تعَالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذَكْرُوا ٱللهَ ذِكْرًا كَثِيرًا وَسَبِّحُوهُ بُكُرُو وَأَصِيلًا ﴾ (١)، وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على أن الذكر من أحب الأعمال إلى الله - على - فهو ثمرة العبادات، والله - على - دعا الناس لحج بيته تعالى، لإقامة ذكره، قال تعَالى: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِالْحَبِّ يَأْتُوكُ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ صَامِرِ يَأْنِينَ مِن كُلّ فَحِ عَمِيقِ (٣) لِيَشْهَدُوا مَنفِع تعَالى: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِالْحَبِّ يَأْتُوكُ رِجَالًا وَعَلَى كُلّ صَامِرِ يَأْنِينَ مِن كُلّ فَجّ عَمِيقِ (١) لِيشَهَدُوا مَنفِع لَهُمْ وَيَذَكُرُوا ٱللهُمْ ٱللّهِ فِي آيَّامِ مَعْلُومَتِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِن بَهِ يمَةِ ٱلْأَنْعَمِ ﴾ (١)، ولقد بين النبي - لها - أن مناسك الحج إنما شرعت الإقامة ذكر الله - ها -، فعن عائشة - رضى الله عنها - أن النبي - ها - قال: "إنما جعل الطواف بالبيت، وبين الصفا والمروة، ورمى الحجار، الإقامة ذكر الله - الله المواف بالبيت، وبين الصفا والمروة، ورمى الحجار، الإقامة ذكر الله ").

ولقد أشار القرآن الكريم، أن الله - على اكل أمة من الأمم، مكاناً يألفونه ويعتادونه، كل ذلك لأجل ذكر الله - على - ثم بين أن هناك ارتباطاً وثيقاً بين النبح، وهو منسك من مناسك الحج، وبين الذكر، فقال تعالى: ﴿ وَلِحَكُلِ أُمَّةِ جَعَلْنَا مَسَكًا لِيَذَكُرُوا اسْمَ اللّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّن بَهِيمَةِ الْأَنْعَلَمِ ﴾ (أ)، الذكر، فقال تعالى: ﴿ وَلِحَلُلِ أُمَّةِ جَعَلْنَا مَسَكًا لِيَذَكُرُوا اسْمَ اللّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّن بَهِيمة أو المعنى: وجعلنا لكل أهل دين من الأديان ذبحاً ينبحونه، ودماً يريقونه، أو متعبداً، أو طاعة، أو عيداً، أو حجاً يحجونه، ليذكروا اسم الله وحده، ويجعلوا نسكهم خاصاً به على ما رزقهم من بهيمة الأنعام" (أ)، ولا يوجد ما يمنع أن يكون المراد هنا، جميعها، لأن الآية، وما قبلها وما بعدها، مسوقة لبيان أعمال الحج وزمانه، ومكانه، خاصة، وأن أفعال الحج كلها تسمى مناسك، فذكر الله - على المين من مقاصد الحج عند كل أمة من أمم الأنبياء والمرسلين، وقد أشارت بقية الآية بعدها، إلى وحدة الدين الذي جاء به الأنبياء جميعاً، وأنهم قد اتفقوا على الدعوة إلى الأصول المشتركة التي اتفقوا عليها، والتي تمثل الإسلام العام، الذي لا يقبل الله من أحد ديناً غيره، قال تَعَلَى الذعوة إلى المشتركة التي اتفقوا عليها، والتي تمثل الإسلام العام، الذي لا يقبل الله من أحد ديناً غيره، قال تَعَلَى المُ مَن أَمَا الله من أحد ديناً غيره، قال تَعَلَى الله عن أحد ديناً غيره، قال تَعَلَى الله عن أحد ديناً غيره، قال تعَلَى الله من أحد ديناً غيره، قال تعَلَى المُ الله عنه المناسكة المناسكة الله عنه المناسكة المناسكة المناسكة المناسكة المناسكة المناسكة عنه الأدي الذي لا يقبل الله من أحد ديناً غيره، قال تعلى الدعوة المناسكة المن

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأحزاب الآيات "٤١ - ٤١"

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة الحج الآيات "۲۷-۲۷"

<sup>(&</sup>quot;) رواه أبو داود في سننه، كتاب المناسك، باب في الرمل، ٢٧١/٣، رقم ١٨٨٨، ورواه الترمذي، أبواب الحج، باب ما جاء في كيف رمى الحجار، ١٧٣٧/٧، رقم ٩٠٢، وقال: "حديث حسن صحيح"، ورواه الحاكم في مستدركه، كتاب المناسك، باب بدون ترجمة، ٢٣٠/١، رقم ٥٦٦، وقال: "هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه".

<sup>(1)</sup> سورة البقرة من الآية "٢٠٣".

<sup>(°)</sup> فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج٣، صــ٥٣٥.

﴿ فَإِلَاهُكُورَ إِلَاهُ وَنَحِدٌ فَلَهُۥٓ أَسُلِمُواۚ وَبَشِّرِ ٱلْمُخْبِتِينَ ﴾ (١)، إن الآية فيها "إشارة إلى أن المناسك والشعائر، والعبادات التي تعبد الله بها عباده، على لسان رسله – وإن اختلفت صوراً وأشكالاً – هي من دين الله، وهي طريق عباده إلى طاعته ورضاه، وأن هذا الاختلاف في صورها، وأشكالها، لا يجعل منها سبباً إلى الاختلاف بين المؤمنين بالله، فكلهم يعبدون إلها واحداً، ومن شأنهم أن يكونوا أمة واحدة "(٢)، وإذا تأملنا الآيات التي تتحدث عن الحج، وأحكامه، وجدنا أن إقامة ذكر الله - ﷺ -، و اضحتاً فيها، فقبل كل منسك، ذكرٌ لله - على - وبعده، وفي أثنائه، قَالَ تَعَالَى:﴿ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَّعُـدُودَتٍ ﴾ (٣)، وبعد أداء المناسك أمر الله - عِلل - بالذكر، فقال: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمُ فَأَذْكُرُواْ اللَّهَ كَذِكْرُهُو النَّقُوىٰ ءَاكِآءَكُمْ أَوْ أَشَكَدَ ذِكْرًا ﴾ (<sup>١٠)</sup>، ثم بين الله – ﷺ – أن الذكر ليس قو لأ باللسان فقط، مع غفلة القلب، بل إن الذكر المطلوب من العبد، هو الذي يؤثر في القلب، فيزكيه، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلِكُ لِي أُمَّتِهِ جَعَلْنَا مَنسَكًا لِيَذَكُرُواْ أَسْمَ اللَّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّنَ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْعَكِدُّ فَإِلَاهُ كُرُ إِلَّهُ وَحِدُّ فَلَهُ وَ أَسْلِمُوا وَبَشِرِ ٱلْمُخْبِتِينَ اللهِ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالصَّابِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَالْمُقِيمِي الصَّلَوةِ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ (٥)، فإذا ذكر الإنسان الله - ، طهر عليه الخوف منه ومن عقابه، فيبتعد عن كل ما حرم، لأن الشيطان لا يتسلط على العبد إلا إذا غفل عن ذكر الله - ﷺ -، ولذلك كان الذكر سلاحاً يطرد وساوس الشياطين، ويقي الإنسان من مكائده، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا إِذَا مَشَهُمْ طَنَهِ ثُن ٱلشَّيَطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ (٦)، فمن لازم ذكر الله - عَلى - كان في حصن من الشيطان، وفي حرز من شره، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْٓيَنِ نُقَيِّضٌ لَهُ. شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ﴾ (٧)، فذكر الله سبب التبصير الإنسان بمكائد الشيطان، فيحذر منها، بل إن نسيان ذكر الله - ﷺ - هو

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الحج من الآية "75".

<sup>(&#</sup>x27;) التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج٩، صـ١٠٣٧.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة من الآية "٢٠٣".

<sup>(1)</sup> سورة البقرة من الآية "٢٠٠٠".

<sup>(°)</sup> سورة الحج الآيات "٤٣-٥٥".

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية "٢٠١".

<sup>(&</sup>lt;sup>٧</sup>) سورة الزخرف الآية "٣٦".

سبب استحواذ الشيطان على الإنسان، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ اَسْتَحُوذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَانُ فَأَنسَهُمْ ذِكْرَاللَّهُ أُولَيَهِكَ حِزْبُ ٱلشَّيْطَانِ أَ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ ٱلشَّيْطَينِ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ (١).

من خلال ذلك يتضح أن ذكر الله - على الله عنه أكبر مقاصد الحج وغاياته، ولذلك فإنه لا يخلو نسك من مناسك الحج من ذكر الله - على -.

# (٣) التلبية شعار حج أولى العزم من الرسل وأتباعهم

إن الحج من الفرائض التي تحقق معاني العبودية، والذل، والخضوع، لله - على -، والاستسلام له، وذلك كانت التلبية شعار الحج، لأن معنى التلبية: "الإجابة: تقول، لبيك، معناه: قرباً منك وطاعة لأن الإلباب القرب<sup>(3)</sup>، فالتلبية تتضمن الإجابة لمناد ناد، "وقال جماعة من أهل العلم: معنى التلبية: إجابة نداء إبراهيم - العلى - حين نادى بالحج" (٥)، وتتضمن كذلك معنى الخضوع والتذلل لله وحده ولذلك عرفت بأنها: "الإجابة والقصد والإخلاص، وتكون بالقلب واللسان، ولا تم إلا باجتماع الكل" (٦)، وذلك لأن الحج يشتمل على أعمال ومناسك، قد لا تهتدي العقول إلى

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المجادلة الآية "١٩".

<sup>(</sup>۱) أحكام القرآن، القاضي محمد بن عبد الله، أبو بكر بن العربي، المتوفي سنة ٤٣هه، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط٣، ٤٢٤هه، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط٣، ٤٢٤هه، ١٩٧هم، ج١، صـ٩٧٠.

<sup>(&</sup>quot;) رواه الترمذي في سننه، كتاب الدعوات، باب في دعاء يوم عرفة، ٥٧٢/٥، رقم ٣٥٨٥، وقال: "هذا حديث غريب من هذا الوجه"، ورواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الحج، باب أفضل الدعاء، دعاء يوم عرفة، ٥/١٩، رقم ٩٤٧٣، وقال: "هذا مرسل".

<sup>(</sup> $^{1}$ ) التلبية: "العين، الفراهيدي، مرجع سابق، ج  $^{1}$ ، ص  $^{1}$  .

<sup>(°)</sup> المغني لابن قدامة، مرجع سابق، ج٣، صـ٧٧١.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) مواهب الجليل في شرح مختصر الخليل، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الرحمن الطرابلسي المعروف بالحطاب الرعيني، المتوفى سنة ٤٥٩هـ، دار الفكر، ط٣، ١٤١٢هـ، ١٩٩٢م، ج٣، صــ١٠٦.

إدراك معانيها، وفيه ينتقل الحاج من منسك إلى آخر، وليس له خيار في فعله أو تركه، حتى لا يفسد حجه، استسلاماً، وإنقياداً لأمر الله - على -، واقتداء برسول الله - على -، وقد لا يدرك العقل المراد منها، فسيدنا عمر بن الخطاب - الله عنه عند تقبيل الحجر الأسود "إني لأقبلك، وإني أعلم أنك حجر لا تضر، ولا تنفع، ولولا أني رأيت رسول الله يقبلك ما قبلتك"(١)، إن هذا الحديث فيه "بيان الحث على الاقتداء برسول الله - ﷺ - في تقبيله، ونبه على أنه يجب أو لاً الاقتداء به لما فعله، وإنما قال وإنك لا تضر ولا تنفع، لئلا يغتر بعض قريبي العهد بالإسلام، الذين كانوا ألفوا عبادة الأحجار وتعظيمها، ورجاء نفعها، وخوف الضر بالتقصير في تعظيمها، وكان العهد قريباً بذلك فخاف عمر – الله الله عنه والله عليه، ويعتني به، فيشتبه عليه، فبين أنه لا يضر ولا ينفع بذاته، وإن كان امتثال ما شرع فيه ينفع بالجزاء والثواب، فمعناه: أنه لا قدرة له على نفع، ولا ضر، وأنه حجر مخلوق، كباقي المخلوقات التي لا تضر ولا تنفع"(٢)، وما دام العقل لا يدرك معانيها، فإن تأديته لها امتثالًا لأمر الله – ﷺ – واقتداءً برسول الله – ﷺ - وبذلك يظهر كمال عبودية المسلم لخالقه، وترويض نفسه على الطاعات، ولذلك فإن الحاج يردد التلبية، ويرفع بها صوته معلنا استجابته لأمر الله - ﷺ - والتزامه به، حتى جعلت التلبية شعار الحج، وهي مظهر عظيم من مظاهر الاستسلام، فالحاج يؤدي هذه الفريضة طاعة شه -وانقيادا له، ولذلك، فإن أولى العزم من الرسل اتفقوا على التلبية في الحج، معلنين الله على التلبية في الحج، معلنين استجابتهم لربهم، وإخلاصهم له، ولذلك فقد ورد في تاريخ مكة أن رسول الله - ﷺ - قال: "لقد مر بفج الروحاء، أو قال: "لقد مر بهذا الفج - سبعون نبياً على نوق حمر - خطمها الليف، ولبوسهم العباد، وتلبيتهم شتى، منهم يونس بن متى - فكان يونس يقول: "لبيك فراج الكرب لبيك، وكان موسى يقول - لبيك أنا عبدك، لبيك لبيك، فقال وتلبية عيسى، لبيك أنا عبدك، ابن أمتك، بنت عبديك لبيك"<sup>(٣)</sup>، إن هذا تأكيد على أن شعار الرسل – عليهم السلام – في الحج، هو التلبية، وإذا كان الرسل – عليهم السلام – قد استجابوا لله – ﷺ – وانقادوا لأمره، فإن الواجب

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب الحج، باب ما ذكر في الحجر الأسود، ١٤٩/٢ رقم ١٥٩٧، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الحج، باب استحباب تقبيل الحجر الأسود في الطواف ٢٥٢٢، رقم ١٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي على مسلم، مرجع سابق، ج٩، صـ ١٦ وما بعدها.

<sup>(&</sup>quot;) أخبار مكة للأزرقي، مرجع سابق، باب ذكر حج إبراهيم الطيخ، وآذانه، ٧٣/١، وقال الإمام القسطلاني: "إسناده معضل"، إرشاد الساري نشرح صحيح البخاري، ج٣، صــ٥١١.

على المسلم في كل شأنه، أن يكون ملبياً نداء الله - رضي - مستجيباً لأو امره، منقاداً لحكمه، بحب وتعظيم، اقتداءً بالأنبياء - عليهم السلام.

وحقيقة التلبية: سرعة الاستجابة لله - على الخضوع والتذلل له، ومعاهدته على لزوم طاعته، ومعنى لبيك "أي: أنا مقيم على طاعتك، الباباً بعد الباب، وإجابة، أو معناه: اتجاهي وقصدي لك"(١).

<sup>(&#</sup>x27;) القاموس المحيط، الفيروز أبادى، مرجع سابق، ج١، صــ ١٣٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) الام، الشافعي أبو عبدالله محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع بن عبد المطلب، المتوفي سنة ٢٠٤هـ، دار المعرفة، بيروت، بدون ط، ١٤١٠هـ، ١٩٩٠م، ج٢، صــ١٥١.

<sup>(&</sup>quot;) سورة النجم الآية "٣٧".

<sup>(</sup> أ) تفسير ابن كثير، مرجع سابق، ج٤، صـ٥٢٥.

<sup>(°)</sup> وهو سيدنا إسماعيل - الكيلا -

<sup>(</sup>١) سورة الصافات الآيات "١٠٢ - ١٠٧"

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) الهدي هو: "ما يهدى من العلم للحرم، ويكون من الإبل والبقر والغنم، والهدي منه ما هو واجب كهدي التمتع والقران والهدي اللازم لترك واجب من الواجبات، ومنه ما هو منذور وهو واجب أيضاً لكن بالنذر، ومنه ما هو تطوع وهو ما تبرع به المحرم"، الفقه على المذاهب الأربعة، الجزيري، ج١، صــ٣٢٦.

إن سيدنا موسى – الله – يأتي هو الآخر، ليرفع صوته بالتلبية، أقصى ما يستطيع، وقد شهد له النبي – ﴿ – بذلك، حينما مر ومن معه من الصحابة، بوادي الأزرق، فعن ابن عباس – ﴿ – قال: كنا مع رسول الله – ﴿ – بين مكة والمدينة فمررنا بواد فقال: "أي واد هذا؟ فقالوا: وادي الأزرق، قال: كأنى انظر إلى موسى – الله – هابطاً من الثنية (١)، وله جؤار إلى الله بالتلبية الله عن النابية، لما فيها من إعلان بالتلبية النابية، لما فيها من إعلان التوحيد لله – ﴿ له حَوْار ، وصوت عال مرتفع بالتلبية، لما فيها من إعلان التوحيد لله – ﴿ وروى عن سيدنا – عبدالله بن مسعود – ﴿ – قال: "حج موسى بن عمران – الله – في خمسين ألفاً من بني إسرائيل، وعليه عباءتان قطوانيتان، وهو يلبي "لبيك اللهم لبيك، لبيك تعبداً ورقاً، لبيك أنا عبدك أنا لَدَيْك لَدَيْك، يا كشاف الكرب، قال: فجاوبته الجبال "(٢).

• ولقد أخبر النبي - ﷺ - أن سيدنا عيسى - الله - سيأتي في آخر الزمان إما أن يحج، أو يعتمر، أو يجمع بينهما، رافعاً صوته بالتلبية، فعن أبي هريرة - ﴿ أن النبي - ﴾ - قال: "والذي نفسي بيده ليهلّن ابن مريم بفج الروحاء، حاجاً أو معتمراً، أو ليثنيهما" أ، ولقد أكد سيدنا محمد - ﴾ - رفع صوت سيدنا عيسى - الله - بالتلبية بالقسم وهو الصادق المصدق، ولام التوكيد الداخلة على (ليهلّن والإهلال يعنى: "رفع الصوت بالتلبية" (ه)، والتي تشتمل على نبذ الشرك، وإعلان التوحيد، والإخلاص لله - تعالى - وحده، لأن فريضة الحج من أكثر العبادات ظهوراً للآخرين، سواء في الملبس، أو الأفعال، التي توحي أن صاحبها في عباده، ولذلك فقد أراد النبي - ﷺ - تربية أمته على إخلاص العبادة لله وحده حينما دعا أن يجعل حجته خالصة لله - تعالى -، مبرورة متقبلة، فعن أنس بن مالك - ﴿ - قال: قال رسول الله - ﷺ - "اللهم حجة لا رياء فيها و لا سمعة "(٢)، فالتلبية: إهلال بتوحيد الله - ﷺ - وإخلاص العبادة له وحده،

<sup>(&#</sup>x27;) الثنية في الجبل كالعقبة فيه، وقيل: هي الطريق العالي فيه، وقيل: أعلى المسيل في رأسه، لسان العرب، ابن منظور، ج١، صــ١٢٤.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه، صـ۲۷۱.

<sup>(&</sup>quot;) رواه البيهقي في السنن الكبرى، باب دخول مكة بغير إرادة حج ولا عمرة، ٧٨٨٥، رقم ٩٨٣٨.

<sup>( ً )</sup> سبق تخریجه، صـ ۲۹۲.

<sup>(°)</sup> لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١١، صـ١٠٧.

<sup>(</sup>أ) رواه ابن ماجة في سننه، كتاب المناسك، باب الحج على الرحل، ١٣٨/٤، رقم ٢٨٩٠، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده ضعيف".

وهذا يدل على أن لها معنى عظيماً، ولذلك فقد أمرنا رسول الله -% – برفع الأصوات بها، فعن زيد بن خالد الجهني -% – قال: قال رسول الله -% –: "جاءني جبريل، فقال: يا محمد مر أصحابك، فليرفعوا صياحهم بالتلبية، فإنها شعار الحج"(۱)، ولذلك فقد جعلها النبي -% من أفضل أعمال الحج، فعن أبي بكر الصديق -% – أن رسول الله -% – سئل، أي الحج أفضل؟ قال: "العج(۱)" لأنها رفع الصوت بإجابة دعوة الله – تعالى -، إلى الحج، على لسان الأنبياء، والرسل - عليهم السلام - ولقد علم النبي -% - أصحابه التلبية، فأخذوها عنه، فعن ابن عمر -% – قال: "تلقفت(۱)، التلبية من رسول الله -% – وهو يقول لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك"، وكان ابن عمر يزيد فيها، لبيك لبيك لبيك وسعديك(١)، والخير في يديك، لبيك والرغباء(١) إليك والعمل"(١)، ويظل الحاج يكرر التلبية مرة بعد أخرى، حتى يستحضر المسلم ما دلت عليه من المعاني، وأن يعرف ما يكرر التلبية مرة بعد أخرى، حتى يستحضر المسلم ما دلت عليه من المعاني، وأن يعرف ما حوائك فقد جُعلت شعار الحج، وامتثل أولو العزم من الرسل، هذا الشعار، فلبوا، ورفعوا أصواتهم بالتلبية، حتى صار الحج، وامتثل أولو العزم من الرسل، هذا الشعار، فلبوا، ورفعوا وأتباعه، وبين إخوانه من الأنبياء والرسل السابقين، وأممهم، لأن الجميع أمروا أن يقيموا ديناً واحداً وهو الإسلام.

(') رواه ابن خزيمة في صحيحه، كتاب المناسك، باب البيان أن رفع الصوت بالإهلال من شعائر الحج، ١٧٤/٤، رقم ٢٦٢٨، وقال الأعظمي: "إسناده ضعيف"، ورواه الحاكم في مستدركه، كتاب المناسك، باب مناسك الحج، ١٩/١، رقم ١٦٥٣.

<sup>(</sup>٢) العج: رفع الصوت بالتلبية، والثج: صب الدماء يعنى: الذبائح، "العين"، الفراهيدي، مرجع سابق، ج١، صـ٧٦.

<sup>(&</sup>quot;) رواه الترمذي في سننه، أبواب الخير، باب ما جاء في فضل التلبية والنحر، ١٨٠/٣، رقم ٢٢٧، ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب المناسك، باب رفع الصوت بالتلبية، ٢١/٤، رقم ٢٩٢٤، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حسن لغيره"، ورواه ابن خزيمة في صحيحه، كتاب المناسك، باب ذكر البيان أن رفع الصوت بالإهلال من أفضل الأعمال، ٢٥٥٤، رقم ٢٦٣١، ورواه الحاكم في مستدركه، كتاب المناسك، باب أي الحج أفضل، ٢٦٠١، رقم ١٦٥٥.

<sup>( ً)</sup> تلقفت: أي تلقفتها، وحفظتها بسرعة، لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٩، صـ٧٣٠.

<sup>(°)</sup> وسعديك: أي مساعدة لأمرك بعد مساعدة، لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٣، صـ٤١٢.

<sup>(</sup>أ) الرغباء: الطلب والمساعدة: أي إنه تعالى هو المطلوب المسئول منه فبيره جميع الأمور، "طرح التثريب في شرح التقريب، زين الدين العرب، مرجع سابق، ج٥، صـ ٩٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷</sup>) رواه البخاري، كتاب الحج، باب التلبية، ۱۳۸/۲، رقم ۱۵۶۹، ورواه مسلم، كتاب الحج، باب التلبية وصفتها، ووقتها، ۱۸۲۸، رقم ۱۹۱۸، وابن ماجة في سننه، كتاب المناسك، باب التلبية، ۱۷۲۲، رقم ۲۹۱۸، وابن ماجة في سننه، كتاب المناسك، باب التلبية، ۷۷٤/۲، رقم ۲۹۱۸، والنفظ له.

# ثالثاً: أثر الحج في الوقاية من الانحراف

إن الحج باب عظيم من أبواب الوقاية للنفس البشرية، لإصلاحها، وتهذيبها، ولذلك فقد كثر تكرار الوصية بالتقوى في الآيات التي تتحدث عن الحج وشعائره، لما للحج من دور عظيم فعال في الوقاية والحفظ، ففي أول آية من الآيات التي تتحدث عن الحج في سورة البقرة، تختم هذه الآية بالأمر بالنقوى، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَتِمُوا ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَهَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْيُّ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَّى بَبُلُغَ ٱلْهَدْى مِحَلَهُۥ فَهَن كَانَ مِنكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِۦٓ أَذَى مِّن رَّأْسِهِۦ فَفِدْ يَةٌ مِّن صِيامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُشُكِ ۚ فَإِذَآ أَمِنتُمْ فَهَن تَمَنَّعَ بِٱلْعُمْرَةِ إِلَى ٱلْحَجَ فَهَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيُ فَنَ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَامٍ فِي ٱلْحَجَّ وَسَبْعَةٍ إِذَا ﴿ رَجَعْتُم ۗ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَّةٌ ذَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُنُ أَهْ لُهُ, حَاضِرِي ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ۗ وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ (١)، ثم يكرر الله - عَلى - في الآية التي تليها الوصية بالتقوى، والتزود منها، لأنها خير زاد للإنسان، فقال تعالى: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشُّهُ رُّمَّعُ لُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِ كَ ٱلْحَجَّ فَلاَ رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ ﴾ وَلَا جِـ دَالَ فِي ٱلْحَجُّ وَمَا تَفْ عَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ ۗ وَتَكزَوَّدُواْ فَإِتَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقُويَ وَاتَّقُونِ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَكِ ﴾ (٢)، وفي ذلك دعوة للإنسان بأن يأخذ استعداده، للتزود ليوم القيامة، كالمسافر الذي يأخذ زاده معه في سفره، فيبتعد عن كل ما حرم الله - على -، ثم تختم هذه الآيات التي تتحدث عن شعائر الحج، بالأمر بالتقوى، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تَحْشُرُونَ ﴾ (٣)، إن تكرار الوصية بالتقوى في بداية هذه الآيات، ونهايتها، وأوسطها، لهو خير دليل على أن الحج بابّ كبير " من أبواب التقوى، والتزود بزادها العظيم، وذلك بفعل ما أمر الله - ﷺ - به، واجتناب ما نهى عنه، وكأن التقوى لابد وأن تكون ملازمة للإنسان في أموره عامة، وفي أفعال الحج خاصة، فعندما يعقد الإنسان النية على حج بيت الله الحرام، فلابد وأن تكون النية خالصة لوجه الله - تعالى -، حتى يكون الحج مقبو لأ، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَتِمُواْ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ (<sup>١٤)</sup>، وهذا يتطلب من الإنسان أن يكون كل شيء من حركاته، وسكناته، لله تبارك وتعالى – وأن ينقي عمله من الخلل، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَعْيَاىَ وَمَمَاقِب بِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ 🗥 لَا شَرِيكَ لَهُۥ وَيِذَاكِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ (٥)، و النبي – ﷺ – قد دعا الله تبارك وتعالى - أن تكون حجته خالصة له - تعالى - فعن أنس بن مالك - الله - قال:

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "١٩٦".

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية "١٩٧".

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة من الآية "٢٠٣".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة البقرة من الآية "١٩٦".

<sup>(°)</sup> سورة الأنعام الآيات "١٦٢ - ١٦٣".

قال رسول الله - ﷺ -: "اللهم حجة لا رياء فيها ولا سمعة"(١)، وهذه تربية للأمة كلها، لتتعلم وتقتدي برسول الله - ﷺ - في إخلاص العمل لوجه الله - تبارك وتعالى -، فالإخلاص في العبادة له دور هام في استقامة العبد، وعدم انحرافه، قَالَ تَعَالَى:﴿ وَمَآ أُمِرُوٓاْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَيُؤْتُواْ ٱلزَّكُوةَ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ (٢)، "فينبغي للمؤمن أن يوطن نفسه على أن تكون حياته لله، ومماته لله، فيتحرى الخير والصلاح، والإصلاح في كل عمل من أعماله، ويطلب الكمال في ذلك لنفسه، رجاء أن يموت ميتة ترضى ربه، ولا يحرص على الحياة لذاتها، فلا يرهب الموت، فيمتنع عن الجهاد في سبيل الله، كما أن عليه أن يقيم ميزان العدل، فيأخذ على أيدى أهل الجور، ويأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر "(<sup>٣)</sup>، وإذا تحرى الإنسان الخير، والصلاح، والأصلح، في كل أعماله، وطلب الكمال في ذلك، ابتعد عن كل ما يغضب الله - تعالى - عليه، ويعمل على رضاه، فيستقيم على المنهج الذي رسمه له الإسلام، خاصة وأن الحجاج والعمار هم ضيوف الرحمن(٤)، ووفد الله الذي يحلون بيته، و لا يليق بالضيف، والوافد، أن يقبل على الله - على -، وهو مُصرِ على معصيته، مضيع لحدوده، ظالم نفسه، ولغيره من الناس، ولذلك جعل الإسلام من آداب الحج قبل الدخول في مناسكه، قطع العلائق التي تمنع من قبوله، وجَعلهِ مردوداً على صاحبه، "وأما قطع العلائق فمعناه: رد المظالم، والتوبة الخالصة لله تعالى عن جملة المعاصى، فكل مظلمة علاقة، وكل علاقة مثل غريم حاضر متعلق بتلابيبه، ينادي عليه، ويقول: أين تتوجه؟ أتقصد بيت ملك الملوك، وأنت مضيع أمره في منزلك هذا ومستهين به؟ ومهمل له؟ أو لا تستحي أن تقدم عليه قدوم العبد العاصبي، فيردك و لا يقبلك؟ فإن كنت راغبا في قبول زيارتك فنفذ أو امره، ورد المظالم، وتب إليه أو لا من جميع المعاصى، واقطع علاقة قلبك عن الالتفات إلى ما وراءك – لتكون متوجهاً إليه بوَجْهِ قلبك، كما أنك متوجه إلى بيته بوَجْهِ ظاهرك، فإن لم تفعل ذلك، لم يكن لك من سفرك أو لاً: إلا النصب، والشقاء، وآخراً، إلا الطرد، والرد"<sup>(٥)</sup>، فعن أبي هريرة – ﴿ – أن النبي – ﷺ – قال:

<sup>(&#</sup>x27;) سبق تخریجه، صـ۲۷۸.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البينة الآية "٥".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير المراغي، مرجع سابق، ج٨، صـ ٩٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) عن أبي هريرة - ان النبي - الله - قال: "الحجاج والعمار وقد الله إن دعوه أجابهم وإن استغفروه غفر لهم"، رواه ابن ماجه في سننه، كتاب أبواب المناسك، باب فضل دعاء الحاج، ١٣٩/٤، رقم ٢٨٩٢.

<sup>(°)</sup> إحياء علوم الدين، الغزالي، مرجع سابق، ج١، صــ٧٦٧.

<sup>(&#</sup>x27;) الغرز: ركاب الرَّحلِ، وكل ما كان مساكاً للرِجْلَيْنِ في المركب يُسمى غرزاً، العين، الفراهيدي، مرجع سابق، ج٤، صــ٧٣٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) رواه الطبراني في المعجم الأوسط، ٥/١٥٠، رقم ٢٢٨٥، ورواه الهيثمي في مجمع الزوائد، باب النفقة من الحلال والحرام، ٢٥١/٠، رقم ١٨١٠٣، وقال: "فيه سليمان بن داوود اليمامي وهو ضعيف".

<sup>(&</sup>quot;) زيد بن ثابت بن الضحاك بن زيد بن لوذاذ بن عمرو بن عوف الأتصاري الخزرجي، أبو سعيد، وقيل: أبو ثابت، وقيل: غير ذلك في كنيته، استصغر يوم بدر، ويقال: إنه شهد أحداً، ويقال: أول مشاهده الخندق، وكانت معه راية بني النجار يوم تبوك، وكان من علماء الصحابة، وهو الذي تولى قسم غنائم اليرموك، وكان يكتب لرسول الله - الله الوحي، وكان من أعلم الصحابة بالفرائض، توفى سنة ٥٤هـ، وقيل: ثلاث وأربعون، وقيل: إحدى وخمسين، وقيل: خمس وخمسون، "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٢، صـ٧٥٥، "الإصابة في تمييز الأصحاب"، ابن حجر، مرجع سابق، ج٢، صـ٥٣١.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) رواه الترمذي، كتاب الحج، باب ما جاء في الاغتسال عند الإحرام، ١٨٣/٣، رقم ٨٣٠، وقال: "هذا حديث حسن غريب"، ورواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الحج، جماع أبواب الإحرام والتلبية، باب الغسل للإهلال، ٥/٥، رقم ٤٩/٥، ورواه ابن خزيمة في صحيحه، كتاب المناسك، باب استحباب الاغتسال للإحرام، ١٦١/٤، رقم ٥٥٥٥.

إن فريضة الحج تتطلب من المسلم أن يصبر على مشتهيات نفسه، بحبسها عما تشتهيه، وتميل اليه من بعض المتاع في فترة الإحرام، وهذا نوع من جهاد النفس، الذي يكبح جماحها فيتمكن من أن يسيطر على رغباته وشهواته، ولذلك فقد جعل النبي —  $\frac{1}{2}$  — الحج جهاداً في سبيل الله، ولاسيما في حق المرأة، والضعيف، فعن عائشة — رضى الله عنها — قالت: "يا رسول الله ترى الجهاد أفضل العمل، أفلا نجاهد؟ قال: لا، لكن أفضل الجهاد: حج مبرور "(١)، "وسماه جهاداً: لما فيه من مجاهدة النفس"(١)، فالحج جهاد، لأنه يحمل النفس على أداء أعمال، قد لا ترغب فيها النفوس، كمفارقة الأهل، والولد، وفعل المناسك مع شدة الزحام، التي تزهق فيها بعض النفوس، ولكنه يتحمل ذلك باذلاً نفسه في سبيل الله —  $\frac{1}{2}$  —.

إن الحج يربي في نفس صاحبه الامتناع عن الحرام، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِ اَلْحَجَ فَلا رَفَتُ وَلا فَسُوفَ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجَ ﴾ (٣)، "وقوله فلا رفث: أي من أحرم بالحج أو العمرة، فليجتنب الرفث، وهو الجماع كما قَالَ تَعَالَى: ﴿ أُحِلِّ لَكُمُ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمُ ﴾ (٤)، وكذلك يحرم تعاطي دواعيه من المباشرة، والتقبيل، ونحو ذلك، كذلك التكلم به بحضرة النساء "(٥)، فإذا كان الحاج يكف نفسه عن ضبط الغرائز المحببة لديه حال الإحرام، فإن ذلك سيربى فيه ضبط غرائزه، فيمنعها عن مواقعه الحرام، لأنه امتنع عما أحل الله له، فمن باب أولى أن يمنعها عما حرم الله في غير وقت الحج.

إن الحج يجعل المسلم صابراً عن المعاصي بكل أنواعها، فلا يهم بالمعصية، تعظيماً لحرمة بيت الله –  $\frac{3}{2}$  – وطمعاً في حج المبرور، ولقد "اختلف أهل التأويل في معنى الفسوق التي نهى الله عنها في هذا الموضع، فقال بعضهم: هي المعاصي كلها"(٦)، ولقد أكد النبي –  $\frac{3}{2}$  – النهي عن ذلك، فعن أبي هريرة –  $\frac{3}{2}$  – قال: سمعت رسول الله –  $\frac{3}{2}$  – يقول: "من حج لله فلم يرفث ولم

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب الحج، باب فضل الحج المبرور، ١٣٢/٢، رقم ١٥١٢، ٢٧٨٤.

 $<sup>(^{&#</sup>x27;})$  فتح الباري، ابن حجر، مرجع سابق، ج $^{''}$ ، ص $^{''}$ 

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة من الآية "١٩٧".

<sup>(1)</sup> سورة البقرة الآية "١٨٧".

<sup>(°)</sup> تفسیر ابن کثیر، مرجع سابق، ج۱، صد، ٤٠٤.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري، مرجع سابق، ج٤، صــ٥٣٠.

يفسق رجع كيوم ولدته أمه"(١)، والله - على - قد توعد كل من هم بفعل معصية في البيت الحرام، قاصداً لها، وإن لم يفعلها، قال تعالى: ﴿ وَمَن يُرِد فِيهِ بِإِلْكَ الْمِ يُظُلِّمِ نُذِقَهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (٢)، وهذا يجعل العبد يجاهد نفسه للإقلاع عن المعاصي، فيبادر إلى الطاعات، خاصة وأن أفعال الحج يستوي فيها الرجال، والنساء، في الزمان، والمكان، فالمرأة تؤدي أفعال الحج، بالقرب من الرجل، ولا ينظر إليها نظرة محرمة، حتى لا يفسد حجه، وينال غضب الله - على - وهذا يربي في نفسه الصبر عن معصية الله - تعالى -، فيبتعد عن كل ما يفسد حجة، وكل ما يغضب الله - عليه.

إن تأدية مناسك الحج، لا خلاف بين المسلمين في فعلها، فهم متحدون في ذلك، وهذا مقصد عظيم من مقاصد الإسلام التي يريد أن يغرسها في نفوس أتباعه، فالحج بأتيه الناس من كل فج عميق، وهو فرصة عظيمة لتربية المسلمين على الاتحاد، والتحذير من الاختلاف، الذي يؤدى إلى الفرقة، والتنازع، ولذلك فقد نهى الله - على الله الخيال المداب التي يجب على الحاج أن الخصام والمنازعة التي تورث الضغائن والفرقة، إن هذا "بيان للآداب التي يجب على الحاج أن يلتزمها في هذه الأشهر، فيصون نفسه فيها عن كل لغو، ويجنبها كل معصية، وينأى بها عن الجدال المفضي إلى الخصام والخلاف"(٢)، فحينما يلتقي الحجاج على طاعة الله - على ومحبته في صعيد واحد، ونداؤهم واحد، ولباسهم واحد، يتجهون إلى رب واحد، فالحج مدرسة عظيمة يتعلم فيها الحاج كريم الأخلاق فيبتعد عن السباب، والشتائم، والسخرية، وفحش الأقوال والأفعال، "وكما يستفيد المسلمون من اتصال بعضهم ببعض في نفوسهم وأخلاقهم، كذلك يستفيدون من جهة اقتصادهم ومتاجرهم، وكذلك يستفيد المؤمن من ذلك المؤتمر الذي يجتمع إليه الناس طائعين في كل عام، قوة إيمانهم، وارتباط غنيهم بفقيرهم، وشرقيهم بغربيهم، وشماليهم ببغوبيهم، حتى بشعر المؤمن بأن كل أولئك المؤمنين هم إخوان في السراء والضراء، وأعوان ببغوان في السراء والضراء، وأعوان

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب الحج، باب فضل الحج المبرور، ١٣٣/٢، رقم ١٥٢١، "واللفظ له"، وأخرجه مسلم، كتاب الحج، باب فضل الحج والمعمرة، ويوم عرفة، ٩٨٣/٢، رقم ٤٣٨.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الحج من الآية "٢٥".

<sup>(&</sup>quot;) التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج١، صـ٢٢٢.

له على الشدائد التي تتتابه، وبذلك يقوى عنده الأمل في الإصلاح، والرغبة في العمل الجد النافع، الذي يعود على المسلمين في الدين والدنيا"(١).

إن الله - على - وجه عباده إلى الربط بين رحلة الحج، والرحلة إلى الدار الآخرة، حتى يستعد الإنسان للوقوف بأرض المحشر، فيعمل من أجل الآخرة، ولذلك فقد بدأت سورة الحج بالحديث عن يوم القيامة، وأهواله، فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ النَّ اللّهَ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ السّاعَةِ شَى مُ عَظِيمٌ في مَا تَذَهُلُ كُلُ مُرْضِعَةٍ عَمّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُ ذَاتٍ حَمْلٍ مَ لَهَا وَتَرَى النّاسَ سُكُنرى وَلَكِنَ عَذَابَ اللّهِ شَدِيدٌ ﴾ (١)، وفي ذلك دعوة للإنسان بأن يعمل فكره في أفعال الحج، والتي تذكر الإنسان بأهوال يوم القيامة، فيتزود له، وتجعله يفكر لما يُستأنف من حياته، لأن من علم أنه محاسب، اجتهد في الطاعة، ولذلك فقد ختمت الآيات التي تتحدث عن مناسك الحج، بالتذكير بيوم القيامة، وما يحدث فيه من الجمع، والسوق إليه، ليجازي المحسن بإحسانه، والمسيء بإساءته، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاتَّقُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْتَرُونَ ﴾ (١٠).

عندما يخرج الحاج من بيته قاصداً بيت الله الحرام، لأداء مناسك الحج، وهو مفارق الأهل، والأولاد، والأوطان، فإن ذلك يذكره برحلته إلى الدار الآخرة، حينما يخرج من الدنيا، ليقبل على الله – على الله – مفارقاً أهله "وليتذكر عند قطعه العلائق لسفر الحج، قطع العلائق لسفر الآخرة، فإن ذلك بين يديه على القرب، وما قدمه من هذا السفر، طمع في تيسير ذلك السفر، فهو المستقر، وإليه المصير، فلا ينبغي أن يغفل عن ذلك السفر، عند الاستعداد بهذا السفر "(أ)، فإذا تجرد الحاج من ملابسه المعتادة، ليغتسل، فإن ذلك مرآة لما سيأتي عليه، من تغسيله، وتجهيزه بعد موته على خشبة الغسل، فإذا تجهز، ولبس ملابس الإحرام، فإن ذلك يذكره بلفه في الأكفان بعد الموت، حيث يُجرد من ملابسه، ويلف بلفائف بيض، يلقى بها خالقه سبحانه، وحينما يقف الحجاج في صعيد واحد، بقلوب ضارعة، وعين دامعة، في اجتماع كبير مهيب، هذا الاجتماع يذكر المسلم بالموقف الأكبر يوم القيامة، الذي يلتقي فيه الأولون والآخرون، وإذا تذكر الإنسان يوم القيامة، كان ذلك رادعاً له عن اقتراف المعاصي، ولم تكن الدنيا أكبر همه.

<sup>(&#</sup>x27;) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ٣٠٥.

 $<sup>\</sup>binom{1}{1}$  سورة الحج الآيات "١-٢".

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة من الآية "٢٠٣".

<sup>(</sup> أ) إحياء علوم الدين، الغزالي، مرجع سابق، ج١، صــ٧٦٧.

لقد حذر الله - على - عباده من الشيطان، تحذيراً شديداً، لأن الشيطان لا غاية له إلا الغواية والفساد، والإنسان لا وقاية له منه، إلا بالالتجاء إلى الله - على -، والتعوذ به من شره، وملازمة ذكره، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِى آَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَنَ يَنزَغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيْطَنَ كَانَ وَمِلازمة ذكره، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِى آَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَنَ يَانَعُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيْطَنَ كَانَ لِلْإِسْدِعِ عَدُواً أَنِّ الشَّيْطَنَ كَانَ اللَّهِ مِن الشِوابِ الاحتراز منه، السَّعِيرِ ﴾ (١)، والحج شرع لإقامة ذكر الله - على -، فهو باب عظيم من أبواب الاحتراز منه، لأن "المهم في العبادة، هو ذكر الله الذي يصلح النفس، ويوجه القلب إلى عمل الخير، ويبعدها عن الشرور، والمعاصي، فيكون فاعلها من المتقين "(١)، فمن لازم ذكر الله - على حكن في حصن حصين من الشيطان الرجيم، وفي حرز من شره، وفي رمي الجمرات في الحج، إرغام حصن حصين من الشيطان الرجيم، وفي حرز من شره، وفي رمي الجمرات في المحج، إرغام الشيطان، وإعلانه برجمه، وعدم الاستسلام لوساوسه، حتى يسير على الطريق المستقيم.

(') سورة الإسراء الآية "٥٣".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة فاطر الآية "٦".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير المراغي، مرجع سابق، ج٢، ص١٠٨

# الفصل الرابع التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الجانب الخلقي

ويشتمل على أربعة مباحث

المبحث الأول: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الأخلاق مع الله المبحث الثاني: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الأخلاق مع النفس المبحث الثالث: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الأخلاق مع الناس المبحث الرابع: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الأخلاق مع البيئة

#### تمهيد

لقد جاء الإسلام حاثاً أتباعه على التخلق بالأخلاق الحميدة، والبعد عن الأخلاق الرذيلة، فأعطاهم قدراً كبيراً من الأساليب الوقائية ليطهر نفوسهم من نزاعات الشر، والأخلاق في اللغة جمع خُلُق و "الخلق بضم اللام وسكونها، وهو: الدين، والطبع، والسجية "(١)، "والخلق: العادة "(٢)، من خلال ذلك يتضح أن من معاني الأخلاق: السجية، والطبع، والعادة، والمروءة، والدين.

أما في الاصطلاح فهي: "عبارة عن هيئة في النفس راسخة، عنها تُصدِرُ الأفعال بسهولة ويسر، من غير حاجة إلى فكر وروية، فإن كانت الهيئة بحيث تصدر عنها الأفعال الجميلة المحمودة عقلاً وشرعاً، سميت تلك الهيئة خلقاً حسناً، وإن كان الصادر عنها الأفعال القبيحة، سميت تلك الهيئة التي هي المصدر خلقاً سيئاً"(٣).

ومعلوم أن الإسلام شمل بأخلاقه جميع تصرفات الإنسان وسلوكياته، فنظم علاقة الفرد بربه، وعلاقته مع الآخرين، وعلاقته مع نفسه، فهذه الدائرة تتسع لتشمل كل ما حول الإنسان، حتى تعم الإنسانية جمعاء، بل إنها تشمل الأحياء غير العاقلة، كالحيوان، والنبات.

إن تهذيب الأخلاق، وتزكية النفوس، هدف رئيس، وغاية معتبرة في دعوة أولى العزم من الرسل، وتشغل حيزاً كبيراً في ذلك، ولقد بين سيدنا محمد - الله - هذا الغرض العظيم، فعن

<sup>(&#</sup>x27;) نسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج١٠، صـ٨٦.

<sup>(</sup>۲) تاج العروس، الزبيدي، مرجع سابق، ج۲۰، صـ٢٣٦.

<sup>(&</sup>quot;) إحياء علوم الدين، الغزالي، مرجع سابق، ج٣، صـ٥٠.

النبي - ﷺ - هذا الهدف على أرض الواقع، حيث ربي صحابته الكرام على مكارم الأخلاق، وأفضلها، وحثهم على التمسك بها، فلم يترك فضيلة من الفضائل إلا ودعا إليها، ونهاهم عن قبيحها، ولم يترك رذيلة من الرذائل إلا ونبههم للابتعاد عنها، وكان هذا الإعداد لا يستقيم، إلا إذا أسس على بناءٍ أخلاقي وقائي متين، وهذا يؤكد على الحاجة الملحة إلى الجانب الوقائي في عملية الأخلاق، فهي مهمة أساسية من مهمات القائمين على التربية والدعوة، وبناءً على ذلك: فإنه يجب على المسلم التحلي بمحاسن الأخلاق، والبعد عن مساوئها، لأن ذلك من مقاصد بعثة الرسل - عليهم السلام - لهداية البشرية إلى صراط الله المستقيم، فتتمكن الأخلاق الحميدة من سويداء قلوبهم، حتى تصير جزءً لا يتجرأ من سلوكهم، ثم ينقى نفوسهم من الأخلاق الرذيلة، لأن سلامة المجتمعات، وقوة بنيانها مرهون بتمسكها بفضائل الأخلاق، والابتعاد عن رذائلها، فإن لم نفعل ذلك، ساد الانحراف والانحلال بين أفرادها، وهذا ما سيتضح في دراسة هذا الفصل إن شاء الله - سُجِلِله -.

(') رواه البيهقي في شعب الإيمان، باب في حسن الخلق، ٢/١٠ ٣٥، رقم ٢٦٠٩، والحاكم في مستدركه، كتاب آيات رسول الله ﷺ، التي هي دلائل النبوة، باب بدون ترجمة، ٢٧٠/٢، رقم ٢٢٢١، وقال: "هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه".

#### المبحث الأول

### التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الأخلاق مع الله

التعامل مع الله - على - له سمة خاصة يجب على المسلم ألا يخرج عنها، وأن يتخلق بها مع الله - وحتى يكون مصاناً من الوقوع في الانحراف السلوكي، ومتصفاً بحسن الخلق مع الله "وتحسينه منك: أن تعلم أن كل ما يأتي منك يوجب عذراً، وأن كل ما يأتي من الحق يوجب شكراً، وأن لا ترى له من الوفاء بداً "(۱)، فإذا وضع الإنسان هذه المبادئ أمام عينيه فإنه يكون متأدباً مع الله - ويمكن القول بأن "شكر المسلم ربه على نعمه، وحياؤه منه - الميل الميل إلى معصيته، وصدق الإنابة إليه، والتوكل عليه، ورجاء رحمته، والخوف من نقمته، وحسن الظن به في إنجاز وعده، وإنفاذ وعيده فيمن شاء من عباده هو أدبه مع الله "(۱)، وهو الصلة بين الإنسان وخالقه، إن تمسك بذلك فقد أحسن الأدب معه.

ويقصد الباحث بالأخلاق مع الله، الأخلاق التي تحكم علاقة الإنسان مع الله - على الله - فيدين بها له وحده، دون غيره.

# أولاً: التوجيهات الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في جانب الأخلاق مع الله

هناك بعض التوجيهات الوقائية، والمبادئ المستنبطة من دعوة أولي العزم من الرسل والتي عند تطبيقها تصون الإنسان من الانحراف في جانب الأخلاق مع الله - تعالى -، وأهم هذه التوجيهات الوقائية هي:-

#### ١- الإكثار من شكر الله تعالى

إن نعم الله - على عباده كثيرة ومستمرة، تتجدد بتجدد أنفاس العبد، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِن تَعُدُّواُ نِعْمَةَ اللهِ كَا يَعْمُ وَهَا اللهِ اللهُ على العباد، ومن أعظم استمرار النعم ودوامها، بل والزيادة عليها، أما جحود النعمة، والكفر بها، فمن أعظم أسباب زوالها عنه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَبِن شَكَرْتُمُ لَإِن شَكَرْتُمُ لَإِن شَكَرْتُمُ وَلَيِن

\_

<sup>(&#</sup>x27;) مدارج السالكين، ابن قيم الجوزية، مرجع سابق، ج٢، صـ٨٠٣.

<sup>(</sup>٢) منهاج المسلم، أبو بكر الجزائري، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، مصر، بدون ط.ت، صـ٦٦.

<sup>(&</sup>quot;) سورة النحل الآية "١٨"

كَ مَرْاتِي المسلم أن يتحلى بها في الشكر من أجل الأخلاق التي يجب على المسلم أن يتحلى بها في كل أحواله وأوقاته، لما فيه من الاعتراف بإسداء النعم إلى المنعم الحقيقي، وهو الله - على حتى فيما يكره الإنسان، لأنه لا يعلم من أين يأتيه الخير، هل فيما يحب، أو يكره؟ فإذا شكر، فإنه بذلك يكون قد برهن على أنه صاحب خلق كريم، يعترف بنعم الله - على المتجددة عليه، والمنهمرة ليل نهار، ويكون كذلك من الذين تخلقوا بهذا الخلق، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ, مَا يَشَاءُ مِن مَا عَلَيْ الله الله ويكون كذلك من الذين تخلقوا بهذا الخلق، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ, مَا يَشَاءُ مِن والمنهمرة إلى أن هذا الخلق عزيز، لم يتصف به إلا قليل من عباد الله - تعالى -، ولذلك كانت عناية الأنبياء - عليهم السلام - بهذا الخلق عظيمة وفائقة، كيف لا؟ وهو خُلُق يحبه الله - عليه و وثيقة تأمين ربانية، لوقاية النعم من الزوال.

• إن الشكر من أعظم أخلاق الرسل – عليهم السلام – مع الله – رحم الله – والله عليه عليه عليه مفهوم الإيمان في قلب المسلم، ويجعله يقر بفضل الله – رحم الله – الله عليه، ولقد مدح الله – الله سيدنا نوحاً – الله أن حَمَلُنا مَعَ نُوجً إِنّه من حَمَلُنا مَعَ نُوجً إِنّه من عَبْدًا شَكُورًا فَي عَبْدًا شَكُورًا فَي جميع أحواله، لأنه ما فعل شيئاً إلا حمد الله حلات عبيه، ولذلك فقد جاء التعبير عن الشكر بصيغة المبالغة (شكور) "والظاهر أن الشكور هو الذي يعمل بجميع الطاعات القلبية، والقولية، والعملية، فإن الشكر يكون بهذا أو بهذا "(أ)، حتى أصبح الشكر صفة مميزة لخلق سيدنا نوح – الله – فعندما يأتي الخلائق يوم القيامة، ويذهب الناس إلى الأنبياء، ليشفعوا لهم في فصل القضاء فيتوجهون إلى سيدنا نوح – الله سيناونه الشفاعة العظمى، فيحتجون بأن الله – راحة الما عبداً شكوراً، فقد روى أبو هريرة السلونه الشفاعة العظمى، فيحتجون بأن الله – الله عنه عبداً شكوراً، فقد روى أبو هريرة الرسل على حديث الشفاعة الطويل: "..... فيأتون نوحاً، فيقولون: يا نوح؟ أنت أول الرسل السلاحة العلويل: "..... فيأتون نوحاً، فيقولون: يا نوح؟ أنت أول الرسل

<sup>(&#</sup>x27;) سورة إبراهيم الآية "٧".

 <sup>(</sup>۲) سورة سبأ الآية "۱۳".

<sup>(&</sup>quot;) سورة التغابن الآية "١٧".

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء الآية "٣".

<sup>(°)</sup> قصص الأنبياء، ابن كثير، مرجع سابق، ج١، صــ١١.

إلى الأرض، وسماك الله عبداً شكوراً، الشفع لنا إلى ربك، ألا ترى ما نحن فيه؟ ...."(١)، ولقد أمر الله - على - سيدنا نوحاً، ومن معه من المؤمنين، بحمده عند استوائهم على الفلك، فقال تعالى: ﴿ فَإِذَا اَسْتَوَيْتَ أَنتَ وَمَن مَعكَ عَلَى الْفُلْكِ فَقُلِ الْمَعَدُ لِلّهِ اللّذِي نَجَنَا مِن الْقَوْمِ الْظُلِمِينَ ﴾ (١)، وهذا تعليم من الله - على - لسيدنا نوح، ومن معه، أن يقولوا ذلك شكراً لله - على مكانها، لخفاء على نجاتهم "ولما كان الحمد من شعب الشكر، كان أشيع النعمة، وأدل على مكانها، لخفاء الاعتقاد، وما في آداب الجوارح من الاحتمال، جُعل رأس الشكر، والعمرة فيه (١)، فقد روى عبد الله بن عمرو أن النبي - الله - قال: "الحمد رأس الشكر، وما شكر الله من لم يحمده (١)، شكره، صيام اليوم الذي نجا فيه ومن معه من السفينة حينما خرجوا منها سالمين، فعن أبي شكره، صيام اليوم الذي نجا فيه ومن معه من السفينة حينما خرجوا منها سالمين، فعن أبي هذا من الصوم؟ قالوا: هذا اليوم الذي نجا الله فيه موسى وبني إسرائيل من الغرق، وغرق فيه فرعون، وهذا يوم استوت في السفينة على الجودي، فصامه نوح وموسى شكراً لله - على فيه فرعون، وهذا يوم استوت في السفينة على الجودي، فصامه نوح وموسى شكراً لله - قلى وهكذا يتميز سيدنا نوح - المنه - بكثرة الشكر، فهو يشكر الله - على الماسوم في كل أحابينه، كما وهكذا يتميز سيدنا نوح - المنه - بكثرة الشكر، فهو يشكر الله - عداً شكوراً.

• كذلك مدح الله - على الله وجه، ولذلك اجتباه، واصطفاه، وجعله قدوة يقتدي به في صفاته، وأخلاقه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِللّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللهِ شَاكِرًا لِأَنْعُمِةً آجْتَبَنَهُ وَهَدَنهُ إِلَى صِرَطِ

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب قول الله - على - (ذرية من حملنا مع نوح)، ١٤٣/٤، رقم ٢٧١٢، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها، ١٨٤/١، رقم ١٩٤، "واللفظ له".

 $<sup>\</sup>binom{Y}{}$  سورة المؤمنون الآية "XY".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير البيضاوي، مرجع سابق، ج١، صـ٧٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) رواه البيهقي في شعب الإيمان، باب تعديد نعم الله الله الله المناوي: "رجاله ثقات لكنه منقطع بين قتادة وابن عمرو"، الفتح السماوي بتخريج أحاديث القاضي البيضاوي، تحقيق أحمد مجتبى، دار العاصمة رياض، ١٠٠/١.

<sup>(°)</sup> سبق تخریجه، صـ۸۵۲.

مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١)، فمن الصفات التي اتصف بها سيدنا إبراهيم - الله - أنه شاكر لأنعم الله "وهي كلمة جامعة لأنواع الشكر الذي يقابله الكفر، ومن الغض من شكر إبراهيم لربه أن يفسره بعض العلماء بأنه - الله - كان لا يتغذى إلا مع ضيف، إلا أن يكون ذكر ذلك على سبيل المثال، وإلا فالشكر لأنعم الله - الله - أعم من شكره على نعمة المال، والولا، والصحة، وغير ذلك من أنواع النعم التي لا يحصيها العد، وما أحسن قول: ﴿ آجْبَنهُ وَهَدَنهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١)، فإن الاجتباه هو أن تأخذ الشي جميعه (١) فسيدنا إبراهيم - الله - كان شاكراً لأنعم الله عليه قولاً وعملاً، لذلك فقد بدأ كلامه بالحمد شكراً لله - الله - حينما أعطاه الولد في حال الكبر، وهو غير مظنة الإنجاب فقال: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ الذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبْرِ إِسْمَعِيلَ في حال الكبر، وهو غير مظنة الإنجاب فقال: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ الدِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبْرِ إِسْمَعِيلَ وَلِسْحَقَ إِنَّ رَبِي لَسَمِيعُ الدُّعَةِ ﴾ (١)، فقد بدأ كلامه بالحمد "والحمد لله: كلمة كل شاكر له (١) فهو يشكر الله - على نعمه، ثم يأمر قومه كذلك بالشكر لله - وحده - فهو المنعم الحقيقي، وهو الرازق، فقال: ﴿ إِنَ النَّيْنَ مُنْهُونِ عَنْهُونِ عَنْهُ اللَّهِ الرَّفَ فَقَالَ: ﴿ إِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ لا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابَنْعُوا عِندَ اللهِ الرَّقَ فَقَالَ: ﴿ إِنْ اللّهِ الدِّلْكُ وَلَ اللّهِ الا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابَنْعُوا عِندَ اللّهِ الرَّقَ فَقَالَ: ﴿ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فالله - عَلى - هو الذي يجب أن يعبد وحده ، ويطلب منه الرزق، ولذلك فهو المستحق للشكر وحده.

• لقد أنعم الله - على سيدنا موسى - الله - بنعم عظيمة، وامتن عليه بمنن لا تحصي ولا تعد، من أبرزها النبوة، والرسالة، وجعله كليمه، فأمره الله - على - أن يتلقى ما آتاه بالشكر، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ يَمُوسَى ٓ إِنِي ٱصَطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكَانِي فَخُذُ مَا ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ الشّكرِينَ ﴾ فاجتهد سيدنا موسى - الله وشكر الله بالإقبال على طاعته، والمزيد من رضائه، حتى كان من الشاكرين لله - على - فصام يوم عاشوراء شكراً لله، على نجاة بني

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النحل الآيات "١٢٠ – ١٢١".

 <sup>(</sup>۲) سورة النحل الآية "۱۲۱".

<sup>(&</sup>quot;) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صــ ٤٨.

<sup>(1)</sup> سورة إبراهيم الآية "٣٩".

<sup>(°)</sup> تفسير القرطبي، مرجع سابق، ج١١، صــ١١٩.

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت الآية "١٧".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف الآية "١٤٤".

إسرائيل من فرعون، وكان يربي قومه على الشكر (لله) ويحثهم على الإكثار من ذلك، فذكرهم بنعم الله - وإحسانه، وأن من شكره زاده من فضله، فذكرهم بنعم الله - فذكرهم بنعم الله - الله عليهم وحدهم، ويجب عليهم ألا يغفلوا عنها، لأنها توقظ فيهم الإحساس بفضل الله - الله عليهم، وليقابلوا ذلك بشكره، لأن نفعه يعود عليهم وحدهم، فهو تطهير لنفوسهم وتقريب لهم من ربهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ ءَائِينَا لُقَمَنَ اللَّهِ كُمْ اللهُ وَجَدها، فهي عرضة للزوال، وتجعل صاحبها في الله عَن عَن الله عَن الله على الأزمان، سنته معهم، أنهم إن شكروه زادهم، وإن كفروه عاقبهم (١)، فشكر خلقه في كل الأزمان، سنته معهم، أنهم إن شكروه زادهم، وإن كفروه عاقبهم (١)، فشكر النعمة دليل على استقامة الناس، فإذا اختل ذلك عندهم فهو دليل على انحرافهم.

- مما لا شك فيه أن الإنعام يستوجب الشكر، لأن "الشكر والنعمة كفتان ككفتي الميزان، أيهما رجح بصاحبه، احتاج الأخف، إلا أن يزاد فيه حتى يعادل صاحبه، فإذا كانت النعم كثيرة، والشكر قليلاً، انقطع الحمد، فكثير النعم يحتاج إلى كثير من الشكر، وكلما زيد في الشكر ازدادت النعم وجاوزته"(أ)، وفي موضع آخر يبين الله را النعم وجاوزته"(أ)، وفي موضع آخر يبين الله را النعم الشكر، قال تَعَالَى: عبد أنعم عليه بالنعم الكثيرة، منها النبوة، وقبلها ولادته، والنعم تستوجب الشكر، قال تَعَالَى:

<sup>(&#</sup>x27;) سورة لقمان من الآية "١٢".

<sup>(</sup>١) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ ٢٣٢.

<sup>(&</sup>quot;) سورة المائدة الآية "١١٠".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الكامل في التاريخ ، أبو الحسن على بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، ابن الأثير، المتوفي سنة ١٣٠هـ، تحقيق عمر عبد السلام، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط١، ١٤١٧هـ، ١٩٩٧م، ج١، صـ٤١٤.

﴿إِنْ هُوَ إِلَّا عَبَدُ أَنْعَمَنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إِسْرَءِ بِلَ ﴾ (١)، والمسيح - الله - لن يتكبر، ولن يأنف من شكر الله - الله - الله الله عن أعلم خلق الله - الله - بعظمته، وما يجب له من العبودية والشكر، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَن يَسْتَنَكِفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِللهِ وَلَا ٱلْمَلَيْكَةُ اللهُ عَالَىٰ: ﴿ لَن يَسْتَنَكِفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِللهِ وَلَا ٱلْمَلَيْكَةُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَمَالًا، فمن باب اللهُ المسيح - الله على النعم محالاً.

• والله - على - أمر سيدنا محمداً - الله - وجميع المؤمنين بالاستقامة على عبادته وتوحيده وشكره، قَالَ تَعَالَى: ﴿ بَلِ اللّهَ فَاعَبُدُ وَكُن مِّ الشّيكِينَ ﴾ (٣)، وهذا توجيه رباني لسيدنا محمد - الشبات على خلق الشكر، مع أنه كان من أعظم الناس شكراً له، وهو خطاب لجميع المؤمنين أيضاً، حتى يشكروا الله على ما أنعم عليهم، فالنبي - الله - كان يقوم من الليل حتى انتفخت قدماه، فقيل له: أتكلّف هذا؟ وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، فقال: "أفلا أكون عبداً شكوراً (١)، فالنبي - الله - كان يكثر من الشكر لله - الله - فأراد أن يكون عبداً شكوراً، أي كثير الشكر لله - الله - وحينما طلب منه الصحابة أن يخفف عن نفسه، ظنا منهم أن طول هذا العناء في القيام للصلاة إنما يكون لطلب المغفرة، والنبي - الله - قد غفر له ما تقدم من ذنبه، فهو غير محتاج إلى هذا الجهد في العبادة - على ظنهم - فبين لهم أن هناك طريقاً آخر للعبادة وهو: الشكر، وهذا دليل على مكانة هذا الخلق العظيم في نفسه، حتى أصبح الإكثار من الشكر شه - الله - مطلباً له، وغاية ، شأنه في ذلك شأن إخوانه من الأنبياء والمرسلين - عليهم السلام -.

#### ٢- دوام اللجوء إلى الله تعالى

إن الإنسان بطبيعته يتسم بالضعف والافتقار، فهو عاجز عن جلب الخير لنفسه، ودفع الضر عنها، ولذلك فهو في حاجة إلى قوة يتوجه إليها ويلوذ بها، لكشف ما أَلمَّ به، ففرعون حينما

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الزخرف الآية "٩٥".

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  سورة النساء الآية "۱۷۲".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الزمر الآية "٦٦".

<sup>(\*)</sup> رواه البخاري، كتاب التمهيد، باب قيام النبي - ﷺ - الليل، ٢/٠٥، رقم ١١٣٠، ورواه مسلم، كتاب صفات المنافقين وأحكامهم، باب إكثار الأعمال والاجتهاد في العبادة، ٢١٧١/٤، رقم ٢٨١٩، "واللفظ له".

أدركه الغرق، قال كما ذكر القرآن الكريم: ﴿ ءَامَنتُ أَنَّهُ، لاَ إِلَهَ إِلَّا ٱلَّذِي ٓءَامَنتُ بِدِء بنُوا إِسْرَوِيلَ وَأَنا مِنَ ٱلْمُسَلِمِينَ ﴾ (١)، فاللجوء إلى الله - ﷺ - في وقت الشدائد أمر فطري في النفس، لأنها توقن بأنه وحده هو الذي يكشف الضر، ويعطي السائل، ويجيب المضطر، لذلك فإن الناس دائماً في أشد الاحتياج إلى اللجوء إليه، في جميع حركاتهم وسكناتهم، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُـقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنُّ ٱلْحَمِيدُ ﴾ (٢)، فالإنسان ضعيف بطبعه، هذا الضعف يجعله في شعور دائم، وحاجة ملحة إلى قوة تسنده في حالة السراء والضراء، والناس أشد لجوءً إلى الله - على الله على الله على الله على الله بهم المكارة، وتنزل عليهم الابتلاءات، وذلك لافتقارهم إليه، ولقدرته المطلقة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَىٰنَ ٱلظُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَابِمًا فَلَمَّا كَشَفُنَا عَنْهُ ضُرَّهُۥ مَرَّ كَأَن لَمَّ يَدْعُنَاۤ إِلَىٰ ضُرِّ مَّسَّهُۥ ﴿ (٣)، ولكن هذا "عتاب في ضمنه نهي لمن يدعو الله عند الضر، ويغفل عنه عند العافية"(٤)، لأن الواجب على الإنسان أن يلجأ إلى ربه في أمره كله، في السراء والضراء، فهو الأقدر على تحقيق مآربه، وحال الإنسان في الدنيا لا يخلو من أمرين، حال الرخاء والسعة، وحال الشدة والضيق، وهو في كلتا الحالتين يحتاج إلى رحمة الله - ﷺ - حتى لا تبطره السعة والرخاء، ولا يقنطه الضيق والشدة، فاللجوء إلى الله - على الرخاء والسعة، لا يقل أهمية عن اللجوء إليه - ﷺ - في حال الضراء والضيق "فمن ذكر الله في حال صحته ورخائه، واستعد حينئذ للقاء الله - على - بالموت وما بعده، ذكره الله عند هذه الشدائد، فكان معه فيها، ولطف به، وأعانه وتولاه، وثبته عند التوحيد، فلقيه وهو راض عنه، ومن نسى الله في حال صحته، ورخائه، ولم يستعد حينئذ للقائه، نسيه الله في هذه الشدائد"(٥)، ولذلك فإن الأنبياء - عليهم السلام – قد جدوا في دوام اللجوء إلى الله – ﷺ - لعلمهم بأهميته، ليس فقط في وقت الضيق والشدة، ولكن في كل وقت وحين، ليصلوا نفوسهم بخالقهم، وليكونوا أنموذجاً يتأس بهم في دوام اللجوء

<sup>(&#</sup>x27;) سورة يونس الآية "٩٠".

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) سورة فاطر الآية "٥١".

<sup>(&</sup>quot;) سورة يونس الآية "١٢".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) التسهيل لعلوم التنزيل، أبو القاسم محمد بن أحمد بن محمد ابن جزي الغرناطي، المتوفي سنة ٤١٧هـ، تحقيق د/ عبد الله الخالدي، الناشر شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت، ط١، سنة ١٤١٦هـ، ج١، صـ٣٥٣.

<sup>(°)</sup> عظات وعبر في قصص الأنبياء، سعيد عبد العظيم، مرجع سابق، صــ٧٠٢.

إلى الله - ﴿ وَهُم أَسُد الناس بلاءً، لذلك كان افتقارهم ولجؤهم إليه أشد وأدوم، فكلما دهمهم أمر، لجأوا إليه في كل صغيرة وكبيرة، حتى يستمدوا العون منه، كذلك هم أكثر الناس معرفة بربهم، وكلما كان الإنسان أكثر معرفة بالله - ﴿ كان لجوؤه إليه أكثر، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُم كَانُوا يُسُرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَةِ وَيَدْعُونَ ارْغَبَا وَرَهُبُا وَكَانُوا لَنَا خَشِعِينَ ﴾ (١)، وهذا وصف لحال الأنبياء - عليهم السلام - وهم يلجأون إلى الله - ﴿ متذللين، خاشعين له في الدعاء، والدعاء في ذاته شعور بالفقر والاحتياج، وفي الوقت نفسه، شعور بقدرة الله - ﴿ على تحقيق ما عجزوا عنه، ومما يدل على دوام لجوئهم إلى الله - ﴿ وَلِيها لجوء إلى الله - ﴿ وابتهال إليه، وهذا يدل على أن ذلك كان هدفاً أساسياً من أهداف رسالتهم، وأحد المعاني الكبرى وأهمها في حياتهم.

• إن المتأمل في آيات القرآن الكريم، يجد أن أكثر الناس طلباً للنصرة، هم الرسل، وذلك لما يلقونه من تكذيب أقوامهم، وإعراضهم عن الحق، فها هو سيدنا نوح - الله - قد قام بجهد عظيم بَذَلَهُ مع قومه في دعوتهم إلى الهداية، على مدار ألف سنة إلا خمسين عاماً، وبعد أن استنفذت كل الوسائل والأساليب لاستقامتهم، وكل ذلك لم يغير من إعراضهم، وصدهم عن الحق شيئاً، حتى كانت النتيجة كما قال ربنا - الله - قال تعالى: ﴿ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُم إِلّا قَلِلُ ﴾ (١)، فكان لابد من اللجوء إلى الركن الشديد، فتوجه إلى الله - الله - البشكوا عنادهم، قال تعالى: ﴿ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُم إِلّا قَلِلُ ﴾ (١)، قال نُوح رَبِّ إِنّهُم عَصَوْنِ وَاتّبَعُوا مَن لَر يَزِدُهُ مَالْهُ وَوَلَدُهُم إِلّا خَسَارًا ﴿ وَمَا مَكُوا مَكُرُوا مَكُرُوا مَكُرُوا مَكُرُوا مَكُرُوا مَكُرُوا مَكُرُوا مَكُرُوا مَكُرُوا مَكَالَ الله الله بالله الله عن الما أيس من إيمانهم، بعد أن قضى دهراً طويلاً في دعوتهم، وبعد أن أعلمه الله باللهلاك، لما أيس من إيمانهم، بعد أن قضى دهراً طويلاً في دعوتهم، وبعد أن أعلمه الله يقعَلُون في يقعَلُون في الله يكن من نبي الله نوح بعد أن أعذر إلى قومه، وبشر وأنذر، إلا أن يرجع يقعَلُون فيه أن ويظب منه أن يفتح بينه وبينهم فتحاً لا استغلاق بعده، ويحكم له حكماً يكون فيه الي ربه، ويطلب منه أن يفتح بينه وبينهم فتحاً لا استغلاق بعده، ويحكم له حكماً يكون فيه

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأنبياء من الآية "٩٠".

<sup>(</sup>٢) سورة هود من الآية "٤٠".

 <sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) سورة نوح الآيات "۲۱ – ۲۲".

<sup>( ً )</sup> سورة هود الآية "٣٦".

<sup>(&#</sup>x27;) دعوة الرسل إلى الله تعالى ، العدوي، مرجع سابق، صــ ١٠.

 <sup>(</sup>۲) سورة الشعراء الآيات "۱۱۷ – ۱۱۸".

<sup>(&</sup>lt;sup>"</sup>) سورة نوح الآية "٢٨".

<sup>( ً )</sup> سورة البقرة الآيات "١٢٧ – ١٢٩".

<sup>(°)</sup> سورة الصافات الآية "١٠٠".

<sup>(</sup>١) دعوة الرسل إلى الله تعالى ، العدوي، مرجع سابق، صـ ٤٦.

 $<sup>\</sup>binom{V}{1}$  سورة إبراهيم الآيات "٣٥ – ٣٦".

- لابد للإنسان أن يتحصن من أذى الظالمين، باللجوء إلى الله الله الظالمين في كل زمان ومكان يقفون في وجه الحق، ويحاولون طمس الحقائق، وإجهاض الحق، وصرف الناس عن اتباعه، وطلب النجاة في هذا الوقت، أمر لا مندوحة عنه، ولذلك فإن سيدنا موسى - اللَّه -حينما كلفه الله - على - بمواجهة جبار من جبابرة الأرض، وهو فرعون الطاغية، ليدعوه إلى الإيمان، عندها أحس بعظم هذا الأمر، فلجأ إلى الله - ﷺ - وطلب منه أن يشرك معه أخاه سيدنا هارون - الله -، فقال: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدْرِي ۞ وَيَتِّرْ لِيَ أَمْرِي ۞ وَٱخْلُلُ عُقْدَةً مِن لِّسَانِي ۞ يَفْقَهُواْ قَوْلِي ١٠٠ وَأَجْعَل لِي وَزِيرًا مِّنَ أَهْلِي ١٠٠ هَرُونَ أَخِي ١٠٠ ٱشْدُدْ بِهِ عَ أَزْرِي ١٠٠ وَأَشْرِكُهُ فِي ٓ أَمْرِي ١٠٠ كَيْ نُسَيِّحَكُ كَثِيرًا وَنَذَكُرُكَ كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ إِنَّكَ كُنتَ بِنَا بَصِيرًا ﴾ (٢)، وحينما أمر هما الله - ١٠ – بالذهاب إلى فرعون، وخشيا لقائه بسبب بطشه وجبروته، توجها إلى الله - ﷺ - كما ذكر القرآن الكريم: ﴿ قَالَا رَبَّنَآ إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفْرُطُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْعَىٰ ﴾ (٣)، فرغم اعتقادهما أن الله – ﷺ – معهما، ويسمع ويرى، إلا أنهما شعرا بالحاجة واللجوء إليه، وعندما بلغ فرعون الغاية في الكفر، والإعراض عن سبيل الله، لجأ سيدنا موسى - اللي الله - على الله - الله عنه الل زِينَةً وَأَمَوٰلًا فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنَيَا رَبَّنَا لِيُضِـلُواْ عَن سَبِيلِكَ ۖ رَبَّنَا ٱطْمِسْ عَلَىٓ أَمَوْلِهِمْ وَٱشَٰدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلاَ يُؤْمِنُواْ حَتَّى يَرَوُاْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ اللهِ قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّعْوَتُكُما فَاسْتَقِيما وَلا نَتَبِعاَنِ سَبِيلَ ٱلَذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾(١)، وهذه الدعوة كانت غضباً لله - ر ولدينه، لأن النبي لا يدعو على قومه إلا بعد أن يصل إلى ذروة صبره، واستنفاذ كل الوسائل والأساليب من أجل هدايتهم.
- إن المؤمن يجب عليه أن يحافظ على نفسه من الضلال والانحراف، فيفر إلى الله الله متضرعاً إليه طالباً منه النجاة من هذا الضلال، والخلاص من الظلم والظالمين، وهذا ما

<sup>(&#</sup>x27;) سورة هود الآية "٥٥".

<sup>(</sup>٢) سورة طه الآيات "٢٥ - ٣٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة طه الآية "٥٥".

<sup>( )</sup> سورة يونس الآيات "٨٨ – ٨٩".

فعلته امرأة فرعون عندما عذبها بعد علمه بإيمانها، فلجأت إلى الله - ﴿ متضرعة، قائلة: ﴿ رَبِّ ٱبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ وَنَجْنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجِّنِي مِن ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (١)، وهذا أيضاً ما فعله السحرة حينما آمنوا بسيدنا موسى - ﴿ الله الله عَالُوا: ﴿ رَبَّنَا لَا بَعَعَلْنَا فِتَنَةً لِلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (١)، فهم يتضرعون لله - ﴿ الله المناهم من تسلط الظالمين، وسوء صنيعهم، بعد النجاة من ظلمهم.

- إن السيدة مريم عليها السلام كانت دائمة اللجوء إلى الله ﴿ فمثلاً حينما رأت الملك الذي تمثل لها في صورة بشر، قد دخل عليها خلوتها، فخافت منه، لأنها ظنت أنه يريدها بسوء، أو يريدها على نفسها، فلجأت إلى الله ﴿ واستجارت به ليحفظها ويحميها، فقالت: ﴿ إِنّ أَعُوذُ بِالرَّمْءَنِ مِنك إِن كُنتَ يَقِيًا ﴾ (٣)، "أي ألجأ واعتصم بالله منك، لأنني أخاف أن تفتك بي، أو تعتدي على، وأنا ضعيفة، لا حول لي ولا قوة إلا بالله، فاستعيذ به منك، والمؤمن هو الذي يحترم الاستعادة بالله ويقدرها، فإن استعدت بالله أعادك، وإن استجرت بالله أجارك (أ)، ولذلك ذكرته بصفة التقوي، والخوف من الله ﴿ وهذا دليل على عفتها وورعها، كذلك لجأ سيدنا عيسى الله إلى الله ﴿ لأنه يعلم أهمية ذلك في حياة المؤمن الذي هو في حاجة وافتقار دائمين إلى ربه ومولاه، ولقد فوض أمره كله إلى علم الله المحيط، الذي أما خيك شيء علماً، فقال: ﴿ إِن كُنتُ قُلتَهُ وَلَمْ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكا أَنكَ مَا أَمْ أَنتَ عَلَمُ ٱلْغَيُوبِ ﴾ (٥)، فقد تبرأ من الحول والقوة إلا بالله، وأسند القدرة المطلقة، والإرادة والتصرف لله ﴿ الله على الله الله ﴿ الله على الله الله على علم الله المحيط، الذي أنتَ عَلَمُ آلَعُيُوبِ ﴾ (٥)، فقد تبرأ من الحول والقوة إلا بالله، وأسند القدرة المطلقة، والإرادة والتصرف لله ﴿ الله الله الله على الله ﴿ الله اله الله اله ال
- لقد علم الله على سيدنا محمداً على كيفية اللجوء إليه فأمره بالاستعادة به من همزات الشياطين، فقال: ﴿ وَقُل رَّبِ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَطِينِ ﴿ ثَلَ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَعَضُرُونِ ﴾ (٢)،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة التحريم من الآية "١١".

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  سورة يونس الآيات "٥٨ – ٨٦".

<sup>(&</sup>quot;) سورة مريم الآية "١٨"

<sup>( )</sup> تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١٠ صـ٥٠٥.

<sup>(°)</sup> سورة المائدة الآية "١١٦".

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون الآيات "٩٧ - ٧٩"

"وهمزات الشياطين: خطراتها التي تخطرها بقلب الإنسان"(١)، فالشيطان هو العدو الأول للإنسان، فهو يسعى لإغرائه، ويجري منه مجرى الدم، فيجب على المسلم أن يحذر منه، ويتعوذ بالله من وساوسه وهمزاته، فامتثل النبي - ﷺ - لما أمره ربه به، فوصفه أبلغ وصف حينما لجأ إليه واستجار به، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَاسْتَبَابَ لَكُمُ أَنِي مُحِدُكُم وَصف حينما لجأ إليه واستجار به، قالَ تَعَالَى: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَاسْتَبَابَ لَكُمُ أَنِي مُحِدُكُم وَمِن وَمَا لَكُمُ الله واستعان به، وهناك كلمات عذبة رقراقة، تصور لنا صدق اللجوء إلى الله - ﷺ - والرسول - ﷺ - يعرض نفسه على القبائل للدعوة والإيمان، فيكذب ويُؤذي، فيقول: "اللهم إني أشكو إليك ضعف قوتي، وهواني على الناس، أرحم الراحمين أنت، أرحم الراحمين إلى من تكلني؟ إلى عدو يتجهمني؟، أم إلى قريب ملكته أمرى؟، إن لم تكن غضبان علي فلا أبالي؟ غير أن عافيتك أوسع لي، أعوذ بوجهك الذي أشرقت له الظلمات، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة أن ينزل بي غضبك، أو يحل علي شخطك، لك العتبى حتى ترضي، ولا حول ولا قوة إلا بالله"(١)، "بهذه الكلمات المشحونة بالإيمان الوثيق بالله، المُخلقة بأنفاس النبوة الطاهرة، اتجه الرسول إلى ربه... متضرعاً، متوجعاً، طالباً رضا ربه، ورحمته في صبر وحمد، على السراء والضراء، مدد غير منتظر"؛

من خلال ذلك يتضح أن أولي العزم من الرسل، قد داوموا اللجوء إلى الله - الله - واستمدوا العون منه، حتى صار ذلك من أعظم الأخلاق التي تخلقوا بها مع ربهم، وخالقهم.

(') بصائر ذوي التمييز في الطائف الكتاب العزيز، مجد الدين، أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز أبادي، المتوفي سنة ٨١٧ هـ، تحقيق محمد على النجار، الناشر المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، مكتبة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، جه، صـ٣٤٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة الأتفال الآية "٩".

<sup>(&</sup>quot;) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، أبو الحسن نور الدين علي أبي بكر بن سليمان الهيثمي، المتوفى سنة ٧٠٨هـ، تحقيق حسام الدين القدسي، القاهرة، بدون ط، ١٤١٤هـ، ١٩٩٤م، كتاب الجهاد، باب خروج النبي - الله الطائف وعرض نفسه على القبائل، ٣٥/٦، رقم ٩٨٥١، وقال: "فيه ابن إسحاق وهو مدلس ثقة وبقية رجاله ثقات" (أ) التفسير القرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج٨، صــ٩١٤.

#### ٣- حسن التوكل على الله - ﷺ -

إن الإسلام يغرس في نفوس أتباعه، التوكل على الله – ﷺ -، والاستعانة به، وتفويض الأمر إليه في كل أمور حياتهم، ولذلك فإن المسلم يسأل الله - ﷺ - الاستعانة به في كل يوم حينما يقف العبد بين يدي ربه - ربه عند الله عند الله عند الله عند الله عنه الله عن وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ الوحقيقة التوكل: هو صدق اعتماد القلب على الله - را الله على الله الله على استجلاب المصالح، ودفع المضار من أمور الدنيا والآخرة كلها"(٢)، ولذلك فإن التوكل على الله - ﷺ -من الأخلاق الإسلامية التي لا ينبغي توجيهها إلا لله - على - فهو خلق تعبدي، يصل الإنسان بخالقه ورازقه، حتى جعل التوكل شرطا لكمال الإيمان، ومن السمات الأساسية لكل مؤمن صادق الإيمان، وهو من أعلى مقامات الإيمان، ولذلك فقد قرنه الله – عِلل – بالإيمان في آيات كثيرة، ويكفي أن الله - عِلَى - ختم سبع آيات في القرآن الكريم بقوله: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكَّل ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ (٢)، مما يدل على كمال الاتصال والتلازم بينهما، وقد عرض القرآن الكريم في آياته صفات أهل الإيمان، ودعت المؤمنين للتخلى بها، وجعلت التوكل صفة أساسية من صفاتهم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُ. زَادَتْهُمْ إيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكِّلُونَ اللَّهِ اللَّهِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ اللَّهِ أَوْلَيْكَ هُمُ اَلْمُؤْمِنُونَ حَقَّأً لَهُمْ دَرَجَتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ (٤)، فالتوكل على الله من الأخلاق التي تجعل إيمان العبد إيماناً حقيقياً صادقاً كاملاً، ولقد ذكر الله - على - نبأ الرسل والأنبياء السابقين، وذكر أخلاقهم، فكان التوكل من أهم هذه الأخلاق التي اتصفوا بها، وحثوا أقوامهم عليه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحَنُ إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَمُنُّ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ وَمَا كَابَ لَنَآ أَن نَّأَ تَيكُم بِسُلُطَنِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۚ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ۚ وَمَا لَنَآ أَلَّا نَنُوكَكُ لَ عَلَى ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَىنَا شُبُلَنَأَ وَلَصَهِرَكَ عَلَى مَاۤ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الفاتحة الآية "٥".

<sup>(1)</sup> جامع العلوم والحكم، ابن رجب، مرجع سابق، ج(1)

<sup>(&</sup>quot;) سورة آل عمران من الآية "٢٦، ١٦٠، ١٦٠"، وسورة المائدة من الآية "١١"، وسورة التوبة من الآية "٥١"، وسورة إبراهيم من الآية "١١".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة الأنفال الآيات "٢ - ٤".

ءَاذَيْتُمُونَاً وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ (١)، فالرسل – عليهم السلام – يؤكدون اعتمادهم الكامل على الله، وأن التوكل هذا هو من مقتضيات الإيمان بالله – ﴿ وهناك بعض الآيات التي وصفت خلق التوكل على الله في دعوة أولي العزم من الرسل.

- إن سيدنا نوح الله قد بلغ الغاية في التوكل، وبين للكافرين من قومه، أنه لا يصل إليه من مكرهم شيء إلا بإنن الله و الله الله متوكل عليه، قال تَعَالَى: ﴿ وَاتَلُ عَلَيْمٍ مَ بَا أَنْ عِ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَنَقُومِ إِن كَانَ كَبُرُ عَلَيْكُم مَقَامِي وَتَذَكِيرِي بِعَاينتِ اللهِ فَعَلَى اللهِ تَوَكَلَتُ فَأَجُمُ وَأَأَنَ كُمُ وَشُركاً عَكُم ثُمُ لَا يَكُنَ أَمُن كُمُ عَلَيكُم عَليكُم عَليكُم عَليكُم عَليكُم عَليكُم عَليكُم عَليكُم عَليك الله وسوء يُراد به، وهذا يبين فضل التوكل واعتماد الداعي في دعوته على ربه، لأن ذلك يملأ قلبه شجاعة وأملاً، واستهانة بكل ما يلاقي في سبيل الدعوة، ويمحص قلبه ويرفع منزلته، فهذا نبي الله نوح لا يبالي بتجمع قومه عليه، واستعانتهم بشركائهم، ويأمرهم بأن يجمعوا أمرهم، وينفذوا قضاءهم فيه، لأنه واثق بأن الله وحده هو الكافي، فلا يحتاج معه النصر حليفه، والحاقبة له ولأنصاره "(١)، ولأنه يعلم أن الله وحده هو الكافي، فلا يحتاج معه إلى أحد، ولذلك قال: ﴿ فَعَلَى اللّهِ وَحَده هو الذي ينصر من يتوكل عليه.
- إن التوكل على الله ﴿ سبب للوقاية من المكروه، والحفظ من الأذى، ولذلك فإن سيدنا إبراهيم السلام حينما ألقى في النار بعد تحطيم الأصنام، اعتمد على الله، توكل عليه، وفوض أمره إليه، فقال: حسبي الله ونعم الوكيل، فعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: "حسبنا الله ونعم الوكيل، قالها إبراهيم السلام حين ألقى في النار، وقالها محمد ﴿ حين قالوا، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمُ فَاخَشَوْهُم فَزَادَهُم إِيمَنَا وَقَالُوا حَسَبُنَا ٱلله وَنِعَم ٱلُوكِيلُ ﴾ (١٥) ، فقطع سيدنا إبراهيم الأمل إلا في الله، فوجد رحمته وسط النار فنجاه حتى كانت النار عليه برداً

<sup>(&#</sup>x27;) سورة إبراهيم الآيات "١١ – ١٢".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة يونس الآية "٧١".

<sup>(&</sup>quot;) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ٤.

<sup>(</sup> عمران من الآية "١٧٣".

<sup>(°)</sup> رواه البخارى، كتاب تفسير القرآن، باب إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم، ٣٩/٦، رقم ٣٥٥٦.

• إن التوكل على الله له مقام عظيم، فهو من أقوى الأسباب التي تدفع المسلم إلى تحمل أقدار الله - الله - وخاصة عند شدة المصاب وهوله، والمؤمن إذا أصابه شيء فزع إلى الله وتوكل عليه، وهذا هو ما أمر به سيدنا موسى - الله - قومه حينما توعدهم فرعون، فهددهم بقتل الأبناء، واستبقاء النساء، واتخاذهم خدماً وسراري، ففزعوا وضجروا، قال تَمَالى: فهددهم بقتل الأبناء، واستبقاء النساء، واتخاذهم خدماً وسراري، ففزعوا وضجروا، قال تَمَالى: فلا تُولَى مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ السّتَعِينُوا بِاللهِ وَاصِّبُرُوا إِن اللهُ يَورُنهُ مَا مَن يَشَاء مِن عِبَاوِه وَالْعَقِبَةُ لِللهُ عَلَى التوكل والاستعانة بالله، والصبر، والتحمل "وإنما أمرهم أولا بالاستعانة بالله، وذلك لأن من عرف أنه لا مدبر في العالم إلا الله - الشرح صدره بنور معرفة الله - الله - وبقدره "(أ)، ولذلك فقد ربط سيدنا موسى - الله - بين التوكل والإسلام، قال تَمَالَى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَقَوْم إِن ثَنُمُ عَامَنُم بِاللهِ فَعَلَيْهِ تَوَكُلُوا إِن ثَنُمُ مُسْلِمِينَ هَا النبين مالا الله مو خلق المؤمنين الذين مالا الإيمان قلوبهم، فكانوا واثقين من نصر الله لهم، وتأييده، وهدايتهم إلى الصراط المستقيم، لأنهم يعلمون أن لهم رباً يسمع ويعلم ويحيط بكل أمورهم، فلا يخشون بذلك ظلم الظالم، ولا لأنهم يعلمون أن لهم رباً يسمع ويعلم ويحيط بكل أمورهم، فلا يخشون بذلك ظلم الظالم، ولا

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الممتحنة من الآية "٤".

<sup>(</sup>٢) البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قوله تعالى واتخذ الله إبراهيم خليلاً، ٢/٤، رقم ٣٣٦٤.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف الآية "١٢٨".

<sup>(1)</sup> تفسير الرازي، مرجع سابق، ج١٤، صـ٢٤٣.

<sup>(°)</sup> سورة يونس الآيات "٨٤ - ٥٥".

بطشه، فهم يستشعرون معية الله، والمؤمن حينما يستشعر معية الله، والخوف منه، فإن ذلك ينشئ له استهانة بالجبارين، ويرزقهما الثبات في وجه هذا الخطر، وهذا ما حدث حينما تقاعس قوم موسى - الله - عن دخول الأرض المقدسة، واعتذروا عن مجرد الدخول لضعف إيمانهم، وتوكلهم على ربهم، فجاء رجلان من الذين يخافون الله، يحثان على تنفيذ الأمر بالاستعانة بالله - وحده - والتوكل عليه، فإنهم إذا فعلوا ذلك، تحقق لهم الغلبة والانتصار، قال تعالى: ﴿ قَالَ رَجُلانِ مِنَ الّذِينَ يَخَافُونَ انْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمُ البّابَ فَإِذَا وَلانتصار، قال تَعْلَوُنَ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (١)، لقد بينت الآية أن هناك: "رجلين قد أنعم الله عليهما بالطاعة والتوفيق، حتى في حال الخوف من الجبابرة، يقولان للشعب أن يتوكل على الله إن كان مؤمناً به، فلا يعمل حساباً للجبابرة، ولا يخشى بأساً للأقوياء بعد بذل الوسع فيما يصل إليه كسبهم من وسائل القوة، وأسباب القهر، وقد وعدوا الشعب بالغلب كما يعلمون من يصل إليه كسبهم من وسائل القوة، وأسباب القهر، وقد وعدوا الشعب بالغلب كما يعلمون من ليس قاصراً فقط على الأنبياء والمرسلين، ولكن من المصلحين والدعاة والمربين وغيرهم.

• إن الله - ﴿ وَمَنْ تَوكُلُ على اللهِ لَا يَتحقق إلا بالأخذ بالأسباب، وَمِنْ ثَمَّ فينبغي للمسلم ألا يهمل فقد جعل التوكل سبباً، لأن التوكل لا يتحقق إلا بالأخذ بالأسباب، وَمِنْ ثَمَّ فينبغي للمسلم ألا يهمل السعي، ويتقاعس عن العمل، والأخذ بالأسباب، فالله - ﴿ أمر السيدة مريم - عليها السلام - بأن تهز جذع النخل، وتأخذ بالأسباب حتى يتساقط الرطب، حتى نعلم أن التوكل لا ينافي الأخذ بالأسباب، ولو شاء الله لأنزل عليها الرطب بدون تعب، فهي امرأة، وفي حالة المخاض والتعب، ولكن أمرها الله بالأخذ بالأسباب، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ بِحِذْعِ ٱلنَّخَلَةِ شُنَقِطُ عَلَيْكِ رُطِبًا جَنِيًا ﴾ (٢)، فعلى الإنسان ألا يركن إلى الراحة والخمول، بحجة أن الله تكفل بالأرزاق، ومقدر الأقوات، فإذا أخذ الإنسان بالأسباب في التوكل على الله فلا ينبغي التعلق بها، والركون إليها، والثقة فيها، بل لابد من تعلق القلب بالله - ﴿ والاعتماد عليه، فهو مسبب الأسباب، فالسيدة والثقة فيها، بل لابد من تعلق القلب بالله - ﴿ والاعتماد عليه، فهو مسبب الأسباب، فالسيدة

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة الآية "٢٣".

<sup>(</sup>٢) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ١٧٨.

<sup>(&</sup>quot;) سورة مريم الآية "٢٥".

مريم تعلق قلبها بالله - ﷺ - وركن إليه ولذلك فعندما سألها سيدنا زكريا - الله - عن الرزق الذي يجده عندها دون أن يأتي به أحد: ﴿ قَالَتُ هُوَ مِنْ عِندِاللّهِ أَلَهُ يَرَدُقُ مَن يَشَآءُ مِعَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١)، وسيدنا عيسى - الله - الله - الله - الله - وكيلاً، ولم يتوكل على أحد غيره، ولذلك أفرده بالتوجه إليه وحده، ونقرب إليه بدوام التوكل عليه في كل شيء وهو على يقين بأن الله هو الرزاق، وهو الرزاق، ولذلك كان من دعائه، قال تَعَالَى: ﴿ وَأَرْزُقَنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ (١)، فالله هو الرازق، وهو المتكلف بالرزق لعباده، ولذلك وجب إفراده بالتوجه إليه، قال تعَالى: ﴿ يَتَأَهّلَ ٱللهِ وَكَلِمَتُهُ اللهِ يَعْرَلُ اللهِ وَكَلِمَتُهُ أَنتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ مَرَيمَ رَسُولُ اللهِ وَكَلِمَتُهُ اللهَ يَوْلُونَ اللهُ وَكِلَمْ أَنْ اللهُ وَكَلِمْ أَنْ اللهُ اللهُ وَكِلَمْ أَنْ اللهُ اللهُ وَكَلِمْ أَنْ اللهُ اللهُ وَكَلِمْ أَنْ اللهُ اللهُ وَكَلِمْ اللهُ اللهُ وَكَلُمْ اللهُ اللهُ وَكُلُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَكُلُمُ اللهُ اللهُ وَكُلُمُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَوْلُونُ فَلَكُمْ وَكُلُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وحده - ولهذا حذر من اتخاذ الأمور اليه، ليأتي بالخير، ويرفع الشر وهذا لا يصح إلا لله - وحده - ولهذا حذر من اتخاذ وكيل من دونه، لأنه لا نافع و لا ضار، و لا كافي إلا هو وحده - جلا وعلا - "(\*) فالمسيح - الم يتوكل إلا على الله وحده.

• لقد أمر الله - على - سيدنا محمداً - على - بالتوكل عليه في كثير من آيات القرآن الكريم، قال تعَالَى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى الْمَيِ اللَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَيِّحْ بِحَمْدِهِ وَكَفَى بِهِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا ﴾ (٥)، ومنها قوله: قال تعَالَى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ (٢)، وقوله: قال تعَالَى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ وَكِيلًا ﴾ (٧)، وقوله: قال تعَالَى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ وَكِيلًا ﴾ (٧)، وقوله: قال تعَالَى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ وَكِيلًا ﴾ (٧)، ووالآيات في ذلك كثيرة، وفيها أمر الله - على الرسوله - على الله البشري، فكان متوكلاً على الله للبشرية، وقد أحسن الله تأديبه، حتى بلغ المثل الأعلى في الكمال البشري، فكان متوكلاً على الله وصدع به، في جميع أموره، فإذا أراد الخروج من البيت للعمل والدعوة، أعلن توكله على الله وصدع به، فعن أنس بن مالك، أن النبي - على - قال إذا خرج من بيته: "بسم الله توكلت على الله ، لا حول فعن أنس بن مالك، أن النبي - على - قال إذا خرج من بيته: "بسم الله توكلت على الله ، لا حول

<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران من الآية "٣٧".

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة من الآية "١١٤".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النساء الآية "١٧١".

<sup>(</sup> أ) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي، مرجع سابق، ج٣، صـ٧١.

<sup>(°)</sup> سورة الفرقان الآية "٨٥".

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء الآية "٢٠٧".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأحزاب الآية """.

ولا قوة إلا بالله، فيقال: حسبك قد كفيت وهديت، ووقيت، فيلقى الشيطان شيطاناً آخر فيقول له: كيف لك برجل قد كُقي وهُدى وَوُقِي (1)، فإذا رجع إلى بيته، صرَّح كذلك بكلمات تفيض بالتوكل على الله، فعن أبي مالك الأشعري - ﴿ وَلَا قال رسول الله - ﴿ - الإه ولجنا، ولم الله م إني أسألك خير المولج، وخير المخرج، بسم الله ولجنا، وبسم الله خرجنا، وعلى الله ربنا توكلنا، ثم ليسلم على أهله (1)، وكذلك إذا آوى إلى الفراش للنوم أعلن توكله، فعن البراء بن عازب قال: كان النبي - ﴿ - يقول: إذا آوى إلى الفراش للنوم يقول: "اللهم أسلمت وجهي إليك، وفوضت أمري إليك، وألجأت ظهري إليك، رغبة ورهبة إليك، لا ملجأ ولا منجا منك إلا اليك ولقد فرض النبي - ﴿ - على تربية أصحابه وأمته على هذا الخلق العظيم، فقال: "لو أنتم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير، تغدوا خماصاً وتروح بطاناً (1)، فالتوكل سمة من سمات المنهج النبوي في التوجيه، والتربية للأمة، وهو خلق عظيم من أخلاق أولى العزم من الرسل.

## ٤ - وجوب التأدب مع الله - 🍇 -

إذا كان التأدب مع أصحاب الفضل والنعم واجباً، فإن التأدب مع الله - على - هو أوجب الواجبات، فهو صاحب الفضل الأكبر على الإنسان، لأن الإنسان محفوف بنعم الله - على الكثيرة التي لا تعد ولا تحصى من قبل المولد إلى الوفاة، بل بعد الممات، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِن تَعُدُّوا لَكُثيرة التي لا تعد ولا تحصى من قبل المولد إلى الوفاة، بل بعد الممات، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَ الله حَمْهُ اللهِ لا تُعْمُوهُا إِنَّ اللهَ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ فنعم الله - على الناس أن يعرفوا حقه، ويتأدبوا معه، فالإنسان بحاجة إلى أن التي أنعم الله - على الناس أن يعرفوا حقه، ويتأدبوا معه، فالإنسان بحاجة إلى أن يحسن الأدب مع الله، والمقصود بالأدب مع الله "هو القيام بدينه، والتأدب بآدابه ظاهراً وباطناً،

<sup>(&#</sup>x27;) رواه ابن حبان في صحيحه، كتاب الرقائق، باب الأذكار، ٣٠٤/٣، رقم ٢٢٨، وقال الشيخ الأرنؤوط: "رجاله ثقات".

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب ما يقول إذا خرج من بيته، ٢٦/٧، رقم ٥٠٩٦، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده ضعيف".

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) رواه البخاري، كتاب الوضوء، باب فضل من بات على الوضوء، ٥٨/١، رقم ٢٤٧، ورواه مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب ما يقول عند النوم وأخذ المضجع، ٢٠٨١/٤، رقم ٢٧١٠،

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البيهقي في شعب الإيمان، باب التوكل بالله على، والتسليم لأمره في كل شيء، ٢/٢٠٤، رقم ١٦٣٩، ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب الزهد، باب التوكل واليقين، ٢/٢٩٤، رقم ١٦٦٤.

<sup>(°)</sup> سورة النحل الآية "١٨".

ولا يستقيم لأحد قط الأدب مع الله إلا بثلاثة أشياء، معرفته بأسمائه وصفاته، ومعرفته بدينه وشرعه، وما يحب وما يكره، ونفس مستعدة قابلة لينة، متهيئة لقبول الحق علماً وعملاً وحالاً"(١)، فمن باب الأدب مع الله - على -، أن يتوجه الإنسان إليه بالعبادة وحده، وترك عبادة ما سواه، وكمال التسليم له والانقياد لأمره، وتلقى شرعه بالقبول والتصديق، دون شك وارتياب، فإذا لم يؤد الإنسان العبادة كما شرعها الله - عَلِل -، فقد أساء الأدب معه، وهذا ما يعرف بالأدب القلبي" وأدب القلب هو الأصل والأساس لغيره، فمقتضاه: أن يتوجه إلى الله وحده محبة وخوفاً، ورجاء وتوكلاً واستعانة إلى غير ذلك، وفي المقابل فإن أعظم الإساءة: أن يلتفت إلى غيره، أو يقصد سواه، وهو المتفرد بالخلق والرزق والملك والتدبير، وبيده وحده النفع والضر، وإليه وحده مرجع الأمر "(٢)، ولقد أشار القرآن الكريم إلى هذا الأدب القلبي المتمثل في إخلاص العبادة لله وحده، لأنه هو الخالق والرازق، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ١١٠ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَشًا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءً وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ عِنَ ٱلثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ أَفَلَا تَجْعَ لُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (٣)، كذلك اهتم الإسلام بالأدب القولي مع الله - على - ومعناه "أن لا يقول إلا ما فيه تعظيم إلهه ومولاه، وأن لا ينطق إلا بما يحبه ويرضاه، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴾ (٤)، ومن ذلك ذكره وتلاوة كتابه، والتسبيح بآلائه، وفي المقابل فإن أعظم إساءة: الاستهزاء بآيات الله خوضاً ولعباً، وسب الله العظيم، وسب آياته وشريعته، وهذا هو أعظم الجرم"(٥)، من أجل ذلك نهى الإسلام عن سبِّ الذين يدعون من دون الله - على -، حتى لا يسبوا الله - على -، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَسُبُّواْ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللهِ فَيَسُبُّواْ ٱللَّهَ عَدُواْ بِغَيْرِ عِلِّمِ كَذَلِكَ زَيَّنَّالِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّهم مَّرْجِعُهُمْ فَيُنَتِّتُهُم بِمَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ (١)، ولقد حظى النبيون بحسن الأدب مع الله - على الله عنه عرف عرف الله الله الله الله عرف عرف الله ع

<sup>(&#</sup>x27;) مدارج السالكين، ابن قيم الجوزية ، مرجع سابق، ج٢، ص٥٦٥.

<sup>(</sup>٢) موسوعة الأخلاق، خالد بن جمعة بن عثمان الخراز، مكتبة أهل الأثر للنشر والتوزيع، الكويت، ط١، ٤٣٠هـ، ٩٠٠م، صــ١٢١.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة الآيات "٢١ - ٢٢"..

<sup>( )</sup> سورة الأحزاب الآية "٧٠".

<sup>(°)</sup> موسوعة الأخلاق، الخراز، مرجع سابق، صـ ١٢١.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية "١٠٨".

ذلك، فعندما يجمع الله - على - الرسل وأممهم يوم القيامة، فيسألهم - وهو أعلم - فيفوضوا العلم إلى الله - وينفوا عن أنفسهم العلم بالكلية، تأدباً مع الله، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ يَجَمّعُ اللّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِمَ تُمّ قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا أَإِنّكَ آنتَ عَلّمُ الْغُيُوبِ ﴾ (١)، "فإن قيل: لماذا نفوا عن أنفسهم العلم من أن عندهم بعض العلم؟ فالجواب على ذلك: أن هذا من باب التأدب مع الله - الله - فكأنهم يقولون: لا علم لنا يذكر بجانب علمك المحيط بكل شيء ونحن وإن كنا قد عرفنا ما أجابنا به قومنا، إلا أن معرفتنا هذه لا تتعدى الظواهر، أما علمك أنت يا ربنا فشامل للظواهر والبواطن "(١)، فهو علام الغيوب.

- إن سيدنا نوحاً الله قد أحسن التأدب مع الله قلت فحينما استعجل قومه نزول العذاب الذي توعدهم به، قال لهم كما أخبر القرآن الكريم: ﴿ قَالَ إِنَّمَا يَأْنِيكُم بِهِ اللّهُ إِن شَآءً وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ (٣)، لأن إنزال العذاب ليس من شأنه، بل مرد ذلك إلى الله قلت –، فهو مالك الأمور ومصرفها، فلم يقطع بنزول العذاب عليهم بل رده إلى مشيئة الله قلت ويظهر الأدب كذلك حينما طلب من الله قلت نجاة ابنه من الغرق فقال كما أخبر القرآن الكريم: ﴿ رَبِّ إِنَّ اَبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُ وَأَنتَ أَمَّكُمُ ٱلْمُنْكِمِينَ ﴾ (أ)، فلم يصرح بطلب النجاة، فلم يقل: يارب لا تخلف وعدك معى بإنجاء أهلى، تأدباً مع الله قلت .
- لقد علمنا الإسلام الأدب في نسبة الشر إلى الله ﴿ وَلا ينبغي أَن يُنْسَب الشر إليه، بل يُنسب للمخلوق وهذا ما فعله سيدنا إبراهيم المسلام حينما تكلم عن الشر فنسبه إلى نفسه مع أنه يقع عليه من الله ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَشَفِينِ ﴾ (٥)، "وقد أضاف المرض إلى نفسه، لأن كثيراً من أسباب المرض يحدث بتفريط من الإنسان في مطاعمه ومشاربه، ووسائل حياته، وقد نسب الشفاء إلى ربه، لأنه خلق لكل داء دواء، وهدى الناس إلى علاج

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة الآية "١٠٩".

<sup>(</sup>٢) تفسير الوسيط، طنطاوي، مرجع سابق، ج٤، صـ٣٣١.

<sup>(&</sup>quot;) سورة هود الآية "٣٣".

<sup>( ً )</sup> سورة هود الآية "٥٥".

<sup>(°)</sup> سورة الشعراء الآية "٨٠".

أمراضهم عن طريق البحث في العقاقير ووسائل الأدوية"(١)، ويظهر كذلك الأدب مع الله -، حينما قال لأبيه: ﴿ إِنِّ أَخَافُ أَن يَمَسَكَ عَذَابٌ مِنَ ٱلرَّمْنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًا ﴾ (٢)، فلم يصرح بأن العذاب لاحق بأبيه عن طريق اليقين، لأن هذه الأمور لا يعلمها إلا الله وحده، ولذلك فقد علمنا الإسلام عند فعل أمر سيفعله الإنسان في المستقبل أن يقدم المشيئة، لأنه لا يدرى هل يفعله أم لا؟ وهذا ما فعله سيدنا موسى - الله - حينما أخبره العبد الصالح بأنه لن يستطيع الصبر معه، فقال له: ﴿ قَالَ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ ٱللهُ صَابِرًا وَلاَ أَعْمِى لَكَ أَمْرًا ﴾ (٣)، وعلق الصبر على مشيئة الله - هل -، فهو لم يدَّع حصوله في نفسه، تأدباً مع الله - هل -، كذلك يظهر أدبه مع الله - هل -، حينما نسب العيب إلى نفسه في خرق السفينة، فقال: ﴿ فَأَرُدتُ أَنَ الشر يكون بأسباب من الإنسان، والله - هل - يتفضل على عباده بالخير.

- إن الحديث عن الله على يجب أن يُحاط بسياج من الأدب الرفيع، فيتحرى الإنسان الألفاظ والتراكيب، فلا ينطق إلا بما فيه إجلال وتعظيم وتقدير لله على فسيدنا عيسى الحلى حينما يسأله ربه يوم القيامة، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنّاسِ الّغَذُونِ وَأُمِي حينما يسأله ربه يوم القيامة، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنّاسِ الّغَذُونِ وَأُمِي إِلَا لَهُ يَكُونُ لِي آنَ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ أَن تَعَلّمُ مَا فِي نَفْسِى وَلا آعَلَمُ مَا فِي فَسِى وَلا آعَلَمُ مَا فِي فَسِى وَلا آعَلَمُ مَا فِي فَلْسِى أَن قَلْتُهُ مَا فِي عَن نفسه أي مقالة، بعد تنزيه الله على المسيح العلى عن نفسه أي مقالة، بعد تنزيه الله على -.
- ولقد علم سيدنا محمد ﷺ أمته أن يتأدبوا مع الله ﷺ فلا ينسبوا مساوئ الأفعال وشرها الله، مع أن كل المحدثات هي من فعل الله وخلقه، فقال ﷺ مرشداً أمته إلى حسن الأدب مع الله، فعن علي بن أبي طالب ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ -: ".... والشر ليس إليك

<sup>(&#</sup>x27;) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ٥٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة مريم الآية "٥٤".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الكهف الآية "٦٩".

<sup>( )</sup> سورة الكهف من الآية "٩٧".

<sup>(°)</sup> سورة المائدة الآية "١١٦".

....."(١)، إن هذا الحديث "فيه الإرشاد إلى الأدب في الثناء على الله - ومدحه، بأن يضاف إليه محاسن الأمور دون مساويها على جهة الأدب"(٢)، وهذا ما فعله مؤمنوا الجن، حينما ذكروا الشر، فلم ينسبوه إلى الله، ولكن نسبوه إلى ما لم يسم فاعله وبعدها نسبوا الرشد إلى الله - على -، فقالوا: ﴿ وَأَنَّا لَانَدُرِىٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾ (٣).

من خلال هذا العرض السريع يتضح أن أولي العزم من الرسل – عليهم السلام – قد التزموا طريق الأدب مع الله – في - فسلموا من زلة القدم والتقصير، وفي ذلك أسوة حسنة للمؤمنين بأن يتأدبوا مع ربهم أعظم الأدب، حتى يسلكوا في سلك الأنبياء – عليهم السلام –.

## ثانياً: أثر الأخلاق مع الله في الوقاية من الانحراف

إن الإنسان إذا النزم منهج الله - على - وعبده حق عبادته، كان ذلك سبباً في إحساسه الدائم بمعية الله له، فالنفس الإنسانية فقيرة بذاتها، قوية وعزيزة بالله - على - خالقها ورازقها، فهو مع الإنسان دائماً، وتحت رعايته، يهديه ويرشده، قَالَ تَعَالَى: ﴿ اللهُ وَلِيُ النَّذِينَ عَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِنَ الظَّلُمُنِ ﴾ أَنَّه فَعن استشعر معية إلى النُّورِ إلى الظَّلُمُنتِ ﴾ أَنُه فمن استشعر معية الله - على -، وإطلاعه عليه، انكف عن الظلم والعدوان، وانزجر عن الفواحش والموبقات، ولم يلتفت إلى غيره، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي اَنْفُوبِكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَفُورُ حَلِيمٌ ﴾ أَن كذلك حفظ حدوده وحقوقه، ومن حفظ حدود الله، حفظه الله، فالجزاء من جنس العمل، وعندما يتعرض لشدة فإن الله - على - حافظه حتى لا يقع في الضلال والسوء، وهذا ما فعله سيدنا يوسف - الله - حينما راودته امرأة العزيز، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَرَوَدَتُهُ النَّي هُوَ فِ بَيْتِها عَن نَفْسِه وَعَلَقَتِ وَهُمْ مَا لَوْلَا أَن وَاللَّه مَنْ لَكُو الله وَالله وَالمَوْن اللهُ وَلَقَدُ هَمَّت بِهِ وَالله و

<sup>(&#</sup>x27;) رواه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه، ١/٥٣٥، رقم ٧٧١.

<sup>(</sup>١) شرح النووي على مسلم، مرجع سابق، ج٦، صـ٥٩.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الجن الآية "١٠".

<sup>(1)</sup> سورة البقرة الآية "٢٥٧".

<sup>(°)</sup> سورة البقرة من الآية "٣٥٥".

<sup>(</sup>١) سورة يوسف الآيات "٢٢ - ٢٤".

هذا الحفظ الإلهي للإنسان، جزاء حفظه لحدود الله – ﷺ -، وقد أكد النبي - ﷺ - هذا المعنى، كلمات، احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، وإذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعوا على أن ينفعوك لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفت الصحف"(١)، إن "قوله – ﷺ - (احفظ الله) يعنى: احفظ حدوده وحقوقه، وأوامره ونواهيه، وحفظ ذلك هو الوقوف عند أوامره بالامتثال، وعند نواهيه بالاجتناب، وعند حدوده فلا يتجاوز ما أمر به، وأذن فيه إلى ما نهى عنه، فمن فعل ذلك فهو من الحافظين لحدود الله الذين مدحهم الله في كتابه "(٢)، ألم يقل ربنا - ﷺ - في قرآنه الكريم: ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴿ ۖ مَنْ خَشِيَ ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْغَيْبِ وَجَآءً بِقَلْبٍ مُنِيبٍ } هذا الحافظ لحدود الله وحقوقه، إذا وقع في الذنب، فإنه يتبعه بالاعتراف بالخطأ والاستغفار، والرجوع مرة أخرى إلى الله - على الله عنه ولم يتمادى في الانحراف، لأنه يعلم أن له رباً يأخذ بيده، ويغفر له، فعن أبي هريرة - را الله - قال: سمعت النبي - ﷺ - يقول: "إن عبداً أصاب ذنباً، وربما قال أذنب ذنباً – فقال رب إني أذنبت – وربما قال: أصبت - فاغفر لي، فقال ربه: أُعلِمَ عبدي أنه له رباً يغفر الذنب ويأخذ به؟ غفرت لعبدي. ثم مكث ما شاء الله، ثم أصاب ذنباً أو أذنب ذنباً، فقال: رب أذنبت، أو – أصبت – آخر فاغفره؟، فقال: أُعَلِمَ عبدي أن له رباً يغفر الذنب، ويأخذ به؟ غفرت لعبدي، ثم مكث ما شاء الله، ثم أذنب ذنباً، وربما قال: أصاب ذنباً، قال: رب أصبت، أو قال: أذنبت آخر فاغفره لي، فقال: أعلم عبدي أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ به؟ غفرت لعبدي ثلاثاً، فليعمل ما شاء"(<sup>؛)</sup>.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه الترمذي في سننه، كتاب أبواب صفة القيامة والرقائق والورع، ٢٦٧/٤، رقم ٢٥١٦، وقال: "حديث حسن صحيح".

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) جامع العلوم والحكم، ابن رجب، مرجع سابق، ج١، صـ ٢٦٤.

<sup>(&</sup>quot;) سورة ق الآيات "٣٢ - ٣٣".

<sup>(\*)</sup> رواه البخاري، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى، يريدون أن يبدلوا كلام الله ٥/٩، رقم ٧٥٠٧، "واللفظ له"، ورواه مسلم، كتاب التوبة، باب قبول التوبة من الذنوب وإن تكررت الذنوب والتوبة، ٢١١١٢/٤، رقم ٢٧٥٨،

إن الواجب على الإنسان الاستقامة على الصراط المستقيم، والصبر على امتثال الأوامر، والنواهي الشرعية، لكنه مقصر في ذلك لا محالة، والعبد حينما تتراكم عليه الذنوب بأثقالها، فإن الظلام يسكن قلبه، وليس لهذا الظلام من جلاء إلا باللجوء إلى الله - والعودة إليه بالاستغفار والتوبة، وهذا أيضاً يذكر العبد بأنه خطاء، وأن الخلل واقع في عمله لا محالة، فحينئذ لا يدخله الكبر والعجب، لأنه مقصر.

إن العبد حينما يعلم أن له رباً، هو قادر على كل شيء، فإنه يلجأ إليه، ويفوض أمره إليه، ويخشاه فلا يطغي و لا يتجبر على أحد، لأن "المسلم إذا ما استشعر خوف الله، انكف وانزجر عن المخالفات، واندفع إلى ما يقي نفسه من المؤذيات والمؤلمات في الآخرة، وعلى رأس الوقاية تقوى الله" (أ)، فإذا اتقى الله - على -، امتلأ قلبه بالأمن والطمأنينة، وانتزع منه الخوف والفزع، لعلمه أنه في معية القوى القادر الذي لا يخذل من لجأ إليه، ولذلك عندما أدرك فرعون سيدنا موسى - الله - ومن معه من المؤمنين به، شعروا بالخطر، وأيقنوا بالهلاك، لأنهم بين خطرين، البحر أمامهم، وفرعون وراءهم فقالوا: إنا لمدركون، ولكن سيدنا موسى - الله واثق في أن الله لا يخذله مهما كانت الأمور، فلم ينتابه خوف ولا فزع، قال تمالى: ﴿ فَلَمَا تَرَاهَ الْجَمَعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴿ قَالَكُلاَ إِنَ مَعِي رَبِي سَيَهْدِينِ ﴾ (١)، إن بني إسرائيل فقدوا هذا الإحساس، أما سيدنا موسى - الله على يقين بأن الله سينصره، ولذلك قال (معين)، وقد تحقق ما كان يوقنه، قال تَعَالَى: ﴿ فَأَمْيَنَا مُوسَى وَمَن مَعَهُ أَبْعَمِينَ ﴿ فَأَوْمَنَا مُ الله عَل المهمات كفاه الله كل الملمات "(١)، ولا العالمين عَل المهمات كفاه الله كل الملمات (١)، ولا العالمين المعالين على الله على الله على الله على اللهمات كفاه الله كل الملمات (١)، ولا العالمين المالمين أما اللهمات (١)، ولا على الله في كل المهمات كفاه الله كل الملمات (١)، ولا العالمين

<sup>(&#</sup>x27;) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صـ ٣٤١.

 <sup>(</sup>۲) سورة الشعراء الآيات "۲۱ – ۲۲".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشعراء الآيات "٦٣ - ٦٦".

<sup>( ً )</sup> تفسير الرازي، مرجع سابق، ج١٧، صــ٠٩٩.

يقول: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ فَهُو حَسَّبُهُ وَ ﴾ فاللجوء إلى الله وقاية للإنسان مما يكره ويحذر، لأنه يضفي سكينة على النفس، تطرد الشك والارتياب، ليحل محلها الأمن والسلام، فها هو سيدنا نوح - الله - حينما لاذ بالله - على -، وتوكل عليه، كانت النتيجة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قِيلَ يَكُوحُ اَهْبِطُ بِسَكِمٍ مِنَا وَبُرَكَتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمُو مِمَّن مَعَكَ ﴾ (١٦)، "والمقصود بالسلام: هو الأمن والاطمئنان، فلم يعد هناك ما ينغص على نوح - الله - أمره (١٦)، كذلك فوض مؤمن آل فرعون أمره لله - على على نوح - الله - أمره أمريت إلى الله على الله مكرهم، قال تعالى عنه: ﴿ وَأُفْوَضُ أَمْرِت إِلَى اللّهَ إِنَ اللّهِ يَكِلُ وَعَلَى اللهُ وَتَعَوْنَ سُوّءُ الْعَذَابِ ﴾ (٤)، في هذه الآية "دليل واضح على أن التوكل الصادق على الله، وتقويض الأمور إليه سبب للحفظ والوقاية من كل سوء "(٥)، فإذا حقق الإنسان الآداب والحقوق التي أوجبها عليه تجاهه، استقام له دينه، وكان في معيته وحفظه، فإذا قصر في ذلك فقد وقع في الانحراف.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الطلاق من الآية "٣".

<sup>(</sup>۲) سورة هود، الآية "٤٨".

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١١، صـ٧٨٧.

<sup>(</sup> أ ) سورة غافر الآيات "٤٤ - ٥٤".

<sup>(°)</sup> أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي، مرجع سابق، ج٦، صـ٣٨٨.

#### المبحث الثاني

## التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في جانب الأخلاق مع النفس

يُقصد بالأخلاق مع النفس: الأخلاق التي تحكم علاقة الإنسان مع نفسه، لصلاحها، وتهذيبها، وتطهير ها من شوائب الانحراف، حتى يصير الإنسان زكي النفس، بعيداً عن المهلكات.

# أولاً: التوجيهات الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الأخلاق مع النفس

من أهم أهداف الإسلام تربية النفس البشرية، وتقويم سلوكها، لأن الفرد هو المحور الأساسي الذي يقوم عليه المجتمع، فصلاحه: صلاح للمجتمع، وانحرافه وفساده: انحراف وفساد للمجتمع، ولذلك فقد وضع الإسلام العديد من التوجيهات التربوية، والأسس الإسلامية، وحرص على غرسها داخل النفوس، لكي ينال الإنسان الفلاح، فبدونها ينحرف الإنسان، ويصاب بالخيبة والخسران، والتوجيهات التربوية الوقائية المتعلقة بالأخلاق مع النفس، في دعوة أولي العزم من الرسل يصعب على الباحث حصرها وعدها في هذا الحيز، ولذلك فسأقتصر على أهمها، وهي كالتالي:-

### 1- التحلى بخلق الصبر فهو خير مطايا الاستقامة

إن الإنسان في هذه الحياة الدنيا معرض للابتلاء والاختبار، وهذه سنة من السنن الإلهية في هذا الكون، وذلك ليميز الله - الخبيث من الطيب، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَنَبُلُوا كُمُ مَتَى نَعُكُم المُجَهِدِينَ مِنكُو وَالصّدِينَ وَبُلُوا الْمُبَارَكُو ﴾ (١)، فالله - الخبيث عباده ليتبين الصادق من الكاذب، والصابر من الجازع، والطريق إلى الاستقامة مليء بالعوائق والعقبات، والنفس بطبيعتها تحب النفور من القيود، والاستقامة فيها قيد للنفس من شهواتها، وملذاتها، ولذلك فإن النفس لا تستقيم على الطاعة بيسر وسهولة، وخاصة في هذا الزمان الذي كثرت فيه المغريات، وانتشرت الابتلاءات والمحن، فالنفس في أمس الحاجة إلى ترويضها، وهذا يحتاج إلى صبر واصطبار، لأنه يحبس النفس عن فعل السوء والشر ودواعي الهوى، ويزجرها عن الوقوع في المحرمات، ولذلك فقد جعل النبي - الصبر ضياء، فعن أبي مالك الأشعري - الله قال رسول الله - المسر ضياء ..... والصبر ضياء فالصبر وحده هو الذي يشع المسلم النور العاصم من التخبط، وترادفت الضوائق وطال ليلها، فالصبر وحده هو الذي يشع المسلم النور العاصم من التخبط،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة محمد الآية "٣١"

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه، صـ۸۲۲.

والهداية الواقية من القنوط"(١)، وهو الذي يمده بقوة العزيمة والإرادة، فالصبر من عزائم الأمور، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأُصْبِرُ عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ (١)، فهو يقوى العزيمة على المثابرة، ولذلك كان من الواجب على الدعاة والمربين: أن يتمسكوا بخلق الصبر في مختلف المواقف، فرسالتهم هي الدعوة والتربية، "وحاجة الدعاة إلى الصبر ضرورة، لأنهم دائماً يجابهون أعداء الله في الأرض، وكثيراً ما يتمكن الأعداء منهم، وحينئذ يكون الصبر ملاذهم، ومأواهم، وهو الأسلوب الأمثل لإثبات قوة الحق، وإظهار صلابة الإيمان وعزته"(٣)، ولذلك فإن الله - عَمَّل - قد أثبته لكثير من الأنبياء والرسل - عليهم السلام - على سبيل الإشادة بهم، والثناء عليهم، لتخلقهم بهذا الخلق العظيم، كأولى العزم منهم، فالله - على التني عليهم، وخص خلق الصبر منهم بالثناء – مع مالهم من الأخلاق الكثيرة الفاضلة – ليدل على بروزه فيهم، وعلى أهميته وعظيم منزلته، فهو شعارهم وحالهم الدائم، قَالَ تَعَالَى:﴿ وَلَقَدَّكُذِّ بَتُ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَى مَاكُذِّبُواْ وَأُوذُواْ حَتَّى أَنَّهُمْ نَصَّرُنًا ﴾ (٤)، وهذا هو حال أنبياء الله – عليهم السلام -، وصفوته من خلقه، وخص منهم أولي العزم، فقال آمراً سيدنا محمداً - ﷺ - ومن تبعه: ﴿ فَأَصْبِرَكُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ وَلَا تَسْتَغْجِل لَّهُمْ ﴾ (°)، وهذا يوضح مدى ما وصل إليه صبر الأنبياء - عليهم السلام - واحتمالهم أذى قومهم، وسفاهتهم وجهلهم، "ونبي الله نوح - الله الحد أولئك الذين أُمر رسول الله - ﷺ -بالتأسى بهم، ولقد لبث في قومه ألف سنة إلا خمسين عاما، يدعوهم إلى الله، ويصبر على أذاهم، كل ذلك وهم لا يرفعون بدين الله رأسا، ولا يرتدعون عن غيهم وضلالهم، وعبادتهم الأصنام من دون الله، لذلك فإن الصبر واجب حتم على المؤمنين، وهو من أهم أسلحة الدعاة  $-\frac{1}{2}$ الے اللہ  $-\frac{1}{2}$ 

<sup>(&#</sup>x27;) خلق المسلم، الغزالي، مرجع سابق، صـ ١٣١

<sup>(&#</sup>x27;) سورة لقمان الآية "١٧"

<sup>(&</sup>quot;) دعوة الرسل، غلوش، مرجع سابق، صـ ٢٤٨

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة الأنعام من الآية "٣٤"

<sup>(°)</sup> سورة الأحقاف من الآية "٣٥"

<sup>(</sup>١) عظات وعبر في قصص الأنبياء، سعيد عبد العظيم، مرجع سابق، صــ٣٥ وما بعدها

- لقد تسلح به سيدنا نوح الله في دعوة قومه طيلة هذه المدة، بهمة عالية، من غير كال ولا ملل، قال تَعَالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّ دَعُوتُ قَوْمِ لِنَلا وَهَارًا ﴿ فَهَا مَرْدَهُمُ دُعَالِهَ اللهِ فِرَارًا ﴿ فَالَ مَعَلَوًا أَصَلِعَكُمُ فَي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهِ عَمَلُوا أَصَلِعَكُمُ فَي اللهِ عَلَى الله الله الله على سفاهتهم، قومه، وطغيانهم، قال تَعَالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ مِن مَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ أَظْلَمَ وَأَطْغَى ﴾ (١)، وصبر على سفاهتهم، قومه، وطغيانهم، قال تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ مِن مَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ أَظْلَمَ وَأَطْغَى ﴾ (١)، وصبر على سفاهتهم، وسخريتهم به، وتهديدهم له بالقتل والرجم، ووصفوه بالجنون، فلم يزده ذلك إلا صلابة وقوة، وصبر كذلك على فجيعته في ولده وزوجته "فكانت امرأة نوح تقول للناس: إنه مجنون، وإذا آمن به أحد أخبرت به الجبابرة "(١)، فكانت دعوته الله متسمة بالصبر والمجاهدة والثبات "فليعتبر بذلك الدعاة الذين تغلب على نفوسهم اليأس، ليعتبروا بذلك الصبر الخارق، وتلك الإرادة الحديدية، ولو لم يكن لنوح من الآيات الخلقية سوى هذه الآية لكفته دليلاً على تأييده من ربه، وصدقه في دعوته "فأن يكون من أولي العزم من الرسل.
- إن سيدنا إبراهيم السلام أيضاً، كان الصبر سمة من سماته، ومعلماً من معالم شخصيته، فصبر على شدة الأب الذي لقى منه ما لقى، هدده بالرجم، فصبر على ذلك، وتصدى بقوة وعزيمة للملك الذي ادعى الربوبية لنفسه، فأدحض حججه الواهية، وصبر على عدم الإنجاب حتى بلغه الكبر، فرزقه الله الأبناء الأنبياء، صبر على إيذائه وإلقائه في النار دون ذنب يقترفه إلا أنه قال ربي الله، ودعاهم إلى طريق الحق والاستقامة، صبر على طاعة الله وتنفيذ أمره في ذبح ولده إسماعيل عليهما السلام من خلال الرؤيا التي رآها في منامه، ورؤيا الأنبياء حق ووحى، فأخذ السكين ليذبح ابنه الوحيد الذي رزق به بعد بلوغ الكبر، وقد اشترك معه ابنه في ذلك، حتى قال الإبن لما أخبره بذلك: ﴿ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ ٱللهُ مِنَ الصَّرِينَ ﴾ (٥)، فأسلما أمر همها لله الله صابرين، "وما علينا إلا أن نتأسى بهما في صبر هما، وتنفيذ التكاليف الشرعية دون ضجر.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة نوح الآيات "٥ – ٧ "

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة القمر، الآية "۲٥"

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) تفسير البغوي، مرجع سابق، ج٥، صـ٣٠١، تفسير المراغي، مرجع سابق، ج٢٨، صـ٧٦١، والتفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، الزحيلي، مرجع سابق، ج٨، صـ٢٥١.

<sup>(1)</sup> دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صدن وما بعدها، في المقدمة

<sup>(°)</sup> سورة الصافات من الآية "١٠٢"

• إن الأقدار تحتاج من الإنسان إلى صبر، لأنه لا يدرى من أين يأتيه الخير، والله - على الله -وحده هو العالم بظواهر الأمور وبواطنها، فقد يأتي الخير للإنسان في أمر كان ظاهره شر، والعكس، وما على المسلم إلا أن يتحلى بالصبر والرضا بما قدر الله - الله - الله حتى يذوق حلاوة الرضا، وهذا هو ما فعلته أم سيدنا موسى - الكيلة - حينما أوحى الله - ١٠ إليها أن تلقيه في اليم، فصبرت على ذلك، وألقته في اليم، لأنها واثقة من وعد الله - عَلِيّ - لها برجوع ابنها لها، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ أُمِّر مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأْلِقِيهِ فِي ٱلْيَرِّر وَلَا تَخَافِ وَلَا تَحَذَنِيَّ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ (١)، فصبرت، فكانت نتيجة صبرها أن رده الله - ﷺ - البيها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَرَدَدُنَهُ إِلَىٰٓ أُمِّهِ ۚ كَنَّ نَقَرٌ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَبَ وَلِتَعْلَمَ أَكَ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ اللَّهِ حَقُّ وَلَكِنَّ أَكُّ ثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ } (٢)، كذلك صبر سيدنا موسى - اللَّهِ - على فرعون وتهديده له بالحبس والقتل، فلم يجزع، ثم ربيَّ قومه على هذا الخلق العظيم، لأن فرعون قد تمادى في غيه وجبروته، ونفذ تهديده، فقتل الرجال، واستبقى النساء، ولكنه قابل ذلك بحَثِّهم على الاستعانة بالله - ﷺ - و الصبر، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُواْ بِٱللَّهِ وَٱصْبِرُوٓأَ إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - وَأَلْعَنقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ } الله عَلَيْ وعد الله - الله - الله على النصر، بسبب صبر هم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَوْرَثْنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُوا ۚ يُسْتَضَّعَفُونَ مَشَكِرِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَغَكِرِبَهَا ٱلَّتِي بَكَرَّكُنَا فِيهَا ۗ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَنِيٓ إِسْرَةِ يـلَ بِمَا صَبَرُوا ۗ وَدَمَّـرْنَا مَا كَاكَ يَصْـنَعُ فِرْعَوْثُ وَقُوْمُهُ وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ ﴾ (٤)، فالله - عَلَى - قد جعل للصابرين حسن العاقبة في الدنيا بالنصر والتمكين، والعزة في الآخرة، ولقد جعل الله - رئيل - الإمامة في الدين: لمن تخلق بالصبر واليقين، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبْرُواً وَكَانُواْ بِعَايَلْتِنَا

<sup>(&#</sup>x27;) سورة القصص الآية "٧"

<sup>(</sup>٢) سورة القصص الآية "١٣"

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف الآية "١٢٨"

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف الآية "١٣٧"

يُوقِنُونَ ﴾ (١)، "إن هذه الآية تدل على أنهم إنما استحقوا تلك الدرجات العالية من الله - ﴾ - بسبب الصبر "(٢)، فكانت ثمرة الصبر: إمامة الناس، بهدايتهم إلى الخير والطريق المستقيم.

- لقد جرت سنة الله ﷺ في الكون أن يكون الإنسان بين خير وشر، ومحنة ومنحة، ولا يخلو إنسان من الابتلاء، فإذا نزل به الابتلاء، وجب عليه ضبط النفس من الضجر والجزع، فلا يتمنى يظهر سخطاً بقدر الله ﷺ ولا يتكلم بكلام ربما أبعد عنه أجر وقوع هذا البلاء، فلا يتمنى الموت تخلصاً من البلاء إلا إذا كان خوفاً على النفس من التهم والظنون السيئة، وهذا ما فعلته السيدة مريم عليها السلام عندما جاءها المخاض، فقالت: ﴿ يَلَيْتَنِي مِثُ فَبّلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْبًا مَنسِيًا ﴾ (٢)، وهذا لا ينافي الرضا بالقضاء والقدر، ولكنها خافت أن يُظن بها الشر في دينها، فتتطاول عليها الألسنة، ومعلوم أن جرح اللسان أشد وقعاً من جراح السنان، فصبرت على تطاول الألسنة عليها، وعلى النظرات المربية التي لا خير فيها، فكانت نتيجة صبرها: أن تولى الله ﷺ رعايتها، وأظهر براءتها "وهذه التربية الإسلامية من شأنها أن ترفع معنويات المسلمين في الحياة، وتشد عزائمهم، وتنفى السأم والضجر عن نفوسهم وقلوبهم، وتضع بينهم المسلمين في الحياة، وتشد عزائمهم، وتنفى السأم والضجر عن نفوسهم وقلوبهم، وتضع بينهم وبين الطرق التي تتحدر بكثير من الناس إلى الانتحار: سداً منيعاً "أنا، كذلك صبر سيدنا عيسى المرق التي تتحديب بني إسرائيل له، قَالَ تَعَالَ: ﴿ فَهَما نَقْضِهم مِّيثَمَهُمْ وَكُفْرِهم عِبَايَتِ اللهِ وَقَالِهم أَلُهُ عَلَيْها إلا أن الله ﷺ على مكرهم به حتى أرادوا قتله وصلبه، إلا أن الله ﷺ نجاه من كيدهم.
- لقد أمر الله على سيدنا محمداً على بالصبر في أول مراحل الدعوة، في مرحلة الإعداد والتربية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلِرَبِكَ فَأُصْبِرَ ﴾ (٢)، فطريق الدعوة إلى الله على ليس سهلاً، ولا مفروشاً بالورد والرياحين، بل هو شائك، يحتاج إلى صبر وجلد كبير، فلا يتأثر بما يقف في طريقه من عقبات أو عراقيل، ثم أمره بعد ذلك بالصبر على الأذى، فلا يلتفت إلى قولهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَصْبِرَ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة السجدة الآية "٢٤"

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٧، صـ١٦٦

<sup>(&</sup>quot;) سورة مريم الآية "٢٣"

<sup>(</sup> أ) الأخلاق الإسلامية وأسسها، حنبكة، مرجع سابق، ج٢، صــ ٢٣١

<sup>(°)</sup> سورة النساء الآية "٥٥١"

<sup>(</sup>١) سورة المدثر الآية "٧"

عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَٱهۡجُرَهُمۡ هَجۡرًا جَمِيلًا ﴾ (١)، فاتهموه بالجنون – وهو سيد العقلاء – اتهموه بأنه شاعر وساحر – وهم يعلمون بأنه ليس كذلك –، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ بَلْ قَالُوٓاْ أَضْغَنْثُ أَحَٰكُمِ بَـٰلِٱفۡتَرَىٰهُ بَلْ هُوَ شَـاعِرُ ۖ فَلْيَأْنِنَا بِتَايَةٍ كَمَا أُرْسِلَ ٱلْأُوَلُونَ ﴾ (٢) حتى كانت حياته حافلة بالصبر الجميل، مليئة بالابتلاءات التي مرت به في مراحل حياته ودعوته، ولذلك فقد أمر الله - على - رسوله - على - ، ومن تبعه من المؤمنين بالاستقامة على دينه الذي أنزله إليه، وأعلمهم بأن الاستقامة على هذا الدين تتطلب منهم الصبر على القيام بأعبائه، ولذلك جاء قوله تعالى بعد الأمر بالاستقامة: قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَصْبرُ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (٣)، "لأجل ذلك يتكرر ذكر الصبر في القرآن كثيراً، ذلك أن الله - ﷺ - يعلم ضخامة الجهد الذي تقتضيه الاستقامة على الطريق بين شتى النوازع والدوافع، والذي يقتضيه القيام على دعوة الله في الأرض بين شتى الصراعات والعقبات، والذي يتطلب أن تبقى النفس مشدودة الأعصاب محبذة القوى، يقظة للمداخل والمخارج، ولابد من الصبر في هذا كله"(٤)، فلابد للمسلم حتى يحقق الاستقامة: من أن يتحلى بالصبر، فعن أبي سعيد من الصبر"(°)، فأفضل ما يعطاه الإنسان الصبر، سواء الصبر على الطاعة، والتي تحتاج إلى مجاهدة النفس وقمع شهواتها، أو الصبر عن المعصية: بمنع النفس من فعل المعاصى والحرام، أو صبر على الأقدار، فلا يظهر السخط والجزع، فالصبر يحتاج إليه المرء في حياته كلها، كما فعل أولو العزم من الرسل، وينبغي علينا أن نتأسى بهم في ذلك.

#### ٢- التخلق بخلق الأمانة

إن الأمانة من الأخلاق التي يتفق الناس على ضروريتها في كل أمرٍ من أمورهم، فالنفوس بفطرتها تميل إلى تقدير الأمانة والأمناء، ولذلك فقد أمر الإسلام بها، وجعلها في كل شيء في حياة الإنسان، في جميع معاملاته، وأقواله، وأفعاله، "والأمانة في نظر الشارع واسعة الدلالة، وهي ترمز إلى

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المزمل الآية "١٠"

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأنبياء الآية "٥"

<sup>(&</sup>quot;) سورة هود الآية "١١٥"

<sup>(</sup> أ) في ظلال القرآن، قطب، مرجع سابق، ج١، صــ ١٤١

<sup>(°)</sup> رواه البخاري، كتاب الزكاة، باب فضل الاستعفاف عن المسألة، ١٢٢/٢، رقم ١٤٦٩، ورواه مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل التعفف والصبر ٧٢٩/٢، رقم ١٠٥٣،

معان شتى، مناطها جميعاً شعور المرء بتبعته في كل أمر يوكل إليه، وإدراكه الجازم بأنه مسئول عنه أمام ربه"(١)، فهي تشمل كل التكاليف الشرعية وتفاصيلها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأُمَانَةَ عَلَ ٱلسَّمَوَرَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَيْرَكَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَنُ ۖ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿(٢)، والنبي - ﷺ - قد وضح ذلك، فعن عبد الله بن عمر - رضى الله عنهما - قال: سمعت رسول الله - ﷺ -يقول: "كلككم راع وكلكم مسئول عن رعيته، الإمام راع ومسئول عن رعيته، والرجل راع في أهله وهو مسئول عن رعيته، والمرأة راعية في بيت زوجها، ومسئولة عن رعيتها، والخادم راع في مال سيده ومسئول عن رعيته" قال: وحسبته أن قد قال: "والرجل راع في مال أبيه ومسئول عن رعيته"(٣)، وهي أمر للازم لكل داع ومرب، فهي فضيلة من الفضائل التي لا يمكن أن يستغني عنها أي فرد من أفراد الأمة، وإلا اختلت الموازين، وانقلبت رأساً على عقب، وهي سبب من أسباب التمكين في الأرض، فسيدنا يوسف - الكي - لم يرشح نفسه لإدارة الخزائن المالية: إلا لأمانته وعلمه، قَالَ تَعَالَى:على لسان سيدنا يوسف: ﴿ قَالَ اَجْعَلْنِي عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِّي حَفِيظُ عَلِيمٌ ﴾ ﴿ ﴿ اُ)، فالأمانة كانت من أهم المؤهلات التي ذكرها، حتى يستحق أن يكون على خزائن الأرض، و "الإسلام يرقب من معتنقه أن يكون ذا ضمير يقظ، تصان به حقوق الله، وحقوق الناس، وتحرس به الأعمال من دواعي التفريط والإهمال، وَمِنْ ثمَّ أوجب على المسلم أن يكون أميناً "(٥)، فمن عظم الأمانة: أنها قرينة للإيمان، لا ينفك أحدهما عن الآخر، فالله - عَلِلَّ - قد ذكر صفات المؤمنين، وبين أن حفظ الأمانة، وعدم ضياعها من أهم صفاتهم: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُوۡ لِلْأَمَنَاتِهِمۡ وَعَهۡدِهِمۡ رَعُونَ ﴾ (٦)، وقد أكد النبي - ﷺ - هذا المعنى، فعن أنس بن مالك - ﷺ - قال: ما خطب نبى الله - ﷺ - إلا قال: "لا إيمان لمن لا أمانة له و لا دين لمن لا عهد له" $^{(\vee)}$ ، "أي: لا إيمان كامل، فالأمانة لب الإيمان،

<sup>(&#</sup>x27;) خلق المسلم، الغزالي، مرجع سابق، صده ٤

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية "٧٢"

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) رواه البخاري، كتاب الجمعة، باب الجمعة في القرى والمدن، ۰/۲، رقم ۸۹۳، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الإمارة، باب فضيلة الإمام العادل، وعقوبة الجائر والحث على الرفق به، ۹/۳، ۱۶۰، رقم ۱۸۲۹،

<sup>(1)</sup> سورة يوسف الآية "٥٥"

<sup>(°)</sup> خلق المسلم، الغزالي، مرجع سابق، صـ٥ ٤

 $<sup>(^{1})</sup>$  שورة المؤمنون الآية  $^{1}$ 

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) رواه ابن حبان في صحيحه، كتاب الإيمان، باب فرض الإيمان،  $^{\vee}$ 1 ، رقم  $^{\vee}$ 1 ، وقال الشيخ الأرنؤوط:  $^{\vee}$ اسناده حسن في الشواهد".

وهي منه بمنزلة القلب منه"<sup>(۱)</sup>، ولما كانت الأمانة من الأهمية بمكان: فقد حرص الأنبياء – عليهم السلام – على إبرازها من بين أخلاقهم، لأنها ترفع صاحبها في أعين الناس، وتجعله مطاعاً محبباً لنفوس المدعوين، ويقدمونه في كل شيء.

- إن مخالفة الأنبياء عليهم السلام وعدم اتباع منهجهم الذي جاءوا به من قبل ربهم خيانة للأمانة، وهذا ما كان من امرأة سيدنا نوح ولوط عليهما السلام فقد سمى الله على مخالفتهما لمنهج الأنبياء خيانة، وضرب بهما المثل، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ضَرَبُ اللهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا مَخَالَتَ نُوجٍ وَامْرَأَتَ لُوطٍ كَانتَا تَعَتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَلِحَيْنِ فَخَانتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُما مِن اللهِ شَبْئًا وَمِ اللهِ عَنها المَثَل الدَّيْرَ مَعَ الدَّخِلِينَ ﴾ (أ)، فالخيانة هنا خيانة دين، لا خيانة فرج، فعن ابن عباس وقيل الله عنهما قال: "كانت خيانتهما: أنهما كانتا على غير دينهما، فكانت امرأة نوح تطلع على سر نوح، فإذا آمن مع نوح أحد أخبرت الجبابرة من قوم نوح به، فكان ذلك من أمرها، وأما امرأة لوط فكانت إذا ضاف لوطاً أحد خبرت به أهل المدينة ممن يعمل السوء، فلم يغنيا عنهما من الله شيئاً "(٥)، لأن الخائن في دين الله ﴿ وَهَا صحب من الصالحين، فإن ذلك لا

<sup>(&#</sup>x27;) فيض القدير، المناوي، مرجع سابق، ج٦، صـ٧١

<sup>(</sup> التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج( التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج(

<sup>(1)</sup> سورة التحريم الآية "١١٠"

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الطبري، مرجع سابق، ج٣٢، صــ١١٦

يغني من الله شيئاً فامرأة سيدنا نوح - الله - كانت تحت نبي كريم، إلا أنها خانته في أمر العقيدة والرسالة، ولم يغن عنها أنها زوجة نبي، وعندئذ يجب البراءة من الخائنين مهما كانت درجة الصلة والقرابة، لأن الرابطة الحقيقية، هي رابطة العقيدة والإيمان، وكل الروابط لا قيمة لها من غيرها، ولا تفيد صاحبها شيئاً، وهذا ما نتعلمه من دعوة سيدنا نوح - المله - مع ابنه، وسيدنا إبراهيم - المله - مع أبيه، فالذي لا يرتضى لنفسه دين الله الذي شرعه فهو خائن.

- لابد وأن يكون الإنسان أميناً على بلده ووطنه، فلا يفرط في ذرة من ترابه، ولا يتآمر على مقدراته ومصالحه، ومن تلاعب بأمن وطنه أو رزقه، أو أي شيء من مقدراته فهو خائن، ولقد أكد سيدنا إبراهيم الله عظم هذه الأمانة حينما قال: ﴿ رَبِّ اَجْعَلُ هَذَا بَلَدًا اَمِنَا وَأَرْزُقُ أَهَلَهُ مِنَ النَّمَرَتِ ﴾ (١)، هذا قبل أن تصير البلد بلداً، وكرر الدعاء مرة أخرى بعد أن صارت بلداً، فقال: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اَجْعَلُ هَذَا الْبَلَدَ ءَامِنَا وَاَجْنُبُنِي وَبِينَ أَن نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ (٢)، وتخصيص طلب الأمن والرزق من بين سائر النعم، دلالة على أهميتها بالنسبة إلى غير هما، فهما أمر ان ضروريان للأوطان، فليت يتعلم كل خائن لوطنه، ممن يريدون العبث بمقدراته وأمنه، ليتهم يتعلمون كيفية حب الأوطان، وكيف يحفظوا هذه الأمانة الكبرى بالعمل الجاد، والدعاء بإخلاص.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة من الآية "١٢٦"

<sup>(&#</sup>x27;) سورة إبراهيم الآية "٣٥"

<sup>(&</sup>quot;) و هو شعيب.

<sup>(</sup> أ ) سورة القصص من الآية "٢٦ "

إلا وهو أمين، فسرى عن أبيها، وصدقها، وظن به الذي قالت (١)، إن القوة والأمانة أمران ضروريان في القيام بالعمل، والتعامل مع الخلق، وهما أمران لازمان لتبليغ أو امر الله - الله ولذلك فقد أمر الله - الله الله الله الله وكتبنا موسى - الله الله الله الله وكتبنا موسى الله وكتبنا موسى الله وكتبنا موسى الله وكتبنا موسى الله وكتبنا الله وكتبنا الله وكتبنا الأمانة، وتشدد في القيام بالدعوة وترك إظهار الوهن والضعف (١)، فالأخذ بقوة يتطلب الأمانة، والقوة العظمى في الاحتمال، وهذا ما تحلى به سيدنا موسى - الله و قبل الرسالة وبعدها، ولذلك قال لقوم فرعون: ﴿ أَنَ أَذُوا إِلَى عِبَادَ الله إِلَى كُمُ رَسُولٌ آمِينٌ ﴾ فالله - الله - قد ائتمنه على الرسالة، فأداها على الوجه الأكمل.

• إن سيدنا عيسى - السلام - بلغ القوم الرسالة كما أمره ربه، فلم يزد شيئاً، ولم ينقص، ولقد سجل القرآن الكريم ذلك على لسانه بعد سؤاله من الله - السلام - فيقول: ﴿ مَا قُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَا أَمَرْتَنِي بِهِ الله وَلَا القرآن الكريم ذلك على لسانه بعد سؤاله من الله - الله القرآن أعْبُدُوا الله رَبِّي وَرَبَّكُم ﴿ (٥)، فلم يقل شيئاً من تلقاء نفسه، ولكن رسول مبلغ الأوامر الله - الله - وقد بلغ على أكمل وجه دون زيادة أو نقصان.

لقد جعل الله - على الله - على المال عند الإنسان أمانة، فينبغي عليه أن يستثمره استثماراً طيباً، وأن يكون المحصول عليه بطريق مشروع، وكذلك الإنفاق، يكون في طرق حلال، فيحرم على الإنسان الاكتناز الذي لا يكون معه إنفاق، ولذلك فقد ذم الله - على الأنفر من الأحبار والرهبان الذين يحصلون على الأموال بطرق محرمة، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْأَجْبَارِ وَالرهبان الذين يحصلون على الأموال بطرق محرمة، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْأَجْبَارِ وَالرهبان الذين يحصلون على الله ويَصُدُونَ عَن سَكِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ يَكَيزُونَ الذّهبَ وَالْفِضَة وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَالَّذِينَ يَكَيزُونَ الذّهبَ وَالْفِضَة وَلا يُنفِقُونَهُم وَخُهُورُهُم هُذَا مَا فَبَيْرَهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ اللَّهُ مَا كُنتُمْ تَكَيزُونَ ﴾ (١)، فالمال أمانة، ومسئولية عظيمة، وخطيرة سواء من جهة الحصول عليه، وإنفاقه.

<sup>(&#</sup>x27;) تفسیر ابن کثیر، مرجع سابق، ج٥، صـ ٢٥٤

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية "٥٤٥"

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٢٦، صـ٧٤

<sup>(1)</sup> سورة الدخان الآية "١٨"

<sup>(°)</sup> سورة المائدة من الآية "١١٧"

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآيات "٣٤ - ٣٥"

• إن سيدنا محمداً - ﷺ - معروف بالأمانة منذ نشأته، حتى أصبح لقباً يلقب به (الصادق الأمين) فكان قومه يتركون عنده الودائع ليحفظها، وكانت أمانته هذه سبباً في منع حرب كادت أن تنشب بين قريش، من أجل وضع الحجر الأسود في مكانه حتى حكّموا أول قادم عليهم، "فكان أول داخل عليهم، رسول الله - ﷺ - فلما رأوه قالوا: هذا الأمين: هذا محمد"(١) - عليه الصلاة والسلام - وارتضوا به حكماً لأمانته، وعند الهجرة أمر سيدنا على بن أبي طالب - كرم الله وجهه - بأن ينام في فراشه لكي يرد الأمانات إلى أهلها، رغم أنهم كفره، قد آذوه، ولم يكن معهم من الوثائق ما يضمن لهم هذه الأمانات، ثم بين النبي - ﷺ - أن الخيانة صفة من صفات المنافقين، فعن أبي هريرة - رضى الله عنه - عن النبي - على "آية المنافق ثلاث، إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا أؤتمن خان"(٢)، والحديث "معناه: أن هذه الخصال: خصال نفاق، وصاحبها شبيه بالمنافقين في هذه الخصال، ومتخلق بأخلاقهم، فإن النفاق هو: إظهار ما يبطن كلامه، وهذا المعنى موجود في صاحب هذه الخصال، ويكون نفاقه في حق من حدثه، ووعده، وائتمنه، وخاصمه، وعاهده من الناس، لا أنه منافق في الإسلام، فيظهره وهو يبطن الكفر، ولم يُردِ النبي - ﷺ - بهذا أنه منافق نفاق الكفار المخلدين في الدرك الأسفل من النار "(٢)، ومن هنا ندرك خطورة الخيانة على الإنسان، وخاصة أن المتصف بها محروم من هداية الله - ﷺ -، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ذَالِكَ لِيَعْلَمُ أَنِي لَمْ أَخُنْهُ بِٱلْغَيْبِ وَأَنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى كَيْدَ ٱلْخَابِنِينَ ﴾ (٤)، فهم محرومون من توفيق الله - على - وهدايته، بل سيخزيهم ويفضح أمرهم، "وهكذا كانت الأمانة أولى الصفات التي ظهرت في أعمال الرسل، وحياتهم لشمولها وأهميتها، وكذلك حاول المعارضون ردها، وعقدوا من أجل إبطالها المؤتمرات والمجتمعات"<sup>(٥)</sup>.

فالأمانة هي سبب لكل خير، وهي صفة لازمة لأولى العزم من الرسل كغيرهم من الأنبياء - عليهم السلام -.

<sup>(&#</sup>x27;) سيرة ابن هشام، مرجع سابق، ج١، صـ١٨٢

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب الإيمان، باب علامة المنافق، ١٦/١، رقم ٣٣، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان خصال المنافق، ١٨/١، رقم ٥٩، "متفق عليه".

<sup>(&</sup>quot;) شرح النووي على مسلم، مرجع سابق، ج٢، صـ٧٤

<sup>(1)</sup> سورة يوسف الآية "٢٥"

<sup>(°)</sup> دعوة الرسل إلى الله تعالى، غلوش، مرجع سابق، صـ٤٤٥.

## ٣- المؤمن مأمور بالتواضع

إن الله - على الذي خلق الإنسان، وأوجده من العدم وتفضل عليه بالنعم، وهداه إلى طريق الخير والاستقامة، ولذلك يجب على الإنسان أن يتواضع لله - على - والتواضع صفة حميدة تكسب من اتصف بها العزة والرفعة والعلو والسمو، وهو من أبرز الأخلاق التي اتصف بها الأنبياء والمرسلون - عليهم السلام - فقد لانوا للفقير قبل الغنى، والصغير قبل الكبير، والضعيف قبل القوى، فطابت نفوسهم، واطمأنت قلوبهم، فكانوا أفضل الخلق، وأشرف البشر.

• لقد أثنى الله - ﴿ عليهم بصفة العبودية التي ترفع صاحبها، لأن العبودية هي: أشرف الأوصاف، فقال في معرض الثناء على سبدنا نوح - ﴿ قَالَ تَعَالَى: ﴿ سَلَمْ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الصافات الآيات "٧٩ - ٨١"

 <sup>(</sup>۲) سورة الصافات الآيات "۱۰۹ – ۱۱۱"

<sup>(&</sup>quot;) سورة الصافات الآيات "١٢٠ - ١٢٠"

<sup>(1)</sup> سورة الزخرف الآية "٩٥"

<sup>(°)</sup> سورة الإسراء الآية "١"

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأعراف الآية "١٤٦"

<sup>(&#</sup>x27;) تفسیر ابن کثیر، مرجع سابق، ج۳، صـ۲٦

<sup>(&</sup>quot;) سورة هود الآية "٢٧"

<sup>( )</sup> نوح عليه السلام أول داع إلى الله، عمارة، مرجع سابق، صـ ١٩

<sup>(°)</sup> سورة نوح الآية "٧"

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية "٦٠"

• إن التواضع لدين الله - ﷺ - يكون بقبول الأحكام، والخضوع لها، فإذا لم يقبل الإنسان هدى الله - الذي جاء به الأنبياء، فهو متكبر، وإن منتهى الكبر والطغيان أن يعتدي على مقام الربوبية، وذلك بادعائها، أو ادعاء خصيصة من خصائصها، وهذا ما ادعاه الملك الذي حاج سيدنا إبراهيم - الطِّيلًا - في ربه، حيث ادعى لنفسه ما ليس لها، ولكن الله - عَجْك - ألهم سيدنا إبراهيم - اللَّي - الحجة فأبطل ما ادعاه، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِي حَآجَّ إِبْرَهِ عَمَ فِي رَبِهِ ۚ أَنْ ءَاتَىٰهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمْ رَبِّي ٱلَّذِي يُحْيِء وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِء وَأُمِيتُ ۖ قَالَ إِبْرَهِ عُمْ فَإِنَ ٱللَّهَ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبَهْتَ ٱلَّذِي كَفَرُّ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (١)، فيشقوا في حياتهم، أما المتواضعون فهم في مكانة عالية، لأنهم يقبلون على الحق وينقادون له، إن حقيقة التواضع تكون باستصغار الإنسان نفسه فالضعف والافتقار إلى الله - على - صفة ملازمة للإنسان منذ وجوده، فلا داعي للكبر، وسيدنا موسى - الكلة - علم ثقل أمانة التبليغ فطلب من ربه أن يجعل معه أخاه هارون - الكلية - مساعدا له في حملها، مع أنه قام بها خير قيام، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَخِي هَكُرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِّي لِسَكَانًا ۖ فَأَرْسِلْهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصَدِّقُنِيٌّ إِنِّي أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴾ (٢)، فاعترافه بفصاحة أخيه، وأنه أفضل منه في لغة البيان، وهو في حاجة لمساندته، لهو أكبر دايل على تواضعه، ويظهر تواضعه كذلك حينما جعل نفسه تابعاً للعبد الصالح، فقال: ﴿ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى أَن تُعَلِّمَن مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ﴾ (٣)، فجعل نفسه تابعاً مع منزلته العالية، وهذا يوجب على طالب العلم أن يتواضع لمن يعلمه ويأخذ عنه، لأن المتكبر لا يستفيد من أحد، فهو يرى نفسه أعلى من غيره وأفضل، مما يمنعه من قبول النصح، والإِصغاء للتذكير والوعظ، فيتمادى في كبره وضلاله "ومتى تمادت الأنفس في استكبارها وغرورها، أصابها من الطغيان، وكان كبرها أشبه ما يكون بالطوفان، وطوفان الكبر قد يصل في أقصى مَدِّه إلى جحود الله، والاستكبار عن عبادته وطاعته، وتحدى قوته وقدرته وجلاله وقهره لعباده، ويقف في أدني مَدِّه عند حدود احتقار الناس، والازدراء بهم،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "٢٥٨"

<sup>(</sup>٢) سورة القصص الآية "٣٤"

<sup>(&</sup>quot;) سورة الكهف الآية "٦٦"

واستصغارهم، والاستهانة بما عندهم، والتعالي عليهم"(١)، وهذا ما فعله فرعون، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَيِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَخِيء نِسَآءَهُمْ أَإِنَّهُ وَكَسْتَخِيء نِسَآءَهُمْ أَإِنَّهُ وَكَسْتَخِيء نِسَآءَهُمْ أَإِنَّهُ وَكَسْتَخِيء نِسَآءَهُمْ أَإِنَّهُ وَكَالُوهية، والألوهية، كَاكُم مِن ٱلمُفْسِدِينَ ﴾ (٢)، لأنه بلغ في الكبر والطغيان مبلغاً عظيماً، فادعى الربوبية، والألوهية، وطلب من وزيره أن يبني له قصراً عظيماً يرقى عليه ليطلع إلى إله موسى - السَّيُلُا - ومن زعم أنه رب وإله فلا عجب بعد ذلك من أي فساد يظهره ويقترفه.

• إن صفة الكبر والعجب بالنفس التي اتصف بها قارون: صفات مذمومة ممقوتة، فقد نسى مصدر النعمة، ولم يشكر المنعم الحقيقي، وهو الله - ﷺ - ثم نسبها إلى نفسه ومجهوده، فقال: ﴿ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ مَالَى عَلِي عِندِى ﴾ (١)، "إنها قولة المغرور المطموس الذي ينسى مصدر النعمة، وحكمتها، ويفتنه المال ويعميه الثراء"(١)، ثم ختم الله - ﷺ - هذه القصة ببيان جزاء المتواضعين، فالدار الآخرة خالصة لهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ بَعَمَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُونًا فِي المتواضعين، فالدار الآخرة خالصة لهم، قالَ تَعَالَى: ﴿ يَلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ بَعَمَلُها لِلَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُونًا فِي الدنيا لله - المسيح عن الكبر، فقال تعالى: ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِنَهِ وَلا ٱلْمَلَيِّكُهُ ٱلْفَرَبُونُ وَمَن يَسْتَنكِفُ عَنْ عِبادَتِهِ وَيَسْتَكِمُ الْمَسِيحُ أَن يَسْتَنكِفَ عَنْ عِبادَتِهِ وَيَسْتَكُمُ الْمَسِيحُ الله عبادته وطاعته حسبما تقتضيه وظيفة العبودية، كيف وإن ذلك أقصى مراتب الشرف، والاقتصار وطاعته حسبما تقتضيه وظيفة العبودية، كيف وإن ذلك أقصى مراتب الشرف، والاقتصار على عليه أحواله، ويُفصيحَ عنه أقواله، أو لا يرى أن أول مقالة قالها للناس قوله: (إني عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبياً)" (١٠)، وهذا تتويه عظيم بتواضع المسيح - المجاهاة به كما يدل هذه الكتاب وجعلني نبياً)" (١٠)، وهذا تتويه عظيم بتواضع المسيح - المجاهاة به فهو عبد لله، وهذه

<sup>(&#</sup>x27;) الأخلاق الإسلامية وأسسها، حنبكة، مرجع سابق، ج١، صـ٧٣٢

<sup>(&#</sup>x27;) سورة القصص الآية "٤"

<sup>(&</sup>quot;) سورة القصص من الآية "٧٨"

<sup>( &#</sup>x27;) في ظلال القرآن، قطب، مرجع سابق، ج٥، صـ١ ٢٧١

<sup>(°)</sup> سورة القصص الآية "٨٣"

<sup>(</sup>١) سورة النساء الآية "١٧٢"

 $<sup>(^{\</sup>vee})$  تفسیر أبي السعود، مرجع سابق، ج۲، ص $(^{\vee})$ 

أعظم الصفات وأعلاها، وأشرفها إن "كانت لله - ﴿ وقد جاء في الأثر: أن المسيح -الكي الله الله الله الله المتواضعين في الدنيا الذين هم أصحاب المنابر يوم القيامة "(١)، لأنه ما تخلق أحد بالتواضع لله - رضي الله على الله الله على الله عن أبي هريرة: أن النبي - الله على الله على ا قال: "وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله"(٢)، والنبي محمد - ﷺ - أشد الناس تواضعاً، وأبعدهم عن الكبر والترفع، فكان يعلف بعيره، ويحلب شاته، ويخصف نعله، ويرقع ثوبه، ويأكل مع خادمه، ويشتري الشيء ويحمله إلى أهله، ويجالس الفقير والغني، والصغير والكبير، وكان يجلس على الأرض، ويأكل عليها، وكان يركب الحمار، فعن أبي موسى قال: "كان رسول الله - ﷺ - كان يركب الحمار ويلبس الصوف ويحلب الشاة ويأتي مراعاة الضعيف"(٣)، وقد سئلت السيدة عائشة: "ما كان النبي - ﷺ - يصنع في بيته؟ قالت: كان يكون في مهنة أهله يعني: خدمة أهله، فإذا حضرت الصلاة خرج إلى الصلاة"(٤) فكان يقوم بمثل هذه الأعمال، لكمال تواضعه، فقد كان من الممكن أن يقوم بهذه الأعمال المنزلية أمهات المؤمنين، أو أحد الخدم والموالى بكل سرور ورغبة، ولكنه يأبي إلا أن يقوم بنفسه لكمال تواضعه، فالتواضع هو أول صفة اتصف بها عباد الرحمن، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَينِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا ﴾ فبه يسمو المرء عند الله - ﴿ ويعظم في أعين الناس، فالنفوس جبلت على حب من يتواضع لها، وكره من يستطيل عليها، ويستصغرها، لقول النبي - على - "إن الله أوحى إليَّ أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد، ولا يبغي أحد على أحد"<sup>(٦)</sup>، إنه سبيلَ لمنع البغي والظلم، وبه تتكامل المودة والعطف، ويدفع الحقد، ويكسب السلامة، ولذلك فقد اتصف به الرسل - الكرام - وفي هذا ترغيب لسلوك طريقهم، والتخلق بأخلاقهم، فكل فلاح في الاقتداء، والتأسي بهم، وكل خسارة في سلوك سبيل غير سبيلهم.

<sup>(&#</sup>x27;) إحياء علوم الدين، الغزالي، مرجع سابق، ج٣، صـ ٣٤١

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب استحباب العفو والتواضع، ١/٤٠٠٠، رقم ٢٥٨٨

<sup>(&</sup>quot;) رواه الحاكم في المستدرك، كتاب الإيمان، ١٢٩/١، رقم ٢٠٤.

<sup>( )</sup> رواه البخاري، كتاب الآذان، باب إذا دعى الإمام إلى الصلاة وبيده ما يأكل، ١٣٦/١، رقم ٦٧٦.

<sup>(°)</sup> سورة الفرقان الآية "٦٣"

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الجنة، وصفة نعيمها وأهلها، باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار، ٢١٩٨/٤ ، رقم ٢٨٦٥

# ثانياً: أثر الأخلاق مع النفس في الوقاية من الانحراف

إن تزكية النفس البشرية من أهم جوانب التربية الإسلامية في دعوة الرسل – عليهم السلام – لأن تأثيرها على شخصية الإنسان تأثير قوي، فتجعله مقبلاً على الخير، متحلياً بالأخلاق الحميدة، بعيداً عن الشر، والأخلاق النميمة، حتى يكون مصدر خير للأمة، لا مصدر شر، لذلك فقد أعطاها الإسلام أهمية الشر، والأخلاق النميمة، حتى يكون مصدر خير للأمة، لا مصدر شر، لذلك فقد أعطاها الإسلام أهمية بالغة، وعناية خاصة، وجعل الفلاح مترتباً عليها، وجعل الخيبة في إهمالها، قال تَعَالَى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ مَن تَرَكِيها بالإيمان أو لا ، ثم التحلي بالأخلاق الحميدة، والتخلي عن الرذائل ثانياً، لأنه ما من إنسان إلا وهو يبحث عن أسباب النجاح والفلاح، وهو يحب ذلك بطبعه، فإذا قرأ كتاب الله – قلق – ووجد فيه أن تزكية النفس طريق يؤدي إلى السعادة، والجنة: اجتهد في طلب ذلك قدر الإمكان، قال تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ مُن يَأْتُ رَبُّهُ مُحْرَانًا الله الله عن أولاك جَرَاةً مَن تَرَكَى الله وقل الله فقد اعتق نفسه من النار، وإلا كان سبباً في هلاكها، فعن أبي مالك الأشعري – في – قال: أن رسول الله – في – قال: "كل الناس يغدوا، فبائع في هلاكها، فيعن أبي مالك الأشعري – في – قال: أن رسول الله – في – قال: "كل الناس يغدوا، فبائع نفسه فمنقها أو موبقها"(")، إن هذا الحديث يبين أن "كل إنسان يسعى بنفسه، فمنهم من يبيعها لله بالفاس والمهدى بانباعها، فيوبقها، أي: يهلكها"(أ، فعدم النمسك بالأخلاق الحسنة مع النفس ينتج عنها ما لا يحمد عقباه، فتقويم النفوس، وإصلاح فعدم النمسك بالأخلاق المدنيل الفكاك من ذلك.

إن حسن الأخلاق مع النفس من أعظم الأسباب التي تعلي من شأن صاحبها، وترفع قدره، وتضعه في منزلة عالية لائقة، فإذا فعلت ذلك، فإنها تجد الهدوء والراحة والطمأنينة، لأنها وجدت ما يلائم فطرتها السوية التي فطر الله - الناس عليها، والتزامها بهدى النبوة، فعن ابن عباس – رضي الله عنهما – إن النبي - الله عنها الصالح، والسمت الصالح، والاقتصاد جزء من خمسة وعشرين جزءً من النبوة "أ، والإنسان يحب الكمال في كل شيء، ويعمل على تزكية نفسه بالأخلاق الحميدة،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأعلى الآية "١٤"

 <sup>(</sup>۲) سورة طه الآيات "۲۶ – ۲۷"

<sup>(&</sup>quot;) سبق تخریجه، صـ۸ ۲۲.

<sup>(</sup> أ) شرح النووى على مسلم، مرجع سابق، ج٣، صـ ١٠٢.

<sup>(°)</sup> رواه أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب الوقار، ٧/٥٥١، رقم ٤٧٧٦، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث حسن لغيره".

حتى لا تصاب بالأمراض كالأبدان، فيزداد من فعل الخيرات والطاعات، ويعمل على تتمية الأخلاق وصلاحها، لخوفه من الله - \$ - ، ولذلك فإن الخوف من الله - \$ - ، ولذلك فإن الخوف من الله - \$ - ، ولنلك الله والميل الله وهده "إشارة إلى أن لأهواء النفس سلطاناً قاهراً، كلما دعته دواعيه إنقاد لهذا الهوى الذي يغلبه على وهذه "إشارة إلى أن لأهواء النفس سلطاناً قاهراً، كلما دعته دواعيه إنقاد لهذا الهوى الذي يغلبه على أمره، ويطرحه في مطارح الضلال والهلاك "(١)، والإنسان يحتاج إلى أن يراقب أعماله وأخلاقه، ويعلم أنها وعاء للإيمان، فإذا سلبه فلا خير في هذه الحياة، وإذا علم الإنسان أن الانحراف في الأخلاق سببه نقص في الدين، انزجر وانكف عن فعل ما يؤدي إلى الانحراف، وخاصة: أن رسول الله - \$ - جعل حسن الأخلاق من كمال الإيمان، فعن أبي هريرة - \$ - أن النبي - \$ - قال: "أكمل المؤمنين إيمانا أحسنهم خلقاً "(١)، إن هذا الحديث "دليل على أن من ثبت له مزية حسن الخلق كان من أهل الإيمان الكامل، فإن كان أحسن الناس خلقاً! كان أكمل الناس إيماناً "(١)، والإنسان محب للكمال في كل شيء، ولذلك فهو يسعى لأن يعامل الناس معاملة طيبة، ويبتعد عن إيذاء الآخرين، وعن كل نزعات الشر والأثم.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النازعات الآيات "٤١ – ١٤"

<sup>(</sup>١) التفسير القرآني بالقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج١١، صد ١٤٤٠

<sup>(&</sup>quot;) رواه الترمذي في سننه، كتاب أبواب الرضاعة، باب ما جاء في حق المرأة على زوجها، ٣/٨٥٤، رقم ١١٦٢، وقال: "هذا حديث حسن صحيح"، ورواه البيهقي في شعب الإيمان، باب حسن الخلق، ١١٥٠/٥٥٥ رقم ٢٦١٤، والحاكم في مستدركه، باب بدون ترجمة، كتاب الإيمان، ٣٤/١، رقم ٢، وقال: "هذا حديث صحيح ولم يخرج في الصحيحين، وهو صحيح على شرط مسلم".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) نيل الأوطار، محمد بن على بن محمد بن عبد الله الشوكاتي، المتوفي سنة ١٢٥٠ هـ، تحقيق عصام الدين الصبابطي، الناشر دار الحديث مصر، ط١، سنة ١٤١٣هـ، ١٩٩٣م، ج٦، صــ٧٤٥

<sup>(°)</sup> رواه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم ظلم المسلم وخذله واحتقاره، ١٩٨٦/٤، رقم ٢٥٦٤

#### الميحث الثالث

## التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الأخلاق مع الناس

يقصد بالأخلاق مع الناس: التوجيهات التي تنظم العلاقة بين الناس مع بعضهم البعض، ضمن نظام شامل يشمل جميع مناحي الحياة، بهدف الارتقاء بالحياة الاجتماعية بين الناس.

# أولاً: التوجيهات الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الأخلاق مع الناس

كما نظم الإسلام العلاقة بين الإنسان وخالقه، وما يجب عليه تجاهه - والله العلاقة بين الإنسان وأخيه الإنسان، بصورة تكفل حق كل واحد منهم، ليعيش في أمن، وكرامة، فيأمن على دينه، ونفسه، وماله، وعقله، وعرضه، فالأخلاق في الإسلام شاملة وكاملة، ودعوة أولي العزم من الرسل جاءت ناطقة ببعض التوجيهات الوقائية في جانب الأخلاق مع الناس، لترسخها في قلوبهم، حتى يكون ذلك واقعاً ملموساً، ومَرْضيًا في حياتهم، لكى يقبلوا على الأخذ بهذه التوجيهات، للوصول إلى أفضل الأخلاق، ومن هذه التوجيهات ما يلي:-

### ١- وجوب الإحسان إلى الخلق

من القيم الأخلاقية الكبرى التي ينبغي على المسلم أن يتحلى بها: خلق الإحسان، فلقد حث عليه الإسلام، ودعا أبناءه إليه، لأنه من أعلى درجات التعامل مع الناس، وهو جوهر العلاقة بين الإنسان وأخيه الإنسان، وتتسع دائرته لتشمل النفس والأقارب، بل والمجتمع كله بما فيه، فلم يفرق بين الناس من حيث النوع، أو الدين، بل شمل الجميع، وقد قال تعالى لبني إسرائيل وهم أتباع نبي الله سيدنا موسى - المحلى - وهو أحد أولي العزم من الرسل: ﴿ وَقُولُوا لِلنّاسِ حُسَّنَا ﴾ أي للناس كل الناس، وقد تخلق به الأنبياء - عليهم السلام - فلقد جاء التعقيب بقوله - المحلى أن خلق الإحسان إلى الخلق: خلق رفيعٌ من أخلاق الأنبياء - عليهم السلام -.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة من الآية "٨٣".

<sup>(</sup>٢) سورة الأتعام من الآية "٨٤".

إِلَّا نَبَارًا ﴾ (١)، فقد أحسن إلى نفسه بكمال طاعته لله – ﷺ – وإخلاصه له، وأحسن إلى والديه بالدعاء لهما، والدعاء نفسه ورد على لسان سيدنا إبراهيم - الكي - قبل النهي عن الاستغفار له، فقال - عِلَّ ا : ﴿ رَبُّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَى وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴾ (٢)، وهذا يوضح أن من أبرز صفات المحسن: الإحسان إلى الوالدين، ويشمل معاشرتهما بالمعروف، والتواضع لهما، وامتثال أمرهما في غير معصية، هذا في حال حياتهما، أما بعد مماتهما: فيكون بالدعاء لهما بالمغفرة والرحمة، والمحسن الحقيقي: هو الذي لا يحصر إحسانه على والديه فقط بل يتعدى ذلك إلى الأبناء، فهم فلذات الأكباد، وبهجة النفوس، وأنس المعيشة، ومن كمال الإحسان إليهم: رعايتهم، وتأديبهم، هذه الرعاية إذا أداها على أكمل وجه، فهي وقاية له من النار، قَالَ تَعَـالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْهِكُمُّ غِلاظٌ ۖ فدعاه إلى النجاة من الهلاك والغرق، بأن يؤمن بالله - ﷺ - قال - ﷺ -: ﴿ وَنَادَىٰ نُوحُ ٱبِّنَهُۥ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ يَنبُنَى ٱرْكَب مَّعَنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلكَفِرِينَ ﴿ اللَّهِ عَالِمَ إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ ٱلْمَآءَ ۚ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيُومَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمَ ﴾ (أ)، فترفق به في دعوته إلى الهداية، وأشعره بالحب والحنان والرحمة، عن طريق إسماعه الكلمات الودية التي تدفع القلوب السليمة للإقبال على سماع التوجيهات بصدق ورغبة، إلا أن الابن رفض وأصر على كفره، فاستحق سيدنا نوح - الله الله عَمَانُ عَمَانُ عَمَانُهُ عَلَىٰ نُوجٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ نُوجٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ نُوجٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ نُوجٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال نَعْزى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٥).

• على المسلم الإحسان إلى والديه، سواء كانا على دينه، أم كانا على دين آخر، فإن الاتفاق في الدين، أو الاختلاف فيه، لا يمنع من الإحسان إليهما، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُۥ وَهَنْ وَفِصَالُهُ وَ عَامَيْنِ أَنِ ٱللهُ عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ وَ عَامَيْنِ أَنِ ٱللهُ عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ وَعَامَيْنِ أَنِ ٱللهُ عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ وَعَامَيْنِ أَنِ ٱللهُ عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ وَعَامَيْنِ أَنِ ٱللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ وَعَامَيْنِ أَنِ ٱللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَهُ عَامَيْنِ أَنِ ٱللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَهُ عَامَيْنِ أَنِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَهُ عَلَى وَهُ عَلَى المُعْلَى وَهُ عَلَى وَهُ عَلَى وَهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وَهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى وَهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى المُعْلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى المُعْلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى

 <sup>(</sup>¹) سورة نوح الآية "۲۸".

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم الآية "١٤".

<sup>(&</sup>quot;) سورة التحريم الآية "٦".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة هود الآيات "٢١ – ٤٣".

<sup>(°)</sup> سورة الصافات الآيات "٩٧ – ٨١".

لَكَ بِهِ، عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنِيَا مَعْرُوفًا وَٱتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنابَ إِلَى تُثُر إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأَبْنَاكُ كُم بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١)، وعن أسماء بنت أبي بكر – رضي الله عنهما – قالت: "قدمت على أمي وهي مشركة في عهد رسول الله - ﷺ - فاستفتيت، قلت: وهي راغبة، أفأصل أمي؟ قال: نعم صلى أمكى"(٢) وهذا ما يفهم من دعوة سيدنا إبراهيم – الكي الكي العام العالم الله الله الله الله – أولى الناس بذلك لأن "الأب قد أحسن إلى والده الإحسان كله، بتربيته، والانعام عليه، فكان من اللائق مكافأته على ذلك الإحسان، وإن أكبر إحسان للأب دعوته إلى ما فيه سعادته، وإنقاذه من عذاب الله"(<sup>٣)</sup>، فخاطبه بأسلوب يحمل عبارات التأدب والاحترام، والتبجيل، فخاطبه بقوله: (يا أبت) ولم يناده باسمه مجرداً، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَذَكُّرُ فِي ٱلْكِننَبِ إِبْرَهِيمَ ايِّنَهُ,كَانَ صِدِّيقًا نَبِيًّا (الله الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنْكَ شَيْءًا الله يَتْ المَعْ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنْكَ شَيْءًا الله يَتْ الله عَنْدَ جَآءَنِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَأَتَبِغَنِيٓ أَهْدِكَ صِرَطًا سَويًا ﴿ يَ يَتَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنَّ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًّا ﴿ يَ يَتَأْبَتِ إِنِّيٓ أَخَافُ أَن يَمَسَكَ عَذَابٌ مِنَ ٱلرَّحْمَن فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا ﴾ وفي ذلك قمة الإحسان من سيدنا إبر اهيم - اللَّي ا - لأنه "بدأ بدعوة أبيه براً به، لأن من البر إرشاد الأب إلى ما فيه سعادته في الدنيا والآخرة وقد أحسن الوالد لابنه بتربيته، والإنفاق عليه، وواجب على الابن، هذا الإحسان بدعوته إلى الحق، وجذبه إلى صراط الله المستقيم، وحتى يقطع اعتراض الناس إذا اعترضوا، وقالوا لماذا لم تدعو أباك إلى ما تدعونا إليه؟ ولو كانت دعوتك خيراً لبدأت بأبيك وأهلك؟ وحتى لا يتصور أحد أن الإنسان غير مسئول عن دعوة آبائه لمقامهم ومنزلتهم، بل هو بذلك يعد مسؤولاً إن ترك دعوتهم وإرشادهم" (٥)، وهذا يؤكد أن الإحسان إلى الوالدين من الأخلاق التي لا يعذر الابن بالتخلى عنها، مهما كانت الظروف والأحوال، إلا في المعصية، ومن صور إحسان سيدنا فقال - ١ - ﴿ وَٱجۡنُبۡنِي وَبَنِيٓ أَن نَعۡبُدَ ٱلْأَصۡنَامَ ۞ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ, مِنِّي

<sup>(&#</sup>x27;) سورة لقمان الآية "١٤ – ١٥".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) رواه البخاري، كتاب الجنائز، باب الهدية للمشركين، ١٦٤/٣، رقم ٢٦٢٠، ورواه مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة والصدقة على الآخرين، ١٩٦/٢، رقم ١٠٠٣.

<sup>(&</sup>quot;) دعوة الرسل إلى الله تعالى ، العدوي، مرجع سابق، صـ٤٤.

<sup>( )</sup> سورة مريم الآيات "١١ - ٥٥".

<sup>(°)</sup> دعوة الرسل، غلوش، مرجع سابق، صــ ١١٩ وما بعدها.

وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١ ﴿ رَّبَّنَا إِنِّي أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعِ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ فَٱجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّرَ ٱلنَّاسِ تَهْوِيَ إِلَيْهِمْ وَٱرْزُقْهُم مِّنَ ٱلثَّمَرَتِ لَعَلَهُمْ يَشْكُرُونَ ﴾ (١)، وكان من إحسانه لذريته أيضاً، الدعاء لهما بالمحافظة على الصلاة، فقال - ١ ﴿ رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيعًا ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِيٌّ رَبُّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءٍ ﴾ (٢)، فالدعاء للذرية والأهل بالصلاح والهداية، كان من هدى سيدنا إبراهيم - الله - كذلك يظهر إحسانه، حينما دعا لأمنه بالأمن، ثم اتبعه بطلب الرزق، فقال - ﷺ - على لسانه: ﴿ رَبِّ اَجْعَلُ هَذَا بَلَدًا ءَامِنَا وَٱرْزُقُ أَهْلَهُ. مِنَ ٱلثَّمَرَتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ اَلْآخِر ﴾ (٣)، وهذا من الإحسان، لأنه يتعلق بأمرين عظيمين في حياة الناس، لا غنى لهم عنهما، وهما الأمن والرزق، ولم يقتصر إحسانه إلى الأهل والأقارب فقط، بل تعدى ذلك، فقد كان يكرم كل من نزل عليهم من ضيوفه، من غير سابق معرفة بهم، فلا يحل به الضيف إلا ويسارع إلى إكرامه وإحسانه، بتقديم خير ما عنده من الإبل والبقر، حتى ولو كان لا يعرفه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ هَلَ أَنَىٰكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ۞ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَامًا ۖ قَالَ سَلَامٌ قَوْمٌ مُنكَرُونَ ۞ فَرَاعَ إِلَىٓ أَهْلِهِ. فَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ (اللهُ فَقَرَبَهُ وَ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُونَ ﴾ (الكرم صفة لازمة من صفات المحسنين، وبذلك يكون سيدنا إبراهيم - الله - قد بلغ الغاية في الإحسان، فاستحق وولده سيدنا إسماعيل -عليهما السلام - ثناء الله - على -، حين عرض عليه رؤياه بالذبح، فاستسلما، فكانت النتيجة أن قَالَ تَعَـالَىٰ:﴿ وَنَكَدَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَهِيــمُ ۖ ۚ فَدْ صَدَّقْتَ الرُّءْيَاَّ إِنَّا كَذَلِكَ ۚ بَخْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ۖ إِنَّ هَذَا لَهُوَ ٱلْبَكَوُّا ٱلْمُبِينُ (١٠٠٠) وَفَدَيْنَهُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ (١٠٠٠) وَتَرَكْنَاعَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ (١٠٠٠) سَلَامٌ عَلَىٓ إِبْرَهِيمَ (١٠٠٠) كَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿(١٠).

• أما سيدنا موسى - الليلا - فيظهر إحسانه حينما سأله الله - على - أن يرسل معه أخاه هارون لكى يؤازره، ويؤانسه، في القيام بأعباء الدعوة، فقال كما أخبر الله - على -: ﴿ وَأَخِى هَارُونُ هُو أَفْصَحُ مِنِي لِسَكَانًا فَأَرْسِلْهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۖ إِنِي أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴾ (١).

<sup>(&#</sup>x27;) سورة إبراهيم الآيات "٣٥ – ٣٧".

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم الآية "٤٠".

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة من الآية "١٢٦".

<sup>( )</sup> سورة الذاريات الآيات "٢٤ - ٢٧".

<sup>(°)</sup> سورة الصافات الآيات "١٠٤ - ١١١".

<sup>(</sup>١) سورة القصص الآية "٣٤".

إن المسكين الذي لا يجد من النفقة ما يكفيه: يحتاج إلى من يحسن إليه، ويمد يد العون إليه، عندما يرى خلة يقدر على سدها، أو فاقة يتمكن من إزالتها، وهذا ما بينه العبد الصالح لسيدنا موسى - اللَّهِ حينما أنكر عليه خرق السفينة، فقال له: ﴿ أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسْكِكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدَتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصَّبًا ﴾ (١)، كذلك اليتامي الذين فقدو ا آباءهم وهم صغار، يحتاجون إلى من يحسن إليهم، لأنهم ضعفاء بين الناس، والضعيف أحوج ما يكون إلى من يحسن إليه، لأنه عرضة للإهمال، لذلك أمر الإسلام برعايتهم، والعطف عليهم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَءَاتُواْ ٱلْيَنَكَىٰ آمُواَكُمُمُ وَلَا تَبَدَّلُواْ ٱلْخَيِيثَ بِالطَّيِّبِ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَكُمُمْ إِلَىٰ آمَوَلِكُمُ ۚ إِنَّهُ أَمُوالِكُمْ ۚ إِنَّهُ مَانَ حُوبًا كَبِيرًا ﴾ (٢)، وقال أيضاً: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُواَلَ ٱلْيَتَنَكَى ظُلُمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْنِ سَعِيرًا ﴾ (٣)، وقال النبي - ﷺ -: "أنا وكافل اليتيم كهاتين في الجنة هكذا، وأشار بالسبابة والوسطى وفرق بينهما "(٤) ومن الإحسان إليهم، صيانة حقوقهم، وهذا ما بينه العبد الصالح لسيدنا موسى - الله - حينما أنكر عليه إقامة الجدار بعد أن رفض أهل القرية إطعامهما، فقال - ١ ﴿ وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ تَعَتَّهُۥ كَنْزُ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَآ أَشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِّن زَّبِّكَ وَمَا فَعَلْنُهُ. عَنْ أَمْرِي ﴾ (٥)، فالإحسان إلى اليتامي والمساكين عام وشامل لكل ما من شأنه صلاح أمرهم وحالهم "فإن الله – ﷺ – يوصىي باليتامي في مثل هذا المقام، لأن اليتيم يُهمل أمره بفقده الناصر القوى الغيور، وهو: الأب، أو تكون تربيته ناقصة بالجهل الذي هو جناية على العقل، أو فساد الأخلاق الذي هو جناية على النفس، وهو بجهله، وفساد أخلاقه يكون شرا على أو لاد الناس يعاشرهم فيسري إليهم فساده، وقلما تستطيع الأم أن تربى الولد تربية كاملة، مهما اتسعت معارفها، وكذلك المساكين: لا تنتظم الهيئة الاجتماعية إلا بالعناية بهم، وصــلاح حالهم، فإن أهمل أمرهم الأغنياء، كانوا بـلاءً وويـلا على الناس"<sup>(٩)</sup>، وذاقوا من هذا

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الكهف الآية "PV".

 <sup>(</sup>۲) سورة النساء الآية "۲".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النساء الآية "١٠".

<sup>( )</sup> رواه البخاري، كتاب الطلاق، باب اللعان، ٧/٥، رقم ٤٠٥٥.

<sup>(°)</sup> سورة الكهف الآية "٨٢".

<sup>(</sup>أ) تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج٥، صـ٧٤.

- أما سيدنا محمد ﷺ فهو سيد من أحسن إلى الخلق، وصور الإحسان في دعوته قد بلغت حداً في الكثرة، فمن صور الإحسان، الإحسان إلى الوالدين والذي هو من أعظم الأعمال والحقوق التي قرنها الله ﷺ بحقه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤاْ إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِندَكَ قرنها الله ﷺ بحقه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوٓاْ إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ً إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِندَكَ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "٨٣".

<sup>(</sup>Y) سورة القصص الآيات "YY - YY".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الصافات الآيات "١٢٠ - ١٢١".

 <sup>(</sup>²) سورة مريم الآية "٣٢".

<sup>(°)</sup> تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٢١، صـ٣٦٥.

<sup>(</sup>١) سورة مريم الآية "٣٣".

ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاهُمَا فَلا تَقُل فَكُمَا أَنِّ وَلا نَهُرْهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلًا كَريمًا } (١)، وتأتى السنة المطهرة، لتؤكد وجوب الإحسان إليهما، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص - رضى الله عنهما -قال: قد جاء رجل إلى رسول الله – ﷺ – فقال: أبايعك على الهجرة والجهاد ابتغى الأجر من الله، قال: فهل من والديك أحد حيِّ؟ قال نعم، بل كلاهما، قال: فتبتغي الأجر من الله؟ قال: نعم، قال: ارجع إلى والديك فأحسن صحبتهما"(٢)، ثم أمر بالإحسان إلى الأبناء، وذلك برعايتهم، وتأديبهم، وتعليمهم ما ينفعهم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُوٓا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ (٣)، وأكد النبي - ﷺ - على وجوب هذا الإحسان فقال: "علموا أو لادكم الصلاة إذا بلغوا سبعاً، واضربوهم عليها إذا بلغوا عشراً، وفرقوا بينهم في المضاجع"(٤)، كذلك اعتنى الإسلام بالفقراء والمساكين أشد عناية، وراعى احتياجاتهم المعيشية والنفسية، فأمر اتباعه بالإحسان إليهم، وحذر من الإساءة إليهم، والتفريط في حقهم، وأوجب لهم من أموال الأغنياء حقاً يؤدونه بنفس طيبة، من مال طيب، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُۥ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلَ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجْهَ ٱللَّهِ ۖ وَأَوْلَئِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ (٥)، وقال أيضاً آمراً نبيه – ﷺ – بحسن صحبتهم وجميل معاشرتهم، فقال: ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَدُّ وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا } (١)، ثم أمر بالإحسان إلى المخالفين في العقيدة، إلا من حارب منهم الله - ورسوله - ﷺ - وتربص بالمسلمين الدوائر، أما ماعداهم فالإسلام لا يمنع الإحسان إليهم وبرهم، قَالَ تَعَالَى:﴿ لَا يَنْهَـٰكُمُ ٱللَّهُ عَنِٱلَّذِينَ لَمَ يُقَنِلُوكُمْ فِٱلدِّينِ وَلَمَر يُغْرِجُوكُم مِن دِينَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُواً إِلَيْهُمَّ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ (٧)، هذه بعض صور الإحسان في دعوة سيدنا محمد - ﷺ - فاستحق ثناء الله عليه: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (٨)، فالإحسان إلى الخلق كان من هدى أولى العزم من الرسل وما علينا إلا أن نتأسى بهم.

 <sup>(&#</sup>x27;) سورة الإسراء الآيات "٣٣ – ٢٤".

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب بر الوالدين وأيهما أحق به، ٤/٥٧٥، رقم ٩٥٥٠.

<sup>(&</sup>quot;) سورة التحريم من الآية "٦".

<sup>( ً )</sup> سبق تخریجه، صـ ۲۳.

<sup>(°)</sup> سورة الروم الآية "٣٨".

<sup>(</sup>١) سورة الكهف الآية "٢٨".

 $<sup>\</sup>binom{\mathsf{v}}{\mathsf{v}}$  سورة الممتحنة الآية  $\mathsf{v}$ ".

<sup>(^)</sup> سورة القلم الآية "٤".

## ٢- النهي عن الظلم لعاقبته السيئة

إن الظلم خلق ذميم قديم، وقع في الأرض منذ أن خلق الله البشرية، وهبوط سيدنا آدم إلى الأرض، حتى قتل ابن آدم أخاه ظلماً وعدواناً، قَالَ تَعَـالَىٰ:﴿ وَٱتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَاأَ ٱبْنَىٰ ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانَافَنُقُبَلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلُ مِنَ ٱلْآخَرِقَالَ لَأَقَنْلَنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ (١)، ولا يخلو زمان من الأزمنة إلا ونجد فيه صراعاً بين الحق والباطل، بين أهل العدل وأهل الظلم، والله -ﷺ - بعث الرسل، وأنزل الكتب ليُخرج الناس من ظلم الباطل وأهله، إلى نور العدل وأهله، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا إِلَّهُ يِنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئنبُ وَٱلْمِيزَاتَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسَطِ ﴾ (٢)، فالله - على الحكمة من إرسال الرسل، وإنزال الكتب عليهم، وهي تعليم الناس التعامل فيما بينهم بالحق والعدل في جميع أمورهم الدينية والدنيوية، فلا يظلم أحدٌ أحداً، وأن هذه الهداية لا تكون إلا فيما أنزل الله – ﷺ – من الأحكام والشرائع على أنبيائه ورسله، قَالَ تَعَالَى:﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن ٱتَّبَعَ هَوَيْهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّن ٱللَّهِ إِنَ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ (")، فالظلم سبب للحرمان من التوفيق إلى الهداية عقاباً لكل من ظلم، فيذرهم الله في طغيانهم يعمهون، لا يهديهم إلى طريق الحق، ولا يلهمهم حُجَّة ولا برهاناً بسبب هذا الظلم، "والمراد بالظالمين: الكاملون في الظلم، وهو ظلم الأنفس، وظلم الناس، وأعظمه الإشراك، وإتيان الفواحش والعدوان، فإن الله لا يخلق في نفوسهم الاهتداء عقاباً منهم على ظلمهم، فهم باقون في الضلال، يتخبطون فيه، فهم أضل الضالين"(٤)، والنبي - ﷺ - أُخْبر َ بأن الظلم ظلمات يوم القيامة، فعن عبد الله بن عمر - ﷺ -قال: أن النبي - ﷺ - قال: "الظلم ظلمات يوم القيامة" (٥)، لأن ظلمات الظلم ترين على القلوب، فتمنعها من رؤية الحق، وأداء الحقوق لأهلها، فيكون ظلاماً وهلاكاً على صاحبه في الدنيا والآخرة، ولذلك فقد أمر الله - ﷺ - بالنظر في مآل الظالمين، واستحضار مصيرهم، ليكون

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة الآية "٢٧".

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد الآية "٢٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة القصص الآية "٥٠".

<sup>(</sup>أ) التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج٠٢، صــ ١٤١.

<sup>(°)</sup> رواه البخاري في كتاب المظالم والغصب، باب الظلم ظلمات يوم القيامة، ٢٩/٣٠، رقم ٢٤٤٧، "واللفظ له"، ورواه مسلم، كتاب البر، باب تحريم الظلم، ١٩٩٦، رقم ٢٥٧٨،

- إن الإيمان والاهتداء برسالات الأنبياء، بعد الاعتراف بها لا يكون بطريق الإلزام والإكراه، ولذلك كان الأنبياء عليهم السلام يحاورون أقوامهم للدخول في الإسلام عن اقتناع وطواعية، وهذا ما فعله سيدنا نوح الله -، قال تَمَالى: ﴿ قَالَ يَتَعَوْرِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى يَبْتَوْ مِن رَبِّ وَوَالنّهُم كَاكُرِهُونَ ﴾ (١)، لقد خفيت عليهم الهداية الممتثلة في الإيمان، لأنهم بلغوا الغاية في الظلم والطغيان، وتمادوا فيه حتى حُرموا منها، وأهلكوا قال تَمَالى: ﴿ وَقَرْمَ نُوحٍ مِن قَبْلُ إِنّهُم كَاثُوا هُمْ أَظُلُم وَأَطْنَى ﴾ (١)، مع أن الله ﴿ المهلهم على ظلمهم قروناً طويلة، فكان سيدنا نوح الله يدعوهم للإقلاع عنه، ولكنهم أصروا واستكبروا وبالغوا في الظلم، فقال كما أخبر الله ﴿ وَقَلْ اَسْتَكُبُوا الشّهِ عَلَى اللهُ مَمَلُوا أَصَيْعُمُ فِي الظلم، فقال عليهم بزيادة الضلال بعد أن أعلمه الله على طغيانهم وعدوانهم فقال: ﴿ وَقَدْ أَصَلُوا كَيُرا وَلا نَزِدِ الظّالِمِينَ إِلّا صَلَلًا لا إِن وَلا تزدهم يارب على طغيانهم وعدوانهم إلا ضلالاً فوق ضلالهم " (١)، حتى يموتوا على هذا الضلال وهذه هي على طغيانهم وعدوانهم إلا ضلالاً فوق ضلالهم " (١)، حتى يموتوا على هذا الضلال وهذه هي سنة الله ﴿ وَق الظلمين المُصريّين المستكبرين، فلا ينالوا توفيقاً للهداية.
- عندما طلب سيدنا إبراهيم السلام أن يجعل من ذريته أئمة للناس ليهدوهم، أجابه الله الله على عندما طلب سيدنا إبراهيم الطالمين، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِذِ ٱبْتَكَىٰ إِبْرَهِعَمْ رَبُّهُ، بِكَلِمَتٍ فَأَتَمَّهُمْ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الفرقان الآية "٣٧".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة هود الآية "۲۸".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النجم الآية "٢٥".

 <sup>(</sup>¹) سورة نوح الآية "٧".

<sup>(°)</sup> سورة نوح الآية "٢٤".

<sup>(</sup>١) صفوة التفاسير، الصابوني، مرجع سابق، ج٣، صـ٧٠٠.

إِمَامًّا قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِيٍّ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (١)، "وهو وعد ضمني بأن يجعل من ذريته أئمةً للناس، ولكن عهده بالإمامة لا ينال الظالمين، لأنهم ليسوا أهلاً لأن يقتدي بهم، لينفر ذرية إبراهيم من الظلم ليتحاموه، وينشئوا أو لادهم على كراهته، ولتنفير سائر الناس من الظالمين، وترغيبهم من الاقتداء بهم"(٢)، ولقد بين سيدنا إبراهيم – اليِّليِّ – في محاجته للملك، أن الظالم محروم من الهداية، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ أَلَمْ تَكَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَاَّجٌ إِبْرَهِءَمَ فِى رَبِّهِ ۚ أَنْ ءَاتَـــُهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلَّكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِءُمُ رَبِّي ٱلَّذِي يُحْيِى وَيُمِيتُ قَالَ أَناْ أُحْيِى وَأُمِيتُ ۚ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ فَإِنَ ٱللَّهَ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهُتَ ٱلَّذِي كَفَرُّ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (٣)، إنَّ تَرَفَ الملك أدى به إلى الوقوع في الظلم، بادعائه القدرة على الإحياء والإماتة، وبذلك يكون قد سوى نفسه بالله - على الإحياء الإحياء والإماتة، فوقع في الضلال والظلم العظيم، وهذا ما سيعترف به أهل الضلال يوم القيامة في المخاصمة التي تدور بينهم وبين من عبدوهم من دون الله - على -، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قَالُواْ وَهُمْ فِيهَا يَخْنَصِمُونَ ﴿ ثَا تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالِ مُّبِينِ ﴿ إِنْ أَبِدُ نُسُوِّيكُمْ بَرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ( أ )، فهؤ لاء قد وقعوا في غاية الضلال، والبعد عن الحق، حينما عدلوا الآلهة التي عبدوها من دون الله -ﷺ – وقد أكدوا ذلك بالقسم (تالله) وهذا الذي حاج سيدنا إبراهيم – اللَّيِّيِّ – في ربه، بلغ الغاية في الظلم بهذا الادعاء، لأنه وضعٌ للشيء في غير موضعه ومحله، ولذلك لم يرشده الله - عَلَى - إلى الحجة والبيان، ولذلك خُتمت الآية بقوله - عَلَى -: ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّابِلِمِينَ ﴾ (٥)، لأنهم رضوا بالكفر بديلاً عن الإيمان، والضلال بديلاً عن الهدى.

• إن الإسلام جاء ليحرر الإنسانية من كل أشكال الذل والعبودية لغير الله - على - وهذه هي إحدى مهمات سيدنا موسى - السيلا - التي جاء بها كما بينها القرآن الكريم "ولهذا أطال فيها إطالة لا تكاد تجدها في غيرها من السير، ولا عجب فهي قصة الاستبداد المقنع، والظلم الصارخ، والطغيان البالغ منتهاه، هي قصة الخروج على دساتير العدل، وقوانين الفطرة،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "١٢٤".

<sup>(</sup>٢) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صدا ٤.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة الآية "٢٥٨".

<sup>( )</sup> سورة الشعراء الآيات "٩٨ – ٩٩".

<sup>(°)</sup> سورة البقرة من الآية "٨٥٨".

إِن بني إسرائيل لما استبطأوا رجوع سيدنا موسى - الله - من الميقات، اتخذوا عجلاً من ذهب ليعبدوه، فازدادوا في الظلم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ اتَّغَذْتُمُ ٱلْمِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمُ الله عبادتهم العجل ظلم، ظلامُونَ ﴾ فالله - والله - بين أن الشرك الذي وقع فيه بنوا إسرائيل بعبادتهم العجل ظلم، لأنهم وضعوا العبادة في غير موضعها، وصرفوها إلى مخلوقات ضعيفة لا تملك النفع لنفسها ولا لغيرها، ثم بين سيدنا موسى - الله - أن من عواقب الظلم: عدم الفلاح والفوز قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَقِی أَعْلَمُ بِمَن جَاءَ بِاللهُمُونَ ﴾ (١)،

<sup>(&#</sup>x27;) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، في المقدمة صصص وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف الآية "٤٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة القصص من الآية "٨".

<sup>( )</sup> سورة التحريم الآية "١١"

<sup>(°)</sup> سورة البقرة الآية "١٥"

<sup>(</sup>١) سورة القصص الآية "٣٧"

• لقد سمى القرآن الكريم الشرك ظلماً عظيماً، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَ الشِّرُكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾ (٥)، وأكد ذلك بأدوات التوكيد (إن، واللام، والجملة الاسمية) حتى لا يكون هناك مجال المشك في أن الشرك من أعظم أنواع الظلم، ولقد أكد سيدنا عيسى - الله حذلك، وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ المَسِيحُ يَبَيْ إِسْرَةٍ يَلَ اَعْبُدُوا الْفَاهِ وَوَعَ الله الله الله الله الله والله من كُثْرِكَ إِلله فقَدُ حَرَّمَ الله عَلَيْهِ الْجَنَّةُ وَمَأُونَهُ النَّارُ وَمَا الظّلمِينَ مِنْ اَنصَارٍ ﴾ (١)، هذا القول "ظاهره أنه من كلام عيسى، أخبرهم أنه من تجاوز، ووضع الشيء في غير موضعه فلا ناصر له، ولا مساعد فيما افترى وتَقُولَ، وفي ذلك ردع لهم عما انتحلوه من حقهم من دعوى أنه إله، وأنه ظلم، إذ جعلوا ما هو مستحيل في العقل واجباً وقوعه، أو فلا ناصر له ولا منجي من عذاب الله في الآخرة، أو يحتمل أنه من كلام الله - ﴿ اخبرهم أنهم ظلموا، وعدلوا عن الحق في أمر عيسى وتقولهم عليه، فلا ناصر لهم على ذلك "(١)، فإذا كان الادعاء بذلك فيه ظلم أكبر للنفس، ففيه ظلمٌ أيضاً لسيدنا عيسى - الله - لأنهم سيكونون سبباً في الهول الذي سيحصل له من السؤال يوم القيامة عن ذلك، ولكنه يعلن عن تبرأه من ظلمهم، ويعترف بربوبية الله - ﴿ اله ولهم، لأن الطاعة والخضوع المطلق لا يكون إلا لله - ﴿ حالق الكون بأسره.

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير البيضاوي، مرجع سابق، ج٤، صـ١٧٨

<sup>(</sup>٢) سورة القصص الآية "٣٩"

<sup>(&</sup>quot;) سورة النمل الآية "١٤"

<sup>( )</sup> سورة النمل الآية "٢٥"

<sup>(°)</sup> سورة لقمان من الآية "١٣"

 $<sup>(^{1})</sup>$  سورة المائدة من الآية " $^{1}$ 

 $<sup>\</sup>binom{V}{1}$  البحر المحيط في التفسير، ابن الأثير، مرجع سابق، ج٤، صـ $\binom{V}{1}$ 

لقد ذكر القرآن الكريم أن الإعراض عن آيات الله – ﷺ بعد التذكير بها للاتعاظ، والهداية إلى الحق نوع من الظلم الأعظم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ أَظَلَمُ مِنَ ذُكِرَ مِا يَتَ مِهِ فَأَعَرَضَ عَهَا وَيَبَى مَا فَدَمَهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُواْ إِذَا أَبْدًا ﴾ إن هذا الظالم عطل آليات الفهم والفقه عنده حتى أصبحت القلوب والآذان عاجزة عن فهم ما ينفعها، نتيجة تو غلهم في الظلم الذي يجلب الحقائق، فالله – ﷺ – جعل على القلوب أغطية تمنع وصول النور والحق إليها، ففي الآذان ثقل يمنعها من سماع ما ينفعها حتى استحبوا العمى على الهدى، ومن هنا ندرك أهمية العدل وقيمته، فبه تستقيم حياة الإنسان، فلا يظلم بعضهم بعضاً، ولا يقع الظلم من أحدهم، ولذلك فقد أمر الله – ﷺ – بالعدل في كل شيء، قال تَمَالى: ﴿ إِنَّ الله على القلام على يَقْلِمُ رَبُّكَ أَمَدًا ﴾ وقد روى أبو ذر – ﴿ – أن النبي – ﴾ – العدل، فهو الذي حرم الظلم على وتعالى – قال: "يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا "(°)، وفال أيضاً: ﴿ وَلَا الله على على حقوق الأخرين. فالله حقل على حقوق الأخرين. فالله حقل على مقوماً فلا تظالموا الإثان على الله على القوضى، والحقد والكراهية بين الناس، وحق لا يحرم صاحبه من الهداية الربانية. فأولوا العزم من الرسل جاءوا محذرين من الظلم في الأرض، لأنه سبيل لكل شر وبلية، وحتى لا تشيع الفوضى، والحقد والكراهية بين الناس، وحق لا يحرم صاحبه من الهداية الربانية.

### ٣- التزام الصدق فإن المؤمن لا يكذب

مما لاشك فيه أن الصدق أصل أصيل من الأخلاق الإسلامية التي حث الإسلام عليها، وهو من أهم الفضائل التي يقوم عليها المجتمع، حتى يستنير سبل الهداية، فلولاه ما قامت شريعة، ولفسد الكون كله، وهو من المقومات الأساسية في بعثة الأنبياء – عليهم السلام – وواجب في حقهم فبالصدق تتال الثقة، وتحفظ الحقوق والأرواح، ويعيش الناس في أمن وسلام، ولو جُرب على أمرهم الكذب،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الكهف الآية "٥٥"

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية "٩٠"

<sup>(&</sup>quot;) سورة النساء الآية "٤٠"

<sup>(1)</sup> سورة الكهف الآية "٩٤"

<sup>(°)</sup> رواه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، ٤/٤ ٩٩، رقم ٢٥٧٧

حتى ولو قبل الرسالة: لكان ذلك داعياً للشك فيما ينقلوه إلى الناس من التوجيهات الإلهية لهداية البشرية، ففي عرف الناس أنهم لا يعاملون إلا من اشتهر بالصدق في المعاملة، وبدون الصدق لا يستقيم سير المعاملات بين الناس، فإذا كان ذلك ضرورياً في المعاملات العادية، فهو أشد ضرورة في تبليغ التكليفات الدينية، ولذلك فقد صان الله - قل - أنبياءه عن الكذب، لأنه خيانة عظيمة هم منز هون عنها، حتى لا يتطرق ذلك إلى البلاغ والهداية التي يحملونها من الله - قل - إلى البشر، وهو يقضي على الثقة الموجودة بين الناس، ويجعل الشك والارتياب بديلاً للأمن والطمأنينة، فيسود التفكك والتصارع بين الناس، فالصدق هو حلية الأنبياء وزينتهم، وهو ضرورة دينية، ولذلك فقد جعله النبي - قل - طمأنينة، فعن الحسن بن على - قل - أن النبي - قل - كان يقول "دع ما يريبك إلى ما لا يريبك، فإن الصدق طمأنينة، وإن الكذب ربيبة" (١)، "ومن هنا كان الاستمساك بالصدق من شأنه، وتحريه في كل قضية، والمصير إليه في كل حكم، دعاية ركينة في خلق بالصدق من شأنه، وتحريه في كل قضية، والمصير إليه في التي يجب أن تظهر وتغلب، وأن ونبذ الإشاعات، وإطراح الربب، فإن الحقائق الراسخة وحدها هي التي يجب أن تظهر وتغلب، وأن تعتمد في إقرار العلاقات المختلفة" (١)، قال تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الظَّنَ لَا يُغْتِي مِنَ الْحَقِ شَيَّا ﴾ (١)، والمسلم يحرم عليه تعتمد في إقرار العلاقات المختلفة (١)، قال تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الظَّنَ لَا يُغْتِي مِنَ الْحَقِ شَيَّا ﴾ (١)، والمسلم يحرم عليه تعتمد في إقرار العلاقات المختلفة (١)، قال تَعَالَ: ﴿ إِنَّ الظَّنَ لَا يُغْتِي مِنَ الْحَقِ شَيَّا ﴾ (١)، والمسلم يحرم عليه الناب والمؤون والأوهام.

• إن سيدنا نوحاً - السلام - في دعوته قد وجه قومه إلى أن الحياة لابد وأن تبنى على الصدق واليقين، لا على الظن والتخمين، فنفى عن نفسه أموراً ليست من خصائصها (أ)، وذلك بعد أن طلبوا منه طرد المؤمنين الفقراء من حوله، فقال: ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللّهِ وَلاَ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ إِنّي مَلَكُ وَلاَ أَقُولُ لِلّذِينَ تَزْدَرِى آعَيُنكُمْ لَن يُؤْتِيهُمُ ٱللّهُ خَيْراً آللهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي آنفُسِهِم اللّهِ إِذَا لَمِن

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البيهقي في شعب الإيمان، كتاب المطاعم والمشارب وما يجب التورع عنه منها، باب الفصل الثالث في طيب المطعم والملبس، واجتناب الأحكام، ٤٩٧/٧، رقم ٣٣٣٥، ورواه الحاكم في مستدركه، كتاب الأحكام، ١١٠/٤، رقم ٤٦٠٧، وقال: "إسناده قوى".

<sup>(</sup>٢) خلق المسلم، محمد الغزالي دار الريان للتراث، القاهرة، ط١، سنة ٢٠٨ هـ، ١٩٨٧م، صـ٣٤

<sup>(&</sup>quot;) سورة يونس من الآية "٣٦"

<sup>(\*)</sup> والنفي هنا ليس لكل الغيب، فالله - على - يطلع رسله على بعض الغيب، قَالَ تَمَالَى:﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ = أَحَدًا اللهِ الْعَيْبِ، قَالَ مَن الْمَالِ ﴾ سورة الجن من الآية "٢٦، ٢٧".

الظّرامِينَ ﴾ (١)، لقد نفى عن نفسه هذه الأمور الأربعة "إرشاداً إلى أن اللائق لكل أحد ألا يبت القول إلا فيما يعلمه يقيناً، ويبني أموره على الشواهد الظاهرة، ولا يجازف فيما ليس فيه على بينة ظاهرة" (١)، وحينما طلبوا منه استعجال العذاب الذي توعدهم به، فراراً من الحق، واتباعاً للهوى لظنهم وشكهم في دعوته: بين لهم أن ذلك ليس من شأنه، أسند الأمر إلى الله واتباعاً للهوى الظنهم وشكهم في ألَّه عَلَى: ﴿ قَالُواْ يَنْوَحُ قَدْ جَدَدَلْتَنَا فَأَحَثَرُتَ عِدَلْنَا فَأَيْنَابِمَا وَيَعَدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ قَالُواْ يَنُوحُ مَدَ مَدَلَتَنَا فَأَحَثَرُتَ وَمَا لَيْنِ مدى للصدق الذي التزمه سيدنا نوح - الله وي دعوته لقومه، ولكنهم كذبوه، فكان هذا التكذيب سبباً لهلاكهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ لَمَّا صَدَّةُ وُالرَّسُلَ أَغَرَقَنَهُمْ وَحَعَلْنَهُمْ لِلنَّاسِ ءَايَةً وَأَعْتَدُنَا لِظُلْمِينَ عَذَابًا أَلِمَا ﴾ وهذا يبيل مدى الظلم،

• كما النزم سيدنا إبراهيم - النبي - الصدق في كل شيء، حتى أصبح مشهوراً به، ولذلك فقد سماه الله - على - صديقاً مبالغة في الصدق، قال تعالى: ﴿ وَاذْكُرُ فِ الْكِنْبِ إِبْرَهِيمَ إِنّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِياً ﴾ (٥) و "تأمل كيف وصفه الله - على - بذلك الوصف، وهو أنه صديق، قبل أن يصفه بالنبوة، ليرينا قيمة الصدق، وأنه ملاك أمر النبوة .. لعل في ذلك مدكراً لقوم يطمعون في إمامة الناس، ثم هم مع ذلك لا يتحرجون من الكذب، وإذا أنت أخذت تلومهم، رأيت منهم المعاذير تلو المعاذير، وأسهل شيء عندهم أن يقولوا: إنه كذب قضت به المصلحة، وما دروا أن هذا العذر يفتح عليهم باباً من أبواب جهنم "(١)، ولقد أخبر الله - على لي السانَ صِدْقِ في إبراهيم - النبي الله أن يجعل له لسان صدق، فقال: ﴿ وَاجْعَل لِي لِسَانَ صِدْقِ في الريخي كلام الله أن يجعل له فيمن يأتون من بعدى، فلا يقال في تاريخي كلام

<sup>(&#</sup>x27;) سورة هود الآية "٣١"

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير القاسمي، مرجع سابق، ج٦، صـ٩١

<sup>(&</sup>quot;) سورة هود الآيات "٣٢ – ٣٣"

<sup>(1)</sup> سورة الفرقان الآية "٣٧"

<sup>(°)</sup> سورة مريم الآية "٤١"

<sup>(</sup>١) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، مرجع سابق، صـ.٠٥

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشعراء الآية " ١٨٤"

كذب، وألا يخلع على الناس ما ليس في الله فهو يسأل الله - على الثناء الحسن من سائر الأمم من بعده، ويكون هذا الثناء بالصدق، وليس بالكذب، وهذا يدل على مدى حرصه على التزام الصدق، حتى بعد الممات، وأما ما جاء في حديث سيدنا أبي هريرة - الله - أن رسول الله - ﷺ - قال: "لم يكذب إبراهيم - اللَّي الله الله كذبات، ثنتين منهن في ذات الله - عَلِنَّ - ﴿ إِنِّ سَقِيمٌ ﴾ (٢)، وقوله: ﴿ بَلْ فَعَلَهُ, كَبِيرُهُمْ هَاذَا ﴾ (٢)، وقال: بينا هو ذات يوم وسارة، إذ أتى على جبار من الجبابرة، فقيل له: إن ها هنا رجلاً معه امرأة من أحسن الناس، فأرسل إليه فسأله عنها، فقال: مَنْ هذه؟ قال: أختي "(٤)، إن هذه الثلاث من باب المعاريض (٥)، وهي جائزة للمصلحة، فقوله: ﴿إِنِّي سَقِيمٌ ﴾ عند إصرارهم على اصطحابه معهم ليشاركهم في الاحتفال بأصنامهم، إشارة إلى السبب الرئيس لعدم شعوره بالراحة، فالأصنام كانت مصدر حزنه وسقمه، وإذ لم يهدمها لم يجد طعماً للراحة، فظن القوم أنه مريض جسديا، فتولوا عنه واليس هذا من باب الكذب الحقيقي الذي يذم فاعله، حاشا وكلا، وإنِما أطلق الكذب على هذا تجوزًا، وإنِما هو من المعاريض من الكلام لمقصد شرعى ديني، كما جاء في الحديث (إن في معاريض الكلام لمندوحة عن الكذب) $^{(7)(7)}$ ، ومن هنا نعلم أن هذا الكلام لا يعد كذباً، فالكذب محال في حق الأنبياء - عليهم السلام -، وإنما سمى في الحديث كذباً تشبيهاً له بالكذب في الصورة، ولفهم السامع، لا بالنسبة لمن تكلم، أما قوله: ﴿ بَلِّ فَعَكُهُ. كَيِيرُهُمْ هَنَا ﴾ فهو من باب الكيد والتبكيت بعقول الكافرين المشبعة بعبادة الأصنام، ولم يقصد نسبة الفعل إلى الصنم "وإنما قصد تقريره لنفسه، وإثباته لها على أسلوب

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج٩، صــ٧١٥

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات من الآية "٨٩"

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأنبياء من الآية "٦٣"

<sup>( ً)</sup> رواه مسلم، كتاب الفصائل، باب فضائل إبراهيم الخليل الطيخ، ١٨٤٠/٤، رقم ٢٣٧١، والبخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى ، واتخذ الله إبراهيم خليلاً، ٤٠/٤، رقم ٣٣٥٧، واللفظ له

<sup>(°)</sup> أعراض الكلام ومعارضه ومعاريضه: كلام يشبه بعضه بعضاً في المعاني، لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٧، صــ١٨٣

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) رواه البخاري في الأدب المفرد، باب المعارض، ١/٨٧٤، رقم ٥٨٥، وقال: "صحيح موقوفاً"، والبيهقي في السنن الكبرى، كتاب الشهادات، باب المعاريض فيها مندوحة عن الكذب، ٣٣٦/١٠، رقم ٢٠٨٤٢

<sup>(</sup>Y) تفسیر ابن کثیر، مرجع سابق، ج(Y) تفسیر ابن کثیر،

تعريض يُبِّلغ فيه غرضه، من الزامهم الحجة وتبكيتهم"(١)، لعجز الصنم عن القيام بمثل هذا الفعل، ولذلك لم يجب بقوله: (فعلت) حينما سألوا، (أأنت فعلت)؟، وأما قوله عن زوجته سارة: أختي، فليس فيها كذب أيضاً، لأنها بالفعل أخته في الإسلام، كما بين ذلك في الحديث، وما قاله هذا مطابق للحقيقة الإيمانية التي تبين أن جميع المؤمنين أخوة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ (١)، والإيمان هو الرباط الأول الذي يربط الإنسان بغيره.

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٢٦، صـ٥٦

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات الآية "١٠"

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف الآيات "١٠٥ - ١٠٤"

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف الآيات "١٠٨ - ١٠٨"

<sup>(°)</sup> تفسير الشعراوي، مرجع سابق، ج١١، صـ٤١٤

<sup>(</sup>١) سورة طه الآية "٥٦"

الصدق بكل ألوانه وأشكاله، ﴿ قَالَ لَهُم مُّوسَىٰ وَيُلكُمُّم لاَ تَفْتَرُواْ عَلَى اللّهِ كَذِبّا فَيُسْحِتَكُم بِعَنَابٍ وَقَد خَابَ مَنِ آفَتَرَىٰ ﴾ (١)، إنه تحذير شديد من الكذب، وتزييف للحقائق، فإذا فعلوا ذلك فالعذاب الأليم والهلاك في انتظارهم، لأن من كذَّب الله - ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّوْمِنُ مِنْ الْفِرْعَوْنَ يَكُنُهُ إِيمَنَهُ وَهَذَا مَا أَكَد عليه مؤمن آل فرعون، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّوْمِنُ مِنْ الْفِرْعَوْنَ يَكُنُهُ إِيمَنَهُ وَأَنَّ تُلُونَ مَا أَكَد عليه مؤمن آل فرعون، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّوْمِنُ مِنْ اللهِ وَعَوْنَ يَكُنُهُ إِيمَنَهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِالْبَيْنَتِ مِن رَبِّكُمْ وَإِن يَكُ كَذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصَادِقًا يُعْمَلُ اللّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِالْبَيْنَتِ مِن رَبِّكُمْ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُومِنَ اللّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِالْبَيْنِيتِ مِن رَبِكُمْ وَإِن يَكُ كَذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُومِن اللّهُ اللّه الله عَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يَعْمَلُ النّهِ مَعْمُ اللّهِ عَلَى يَعِدُكُمُ إِنْ اللّهُ لا يَهْدِى مَنْ هُو مُسْرِقُ كُذَابٌ ﴾ (١)، كذلك النزم سيدنا موسى – يُصِب كُم بَعْضُ النّه عَنْ القبطي، فلم ينكر بل قال: ﴿ قَالَ فَعَلَتُهُ إِنّا مِنَ السَالِينَ ﴾ (١)، فلم يشأ أن يكذب، بل قال الصدق بأنه هو الذي فعل ذلك، مع التأكيد على عدم الرضا بما وقع منه، فإنه لم يكن عن قصد بل كان للتأديب.

• إن التزام الصدق من الصفات التي تحقق الخير للإنسان، وتجعله في منزلة عالية، ولذلك وصف الله - ﴿ السيدة مريم، لكثرة صدقها قولاً، وفعلاً، وحالاً، قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَّا الْمَسِيحُ ابِنَ مَرْيَمَ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبِّ لِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِيقَةٌ كَانَا يَأْكُلُنِ الطّعَامَ ﴾ (أ)، فالله ابن مريم إلا رسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبِّ لِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِيقَةٌ كَانَا يَأْكُلُنِ الطّعامَ القلب الجامع لمعاني الكمال، واستقامة السلوك في طاعة الله - ﴿ لأن تلك المعاني لا تجتمع إلا لمن قوى صدقه في الوفاء بعهد الدين (أ)، فكانت تتحرى الصدق في كل شيء، قال تعَالَى: ﴿ وَمَرْبَمُ ابنت عَمْرَنَ النّيِّ أَحْصَنَتُ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَ الْفِيهِ مِن رُّوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِكُلِمَتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ وَكَانَتْ مِنَ الْقَيْنِينَ ﴾ (أ)، فكانت تتحرى التزم سيدنا عيسى - السلام الصدق: ارتفعت منزلتها، كما التزم سيدنا عيسى - السلام الصدق، فقد بين فلكثرة تحريها للصدق: ارتفعت منزلتها، كما التزم سيدنا عيسى - السلام أنه جاء ليصدق التوراة وليبشر بسيدنا محمد - ﴿ وَالرَحَمَ الْنَ عَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى ابْنُ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة طه الآية "٦١"

<sup>(&#</sup>x27;) سورة غافر الآية "٢٨"

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشعراء الآية "٢٠"

 $<sup>(^{3})</sup>$  سورة المائدة من الآية "٥٥"

<sup>(°)</sup> التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج١١، صـ٢٨٤

<sup>(</sup>١) سورة التحريم الآية "١٢"

مَرْيَمُ يَبَنِيۤ إِسْرَءِيلَ إِنِي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُم مُصدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِن التَّوْرَئِةِ وَمُبَشِّرًا مِسُولِ يَأْقِي مِنْ بَعْدِي اَسُمُهُۥ أَحْمَدُ ﴾ (١)، وفي إجابته للله - على التبليغ فيقول: ﴿إِن كُنتُ عَلَيْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ ﴾ وقد جاءت هذه الأحداث في القرآن الكريم تتويجاً لموضوع الصدق، وبيان جزائه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ اللّهُ هَلَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّدِقِينَ صِدَقُهُم ۚ لَهُمْ جَنَّتُ مُجِّي مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَا وُكُلِينَ فِيها وبيان جزائه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ اللّهُ هَلَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّدِقِينَ صِدَقَهُم ۚ لَهُمْ جَنَّتُ مُجِّي مِن تَعْتِها الْأَنْهَا وَكُلِينَ فِيها وبيان جزائه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ اللّهُ هَلَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّدِقِينَ صِدَقَهُم ۚ لَمُمْ جَنَّتُ مُجِّي مِن تَعْتِها الْأَنْهَا وَكُلِينَ فِيها أَلْمَا وَلَا اللّهُ هَلَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّدِوقِينَ صِدقه اللّه عَلَي عَلَي عَلَي مِن عَتِها اللّه وذلك أَنفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ و"هذا تصديق لعيسى فيما قال: وذلك أنه كان صادقاً في الدنيا، ولم يقل للنصارى اتخذوني إلها، فنفعه صدقه "(١٤)، لأنه التزمه منهجاً له، حتى كان أهلاً لهذا الفوز العظيم.

• ولقد كانت حياة سيدنا محمد - ﴿ مثالاً رائعاً للصدق لا يحيد عنه قدر أنملة، حتى عُرف بذلك واشتُهر به، قبل البعثة وبعدها، فكان يُلقب بالصادق الأمين، وحينما اجتمع بأهله وعشيرته، وسألهم عن مدى تصديقهم له، إذا أخبرهم بشيء، فاعترفوا له بالصدق دوماً، فعن ابن عباس - رضى الله عنهما - قال لما نزلت ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرِيرَ ﴾ (٥)، ورهطك فيهم المخلصين، خرج رسول الله - ﴿ - حتى صعد الصفا، فهنف يا صباحاه!: فقالوا: من هذا؟ فاجتمعوا إليه، فقال: أرأيتم إن أخبرتكم أن خيلاً تخرج من سفح هذا الجبل، أكنتم مصدقي؟ قالوا: ما جربنا عليك كذباً قط، قال: "فإني لكم نذير بين يدي عذاب شديد" (١)، فلو لاحظت قريش عليه كذبة واحدة، لاتخذوها دليلاً على تكذيبه، ولكنهم لن يستطيعوا ذلك، لأن علامة وريش عليه كذبة واحدة، لاتخذوها دليلاً على تكذيبه، ولكنهم لن يعرفه، فإنه يقول: والله ما هذا بوجه كذاب، وحسب الصدق من العظمة، أن اتصف به رب العالمين، لأنه ليس هناك من هو أصدق من الله وعداً ولا حديثاً، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللّهِ عَدِيثًا ﴾ (١)، وقال أيضاً: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللّهِ عَدِيثًا ﴾ (١)، وقال أيضاً: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللّهِ عَدِيثًا ﴾ (١)، وقال أيضاً: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللّهِ عَدِيثًا اللّه أَلْ اللّه أَلْ اللّه الله الله الله أَلْ الله أَلْ مَنَا الله عَدِيثًا الله أَلْهُ الله أَلْ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللّهِ عَدِيثًا الله أَلْهَا الله الله الله أَلْهَا الله أَلْهَا الله أَلْهُ الله أَلْهُ أَلُهُ أَلَاهُ أَلَهُ الله الله أَلْهُ الله الله أَلْهُ أَلَاهُ أَلَاهُ أَلَاهُ أَلَاهُ الله أَلَاهُ أَلِهُ أَلَا الله أَلَاهُ أَلَاهُ أَلَاهُ أَلَاهُ أَلَاهُ الله أَلَاهُ أَلَاهُ الله أَلَاهُ الله أَلَاهُ أَلَاهُ أَلَاهُ أَلَاهُ الله أَلِهُ الله أَلَاهُ أَلَاهُ الله الله أَلَاهُ الله أَلَاهُ الله أَلَاهُ الله أَلَاهُ أَلَاهُ الله أَلَاهُ أَلَاهُ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الصف الآية "٦"

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة من الآية "١١٦"

<sup>(&</sup>quot;) سورة المائدة الآية "١١٩"

<sup>(</sup> ث) التفسير الوسيط، الواحدي، مرجع سابق، ج٢، صـ٨ ٢٤

<sup>(°)</sup> سورة الشعراء الآية "٢١٤"

<sup>(</sup>أ) رواه البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب قوله فسبح بحمد ربكك واستغفره إنه كان تواباً، ١٧٩/٦ رقم ١٩٧١ واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب في قوله تعالى، وأنذر عشيرتك الأقربين، ١٩٣/١، رقم ٢٠٨.

 $<sup>(^{\</sup>vee})$  سورة النساء من الآية "۸۷"

أَصْدَقُ مِنَ اللّهِ قِيلاً ()، فليس هناك أصدق من الله قولاً، ولا وعداً، ولقد أمر الله - هنا أهل الإيمان بأن يكونوا مع الصادقين، قال تَمَالَى: ﴿ يَكَايُّمُ الَّذِيرَ } اَمَثُوا اَتَمُّوا اَتَمُّوا اَللّه وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِيرَ ﴾ () فهذا نوجيه إلهي لعباده المؤمنين بالنزام الصدق والنقوى، وهذا يدل على أن النزام الصدق يورث النقوى في قلب الإنسان، ومما يؤكد ذلك، قول الله - ﴿ وَالَّذِى جَاءَ بِالصِّدِقِ وَصَدَقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ ٱلمُنَقُونَ ﴾ ()، ويكفي أن الصدق يؤدي بصاحبه إلى كل خير، قال تَمَالَى: ﴿ فَلَوْ صَكَفُّوا الله لَكَانَ مَيْرًا لَهُمْ ﴾ ()، وقد أكد النبي - ﴿ هذا المعنى، فعن ابن مسعود - ﴿ أن النبي - ﴿ - أن النبي - ﴿ - أن النبي - ﴿ - أن النبي على يكون صديقاً، وإن الكذب يهدي إلى البر، وإن البر يهدى إلى البر، وإن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذاباً () فالصدق يهدى إلى البر، وإن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذاباً () فالصدق يهدى إلى البر، في الكذب على الصبيان، وهذا فساد عظيم، وفتح لباب النهاون بالكذب، والنربي عليه، فعن في الكذب على الصبيان، وهذا فساد عظيم، وفتح لباب النهاون بالكذب، والنربي عليه، فعن أبي هريرة - ﴿ أن النبي - ﴿ - قال: "من قال لصبي: تعال هاك، ثم لم يعطه شيئاً، في الكذب على الصدق، ويتنزهون عن الكذب، ولو أنه تجاوز عن هذه الأمور، وحسبها من يقسون فيها الصدق، ويتنزهون عن الكذب، ولو أنه تجاوز عن هذه الأمور، وحسبها من القوافة الهيئة، لخُشي أن يكبر الأطفال وهم يعتبرون الكذب ذنباً صغيراً، وهو عند الله يقد الله المناه المناه وهو عند الله

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء من الآية "١٢٢"

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية "١١٩"

<sup>(&</sup>quot;) سورة الزمر الآية "٣٣"

<sup>( )</sup> سورة محمد الآية "٢١"

<sup>(°)</sup> رواه البخاري، كتاب الأدب، باب قوله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدَقِينَ ﴾، ٢٠١٨، رقم ٢٠٠٢، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب البر والصلة، باب قبح الكذب، وحسن الصدق وفضله، ٢٠١٢، رقم ٢٠٠٧،

<sup>(&</sup>lt;sup>٢</sup>) رواه أبو داود في سننه، أول كتاب الأدب، باب في الكذب، ٣٤٢/٧، رقم ٤٩٩١، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث حسن لغيره".

العظيم"(1)، فعلى الدعاة، التزام الصدق في تربية أو لادهم، سواء في المعاملات أو العبادات، حتى تكون التربية صالحة.

من خلال ذلك يتضح أن الصدق كان منهجاً أساسياً لأولي العزم من الرسل في جميع أمورهم، لأن الصدق طمأنينة ونجاة، بخلاف الكذب فهو رببة وهلاك.

### ثانياً: أثر الأخلاق مع الناس في الوقاية من الانحراف

إن الأخلاق الحميدة هي الدعامة الأولى في حفظ كيان المجتمعات، ولذلك فقد أمر الإسلام الناس بأن يتحلوا بها، لما لها من أهمية كبيرة في دوام الحياة الاجتماعية، واستقرارها، فالعلاقة بين الناس لابد وأن تقوم على الحب والإيثار، لا على الكراهية والأنانية، فيحب المرء لأخيه ما يحب لنفسه، فإذا التزم الناس ذلك: استقامت سلوكياتهم، وتخلص المجتمع من القلق، والخوف، والاضطراب، ولذلك فقد حرص على غرس التآخي، والتأليف بينهم، وأن يفرح المرء لفرح إخوانه، ويألم لحزنهم، ويكشف عن ضوائقهم إن استطاع، فإذا فعلوا ذلك، كان المجتمع آمناً معافيً من الجرائم والأخلاق الرذيلة، فعن ابن عباس: أنه كان معتكفاً في مسجد رسول الله - ﷺ - فأتاه رجل فسلم عليه، ثم جلس، فقال له ابن عباس: يا فلان أراك كئيباً حزيناً، قال: نعم يا ابن عم رسول الله - ﷺ - لفلان على حق ولاء، وحرمة صاحب هذا القبر ما أقدر عليه، قال ابن عباس: أفلا أكلمه فيك؟، قال: إن أحببت، قال: فانتقل ابن عباس، ثم خرج من المسجد، فقال له الرجل: أنسيت ما كنت فيه؟ قال: لا: ولكني سمعت صاحب هذا القبر - ﷺ - والعهد به قريب - فدمعت عيناه - وهو يقول: "من مشى في حاجة أخيه وبلغ فيها: كان خيراً من اعتكاف عشر سنين، ومن اعتكف يوما ابتغاء وجه الله - ﷺ - جعل الله بينه وبين النار ثلاث خنادق أبعد ما بين الخافقين"(٢)، "وهذا الحديث يصور إعزاز الإسلام لعلائق الإخاء الجميل، وتقديره العالى لضروب الخدمات العامة، التي يحتاج إليها المجتمع لإرساء أركانه، وصيانة بنيانه، لقد آثر ابن عباس أن يدع اعتكافه، والاعتكاف عبادة محضة رفيعة الدرجة عند الله، لأنها استغراق في الصلاة والصيام والذكر، ثم هو في مسجد رسول الله، حيث يُضاعف الأجر ألف مرة فوق المساجد الأخرى، ومع ذلك فإن فقه ابن عباس في الإسلام جعله يدع ذلك ليقدم خدمة إلى مسلم يطلب العون: هكذا تعلم من رسول الله - ﷺ -"<sup>(٣)</sup>، ولذلك لا يتوانى المؤمن الحق عند سماع ذلك، عن المبادرة إلى ا التحلي بمحاسن الأخلاق، حرصاً على نبيل فضلها.

<sup>(&#</sup>x27;) خلق المسلم، الغزالي، مرجع سابق، صـ٨٣٠.

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقى في شعب الإيمان، كتاب الصيام، باب فضل من فطر صائماً، ٥/٥٥، رقم ٣٦٧٩.

<sup>(&</sup>quot;) خلق المسلم، الغزالي، مرجع سابق، صــ ١٧٢ وما بعدها.

### المبحث الرابع

### التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الأخلاق مع البيئة

يقصد بالأخلاق مع الأحياء غير العاقلة: الأخلاق التي تحكم علاقة الإنسان بما حوله في هذا الكون من الكائنات الحية، من الحيوان والنبات، حتى يتمكن من استخدامها في الأمور النافعة، دون ظلم أو طغيان:-

أولاً: التوجيهات الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في جانب الأخلاق مع الأحياء غير العاقلة

يجب أن يعرف الإنسان الذي استخلفه الله - على التي لم يخلقها الله - على الفائدة وحده، ولكن يوجد حوله الكثير من الكائنات الأخرى، التي لم يخلقها الله - على الأعجمية، من ومنفعة، ومن هذه الكائنات: الأحياء غير العاقلة، والإسلام لم يغفل هذه الأحياء الأعجمية، من أن يحدد علاقة الإنسان بها، فوضع التوجيهات التي تعين الإنسان على الاستفادة الكاملة منها في مختلف الميادين، ليستفيد منها الاستفادة القصوى، دون تعد، أو الحاق ضرر، أو فوات خير، فينبغي عليه أن يعرف هذه التوجيهات، حتى يكون على وقاية ويتجنب الأخطاء التي ترتكب في استخدام هذه الأحياء المسخرة للإنسان، ومن هذه التوجيهات الوقائية التي جاءت في دعوة أولي العزم من الرسل تجاه هذه الأحياء غير العاقلة ما يلى:-

### ١- رعايتها والاهتمام بها

الإسلام دين الرأفة والرحمة، والله - على - افتتح كتابه باسمين عظيمين من أسمائه، قال تعالى: هر بنسم القير الرّخي المعاقلة من المعلى عنه، وقد ظهرت آثار رحمته في الخليقة كلها، حتى في الأحياء غير العاقلة من الحيوانات والنباتات، والتي لها عالمها الخاص، ولها مشاعر وأحاسيس خاصة، ربما يجهلها البعض من الناس، لقصور إدراكهم، ومن رحمة الله - على - أنه كتب الإحسان على كل شيء، ومنها هذا العالم العجيب، فما من مخلوق إلا ونال من الإحسان والرعاية والاهتمام قسطاً كبيراً.

• ومن تأمل في دعوات الرسل – عليهم السلام – عامة، وأولى العزم منهم خاصة أدرك ذلك، فسيدنا نوح – الكلا – حينما أمره الله – كلا – بصنع السفينة لينجوا عليها، ومن آمن معه، أمره

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الفاتحة الآيات "١ – "

<sup>(&#</sup>x27;) سورة هود من الآية "٤٠"

<sup>(</sup>٢) قصص الأنبياء، ابن كثير، مرجع سابق، ج١، صـ٩٨

<sup>(&</sup>quot;) سورة الحج الآية "٥٥"

<sup>(1)</sup> سورة البقرة من الآية "١٢٦"

<sup>(°)</sup> سورة الصافات الآية "١٠٧"

مهيأ لأن يذبح "وقد اجمعوا على أنه كبش، ولا شيء أعظم مما عظم الله - ﴿ وَمِن شيء فَدَى بِهُ نَبِي "(١)، وهذا يدل على الرعاية والاهتمام حتى وصل إلى هذه المرحلة، وهذا الوصف.

• لقد بين سيدنا موسى - العَلَيْل - أهمية العصا لديه، وأنها سبب لتربية الأغنام، وذلك من خلال إجابته على سؤال رب العزة - الله - عما في يديه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَى اللهُ الم قَالَ هِيَ عَصَاىَ أَتَوَكَّؤُا عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بَهَا عَلَى غَنَمِي وَلِيَ فِهَا مَا رِبُ أُخْرَىٰ ﴾ (٢)، فالعصا يحملها رعاة الأغنام لسوقها، وزجرها، وتهذيبها، ورعايتها، فهم يضربون بها ساق الأشجار حتى تتساقط الأوراق على الغنم لتأكلها، وهذه المهمة تتجدد بتجدد الزمان والمكان، ولذلك جاء التعبير بالفعل المضارع (أهش) مما يدل على تجددها، وأهميتها من بين سائر منافع العصا، فقد قال بعدها سيدنا موسى – السَّمِينُ – كما أخبر الله – ﷺ –:﴿ وَلِيَ فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴾ (٣)، إن هذه الرعاية مهمة من مهام إعداد الله - على الرسل - عليهم السلام - للاصطفاء الرباني، ولذلك نجد جميع الأنبياء - عليهم السلام - قد رعوا الغنم، فعن أبي هريرة - رهي - أن النبي - ﷺ - قال: "ما بعث الله نبيا إلا رعى الغنم" فقال أصحابه: وأنت؟ قال: "نعم كنت أرعاها على قراريط لأهل مكة "(٤)، ورعى الغنم يتطلب: المحافظة عليها، والاهتمام بها، وإيرادها المراعى والكلأ، وكل ما ينفعها، والأنبياء – عليهم السلام – قاموا بهذه المهمة، لأنها تهيء لهم بعد الاصطفاء من الله - عَلِيّ - رعاية الأمم، والاهتمام بالرعية، ولذلك فإن "الحكمة في إلهام الأنبياء من رعى الغنم قبل النبوة؛ أن يحصل لهم التمرن برعيتها على ما يكلفونه من القيام بأمر أمتهم، ولأن في مخالطتها ما يحصل لهم الحلم والشفقة، لأنهم إذا صبروا على رعيها، وجمعها بعد تفرقها في المرعى، ونقلها من مسرح إلى مسرح، ودفع عدوها من سبع وغيره كالسارق، وعلموا اختلاف طباعها، وشدة تفرقها مع ضعفها، واحتياجها إلى المعاهدة: ألفوا من ذلك الصبر على الأمة، وعرفوا اختلاف طباعها، وتفاوت عقولها، فجبروا كسرها، ورفقوا بضعيفها، وأحسنوا التعاهد لها، فيكون تحملهم لمشقة ذلك

<sup>(&#</sup>x27;) الحيوان، عمرو بن بحر بن محبوب الكناني الليثي، الشهير بالجاحظ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ١٤٢٤ هـ.، ج٥، صــ ٢٤٢

<sup>(</sup>۲) سورة طه الآيات "۱۷ - ۱۸"

<sup>(&</sup>quot;) سورة طه من الآية "١٨"

<sup>(1)</sup> رواه البخاري - كتاب الإجارة، باب رعى الغنم على قراريط، ٨٨/٣، رقم ٢٢٦٦

أسهل مما كلفوا بذلك من أول وهلة، لما يحصل لهم من التدريج على ذلك برعى الغنم"(١)، والله - على ذلك برعى الغنم" والله - على الأرض، ومهدها لنا، وسلك لنا فيها السبل، وأنزل الماء من السماء حتى ينبت الزرع، فيتغذى ويتقوى به، مما يدل على الرعاية والاهتمام بسقيا النبات، قَالَ تَعَالَى: ﴿ النَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهَدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيها سُبُلا وَأَنزلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءٌ فَأَخْرَجْنَا بِهِ وَأَرْبَعَ مِن نَبَاتِ شَقَى ﴿ النَّذِى جَعَلَ لَكُمْ أَلَا ثَنَ مَهَدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيها سُبُلا وَأَنزلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءٌ فَأَخْرَجْنَا بِهِ وَأَرْبَعَ أَنْ النَّبَ لِأُولِي النَّهَى ﴾ (١)، فمن حكمة الله - على النبات لأواعاً مختلفة، وكلها يحتاج إليها الخلق، والإنسان لا يستطيع أن يعتمد في طعامه على نوع واحد منه، حتى لا تمل النفس، وتسلم منه، ولبقاء قوته وصحته، وهذا يتطلب من الإنسان والاهتمام والرعاية لأن ذلك يؤثر على الإنسان في طعامه، ولذلك فقد ختمت الآية بقوله لا تعالى: ﴿ كُلُواْ وَارْعَواْ أَنَهُ مَكُمُ ﴾ (١)، فيهيئ لها الطعام الطاهر، والمكان الصالح، حتى تصلح للانتفاع بها وأكلها صالحة.

• إن الإحسان إلى كل شيء أمر مأمور به في الإسلام، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا اَنَقُوا رَبَّكُمُ لِلْالِينَ آَحَسَنُوا فِي هَندِهِ ٱلدُّنيَ حَسَنَةٌ وَآرَضُ اللَّهِ وَسِعَةٌ إِنَّمَا يُوفَى الصّيرُونَ أَجَرهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ﴾ (ن) ، ولقول النبي — يللّذِينَ آَحَسَنُوا فِي هَندِهِ الإحسان على كل شئ، فإذا قتلت فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة وليحد أحدكم شفرته وليرح ذبيحته "(ث) أما الإيذاء والضرر والتعدي على حقوق الآخرين، فليس من أخلاق الإسلام في شيء، فالمسلم لا يؤذي نباتاً، وذلك بالإهمال في رعايته وتعهده، ولا يؤذي حيواناً، فيتعدى عليه بغير وجه حق، حتى ولو كان هذا الأذى باللسان، كاللعن والسب، فإن سيدنا عيسى – الشي – لقى خنزيراً على الطريق فقال له: "انفذ بسلام" فقيل له: أتقول هذا لخنزير؟ فقال سيدنا عيسى – الشي – النه أخاف أن أعود لساني المنطق بالسوء "(٢)، فالمسلم عفيف اللسان، لا يقول إلا طيب الكلام، حتى ولو كان هذا الكلام لحيوان مسخر له، لأن أذيته

<sup>(&#</sup>x27;) فتح الباري، ابن حجر، مرجع سابق، ج٤، صـ ١٤٤

<sup>(</sup>٢) سورة طه الآيات "٥٢ - ٥٤"

<sup>(&</sup>lt;sup>"</sup>) سورة طه من الآية "٤٥"

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الزمر الآية "١٠"

<sup>(°)</sup> رواه مسلم، كتاب الصيد والذبائح، باب الأمر بإحسان الذبح والقتل، ١٥٤٨/٣، رقم ١٩٥٥.

<sup>(</sup>١) موطأ الإمام مالك، مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحي، المتوفى سنة ١٧٩هـ، تعليق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٠٦هـ، ١٩٨٥م، كتاب الكلام، باب ما يكره في الكلام، ١٨٥/٣، رقم ٤.

منهى عنها، حتى ولو كان الأذى كلام يخرج من اللسان، ولكن يجب عليه رعايته وتعهده، كذلك "فإن الزارع يتعهد زرعه بسقيه عند الاحتياج، وحمايته من الآفات، وقلع ما يخنقه من النبات"(١)، ولشدة احتياج النبات إلى الرعاية والتعهد، عبر القرآن الكريم، عن نشأة السيدة مريم - عليها السلام - وتربيتها بالنبات، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ فَنَقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولِ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا ﴾ (٢)، فالإنسان في صغره، وأحوال ضعفه، يحتاج إلى رعاية وحفظ دائمين، كما يحتاج الزرع إلى ذلك، ولذلك جاء التعبير بلفظ (ربها) ولم يقل (إلهها)، فقيض الله - على المعبير بلفظ (ربها) ولم يقل المعبير اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مصالحها، فكانت تحت حضانته ورعايته، فتربية الإنسان وإنبات النبات، كليهما يحتاج إلى رعاية وتعهد، ولقد قدم الله - على الحيوان على طعام الإنسان، فقال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى آنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَأَمٌّ لَّكُم مِّنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ أَسْ يُنْبِتُ لَكُم بِهِ ٱلزَّرْعَ وَٱلزَّنْوَكِ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلْأَعْنَابَ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتِّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَـةً لِقَوْمِ يَنْفَكَّرُوكِ ﴿ (٣)، وفي ذلك حث على الاهتمام بما تحت أيدى الإنسان، سواء كان ذلك حيواناً أم نباتاً و "هذه الآية مبنية على مكارم الأخلاق، وهو أن يكون اهتمام الإنسان بمن يكون تحت يده، أكمل من اهتمامه بنفسه "(٤)، والإنسان مجزي بأعماله تجاه الحيوان والنبات، فعن أنس بن مالك - الله - قال: قال رسول الله – ﷺ - : "ما من مسلم يغرس غرساً، أو يزرع زرعاً، فيأكل منه طير أو إنسان أو بهيمة، إلا كان له به صدقة"<sup>(٥)</sup>، فالرعاية والاهتمام بالأحياء غير العاقلة، والقيام على شؤونها، أمر يؤجر عليه الإنسان، وكان هذا هو منهج أولى العزم من الرسل - عليهم السلام -.

### ٢- استخدامها فيما ينفع دون ظلم وعدوان

إن من نعم الله - ﴿ الله الكون الخدمته، والاستفادة منه بطريقة نافعة له في جميع الميادين، وتسخير الكون للإنسان دليل على تكريم الله - ﴿ الله على كثير من الخلق، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَّ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ ٱلطِّيّبَاتِ وَفَضّالْنَاهُمْ عَلَى الخلق، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيّ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ ٱلطِّيّبَاتِ وَفَضّالْنَاهُمْ عَلَى المُ

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الألوسي، مرجع سابق، ج٢، صـ١٣٤

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران من الآية "٣٧"

<sup>(&</sup>quot;) سورة النحل الآيات "١٠ - ١١"

<sup>(</sup> أ) اللباب في علوم الكتاب، النعماني، مرجع سابق، ج١١، صـ ٢٣.

<sup>(°)</sup> رواه البخاري، كتاب المزارعة، باب فضل الزرع والغرس إذا أكل منه، ١٠٣/٣، رقم ٢٣٢٠، "واللفظ له"، ورواه مسلم، كتاب المسقاة، باب فضل الغرس والزرع، ١١٨٩/٣، رقم ٥٥٣،

• فهذه الأشياء، وجميع ما في الكون مسخر لخدمة الإنسان، ولكن وفق حدود الله - قل وشرعه، ولذلك "فقد ربانا القرآن التربية التي لا يطغى فيها الإنسان، ولا يتجاوز حده في استخدام هذه الأمور، فلا يفسد ماء الأنهار، ولا يقتل كائنات البحار، ولا يستعمل نعم الله في سفك الدماء، وتعميم الدمار، ولا يظلم أخاه الإنسان، فيغتصب خيراته بغياً وعدواناً، أو زوراً وبهتاناً"(أ)، والأحياء غير العاقلة من جملة ما في الكون من الخلائق التي خلقها الله - قل وسخرها للإنسان ليوظفها لخدمته، كي يستفيد بكل ما فيها من خيرات وإمكانيات، ولقد قرن الله - قل - في الآية السابقة بين ذكر النبات، والفلك التي تجري في البحر، ليبين للناس أن هناك علاقة بين الزرع والفلك، لأن السفن تصنع من أخشاب النباتات بعد التحوير، والتغيير والإضافة والتطويع، فعندما أمر الله - قل - سيدنا نوحاً - المسلم - أن يصنع الفلك لتكون أداة نجاة له وللمؤمنين معه من الغرق، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاصِّنَع الْفُلُكَ بِأَعَيُنِنَا وَوَحِيناً ﴾ (أ) فامتثل لهذا الأمر، وصنع الفلك بعناية الله - قل - ووحيه له، ولقد بين القرآن الكريم أن الأخشاب كانت من ضمن مواد صنع السفينة، ومعلوم أن الأخشاب تستخرج من الزروع والنباتات، قَالَ تَعَالَى: أَن من ضمن مواد صنع السفينة، ومعلوم أن الأخشاب تستخرج من الزروع والنباتات، قَالَ تَعَالَى: أَنْ المورة عن النبياتات من ضمن مواد صنع السفينة، ومعلوم أن الأخشاب تستخرج من الزروع والنباتات، قَالَ تَعَالَى: الله عنانية الله علي المنان الأخشاب تستخرج من الزروع والنباتات، قَالَ تَعَالَى: الله علي القبل المنان المنا

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الإسراء الآية "٧٠"

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة من الآية "٢٩"

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) سورة إبراهيم الآيات "۳۲ – ۳۲"

<sup>(\*)</sup> أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، النحلاوي، مرجع سابق، صــ ١٤

<sup>(°)</sup> سورة هود من الآية "٣٧"

﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلْوَرَجٍ وَدُسُرٍ ﴾ (١)، "والألواح: جمع لوح، وهو: القطعة المسواة من الخشب، والدسر: جمع دسار وهو: المسمار "(٢)، أو كل رباط يربط به الخشب.

- وهذا تعليم للبشرية بأن الأخشاب النباتية تدخل في كثير من الصناعات التي تلعب دوراً هاماً في الحياة الإنسانية، وأنها من ميادين تسخير الزروع للإنسان وفق منهج الإسلام، وهو مصدر هام من مصادر الرزق له، فعند سماع كلمة الرزق، فإن الأذهان تنصرف غالباً إلى الكسب المادي، والزراعة من أهم طرق تحصيله، ولذلك كان من دعاء سيدنا إبراهيم الشاكسب المادي، والزراعة من أهم طرق تحصيله، ولذلك كان من دعاء سيدنا إبراهيم الشاكسب المادي، والزراعة من طريق الزرع والثمار، قال تَمَالى: ﴿ رَبّاً إِنِيّ أَسْكُنتُ مِن ذُرّيّتِي بِوَادٍ عَيْرٍ ذِى رَبّع عِندَ بَيْكِكَ ٱلمُحَرَّم رَبّاً لِيُقِبمُوا الصلم أكل الطيبات التي يتغذى بها ليقوى على طاعة ربه، والغذاء ضروري لحياة الإنسان، ومن غذاء الإنسان أكل اللحوم المباحة لينغذى بلحمها وألبانها، وبجميع مشتقاتها، وكان سيدنا إبراهيم الشاكس حتى يسارع إلى إكرام ضيوفه الذين ينزلون به، فيقدم لهم اللحم الطيب، فكان لا يحل به ضيف حتى يسارع إلى إكرامه بذبح العجل، ولذلك عندما جاءته الملائكة لإهلاك قوم سيدنا لوط الشاكس -، ولتبشيره بغلام حليم، المُمْكَرِينَ الذي عَدم الهم عجلاً سميناً مذبوحاً ليأكلوه، ظنا منه أنهم بشر، قال تَمَالَ: ﴿ مَلَ أَنكَ حَدِيثُ صَيْفٍ إِيْرَهُمُ المُمْرَمِينَ الله فَوَم سيدنا لوط الشاكسة والإنسان أكل الحمه المُمْرَمِينَ الله فَوَمُ الله الذي سخر الله قلم الإنسان أكل لحمه الدلال، وتقديمه كواجب للضيافة.
- من منافع النبات المسخر للإنسان: انتفاعه بظله، حتى تسكن نفسه وتطيب، ويتجدد النشاط، فهو يجعل الإنسان يشعر بالراحة والطمأنينة، فيتحقق الهدوء والسكينة، وهذا ما وجده سيدنا موسى الميلي -، بعد أن سقى للفتاتين دوابهما، حيث استظل بظل شجرة من شدة الحر، والتزاحم على موارد المياه في الصحراء، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِما آ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة القمر الآية "١٣"

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج٢٧، صـ١٨٤

<sup>(&</sup>quot;) سورة إبراهيم الآية "٣٧"

<sup>( )</sup> سورة الذاريات الآيات "٢٤ - ٢٧"

أَنَزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴾ (١)، فالنفس إذا كانت مجهدة، مكللة بالتعب، ووجدت الظل، فإنها عادة ما تشعر بالسكون والراحة من الكلل والتعب، وخاصة إذا كان ذلك في وقت الظهيرة، وأحس بالتعب أو الإرهاق، ولذلك فإن السيدة مريم - عليها السلام - في وقت شدتها حينما جاءها وقت المخاض والولادة، كانت متكأه على جذع النخلة، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ فَأَجَآءَهَا ٱلْمَخَاضُ إِلَى جِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ قَالَتْ يَلَيْتَني مِتُّ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْمًا مَنسِيًّا ﴾ (٢)، وهذا يبين أن النبات والزرع كما هو مصدر من مصادر الرزق، فهو أيضاً عامل مؤثر في نفسية الإنسان، كما أنه سبب من أسباب الوقاية من الأمراض، والصحة أمر مهم للإنسان، وبها يسعد في حياته، والنباتات التي تقى من الأمراض عند تناولها كثيرة وكثيرة، وقد بين الله - على الناس بعضا منها، فمثلا الرطب، وهو: من ثمر النخيل، غذاء جيد للحامل وخاصة عند الولادة، فهو يسهل عملية الولادة ويساعد عليها، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَنَادَعِهَا مِن تَعْنِهَآ أَلَّا تَعْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَعْنَكِ سَرِتًا ١٠٠ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ بِعِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ تُسُقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ١٠٠٠ فَكُلِي وَٱشْرِي وَقَرِّى عَيْنًا ﴾ (١٦)، "وفي هذه الآيات الكريمة إشارة واضحة إلى أهمية بلح الرطب في عملية الولادة، ذلك أن احتواء التمر على نسبة عالية من المواد السكرية، يعطى طاقة عالية للمرأة الحامل والمرضع، ويعوض ما أصابها من ضعف أثناء الوضع، ويعيد لها نشاطها، كما أن التمر يعوض نقصان المعادن والفيتامينات، علاوة على ما ثبت طبياً من فائدته في إدرار لبن المرضع، ومعظم السكريات التي في التمر من نوع سكر الفاكهة (فركتوز) وسكر العنب (جلوكوز) وهي سكريات بسيطة سهلة الهضم والامتصاص والاحتراف، لإمداد الجسم بالطاقة، إثر تناولها بفترة قصيرة، فإن أخذتها المرأة أثناء المخاض كان ذلك من أحسن الأغذية لها، حيث إن عضلة الرحم من أضخم عضلات الجسم، وتقوم بمجهود الجسم، وتقوم بمجهود شاق أثناء الولادة التي تستهلك كمية كبيرة من الطاقة، وتتطلب تعويضها بكميات جيدة، ونوعية خاصة من السكريات سهلة

<sup>(&#</sup>x27;) سورة القصص الآية "٢٤"

<sup>(&#</sup>x27;) سورة مريم الآية "٢٣"

<sup>(&</sup>quot;) سورة مريم الآيات "٢٤ – ٢٦"

الهضم، سريعة الامتصاص والتمثل، كتلك التي في الرطب"(١)، فالرطب مصدره الأساسي من النبات، يستعمل كغذاء ودواء، وقاية وعلاجاً، لكثير من الأمراض الجسدية.

• لقد بين الله - رها القرآن الكريم أن الحيوان مسخر للإنسان، ليخدمه في تنقلاته، وحمل أثقاله، وأكله، وركوبه ليخفف عنه مشقة السفر والترحال، قَالَ تَعَالَى:﴿ وَٱلْأَنْعَـٰمَ خَلَقَهَا ۗ لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ۞ وَتَحْمِلُ أَثْقَ الْكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَّمْ تَكُونُواْ بَالِغِيهِ إِلَّا بِشِقِّ ٱلْأَنفُسُ إِنَ رَبَّكُمْ لَرَءُوفُ رَّحِيمُ ﴿ وَٱلْخِيَلَ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَغُلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (٢)، ولقد راعى الإسلام الحيوان في وظائفه التي خلق من أجلها، فبين أنه ليس كل حيوان يصلح لأن يسخر للركوب، والحمل عليه، بل هناك بعض الحيوانات التي لم تسخر للركوب، والحمل عليها، ولكن لها وظائف أخرى، فعن أبي هريرة، أن النبي - ﷺ - صلى الصبح، ثم أقبل على الناس، فقال: "بينا رجل يسوق بقرة إذ ركبها فضربها، فقالت: إنما لم نخلق لهذا: إنما خلقنا للحرث"(٣)، فالبقر رغم تسخيره للناس، الا أنه لم يخلق للركوب، ولكنها سخرت للحرث والأكل، وعلى الرغم من هذا التسخير، وهذه الاستفادة من الحيوانات، إلا أنه يبقى لها حق، وعلى المسلم أن يراعى هذه الحقوق، فلا يحملها فوق طاقتها، فعن أبي هريرة - ١٠٠٠ أن النبي - إلى الله الله الله الله الله الله الله تتخذوا ظهور دوابكم منابر، فإن الله إنما سخرها لكم لتبلغكم إلى بلد لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس، وجعل لكم الأرض، فعليها فاقضوا حاجاتكم "(٤)، فهذا بيان نبوي شريف لبعض الأخطاء التي يمكن أن يرتكبها الإنسان في استخدامه للحيوان، فنهى الإسلام عن هذه الاستخدامات الخاطئة في تسخير الحيوان، فلا يُستعمل إلا فيما سخر له، وخُلق من أجله، بحيث يمكن الاستفادة القصوى منه بعيدا عن الظلم والعدوان.

<sup>(&#</sup>x27;) الموسوعة القرآنية المتخصصة، مجموعة من الأساتذة والعلماء المتخصصين، الناشر: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية مصر، ١٤٢٣هـ، ٢٠٠٢م، صـ١٧١

<sup>(&</sup>quot;) رواه البخاري، كتاب الأنبياء، باب حديث الغار، ١٧٤/٤، رقم ٣٤٧١

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) رواه أبو داود في سننه، كتاب الجهاد، باب في الجنائب، ٢١٤/٤، رقم ٢٥٦٧، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده حسن"، ورواه البيهقي في شعب الإيمان، باب في رحم الصغير وتوقير الكبير، ٢٤/١٣، رقم ٢٠٥٧٢.

• لقد ذكر الله - على - أن النبات مصدر من مصادر الوقود التي ينتفع بها الإنسان، قَالَ تَعَالَىٰ؛ ﴿ أَفَرَءَ يَسُعُ النَّارِ التِّي تُورُونَ ﴿ عَالَمُ الْمُنْ الْمُنْشِقُونَ ﴿ اللَّهُ عَنُ مَعَلَمُهَا تَذَكِرَةً وَمَتَعًا ﴿ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللّهُ اللّهُ اللّ

فالله - على الأحياء غير العاقلة لينتفع بها، ولكن دون ظلم وعدوان. ثانياً: أثر الأخلاق مع الأحياء غير العاقلة في الوقاية من الانحراف

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الواقعة الآيات "٧١ - ٣٧"

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) فالقلم في القديم كان لا يتخذ إلا من الشجر، كالذي يتخذ من الغاب المجوف الذي يغمس في المداد، أما الآن فتعددت خامات الأقلام ولم تقف عند أقلام الرصاص وحدها والتي تتخذ من الشجر ورغم ذلك فإن القلم الرصاص في مجمله أو في سنه الذي يكتب به لا يكون إلا من الشجر.

<sup>(&</sup>quot;) سورة لقمان الآية "٢٧"

 $<sup>(^{1})</sup>$  سورة فصلت من الآية "٥٣"

<sup>(°)</sup> سورة الأنعام الآية "٩٩"

في الهداية الروحية للإنسان، ليحيا حياة طيبة كريمة، فالمؤمن يجد فيها ما يُزيد إيمانه حتى يصل إلى الاطمئنان، لأنه يقر بما تعاينه حواسه، وعندما ينغمس الإنسان في الابتهاج بالحياة الدنيا، وزخار فها ومتاعها، يأتي دور هذه الأحياء لتوقظ قلبه من هذه الغفلة، وتشد انتباهه إلى الدار الآخرة، فيتذكر الموت فيعمل له، وذلك من خلال الأطوار التي تمر بها حتى تصير ركاماً، قال تَمَالَى: ﴿ وَهُو اللّذِ عَرُسِلُ الرِّيَحَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ مَ حَقَى إِذَا آقلَت سَكابًا ثِقالاً سُقَنه لِبلكِ مَيْتِ فَأَزَلْنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجْنا بِهِ مِن كُلِّ الثّمَرَتِ كَذَلك مُخْرِجُ الْمَوْق لَعَلَكُم تَذَكرُون ﴾ (١)، وإذا تذكر الإنسان ذلك، انكف عن المعاصي، وانزجر عن السيئات، ليحظى بالفوز والجنان، وهذه هي الغاية المحمودة التي يريدها كل إنسان ويرغب فيها، لأنها مليئة بالمتع الحسية والمعنوية، والله الغاية المحمودة التي يريدها كل إنسان ويرغب فيها، الإنسان في الآخرة في الجنة، قال تَمَالَى: ﴿ إِنّ المُنْقِينَ فِي طِلْلٍ وَعُيُونِ ﴿ وَهُوَكَهُ مِمَا يَشْتَهُونَ ﴿ الْ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَيتَعُا بِمَا كُنُهُ تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَا كَذَلِك بَخِي كُلُولُ وَاشْرَبُوا هَيتَعَا بِمَا كُنُهُ تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ كَذَلِك بَخِي عَلَى الله المنان بسارع إلى الكف عن المنكرات، والامتناع عن الآثام الشارور، وتدفعه إلى عمل الصالحات، والحض عليها.

إن الإنسان في عصوره الأولى تعلم من الحيوان سبيلاً من سبل الوقاية، وذلك عندما أرسل الله - على الإنسان في عصوره الأولى تعلم من أخيه الذي قتله ظلماً وعدواناً، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَبَعَثَ ٱللّهُ غُرَابًا يَبَحَثُ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُرِيكُهُ كَيْفَ يُورِي سَوْءَة أَخِيةً قَالَ يَنَويّلَتَى آعَجَزْتُ أَنَ أَكُونَ مِثْلَ هَلَذَا ٱلْغُرَابِ فَأُورِي يَبَحَثُ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُرِيكُهُ كَيْفَ يُورِي سَوْءَة أَخِيةً قَالَ يَنويّلَتَى آعَجَزْتُ أَنَ أَكُونَ مِثْلَ هَلَذَا ٱلْغُرَابِ فَأُورِي سَوْءَة أَخِيةً قَالَ يَنويل سَبباً من أسباب هداية الإنسان من حيرته، فعلمه سَوْءَة أَخِي فَأَصَبَحَ مِن ٱلنّدِمِينَ ﴾ (٣)، فالغراب كان سبباً من أسباب هداية الإنسان من حيرته، فعلمه كيف يحفر في الأرض، ليواري سوءة أخيه، وقاية للإنسانية من الأمراض التي تنتج عن تحلل الجسد وعطبه.

عن طريق الحيوان يتعلم الإنسان بعض الأمور التي تدفعه إلى فعل الخير، والتعوذ بالله - على من الشر، لأن الحيوانات ترى الملائكة والشياطين، والإنسان لا قدرة له على ذلك، وقد علمنا النبي - الله عن الديك إذا رأى ملكاً صاح، فيغتنم الإنسان هذه الفرصة، ويسأل الله من فضله، والحمار إذا رأى شيطاناً نهق، وعند سماع نهيقه يتعوذ الإنسان بالله - الله على أنه رأى شيطاناً،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأعراف الآية "٥٧"

<sup>(</sup>٢) سورة المرسلات الآيات "٤١ - ٤٤"

<sup>(&</sup>quot;) سورة المائدة الآية "٣١"

فعن أبي هريرة - الله أن النبي - الله النبي - الله من الشيطان، فإنه رأى شيطاناً فإنها رأت ملكاً، وإذا سمعتم نهيق الحمار فتعوذوا بالله من الشيطان، فإنه رأى شيطاناً (١)، وفائدة الأمر بالتعوذ: لما يخشى من شر الشيطان، وشر وسوسته، فيلجأ إلى الله في دفع ذلك (١)، والتعليم من جهة الحيوان أيضاً يبعث روح التحدي داخل الإنسان الحر، فهو يحب الانفلات من لحاق الحيوان به، فيعمل جاهداً على أن يضبط أخلاقه وسلوكه.

إن الحيوان سبب من أسباب فتح أبواب الخير للناس عامة، وغلق أبواب الشر، وذلك من خلال إجراء التجارب العلمية عليه، والتي ينتفع بها الإنسان في الدين والدنيا، فيزداد اليقين في قلوب المؤمنين، ويقتنع غير المسلم بالدخول في دين الله - على - "فالمشاعر والتأثرات تكون أحياناً من العنف والعمق بحيث لا تعالج بالبرهان العقلي، ولا حتى بالمنطق الوجداني، ولا تعالج كذلك بالواقع العام الذي يراه العيان، إنما يكون العلاج بالتجربة الشخصية الذاتية المباشرة التي يمتلئ بها الحس، ويطمئن بها القلب دون كلام" (")، وهذه التجارب العلمية تقام على الحيوان لأنه يشترك مع الإنسان في بعض الصفات والخصائص، فما ينطبق عليه ينطبق على الإنسان، لوجود تشابه بينهما في بعض النواحي، قَالَ تَمَالَى: ﴿ وَمَا مِن دَابَةِ فِي الأَرْضِ وَلا طَهِر عِليدُ بِعِنَاحَيْهِ إِلّا أَمُم أَمَاثُلُم مَّا فَرَطْنا فِي الْكِرتنبِ مِن شَيْءً ثُمَّ إِلَى رَبِّم عُمْتَرُون كَ ﴿ (أ)، فالحيوانات أمم أمثال البشر، والنبي - على - بين أن الحيوان يشابه الإنسان في التأثر ببعض الصفات المرأتي ولدت غلماً أسود، فقال: "هل لك من إبل؟" قال: نعم قال: "وما ألوانها؟" قال: أحمر، قال: "هل الموا الله، إن عرق نزعه، قال: "قال ابنك هذا نزعه عرق" عرق" فالرسول - على - بين أن الإنسان والإبل يتشابهان في تأثر كل واحد منهما بالعوامل عرق" في فالرسول - على النواقية.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب خير مال المسلم غنى يتبع بها شغف الجبال، ١٢٨/٤، رقم ٣٣٠٣، "واللفظ له"، ورواه مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب استحباب الدعاء عند صياح الديك، ٢٠٩٢/٤، رقم ٢٧٢٩،

<sup>(</sup>١) فتح الباري، ابن حجر، مرجع سابق، ج٢، صـ٢٥٣

<sup>(&</sup>quot;) في ظلال القرآن، قطب، مرجع سابق، ج١، صـ٠٠٣

<sup>(</sup> على الأنعام الآية "٣٨"

<sup>(°)</sup> رواه البخاري، كتاب الطلاق، باب إذا عرض بنفي الولد، ٥٣/٧، رقم ٥٣٠٥، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الطلاق، باب انقضاء عدة المتوفى عنها زوجها وغيرها بوضع الحمل، ١١٣٧/٢، رقم ١٥٠٠.

إن هذه التجارب تحمل بين طياتها الخير للإنسانية كلها، وتساعد على سرعة اكتشاف النافع من الضار، وتحقق السلامة والرفاهية للأمة كلها، فيستفيدوا منها على مر العصور والأزمان، كتدريب الطلاب على التشريح، وتجريب الداء والدواء عليه، قبل أن يطبقها على الإنسان، فإذا ثبت نجاحها، يمكن بعد ذلك تجريبها على عينة من الناس عند التأكد من خلوها من الأضرار، وبذلك تتحقق الهداية إلى الخير، وما ينفع الناس في معاشهم ومعادهم، ويجلب الخير للإنسان، ويرفع عنه الضرر.

كذلك جعلت هذه الأحياء غير العاقلة لوقاية الإنسان من برد الشتاء، وحر الصيف، فاللباس والسكن من نعم الله - على الكبرى على الإنسان، يستر به عورته، وأهله، ويقيه من تقلبات الجو من الحرارة والبرودة التي تؤذيه، وهما يتخذان من النبات والحيوان، قال تعالى: ﴿ وَالله جُعَلَ لَكُمْ مِنْ بُوتِكُمْ سَكُنًا وَجُعَلَ لَكُمْ مِنْ بُوتُوكُمْ مِنْ الْمَعْدِلُهُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ مَنْ أَصُولِفِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَنْتُنَا وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيكُم مَمّا خَلَق ظِلْكُلا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْجِبَالِ أَصَانِنها وَأَوْبَارِها وَأَشْعَارِها أَنْتُنا وَمَعَلَ لَكُمْ مَمّا خَلَق ظِلْكُلا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ الْجِبَالِ أَصَانِينَا وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيكُم الله وَهِذَا امتنان بنعمة الإلهام إلى التوقي من أضرار الحر والقر، في حالة الانتقال، أعقبت به المنة بذلك في حال الإقامة الإلهام إلى التوقي من أضرار الحر والقر، في حالة الانتقال، أعقبت به المنة بذلك في حال الإقامة الإنسان من اللباس، إذ خلق الله الظلال صالحة للتوقي من حر الشمس، وخلق الكهوف في الجبال، ليمكن اللجأ إليها، وخلق مواد اللباس مع الإلهام إلى صناعة نسجها، وخلق الحديد لإتخاذ دروع القبال"، وهذا يبين ما لهذه الأحياء الغير عاقلة من دور عظيم في وقاية الإنسان مما يؤذيه ويضره، وهذا يوجب على الإنسان الخضوع لله - على الإسانة من دور عظيم في وقاية الإنسان مما يؤذيه ويضره، وهذا يوجب على الإنسان الخضوع لله - على المسلمة.

(') سورة النحل الآيات "٨٠ - ٨١"

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير، ابن عاشور، مرجع سابق، ج١١، صـ ٢٣٩ وما بعدها

# الفصل الخامس

أثر التربية الوقائية في إزالة أسباب الانحراف من خلال دعوة أولي العزم من الرسل

## ويشتمل على أربعة مباحث

المبحث الأول: أثر التربية الوقائية في إزالة مظاهر الانحراف الفكري المبحث الثاني: أثر التربية الوقائية في إزالة مظاهر الانحراف السلوكي المبحث الثالث: أثر التربية الوقائية في إصلاح الواقع الدعوي للدعاة المبحث الرابع: أثر التربية الوقائية في إصلاح الواقع الدعوي للمدعوين

# أثر التربية الوقائية في إزالة أسباب الانحراف من خلال دعوة أولي العزم من الرسل تمهيد:

لقد جاء الإسلام حافلاً بالتوجيهات والتعاليم التي تؤدي إلى حماية الإنسانية، وتطهيرها من كل أشكال الانحراف، وما ينتج عنها من الجرائم والمفاسد المتعددة، فجاء بمنهج شامل قويم ليربي النفوس، وخط لها طريقاً يهديها إلى الصراط المستقيم، وتنشأ نشأة تتواءم مع مهمتها في هذه الحياة، وليربي الإنسان السوي الذي يتجنب سلوك الانحراف والمنحرفين، ويستقر الإيمان في قلبه، فالقلب إذا استقر فيه الإيمان، انعكس ذلك على الجوارح والأعضاء، فلا تعمل إلا خيراً، أما إذا زاغت الأبصار، وضلت الأفكار، حدث الانحراف، والذي ينشأ عن معتقدات من الأفكار الضالة التي ترعرعت ونمت في عقول أصحابها، وجعلتهم ينظرون إلى من خالفهم على أنه كافر حلال دمه وماله، وهذا يؤثر على المجتمع تأثيراً سلبياً، فسلامة المجتمعات، وانضباطها متعلق بسلامة الفكر والمعتقد.

إن الإسلام يغرس الفضائل والأحكام التي إذا تمسك بها المجتمع أمن من الضلالة، فهناك بعض الناس يتهاونون في أداء التكاليف الشرعية، ومنهم من يغالي، ويظهر هؤلاء وأولئك على أنهم حريصون على العبادة والاستقامة، وهم في الوقت ذاته يقعون في أعمال لا يرتضيها الإسلام، وإذا نظرنا إلى واقع الأمة الإسلامية في العصر الحاضر، وجدناها مليئة بالانحرافات العديدة التي لا تخفى على أحد، كما أنها تواجه الكثير من المخاطر والتحديات الشاملة لكل مناحي الحياة، ومن هذه المخاطر ضعف دور الخطاب الديني عند بعض الدعاة، إما لعدم فهمهم للواقع، وعدم مسايرة الأحداث، أو لعدم الاطلاع الكافي في مختلف العلوم والمعارف، أو لعدم قدرتهم على التأثير على المدعوين، ولكن الإسلام قدم منهجاً للحياة بشتى مجالاتها، يتفق هذا المنهج مع العقيدة الإسلامية، كما جاء بالأحكام التي تبرز السلوك السوي من المسلمين، وأوجب على المسلمين اتباع هذا المنهج، لتحقيق الهداية والاستقامة المطلوبة، وهذه الأحكام متداخلة، ومتر ابطة، كل منها يؤدي إلى هدف معين في حماية المجتمع من كل ألوان الانحراف، فإذا اتبع المسلمون هذه المناهج، أمنوا من الانحراف، وعاشوا في أمن وسلام، وهذا ما سيتضح في هذا المسلمون هذه المناهج، أمنوا من الانحراف، وعاشوا في أمن وسلام، وهذا ما سيتضح في هذا الفصل – إن شاء الله – تعالى –.

### المبحث الأول

### أثر التربية الوقائية في مواجهة الانحراف الفكري

إن المدقق في هذه اللفظة: يجد أن الانحراف الفكري يكون نتيجة لمعتقد منحرف سبق هذا الانحراف، لأن الفكر هو "ترتيب أمور في الذهن يتوصل بها إلى مطلوب يكون علماً أو ظناً "(۱)، ومن خلال الفكر الضال الذي يبعد عن الصواب، والمعتقد الباطل يحدث الانحراف، والإسلام جاء ليحصن فكر الإنسان من المعتقدات الباطلة، ولو تتبع المسلم هذه التوجيهات الوقائية كان في حصن منيع، فلا يتطرق إليه هذا الانحراف، ومن أهم أثر هذه التوجيهات الوقائية في حماية الإنسان في الانحراف الفكري ما يلى:-

### أولاً: بيان الأفكار الضالة وتحرير العقول منها

كان من مهام القرآن الكريم العمل على إيطال الأفكار المنحرفة، التي تحول بين الإنسان والاستقامة، حتى تزول هذه الحجب الكثيفة التي نتج عنها بعض الأمراض التي أصابت الأمة، وفتكت بها إلى الحد الذي جعلتها هزيلة لا تقوى على شيء، فعمل الإسلام على تحصين الإنسان من الركون إليها، وتحريره من سلطان هذه الضلالات التي توقع الإنسان في الحيرة والتخبط، وكان من أخطر هذه الأمراض التى دعا الإسلام إلى التحرير منها وإبطالها:-

### (١) التكفير

إن الكلام عن التكفير يحتاج إلى احتياط وحذر شديدين، فكلمة الكفر ليست هينة سهلة يخرجها المرء من لسانه، ولا يلقى لها بالاً، بل هي كلمة خطرها عظيم، لما يترتب عليها من آثار كبيرة في الدنيا والآخرة، ولذلك فقد احتاط الشرع في إطلاقها، احتياطاً بالغاً شديداً، حتى لا يتهم مسلم أخاه بالكفر، وحتى لا تُطلَق الزوجات، وتقطع بالكفر، وحتى لا تُطلَق الزوجات، وتقطع علائق التوارث بينه وبين الأقارب، وغير ذلك من الآثار التي تترتب على الكفر، فالمسلم في الإسلام يتمتع بسياج من الحماية والوقاية، سواء في دمه أو ماله، أو عرضه، فعن جابر بن عبد الله عليكم، كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا" والتكفير سبب رئيس للقتل والسلب، عليكم، كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا" والتكفير سبب رئيس للقتل والسلب،

<sup>(&#</sup>x27;) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، أحمد بن محمد بن على الفيومي الحموي المتوفى سنة ٧٧٠هـ، المكتبة العلمية بيروت، ج٢، صــ٧٩٠.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب الحج، باب من حجة النبى - ﷺ -، ٢١٨٨، رقم ١٢١٨.

واستحلال ذلك باسم الدين، وهو من أخطر أدوات التدمير لبنيان الأخوة بين المؤمنين، فقد يلجأ البعض إلى تكفير الآخرين لأوهى الأسباب، بسبب جهلهم بقواعد الشرع، فبمجرد النظر إلى بعض النصوص الشرعية، يبادرون إلى تكفير غيرهم، دون النظر إلى مقاصد الحكم ومدلو لاته، كمن كفر بعض أهل المعاصبي والذنوب، بسبب بعض النصوص التي وصفت الكثير من المعاصبي بالكفر، ومن هذه النصوص قول النبي - ﷺ -: "سباب المسلم فسوق، وقتاله كفر"(١)، وكقوله - ﷺ -: "اثنتان في الناس هما بهما كفر الطعن في النسب والنياحة على الميت"(٢)، لأن الكفر في الشرع له إطلاقات عديدة "وقد ورد الكفر في الشرع بمعنى جحد النعم وترك شكر المنعم والقيام بحقه" $(^{"})$ ، فهناك كفر دون كفر كمن يكفر الإحسان والعشير، إذن فالجهل بدلالة اللفظ في الشرع أوقع المغالين في تكفير بعض أهل الذنوب والمعاصى التي وصفت بالكفر، ولخطورة الجهل فقد أنكر سيدنا نوحاً - اللَّهِ - على قومه جهلهم، قال تعالى على لسانه: قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَيَنْقُومِ لَا ٓ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مَا لَّآ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَمَآ أَنَاْ بِطَارِدِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ۚ إِنَّهُم مُّلَقُواْ رَبِّمْ وَلَكِكِنِّى أَرَىكُمْ قَوْمًا تَجْهَ لُوكَ ﴾ (٤)، وقد وصف سيدنا موسى - اللَّهِ - بنى إسرائيل بالجهل حينما طلبوا منه أن يجعل لهم صنماً ليتخذوه إلها من دون الله، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَجَوَزْنَابِ بَنِيٓ إِسْرَ عِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَوَا عَلَى قَوْمِ يَعَكُفُونَ عَلَىٓ أَصْنَامٍ لَّهُمَّ قَالُواْ يَنْمُوسَى ٱجْعَل لَّنَآ إِلَاهَا كُمَا لَهُمْ ءَالِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجَهَلُونَ ﴾ (٥)، حيث "وصفهم بالجهل المطلق وأكده لبعد ما صدر عنهم بعدما رأوا من الآيات الكبرى عن العقل"(٦)، وهناك من يتمسك بالفروع، ويترك الأصول المتفق عليها، فيلجأ مثلاً إلى تكفير من لم يعف اللحية، أو من لم يستخدم السواك وغيره، وهذا جهل فاضح وفادح بقواعد الشرع وأحكامه ومقاصده، وقد أمر الإسلام بالتثبت، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا ۚ أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَنُصِّبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَّتُم نكرِمِينَ ﴿(٧)، فالفهم الخاطئ ، والجهل بدلالات النصوص الشرعية من أهم الأسباب التي توقع الإنسان في فتنة التكفير، "فالتكفيريون لا يرجعون

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب الإيمان، باب خوف المؤمن من أن يحبط عمله وهو لا يشعر، ١٩/١، رقم ٤٨، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب سباب المسلم فسوق، ١٩/١، رقم ٦٤.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب إطلاق اسم الكفر على الطعن في النسب، ٢/١، رقم ٦٧.

<sup>(&</sup>quot;) فتح الباري، ابن حجر، مرجع سابق، ج١٠ صـ٢٦.

<sup>( )</sup> سورة هود الآية "٢٩".

<sup>(°)</sup> سورة الأعراف الآية "١٣٨".

<sup>(</sup>١) تفسير البيضاوي، مرجع سابق، ج٣، صـ٣٦.

<sup>(°)</sup> سورة الحجرات، الآية "٦".

في أحكامهم على من كفروهم إلى دليل صحيح، ولا يتجردون في هذا اللحق، ولهذا يكفرون عموم مخالفيهم، وليس لهم في هذا مستند شرعي، وإنما يحملهم على هذا الهوى، ومن هنا كان تكفير المخالف من علامات أهل الأهواء والبدع"(۱)، فالذي يتجرأ ويخوض في عملية التكفير، وخاصة إذا كان بغير علم ولا هدى، فقد ألقى بيديه إلى التهلكة، فواجب عليه أن يمسك عن الخوض في هذه المسألة، حذراً من الوقوع في الذنب والجناية، وهناك من يقع في التكفير بسبب الغلو والتشدد في الأحكام كمن يكفر أولياء الأمور الذين لا يحكمون بغير ما أنزل الله بإطلاقه دون تفصيل، وكمن يتمسك بالفروع دون الأصول المتفق عليها، وينحرف عن مصدر التلقي الصحيح من القرآن الكريم والسنة المطهرة وهناك من يقع في التكفير بسبب اتباع الهوى، كالقائلين بقتل المسيح - المنه وصلبه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَرِّلِهِمُ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلمَسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّهَ لَمُمُّ وَإِنَّ ٱلذَيْنَ وَمَا فَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّهَ لَمُمُّ وَإِنَّ ٱلنِّينَ عَلِي النَّهُ وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّه لَمُمُّ وَإِنَّ ٱلنَّينَ عَلَي النَّهُ وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّه لَمُمُّ وَإِنَّ ٱلنَّينَ عَلَي إلَّ النَّاعَ الظَنِ وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّه لَمُمُ وَلَكِن شُيه وَلَا الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَي الله عَلَى الله عَلَي التَهُ وَالله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْ الله الله عَلَيْهُ وَالله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَي الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عليه عَلَى الله عَلَى الله اله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله الله عليه على الله عَلَى الله الله على الله الله عَلَى الله اله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله الله الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله ا

إن الإسلام حذر أتباعه من تكفير بعضهم البعض، فالتكفير ليس حكماً متروكاً للأهواء والشهوات، بل هو حق لله - على - وحده، فهو الذي يحكم وحده على ما في قلوب الناس وضمائر هم، فلا دخل للإنسان فيه، فمن دخل الإسلام فلا يجوز لأحد أن يتعجل في إصدار الأحكام، على الآخرين بخروجهم من الإسلام، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ الْمَعْوَا إِذَا ضَرَيْتُمُ فِي سَبِيلِ اللهِ فَتَيَنَّوُا وَلاَ نَقُولُوا لِمَنْ اَلْقَيَ اللهِ الله الله مَعَالِمَ مُومِنًا تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَوْةِ الدُّنِيَ فَعِندَ اللهِ مَعَانِمُ صَرِيرًا ﴾ كَذَلِك الله الله الله مَعَانِمُ صَرَيرًا اللهُ الله على المؤمنين عامة، بأن لا يتسرعوا في الحكم على ما في باطن الآخرين، وخاصة الذين يظهرون الإسلام، ويتأدبون ببعض آدابه، لعدم علمهم بما في قلوبهم، فقد يكون باطنهم كظاهرهم، فالباطن لا يعلمه إلا الله - هي - ولقد قال سيدنا ابن عباس - رضي الله عنهما - في هذه الآية "حرم الله على ماله ودمه، فلا تردوا عليه قوله "فا لا إله إلا الله الست مؤمناً، كما حرم عليكم الميتة، فهو آمن على ماله ودمه، فلا تردوا عليه قوله "في فالواجب على المسلم التورع في هذا الجانب، فهو آمن على ماله ودمه، فلا تردوا عليه قوله "في فالواجب على المسلم التورع في هذا الجانب،

<sup>(&#</sup>x27;) التكفير وضوابطه، إبراهيم بن عامر الرحيلي، دار الإمام أحمد، بدون ط، ت، صـ٧٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية "١٥٧".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النساء، الآية "٤٩".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الدر المنثور في التفسير بالمأثور، عبد الرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي المتوفي سنة ٩١١هـ، دار الفكر، بيروت، بدون ط، ت، ج٢، صــ٣٦٦.

ولا يلقى بالأحكام جزافاً، بل عليه أن يترك الحكم على الخلق للخالق، فهو - الرى بخفايا خلقه، ولذلك فقد حذر النبي - الله - من الاتهام بالكفر أشد التحذير، فعن ابن عمر - رضي الله عنهما - أن النبي - الله - قال: "أيما رجل قال لأخيه يا كافر فقد باء بها أحدهما"(١)، وهذا زجر وتحذير من النبي - الله - حتى لا يقذف أحد آخر بالكفر، وحتى لا يستحق هو هذا الوصف الذي قذف به غيره، ولقد توعد الإسلام بالوعيد الشديد لمن يكفر مسلماً، أو يرميه بالفسق، فعن أبي ذر - اله - أن النبي - الله - قال: "لا يرمي رجل رجلاً بالفسوق، ولا يرميه بالكفر، إلا ارتدت عليه، إن لم يكن صاحبه كذلك"(١)، فالرمي بالكفر باب لآثام وشرور عظيمة، تعود أول ما تعود على صاحبها، ويكفى أنه بذلك قد احتمل بهتاناً وذنباً عظيماً.

إن التكفير من الأمور التي أعطت فرصة لأعداء الإسلام لشن هجماتهم على الإسلام والطعن فيه، ليلصقوا به التهم والدعاوي التي لا أصل لها ولا سند، وذلك من خلال ما رأوه من بعض الغارقين في الجهل بأمور الدين، حينما يكفرون الناس، ويفجرون دور العبادة، والأماكن العامة، لاعتقادهم الفاسد بأن هذا العمل يتقربون به إلى الله - وهم بذلك أصبحوا عوناً لأعداء الإسلام، لتحقيق مآربهم في إلصاق التهم بالإسلام، وكانوا سبباً في نشر الحقد والكراهية والبغضاء، والخوف بين أفراد المجتمع، "والذي ينبغي أن يميل المحصل إليه: الاحتراز من التكفير ما وجد إليه سبيلاً، فإن استباحة الدماء والأموال من المصلين إلى القبلة، المصرحين بقول: لا إله إلا الله، محمد رسول الله خطأ، والخطأ في ترك ألف كافر في الحياة، أهون من الخطأ في سفك محجمة من دم مسلم"(")، لأن الأصل في دماء المسلمين وأموالهم حرام في الإسلام، فينبغي الامتثال لاحصر لها.

<sup>(&#</sup>x27;) البخاري، كتاب الأدب، باب من كفر أخاه بغير تأويل فهو كما قال، ٢٦/٨، رقم ٢١٠٤، واللفظ له، ومسلم، كتاب الإيمان، باب بيان حال إيمان من قال لأخيه المسلم يا كافر، ٧٩/١، رقم ٦٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) البخاري، كتاب الأدب، باب ما ينهي في السب واللعن، ۱۰/۸، رقم ۲۰۶۵ واللفظ له، ومسلم، كتاب الإيمان، باب بيان حال من رغب عن أبيه وهو يعلم، ۷۹/۱، رقم ۲۱.

<sup>(&</sup>quot;) الاقتصاد في الاعتقاد، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي المتوفي سنة ٥٠٥هـ، الناشر، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ٤٢٤هـ، ٢٠٠٤م، صــ١٣٥.

#### (٢) التعصب

إن التعصب للنفس أو الرأي أو الجماعة، ظاهرة مرضية، وهو من أول دلائل التطرف والانحراف، ولذلك فقد حذر الإسلام منه أشد التحذير، لأن الإنسان إذا وقع فيه، أغشى على عقله وقلبه، وأعميت بصيرته، فلا يرى حسناً إلا ما حسن في رأيه، أو من يتعصب له، ولا يعترف بوجود للآخرين، ويقوم بالحجر على آراء من خالفه، ويلغيها، فهو يتشبث برأيه، ويتعصب لمن ينتمي إليهم، لاعتقاد أنهم على حق، أما من سواهم فهم على باطل وضلال، ومن هنا كان التعصب انحراف بالمرء عن الحق والصواب، وخروجه عن المنهج المستقيم الذي يحبه الله - على - ورسوله - الله - الأن المتعصب في الغالب محجوب البصر، فقبول الحق عنده منوط بطريق الوصول إليه عن طريق هذه الطائفة التي ينتمي إليها، أو يناصرها، فهو لا يرى إلا من خلالها، فلو ظهر له الحق من طريق آخر ربما لا يقبله، لأنه جاء من غير الطريق الذي ينتمي إليه، فهو يحب ويبغض لأجل الأهواء، والتعصب من العصبية "والعصبية: أن يدعو الرجل إلى نصرة عصبته، والتآلب معهم على من يناوئهم ظالمين كانوا أم مظلومين"<sup>(١)</sup>، وهلى هذا فلا يعد اتباع القول الصحيح المدعم بالدليل من التعصب بل هو أمر ممدوح ومأمور به في الإسلام، ولذلك كانت وصية الله – ﷺ – لرسوله – ﷺ – بلزوم الشريعة، وعدم انباع أهواء الجهلة الذين استولى عليهم جهلهم، فتركوا الحق والهدى، وانقادوا لأهوائهم، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ ثُمَّرَ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَّبِعْهَا وَلَا نَتَّبِعْ ۚ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ ﴿ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِنَ ٱللَّهِ شَيَّ ﴾ (٢)، فالواجب أن يكون مناط قبول الحق، بالأخذ من الشريعة الإسلامية، وليس عن طريق فرقة متعصبة، ويزداد الأمر خطورة حينما يريد هؤلاء أن يفرضوا آراءهم ومتعقداتهم على الآخرين بالقوة والغلبة، والذي يتأمل في أحداث الانحراف التي تقع، يدرك أن من أهم أسباب هذه الأحداث هو التعصب لشئ ما، وأنه يجب على الجميع أن يجتمعوا تحت رايته، ومن لم يفعل ألصقوا به التهم، كالضلال أو الفسق، أو الكفر، والعياذ بالله - على الهومون بحملات عنيفة على من خالفهم، انتصاراً للأهواء والآراء والمصالح الشخصية، حتى هوى بهم التعصب إلى دركات سحيقة، فلا يعدلون عن آرائهم ومعتقداتهم المنحرفة، حتى ولو ظهر خطؤها،

<sup>(&#</sup>x27;) تهذيب اللغة، الأزهري، ج٢، صـ٠٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية، الآيات "١٨ - ١٩".

فيؤولون الخطأ، ويبرزون المحاسن، ويكونون سبباً في نشر المبادئ الهدامة، والأفكار الضالة، وظهور طوائف وجماعات مختلفة الأفكار والمناهج، كل واحد منهم يطعن في الآخر، ويأخذ الإسلام بمفهوم وطريقته، وهذا ليس من الإسلام في شيء، بل هو مما نهى عنه الإسلام، وحذر منه أشد التحذير، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ أَنَ مُنْ اللَّهِ مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا كُلُّ حِرْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ (١)، "أي: أن كل فريق منهم مغتبط بما اتخذه ديناً لنفسه، معجب به، يرى المحق أنه الرابح، وأن غيره المبطل الخاسر "(١).

ولقد بين النبي - ﷺ - خطأ ما عليه هؤلاء وأمثالهم، فعن أبي هريرة، أن النبي - ﷺ - قال: "من قاتل تحت راية عُمِّية، يغضب لعصبية، أو يدعو إلى عصبية، أو ينصر عصبية، فَقُتِلْ فَقِتْلَةً بما الله الله الله على أمتي يضرب بَرَّها وفاجرها، ولا يتحاشى من مؤمنها، ولا يفي لذي عهد عهده، فليس مني، ولست منه"(٢)، لأنه كان يقاتل من أجل العصبية، لا لنصرة الحق وأهله، ويكفي هذا الوعيد من النبي - ﷺ - فعن جبير بن مطعم(٤) - ﷺ -، أن النبي - ﷺ - قال: "ليس منا من دعا إلى عصبية، وليس منا من قاتل على عصبية، وليس منا من مات على عصبية"(٥)، فالتعصب يعد خللاً فكرياً خطيراً، فهو يقود صاحبه للضلال والهلاك، والابتعاد عن رؤية الحق، من خلال النقليد الأعمى، والمتأمل في دعوة الرسل - عليهم السلام - يدرك ذلك

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الروم، الآيات "" = " = " = "".

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج۲۳، صـ۲۸۲.

<sup>(&</sup>quot;) رواه مسلم، كتاب الإمارة، باب الأمر بلزوم الجماعة عند ظهور الفتن وتحذير الدعاة من الكفر، ٣/٤٧٦، رقم ١٨٤٨.

<sup>(</sup>ئ) هو جبير بن مطعم بن عدى بن نوفل بن عبد مناف بن قصي القرشي النوفلى، كان يكنى أبا محمد، وقيل: أبا عدى، أمه أم جميل بنت سعيد من بني عامر بن لؤي، قال مصعب بن عمير: كان جبير من علماء قريش وساداتهم، وكان يؤخذ عنه النسب، فكان من أنسب قريش لقريش وللعرب قاطبة، وكان يقول: إنما أخذت النسب عن أبي بكر الصديق - هي - وكان أبو بكر من أنسب العرب، أسلم جبير يوم الفتح، وقيل: عام خيبر، كانت له عند رسول الله - هيد، وكان من أشراف قريش، وكانت وفاته بالمدينة سنة سبع وخمسين، وقيل: سنة تسع وخمسين في خلافة معاوية وذكره بعض العلماء في المؤلفة قلوبهم وممن حسن إسلامه منهم. "الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج١، صــ٥١٥.

<sup>(°)</sup> أبو داود في السنن، كتاب الأدب، باب في العصبية، ١/٧ ٤٤، رقم ١٢١٥، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده ضعيف لضعف محمد بن عبد الرحمن بن أبي لبيبة".

جيداً، فالتعصب هو الذي دفع الملأ المترفين من أقوام الرسل – عليهم السلام – للوقوف في وجه الرسل والرسالات، فكذبوهم، قالَ تَعَالَن ﴿ وَكَذَلِك مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن تَذَيهٍ إِلّا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنّا وَمَدَنّا ءَابَاءَنَا عَلَى أُمُةٍ وَإِنّا عَلَى ءَاتُنوهم مُقْتَدُوك ﴿ فَالْ وَلَوْ جِنتُكُم بِالمَسْلَم السلام – وفي كل زمان أوسلتُم بِهِ مَكْفِرُونَ ﴾ (١)، وهذا هو دأب المترفين من أقوام الرسل – عليهم السلام – وفي كل زمان ومكان، ولذلك فهم يقفون في وجه الدعاة والمصلحين يناصبونهم العداء، فمثلاً قوم سيدنا نوح – السلام – كان حجتهم في عدم إيمانهم، أن هذا الإيمان جاء إليهم عن طريق آخر غير طريق آبائهم، قال تَعَالَن ﴿ وَاتُلُ عَلَيْهِمْ بَنَا إِبْرَهِيمَ ﴿ )، وقد تعلل قوم سيدنا إير اهيم – الله بفعل الآباء لعبادة الأصنام، قال تَعَالَى ﴿ وَاتُلُ عَلَيْهِمْ بَنَا إِبْرَهِيمَ ﴾ أوقد تعلل قوم ميدنا اير اهيم – الله أَسْنَامًا فَنَظُلُ لُمَا عَكِيْبَنَ ﴿ وَاتُلُ عَلَيْهِمْ بَنَا إِبْرَهِيمَ ﴾ أوينهم وتشددهم، قال تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ فَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ الْمَنَامًا فَنَظُلُ لُمَا عَكِيْبِنَ ﴿ وَاتُلُ عَلَيْهِمْ بَنَا إِبْرَهِيمَ وتشددهم، قال تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ فَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ وَيَعْمُونَكُمْ أَوْ يَعْمُرُونَ ﴿ وَإِذْ فَالَ مُؤْولًا قَالَ المُومَى لِقَوْمِهِ إِنَّ الله الله والله على عن طريق آبائهم، وهذا هو التعصب بعينه، والذي أدى بهم إلى عدم الانصياع للحق رغم المسلمون على حذر منه لتوقيه. وصوح الرؤية، فهو داء فتاك يهوى بصاحبه إلى التكذيب بالحق وعدم اتباعه، ولذلك حذر منه الإسلام أشد التحذير حتى يكون المسلمون على حذر منه لتوقيه.

### ثانياً: تحقيق الوسطية في التفكير دون إفراط أو تفريط

أمر الإسلام أتباعه بالوسطية والاعتدال في كل شيء، والوسطية فيه ليست محصورة في ركن من أركانه، ولا جزء من جزئياته، ولكنها منهج شامل متكامل، لا ينفصل بعضه عن البعض الآخر، وهي منهج بعَثَ الله - على - به الأنبياء والرسل - عليهم السلام - لتكون سياجاً قوياً ضد الوقوع في براثن الانحراف والتطرف، حتى أصبحت الوسطية من أبرز خصائص الإسلام ومميزاته، وبها استحقت أمة الإسلام أن تكون شاهدة على جميع الأمم قبلها، في حين أنه لم تشهد عليها أمة أخرى، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَكَذَاكِ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهُدَآءَ عَلَى النّاسِ وَيكُونَ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الزخرف الآيات "٢٣ - ٢٤".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المؤمنون من الآية "٢٤".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشعراء الآيات "٦٩ - ٢٧"..

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة الشعراء الآيات "٦٩ - ٤٧"..

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة من الآية "٣٤ ١".

<sup>(</sup>٢) مدارج السابقين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ابن قيم الجوزية، مرجع سابق، ج٢، ص٥٦٥.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الفرقان الآية "٦٧".

<sup>(1)</sup> سورة البقرة الآية "٦٧".

<sup>(°)</sup> سورة هود الآية "٢٧".

ٱنتَهُواْ خَيْرًا لَكُمُ إِنَّمَا ٱللَّهُ إِلَٰهٌ وَحِثُّ سُبَحَنَهُۥ أَن يَكُونَ لَهُ. وَلَدُّ لَهُ. مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴾ (١)، وقال أيضاً: قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَٰبِ لَا تَغَلُّواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَلَا تَشَّبِعُوٓاْ أَهْوَآءَ قَوْمِ قَدْ ضَالُواْ مِن قَبْلُ وَأَضَالُواْ كَثِيرًا وَضَالُواْ عَن سَوَآءِ ٱلسَّكِيلِ } إلى الله الله النهي تحذير للأمة الإسلامية من الغلو في الدين، لأنه من أهم أسباب الانحراف عن العقيدة الصحيحة، وسبب من أسباب هلاك الأمم السابقة، فعن ابن عباس - رضى الله عنهما - أن النبي - على - قال: "يا أيها الناس إياكم والغلو في الدين، فإنه أهلك من كان قبلكم، الغلو في الدين"<sup>(٣)</sup>، وهذا نهي صريح عن الغلو في الدين، والخروج عن منهج الوسطية الذي جاء به الإسلام، وهو سبب من أسباب هلاك الأمم، فليحذر المسلمون منه حتى لا يهلكوا، فعن ابن مسعود - الله - أن النبي - الله -قال "هلك المنتطعون، قال ثلاثاً"(٤)، "أي المتعمقون المغالون المجاوزون الحدود في أقوالهم وأفعالهم"(°) أما الاعتدال والوسطية في كل الأمور، سبيل للنجاة، ووقاية للإنسان من الانحراف، فإرهاق النفس الإنسانية وإتعابها في الغلو والتشديد قد يؤدي إلى ترك العمل بالكلية، ولقد بين النبي - ﷺ - أن التشدد في أداء العبادات ليس من سنته ومنهجه، فقد روى عن أنس بن مالك -ﷺ - قال: جاء ثلاثة رهط إلى بيوت أزواج النبي - ﷺ - يسألون عن عبادة النبي - ﷺ - فلما أخبروا كأنهم تُقالُوها ، فقالوا: وأبين نحن من النبي – ﷺ – قد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر؟، قال أحدهم: أما أنا فإني أصلى الليل أبداً، وقال آخر: إني أصوم الدهر ولا أفطر، وقال آخر: أنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبداً، فجاء رسول الله - ﷺ - إليهم فقال: "أنتم الذين قلتم كذا وكذا؟ أما والله إنى لأخشاكم لله وأتقاكم له، لكنى أصوم وأفطر، وأصلى وأرقد، وأتزوج النساء،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء، الآية "١٧١".

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية "٧٧".

<sup>(&</sup>quot;) النسائي، كتاب مناسك الحج، باب التقاط الحصى، ٥/٢٦٨، رقم ٣٥٧، وابن ماجه في سننه، كتاب المناسك، باب قدر حصى الرمي، ١٠٠٨/٢، رقم ٣٠٢٩، واللفظ له، والحاكم في مستدركه، أول كتاب المناسك، ١٣٧/١، رقم ١٧١١، وقال: "هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه"، وابن خزيمة في صحيحه، كتاب المناسك، باب التقاط الحصى لرمى الجمار من المزدنفة، ٢٧٤/٤، رقم ٢٨٦٧.

<sup>( )</sup> رواه مسلم، كتاب العلم، باب هلك المتنطعون، ٤/٥٥٥، رقم ٢٦٧.

<sup>(°)</sup> شرح النووي على مسلم، مرجع سابق، ج١٦، صــ٧٢٠.

فمن رغب عن سنتى فليس منى"(١)، ولذلك كان الأمر بالتيسير من توجيهات النبي - ﷺ -لرسله وأمرائه الذين بعثهم للقبائل، فعن أبي موسى الأشعري - ره الله - قال لما بعثه رسول الله ومعاذ بن جبل – ﷺ – قال لهما: "يسرا و لا تعسرا، وبشرا و لا تنفرا، وتطاوعا"(٢)، و "المراد بالأمر بالتيسير فيما كان من النوافل مما كان شاقا، لئلا يفض بصاحبه إلى الملل فيتركه أصلا، أو يعجب بعمله، فيحبط فيما رخص فيه من الفرائض"<sup>(٣)</sup>، فالتشدد والغلو في الدين، من الأمور التي يجب أن لا يستهان بها، فلها آثار مهلكة على الفرد والجماعة، والتساهل في أمور الدين لا يقل كذلك خطورة عن الغلو، ولذلك فقد نهى عنه الإسلام، كما نهى عن الغلو، فكلاهما تطرف وانحراف، فمن يتساهل، أو يفرط في التعامل مع الأحكام الشرعية ونصوصها فإنه يقع في الضلال، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهَوَتِّ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴾ فالوسطية ليست تفلتاً من الأحكام والشرائع، ولكنها التزام بما جاء في القرآن الكريم والسنة المطهرة، وهي طريق الاستقامة الذي يجب على المسلم ألا ينحرف عنه، وقد جاء النهى عن الطغيان، ومجاوزة الحد بعد الأمر بالاستقامة، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَأَسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوُّا إِنَّهُ، بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ ، وهناك بعض الناس الذين لا يستطيعون التمسك بالكتاب والسنة دون تقليد لأحد الأئمة والتزام بمذهبه دون انتقاص لغيره وهذا لا حرج فيه فهو إيمان العوام، إن هذا بيان لكيفية الاستقامة التي يريدها الله – ﷺ – والتي تكون بلا غلو، ولا مبالغةٍ أو تشديدٍ، "والظاهر أن هذا أمر بالدوام على الاستقامة، وهي لزوم المنهج المستقيم، وهو المتوسط بين الإفراط والتفريط، وهي كلمة جامعة لكل ما يتعلق بالعلم والعمل، وسائر الأخلاق "(١)، وفي موضع آخر في القرآن الكريم جاء النهي عن اتباع الأهواء بعد الأمر بالاستقامة، لأن في اتباع الأهواء صد عن الحق

<sup>(&#</sup>x27;) البخاري، كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح، ٢/٧ رقم ٥٠٦٣، واللفظ له، ومسلم، كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت له نفسه، ١٠٢٠/٢، رقم ١٠٤٠١.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) البخاري، كتاب الأدب، باب قول النبي - ﷺ - يسروا ولا تعسروا، ۳۰/۸، رقم ۲۱۲۶ واللفظ له، ومسلم، كتاب الجهاد والسير، باب في الأمر بالتيسير وترك التنفير، ۱۳۵۹، رقم ۱۷۳۳.

<sup>(&</sup>quot;) فتح الباري، ابن حجر، مرجع سابق، ج١٠، ص٥٢٥.

<sup>( ً )</sup> سورة مريم، الآية "٩٥".

<sup>(°)</sup> سورة هود، الآية "١١٢".

<sup>(</sup>٢) تفسير الألوسى، مرجع سابق، ج٦، صــ٥٤٣.

والاستقامة، قال تعالى: ﴿ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتُ وَلا نَنْيَعْ أَهُواءَهُمْ ﴾ (١)، ففي إتباع الهوى خروج عن حد الاستقامة، وانحراف عن منهج الوسطية الذي جاء به الإسلام، حتى ينشأ المسلم نشأة سوية، فينبذ الغلو والتطرف، كما ينبذ التقصير والتفريط، والله - على - زكى الإسلام، وسماه صراطاً مستقيماً، وأمرنا باتباعه، وحذرنا من اتباع سبل المنحرفين، قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيماً فَاتَبِعُوهُ وَلا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنْقُونَ ﴾ (١)، فمنهج الإسلام ليس فيه التواء ولا اعوجاج، ويوصل إلى المطلوب من أقصر الطرق، ولذلك سماه صراطاً مستقيماً، فمن اتبعه عصمه الله - على - من الذلل والانحراف.

### ثالثاً: الاعتصام بالكتاب والسنة بعيداً عن الأهواء

إن الاعتصام بالكتاب والسنة أساس متين لاستقامة النفوس وصلاحها، وهما حصن حصين ونجاة لمن تمسك بهما من إتباع الهوى، وهما منهج كامل للحياة، والميزان العادل الذي توزن به أقوال العباد وأفعالهم، ولذلك فقد أمر الإسلام باتباع الوحي، ونهى عن اتباع الهوى، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ جَعَلَنكَ عَلَى شَرِيعَةِ مِن اللهِ عَقَد أَمْر الإسلام باتباع الوحي، ونهى عن اتباع الهوى، قَالَ تَعَالَى شَرَعًا عَنكَ مِن اللهِ شَيْعًا ﴾ (آ)، فالمعيار في الحلال والحرام هو الوحي: "والخروج عن هذا المعيار معناه اتباع الهوى، والهوى باطل لا يصلح لتمييز الصلاح من الفساد، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَندَاوُرُدُ إِنَا جَعَلَنكَ خَلِيفَةً فِ الْمُوى فَاضَمُ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِ وَلا تَبَيع الْهُوى فَيْضِلُكَ عَن سَبِيلِ اللهِ أِنْ النِّينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ اللهِ وَله بيان للمصلحة اللهُ وفيه بيان للمصلحة والمفسدة، وما عداه الهوى فهو باطل، وفيه فساد الناس، فالمصلحة إذاً في اتباع الحق المنزل من عند الله وهجر ما سواه" (٥)، فالوحي هو النبع الصافي لكل خير، وفي التمسك به الهدى والنور، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلا تَقَرَقُوا ﴾ (١)، إن هذا الأمر الإلهي يوجب على والنور، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلا تَقَرَقُوا ﴾ (١)، إن هذا الأمر الإلهي يوجب على

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشورى، من الآية "١٥".

 <sup>(</sup>۲) سورة الأنعام، الآية "٣٥١".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الجاثية، الآيات "١٨ - ١٩".

 <sup>(</sup>²) سورة ص، الآية "٢٦".

<sup>(°)</sup> أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صــ٧٠.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  سورة آل عمران، من الآية " $1 \cdot 1$ ".

المسلمين أن يتمسكوا بما يعصمهم، ويمنعهم من الوقوع في المحذور و "المراد بالحبل: الكتاب والسنة على سبيل الاستعارة، والجامع كونهما سبباً للمقصود، وهو الثواب والنجاة من العذاب، كما أن الحبل سبب لحصول المقصود به من السقي وغيره"(۱)، فكذلك التمسك بالكتاب والسنة سبب لنجاة الإنسان من أسر الشهوات وقيودها، كما يستمسك الغريق إذا وجد الحبل وهو بخشى على نفسه الغرق والهلاك، وقد أكد النبي - ﴿ هذا المعنى، فعن أبي هريرة - ﴿ وال يتفرقا قال النبي - ﴿ والهلاك، وقد أكد النبي واضح لكل من أراد النجاة من الانحراف في جميع حتى يردا على الحوض"(۱)، إن هذا بيان واضح لكل من أراد النجاة من الانحراف في جميع شئونه وأحواله، فعليه الاعتصام بالكتاب والسنة، فبهما النجاة من الضلالة، فالنجاة مرهونة بالامتثال بكتاب الله ويعمي بصيرة القلب، ويصد عن إتباع الحق، ويضل عن الطريق المستقيم، فلا تحصل معه بصيرة العبرة البتة، والعبد إذا اتبع هواه فسد رأيه ونظره، فأرته نفسه الحسن في صورة القبيح، والقبيح في صورة الحسن، فالنبس عليه الحق بالباطل، فأن له الانتفاع بالتنكر، أو بالتفكر، أو بالتفكر، أو بالعظة"(۱)، فإذا انحرف الإنسان، وأخذ منهجه من غيرهما، لم يكن من الفائزين، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُطِع اللّه وَرَسُولَهُ فَقَدٌ فَازَ فَرَزًا عَظِيمًا ﴾ (١٠).

إن من أعظم دواعي الضلال، وعدم استجابة المدعوين لدعوة الحق، اتباع الهوى الذي يجعل صاحبه أسيراً له، ولذلك فقد حرص الإسلام على عدم اتباع الهوى ، لما له من آثار خطيرة تبعد الإنسان عن الحق والهداية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِن لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَشِعُونَ أَهُوَاءَهُمْ وَمَن أَضَلُ مِتَنِ البّع هُون فَي بِعَد الإنسان عن الله - عَلَى أَلَهُ إِن الله لا يَهْدِى اللّهُ لا يَهْدِى اللّهُ وَمَا الله على أن اتباع الهوى من غير بيان وهدى من الله - على أن اتباع الهوى من غير بيان وهدى من الله - على أن اتباع الهوى من أمرين لا ثالث لهما، إما الاستجابة لله والرسول وما جاء استجابة المدعوين، "فقسم الأمر إلى أمرين لا ثالث لهما، إما الاستجابة لله والرسول وما جاء

<sup>(&#</sup>x27;) فتح الباري، ابن حجر، مرجع سابق، ج١٣، صـ٥٢٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) رواه الترمذي في سننه، أبواب المناقب، باب مناقب أهل بيت النبي ﷺ، ١٦٣٥، رقم ٣٧٨٨، وقال: "حديث حسن غريب"، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب العلم، ١٧٢/١، رقم ٣١٩، "واللفظ له".

<sup>(&</sup>quot;) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ابن قيم الجوزية، مرجع سابق، ج١، صــ ٤٤٨.

<sup>(1)</sup> سورة الأحزاب، من الآية "٧١".

<sup>(°)</sup> سورة القصص الآية "٥٠".

به، وإما اتباع الهوى، فكل ما لم يأت به الرسول فهو من الهوى"(۱)، فقد كان المشركون يسمعون القرآن من النبي - الله و يقرأ القرآن، ومع ذلك فهم لم يستجيبوا مع تأثرهم به، لأنهم آثروا ما دعتهم إليه أهواؤهم من عدم الاستجابة والتكذيب، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِمْتُهُم مَن يَسْتَعُعُ إِلَيْكَ كَنْهُم آثروا ما دعتهم إليه أهواؤهم من عدم الاستجابة والتكذيب، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِمْتُهُم مَن يَسْتَعُعُ إِلَيْكَ كَنَّ إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ الله الله الله على القلوب، حتى لا ترى الحق حقاً، والباطل باطلاً، فلا يتبعون أحكام القرآن ومواعظه، ولذلك قال سيدنا علي - الله على القوب، وتجعل الناس إن أخوف ما أخاف عليكم: طول الأمل، واتباع الهوى، فأما طول الأمل فينسي الآخرة، وأما اتباع الهوى فيضل عن عليكم: طول الأمراض الفتاكة التي تصيب القلوب، وتجعل بينها وبين الهداية حائلاً الحق"(۱)، فهو من أشد الأمراض الفتاكة التي تصيب القلوب، وتجعل بينها وبين الهداية حائلاً تصدها عن النظر في معرفة الحق فلا يتبين له، فيكون في ظلام دائم، مما يجعله يجد الحق والخير، ويعرض عنه.

إن الأصل الأول في التشريع، وإثبات الأحكام، وبيان حلالها من حرامها هو: القرآن الكريم، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، فهو منزل من قبل الله العزيز الحميد، وقد أمر الله – على – بإتباع هذا الكتاب، والتمسك به، والوقوف عند حدوده، قَالَ تَعَالَى: ﴿ اَتَبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم الله – عَلَى – بإتباع هذا الكتاب، والتمسك به، والوقوف عند حدوده، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَمْ اللّهِ عُواُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَبِّكُم وَلا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ وَلِيكَا أَ قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ (أ)، وقال أيضاً: ﴿ قَدْ جَاءَ كُم مِن اللّهِ نُورٌ وَكِتَبُ مُبِينُ مَن يَهِ لِللّهُ مَنِ اتّبَعَ رِضُونَكُه مِن الله مَن الله عَن رَبِي الله مَن الله عَن رَبِي الله عَن الله حاءت الأحاديث تأمر الفَلُم القرآن الكريم، والاعتصام به، فهو كتاب هداية، فعن زيد بن أرقم (١)، أن النبي – الله التمسك بالقرآن الكريم، والاعتصام به، فهو كتاب هداية، فعن زيد بن أرقم (١)، أن النبي – الله المناه المن

<sup>(&#</sup>x27;) إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن قيم الجوزية، مرجع سابق، ج١، صـ٣٧ وما بعدها.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة محمد الآية "١٦".

<sup>(&</sup>quot;) رواه البيهقي في شعب الإيمان، باب في الزهد وقصر الأمل، ١٧٣/١٣، رقم ١٠١٣.

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف الآية "٣".

<sup>(°)</sup> سورة المائدة الآيات "١٥ – ١٦"

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) زيد بن أرقم بن زيد بن قيس بن النعماني بن مالك الأنصاري الخزرجي، مختلف في كنيته، قيل: أبو عمرو، وقيل: أبو عامر، وقيل: أبو سعد، وقيل: أبو سعيد، واستصغر يوم أحد، وأول مشاهده الخندق، وقيل: المريسيع، وغزا مع رسول الله - ﷺ – سبع عشرة غزوة، وشهد مع على صفين، وهو معدود في خاصة الصحابة، توفى بالكوفة سنة ثماني وستين، وقيل: مات بعد قتل الحسين بقليل، "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر، مرجع سابق، ج٢، صــ٧٨٤، وينظر أيضاً "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٢، صــ٥٣٥.

خطب بالصحابة يوماً فقال: بعد أن حمد الله وأثنى عليه: "أما بعد: ألا أيها الناس فإنما أنا بشر يوشك أن يأتي رسول ربي فأجيب، وأنا تارك فيكم ثقلين، أولهما: كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله، واستمسكوا به، فحث على كتاب الله ورغب فيه ثم قال: "وأهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتي، اذكركم الله في أهل بيتي، اذكركم الله في أهل بيتي"<sup>(١)</sup> فالتمسك بكتاب الله -على - أمر لابد منه حتى ينتصر الإنسان على هوى نفسه الإمارة بالسوء، والشيطان الذي يزين له هذا الهوى، فيأمن من الانحراف والزلل، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَكَيْفَ تَكُفُرُونَ وَأَنتُمْ تُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ ءَايَتُ ٱللَّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَن يَعْنَصِم بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِي إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِيم ﴾ (٢)، فالاعتصام بالله فيه احتماء للإنسان من كل ما يؤذيه ويضره من الدين "ومدار السعادة الدنيوية والأخروية على الاعتصام بالله، والاعتصام بحبله، ولا نجاة إلا لمن تمسك بهاتين العصمتين، فأما الاعتصام بحبله فإنه يعصم من الضلالة، والاعتصام به يعصم من الهلكة"(٣)، فإذا كان منهج الدعوة الصحيح قائماً على القرآن الكريم، فإن السنة هي المصدر الثاني بعد القرآن الكريم، ولذلك فقد أوجب الله على عباده، طاعة رسوله - ﷺ - وجعل طاعته من طاعته - ﷺ -، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ مِّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللهَ ﴾ (٤) وبين أن السنة وحي من عنده يجب على المسلم أن يتمسك بها، ويحرص عليها، قَالَ تَعَـالَىٰ:﴿ وَٱلنَّجْدِ إِذَا هَوَىٰ ۞ مَاضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ۞ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَمَّىُ يُوحَىٰ ﴾ (°)، وقال أيضاً: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَأَننَهُواْ ﴾ (٦)، فسنة رسول الله - ﷺ - وحي يجب اتباعه، ويعتبر الأخذ بها اعتصاماً بكتاب الله - على -، وإنه لا يسوغ لأحد أن يبدل ما جاء به أو يغيره، وكلما كان المرء عالماً بالأحاديث ودلالاتها كان أكثر فهماً للقرآن، واستنباط الأحكام منه، وقد بين النبي - ﷺ - أن ما حرمه في سنته مثل ما حرم الله في كتابه، فعن

<sup>(&#</sup>x27;) رواه مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل على بن أبي طالب، ١٨٧٣/٤، رقم ٢٤٠٨.

 <sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية "١٠١".

<sup>(&</sup>quot;) مدارج السالكين، ابن قيم الجوزية، مرجع سابق، ج١، صـ٥٥.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  سورة النساء، من الآية "۸۰".

<sup>(°)</sup> سورة النجم، الآيات "١ - ٤".

<sup>(</sup>١) سورة الحشر، من الآية "٧".

(') هو المقدام بن معد يكرب بن عمرو بن يزيد بن معد يكرب بن عبد الله بن وهب بن ربيعة بن الحارث الكندي، يكني أبا كريمة، وقيل: أبو صالح، وقيل: أبو يحيى، وهو أحد الوافدين الذين وفدوا على رسول الله - ﷺ - صحب النبي - ﷺ - وروي عنه أحاديث، ونزل حمص، مات سنة سبع وثمانين، وهو ابن إحدى وتسعين، "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٤، صــ ١٤٨٣، وينظر أيضاً "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن

حجر، مرجع سابق، ج٦، صـ١٦١.

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) رواه أبو داود في السنن، كتاب السنة، باب في لزوم السنة،  $^{\prime}$ ، رقم  $^{\prime}$ ، رقم  $^{\prime}$ ، وابن ماجه في السنن، كتاب أبواب السنة، باب تعظيم حديث رسول الله  $^{\prime}$  = والتغليظ على من عارضه،  $^{\prime}$ ، رقم  $^{\prime}$ ، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث صحيح".

#### المبحث الثاني

# أثر التربية الوقائية في إزالة أسباب الانحراف السلوكي

إن كل ما يقوم به الإنسان من الأعمال المنحرفة سواء كانت قولاً أو فعلاً، يكون نتيجة لأفكار مسبقة ترسخت بداخل الإنسان، وهي التي توجهه لفعل معين يطرأ على سلوكه وأخلاقه، يعد داخلاً تحت مسمى الانحراف السلوكي، وهو: "بعد الفرد عن التمسك بالمبادئ والاتجاهات والفضائل التي من شأنها أن تراعي صالح نفسه وصالح الجماعة، وتمسكه بمبادئ واتجاهات سلوكية محطمة للذات ومضرة للجماعة، وذلك لأسباب نفسية، أو اعتقادية، أو اجتماعية"(١)، وهو ظاهرة قديمة قدم الإنسانية ذاتها، فهو ليس ظاهرة حديثة العهد، فأول جريمة للقتل في تاريخ الانسانية، حينما قتل أحد أولاد آدم – الله المنافقة عني انحراف سلوكي، قال تعالى: ﴿ وَاتَلُ عَلَيْمِ مَن الله مِن المُنقِين الله مِن المُؤتِين المنافقة عنوم التقوم والتطور في وقتنا الحاضر أخذ هذا الانحراف صوراً متعددة، وأشكالاً مختلفة، نتيجة النقدم والتطور في أمور الحياة ، ولقد وقف الإسلام بتوجيهاته الوقائية ليعصم مختلفة، نتيجة النقدم والتطور في أمور الحياة ، ولقد وقف الإسلام بتوجيهاته الوقائية ليعصم الانسانية من خطورة هذا الانحراف، الذي يسبب فساداً عظيماً في الأرض، بل ربما أكل الأخضر واليابس منها، ومن أهم أثر التربية الوقائية في مواجهته ما يلي:

# أولاً: حرمة النفس الإنسانية

إن النفس الإنسانية معصومة في دين الله - على -، حيث حرم الاعتداء عليها بغير وجه حق، وجعل دم الإنسان من أعظم ما ينبغي أن يحفظ ويصان، لأن الإنسان بنيان الله - على - في الأرض، خلقه وكرمه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِبَاتِ الله على الأرض، خلقه وكرمه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِبَاتِ الله على أولئك الذين يقترفون هذا الجرم العظيم، بسفكهم النفس البشرية بغير حق، وشدد النكير على أولئك الذين يقترفون هذا الجرم العظيم، بسفكهم للدماء البريئة، واعتدائهم على بنيان الله - على أرضه، وتوعدهم بالعذاب الأليم، جزاء هذا

<sup>(&#</sup>x27;) مصطنحات التربية لفظاً واصطلاحاً، فاروق عبده فلية، أحمد عبد الفتاح الزكي، دار الوفاء للطباعة والنشر، بدون ط، ت، صــه٥.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة الآية "٢٧".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الإسراء الآية "٧٠".

الفعل الشنيع الذي اقترفوه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يَقَتُلُ مُؤْمِتَ اُمُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَمُ حَلِاً فِيهَا وَعَضِبَ الله عَلَيه وَالْعَنه وَالْعَدَا لَهُ عَلَيه وَعِيد الله القلوب وترتعد منه الفرائص، وتنزعج منه القلوب هذا الذنب العظيم (٢)، إنه وعيد ترتجف منه القلوب، وترتعد منه الفرائص، وتنزعج منه القلوب للردع والزجر عن الإقدام على مثل هذا الفعل الأثيم، صيانة للأرواح وحفاظاً على الحياة، ولما يترتب عليه من الفساد، والجرأة على حدود الله - ﴿ وَاللّهُ الله عَلَي الدماء نتيجة طبيعية للفساد، ولذلك فقد قرنت الملائكة بينهما حينما أخبرهم الله - ﴿ وَاللّهُ عَلَى الرغم من أن القتل من قَالَ وَيُو وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَالله والله والله

لقد قرر النبي - - أن النفس الإنسانية أعظم عند الله - - آن النفس الإنسانية أعظم عند الله - - آليها في صلاتهم، ولا تقبل نفسها، مع مكانتها وجلالة قدرها، فهي قبلة للمسلمين، يتوجهون إليها في صلاتهم، ولا تقبل الصلاة إلا باستقبالها، ومع ذلك فهي لا تقارن بحرمة النفس الإنسانية، فهي أعظم حرمة منها، فعن ابن عمر - - قال: رأيت رسول الله - - يطوف بالكعبة، ويقول: "ما أطيبك، وأطيب ريحك، ما أعظمك، وأعظم حرمتك، والذي نفس محمد بيده، لحرمة المؤمن أعظم عند

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء الآية "٩٣".

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر، مرجع سابق، ج۲، صـ۲۳۳.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة الآية "٣٠".

<sup>(</sup>¹) سورة الكهف الآية "٧٤".

<sup>(°)</sup> تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٢١، صـ٧٨٤.

الله حرمة منك، ماله ودمه وأن نظن به إلا خيراً"()، وإذا كان هذا الحديث يشير إلى حرمة النفس المؤمنة على وجه الخصوص، فإن هناك بعض النصوص التي تشير إلى حرمة النفس البشرية عامة، لأن حرمة النفس البشرية، والمحافظة عليها، يتساوى فيها كل البشر، لأنهم البشرية عامة، لأن حرمة النفس البشرية، والمحافظة عليها، يتساوى فيها كل البشر، لأنهم يتساوون في أصل خلقتهم، حيث خلقهم الله - على أسوياء من أصل واحد، قال تعالى: ﴿ يَكَاتُكُمُ اللّهِ عَلَى أَمَّكُمُ اللّهِ عَنْهُ اللّهِ عَلَى البَهُ اللهِ عَلَى اللهُ وهذا تذكير بالأصل الجامع للناس مما يقتضي الشعور بالمساواة، والعدل بينهم، والإسلام دين العدل والإنصاف، الموحدة التي لا قوام للعالم بها"(٦)، فليس لأحد أن يسلب إنساناً حق الحياة، يستوي في ذلك نفوس للوحدة التي لا قوام للعالم بها"(١)، فليس لأحد أن يسلب إنساناً حق الحياة، يستوي في ذلك نفوس كل البشر مؤمنهم وكافرهم، وقد جاء في القرآن الكريم ما يدل على أن من يعتدي على نفس إنسانية واحدة، فكأنما اعتدى على المجتمع الإنساني كله، وأن من يحافظ عليها، فكأنما يحافظ على المجتمع كله، وهذا ما كتبه الله على بني إسرائيل وهم أنباع سيدنا موسى وسيدنا عيسى – على المجتمع كله، وهذا ما كتبه الله على بني إسرائيل وهم أنباع سيدنا موسى وسيدنا عيسى – على المجتمع كله، وهذا ما كتبه الله على بني إسرائيل وهم أنباع سيدنا موسى وسيدنا عيسى – على المجتمع كله، وهذا ما كتبه الله على بني إسرائيل وهم أنباع سيدنا موسى وسيدنا عيسى – في المجتمع كله، وهذا ما كتبه الله على عن الاعتداء على النفس البشرية مؤمنها وكافرها، في الحياة عناية فائقة، فأكثرت من النهي عن الاعتداء على النفس البشرية مؤمنها وكافرها، في الحياة عناية فائقة، فأكثرت من النهي عن الاعتداء على النفس البشرية مؤمنها وكافرها، وشددت على من يتساهل في ذلك حتى ولو كانت الدماء لغير المسلمين، فعن عمرو بن الحمق (٥)

(') رواه ابن ماجه في سننه، كتاب الفتن، باب حرمة دم المؤمن وماله، ٥٥٥، رقم ٣٩٣٦، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده ضعيف لضعف نصر بن محمد شيخ المصلى".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة النساء من الآية "١".

<sup>(&</sup>quot;) أحكام القرآن، ابن العربي، مرجع سابق، ج٣، صـ٩٣.

 <sup>(</sup>¹) سورة المائدة من الآية "٣٢".

<sup>(°)</sup> هو عمرو بن الحمق بن الكاهن بن حبيب الخزاعي، من خزاعة، ومنهم من ينسبه فيقول: هو عمرو بن الحمق، والحمق مسعد بن كعب، هاجر إلى النبي – ﷺ – بعد الحديبية، وقيل بل أسلم عام حجة الوداع، والأول أصح، صحب النبي – ﷺ وحفظ عنه أحاديث، وسكن الشام ثم انتقل إلى الكوفة فسكنها، وكان ممن سار على عثمان – ﴿ وهو أحد الأربعة الذين دخلوا عليه الدار فيما ذكروا، ثم صار من شيعة على، وشهد معه المشاهد كلها – الجمل، والنهروان وصفين، ثم هرب إلى الموصل في زمن زياد، ودخل غاراً فنهشته حية فقتلته، وحمل برأسه إلى معاوية، وكانت أول رأس حملت في الإسلام من بلد الموسل في زمن زياد، ودخل عاراً فنهشته عبد الرحمن بن عثمان الثقفي، "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٤، صــ٧٠٥.

- ه – قال: سمعت رسول الله – ه – يقول: "أيما رجل أمّن رجلاً على دمه ثم قتله: فأنا من القاتل برئ، وإن كان المقتول كافراً" (")، ولقد ضمن الإسلام للمعاهدين حرمة دمائهم، وأموالهم، وأعراضهم، والدفاع عنهم ضد من اعتدى عليهم، والانتفاع بمرافق المسلمين العامة، ولقد حذر النبي – ه – من التعرض لهم، وقتلهم من غير جرم، فعن عبد الله بن عمرو – ه – عن النبي – ه – قال: "من قتل معاهداً لم يرح رائحة الجنة، وإن ريحها يوجد من مسيرة أربعين عاماً" (")، وهذا تحذير وترهيب من قتل المعاهد، "والمراد به من له عهد مع المسلمين، سواء كان بعقد جزية، أو هدنة من سلطان، أو أمان من مسلم "(")، وهذا نص صريح يبين عصمة نفوس أهل الذمة من المعاهدين، والمستأمنين، ووعيد شديد لمن تعرض لهم، حيث رتب هذا الوعيد على قتلهم، وذلك بعدم دخول الجنة، فلو دخل أحدهم أي بلد من بلاد المسلمين بعقد أمان، أو بتأشيرة دخول، أو بأي صورة من صور الأمان في واقعنا المعاصر، فهو آمن لا يُقتل، ولا يجوز التعرض له بأذى، طالما أنه لم يرتكب جرماً، وذلك تعظيماً لحرمة الدماء، وصوناً للعهد، مما يدل على أن الدماء في الإسلام لها حرمة عظيمة وجليلة، وهذا يشمل جميع بني آدم، لا فرق بينهم في ذلك إلى قيام الساعة، حتى بعيش الناس في أمن وسلام واستقرار.

#### ثانياً: حماية الأعراض

لقد اهتم الإسلام بالمحافظة على الأعراض، وحمايتها من العبث بها، والاعتداء عليها، وجعل ذلك هدفاً أساسياً من أهداف الشريعة الإسلامية، والمحافظة على العرض في نظر الإسلام يشمل الرجال والنساء على حد سواء، فإذا كان عرض المرأة يُدنس بما ترتكبه من الفواحش، فإن الرجل كذلك يدنس عرضه إذا كان فاجراً يقترف الفواحش والمنكرات، فالإسلام كما حرص على حماية عرض المرأة، حرص كذلك على حماية عرض الرجل، وضرب بيد من حديد على كل من أراد العبث بأعراض الناس، ولذلك فإنه لم يكتف بوسيلة واحدة لحماية الأعراض، ولكن

<sup>(&#</sup>x27;) رواه ابن حبان في صحيحه، كتاب الجنايات، باب الزجر عن قتل المرء من أمنه على دمه، ٣٢٠/١٣، رقم ٩٨٢، وواه البيهقي في السنن الصغرى، كتاب السير، باب الأمان، ٣/١٠٤، رقم ٢٨٨٦.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الجزية، باب إثم من قتل معاهداً بغير جرم، ٩٩/٤، رقم ٣١٦٦.

<sup>(</sup>") فتح الباري، ابن حجر، مرجع سابق، ج1، ص10.

تعددت الوسائل في ذلك، فهو لم يقتصر على الجانب العقابي فقط (۱)، ولكنه شرع الوسائل الوقائية التي تحول دون الوقوع في تدنيس الأعراض، فالإسلام قبل أن يفرض العقوبة لحماية العرض، شرع التوجيهات المتعددة التي ترشد الناس إلى الخير، وتقيهم من انتهاك الأعراض بالاعتداء عليها، سواء بالنظر، أو اللمس، أو الزنا، أو القذف، أو أي شيء مهما قل، وقد رتب أقسى العقوبات على من انتهك أعراض الآخرين، فعن عائشة – رضي الله عنها – أن النبي – قال لأصحابه: "أخبروني ما أربى الربا؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: فإن أربى الربا عند الله: استحلال عرض المسلم"(۱) ثم قرأ قول الله – ﴿ وَالَّذِينَ يُؤَذُّونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالله المسلم" شرعاً وعقلاً، أعز على النفس من المال، وأعظم خطراً "(٤)، ولهذه الأهمية فقد وضع الإسلام ومن هذه الأحكام التي تحمي الأعراض، وتصونها من العبث بها إذا تمسك بها أفراد المجتمع، ومن هذه الآداب: –

### ١- الترغيب في الزواج

لقد رغب الإسلام في الزواج، لما له من أثر كبير وفعال، في حماية الأعراض وصيانتها، فهو الذي يربط الرجل بالمرأة برباط وثيق، وذلك من خلال الاتصال بها وفق نظام حكيم يحفظ كرامة الإنسان، ويصون شرف كل واحد منهما، فيلبي غرائز البشر الفطرية التي خلقهم الله - كرامة الإنسان، ويصون شرف كل واحد منهما، فيلبي غرائز البشر الفطرية التي خلقهم الله - مزودين بها، والإسلام بتشريعاته الوقائية لا يتيح الفرصة للإنسان بإشباع هذه الغرائز في غير مجالها المباح، فشرع النكاح ليطفئ نار الشهوة، ولا يتطلع أحد إلى محارم الآخرين، فيبتعد الزوجان عن الفاحشة بما حصل لهما من إعفاف نتيجة إشباع غرائزهما عن طريق النكاح، فها هو سيدنا نوح - المنه - تزوج وأنجب، ولذلك قال في حق ابنه الكافر عند غرقه، قَالَ تَعَالَى:

<sup>(&#</sup>x27;) سبق الحديث عن التربية الوقائية في العقوبات الشرعية في الفصل الأول صـ ٢١.

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البيهقي في شعب الإيمان، فصل فيما ورد من الأخيار في التشديد على من افترض من عرض أخيه المسلم شيئاً بسبب أو غيره، ٧٩/٩، رقم ٦٢٨٥.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأحزاب الآية "٥٨".

<sup>(1)</sup> فيض القدير، المناوي، مرجع سابق، ج٢، صـ٥٣١.

<sup>(°)</sup> سورة هود الآية "٥٤".

هذا، وندائه دليل على أنه ابنه لصلبه (١)، ولقد تزوج سيدنا إبراهيم - السيدة هاجر والسيدة سارة، وأنجب سيدنا إسماعيل وإسحاق، ولذلك فقد رغب الإسلام فيه بصور شتى، فتارة يرغب فيه بذكر أنه من سنن الأنبياء والمرسلين - عليهم السلام -، قال تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن فَيْكِي وَحَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَجًا وَوُرَيَّةً ﴾ (١)، وتارة يرغب فيه عن طريق ذكره في معرض الامتنان على الإنسان، قال تَعَالَى: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُيكُمْ أَزْوَجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَزْوَجِكُمْ بَيْنِ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِن الطّيبَتِ أَفِيالَبُطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعَمْتِ اللّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ ﴾ (١)، وتارة يرغب فيه عن طريق كونه آية من أيل الطّيبَتُ أَفِيالَبُطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعَمْتِ اللّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ ﴾ (١)، وتارة يرغب فيه عن طريق كونه آية من آيلَتِكُمُ أَزُونَجًا لِتَسْكُمُ أَزُونَجًا لِتَسْكُونَا إليّها وَجَعَلَ مَن الطّيبَتِ مُونَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ وَقَوْمِ يَنْفَكُرُونَ ﴾ (١)، وتارة يرغب فيه عن طريق لفت أنظار بينت أنفي مِنكُرُ وَالصّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمُ وَلِمَا آيِكُمُ أَنْ خَلُقَ لَكُم مِنْ أَنْفُيكُمْ أَزُونَجًا لِتَسْكُمُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ مَن يَتردد عن الزواج خوفاً من الفقر إلى أن الزواج هو طريقه إلى الغنى، قال تعَالَى: ﴿ وَأَنكِمُوا اللّهُ يَن مَنْمَالِهِ مُ وَلِلّهُ وَسِعُ عَلِيمٌ ﴾ الله يُن مِنكُرُ وَالصّلِحِينَ مِن عَبَادِكُمُ وَلِمَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلْهُ عَلَيْهُ مُ اللهُ مِن اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَاهُ وَلَا اللهُ وَلَوْلَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاللهُ وَلَا اللهُ وَلِلهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلِكُ وَلَا اللهُ وَلِولَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُورُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِولَ

وإذا كان الإسلام قد أعطى للولي الحق في تزويج موليته مشروطاً بموافقتها، ففي الوقت نفسه حرم عليه العضل "ومعنى العضل: منع المرأة من التزويج بكفئها إذا طلبت ذلك، ورغب كل واحد منهما في صاحبه"(٧)، لأن ذلك قد يؤدي إلى ارتكاب الفواحش، أما إذا زوَّجَها على الوجه

<sup>(&#</sup>x27;) البحر المحيط في التفسير، ابن الأثير، مرجع سابق، ج٦، ص٧٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد من الآية "٣٨".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النحل الآية "٧٢".

<sup>(1)</sup> سورة الروم الآية "٢١".

<sup>(°)</sup> سورة النور الآية "٣٢".

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه في سننه، أبواب العتق، باب المكاتب، ٣/ ٥٦١، رقم ٢٥١٨، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده قوي من أجل ابن عجلان".

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) المغني، أبو محمد موفق الدين عبدالله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسة، المتوفي سنة  $^{\circ}$  ،  $^{\circ}$  الناشر مكتبة القاهرة، بدون ط، سنة  $^{\circ}$  ،  $^{\circ$ 

المشروع، فقد صان عرضها وعرضه، ولذلك فقد جعل الله - على - عدم العضل، مرتبطاً بالتزكية والتطهير، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ النِسَاءَ فَلَغَنَ أَجَلَهُنَ فَلا تَعْشُلُوهُنَ أَن يَنكِعْنَ أَزَوَجَهُنَ إِذَا تَرَضَوًا بِالتزكية والتطهير، قَالَ تَعَلُمُ وَاللهُمُ وَاللهُمُونَ ﴾ (١)، فالله – على المحديث الذي رواه أبو هريرة – ﴿ – إِذَا أَتاكم من ترضون دينه وخلقه فروجوه، إلا تفعلوا تكن فتنة في الأرض وفساد عريض "(١)، ذلك فقد عرض شعيب على سيدنا موسى – الله – أن يتزوج ابنته لأمانته، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ إِنِي أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكُ صَمَعَ مَشَرَا فَمِنْ عِندِكُ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكُ سَتَجُدُونِ إِن شَاءَ اللهُ وَاللهُمُ وَمُنَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكُ سَتَجَدُونِ إِن شَاءَ اللهُ وَاللهُمُ وَاللهُمُ وَاللهُمُ وَاللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ وَاللهُمُ والأرياف وصعيد مصر. كما في بعض القرى والأرياف وصعيد مصر.

#### ٢- الأمر بستر العورة

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآية "٢٣٢".

<sup>(</sup>۲) أحكام القرآن، أحمد بن على أبو بكر الرازي الجصاص الحنفي المتوفي سنة ۳۷۰هـ، تحقيق عبد السلام محمد على شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط۱، سنة ۱۱۵۰هـ، ۱۹۹۶م، ج۱، صـ۷۸۷.

<sup>(&</sup>quot;) رواه الترمذي في سننه، باب إذا جاءكم من ترضون دينه فزوجوه ٣٨٧/٣ رقم ١٠٨٥، وقال: "هذا حديث حسن غريب"، ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب النكاح، باب الأكفاء، ٣١٤١، رقم ١٩٦٨، "واللفظ له"، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب النكاح، ١٧٩/٢، رقم ٢٦٩٥ وقال: "هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه".

<sup>(1)</sup> سورة القصص الآية "٢٧".

<sup>(°)</sup> سورة الأعراف الآية "٢٦".

اللباسين الحسى والمعنوي: يقي الإنسان من وقوع الآفات الحسية والمعنوية، ولذلك فقد بين الله وقد بين الله على المعنوية والمعنوية ولذلك فقد بين الله على أن طهارة القلوب من الشهوة لا تتحقق إلا وهذا دليل على أن طهارة القلوب من الشهوة لا تتحقق إلا بستر العورة، أما التبرج (أ) فهو يولد في المجتمع الخطر الجسيم، والشر الكبير، لأنه يحرك الدافع الجنسي، ويثير الشهوة بداخل الإنسان، مما يصل إلى الوقوع في أذى الفاحشة، من أجل الدافع الجنسي، ويثير الشهوة بداخل الإنسان، مما يصل إلى الوقوع في أذى الفاحشة، من أجل نلك أمر الإسلام بالستر، وبين الحكمة من ذلك، قال تَعَالى: ﴿ يَكَايُّمُ النِّيِّ قُلُ لِآزُونِكِ وَبِنَائِكَ وَشِنَاءِ المُؤْمِنِينَ يُدَنِينِ عُلِينِيهِ فَلَ الله المواقع على المواقع على المواقع على المواقع المؤمنين ألله المؤمنين المؤمنين المؤمنين ألله المؤمنين ألله والمؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين ألم النبي المؤمنين ألمؤمنين ألمؤمنين ألمؤمنين ألم النبي المؤمنين ألم النبي المؤمنين ألمؤمنين ألمؤمني ألمؤمني ألمؤمن المؤمن الناس، وتطهير ألمؤمن الناس الناس الخائث التي تُشيع الفاحشة بين الناس.

(') سورة الأحزاب من الآية "٣٥".

<sup>(&#</sup>x27;) التبرج هو: "التكثر والتعنج، أو التبختر، وقيل هو إظهار الزينة وإبراز المحاسن للرجال"، تفسير البغوي، مرجع سابق، ج٣، صـ٣٣٦، ولقد نهى الإسلام عنه، قَالَ تَعَالَى:﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّحَٰ لَنَجَّ الْجَهِلِيَّةِ ٱلْأُولَٰ وَأَقِمْنَ الصَّلَوْةَ وَءَاتِينَ الرَّكُوةَ وَأَطِمْنَ اللَّهَ الْمُدَالِكَةُ إِنَّمَ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأحزاب الآية "٩٥".

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) هو بهز بن حكيم بن معاوية بن حيدة القشيري، الإمام المحدث، أبو عبد الملك القشيري، البصري، له عدة أحاديث عن أبيه عن جده، وعن زُرارة بن أوفي، وثقه ابن معين، وأبو داود والنسائي، وقال أبو داود: هو عندي حجة، وقال البخاري: يختلفون في بهز، توفى قبل الخمسين ومائة، "سير أعلام النبلاء"، الذهبي، مرجع سابق، ج٢، صــــ٣٥٢.

<sup>(°)</sup> رواه الترمذي في سننه، كتاب الأدب، باب ما جاء في حفظ العورة، ٩٧/٥، رقم ٢٧٦٩، وقال: "هذا حديث حسن"، ورواه ابن ماجه، كتاب النكاح، باب التستر عند الجماع، ١٠٦/٣، رقم ١٩٢٠، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده حسن".

# ٣- الأمر بغض البصر

إن غض البصر صمام أمان يحفظ الناس، ويحول دون وقوعهم فيما حرم الله - ولذلك أمر الإسلام به، لأن النظر محرك الشهوة، وباعث لها، قال تَمَالَى: ﴿ قُل اللّمُوْمِيْنِ كَعُشُوا مِنْ الْمَصَرِهِمْ وَيَحَفَظُواْ فُرُوجَهُمُ قَلِكَ أَنَّكَ لَمُمُ إِنَّ اللّهَ خَيِرُ عِمَا يَصَمَعُونَ ﴿ وَقُل اللّهُ وَمِنَهُمُ وَلَكُ اللّهُ مُعْمَلُونَ مَنْ وَقُل اللّهُ وَمِنْ اللّهِ الله المصر وَيَحَفَظُن فُرُوجَهُنَ وَلا يَبْدِيكَ زِينَتَهُنَ إِلّا مَاظَهَ رَمِنْها ﴾ (١)، فالآية بينت ما يترتب على غض البصر من النزكية والتطهير، حتى لا يفكر الإنسان في فعل المحرم "فإن العين مبدأ الزنا، فحفظها مهم، وهو عسير، من حيث إنه قد يستهان به، ولا يعظم الخوف منه، والآفات كلها منه تتشاأ (١)، واذلك فقد سماه النبي - ﴿ - زنا، لأنه يوصل إلى محرم، فعن أبي هريرة - ﴿ - أن النبي - ﴿ - قال: "لكل ابن آدم حظه من الزنا، فالعينان تزنيان وزناهما النظر "(١) لأن النظر بريد على أعراض الناس، فالإنسان إذا ترك لنظره العنان يجول هنا أو هناك بلا ضابط، ولا رقيب، الجال في أعراض الناس، فالإنسان جبل على حب الاستطلاع، وخاصة إذا كان الأمر يتعلق بالناحية الجنسية التي تثير الشهوة داخل الإنسان، فجاء الإسلام بالمنهج القويم، وأمر بغض بالناحية الجنسية التي تثير الشهوة داخل الإنسان، فجاء الإسلام بالمنهج القويم، وأمر بغض بالناحية الوقوع في الشهوات والمحرمات على درجة عالية من الطهر والعفة، وبعيداً كل البعد عن الوقوع في الشهوات والمحرمات.

### ٤- تحريم الخلوة

الإسلام حينما أراد منع الجريمة، فإنه يمنع كل الأسباب التي تؤدي إليها، فإن ذلك أقوى في الحماية، والخلوة من الأسباب التي تمهد للمحظور والوقوع فيه، لذلك حرم الإسلام الخلوة بين الرجل والمرأة الأجنبيين، وذلك سداً لذرائع الفساد، وهذا تشريع وقائي يُسهم بشكل كبير في صيانة الأعراض، حتى لا تُستباح، أو يُستهان بها، فعن ابن عباس – رضيي الله عنهما – أنه سمع النبي – ﷺ – يقول: "لا يخلون رجل بامرأة، ولا تسافرن امرأة إلا ومعها محرم، فقال

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النور الآيات "٣٠ – ٣١".

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين، الغزالي، مرجع سابق، ج٣، صـ١٠٦.

<sup>(&</sup>quot;) رواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب النكاح، باب تحريم النظر إلى الأجنبيات من غير سبب مبيح، ١٤٣/٧، رقم ١٢٥١، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده صحيح على شرط مسلم".

<sup>(</sup> أ) مثل نظر الخاطب إلى مخطوبته، والتداوي، والقضاء، والشهادة، والمعاملة، والتعليم وغيرها.

رجل: يا رسول الله، اَكتتبت في غزوة كذا وكذا، وخرجت امرأتي حاجة، قال: "اذهب فحج مع امرأتك" (١) ففي تحريم الخلوة بالمرأة الأجنبية أثر كبير في حماية الأعراض وصيانتها من الدنس والاعتداء عليها، فالرجل إذا تفرد بالمرأة بحيث لا يراهما أحد، وأُغلق عليهما باب، فإن الشيطان لا يتركهما، بل يحركهما، فيزين المرأة في عين الرجل، والرجل في عين المرأة، فيدفعهما إلى مهاوي الشر والفساد، وخاصة أقارب الزوج، ولذلك فقد حذر النبي - ﴿ من ذلك، فعن عقبة بن عامر (١)، - ﴿ ان رسول الله - ﴿ قال: "إياكم والدخول على النساء، فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله، أرأيت الحمو؟ قال: الحمو: الموت (١)، وفي ذلك تحذير واضح من الدخول على النساء من غير المحارم، وجعل دخول أقارب الزوج على الزوجة في حال الخلوة يفضي إلى الهلاك، وهذا يرجع إلى "أن الخوف منه أكثر من غيره، والشر يتوقع منه والفتنة أكثر، لتمكنه من الوصول إلى المرأة، والخلوة من غير أن ينكر عليه، بخلاف الأجنبي، والمراد بالحمو هنا: أقارب الزوج غير آبائه وأبنائه، فأما الآباء والأبناء فمحارم لزوجته، تجوز لهم الخلوة بها، ولا يوصفون بالموت، وإنما المراد: الأخ، وابن الأخ، والعم، الموت، وهو أولى بالمنع من الأجنبي (١)، لأن الرجل ينجذب إلى المرأة بدافع الغريزة، والإسلام الموت، وهو أولى بالمنع من الأجنبي (١)، لأن الرجل ينجذب إلى المرأة بدافع الغريزة، والإسلام الموت، وهو أولى بالمنع من الأهنبي (١)، لأن الرجل ينجذب إلى المرأة بدافع الغريزة، والإسلام بذلك يغلق كل طريق يؤدى إلى الفتنة حتى تصان الأعراض.

(') رواه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب من اكتتب في جيش فخرجت امرأته حاجة، أو كان له عذر، هل يؤذن له؟، ٤/٤، ٥ رقم ٢٠٠٦، واللفظ له، وأخرجه مسلم، كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره، ٩٧٨/٢، رقم ١٣٤١.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) هو عقبة بن عامر بن عبس بن عمرو بن عدى الجهني، كان يكنى أبا حماد، وقيل: أبو لبيد، وأبو عمرو، وغير ذلك، روي عنه أبو عشاتة أنه قال: قدم رسول الله - ﷺ – المدينة وأنا في غنم لي أرعاها، فتركتها ثم ذهبت إليه، فقلت: تبايعني يا رسول الله؟ قال: فمن أنت؟ فأخبرته، فقال: أيها أحب إليك؟ تبايعني بيعة أعرابية أو بيعة هجرة، قلت بيعة هجرة، فبايعه، وكان من أصحاب معاوية بن أبي سفيان، ولى مصر وسكنها، وتوفى بها سنة ثمان وخمسين، وكان يخضب بالسواد. "الإصابة في تمييز الصحابة" ابن حجر، مرجع سابق، ج٤، صــ ٢٩، وينظر أيضاً "أسد الغابة"، ابن الأثير، مرجع سابق، ج٤، صــ ٢٥.

<sup>(&</sup>quot;) رواه البخاري، كتاب النكاح، باب لا يخلون رجل بامرأة إلا ذو محرم، ٣٧/٧، رقم ٢٣٢٥، ورواه مسلم، كتاب السلام، باب تحريم الخلوة بالأجنبية، والدخول عليها ١٧١١/٤، رقم ٢١٧٢، "متفق عليه".

<sup>(</sup> أ) شرح النووي على مسلم، مرجع سابق، ج ١٤ م صـ ١٥٥.

### ثالثاً: سلامة المجتمع من عوامل الفساد

لقد كانت عناية الإسلام كبيرة بتربية أتباعه على اجتناب الفواحش ما ظهر منها وما بطن، ووضع لهم منهجاً تربوياً متكاملاً للقضاء عليها، فمن كمال التشريع الإسلامي أن جعل الله ووضع لهم منهجاً تربوياً متكاملاً للقضاء عليها، فمن كمال التشريع الإسلامي أن جعل الله على صوابط وقيود، من شأنها أن تحمي الأفراد والمجتمعات من كل فساد يتربص بها، لأن الفساد في الأرض يجلب القهر، ويدفع إلى الظلم، ويضيع الحقوق، ويشيع الفوضى، ويفقد الأمن، ويهلك الحرث والنسل، فلا يهدأ للإنسان بال ولا يستقر له حال، والله الفوضى، ويفقد الأمن، ويهلك الحرث والنسل، فلا يهدأ للإنسان السيء هو الذي يحدث الفساد والخلل في هذا الكون، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ظَهَرَ الفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِيما كَسَبَتُ أَيْدِى النَّاسِ لِمُزِيقَهُم بَعْضَ الَّذِى يعيش الناس في أمن وسلام، بعيداً عن كل أسباب تؤدي إلى هذا الانحراف، والفساد ليس له هيئة محددة ولا صفة ثابتة، ولكنه يتطور، ويأخذ أساليباً تتلاءم مع تقدم الزمان، مما أدى إلى تعدد صوره، واختلاف وسائله وأساليبه، مما يصعب على الباحث تناول صوره وأساليبه كلها، تعدد صوره، واختلاف وسائله وأساليبه، مما يصعب على الباحث تناول صوره وأساليبه كلها، ولذلك فإن الباحث سيقتصر على ثلاث صور منها لعظيم خطرها وضررها وهي:-

#### ١ - سلامة المجتمع من الشائعات

الإسلام يعلم المسلمين الأدب في حديثهم وفي كلامهم، وينهاهم عن كل ما يثير الغضب والحقد بين الناس، وعن كل ما يكون سبباً في إيذاء حي، أو إهانة ميت، فوقف الإسلام أمام الشائعات الكاذبة التي تلوث سمعة الناس، وتدنس أعراضهم، فأمر بالصبر عند سماع خبر السوء، فلا يتعجلوا بقبوله، بل عليهم أن يثبتوا ويتبينوا، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَا فَتَبَيّنُوا أَن تُعَالَى: ﴿ يَتَأَيّّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَا فَتَبَيّنُوا أَن تُعَالَى: ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمُ أَمّرُ مِن الْأَمْنِ أَو يَسِبُوا قَوْمًا بِجَهَلَةٍ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُم نَدِمِين ﴾ (١)، وكقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمُ أَمَرُ مِن الْأَمْنِ أَو لَلْ فَضُلُ اللّهِ الْخَوْفِ أَذَا عُوا بِدٍّ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرّسُولِ وَإِلَى الْأَمْرِ مِنْهُم لَعَلِمَهُ اللّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنهُم وَلَوْ لَا فَضُلُ اللّهِ عَلَى كَاهل عَلَيْكُم وَرَحْمَتُهُ اللّه عَلَى اللّه عَلَيْهُ وَلَا لَه وَلِي اللّه عَلَى السّر على النسر ع فراد من أفراد المجتمع، فلا يقبل أي خبر إلا بعد التأكد من صحته، ولابد من تحاشي التسرع كل فرد من أفراد المجتمع، فلا يقبل أي خبر إلا بعد التأكد من صحته، ولابد من تحاشي التسرع

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الروم، من الآية "٤١".

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات، الآية "٦".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النساء، الآية "٨٣".

وسوء الظن، وذلك من خلال اليقظة والحذر، ومعرفة المصدر، ولقد بين النبي - ﷺ - أن المرء عند سماع الخبر، عليه أن يميز بين ما يقبله العقل، وما لا يقبله، فلا يحدث بكل ما يسمع من غير تمييز، فعن أبي هريرة - الله - أن النبي - الله - قال: "كفي بالمرء كذباً أن يحدث بكل ما سمع"<sup>(١)</sup>، وهذا درس عظيم للمؤمنين كي يتثبتوا من الأخبار، وعدم اتهام الآخرين بدون علم، "ومن هنا كان الاستمساك بالصدق في كل شأن، وتحريه في كل قضية، والمصير إليه في كل حكم، دعاية ركينة في خلق المسلم، وصبغة ثابتة في سلوكه، وكذلك كان بناء المجتمع في الإسلام قائما على محاربة الظنون، ونبذ الإشاعات، وإطراح الريب، فإن الحقائق الراسخة وحدها هي التي يجب أن تظهر وتغلب، وأن تعتمد في إقرار العلاقات المختلفة"(٢)، لأن المجتمع الإسلامي مجتمع الأصل فيه أن يكون منضبطاً، خالياً من التهم والريبة، ومن كل كلام يجرح هذا، أو يشتم ذاك، فإذا انتشرت الشائعات والظنون، وتساهل المسلمون في التعامل بها، فإن ذلك سيؤدي إلى منكرات اجتماعية أخرى خطيرة، عواقبها وخيمة، تصيب الأفراد والمجتمعات، مما يكون سبباً في هلاكها، ودمارها، فالشائعات من أخطر الحروب المعنوية، ومن أشد الأسلحة الفتاكة القادرة على تفتيت الصف الواحد، فالناس أمام الشائعة ما بين مصدق لها، وما بين مكذب ومتردد، وهي من أخطر الوسائل الهدامة التي لجأ إليها أعداء الرسل - عليهم السلام -والمناوئون لدعوتهم، فهم لم يهملوا سلاح الشائعات في محاربتهم، بل أشاعوا عنهم الأباطيل والمنكرات، "فقد وصفوهم بالضلال، وبالكذب، وبالجنون، وبالسفه، وبالتكبر، وبالغرور، وبالإفساد في الضرر، وبغير ذلك من الأقاويل الباطلة، ومن الشائعات الكاذبة، وما قصد أولئك الأعداء للرسل من وراء ذلك، إلا صرف الناس عن الحق، وحسدهم للرسل – الكرام – على ما آتاهم الله – ﷺ – من فضله، ولم يكتف أعداء الحق، والفضائل بإشاعة السوء حول الرسل – الكرام – بل حاربوا أيضا ما جاءوا به من هدايات، ومن أخلاق كريمة، ومن عقائد قويمة، ومن سلوك حميد"(٣)، فقد أشاعوا على سيدنا نوح - الكِيِّلا - حينما دعاهم إلى عبادة الله الضلال المبين، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ـ فَقَالَ يَقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُۥ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ

(') رواه مسلم، في المقدمة، باب النهي عن الحديث بكل ما سمع، ١٠/١، رقم ٥.

<sup>(</sup>٢) خلق المسلم، الغزالي، مرجع سابق، صـ٤٣.

<sup>(&</sup>quot;) الإشاعات وكيف حاربها الإسلام، د/ محمد سيد طنطاوي، دار الشروق، القاهرة، ط١، سنة ١٤٢١هـ، سنة ٢٠٠١م، صــ ٢٠٠٠م، صــ ٦.

عَذَاب يَوْمِ عَظِيمِ (إ) قَالَ ٱلْمَلاُ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَدُك فِي صَكَالٍ مُّيِبنِ ﴾ (١)، وكذلك أشاع فرعون على سيدنا موسى - الله - الجنون، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ إِنَّ رَسُولِكُمُ ٱلْذِى ٓ أُرْسِلَ إِلَيْكُو لَمَجْوُنُ ﴾ (١)، كذلك أشاعوا عليه السحر حينما جاءهم بالآيات، قالَ تَعَالى: ﴿ فَلَمَاجَاءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُوٓ إِنَّ هَذَا لَسِحْرُ مُينُ ﴾ (١)، هذه الإشاعة نفسها ألصقوها لسيدنا عيسى - الله - حينما قال: قال تَعَالى: ﴿ إِذْقَالَ اللهُ يَعِيسَى أَبَنَ مَرْيَمَ ٱذَكُر يَعْمَتِي عَلَيْك وَعَلَى وَلِدَيْك إِذْ أَيْدَتُك بِرُوج القَدُسِ تُكَوِّمُ النّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهُ وَالْإِنْجِيلُ وَإِذْ تَعْلَقُ مِنَ الطَيْرِ إِذِنِي وَيَعْمَ وَالْوَرِيل وَإِنْ مَنْ الطَيْرِ إِذِنْ وَإِذْ تَعْلَقُ مِنَ الطَيْرِ إِذِنِي وَالْمَحْرُ وَالْمَعْمُ وَالْأَبْرَصَ بِإِذْنِي وَإِذْ تَعْلَقُ مِنْ الطَيْرِ الْمَالِي كَهُ مَنْ وَالْمَحْرُ فَيْ الله وَلَا مَن الطَيْر بِإِذِنِي وَالْمَعْمُ وَالْمُوتُ فِيهُ وَلَكُومُ النّاسَ عَنهم وَالمَعْمُ وَالْمَعْمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمَعْمُ وَالْمَعْمُ وَالْمَعْمُ وَالْمَعْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمَعْمُ وَالْمَعْمُ وَالْمَعْمُ وَالْعَلِيلُ المَعْمُ وَالْمَعْمُ وَالْمَعْمُ وَالْمَعْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمَعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمَعْمُ وَالْمَعْمُ وَالْمُولِ اللهُ وَلَا عَلَى معنوياتهم، لأجل من المعالمون من المناه ويده وسفوا على معنوياتهم، وزعزعة الثقة فيهم، لإبعاد الناس عنهم، أو القضاء على معنوياتهم، لأجل مود ما له عنه الله ويده والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه الله الله المسلمون من المسلمون من السائه ويده والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه الله عنه الله عنه المناه ويده الطاهور من هجر ما نهى الله عنه الله عنه الله عنه المناه ويده الطاهور عنه الله عنه المناء المناه ويده الطاهور عنه المناه ويده الطاهور عنه المناه ويده الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه المناه ويده المناه ويد

ومن الملاحظ أن النبي - ﷺ - قدم ذكر اللسان على ذكر الأيدي - والله أعلم - لخطورته، ولبيان ضرورة حفظه، وأن التهاون في نقل الأخبار، والأحاديث قد يسبب ضرراً بالغاً، وأذى كبيراً، والإسلام جاء بتحريم الأذى والضرر، قال تَعَالَى: ﴿ وَالنِّينَ يُؤَدُّونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ بِغَيْرِ مَا الله عَالَى: ﴿ وَالنِّينَ يُؤَدُّونَ اللهُ وَالنَّهُ مَا الله الله عَلَى الله الله عنه الخدري أن رسول الله - ﷺ -: "لا

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأعراف الآيات "٩٥ - ٦٠".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشعراء الآية "٢٧".

<sup>(&</sup>quot;) سورة يونس الآية "٧٦".

<sup>(1)</sup> سورة المائدة الآية "١١٠".

<sup>(°)</sup> رواه البخاري، كتاب الإيمان، باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، ١١/١، رقم ١٠ واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان تفاضل الإسلام، وأي أموره أفضل ١٥/١ رقم ٤٠.

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب الآية "٥٨".

ضرر و لا ضرار، من ضار ضاره الله، ومن شاق شاق الله عليه"(١)، ولعل اتهام العرض الذي نال بيت النبوة، أكبر دليل على ذلك، فمجرد كلمات نطق بها لسان منافق<sup>(٢)</sup>، وتناقلتها الألسنة، كانت سبباً لوجود أزمة عظيمة في المجتمع المسلم آنذاك، ظل المجتمع طيلة شهر كامل يكتوي بنار هذه الكلمات الكاذبة، ولولا رحمة الله - عَلِي - وعنايته بالمسلمين، لاكتوى بنارها كل أفراد المجتمع، فنزلت آيات القرآن الكريم بعد ذلك قاطعة لدابر هذه الحادثة التي شاعت عن أم المؤمنين السيدة عائشة - رضى الله عنها - فأنزل الله - على - براءتها من فوق سبع سماوات، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُورٌ لَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَكُم مَّ بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُورٌ لِكُلِّ ٱمْرِي مِّنهُم مَّا ٱكْسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِ وَالَّذِي تَوَلَّكِ كِبْرَهُ مِنهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٢٣)، وهذه صورة من أبشع صور الشائعات، والتي تتعرض إلى السمعة الشخصية، فجعلها الله - على أناً يتلى على مر العصور والأجيال، ليحذر المسلمون من مخاطرها، وليأمن الإنسان على نفسه من الوقوع في البهتان والظلم، حتى لا يعرِّض إخوانه لمقالة السوء، ولقد أوجب الإسلام على المسلم أن يقدم حسن الظن بأخيه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَّوَلَّا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيْرًا وَقَالُواْ هَلَا ٓ إِفْكُ مُبِينٌ ﴾ (٤) وهذا حث للمؤمنين على حسن النية بإخوانهم، وعدم تصديق ما يقال عنهم من شائعات، وأن يقيس ما يقال على نفسه، فإذا استبعده على نفسه، فليستبعده عن غيره، وهذا ما فعله أبو أيوب الأنصاري<sup>(٥)</sup> حينما قالت له امرأته: "أما تسمع ما يقول الناس في عائشة؟ قال: بلي، وذلك الكذب، أكنت فاعلة ذلك يا أم أيوب؟ قالت: لا والله ما كنت لأفعله، قال فعائشة والله خير منك"(٢)، ثم بين القرآن الكريم أن الإسلام لم يأخذ الناس بالشبهات والظنون، ولكن اشترط

<sup>(&#</sup>x27;) رواه الحاكم في المستدرك، كتاب البيوع، باب وأما حديث معمر بن راشد، ٦٦/٢، رقم ٢٣٤٥، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد.

<sup>(&#</sup>x27;) هو عبد الله بن أبي بن سلول.

<sup>(&</sup>quot;) سورة النور، الآية "١١".

 <sup>(</sup>²) سورة النور، الآية "١٢".

<sup>(°)</sup> هو خالد بن زيد بن كليب بن ثعلبة أبو أيوب الأنصاري، غلبت عليه كنيته، شهد العقبة وبدراً وسائر المشاهد، آخى الرسول - ﷺ - بينه وبين مصعب بن عمير، ونزل عليه رسول الله - ﷺ - حينما هاجر إلى المدينة، توفى أبو أيوب مجاهداً سنة خمسين، وقيل: سنة إحدى وخمسين بالقسطنطينية من أرض الروم في خلافة معاوية تحت راية يزيد، وقيل: سنة اثنين وخمسين وهو الأكثر، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٤، صـ٢٠، وينظر أيضاً "أسد الغابة"، ابن الأثير، مرجع سابق، ج٦، صـ٢٠.

<sup>(</sup>أ) تفسير القرطبي، مرجع سابق، ج١٩، صــ ١٢٩.

وجود أربعة شهود، كما في قصة إثبات الزنا، وهذا سد منيع أمام الشائعات المدمرة، قَالَ تَعَالَى:﴿ لَّوَلَا جَآءُو عَلَيْهِ بِأَرْبِعَةِ شُهَدَآءً فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِٱلشُّهَدَآءِ فَأُوْلَئِكَ عِندَ ٱللّهِ هُمُ ٱلْكَنذِبُونَ اللّهِ وَلَوَلَا فَضْلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ. فِي ٱلدُّنيَا وَٱلْآخِرَةِ لَمُسَّكُّرُ فِي مَا أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١)، وهذا يوجب على الإنسان ألا يسارع إلى تصديق الشائعة، بل لابد من البحث عن الأدلة والبراهين التي تدل على الصدق، ثم أشار القرآن الكريم بعد ذلك إلى أن تبسيط الأمور، وتهوينها من الأسباب التي أدت إلى إشاعة هذا الإفك، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿إِذَ تَلَقَّوْنَهُ, بِٱلْسِنَتِكُمُ وَتَقُولُونَ بِأَفْواهِكُم مَّالِيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمُ وَتَعْسَبُونَهُ، هَيِّنَا وَهُوَ عِندَاللَّهِ عَظِيمٌ ﴾ (٧)، فعدم تصور النتائج التي تترتب على نشر أي خبر دون تحقق أو ثبوت، يؤدي إلى خطر عظيم، وفساد كبير، وهذا يوجب على الإنسان، إذا بلغته شائعة ألا يبادر بتصديقها، ولا يتحدث بها، فلو لم يتكلم الناس بأي إشاعة لمانت في مهدها، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَوْلَآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَآ أَن تَتَكَلَّمَ بَهِلذَا سُبْحَنكَ هَلَا أَبُهَتَن عَظِيمٌ (الله يَعِظُكُمُ اللَّهُ أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِهِۦٓ أَبَدًا إِن كُنْنُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ (٣)، و"هذا تأديب آخر بعد الأول الآمر بظن الخير: أي إذا ذكر ما لا يليق من القول في شأن الخيرة، فأولى أن ينبغي الظن بهم خيراً، وأن لا يشعر نفسه سوى ذلك، ثم إن علق بنفسه شيء من ذلك وسوسة، أو خيالاً فلا ينبغى أن يتكلم به"(٤)، ثم توعد الله – ﷺ – من يحب انتشار أخبار السوء، والفواحش بين الناس بالعذاب، حتى لا يقدموا على مثل هذه الأشياء، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَمُمُّ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةَ وَٱللَّهُ يَعَلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (٥)، وهذا منهج تربوي متكامل يدل على تحريم الإسلام للشائعات، وترديد الأراجيف الكاذبة، والاتهامات الباطلة، لأن ذلك منافٍ للأخلاق الكريمة، والمثل العليا التي جاء بها الإسلام، وهذا يعد منهجاً وقائياً يحمى المجتمع من العابثين والمفسدين، ويحد من تبعات فسادهم، وذلك بعدم مجاراتهم في هذا الفساد، وعدم إتباع أهوائهم الضالة الفاسدة.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النور، الآيات "١٢ - ١٤"

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية "١٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النور، الآيات "١٦ – ١٧".

<sup>( )</sup> تفسیر ابن کثیر، مرجع سابق، ج٦، صـ٧٠.

<sup>(°)</sup> سورة النور، الآية "١٩".

### ٢ - تحريم ترويع الآمنين:

مما لا شك فيه أن الإسلام هو دين إصلاح وأمن وأمان، وليس دين فساد وتخريب وترويع للآخرين، والله - على - أمر الناس بعمارة الأرض، وعدم الإفساد فيها، ليستفيدوا من خيراتها، قال تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَا نُفُسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (١)، فهذا نهى عن الفساد بجميع صوره وأشكاله، لأنه يحدث الخوف والفزع والرعب في قلوب الآمنين، ولقد بين القرآن الكريم: أن الخوف والقتل للآمنين، يمتاز به المفسدون على مر العصور، فيهدمون البيوت، ويقتلعون الأشجار، قَالَ تَعَالَى:﴿ وَإِذَا تَوَلَّى سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱللَّهُ لَا لَهُ وَاللَّهُ لَا يُعْلِكُ ٱلْحَرْثَ وَٱللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ الل لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ } (٢)، كذلك هدد فرعون السحرة حينما آمنوا بسيدنا موسى - الله -، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَأُقَطِّعَنَّ أَيْدِيَكُمُ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلَفٍ ثُمَّ لَأُصَلِّبَنَّكُم أَجْمَعِينَ ﴾ (٢)، ولقد وصف الله - ﴿ وَعُونَ بالفساد، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَيِّحُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَسْتَحْيِ نِسَاءَهُمَّ إِنَّهُ كَاكَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (أ)، فإتلاف الأموال بالتحريق، والقتل وخلافه، فساد يذهب بأمن الناس وطمأنينتهم، وحياة الناس لا يمكن أن تستقيم، وتسير على الوجه المطلوب إلا إذا كانت آمنة مطمئنة، فالأمن بمثابة القلب من الجسد، وهو حاجة إنسانية ملحة، ويحتاج إليه الإنسان، كحاجته للطعام والشراب بل أشد، وهو من أهم مقومات السعادة والاستقرار، والإسلام جاء ليزرع الأمن، ويشيع الطمأنينة في نفوس الناس والبشرية كلها، وشدد النهي والتحذير من ترويع الآمنين لحفظ النظام، ومن الجرائم التي حذر منها الإسلام لتحقيق الأمن: الحرابة وهي: "التعرض للناس، وتهدديهم بالسلاح في الصحراء، أو البنيان في البيوت، أو وسائل النقل، من أجل سفك دمائهم، أو انتهاك أعراضهم، أو غصب أموالهم، ونحو ذلك "(٥)، وهي محرمة تحريماً قاطعاً لما فيها من ترويع الناس والإفساد في الأرض، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا جَزَرَؤُا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُواْ أَوْ يُصَلِّبُواْ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلَفٍ أَوْ يُنفَوْاْ مِنَ الْأَرْضِ ذَالِكَ لَهُمْ خِزْيُ فِي

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأعراف الآية "٥٦".

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية "٢٠٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف الآية "١٢٤".

<sup>(</sup>¹) سورة القصص الآية "٤".

<sup>(°)</sup> موسوعة الفقه الإسلامي، التويجري، مرجع سابق، ج٥، صـ ١٦٦.

ٱلذُّنْيَأَ ۚ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ ۚ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِن قَبْـلِ أَن تَقْدِرُواْ عَلَيْهِمٌّ فَٱعْلَمُوٓٱ أَنَ ٱللَّهَ غَفُورُ ۗ رَّحِيمٌ ﴾ (١)، فالله - عَل - "جعل محاربة المسلمين: محاربة لله تعالى، ورسوله، تعظيماً لهم، والمعنى: يحاربون أولياءهما، وأصل الحرب: السلب، والمراد هنا: قطع الطريق، وقيل: المكابرة بطريق اللصوصية"(٢)، سواء كان ذلك في الصحاري، أو في القرى والأمصار، ولقد حذر الله – ﷺ - الناس من الوقوع في هذه المفاسد على لسان الرسل والأنبياء - عليهم السلام - قال تعالى على لسان سيدنا لوط - اللَّهُ -: ﴿ أَيِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ وَتَقَطَّعُونَ ٱلسَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِ نَادِيكُمُ ٱلْمُنكَرِّ فَمَا كَاكَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُواْ ٱثْتِنَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِوقِينَ ﴿ ۖ قَالَ رَبِّ أنصُرْنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (<sup>(7)</sup>، فمن الخصال التي حذر منها قومه: قطع السبيل، لأنها صفة من صفات المفسدين في الأرض، كذلك ينهي سيدنا شعيب - الكلة - قومه عن قطع الطريق، بهدف إخافة الناس، والصد عن سبيل الله - عَلَى - قال تعالى على لسانه: ﴿ وَلَا نَقْعُدُواْ بِكُلِّ صِرَطٍ تُوعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ ﴾ (٤)، "وذلك أنهم كانوا يجلسون على قوارع الطريق، فيقولون لمن يريد الإيمان بشعيب: إن شعيباً كذاب، فلا يفتنك عن دينك، ويتوعدون المؤمنين بالقتل، ويخوفونهم"(٥)، كما كانت قريش تفعل لتصد الناس عن رسول الله - ﷺ - في مواسم الحج. لقد كثرت وسائل الترويع في هذا الزمان، مع التقدم، فاستغل المنحرفون وسائل التقنية الحديثة للترويع والتخويف، كاستخدام العبوات الناسفة، لتفجيرها في عمليات القتل والتخريب، هؤلاء المنحرفون قد تجمعهم منظمة سرية، أو تقوم دولة معادية بدعمهم وإمدادهم، وقد يستهدف هذا التفجير دور العبادة، وقد يكون الترويع بالهجوم على الآمنين، وأخذ ما معهم من الأموال والأعراض، قهراً تحت وطأة السلاح، أو يكون بالسطو على البيوت والمتاجر، ومواجهة من بداخلها وتهديدهم بالقوة، وكل ذلك محرم، لما فيه من ترويع الآمنين، والاعتداء على أنفسهم

وأعراضهم، وأموالهم بغير حق، ولقد تبرأ النبي - ﷺ - ممن حمل السلاح على أخيه، فعن

عبدالله بن عمر – رضى الله عنهما – أن النبي – ﷺ – قال: "من حمل علينا السلاح فليس

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة، الآيات "٣٣ – ٣٤".

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير أبي السعود، مرجع سابق، ج٣، صـ٣١.

<sup>(&</sup>quot;) سورة العنكبوت، الآيات "٢٩ - ٣٠".

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف، من الآية "٨٦".

<sup>(°)</sup> تفسير البغوي، مرجع سابق، ج٢، صــ٤١٢.

منا"(۱) وفي ذلك تأكيد على عدم ترويع الآخرين، وتخويفهم، أو التعرض لهم بسوء وأذى، و "لمراد مَنْ حمل عليهم السلاح لقتالهم، لما فيه من إدخال الرعب عليهم، لا مَنْ حمله لحراستهم مثلاً، فإنه يحمله لهم لا عليهم، وقوله فليس منا، أي: على طريقتنا، مع احتمال أنه ليس على الملة للمبالغة في الزجر والتخويف"(۱)، ولقد أكد النبي —  $\frac{1}{2}$  على تعميم الحكم في النهي عن الترويع والتخويف، سواء كان ذلك المروع إنساناً أم حيواناً، فنهى عن إدخال الرعب على الحيوان بأي وسيلة، فعن عبدالله بن مسعود —  $\frac{1}{2}$  — قال: كنا مع رسول الله —  $\frac{1}{2}$  — وهي ومررنا بشجرة فيها فرخاً حمرة، فأخذناها، قال: فجاءت الحمرة إلى رسول الله —  $\frac{1}{2}$  — وهي تصيح، فقال النبي —  $\frac{1}{2}$  —: "من فجع هذه بفرخيها؟ قال: فقلنا: نحن، قال فردوهما"(۱)، فالإسلام من الترويع حتى يهنأ بالعيش، وتستقر الحياة، ولقد بلغ من حرص النبي —  $\frac{1}{2}$  — على عدم ترويع الآمنين، أن نهى عنه حتى ولو كان ذلك مزاحاً، فعن عبد الرحمن بن أبي ليلى(١٤) قال: حدثنا أصحاب محمد أنهم كانوا يسيرون مع النبي —  $\frac{1}{2}$  — فنام رجل منهم، فانطلق بعضهم إلى حدثنا أصحاب محمد أنهم كانوا يسيرون مع النبي —  $\frac{1}{2}$  — فنام رجل منهم، فانطلق بعضهم إلى حبل معه فأخذه، فقال رسول الله —  $\frac{1}{2}$  — "لا يحل لمسلم أن يروع مسلماً"(٥)، لأن الأمن من أهم حبل معه فأخذه، فقال رسول الله —  $\frac{1}{2}$  — "لا يحل لمسلم أن يروع مسلماً"(٥)، لأن الأمن من أهم

(') رواه البخاري، كتاب الديات، باب قول الله تعالى: ومن أحياها ٤/٩ ، رقم ٢٨٧٤، ورواه مسلم، كتاب الإيمان، باب قول النبي - ﷺ - من حمل علينا السلاح فليس منا ٩٨/١، رقم ٩٨، "متفق عليه".

<sup>(1, 1)</sup> فتح الباري، ابن حجر، مرجع سابق، ج(1, 1) مسابق،

<sup>(&</sup>quot;) رواه أبو داود في سننه، كتاب الجهاد، باب حرق العدو بالنار ٤/٣٠٩، رقم ٢٦٧٥، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده صحيح"، ورواه الحاكم في المستدرك، كتاب الذبائح ٢٦٧/٤، رقم ٩٩٥٧، وقال: "هذا حديث صحيح الاسناد ولم يخرجاه"، "واللفظ له".

<sup>(</sup>¹) هو عبد الرحمن بن أبي ليلى واسمه يسار بن بلال بن بليل بن أحيحة بن الجلاح، من الأوس، ويكني أبا عيسى، روى عن عمر وعلى وعبد الله وأبي بن كعب وغيرهم، وروي أيضاً عن أبيه، وقال: أدركت عشرين ومائة من الأتصار من أصحاب النبي - ﷺ -، وقال مجاهد: كان لعبد الرحمن بن أبي ليلى بيت فيه مصاحف يجتمع إليه فيه الفقراء، وكان ممن خرج على الحجاج مع عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث، وإنه قتل برجيل" سنه اثنين وثمانين،= "الطبقات الكبرى"، أبو عبدالله محمد بن سعد بن منبع الهاشمي المعروف بابن سعد، المتوفي سنة ٣٠٠هـ، تحقيق محمد عبد القادر عطا، الناشر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، سنة ١١٤هـ، سنة ٩٠٩م، ج٢، صـ٦٢١. (٥) رواه أبو داود في سننه، أو كتاب الأدب، باب من يأخذ الشيء على المزاج، ٧/٢٥٣، رقم ٤٠٠٥، واللفظ له، وقال الشيخ الأرنؤوط: "إسناده صحيح"، ورواه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الشهادات، باب المزاح لا ترد به الشهادة ما لم يخرج من المزاح إلى عضه النسب، أو عضه يحد أو فاحشة، ١٠/١٠٤، رقم ٢١١٧٧.

المطالب الأساسية في حياة الناس، فهو ضرورة لهم، وبدونه لا يستطيعون التتعم بأي شيء حولهم، ولذلك فقد كثرت التوجيهات الوقائية في الإسلام، التي تحمي المجتمع، وتحيطه بسور واق، يحفظ له أمنه واستقراره.

#### ٣- مقاومة الرشوة

لقد أعطى الإسلام للإنسان حق التملك، ليكتسب بكد يمينه، وعرق جبينه ما يقيم به حياته، ويربى أهله وولده، وجعل هذا التملك حقا له مكانته وقداسته، فرفض التعدي والجور على حقوق الآخرين، ولكن الإسلام في الوقت الذي أعطى للإنسان فيه حق التملك، قيد هذا الحق، بأن يأتي من طريق صحيح، أباحه الإسلام، وحرم أن يأتي المال من أي باب من أبواب السحت، فإذا جاء المال من طريق حرام، فإن الإسلام يرفضه رفضاً تاماً، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُوٓا أَمُوالكُم بَيْنَكُم بِيَنَكُم بِأَلْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ يَجِكَرَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمْ لَا تبيح للإنسان أن يكتسب المال بأي وسيلة، بل حددت طرقاً مشروعة لكسب المال كالبيع والشراء، وحرمت الطرق غير المشروعة، ومنها كسب المال عن طريق الرشوة، والرشوة هي: "ما أعطاه المرء ليحكم له بباطل، أو ليولى والاية، أو ليظلم له إنسان"(٢)، وهي نوع من أكل أموال الناس بالباطل، وكسب خبيث، لأنها بدون وجه حق، ورضا، وقد تعطى عن رضا ظاهر، إلا أن صاحبها يكره هذا الآخذ للمال ويلعنه، ولذلك فهو يعطيها في الخفاء بعيدا عن أعين الناس، لأنه يشعر في قرارة نفسه، بخطأ ما هو عليه، ولما كانت جريمة الرشوة طريقة من طرق الكسب غير المشروع، فقد نهى الإسلام عنها وحرمها، والإسلام لا يحرم شيئاً إلا وفي هذا التحريم مصلحة للعباد والبلاد، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلا تَأْكُلُواْ أَمُوالكُمْ بَيْنَكُمْ بِٱلْبَطِل ﴾ (")، فهذا نهى عن أكل الأموال بالباطل، والأكل بالباطل له أنواع كثيرة، من أخطر هذه الأنواع: الرشوة، ولذلك جاء بعدها قوله تعالى: ﴿ وَتُدْلُواْ بِهِمَا إِلَى ٱلْحُكَّامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا مِّنُ أَمُوالِ ٱلنَّاسِ بِٱلْإِثْمِ وَأَنتُمْ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء، من الآية "٢٩".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) المحلى بالآثار، أبو محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي الظاهري المتوفي سنة ٥٦هـ، دار الفكر، بيروت، بدون طت، ج٨، صـ ١١٨.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة، من الآية "١٨٨".

تعَلَمُونَ ﴿ (١) ، "أي: لا ترشوها إليهم، لتأكلوا طائفة من أموال الناس بالباطل" (١) ، وذلك للإضرار بحق الآخرين لصالحه، وتفويت الحق على أهله لمن لا يستحقه، ولعظم هذا الأمر فقد لعن كل من سعى في هذا الطريق، فعن ثوبان - ﴿ – قال: سمعت رسول الله – ﴿ – يقول: "لعن الله الراشي والمرتشي والرائش الذي يمشي بينهما (١) ، واللعن والطرد من رحمة الله – ﴿ لا يكون إلا في أمر كبير ضرره، عظيم خطره، وبذلك يكون الإسلام قد حافظ على حقوق الأفراد والجماعات من الضياع، ليربي مجتمعاً فاضلاً، ينال فيه كل واحد ما له من حقوق، ويبذل ما عليه من واجبات، دون ضرر يلحق بالأفراد أو المجتمعات.

ولقد عاقب الله - وَالله عنواً عنواً عن أمر ربهم، وأكلوا أموال الناس بالباطل، وتعاملوا بالرشوة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَيُظَلِّمِ مِنَ اللَّهِ كَثِيرًا وَاللَّهِ مَا لَكِيهُ مَا لَكِيهُ مَا لَكِيهُ مَا لَكِيهُ مَا لَكِيهُ اللَّهِ كَثِيرًا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَأَكْلِهِم أَمُولَ النَّاسِ بِالْبَطِلِ ﴾ (أنه)، بتحصيله "من الرشا في الحكم، والمآكل التي يصيبونها من عوامهم، عاقبناهم بأن حرمنا عليهم طيبات، فكانوا كلما ارتكبوا كبيرة حرم عليهم شيء من الطيبات التي كانت حلالاً لهم "(أنه)، وفي ذلك تربية للمسلمين على أن يحذروا من هذا النوع من المعاملات فلا يقربوا إليه، لما يترتب عليه من آثار خطيرة على الفرد والمجتمع، من محق للبركة، وتوليد الحقد، والكراهية بين الناس، وتفتيت وحدة المجتمع.

إن القلوب جُبلت على حب من أحسن إليها، وهذا ما جعل ملكة سبأ تقوم بإرسال هدية، للتأكد من نبوة سيدنا سليمان - المي - لحسن مواقع الهدايا في النفوس، كما ذكر القرآن الكريم: ﴿ وَإِنِي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِم بِهَدِيّة ِ فَنَاظِرَةٌ مِم يَرْجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ (٦)، ولذلك قال قتادة: "يرحمها الله، إن كانت لعاقلة في إسلامها وشركها، قد علمت أن الهدايا تقع موقعها من الناس (٧)، ولكن غضب سيدنا سليمان -

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة، من الآية "١٨٨".

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي، مرجع سابق، ج٥، صـ٧٨٠.

<sup>(&</sup>quot;) رواه الحاكم في المستدرك، كتاب الأحكام، باب وأما حديث ثوبان، ١١٥/٤، رقم ٧٠٦٨، وقال: "وهذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه".

<sup>(1)</sup> سورة النساء، الآيات "١٦٠ - ١٦١".

<sup>(°)</sup> تفسير البغوي، مرجع سابق، ج١، صـ٧٢٠.

<sup>(</sup>١) سورة النمل، من الآية "٣٥".

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير القرطبي، مرجع سابق، ج١٦، صـ٠٠٠.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النمل، من الآية "٣٥".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) هو أبو حميد الساعدي الأنصاري، اختلف في اسمه، فقيل: المنذر بن سعد بن المنذر، وقيل: عبد الرحمن بن سعد بن المنذر، وقيل: عبد الرحمن بن عمرو بن سعد بن المنذر، وقيل: عبد الرحمن بن عمرو بن سعد بن المنذر، وقيل: عبد الرحمن بن عمرو بن سعد بن المنذر، وقيل: عبد الرحمن بن عمرو بن سعد بن مالك الخزرجي، وأمه أمامة بنت ثعلبة بن جبل بن أمية الخزرجية، شهد أحداً وما بعدها، وروى عن النبي - ﷺ – عدة أحاديث يعد في أهل المدينة، وتوفى في آخر خلافة معاوية، وقيل: أول خلافة يزيد بن معاوية، "الاستيعاب في معرفة الأصحاب"، ابن عبد البر، مرجع سابق، ج٤، صـ٥٧.

<sup>(&</sup>quot;) هو عبدالله بن الأتبية، وقيل: ابن اللتبية الأزدي، استعمله رسول الله - ﷺ - على الصدقة، روي عنه أبو حميد الساعدي، "معرفة الصحابة" أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق الأصفهاني، المتوفي سنة ٣٠١هـ، تحقيق: عادل يوسف العزازي، دار الوطن للنشر، الرباط، ط١، سنة ١١٤١هـ، سنة ١٩٩٨م، ج٦، صـ٥٠٦، وينظر أيضاً "أسد الغابة"، ابن الأثير، مرجع سابق، ج٦، صـ٣٣٩.

<sup>(1)</sup> الرغاء: صوت الإبل، "لسان العرب"، ابن منظور، مرجع سابق، ج١٤، صـ٣٢٩..

<sup>(°)</sup> الخوار: صوت البقرة: "لسان العرب"، ابن منظور، مرجع سابق، ج٤، صـ٢٦١.

<sup>(</sup>أ) بتعر: من البعر، وهو رجيع الخف والظلف من الإبل والشاء وبقر الوحش، لسان العرب، ابن منظور، مرجع سابق، ج٤، صـ٧١.

ثم رفع بيده حتى رأينا غفرة إبطيه (١) "اللهم هل بلغت، اللهم هل بلغت، ثلاثاً "(٢)، وبذلك يكون قد حرم الإسلام أكل أموال الناس بالباطل عن طريق الرشوة وما في صورتها كالهدايا التي تعطى لبعض أصحاب النفوذ، ليصل صاحبها إلى غرضه، لما يترتب عليها من الفساد، والأضرار، سواء للراشى الذي يحول دون وصول الحق لأهله، أو نال شيئاً ليس من حقه بعد ضياعه لحقوق غيره، وكذلك بالنسبة للمرتشى، لأنه سيعتاد على ذلك، ولا يمكن أن يقدم معروفا لأحد، ولا أن ينجز عملاً لوجه الله - على -، فيصير عبداً للمال والدنيا، ولا يعين مظلوماً، لا يغيث ملهوفا، وكذلك تضر بالمجتمع، فتتفتت وحدته، وينتشر الظلم، والبغضاء بين أفراده، وتدمير الاقتصاده، ولذلك فقد شدد الإسلام في تحريمها، والتحذير منها.

<sup>(&#</sup>x27;) غفرة إبطية، بضم العين المهملة، وسكون الفاء، وفتح الراء، آخره تأنيث، أي: بياضهما المشوب بالسمرة "إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري، القسطلاني، مرجع سابق، ج٤، صـ٩٤٣.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الهبة، باب من لم يقبل الهدية لعلة، ٣/٥٩، رقم ٢٥٩٧، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الإمارة، باب تحريم هدايا العمال ٣/٣٦، رقم ١٨٣٢.

#### الميحث الثالث

### أثر التربية الوقائية في إصلاح الواقع الدعوي للدعاة

إن الدعوة لا يمكن أن تقوم بالدور المنوط بها، إلا إذا و بد الداعي الذي ينأى بالناس عن مزالق الخطر والضلال، والداعي هو "المبلغ للإسلام، والمعلم له، والساعي إلى تطبيقه"(١)، فهو محور العملية الدعوية، والعنصر الأهم فيها، وهو الذي ينقل أحكام الإسلام، ويحث عليها، ويحذر من مخالفتها، ولقد عانى بعض الدعاة من اضطراب في التصور والمنهج، وتقصير في الدعوة، مما أثر سلباً على الساحة الدعوية، وحدث تراجع في مجال الدعوة إلى الله – الله – فلم يؤد بعض الدعاة دورهم المنوط بهم على أكمل وجه، لذا فقد أصبح من الضروري ذكر لمحة سريعة عن واقع بعض الدعاة، لتقويمه ومعالجته.

# أولاً: لمحة موجزة عن الواقع الدعوي المعاصر المراد تغييره عند بعض الدعاة

إن المتأمل في واقع الأمة الإسلامية في هذه الأيام، يجد بعض الأزمات التي لحقت بها، وأصابت بنيانها في جوانب عدة، ومن هذه الجوانب ما وصل إليه حال بعض الدعاة إلى الله وصرشدوها نحو الخير والضعف في القيام بدورهم، إلى مستوى يندى له الجبين، مع أنهم قادة الأمة، ومرشدوها نحو الخير والصلاح، فهناك بعض الدعاة يظنون أن مجرد حفظ الموضوع، وقوة إلقائه، وبلاغة تعبيره، كاف لأن يصير الإنسان داعية مميزاً، يشار إليه بالبنان، ولكن هذه الأمور رغم أهميتها، وحاجة الدعوة إليها، إلا أنها لا قيمة لها، ولا فائدة منها، إذا لم تتوج بفهم صحيح، وإلا انعكس ذلك على المدعوين بالآثار السلبية الضارة، التي تعرقل طريق الدعوة، وتنفر المدعوين، لأن انحراف الفهم عند بعض الدعاة يجلب المفاسد، ويفوت كثيراً من المصالح، فكم من مضرة حدثت بسبب سوء الفهم؟ كمن يؤذي السائحين وغيرهم ممن لهم عهد وذمة، باسم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لاستشهاده بنصوص وضعها في غير موضعها، وكمن ينصب نفسه قاضياً على الناس، بدلاً من أن يكون داعية رحيماً، بل ربما وقع في الكبائر باسم الدين، كمن سفك دم آخرين بدعوى أنهم مبتدعة مخالفون له في المنهج، وهتك حرمة دور العبادة، وغير ذلك من الأمور التي جَرَّت على المسلمين أذى كثيراً، لا يعلمه إلا الله حدة و وقق ذلك كله، تشويه صورة الإسلام والمسلمين في عيون المدعوين، مما يجعلهم — ﷺ وقوق ذلك كله، تشويه صورة الإسلام والمسلمين في عيون المدعوين، مما يجعلهم — ﷺ وقوق ذلك كله، تشويه صورة الإسلام والمسلمين في عيون المدعوين، مما يجعلهم

<sup>(&#</sup>x27;) مدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صـ٠٤٠.

ينفرون من الإسلام، ويصفونه بالإرهاب والوحشية، وحب التشبع من القتل والدماء، ولهذا كله "يحتاج الداعي إلى الله في أداء مهمته ورسالته التي هي في الأصل مهمة رسل الله إلى عُدة قوية من الفهم الدقيق، والإيمان العميق، والاتصال الوثيق بالله - ه ه هي مقومات عدة الداعي وأركانها، وإذا فقدها لم يغن عنها شيء آخر، وإذا ضعفت معانيها في نفسه فعليه أن يقويها"(۱)، حتى يؤثر في المدعوين، وحتى تؤتي الدعوة ثمارها المرجوة منها، لأن الدعوة إلى الله - ه ويفرجهم من الظلمات إلى النور، ومن الضلالة إلى الاستقامة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ مُنَا لَيْ اللهِ وَلَيْ اللهِ وَمَا كَانَ اللهُ مُنَا لِيَعْمُ لَعَالَهُ أَلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

لقد ذهب بعض الدعاة إلى محاسبة الناس، والحكم عليهم بأمور لا يعلمها إلا الله - على الدخول في الجنة أو النار، في الوقت الذي أُمروا فيه بدعوة الناس وهدايتهم، ولذلك فقد نفى سيدنا نوح - العلى - عن نفسه أموراً لا يعلمها إلا الله، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَايِنُ ٱللّهِ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَايِنُ ٱللّهِ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَايِنُ ٱللّهُ وَلاَ أَقُولُ لَلَذِينَ تَزْدَرِى آعَيُنكُمْ لَن يُؤتِيهُمُ ٱللهُ خَيْرًا ٱللهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِم الله عَلَي المحابة إلى الله عَرضت على أحد من الصحابة إلى الله الله الله عرضت على أحد من الصحابة الكرام لأحجم عنها، وجمع لها كبار صحابة رسول الله - على الله على الله عنها ما يوافق الإسلام، وإذا لم يقل أحد بفتوى هؤلاء، لاستهزأوا به، واتهموه باتهامات باطلة، ربما تصل إلى حد الخروج من الإسلام، والعياذ بالله، لأن ذلك من الأمور البديهية، المسلمة عندهم.

إن من آفات بعض الدعاة اليوم، التعمد في استخدام بعض الأساليب المعقدة التي لا يفهمها كثير من الناس، وذلك باختيار الكلمات الصعبة التي لا يعيها السامع، بل يحتاج إلى وجود قاموس لغوي معه ليعرف من خلاله ما يقصده الداعية، فلا يخرج بفائدة تذكر من دعوته، فسهولة الأسلوب وبساطته تدفع الناس إلى التأثر والاستجابة، لأن النفوس جبلت على بغض التكلف والتشدق والنفور منه لذا "يجب أن يكون القول واضحاً بيناً لا غموض فيه، ولا إبهام، مفهوماً

<sup>(&#</sup>x27;) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صـ٥٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية "١٢٢".

<sup>(&</sup>quot;) سورة هود الآية "٣١".

عند السامع، لأن الغرض من الكلام إيصال المعاني المطلوبة إلى من يكلمه الداعي، فيجب أن يكون واضحاً غاية الوضوح، ولهذا أرسل الله رسله بألسنة أقوامهم، حتى يفهموا ما يدعونهم الميه، ويستطيعون بيانه إليه "(١)، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيبُبَيِّنَ لَهُمُ ﴾ (١)، والدعاة الآن بأمس الحاجة إلى ترتيب أوراق دعوتهم منهجياً أكثر من أي وقت آخر، لأن الأزمة التي يعانيها الخطاب الدعوى عند بعض الدعاة اليوم، يعود إلى عدم وضوح المنهج عندهم في طريق دعوتهم، مما أدى إلى جهل بعض الناس بأمور دينهم، لأنهم يخاطبون بما لا يعقلون، أو ما هو فوق مستواهم، بأسلوب معقد عال على أفهامهم، مما كان سبباً في صد كثير من الناس عن قبول الدعوة و الإعراض عنها، وهذا ليس من الحكمة في شيء.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع سابق، صـ٧١.

 <sup>(</sup>۲) سورة إبراهيم من الآية "٤".

<sup>(&</sup>quot;) دعوة الرسل عليهم السلام، غلوش، مرجع سابق، صـ ٢٢٥.

 <sup>(</sup>²) سورة نوح الآيات "١٠ – ١٠".

<sup>(°)</sup> سورة البقرة الآية "١٢٦".

مع معالجة الأدواء التي يعانون منها، ولذلك فقد كان من مهمات سيدنا موسى - السلام - تحرير بني إسرائيل من ظل العبودية لغير الله، فكم من داع علا صوته، واحمر وجهه؟ وهو يدعو الناس إلى أمور بعيدة كل البعد عن اهتمام الناس، ومعاناتهم، مما أدى إلى نفور الناس من حوله، لأن الدعوة تحتاج إلى الابتكار في كيفية العرض بثوب جديد محبب لدى الناس لإيصال الدعوة إليهم، فالابتكار سبب رئيس من أسباب النجاح، حتى في حياة الناس العامة، فالأمور التقليدية غالباً ما تصاب بالإخفاق.

هناك بعض الدعاة امتن الله - عليهم بحسن التأثير، والوصول إلى قلب المدعوين، إلا أنهم لم يستطيعوا القيام بعبء الدعوة، نظراً لقلة ذات اليد، فيلجأون إلى طلب الرزق، لاكتفاء أمورهم الحياتية، والدعوة تحتاج إلى شيء من التفرغ للاطلاع، مما يؤدي إلى ضعف دورهم، وتقصيرهم في عملهم، وقد يكون ذلك ذريعة للهروب من عبء الدعوة، والتفلت من القيام بمهامها.

هذه لمحة سريعة عن الواقع الدعوي المعاصر لبعض الدعاة مما يجعل الأمر يحتاج إلى معالجة وتقويم حتى تؤتى الدعوة ثمارها.

### ثانياً: أثر التوجيهات الوقائية في تغيير الواقع الدعوى للداعيين

لقد جاء الإسلام ببعض التوجيهات الوقائية التي تعين الدعاة على إتمام رسالتهم، وتبليغها حق البلاغ، لما لهم من دور هام وخطير، لأنهم ورثة الرسل والأنبياء – عليهم السلام – في تبليغ رسالة الإسلام، لذا فقد أصبح من الضروري إيجاد دعاة إلى الله – الله على أسس علمية ومنهجية معتدلة، لهداية الضالين، واستقامة المنحرفين ومن هذه الأسس ما يلى:-

#### ١- تهيئة الدعاة وإعدادهم

الدعاة إلى الله - على - هم المبلغون عن الله - الله - ورسوله - الحكام الشرع، فهم الذين ينقلون تعاليم الإسلام، ويوضحونها للناس، وهم بذلك يشكلون عقولهم، وبقدر ثقافتهم تكون ثقافة الأمة، لذا كان من الضروري الاهتمام بإعدادهم، وتهيئتهم للقيام بهذا العمل، حتى يتقنوا عرض الدعوة، ويستميلوا المدعوين إليهم، وحتى لا تضيع الأمة بأسرها، فهم كالأطباء الذين يعالجون الناس، ويرشدونهم إلى الوقاية من العلل والأسقام، ولا يمكن أن يكونوا كذلك إلا بعد إعدادهم، وتدريبهم تدريباً دقيقاً لهذه المهمة التي يقومون بها، ولذلك فقد بين سيدنا نوح - الله - اقومه إنه على علم ومعرفة من قبل الله - الم - الأله الله على علم ومعرفة وبيان من الله لما عنيره في في مَيْنَة مِن رَبِي وَ النبي رَحْمَةُ مِنْ عِندِه وبيان من الله لما عنده على علم ومعرفة وبيان من الله لما

<sup>(&#</sup>x27;) سورة هود الآية "٢٨".

• إن من العوامل الهامة والمؤثرة في نجاح الدعوة، اختيار الداعية، فهو حجر الزاوية فيها، فلابد وأن يُختار اختياراً دقيقاً حتى يتحقق الهدف من الدعوة، وهو إصلاح الناس وهدايتهم، وهذه هي مهمة الأنبياء والرسل – عليهم السلام – الذين اختار هم الله – على – واصطفاهم من الناس، قال تعَالَى: ﴿ وَرَبُكَ يَعْلَقُ مَا يَشَاءُ وَيَعْتَارُ ﴾ (١)، ولقد بين الله – على – إنه اختار واصطفى سيدنا موسى – العلى – حغيره من الرسل –، قال تعَالَى: ﴿ قالَ يَمُوسَى إِنِّ الله – الصطفي سيدنا موسى – العلى – خغيره من الرسل –، قال تعَالَى: ﴿ قال يَمُوسَى إِنِّ الله برسكتي وَبِكُلْمِي فَخُذُ مَا ءَاتَئِتُكُ وَكُن مِّرَ لَاسُكَرِينَ ﴾ (١)، ولقد قال الله – الصطفيتك السلام، ولو كانت من عظيم من عظيم من عظماء الدنيا، أو ملك من ملوكها، لكان لها قيمتها في الله موسى، ولو كانت من عظيم من عظيم من ملك الملوك: خالق السماوات والأرض "(١) ولما نفس رجل قيلت له، فكيف وقد قيلت من ملك الملوك: خالق السماوات والأرض "(١) ولما في أداء هذه المهمة، كان لزاماً على الهيئات المسئولة عن الدعوة، أن يحسنوا اختيار الدعاة، في أداء هذه المهمة، كان لزاماً على الهيئات المسئولة عن الدعوة، أن يحسنوا اختيار الدعاة، في أداء هذه المهمة، كان لزاماً على الهيئات المسئولة عن الدعوة، أن يحسنوا اختيار الدعاة، في أداء هذه المهمة، كان لزاماً على الهيئات المسئولة عن الدعوة، أن يحسنوا اختيار الدعاة،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة مريم الآية "٤٣".

<sup>(``)</sup> أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، ص(``)

<sup>(&</sup>quot;) سورة القصص، من الآية ٦٨

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف الآية "١٤٤".

<sup>(°)</sup> سورة طه الآية "١٣".

<sup>(</sup>١) دعوة الرسل إلى الله تعالى، العدوي، صـ٥٣٥.

وأن يعملوا على تأهيل أجيال منهم، لهم كفاءة عالية، لأنهم يبنون النفوس، ويهذبونها على أساس سليم، ومنهج قويم، إذا أتيحت لهم الفرصة، ولا يتم ذلك إلا حينما يؤهل جيل من الدعاة يسيرون على مبادئ علمية، ويكونوا بمثابة طلائع النور في مجتمع طال عليه الظلام، ولذلك فقد أوجب الله - على الأمة أن تهيء طائفة من بين أفرادها، ليقوموا بالدعوة الِيه عن علم ووعي، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَـنفِرُواْ كَافَةٌ ۚ فَلُوَلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَّـنَفَقَهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓاْ إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمْ يَعَذَرُونَ ﴾ (١)، فهذا حض من الله - را المسلمين للقيام بالدعوة، هذه الجماعة لابد وأن تكون معدة إعداداً يناسب هذه المهمة الكبرى، ولذلك فقد سأل سيدنا موسى - الكي - ربه عدة أمور ليتهيأ لهذه المهمة الكبرى، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدْدِي ١٠٠٠ وَيُسِّرْ لِيَ أَمْرِي ١٠٠٠ وَأَحْلُلُ عُقْدَةً مِّن لِّسَانِي 😗 يَفْقَهُواْ قَوْلِي ۞ وَاَجْعَل لِي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي ۞ هَرُونَ أَخِي ۞ ٱشْدُدْ بِهِۦٓ أَزْرِي ۞ وَأَشْرِكُهُ فِيٓ أَمْرِي ﴾ (٧)، فسيدنا "موسى - الكي الله الله عنه الله الأمور الثمانية وكان من المعلوم أن قيامه بما كلف به تكليف لا يتكامل إلا بإجابته إليها لا جرم أجابه الله - ﷺ - ليكون أقدر على الإبلاغ على الحد الذي كلف به"(٦)، ولذلك فقد قام الأزهر الشريف جامعة وجامعة بتهيئة الدعاة وإعدادهم إعداداً كبيراً يتناسب مع مهمته في الحياة، فيقوم بين الحين والآخر بتطوير المناهج التي تدرس فيه، ومراجعتها بأسلوب يتناسب مع العصر، والتقدم العلمي، كذلك يعقد دورات تدريبية بالتعاون مع وزارة الأوقاف لتمكين الدعاة من أداء مهمتهم على الوجه الأكمل، وكذلك يهتم اهتماما بالغا بعقد الدورات والندوات التي تدعوا لتجديد الخطاب الديني، ليتماشي مع واقع الناس ولذلك فإنه يقوم بإرسال البعثات إلى بلاد العالم كله ليعلموا الناس أمور دينهم بل ودنياهم حتى في البلاد التي نزل فيها الوحي، من أجل تهيئة الدعاة، وإعدادهم إعداداً جيدا، حتى يصمدوا أمام التحديات، ويخرجوا الناس من الظلمات إلى النور، والنبي - ﷺ -كان يقوم بإرسال الدعاة في القرى والأمصار، هؤلاء الدعاة كان النبي - ﷺ - يهتم باختيار هم أعظم اهتمام، وقد شهد المدعوون للنبي – ﷺ – على حسن اختياره لهؤلاء الدعاة،

<sup>(&#</sup>x27;) سورة التوبة الآية "١٢٢"

<sup>(</sup>۲) سورة طه الآيات "۲۵ - ۳۲"

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الرازي، ج٢٢، صـ ٤٦.

فقد قال المقوقس<sup>(۱)</sup>، لحاطب بن أبي بلتعة (۱) "أنت حكيم قد جاء من عند حكيم" (۱)، ولذلك فقد تعين أن يُختار الدعاة إلى الله - الله – من بين أفراد الأمة اختياراً دقيقاً، حتى يكونوا قادرين على التوجيه والإقناع، وتفنيد الشبهات التى تثار حول الإسلام.

إن الناظر إلى واقع بعض الدعاة الآن، يرى الوهن والضعف في حالهم، وتراجع دورهم، وعدم قدرتهم على مواجهة التحديات، لأن الدعوة لابد وأن تقوم على علم وبصيرة، قَالَ تَمَالَى: ﴿ قُلُ هَذِهِ عَلَي مواجهة التحديات، لأن الدعوة لابد وأن تقوم على علم وبصيرة، قَالَ تَمَالَى: ﴿ قُلُ هَذِهِ عَلَي اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(&#</sup>x27;) المقوقس بفتح القاف، وسكون الواو، وكسر الثانية بعدها مهملة، هو لقب، واسمه جريح بن مينا بن قرقب، ومنهم من لم يذكر مينا، وهو أمير القبط بمصر من قبل ملك الروم، وذكره ابن مندة في الصحابة، فقال: مقوقس صاحب الإسكندرية، وقد أنكر ابن الأثير ذكره، فقال: لا مدخل له في الصحابة، فإنه لم يسلم وما زال نصرانياً: ومنه فتح المسلمون مصر في خلافة عمر، "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر، مرجع سابق، ج٦، صــ٥ ٢٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) هو حاطب بن أبي بلتعة بن عمرو بن عمير بن سلمة بن صعب بن سهل اللخمي، حليف بني أسد بن عبد العزي، يقال إنه خالف الزبير، وقيل كان مولى عبيد الله بن حميد بن زهير فكاتبه فأدى مكاتبته، اتفقوا على شهوده بدراً، وكان حاطب رجل من أهل اليمن، وكان من أصحاب رسول الله - ﷺ -، وقال المزرباني في معجم الشعراء: كان أحد فرسان قريش في الجاهلية وشعرائها، مات في سنة ثلاثين في خلافة عثمان، وله خمس وستون سنة، "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر، مرجع سابق، ج٢، صــ٤.

<sup>(&</sup>quot;) البداية والنهاية، ابن كثير، مرجع سابق، ج٣، صـ٧١٠.

<sup>(1)</sup> سورة يوسف، من الآية "١٠٨".

<sup>(°)</sup> سورة محمد، من الآية "١٩".

<sup>(</sup>١) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صـ٣٢٦.

 $<sup>(^{\</sup>mathsf{Y}})$  سورة مريم الآية "٤٣".

- إن المتأمل في دعوة الرسل -عليهم السلام- يجد أنهم كانوا يبتغون بدعوتهم وجه الله -ه-، وتحقيقاً لأداء الرسالة المنوطة بهم، لإخراج الناس من الظلمات إلى النور، ولذلك كان موقفهم حاسماً على من كذبوهم حينما اعتقدوا أن الرسل عليهم السلام ما خالفوا ما هم عليه إلا لطمع دنيوي، وعرضوا عليهم من أمور الدنيا، ولكنهم أخبروهم أنها دعوة خالصة لوجه الله ه ولم يدعوا لأجل شيء دنيوي، وكان شعار الواحد منهم كما قال تَمَالَى: ﴿ يَعَوْمِ لاَ أَسْعَلُكُمْ عَلَيُهِ أَفَلا تَمْ اللَّهِ وَمَا أَنَا يُطارِدِ الذِينَ عَامَنُوا أَنَا يَعْ اللَّهِ وَمَا أَنَا يُطارِدِ الذِينَ عَامَنُوا أَنِهُم مُلكَةُ وَرَبِهُمْ وَلَكِنِي أَرَنكُم قَوْمًا جَهَهُ لُوت ﴾ فالدعوة إذا أصبحت وسيلة لتحقيق مصلحة شخصية، أو حرفة يكتسب بها الأموال، انحرفت عن مسارها الصحيح، وفقدت التأثير والقبول، فلابد وأن تكون مجردة عن الهوى، وحب الشهرة، بل يريد بها وجه الله ه -، وهذا هو ما وضحه الرجل الذي جاء من أقصى المدينة لقومه بأن المرسلين لا يطلبون أجراً

 <sup>(&#</sup>x27;) سورة المزمل الآيات "١ – ٥".

<sup>(</sup>٢) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صـ٢١٣.

<sup>(&</sup>quot;) سورة هود الآية "١١".

<sup>( ً )</sup> سورة هود الآية "١٥".

<sup>(°)</sup> سورة هود الآية "٢٩".

على ما جاء به، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقَصَا الْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ قَالَ يَنقَوْمِ اَتَّبِعُواْ الْمُرْسَلِينَ وَهُمْ مُهْمَنَدُونَ ﴾ (١) وهذا يوجب على الداعية "تطهير قلبه من جراثيم الرياء، تطهيراً كاملاً، بتجريد الإخلاص لله رب العالمين، بحيث لا يبقى فيه أي تلفت إلى الناس، وطلب السمعة عندهم، أو طلب مرضاتهم على حساب النهج الصحيح للدعوة، إن الداعي قد ينحرف عن النهج الصحيح لما يسمعه من ضجيج الناس، ومن صياحهم، أو من رغبة أصحابه في التساهل في معاني النهج الصحيح، والذي يعينه على الثبات والاستقامة، وعدم الخروج على النهج الصحيح، إخلاصه الكامل التام الذي لا يلتفت إلى أي من دواعي الخروج على النهج الصحيح، إخلاصه الكامل التام الذي لا يلتفت إلى أي من دواعي الخروج "٢١)، ولذلك فقد أمر الله - ﴿ وَسُولُهُ وَلَكُ بَالِضافة الدعوة إلى لفظ الجلالة هَنوْء سَيِلِيَ أَدْعُوا إِلَى اللّهُ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتّبَعَنِي ﴾ (١)، وذلك بإضافة الدعوة إلى لفظ الجلالة (الرب) وقال أيضاً: ﴿ وَأَدْعُ إِلَى رَبِكُ إِنَكَ لَمَالَى هُدًى مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١) بالإضافة إلى لفظ (الرب) للدلالة على أن الدعوة لابد وأن تكون خالصة لله - ﴿ وحده، فهذا يبين أن الإخلاص هو أساس أي داع.

### ٢ - مراعاة أحوال المدعوين

إن المدعوين اليوم جماعات شتى، وأمم مختلفة، كل جماعة منهم لها توجيهاتها الفكرية، ومشاربها الخاصة بها، فضلاً عن اختلافهم وتباينهم في الخِلْقة واللون والجسم، مع اشتراكهم في الخصائص والصفات البشرية الثابتة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ٱنْظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَلَلْأَخِرَةُ أَكْبَرُ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة يس الآيات "٢٠ - ٢١".

<sup>(</sup>٢) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صــ ١٩٠٤.

<sup>(&</sup>quot;) سورة يوسف من الآية "١٠٨".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) سورة الحج من الآية "٦٧".

لقد أنزل الله - على القرآن الكريم محتوياً على التشريعات، هذه التشريعات لم تنزل دفعة واحدة على النبي - و البياغها لأتباعه مرة واحدة، ولكنها نزلت مفرقة على مدى ثلاثة وعشرين عاماً، ولم تنزل عليه دفعة واحدة، لأن الناس يحتاجون إلى وقت ومراحل للإقلاع عن السلوكيات المذمومة، هذه المراحل لا تتحقق من يوم وليلة، كما حدث في تحريم الخمر، فكان أول ما نزل في تحريمها قوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ النَّحَمْ وَٱلْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَفِعُ

 <sup>(</sup>¹) سورة الإسراء، الآية "٢١".

<sup>(</sup> $^{\prime}$ ) رواه الترمذي في سننه، في أبواب تفسير القرآن من رسول الله  $^{*}$  – باب ومن سورة البقرة،  $^{\prime}$  ،  $^{\prime}$  رقم  $^{\prime}$  ،  $^{\prime}$  وقال "هذا حديث حسن صحيح".

<sup>(&</sup>quot;) هو نفيع بن الحارث، ويقال: ابن مسروح بن كلده بن عمرو بن علاج بن أبي سلمة بن عبد العزي الثقفي، مشهور بكنيته، كان من فضلاء الصحابة، سكن البصرة، وكان تدلى إلى النبي - الله من حصن الطائف بكره فاشتهر بأبي بكرة، توفى بالبصرة سنة إحدى وخمسين، وقيل اثنتين وخمسين، وأوصى أن يصلي عليه أبو برزة الأسلمي، "الإصابة في تمييز الصحابة"، ابن حجر، مرجع سابق، ج٦، صـ٣٦٩.

<sup>(1)</sup> رواه البخاري، كتاب الحج، باب الخطبة أيام منى، ١٧٦/٢، رقم ١٧٤١.

<sup>(°)</sup> التربية الإسلامية أصولها ومنهجها ومعلمها، عاطف السيد، مرجع سابق، صـ٣٩.

لِلنَّاسِ وَإِنَّمُهُمَا آَكَبَرُ مِن نَفْعِهِمَا ﴾ (١) لكن لم يأمر باجتنابها باللفظ الصريح، ثم نزل بعد ذلك قوله تعالى: قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقَرَبُوا ٱلصَّكَاوَةَ وَأَنتُمْ شُكَارَى حَتَّى تَعَلَمُوا مَا نَقُولُونَ ﴾ (٢)، وكان هذا تحريماً مؤقتاً بحال الصلاة، ثم نزل قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنَّمَا ٱلْخَثَرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَصَابُ وَٱلْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقُلِحُونَ ﴾ (٣)، فجاء التحريم باتاً، فكان في ذلك مراعاة لأحوال المخاطبين، لأن شرب الخمر قد تغلغل في نفوس بعضهم، ومن الصعب اجتنابه مرة واحدة، ولذلك فقد قالت السيدة عائشة – رضى الله عنها –: "إنما نزل أول ما نزل منه سورة من المفصل، فيها ذكر الجنة والنار، حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام نزل الحلال والحرام، ولو نزل أوّل شيء لا تشربوا الخمر، لقالوا: لا ندع الخمر أبداً، ولو نزل لا تزنوا، لقالوا: لا ندع الزنا أبداً "وذلك لما طبعت عليه النفوس من النفرة عن ترك المألوف، فاقتضت الحكمة الإلهية ترتيب النزول على ما ذكر "(٥)، فجاءت أحكام التشريع مراعاة لأحوال الناس، وهي تحمل التيسير ورفع المشقة عنهم، كذلك لم يرسل الله - على - رسولاً إلا بلسان قومه، مراعاة لأحوالهم، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِـلِسَانِ قَوْمِهِۦلِيُـبَيِّنَ لَمُمُّ فَيُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (٦)، وكون النبي - ﷺ - يتكلم بلسان قومه، مراعاة الأحوال المدعوين الذين بعث إليهم، فيخاطبهم بما يناسبهم، وما يحتاجون، فهو منهم يعرفهم ويعرفونه، ويعرف طبائعهم وما هم عليه، فهو أقدر على التأثير فيهم، لأنه أعرف الناس بهم وبأخلاقهم، ولقد أمر الله - على - نبيه - على - بالقيام بالدعوة بطرق متنوعة مراعاة لأحوال المدعوين، قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَدْعُ إِنَّى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ ۚ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (٧)، هذه الطرق

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة، الآية "٢١٩".

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء، الآية "٤٣".

<sup>(&</sup>quot;) سورة المائدة، الآية "٩٠".

<sup>( )</sup> رواه البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب تأليف القرآن، ٦/٥٨، رقم ٩٩٣.

<sup>(°)</sup> إرشاد البخاري، شرح القسطلاني، مرجع سابق، ج٧، صـ٥٥.

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم الآية "٤".

<sup>(&</sup>lt;sup>٧</sup>) سورة النحل من الآية "١٢٥".

الثلاث: وهي: الحكمة (١)، والموعظة الحسنة (٢)، والجدال بالتي هي أحسن، تستخدم مع أصناف المدعوين المختلفة حسب ما يوافق حالهم، فكان النبي - ﷺ - ينوع في كلامه، فتارة يكون مجيبا على سؤال المدعو، وتارة يكون سائلا له، وأخرى بالرعاية، وغيرها بضرب الأمثال، مما يدلل على تنوع طرق الدعوة إلى الله - رقد استخدم سيدنا نوح - اليِّي - الوسائل المتعددة والأساليب المتنوعة، كان يدعوهم ليلاً ونهاراً، مرة جهراً وأخرى سراً، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ فَوْمِي لَيْلاً وَنَهَازًا ١٠٠٠ فَلَمْ يَزِدْ هُرُ دُعَآءِيٓ إِلَّا فِرَارًا ١٠٠٠ وَ إِنِّي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوٓا أَصَلِعَهُمْ فِيٓ ءَاذَا نِهِمْ وَٱسۡتَغۡشَوۡا ثِيابَهُمُ وَأَصَرُّوا وَٱسۡتَكۡبَرُوا ٱسۡتِكۡبَارًا ۞ ثُمَّ إِنِي دَعَوۡتُهُمۡ جِهَارًا ۞ ثُمَّ إِنِي أَعۡلَنتُ لَهُمُ وَٱسۡرَتُ لَهُمُ إِسْرَارًا ﴾ ("")، فمراعاة أحوال المخاطبين تتطلب التنوع في أسلوب الدعوة، لأن المدعوين منهم من يتأثر بالعاطفة، ومنهم من يتأثر بالعقل، ومنهم من يحتاج إلى ترغيب، وآخر إلى ترهيب، ومن الحكمة أن تراعى طبائع الناس، فيخاطب كل صنف بما يناسبه، "فعلى الداعية أن يكون حكيما في أسلوب دعوته، يختار لمن يدعوهم الأسلوب الحسن المناسب، فيضع كل أسلوب في محله، والحكيم هو من يحسن الاختيار، ويضع كل شيء في محله "(٤)، وإلا باءت دعوته بالضعف، لأن من أسباب ضعف بعض الدعاة في بعض الأحيان، عدم التبصرة بمراعاة أحوال المخاطبين، والدعوة كالدواء، لابد من وضعه في محله، وهذا لا يكون إلا بعد معرفة حالة، وما يناسبه، والداعية كالطبيب الذي يعالج المرضى بتقديم الدواء المناسب النافع بعد التشخيص الصحيح للمريض، وبكمية محدودة، وفي وقت محدود، حتى لا يزداد المريض مرضاً، أو يفقد الحياة بسبب التشخيص الخاطئ، الذي يترتب عليه وصف العلاج غير المناسب، أو ينفر منه و لا يأتي إليه مرة أخرى لعدم قدرته على التشخيص الصحيح، ولذلك فقد استخدم سيدنا إبراهيم - اللَّي -أسلوب التدرج في إبطال عبادة الكواكب ولم يبطلها مرة واحدة حتى لا ينفروا من حوله، وكذلك فعل سيدنا موسى - اليِّي - مع فرعون في إثبات الألوهية لله - ١٠ الله - .

<sup>(&#</sup>x27;) الحكمة هي: "الأسلوب الذي يضع الشئ موضعه، فيكون أسلوب الحكمة شاملاً لجميع الأساليب الدعوية من هذا الوجه"، المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صده ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الموعظة الحسنة في الاصطلاح الدعوي ترادف النصيحة وهي القول الصريح اللطيف اللين، المرجع السابق، صــ٥٥٠.

 <sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) سورة نوح الآيات "٥ - ٩".

<sup>(</sup>١) المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صـ ١٦٠.

لقد كانت عناية النبي - ﷺ - بمعرفة أحوال المخاطبين كبيرة، تحقيقاً للحكمة التي أمره الله - أن يسلكها في طريق دعوته للناس، ومن الحكمة أن يخاطبهم بما يناسبهم، فإن ذلك أدعى القبول والإتباع، ولذلك فقد اختلفت أجوبة النبي - ﷺ - على أسئلة بعض الناس، مع كون السؤال واحداً، وهذا من باب معرفة خصائص الناس وطباعهم، واختيار ما يناسب أحوالهم، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص - رضي الله عنهما - قال: "كنا عند النبي - ﷺ - فجاء شاب فقال يا رسول الله أُقبَل وأنا صائم؟ قال لا، فجاء شيخ فقال: أُقبَل وأنا صائم؟ قال: نعم. قال: فنظر بعضنا إلى بعض، فقال رسول الله - ﷺ -: "قد علمت لم نظر بعضكم إلى بعض؟، إن الشيخ يملك نفسه" (١)، وهذا الحديث يدل على مراعاة النبي - ﷺ - لأحوال الناس من خلال تفريقه بين الشاب فيه والشيخ، ولمعرفته خصائص كل منهما، فرخص لمن يملك نفسه وهو الشيخ الكبير، لأن الغالب فيه انكسار الشهوة، وهو أقدر على ملك إربه، و لا يُخشى عليه من الفتنة، أما النهي فكان للشاب، لأن الغالب عليه هيجان شهوته، فلا يملك نفسه، وهذا يدل على أن اختلاف الأجوبة في هذا الحديث الغالب عليه هيجان شهوته، فلا يملك نفسه، وهذا يدل على أن اختلاف الأجوبة في هذا الحديث وأمثاله راجع إلى اختلاف الأحوال، فكان النبي - ﷺ - يتخذ لكل حال ما يلائمه ويناسبه.

إن لكل مرحلة عمرية سماتها الخاصة بها، والتي تستوجب معاملة خاصة لها، تختلف عن غيرها من المراحل، وإذا كان الأمر كذلك "فإن الأساليب الدعوية تختلف من وقت إلى آخر، ومن حال إلى حال، وذلك بحسب المقتضيات والأزمان، فقد يصلح أسلوب دعوي مع شخص معين في حال معينة أو عمر معين"(٢)، ومن هنا جاء الإسلام مراعياً لكل الأعمار، مراعياً كل مرحلة بما يناسبها، قال تعالى: ﴿ اللهُ الذِي خَلَقَكُمُ مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ ضَعْفِ قُوَةَ ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ قُوَقٍ ضَعْفًا وَشَيْبةً يَعْلُقُ مَا يَشَاهً وَهُو الْعَلِيمُ الْقَيْدِرُ ﴾ (٣)، ولذلك كانت معاملة النبي - ﴿ تختلف باختلاف المراحل العمرية، فما يصلح للتعامل مع الأطفال قد لا يصلح مع الشباب والشيوخ، فلكل واحد منهم طريقته في الدعوة، فمرحلة الطفولة يليق بها المداعبة والملاطفة، والرفق واللين، فعن أسامة بن زيد - رضي الله عنهما - قال: "كان رسول الله - ﴿ - يأخذني فيقعدني على فخذه، ويقعد الحسن على فخذه الأخرى، ثم يضمهما ثم يقول «اللهم ارحمهما فإني أرحمهما"(٤)، وهنا تظهر الشفقة والرحمة على

<sup>(&#</sup>x27;) سبق تخریجه، صـ۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صـ٧٧٨.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الروم، الآية "٤٥".

<sup>(</sup> أ) رواه البخاري، كتاب الأدب، باب وضع الصبي على الفخذ، ٨/٨، رقم ٣٠٠٣.

الأطفال، بخلاف مرحلة الشباب، فهي مرحلة القوة والنشاط، ولذلك كان يسخرها النبي –  $\frac{1}{8}$  – في الأعمال الهامة التي لا يقدر عليها إلا الشباب، كإمارة الجيش لسيدنا أسامة بن زيد –  $\frac{1}{8}$  – ، أما مرحلة الشيخوخة والكبر، فهي مرحلة تحتاج إلى مراعاة الضعف والشيبة، وتخفيف الأحكام، فعن أبي مسعود الأنصاري –  $\frac{1}{8}$  – قال، قال النبي –  $\frac{1}{8}$  –: "إن منكم منفرين، فأيكم ما صلى بالناس فليتجوز، فإن فيهم الضعيف والكبير وذا الحاجة"(١)، فراعي النبي –  $\frac{1}{8}$  – الكبير في حال ضعفه، وخفف عنه الأحكام، وفي ذلك مراعاة أحوال المدعوين، وهذا يقتضي أن يضع الداعية كل شيء في موضعه الصحيح، حتى لا ينفر منه الناس، وليعلم أن المدعوين ليسوا في الفهم سواء، و لا في الدعوة، و لا في موضعه المحتج، حتى لا ينفر منه الناس، وليعلم أن المدعوين ليسوا في الفهم من يتأثر بالاستدلال العقلي، فعليه أن يدرك مستويات المدعوين، فيخاطبهم بما يناسبهم، وما يحتاجونه، حتى يُكتب لدعوته القبول بينهم.

### ٣- التعايش مع الواقع

إن واقع المدعوين في تغيير مستمر، من بداية الدعوة إلى يومنا هذا، ليتطلب هذا التغيير من الدعاة تغييراً في طريقة التناول، وأسلوب التعامل، تبعاً لتغير الأحوال والظروف، فكل دعوة يبغي صاحبها الإصلاح والهداية، لابد وأن تكون موافقة لمعطيات الواقع الذي يعيش فيه المدعوون، والظروف التي يحياها الناس في كل زمان ومكان، حتى يتلاءم الدعاة مع الواقع وتغييراته، فالدعوة لا تستقر عند صورة واحدة، ولا حد معين، بل يطرأ عليها التغيير، مما يؤدي إلى مزيد من الجهد في دعوة الناس، والمتأمل في واقع الدعوة الآن يجد بعض الدعاة قد وقعوا في خطأ فادح حينما كانوا بمعزل عن الواقع، فلم يتفاعلوا مع المدعوين وأحوالهم، ولم يدرسوا واقعهم على ضوء الهدى الإسلامي الصحيح، حتى فلم يتفاعلوا مع المدعوين وأدوالهم، ولم يدرسوا واقعهم على ضوء ألهدى الإسلامي الصحيح، حتى الناس إليه، فإنه في هذا الوقت أشد حاجة إليه من أي وقت آخر، نظراً للتقدم والتطور، والتغيير الهائل الذي حدث، وهذا يحتم على الدعاة أن يكونوا قادرين على استيعاب الأمور التي من شأنها عدم الاستقرار، وتحتاج إلى تغيير حسب واقع الناس، وأن يكونوا قادرين على احتواء هذه التغييرات التي تعتري تفكير المدعوين، وأعمالهم، ومن نظر في دعوة الرسل – عليهم السلام – أدرك ذلك جيداً، فقد "عايش نوح – الشي – واقع قومه وهو يدعوهم، ولعل ذلك أجلى في الشرح، وأدعى الفهم والاقناع، إن "عايش نوح أصحاب زراعة ورعى وتجارة، يحتاجون للمطر يسقيهم، وللأنهار تروي زرعهم، والمساء

<sup>(&#</sup>x27;) رواه البخاري، كتاب الآذان، باب تخفيف الإمام في القيام واتمام الركوع والسجود، ٢/١، رقم ٢٠٧، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الصلاة، باب أمر الأئمة بتخفيف الصلاة في تمام، ٢/١، ٣٤، رقم ٢٦٦.

تظلُّهم، وللشمس تدفئهم، وللقمر ينير لهم، وهم يقطعون سبل الأرض، وفجاج الصحراء، ومعهم الأموال والأولاد، تلك حياة القوم، وهذا هو واقعهم، فماذا قال لهم نوح – الحَيِّيُّ – وهو يدعوهم؟ لتقرأ الآيات؛ لتدرك مدى معايشة نوح لواقع المدعوين"(١)، ولم يكن بعيداً عنه، قَالَ تَعَالَى:﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَاكَ غَفَارًا ١٠٠ يُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِنْدَرَارًا ١١٠ وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَلِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلَ لَكُورَ جَنَّتٍ وَيَجْعَلَ لَكُورُ أَنْهَارًا ١١٠ مَا لَكُورُ لَا نَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارَا اللَّهِ وَقَارَ خَلَقَكُمْ أَطُوارًا اللَّ اللَّهُ اللَّهُ مَرُواْ كَيْفَ خَلَقَ اللّهُ سَبْعَ سَمَوْتِ طِبَاقًا ١٠٠٠ وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِهِمَ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا الله وَاللَّهُ أَنْبُتَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا الله ثُمَّ يُعِيدُكُون فِهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا الله وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُو ٱلْأَرْضَ بِسَاطًا الله لِيَسَلُكُواْ مِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا ﴾ (٢)، فمعايشة واقع الناس أمر مهم في الدعوة، وأعظم الناس فهماً لواقع المدعوين هم الرسل -عليهم السلام - فسيدنا نوح - الكي - استدل على دعوته بما يعيشه الناس ويحسونه أمام أعينهم ليل نهار، ومن خلال طبيعتهم وأسلوب حياتهم، فلابد أن يعيش الداعية زمان المدعوين، ويشاركهم واقعهم بالفكر والعقل، والثقافة، لأن فهم الواقع والتعايش معه من الأمور التي تعصم من الزلل والخطأ في الدعوة، وذلك من خلال إدراكه للمشاكل التي يعيشها الناس، يعرف كيف يخرجهم منها، ويقدم لهم الحلول المناسبة، لأنه يعيش آلامهم وأمالهم، فيحدثهم بما يعرفونه، وما تعارفوا عليه، ولا يحدثهم حديثاً لا تدركه عقولهم، فيكون ضرره أكثر من نفعه، ولهذا قال سيدنا على بن أبى طالب - 🦛 - "حدثوا الناس بما تعرفون، أتحبون أن يكذب الله ورسوله" $(^{"})$ ، فعدم مراعاة الواقع يؤدي إلى حرج شديد، وهناك بعض المدعوين مرتبطون بما ألفوا واعتادوا عليه، فلابد من معرفة واقعهم حتى لا تكون الدعوة في واد، وما يحتاجه الناس في وادٍ آخر، ولكن يجب مراعاة أن الإسلام له ثوابت لا ينبغي المساس بها، ولكن يغير طريقة العرض حسب الواقع الذي يعايشه الناس، ولذلك فإن "الأصل في الوسائل والأساليب التطور والتجدد، تبعا لتطور عادات الناس وأعرافهم، ولتقدم العلوم والفنون، كما أن الأصل في المبادئ والأهداف، والمناهج الربانية: الثبات وعدم التحول، تبعا لكمال الله وعظمة شرائعه، وإحاطة علمه، فإن لكل عصر أساليبه ووسائله من جميع نواحي الحياة، وإن هذه الوسائل المعاصرة قد تشترك مع وسائل عصر سابق، وقد تختلف عنها، فالداعية الحكيم هو الذي يختار لكل عصر وسائله المناسبة له، والموجودة فيه"(٤)، ولذلك فقد نوع القرآن الكريم في أسلوب دعوته حسب المكان والزمان، فهناك

<sup>(&#</sup>x27;) دعوة الرسل عليهم السلام، غلوش، مرجع سابق، صـ٧٠.

<sup>(</sup>۲) سورة نوح، الآيات "۱۰ – ۲۰".

<sup>(&</sup>quot;) رواه البخاري، كتاب العلم، باب من خص بالعلم قوماً دون قوم كراهية أن لا يفهموا، ٣٧/١، رقم ١٢٧.

<sup>(1)</sup> المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صـ٠ ٣٤.

القرآن المكي والمدني، ولكل منهما أسلوبه، وهذا يدل على أن الخطاب يتغير تبعاً للطريقة المناسبة للمدعوين، وما تقبله عقولهم.

إن معرفة الواقع يحتاج إلى معرفة عادات المدعوين، وأعرافهم وأحوالهم التي تحدد لهم طريقة سلوكهم ومعاشهم، وأعرافهم تتغير بتغير الزمان والمكان، فالإمام الشافعي – رحمه الله – تأثر بعادات الناس وأعرافهم في العراق، وظهر أثر ذلك على ما قاله وكتبه، وهو ما يعرف في الفقه الشافعي (بالقول القديم)، ولكنه حينما جاء إلى مصر عدل عن بعض آرائه، واختلف الحكم فيها، تأثراً بالواقع الذي يعيشه أهل مصر، وهو ما يعرف في الفقه الشافعي (بالقول الجديد)، فجاءت الأحكام تتوافق مع الظروف والحدث والمكان، فما يصلح من أساليب الدعوة في وقت أو مكان، قد لا يصلح بالضرورة لكل زمان ومكان، فكل عصر له مفاهيمه، ومسلماته التي تشكل مدى قبول المدعوين للدعوة، والإسلام في أحكامه وشرائعه راعي واقع الناس، وحاجاتهم وميولهم، فتعامل معهم باعتبار ضعف تكوينهم، فلم يكلفهم بعبادات لا يستطيعون أداءها، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (١)، "ولذلك قامت التكاليف الإسلامية والعبادات على أساس اليسر والسهولة في أدائها والقيام بها، كما قامت على أساس تجنيب الإنسان المشقة والضيق والحرج"(٢)، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ ۚ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (٦)، فالشريعة الإسلامية بتعاليمها وأحكامها راعت واقع البشر، وأخذت بعين الاعتبار تباين قدراتهم، والنبي – ﷺ – كان على علم ودراية بواقع الناس حوله، فعن عائشة - رضى الله عنها - أن النبي - ﷺ - قال لها: "يا عائشة! لولا أن قومك حديث عهد بجاهلية لأمرت بالبيت فهدم، فأدخلت فيه ما أخرج منه، وألزقته بالأرض، وجعلت لها بابين: باباً شرقياً، وباباً غربياً، فبلغت به أساس إبراهيم"(٤)، فقد ترك النبي - ﷺ - إعادة بناء البيت على قواعد سيدنا إبراهيم -الطِّيِّلًا – وَقَبْلُ بِقَاءَ البيت قاصراً في بنيانه عن قواعد سيدنا إبراهيم – الطِّيِّلًا – وبين السبب في ذلك، وهو مراعاة واقع الناس، وهو حداثة قريش بالجاهلية، وخاف أن يرجعوا عن الدين، ويقع الناس في فتنة، وهذا دليل على معرفة النبي - ﷺ - بما يدور حوله من واقع الناس، فالدعوة لا يكون لها أثر إلا إذا كان الداعية على فهم كبير، ودراية بواقع المدعوين الذين يريد دعوتهم، وكلما كان أعرف بواقعهم كلما كان اتصاله بهم أمكن، وتعامله معهم أنجح، وليس معنى التعايش مع الواقع، مسايرته والرضا به إن كان فاسداً، فيتخلى عن مبادئه، ويحرف فيها حتى ينتهي إلى الانحراف، كلا، ولكن معناه تغيير فساد الواقع، وتسييره إلى ما يحبه الله - ركال - ويرضاه، إذا كان واقعاً فاسداً.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة، من الآية "٢٨٦".

<sup>(</sup>٢) التربية الإسلامية أصولها وتطورها في البلاد العربية، محمد منير مرسى، مرجع سابق، صــ ٢٤.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الحج، من الآية "٧٨".

<sup>(\*)</sup> رواه البخاري، كتاب الحج، باب فضل مكة وبنياتها، ١٤٧/٢، رقم ١٥٨٦.

#### المبحث الرابع

### أثر التربية الوقائية في إصلاح الواقع الدعوي للمدعوين

لقد اعتنى الإسلام بالمدعو، فقدم له الخير، وأعانه على تلمس طرف الخير والاستقامة، فهو لا يقل أهمية عن الداعية، لأنه هو المقصود بالدعوة، وإليه تتوجه جهود الدعاة، ولذلك عرف بأنه "الإنسان مطلقاً، قريباً كان أو بعيداً، مسلماً أو غير مسلم، ذكراً أو أنثى.... إلى غير ذلك من أوصاف"(۱)، والمتأمل في أحوال المدعوين يجد أنهم قد طرأت عليهم أوضاعاً عديدة على حياتهم، وهناك تداخل في أحوالهم، فبعضهم يتقلب من حال إلى حال، ومن وضع إلى آخر، خاصة في هذا الوقت مع تطور المجتمعات في كل شيء، وهذه نبذة بسيطة عن واقع بعض المدعوين لتقويم ما فيه من انحراف وتطرف.

### أولاً: لمحة موجزة عن الواقع الدعوي المعاصر المراد تغييره عند بعض المدعوين

إن الحضارة المعاصرة التي يعيش فيها المدعو، نقتضي منه أن يفهمها، وأن يساهم فيها، وأن يطوعها لخدمة الإسلام والمسلمين، فلا يناصبها العداء، بل يتفاعل معها، ويستفيد منها قدر الإمكان، إفادة تعينه على الطاعة والعبادة، إلا أن هناك بعض المدعوين يصدون الناس عن سبيل الله - ، ويضعون العقبات أمامهم ليثنوهم عن الهداية إلى الخير، بحجة أن هذه الحضارة من الأمور المستحدثة التي لا يقرها الإسلام، ولقد كان من حجج الملأ من قوم سيدنا نوح - الله - في عدم الإيمان به أنهم لم يسمعوا بدعوته من آبائهم الأولين، قال تعَالَى: ﴿ فَقَالَ المَمْوُلُ اللَّهِ مُولِّ مِنْ قَرِهِ مَاهُلاً إِلَّا بَشَرٌ مِنْ مُرِيدُ أَن يَنْفَضَلُ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ لاَزُلُ مَاتَهِكَةً مَّا سَمِعْنا بِهُذَافِيَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا مَن قوم سيدنا الله عنه عدم الإيمان به أنهم لم يتصدون لهم، ليحولوا دون وصولهم إلى الحق، ويتوعدونهم عبرا الناس، ولذلك فهم يتصدون لهم، ليحولوا دون وصولهم إلى الحق، ويتوعدونهم ويرهبونهم، وهذا هو حال قوم سيدنا شعيب - الله المن قبل، قال تمالى: ﴿ وَلا نَقَعُدُوا بِحْكِلِ صِرَطٍ تُوعِدُونَ وَتَصُدُونَ عَن سَكِيلِ اللَّهِ مَنْ ءَامَن بِهِ وَتَبَعُونَهَا عِوجًا ﴾ (٣)، فوسائل العصاة من المدعوين واحدة لا تتغير، ولكن تتطور حسب متطلبات العصر، فيضعون العراقيل ويحيكون المدعوين واحدة لا تتغير، ولكن تتطور حسب متطلبات العصر، فيضعون العراقيل ويحيكون

<sup>(&#</sup>x27;) المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صـ٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون الآيات "٢٤ - ٢٥".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الأعراف، من الآية "٨٦".

إن بعض المدعوين قد انحرفت أهواؤهم عن معاني الخير، وضلت أخلاقهم عن الفطرة السليمة التي فطر الله - والناس عليها، وأَلْفُوا الشرحتى أصبح صفة ومعلماً من معالمهم، وذلك لإتباعهم سبل الشيطان، الذي تعهد بأن يضل الناس، ويخرجهم عن الصراط المستقيم قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ فَيِمَا أَغُويْتَنِي لَأَقَعُدُنَ الشيطان، الذي تعهد بأن يضل الناس، ويخرجهم عن الصراط المستقيم قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ فَيما أَغُويْتَنِي لَأَقَعُدُنَ الشيطان، الذي تعهد بأن يضل الناس، ويخرجهم عن الصراط المستقيم قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ فَيما أَغُويْتَنِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكِينَ ﴾ ولذلك

<sup>(&#</sup>x27;) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صـ٣٨٢.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة نوح الآية "۷".

<sup>(&</sup>quot;) سورة القصص الآية "٣٩".

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف الآيات "١٦ – ١٧".

فقد حذرنا الله - على - من إتباع خطواته، وأمرنا بأن يبتعد عنه وعن سبله، فهو عدو لدود للإنسان، ويجب الحذر منه، قال تعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيّبًا وَلَا تَنَبِعُواْ خُطُوَتِ الشَّيَطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ ويجب الحذر منه، قال تعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيّبًا وَلَا تَنْبِعُواْ خُطُواتِ الشَّيَطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَالَى اللَّهُ مَا اللَّهُ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ (١)، فينبغي للإنسان أن يحذر منه، عَدُو مُنه فقال: حتى لا يضله عن طريق الاستقامة إلى سوء السبيل، ولذلك فقد حذر سيدنا إبراهيم - العلى - منه فقال: ﴿ يَتَأَبُّ لِلرَّحْمَنِ عَصِيّاً ﴾ (٢)،

إن بعضاً من المدعوين بعد أن وفقوا إلى الحق والخير، لم يستوضحوا عما أُشكل عليهم، ولم يسألوا عما لا يعرفونه، أو ما أشكل عليهم من أمورهم، ولذلك فقد أوجب الله - ﴿ على طلاب العلم أن يسألوا عما أُشكل عليهم، حتى يكونوا على بينة من أمرهم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَسَعَلُوا أَهْلَ الذِّكِ إِن كُنتُر لا يسألوا عما أُشكل عليهم، حتى يكونوا على بينة من أمرهم، قال تعالى الجهلة الذين لا يعلمون، لأن طريقهم غير مستقيم، لذلك فقد أمر الله - ﴿ أن نعبده عن علم، وحذرنا من اتباع الجهلة الذين لا يعلمون، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ثُمَّ جَعَلَنكَ عَلَى شَرِيعَة مِنَ ٱلأَمْرِ فَاتَيْعَها وَلانتَيْع آهُواء الذّين لا يعلمون ﴾ فإتباع سبيل يعلمون، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ جَعَلنكَ عَلَى شَرِيعة مِنَ ٱلأَمْرِ فَاتَيْعَها وَلانتَيْع آهُواء الّذِينَ لا يعلمون ﴾ فإتباع سبيل المدعوين، الفجوة التي تحصل بين الدعاة والمدعوين، لذا بات من الضروري المسارعة إلى سدها، وهذا الواقع وهناك من المدعوين من قبل الدعاة، وإما لعدم صبرهم على الاستقامة، واتباعهم سبل الشيطان، وهذا الواقع عند بعض المدعوين يحتاج إلى توجيهات لتقويمه ومعالجته.

## ثانياً: أثر التوجيهات الوقائية في تغيير الواقع الدعوي للمدعوين إلى الأحسن

إن إصلاح أحوال المدعوين واستقامتهم على الطريق الصحيح الذي أراده الإسلام، بعيداً عن الانحرافات التي تصيب بعض المدعوين في كل زمان ومكان، لا تتم إلا بتحقيق مجموعة من المبادئ المهمة التي جاء بها الإسلام ولو عمل بها المدعو لتحققت الاستقامة المطلوبة منهم ومن هذه الأسس ما يلي:-

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة الآيات "١٦٨ - ١٦٩".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سورة مريم الآية "٤٤".

<sup>(&</sup>quot;) سورة النحل من الآية "٣٤"، سورة الأنبياء من الآية "٧".

<sup>(1)</sup> سورة الجاثية الآية "١٨".

#### ١- إقناع المدعوين واستمالتهم

من تأمل منهج الإسلام في دعوته، وجد أنه يلامس وجدان المدعوين، فيحركهم نحو الخير بعودتهم إلى الفطرة التي خُلقوا عليها، لأن المدخل إلى إيمان المدعوين هو إقناعهم بالدعوة، والاستجابة للحق تقوم بإقناع المدعو، واستمالته لما يعرض عليه من المبادئ، وما يدل عليها من الحجج والبراهين، وهذا هو ما استخدمه سيدنا نوح - الله الله على دعوة قومه، ولقد ميز الله للحجج والبراهين، وهذا هو ما التكليف، والإنسان له قلب وعقل، وهو لا يستجيب إلا إذا اقتنع العقل، وتأثر القلب، ومن رحمة الله - على الإنسان أن جعل الإقناع والتأثير على المدعوين مسألة لا تخالف الفطر السوية، ولا العقل الصحيح، والمدعو بطبيعته مهيأ لقبول الحق والخير إذا أحسن الداعي استغلالها، وقدم الدعوة بطريقة تقبلها النفوس والعقول، حتى يبتعد الضال عن ضلالته من غير أن ينفر من الداعي، ومن تأمل آيات القرآن الكريم، وأحاديث النبي الضال عن ضلالته من غير أن ينفر من الداعي، ومن تأمل آيات القرآن الكريم، وأحاديث النبي ويؤكد على أثرهما في نفوس المدعوين.

إن القرآن الكريم كتاب دعوة إلى الله - ﷺ - وهو ملئ بالآيات التي تدل على قوة تأثيره في نفوس المدعوين، فهو يلمس وجدانهم، ويحرك مشاعرهم، ويرقق قلوبهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ اللّهُ نَزَّلَ الْحَسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنْبًا مُتَشَدِها مَّتَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ مُّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللّه وَلَا الله الله الله الله وَلَا الله وَله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلِهُ الله وَلِلْ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلِهُ الله وَلَا الله وَل

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الزمر، الآية "٢٣".

الدُّنيا ﴾ (١) وهذا يدل على أن الدعوة تحتاج إلى تحريك القلوب نحو الإيمان "هذا وعلى الداعى في محاضرته أن لا يكون جافًا، عليه أن يضفي على محاضرته شيئًا من التحريك العاطفي الوجداني، بما يذكره من حقائق الإسلام، ومعانى العقيدة الإسلامية، وهذا التحريك الوجداني يقوم على أساس إثارة ما في النفوس من معاني الإيمان"(٢)، وفي آيات القرآن الكريم عون على إقناع المدعوين واستمالتهم، ليدخل في قلوبهم نور الهداية والرشاد، ولقد بين الله - عِلل - أن الجبال التي ليس فيها روح لو نزل عليها القرآن لتأثرت، ووجلت من خشيته، لو كان لها عقل وتمييز، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَّرَأَيَّتَهُ، خَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثُلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمَّ يَنْفَكِّرُونَ ﴾ (٦)، هذا هو شأن القرآن، فكيف بمن يسمعونه، ولا يتأثرون به؟ ولقد كان الكافرون يكر هون سماع القرآن الكريم خشية أن يؤثر فيهم، وتواصوا بذلك فيما بينهم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَسْمَعُواْ لِهَلَاا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوَّا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ (٤)، وشعر بعضهم أنه قد أثر فيهم، وتملك قلوبهم، فكانوا يأتون لسماعه ليلاً خفية عن أعين الكفار، بل لقد اعترف بعضهم بأثر القرآن في القلوب، فعن ابن عباس - رضى الله عنهما - أن الوليد بن المغيرة - الله - جاءَ إلى النّبيّ - ﷺ – فقرأ عليه القرآن، فكأنه رق له، فبلغ ذلك أبا جهل، فأتاه فقال: يا عم، إن قومك يرون أن يجمعوا لك مالا، قال: لم؟ قال: ليعطوكه، فإنك أتيت محمداً لتعرض لما قبله، قال: قد علمت أنى من أكثرها مالا، قال: فقل فيه قولاً يبلغ قومك أنك منكر له، أو أنك كاره له، قال: وماذا أقول؟ فو الله ما فيكم رجل أعلم بالأشعار منى، ولا أعلم بزجره ولا بقصيدة منى، ولا بأشعار الجن، والله ما يشبه الذي يقول شيئا من هذا، ووالله إن لقوله الذي يقول حلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإنه لمثمر أعلاه، مغدق أسفله، وإنه ليعلو وما يعلى، وإنه ليحطم ما تحته، قال: لا يرضىي عنك قومك حتى تقول فيه، قال: فدعنى حتى أفكر فيه، فلما فكر، قال: "هذا سحر

<sup>(&#</sup>x27;) سورة طه الآيات "٧٠ - ٢٧".

<sup>(</sup>٢) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صــ٧٨.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الحشر، الآية "٢١".

<sup>(1)</sup> سورة فصلت، الآية "٢٦".

يؤثر يأثره من غيره"(١)، فأنزل الله - وله - قوله: قال تَعَالَى: ﴿ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلَّا سِيْمٌ وَوَثَرُ ﴾ (٢)، فقد اعترف هذا الكافر بأثر القرآن على القلوب، وهو وإن وصف القرآن بالسحر، فما ذلك إلا لغروره، وعناده، فأعمى الله - وله - بصيرته، كذلك الجن لما سمعوا القرآن الكريم، شعروا بأثره قد دب في نفوسهم، فلم يملكوا إلا الإيمان به، قال تَعَالَى: ﴿ قُلُ أُوحِيَ إِلَى أَنَهُ أَسَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِ فَقَالُواْ إِنَا سَعِعْنَا قُرْءَانًا عَبَا ﴿ يُعَالَى اللهُ الل

لقد اعتمد النبي - ﷺ - في دعوته أيضاً على الإقناع والاستمالة، فلم تكن دعوته تصدر من اللسان فلا تتجاوز الآذان، بل كانت تصدر من القلب لتصل إلى القلب، وكان يظهر أثر ذلك على وجهه وصوته، فهو يعبر عن واقع صادق، من شأنه أن يلتمس القلوب، ويثير الوجدان، ويظهر أثر ذلك على المدعوين حتى ذرفت عيونهم، ووجلت قلوبهم، وتأثروا تأثيراً حقيقياً، مثل إقناع الأعرابي الذي شك في مولود له لاختلاف اللون، فعن ابن عمر - رضي الله عنهما - أن رجلا من أهل البادية أتى النبي - صلى الله عليه وسلم -، فقال: يا رسول الله، إن امرأتي ولدت على فراشي غلاما أسود، وإنّا أهل بيت لم يكن فينا أسود قط! قال: "هل لك من إبل؟ " قال:

<sup>(&#</sup>x27;) رواه الحاكم في المستدرك، كتاب التفسير، باب تفسير سورة المدثر، ٢/٥٥٠، رقم ٣٨٧٢، وقال: "هذا حديث صحيح الإسناد على شرط البخاري ولم يخرجاه"، "واللفظ له"، ورواه البيهقي في شعب الإيمان، باب الإيمان برسل الله – صلوات الله عليهم –، ٢٨٧/١، رقم ١٣٣٠.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المدثر، الآية "٢٤".

<sup>(&</sup>quot;) سورة الجن، الآيات "١-٢".

<sup>(1)</sup> سورة الأحقاف، الآيات "٢٩ - ٣١".

<sup>(°)</sup> المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صـ ٢٠٦ وما بعدها.

نعم، قال: "فما ألوانها؟ " قال: حمر، قال: "هل فيها أسود؟ " قال: لا. قال: "فيها أورق؟ " قال: نعم، قال: "فأنى كان ذلك؟ " قال: عسى أن يكون نزعه عرق، قال: "فلعل ابنك هذا نزعه عرق"(۱)، فالنبي - الله عند إلى إقناع هذا الأعرابي عن طريق ضرب الأمثال بشيء ظاهر، رغم اختلاف الشبه، وكذلك أيضاً اقتناع الشاب الذي جاء إليه - اليستأذنه في الزنا فأقنعه، وتأثراً تأثيراً حقيقياً، فلم يلتفت إليه بعد ذلك، بعد فوران الشهوة عنده، ويظهر الإقناع للمدعوين في كثير من أحاديث النبي - الله والاستمالة، وهذا ما استخدمه القرآن الكريم، والسنة المطهرة في دعوة الناس جميعاً.

#### ٢ - ضرورة الاستجابة لدعوة الداعين إلى الله - علله -

لقد أرسل الله - كل الرسل، وأنزل عليهم الكتب التي تضمنت الأحكام والشرائع الإلهية حتى يبلغونها إلى الخلق، لتستقيم حياتهم، ويسعدوا بها في الدنيا والآخرة إذا استجابوا لها، وإذا فكر الإنسان في هذه الأحكام والتوجيهات التي جاء بها الرسل - عليهم السلام - تفكيراً صحيحاً، فإنه لا يجد في نفسه إلا القبول والتسليم، لأنها دعوة إلى الفطرة التي فطر الله - كل الناس عليها، وعندما يدعى إليها فإنها تعود به إلى أصل فطرته، ولكن اقتضت حكمة الله - كل الاستجابة، الى الحق، وقبول الدعوة، فمنهم السريع جداً في الاستجابة، ومنهم البطيء جداً، ومنهم بين هذين الحدين في درجات كثيرة جداً يستعصي على العد والإحصاء، فمن الناس من يؤمن حالاً، وبدون تردد، أو تلكؤ، أو تعثر، حتى كأنه ينتظر سماع والإحصاء، فمن الناس من يؤمن حالاً، وبدون تردد، أو تلكؤ، أو تعثر، حتى كأنه ينتظر سماع الدعوة ليؤمن (١)، فلا يأنف و لا يستكبر، و لا تأخذه العزة بالإثم، ولكنه ينقبل الدعوة شاكراً لله - والصحابة الكرام ضربوا لنا أروع الأمثلة في الاستجابة للخير ودعوة الداعي إلى الحق، فها هو سيدنا أبو بكر الصديق يستجيب على الفور، ولم يتردد لحظة واحدة في الاستجابة، ولم يتلعثم، وأقام جميع أمور حياته على هدى هذا الدين، وترجم استجابته للدعوة إلى واقع عملي، حتى كانت هذه الاستجابة دخولاً في الدين نطقاً بالشهادة، وعملاً بمنهج الإسلام في حياته كلها، فاستحق هذا اللقب.

<sup>(&#</sup>x27;) سبق تخریجه، صـ۳٦١.

<sup>(</sup>٢) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، صـ٣٧٦ وما بعدها.

يحييهم، والإذعان للبلاغ المبين وكلمة الحق، والاستجابة تكون بفعل الأوامر التي أمروا بها، واجتناب النواهي التي نهوا عنها، فلا يصرفهم صارف من الاستجابة لما يحييهم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسۡتَجِيبُواْ بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ (١)، فواجب على المدعو العاقل المدرك لعواقب الأمور، أن يستجيب لداعى الله، ولا يعرض عن الحق والخير، ولا يستبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير، لأنه يدرك أن هذا الداعى لا يريد منه شيئاً خاصاً، بل يريد إنقاذه من النار، وغضب الجبار، وهذا ما جعل الصحابة الكرام يكفئوا القدور التي تغلى باللحم، وهم في جوع شديد، حينما جاءهم النهي عن أكل لحوم الحمر الأهلية، فما توانوا لحظة، ولكنهم أراقوها بما فيها من اللحوم، استجابة لنداء الله - على - فعن أنس بن مالك - ه- أن رسول الله - على - جاءه جاءٍ، فقال: أُكلت الحمر؟ فسكت، ثم أتاه الثانية، فقال: أُكلت الحمر فسكت، ثم أتاه الثالثة فقال: أفنيت الحمر؟ فأمر منادياً في الناس: "إن الله ورسوله ينهيانكم عن لحوم الحمر الأهلية، فأكفئت القدور، وإنها لتفور باللحم"<sup>(٢)</sup> فلم يترددوا، ولكنهم استجابوا لذلك بمجرد النداء بتحريمها، من أجل ذلك جاء العطف بالفاء (فأكفئت القدور) مما يدل على التعقيب وسرعة الاستجابة، وهذا يدل على أن "أهم واجب على المدعو تجاه الدعوة، أن يستجيب لدعوة الحق، فلا يمنعه من الاستجابة مانع، سواء أكان عادة اعتادها، أم جهلاً، أم كبراً في نفسه"(٣)، لأن الكبر آفة قاتلة، ومن أخطر الصفات على الإنسان، وخاصة إذا عرف الحق، فإبليس عندما تكبر ورفض الاستجابة لأمر الله - رضي السجود لآدم - الله الله الله الله الله عليه بالطرد والخسران، والملأ من أقوام الرسل – عليهم السلام – عرفوا الحق، لكن الكبر حال بينهم وبين الاستجابة لنداء الحق من الرسل، لذلك فإن المدعو يجب عليه أن يحذر من الكبر، لأنه يدمر النفس البشرية، ويطمس على قلوب أصحابها، فلم يفرقوا بين الحق والباطل.

لقد أكد القرآن الكريم، على أهمية الاستجابة، لداعي الله - الله على الله على أهمية الاستجابة، لداعي الله على الشرع، وانقادوا لرسول الله الضلال والانحراف، فبين أن المنافقين لو استجابوا لما كلفوا به من الشرع، وانقادوا لرسول الله

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأنفال، الآية "٢٤".

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) رواه البخاري، كتاب المغازي، باب غزوة خيبر، ١٣١/٥، رقم ١٩٩٤، واللفظ له، ورواه مسلم، كتاب الصيد والذبائح وما يؤكل من الحيوان، باب تحريم أكل لحم الحمر الإنسية ١٥٣٨/٣ رقم ١٩٣٧.

<sup>(&</sup>quot;) المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني، مرجع سابق، صـ٧١.

- الحصل لهم من المنافع الكثير والكثير، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّا كُنبُنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ أَو الْحَثِيرِ وَالكثير، قَالَ تَعَلَوْهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِّنهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ عَلَانَ خَيْرًا لَمُنْمَ وَأَشَدُ تَشِيعًا الله وَإِنَّا الضالين المضالين المؤلّة الله الله وفعلوا ما وعظوا به، لكان في ذلك خيرهم وسعادتهم، لأنه يقيم طريقهم على المتثلوا أوامر الله، وفعلوا ما وعظوا به، لكان في ذلك خيرهم وسعادتهم، لأنه يقيم طريقهم على الحق والإحسان، ويثمر لهم أطيب الثمر في الدنيا والآخرة جميعا، ولو أنهم تقبلوا شرع الله واستقاموا عليه، لوجدوا له روحا في أنفسهم، وتجاوبا مع مشاعرهم (الله ولكنهم تقاعسوا عن الاستجابة، فكان ذلك سبباً في ضلالهم وانحرافهم، لأن الله - على المرهم بشيء إلا فيه صلاحهم، وانقادهم من عواقب الهلاك والشر.

لقد بين القرآن الكريم أن الإنسان قد لا يستجيب للحق، ويرفض إتباعه، بسبب نقليده الأعمى، وتبعته الآخرين، دون فكر وإعمال للعقل، فعاب على أولئك الذين تشبثوا بما تركه الآباء والأجداد دون عقل، قال تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ هُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَيْعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ عَابَآءَنَا أَوَلَو كَاتَ عَابَآوُهُمْ لا دون عقل، قال تعَلَى وَلَا مَا فعله قوم نوح - الله على رفض كثير من المدعوين لدعوة الأنبياء - عليهم السلام -، وهذا ما فعله قوم نوح - الله - حينما عللوا كفرهم بأنهم لم يسمعوا بما جاءهم به سيدنا نوح - الله - في آبائهم وأجدادهم، ولم يكن سند الكثير منهم عند سؤالهم عن سبب عبادتهم للأصنام، إلا أنهم اتبعوا ما توارثوه عن الآباء والأجداد دون عقل، قال تعَالى: ﴿ وَاتَلُ سبب عبادتهم للأصنام، إلا أنهم اتبعوا ما توارثوه عن الآباء والأجداد دون عقل، قال مَل يسمعونكم لا يَتَعَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله المَلْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله المَلْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله النقليد الأعمى، والتبعية، لأنها بمثابة الحاجز المنبع الذي يمنع علم على الله على المنع الذي يمنع على عنه على الله عالمناء المناع الذي يمنع على الله على الذي يمنع على الله عالي على على الله عالمي المناع الذي يمنع على المناع الذي يمنع على الله المناء المناع الذي يمنع على الله المناع الذي يمنع على الله المناع الذي المناع الناء المناع الذي المناع الذي المناع المناع الله المناع الذي المناع الذي المناع المناع المناء المناع المناع المناع المناع المناع

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النساء، الآيات "٦٦ - ٦٧".

<sup>(</sup>٢) التفسير القرآني للقرآن، الخطيب، مرجع سابق، ج٣، صـ ٨٢٩.

<sup>(&</sup>quot;) سورة البقرة، الآية "١٧٠".

<sup>(1)</sup> سورة الشعراء، الآيات "٦٩ - ٢٧".

<sup>(°)</sup> سورة يونس، الآيات "٥٥ – ٧٦".

الإنسان عن قبول الحق والاستجابة، ودعا إلى إعمال العقل والفكر، وإذا كان الإسلام قد ذم التقليد الأعمى، الفاقد للوعي والفهم، إلا أنه بين من يجوز اتباعهم وتقليدهم ممن اتصفوا بصفات تؤهلهم لذلك، كالأنبياء والرسل – عليهم السلام – قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ثُمَّ أُوَحَيْنَا إِلَيْكَأَنِ اتَيِّعْ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَاكَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ (١) فهذا هو الإتباع الحق "وتقليده في هذه الحالة مفيد، وكذلك يصبح تقليد القدوة الصالحة مسلكا مرغوباً في الإسلام، حث عليه كمنهج سليم للتربية، وضرب مثل الجليس الصالح، والجليس السوء، كبائع المسك، ونافخ الكير، ومن الأمور العادية المعروفة أن الصغير يقلد الكبير، والابن يقلد أباه، والبنت تقلد أمها، والتأميذ يقلد معلمه، والتقليد إذن مهم في التربية الخلقية، وفي تزكية السلوك الرشيد"(١)، وكذلك في أمور الدنيا إذا كان على وعي وبصيرة، وهذا يخالف التقليد المنموم الذي يجعل صاحبه في جمود، واقتصار على ما كان عليه السابقون، فيمنعه ذلك من الغريق بين الخير والشر والحق والباطل.

#### ٣- الثبات على الطاعة

إن الثبات على الطاعة أمر عظيم، لاسيما مع فساد الزمان، وكثرة الفتن والمغريات، وبالنظر إلى الوقع الذي تعيشه الأمة الإسلامية، وما تواجهه من المغريات، وسائر أنواع الشهوات، فهي في أمس الحاجة إلى الثبات على الطاعة، والاستمرار عليها، والعض عليها بالنواجذ، وقدوتهم في ذلك رسل الله – عليهم السلام –، فها هو سيدنا نوح – الش – قد لاقى ما لاقى من قومه من التكذيب ووصفه بالجنون والاستهزاء فما صرفه ذلك عن تبليغ دعوة ربه، كذلك سيدنا إبراهيم – الش حينما ألقى في النار، وما لاقاه من أبيه وقومه إلا أن ذلك لم يصده عن الدعوة كذلك سيدنا عيسى – حينما حاولوا قتله وكذلك أيضاً النبي – ش – فقد لاقى ما لاقى من ألوان التعذيب، فما صرفه ذلك عن التبليغ، ثم عرضوا عليه المال ليكون أغناهم على الإطلاق، عرضوا عليه الملك والسيادة، فلا يقطعوا أمراً إلا بالرجوع إليه، فلم يلتفت إلى شيء من ذلك، ولكنه ثبت على الحق، حتى بلغ رسالة ربه على الوجه الأكمل فقال لهم: "ما بي ما تقولون، ما جئتكم بما جئتكم به أطلب أموالكم، ولا الشرف فيكم، ولا الملك عليكم، ولكن الله بعثني إليكم رسولاً، وأنزل علي كتاباً، وأمرني أن أكون لكم بشيراً ونذيراً، فبلغتكم رسالات ربي، ونصحت لكم، فإن تقبلوا مني ما جئتكم وأمرني أن أكون لكم بشيراً ونذيراً، فبلغتكم رسالات ربي، ونصحت لكم، فإن تقبلوا مني ما جئتكم

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النحل، الآية "١٢٣".

<sup>(</sup>٢) التربية الإسلامية أصولها وتطورها في البلاد العربية، محمد منير مرسى، مرجع سابق، صـ ١٣٠.

به، فهو حظكم في الدنيا والآخرة، وإن تردوه على، أصبر لأمر الله حتى يحكم الله بيني وبينكم"<sup>(١)</sup>، والصحابة الكرام قد الاقوا ما الاقوا، ولكنهم ثبتوا على الطاعة والإيمان، فلم يخضع النبي - ﷺ -ولا الصحابة الكرام لوسائل الترهيب التي مارسها أعداء الدعوة، وضحوا في سبيل هذه المبادئ، كما أنهم لم يخضعوا لوسائل الترغيب مما عرضته عليهم قريش من المال والجاه وغير ذلك، فالثبات على الدين من أهم الأمور في حياة المسلمين، ولذلك فقد رغب الإسلام المدعوين بالثبات على الطاعات حتى الممات، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبُّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِينُ ﴾ (٢)، وهذا أمر بالاستمرار في العبادة مدة الحياة، كما قال سيدنا عيسى - الله الله عنه - ﴿ وَأُوْصَانِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَا دُمَّتُ حَيَّا ﴾ (٣)، فالمداومة على الحق مطلب أساسى لكل مسلم صادق أراد سلوك الصراط المستقيم، فلا ينقطع عنه إلا بنهاية الأجل، لأن ظاهرة الفتور والانقطاع عن العبادة بعد الاستمرار، يقع فيه بعض الناس في أغلب الأحيان، ولاسيما بعد مواسم الخير والطاعة، فإذا جاء موسم الطاعة، فإنهم يقدمون على العمل والخير، فإذا انقضى هذا الموسم، فسرعان ما يعودون إلى ما كانوا عليه من قبل، فلم يغير هذا الموسم فيهم شيئا، ولقد نهانا الله - على التشبه بقوم اجتهدوا في العبادة مدة، ثم بعد ذلك تقاعسوا، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَا يَكُونُواْ أُوتُواْ ٱلْكِنْبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهُمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمٌّ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَلِيقُوبَ ﴿ ( أَ ) ، وهذا دليل على أن هؤلاء القوم "طالت عليهم المهلة، وتمادى عليهم الأمد، فتغيرت الشرائع والأحكام، وتتوسيت الأديان، فتركوا أمر الله، ونسوا عهده"<sup>(٥)</sup>، بعد أن اجتهدوا في العبادة، وهذا يدل على أن الانقطاع عن الطاعة مذموم في الإسلام، ومنهى عنه، ولذلك جعل الإسلام ملازمة الطريق المستقيم دليل على صدق الإيمان، وسبب لحصول الخيرات، وتنزل الرحمات في الدنيا والآخرة، وبين الله – ﷺ – أن عدم الثبات على الطاعة من عمل الشيطان، قَالَ تَعَالَى:﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ﴿ ٱرْنَدُواْ عَلَىٰٓ أَدْبُرِهِم مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَى ۖ ٱلشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَىٰ لَهُمْ ﴿ أَنْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ أَدْبُرِهِم مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَى ۖ ٱلشَّيْطَانُ هو الذي يسول للإنسان، ويريه أن الانقطاع عن العبادة حسن، ويسهل له المعصية، وعدم الثبات على الطاعة.

<sup>(&#</sup>x27;) سیرة ابن هشام، مرجع سابق، ج۱، صـ۲٦٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية "٩٩".

<sup>(&</sup>lt;sup>"</sup>) سورة مريم، الآية "٣١".

<sup>( ً )</sup> سورة الحديد، الآية "١٦".

<sup>(°)</sup> فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق، ج٤، صـ٣٠٣.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة محمد، الآية "٢٥".

إن الثبات ليس بالأمر الهين على الإنسان، وليس باستطاعة جميع الناس الالتزام به، فالإنسان قد يصل إلى القمة، وهذا فتح من الله - ﷺ - ولكن الاحتفاظ بالقمة، والثبات على ذلك الخير، أمر صعب، ولذلك فقد جاء التوجيه النبوي، داعيا المسلم إلى الثبات والاستمرارية قدر المستطاع، فعن ثوبان - ﷺ - قال: ، قال رسول الله - ﷺ -: "استقيموا ولن تحصوا، واعلموا أن خير أعمالكم: الصلاة، ولا يحافظ على الوضوء إلا مؤمن "(١)، ولما كان الأمر كذلك، كان لزاماً على المسلم أن يتضرع إلى الله - عَلَى - ويسأله الثبات، وعدم الزيغ، وهذا هو ما فعله المؤمنون مع كثير من الأنبياء السابقين، حينما توجهوا إلى الله - على الله عنضر عين إليه، ليستمدوا منه الثبات على الطريق القويم، فلا تزحزحهم الفتن أو الشهوات، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن نَّبِيِّ قَنتَلَ مَعَهُ رِيِّيتُونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَآ أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَمَاضَعُفُواْ وَمَا ٱسْتَكَانُواْ ۗ وَٱللَّهُ يُجِبُ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ اللَّهِ وَمَاكَانَ ۚ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَيِّتُ أَقَدَامَنَا وَأُنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفرينَ اللهُ فَعَالَنَهُمُ ٱللَّهُ ثَوَابَ ٱلدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ ٱلْآخِرَةِ وَاللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (٧)، وكان النبي - ١ حريصاً على تعليم أمته الإكثار من يقول: "اللهم ثبت قلبي على دينك" فقال رجل: يا رسول الله، تخاف علينا، وقد آمنا بك وصدقناك بما جئت به، فقال: "إن القلوب بين إصبعين من أصابع الرحمن - عِلَا - يقلبها"(٣)، وهذا تعليم وتوجيه للأمة ليدعوا الله - على الثبات على الدين، ومعنى ثبت قلبي على دينك، "أي: اجعله ثابتا على دينك، غير مائل عن الدين القويم، والصراط المستقيم، والخلق العظيم "(٤)، ولقد بين الله - على - في قرآنه أيضاً: الغاية التي من أجلها نزل القرآن الكريم، وهي تثبيت القلوب، قال تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلِا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُلَةً وَبِهِدَةً ۚ كَذَٰلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ ء فُوَّادَكَ ۗ وَرَتَلَنْهُ تَرْتِيلًا ﴿ ( ( ) ،

<sup>(&#</sup>x27;) سبق تخریجه، صـه۸

<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران، الآيات "٢١١ - ١٤٨".

<sup>(&</sup>quot;) رواه ابن ماجه في سننه، أبواب الدعاء، باب دعاء رسول الله - ﷺ -، ٩/٥، رقم ١٨٣٣، وقال الشيخ الأرنؤوط: "حديث صحيح".

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، على بن سلطان محمد أبو الحسن نور الدين الملا الهروي المتوفي سنة 1 ٠٠١هـ.، دار الفكر بيروت، لبنان، ط١، سنة ١٤٢٢هـ.، ٢٠٠٢م، ج١، صــ١٧٨.

<sup>(°)</sup> سورة الفرقان، الآية "٣٢".

فآياته تنزل على قلب المسلم، لتكون برداً وسلاماً، وتثبيتاً له، ليطمئن بها اطمئناناً، فلا تعصف به الفتن والشهوات، لأنه يعمل بما جاء فيه من الأحكام والتوجيهات التي تقيه من الاضطراب. لقد قص الله - على رسوله - وصص الأنبياء من قبله، ومواجهة الأعداء له، ليثبته، ويخفف عنه ما يجده من كيد الأعداء ومكرهم، ويبعث في نفسه الأمل والتفاؤل بالنصر، فبعد أن قص جملة من أنباء الرسل - عليهم السلام - جاء قوله تعالى: ﴿ وَكُلّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنَباء الرسل عليهم السلام المنافق الابتلاءات والمحن، ولكنها تشعر الرسل ما نُثِبتُ بِهِ وَقُوادَكَ ﴾ (١)، فالإنسان قد يضعف في مواطن الابتلاءات والمحن، ولكنها تشعر بشيء من التخفيف والتسلية حينما ترى من يشاركها همومها وآلامها، أو تسمع عمن يعاني مما تعانى منه، فيعتبر ويثبت على الحق.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة هود، الآية "١٢٠".



وتشتمل على:

أولاً: النتائج

ثانياً: التوصيات

ثالثاً: المصادر والمراجع

رابعاً: فهرس الموضوعات

## ♦ أولاً: النتائج

## ❖ من أبرز ما تجلى للباحث من نتائج في هذه الدراسة ما يلي:-

أولاً: - أن دعوة أولي العزم من الرسل - عليهم السلام - زاخرة بكثرة التوجيهات الوقائية التي تحتاج إليها المجتمعات في كل زمان ومكان، وأولوها عناية كبيرة من أجل حماية أممهم من الانزلاق في مهاوي الشر والضلال.

ثانياً: - الانحرافات التي حلت بالمجتمعات في كل زمان ومكان، نتيجة طبيعية لإهمال الأخذ بالتوجيهات التي جاء بها أولو العزم من الرسل - عليهم السلام -، وأن السلامة من الانحرافات متعلق بمدى تمسك الأمم بهذه التوجيهات، فعلى قدر تمسكهم بها تكون الهداية والاستقامة.

ثالثاً: - لا اختلاف بين الأنبياء في الأصول التي جاءوا بها من قبل الله - الله - الله على وحدة مصدرها، واستمداد تعاليمها من نبع واحد، وأن كل واحد من هذه الأصول له دور هام في الوقاية من الانحراف.

رابعاً: - دعوة أولي العزم من الرسل - كغيرها من دعوات الرسل عليهم السلام - جاءت بالتوجيهات والأساليب الوقائية والإصلاحية التي شملت جميع تصرفات الإنسان وسلوكياته، فنظمت علاقة الفرد بربه، وعلاقته مع نفسه، وعلاقته بالآخرين، بل شملت الأحياء غير العاقلة كالحيوان والنبات.

**خامساً:**— دعوة أولي العزم من الرسل جاءت بالأساليب الوقائية والإصلاحية التي تحصن فكر الإنسان من المعتقدات الباطلة، وذلك ببيانها وتحرير العقول منها، كالتكفير، والتعصب، ثم أمرت الأمم بالوسطية في التفكير دون إفراط أو تفريط، مع الالتزام بما جاءوا به بعيداً عن الأهواء من أجل حماية الأفكار من الانحراف.

سادساً: - الأصول العامة التي جاءت في دعوة أولو العزم من الرسل لها أثر كبير في وقاية الأمم من الانحراف عند الالتزام بها وتطبيقها، فالغاية من هذه الأصول: تحقيق التقوى، ولذلك فقد أمر كل واحد منهم قومه بها.

سابعاً: - الانحراف السلوكي نتيجة طبيعية لأفكار مسبقة ترسخت بداخل الإنسان فهي التي توجهه لفعل معين يطرأ على سلوكه وذلك لبعده عن التمسك بالأسس والأساليب التي جاءوا بها أولو العزم من الرسل من قبل ربهم.

ثامناً: - الدعوة إلى الله - و الشه - المسئولية كبيرة تستوجب ممن يقوموا بها أن يتفقه في دين الله لينذر قومه، ويخرجهم من الظلمات إلى النور، ومن الضلالة إلى الاستقامة كما فعل أولو العزم من الرسل.

تاسعاً: للأزهر الشريف دور كبير وهام في الإعداد الأمثل للدعاة وتهيئتهم للقيام بالدعوة على أكمل وجه، فهو النواة الأولى التي يتخرج منها أجيال من الدعاة يجوبون العالم كله للتعريف بالإسلام والدعوة إليه بوسطية.

عاشراً: إن الظالمين في كل زمان ومكان يقفون في وجه الحق، ويحاولون طمس الحقائق، وإجهاض الحق، وصرف الناس عن إتباعه، كما فعل الملأ من الكافرين المستكبرين مع أولي العزم من الرسل ودعوتهم.

حادي عشر: إن الإسلام دين عالمي صالح لكل زمان ومكان، وفيه تخليص للبشرية من ورطاتها، وارتفاع بها إلى أعلى درجات السمو، ومن أعلى درجات السمو، الوقاية من الأمراض الحسية والمعنوية، الدينية والدنيوية، وفي ذلك، استقرارها، وإشاعة الأمن والطمأنينة بين أفرادها.

## ثانياً: التوصيات

أولاً: - تشكيل لجان متخصصة في جميع المجالات، للعمل على استخراج التوجيهات الوقائية، كلٌ في مجال تخصصه، من أجل خدمة المجتمع وسلامته من الانحرافات، مع التركيز على متابعة البحث في أسرار القرآن العظيم، حتى يتم استخراج وجوه الإعجاز القرآني في شتى مجالات الوقاية.

ثانياً: اهتمام الدعاة والمربين بإبراز التوجيهات الوقائية المستبطة من القرآن الكريم، والسنة المطهرة، فهما المعين الذي لا ينضب أبداً، وذلك من خلال عقد الندوات والمؤتمرات بصفة مستمرة، لما فيها من السلامة والمحافظة على الأفراد والمجتمعات من الوقوع في الخطأ والذلل.

والمسرالل برءً وختاماً، وصلى الله بعلى سِرنا محس وبعلى لآله وأصعابه أمِعي.



### أولاً: القرآن الكريم

#### ثانياً: الكتب المطبوعة

- 1) الإبانة في اللغة العربية، سلمه بن مسلم العتبي الصحارى، تحقيق د/ عبدالكريم خليفة، د/ نصرت عبد الرحمن، د/ صلاح جرار، د/ محمد حسن حواس، د/ جاسر أبو صفية، وزارة التراث القومي والثقافة، مسقط عمان، ط١، ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م.
- ٢) أثر الإيمان في تحصين الأمة الإسلامية من الأفكار الهدامة، عبد الله عبد الرحمن الجربوع،
   الناشر عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، السعودية، ط١، ٢٢٣ هـ، ٢٠٠٣م.
- ٣) الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان، محمد بن حبان، تحقيق شعيب الأرنؤوط، الناشر مؤسسة الرسالة بيروت، ط١، ٨٠٠ اهـ، ١٩٨٨م.
- ٤) أحكام القرآن، أبو بكر بن العربي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط٣، ١٤٢٤هـ.
   ٣٠٠٠٣م.
- م) أحكام القرآن، الجصاص، تحقيق عبد السلام محمد على شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط۱، سنة ۱۶۱۵هـ، ۱۹۹٤م.
  - ٦) إحياء علوم الدين، أبو حامد الغزالي، دار المعرفة، بيروت، بدون ت.
- ۷) إرشاد الساري بشرح صحيح البخاري، القسطلاني، المطبعة الكبرى الأميرية، مصر، ط٦،
   ٣٢٣هـ.
- ٨) إرشاد السالك إلى أشرف المسالك في فقه الإمام مالك، عبد الرحمن أبو زيد شهاب الدين المالكي، الناشر شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ط٣، بدون ت.
- ٩) أركان الإسلام الخمسة، أحكامها وأثرها في بناء الفرد والمجتمع، أ.د/ رفعت فوزى عبد المطلب، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، مصر، ط٣، ١٤٣٣هـ.، ٢٠١٢م.
- 10) الأزهر وأثره في النهضة الأدبية الحديثة، محمد كامل الفقي، المطبعة المنيرية بالأزهر الشريف.
- ١١) أساليب الدعوة والتربية في السنة النبوية، زياد العاني، دار عمان للنشر والتوزيع، عمان،
   ط١، ٢٠٠٠هـ، ٢٠٠٠م.

- 11) أساليب دعوة العصاة، د/ عبدالرحمن بن نواب الداين بن غريب، الناشر الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ط السنة الثالثة والثلاثون، العدد ١٢٣.
- ١٣) الاستيعاب في معرفة الأصحاب، بن عبد البر، تحقيق على محمد البيجاوي، دار الجيل، بيروت، ط١، ٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- 15) أسد الغابة في تمييز الصحابة، ابن الأثير، تحقيق محمد على معوض، عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، سنة ٥١٤١هـ، سنة ١٩٩٤م.
- ١٥) الإسلام والتوازن الاقتصادي بين الأفراد والدول، محمد شوقي الفنجري، وزارة الأوقاف،
   بدون ط.ت.
- 17) الإسلام والفوارق الاقتصادية بين الأفراد والدول، محمد شوقي الفنجري، وزارة الأوقاف، بدون ط، ١٤٣١هـ.
  - ١٧) الأسلوب، أحمد الشايب، مكتبة النهضة المصرية، ط١١، سنة ٢٠٠٣م.
- ۱۸) الإشاعات وكيف حاربها الإسلام، د/ محمد سيد طنطاوي، دار الشروق، القاهرة، ط۱، سنة ۱٤۲۱هـ، سنة ۲۰۰۱م.
- 19) الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر العسقلاني، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود وعلى أحمد معوض، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١٤١٥هـ.
- ٠٠) أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، عبدالرحمن النحلاوى، دار الفكر، ط٥٠، ١٤٢٨هـ، ٢٠٠٧م.
- (۲) أصول التربية الإسلامية، د/ خالد بن حامد الحازمي، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، السعودية، بدون ط، ۲۰۲۰هـ.
- ٢٢) أصول التربية الإسلامية، سعيد إسماعيل على، دار السلام القاهرة، بدون ط، ١٤٢٦ .
  - ٢٣) أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، الناشر مؤسسة الرسالة، ط٩، ١٤٢١هـ، ٢٠٠١م.
- ۲۲) إعراب القرآن وبيانه، محى الدين درويش، دار ابن كثير، دمشق، بيروت، ط٤، سنة محدد ١٤١٥هـ.
  - ٢٥) الأعلام، الزركلي، دار العلم للملايين، ط١٥، ٢٠٠٢م.

- ٢٦) أفعال الرسول ﷺ ودلالتها على الأحكام الشرعية، محمد بن سليمان عبدالله الأشقر العتيبي، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع بيروت، لبنان، ط٦، ١٤٢٤هـ، ٣٠٠٠٣م.
- ٢٧) الاقتصاد في الاعتقاد، أبو حامد الغزالي، الناشر دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ٢٤٤هـ، ٢٠٠٤م.
  - ٢٨) الأم، الشافعي، دار المعرفة، بيروت، بدون ط، ٤١٠ هـ.، ١٩٩٠م.
- ٢٩) أهداف التربية الإسلامية، د/ ماجد عرسان الكيلاني، مكتبة دار التراث، المدينة المنورة، بدون ط، ١٤٠٨هـ، ١٩٩٨م.
- ٣٠) البحر الرائق، شرح كنز الرقائق، ابن نجيم المصري، دار الكتاب الإسلامي، ط٢، بدون ت.
- ٣١) بحر الفوائد المشهور بمعاني الأخبار، أبو بكر محمد بن أبى إسحاق الكلاباذي، تحقيق محمد حسن محمد حسن إسماعيل، أحمد فريد المزيدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، سنة ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م.
- ٣٢) البحر المحيط في التفسير، ابن حيان أثير الدين الأندلسي، تحقيق صدقي محمد جميل، دار الفكر بيروت، ط ١٤٢٠هـ.
- ٣٣) البحر المديد في تفسير القرآن المجيد، أبو العباس أحمد بن محمد المهدى، بن عجيبة، تحقيق أحمد بن عبدالله القرشي رسلان، الناشر د/ حسن عباس زكى، القاهرة، ط 1519هـ.
- ٣٤) بصائر ذوي التمييز في الطائف الكتاب العزيز، الفيروز أبادي، تحقيق محمد على النجار، الناشر المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، مكتبة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة.
- ٣٥) بناء المجتمع الإسلامي، د. نبيل السمالوطي، دار الشروق للنشر والتوزيع، ط٣، ١٤١٨هـ.، ١٩٩٨م.
- 77) بيئات التربية الإسلامية، عباس محجوب، الجامعة الإسلامية المدينة المنورة، الطبعة الثانية عشر، العدد السادس والأربعون، ربيع الآخر جمادى الأولى جمادى الثاني ٤٠٠ هـ.
- ٣٧) تاج العروس من جواهر القاموس، مرتضى الزبيدي، مجموعة من المحققين، دار الهداية، بدون ط، ت.

- ٣٨) تحفة المودود بأحكام المولود، ابن قيم الجوزية، تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط، مكتبة دار البيان، دمشق، ط١، ١٣٩١هـ، ١٩٧١م.
- ٣٩) التربية الإسلامية أصولها وتطورها في البلاد العربية، محمد منير مرسى، بدون ط، سنة ١٤٢٥هـ، ٢٠٠٥م، عالم الكتب، القاهرة.
  - ٠٤) التربية الإسلامية أصولها ومنهجها ومعلمها، عاطف السيد، بدون ، ط، ت.
  - ٤١) التربية الوقائية في الإسلام، فتحي يكن، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٧، سنة ١٩٩٧م.
- ٤٢) التربية الوقائية وأساليبها في سورة الحجرات وتطبيقاتها التربوية، خالد بن عوض ابن على الفهر، المملكة العربية السعودية وزارة التعليم العالي، جامعة أم القرى، كلية التربية مكة المكرمة وهو بحث مكمل لنيل درجة الماجستير في التربية الإسلامية، سنة ٢١١هـ.
- ٤٣) التسهيل لعلوم التنزيل، أبو القاسم الغرناطي، تحقيق د/عبد الله الخالدي، دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت، ط١، سنة ١٤١٦هـ.
  - ٤٤) التعريفات الفقهية، البركتي، دار الكتب العلمية، ط١، سنة ٢٤٤هـ، سنة ٢٠٠٢م.
- ٤٥) التعريفات، الجرجاني، تحقيق جماعة من العلماء بإشراف الناشر، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، ط١، سنة ١٤٠٣هـ سنة ١٩٨٣م.
- ٤٦) تفسير ابن كثير المسمى "تفسير القرآن العظيم"، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير، تحقيق محمد حسين شمس الدين، دار الكتب العلمية، منشورات محمد على بيضون بيروت، ط١٤١٩هـ.
- ٤٧) تفسير أبي السعود المسمى "ارشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم"، أبو السعود العماري محمد بن محمد بن مصطفى، دار احياء التراث العربى، بيروت.
- ٤٨) تفسير البيضاوي المسمى "بأنوار التنزيل وأسرار التأويل"، البيضاوي، تحقيق محمد عبدالرحمن المرعشلي، دار احياء التراث العربي، بيروت، ط١، سنة ١٨١٨هـ.
- ٤٩) التفسير الحديث، محمد عزت دروزة، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ط ١٣٨٣هـ، بدون ت.
- ٥٠) تفسير الرازي المسمى "مفاتيح الغيب"، فخر الدين الرازي، دار احياء التراث العربي، لبنان، بيروت، ط٣، سنة ١٤٢٠هـ.

- ٥١) تفسير الزمخشري المسمى "الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل"، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشري، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٣، ٤٠٧ه...
- ٥٢) تفسير الشنقيطي المسمى "أضواء البيان في ايضاح القرآن بالقرآن"، محمد الأمين الشنقيطي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، بدون ط، ١٤١٥هـ، ١٩٩٥م.
- ٥٣) تفسير الصابوني المسمى "صفوة التفاسير"، محمد على الصابوني، دار الصابوني للطبع والنشر والتوزيع، القاهرة، ط١، ١٤١٧هـ، ١٩٩٧م.
- ٥٤) تفسير الطبري المسمى "جامع البيان في تأويل القرآن" ابن جرير الطبري، تحقيق أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط١، سنة ١٤٢٠هــ، سنة ٢٠٠٠م.
- ٥٥) تفسير القرآن الحكيم، محمد رشيد على رضا محمد شمس الدين بن محمد بن بهاء الدين، المتوفى سنة ١٣٥٤هـ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، سنة ١٩٩٠م.
  - ٥٦) التفسير القرآني للقرآن، عبدالكريم يونس الخطيب، دار الفكر العربي القاهرة، بدون ت.
- ٥٧) التفسير المنير في العقيدة والشريعة والتبليغ، د/ وهبة مصطفى الزحيلي، دار الفكر المعاصر، دمشق، ط٢، ١٨٤٨هـ.
- ٥٨) تفسير النسفي المسمى "مدارك التنزيل وحقائق التأويل"، حافظ الدين النسفي، تحقيق يوسف على بديوي، دار الكلم الطيب، بيروت، ط١، ١٤١٩هــ، ١٩٩٨م.
- ٥٩) التفسير الوسيط د/ محمد السيد طنطاوي، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة القاهرة، ط١، سنة ١٩٩٨م.
- ١٠) التفسير الوسيط للقرآن الكريم، مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشريف، الهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية، ط١، ٣٩٣هـ، ٩٧٣م.
  - ٦١) التكفير وضوابطه، إبراهيم بن عامر الرجيلي، دار الإمام أحمد، بدون ط، ت.
- 77) التنوير شرح الجامع الصغير، الصنعاني، تحقيق د/ محمد اسحاق محمد إبراهيم، الناشر مكتبة دار السلام، الرياض، ط١، ٢٠٢١هـ، ٢٠١١.
- ٦٣) تهذيب اللغة، الأزهري، تحقيق محمد عوض مركب، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ٢٠٠١م.

- 75) التوقيف على مهمات التعاريف، محمد عبد الرؤوف المناوي، تحقيق محمد رضوان، دار الفكر المعاصر، بيروت، ط١، سنة ١٤١٠هـ.
- ٦٥) جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم، ابن رجب بن الحنبلي، تحقيق شعيب الارناؤوط، إبراهيم ناصر، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٧، ١٤٢٢هـ، ٢٠٠١م.
- 77) حاشية الإمام البيجوري على جوهرة التوحيد، المسمى تحفة المريد على جوهرية التوحيد، البراهيم الجيزاوي، تحقيق أ.د على جمعة، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، ٢٠٠٢م.
- ٦٧) حجة الله البالغة، الشاة ولى الله الدهلوي، تحقيق سيد سابق، دار الجيل، بيروت، لبنان، ط١، ٢٢٦هـ، ٢٠٠٥م
- ٦٨) الخشوع في الصلاة، لأبى الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب، مطبعة العباسية الحديثة،
   مصر، بدون ط، ت.
  - ٦٩) خلق المسلم، محمد الغزالي دار الريان للتراث، القاهرة، ط١، سنة ٤٠٨ ١هـ.، ١٩٨٧م.
- ٧٠) الدر المنثور في التفسير بالمأثور، جلال الدين السيوطي، دار الفكر، بيروت، بدون ط، ت.
- ٧١) الدعوة الإسلامية، أصولها، ووسائلها، د. أحمد أحمد غلوش، دار الكتاب المصرى، القاهرة، ط٢، سنة ١٩٨٧م.
- ٧٢) دعوة الرسل إلى الله تعالى، محمد العدوي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي بمصر، ١٤٥٣هـ.، ١٩٣٥م.
- ٧٣) دعوة الرسل عليهم السلام، د/ أحمد أحمد غلوش، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٣هـ، ٢٠٠٢م.
- ٧٤) دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، البيهقي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٨٤ هـ..
- ٧٥) الروض المعطار في خير الأقطار، أبو عبدالله الحميري، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٩...
- ٧٦) زاد المعاد في هدى خير العباد، ابن قيم الجوزية، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٧٧، ٥١٤١هـ.، ١٩٩٤م.

- ٧٧) زهرة التفاسير، محمد أبو زهرة، دار الفكر العربي، بيروت.
- ۷۸) سنن ابن ماجه، ابن ماجه، تحقیق شعیب الأرنؤوط، دار الرسالة العالمیة، ط۱، ۲۰۰۹م.
- ٧٩) سنن أبي داود، أبو داود سليمان، تحقيق شعيب الأرنؤوط، الناشر دار الرسالة العالمية، ط١، ١٤٣٠هـ، ٢٠٠٩م.
- ٨٠) السنن الكبرى، البيهقي، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، ط٣، ١٤٢٤هـ، ٢٠٠٣م.
- ٨١) السنن الكبرى، النسائي، تحقيق حسن عبد المنعم شلبي، الناشر مؤسسة الرسالة بيروت، ط١، ٢٠٠١هـ، ٢٠٠١م.
- ٨٢) السيرة النبوية، ابن هشام، تحقيق طه عبدالرؤوف سعد، شركة الطباعة الفنية المتحدة، بدون ط، ت
- ٨٣) الشذا الفياح من علوم ابن الصلاح رحمه الله تعالى، أبو إسحاق الأنباسي، تحقيق صلاح فتحى هلل، مكتبة الرشد، ط١، ١١٨هـ، ١٩٩٨م.
- ٨٤) شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك لبهاء الدين عبدالله بن عقيل العقيلي، المكتبة التجارية الكبرى، القاهرة، ط١٨٥، ١٣٨٥هـ، ١٩٦٥م.
- ٨٥) شرح السنة، البغوي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، محمد زهير الشاويش، الناشر، المكتب الإسلامي، دمشق، بيروت، ط٢، سنة ١٤٠٣هـ.
- ٨٦) شرح العقيدة الطحاوية، أبو العز الحنفي، تحقيق جماعة من العلماء، الناشر دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة المصرية الأولى، ٢٠٦٦هـ، ٢٠٠٥م.
- ۸۷) شرح النووي على مسلم المسمى (المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج)، النووي، دار احياء التراث العربي، بيروت، ط۲، ۱۳۹۲هـ.
- ۸۸) شرح صحيح البخاري لابن بطال تحقيق أبو تميم ياسر إبراهيم، مكتبة الرشد، السعودية، الرياض، ط۲، ۲۲۳هـ، ۲۰۰۳م.
- ٨٩) شرح مصابيح السنة، الإمام البغوي، تحقيق لجنة مخصصة من المحققين إشراف نور الدين طالب، طبعة إدارة الثقافة الإسلامية، ط١، ٣٣٣ هـ، ٢٠١٢م.

- ٩٠) شعب الإيمان، البيهقي، تحقيق د/ عبد العلي عبد الحميد حامد، الناشر مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض، ط١، ٢٠٠٣هـ.
- 9۱) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر الجوهري الفارابي، تحقيق أحمد عبدالغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط٤، سنة ٧٠٤ هـ، سنة ١٩٨٧م.
- 97) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الفارابي، دار العلم للملايين بيروت، ط١، ١٤٠٧هـ، ١٩٨٧م.
- 9٣) صحيح البخاري "الجامع المسند الصحيح المختصر من أيام رسول الله ﷺ وسننه وأيامه"، محمد بن اسماعيل أبو عبد الله البخاري، تحقيق محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، ط١٤٢٢هـ.
- 9٤) صحيح مسلم "المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله الله الله مسلم بن الحجاج، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بدون ط، ت.
- ٩٥) ضوابط العمل الدعوى في مجالات الموعظة والمجادلة والحكم على الآخرين، حسين مجد خطاب، ط٣، ١٤٢٢هـ، ٢٠٠١م، بدون دار نشر.
- ٩٦) الطب الوقائي في الإسلام د/ أحمد شوقي الفنجري، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٣، سنة ١٩٩١م.
- ۹۷) الطبقات الكبرى، ابن سعد، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٠هــ ١٩٩٠م.
- ۹۸) الطبقات الكبرى، بن سعد، تحقيق محمد عبد القادر عطا، الناشر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، سنة ۱٤۱۰م.
- 99) العذب المنير من مجالس الشنقيطي في التفسير، محمد الأمين الشنقيطي، تحقيق خالد بن عثمان، دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع، مكة المكرمة، ط٢، ٢٢٦هـ.
- ١٠٠) عظات وعبر في قصص الأنبياء، سعيد عبد العظيم، دار الإيمان للطبع والنشر والتوزيع، الإسكندرية.
- ۱۰۱) عمدة القارئ شرح صحيح البخاري، بدر الدين العيني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بدون ط، ت.

- ۱۰۲) العملية الارشادية، محمد محروس الشناوي، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، ط۱، سنة ۱۶۱هـ، سنة ۱۹۹٦م.
- ۱۰۳) عون المعبود، شرح بن أبى داود، محمد أشرف العظيم آبادي، سنة ١٣٢٩هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ١٤١٥هـ.
- ١٠٤) العين، الفراهيدي، تحقيق د/ مهدى المخزومي، وإبراهيم السامرائي، دار مكتبة الهلال، بيروت، بدون ط، ت
- ١٠٥) فتح الباري شرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني ، الناشر دار المعرفة، بيروت سنة ١٣٧٩هـ.
  - ١٠٦) فتح القدير، الشوكاني، دار ابن كثير، دمشق، بيروت، ط١ سنة ١٤١٤هـ.
    - ١٠٧) الفصول في السيرة، ابن كثير، مؤسسة علوم القرآن، ط٣، ٤٠٣ ه.
      - ١٠٨) الفقه الإسلامي وأدلته، د/ وهبة الزحيلي، ط٤، بدون ت.
- ۱۰۹) فقه الدعوة إلى الله، على عبد الحليم محمود، مطابع دار الوفاء، ط۳، ١٤١٢هـ، ۱۹۹۱م.
- ١١) فقه الدعوة وأساليبها، محمود محمد حمودة، محمد مطلق عساف، مؤسسة الوراق، عمان، الأردن، سنة ٢٠٠٠م.
  - ١١١) فقه السنة، السيد سابق، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط٣، ٣٩٧هـ، ١٩٩٧.
- ۱۱۲) فقه السيرة مع موجز لتاريخ الخلافة الراشدة، البوطي، دار الفكر، دمشق، ط٢٥، ١٤٢٦هـ.
- ١١٣) الفقه المنهجي على مذهب الإمام الشافعي، د. مصطفى الخن، دار القلم للطباعة والتوزيع، دمشق، ط٤، ١٤١٣هـ.
- ١١٤) الفقه على المذاهب الأربعة، عبدالرحمن الجزيري، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ط٢، ٢٤هـ، ٢٠٠٣م.
  - ١١٥) الفكر الإسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي، محمد البهي، مكتبة وهبة، ط١٠.
- ١١٦) فلسفة التربية الإسلامية، عمر الشيباني، المنشأة العامة للنشر والتوزيع، طرابلس، ط٥، سنة ١٩٨٥م.

- ۱۱۷) فنون الحوار والإقناع، محمد راشد دیاس، دار ابن حزم، جده، ط۱، ۱۶۲۰هـ، ۱۹۹۹م.
- ١١٨) فوات الوفيات، محمد بن شاكر، تحقيق إحسان عباس، دار صادر بيروت، ط١، ٩٧٤م.
- ۱۱۹) فيض القدير شرح الجامع الصغير، المناوي، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ط۱، سنة ١٣٥٦.
- 17٠) القرآن الكريم هدايته واعجازه في أقوال المفسرين، محمد الصادق عرجون، دار العلم، دمشق، ط٢، ١٤١٠هـ، ١٩٨٩م.
- ۱۲۱) قصص الأنبياء، ابن كثير، تحقيق مصطفى عبد الواحد، مطبعة دار التأليف، القاهرة، ط۱، سنة ۱۳۸۸هـ، ۱۹۶۸م.
- 1۲۲) الكامل في التاريخ، الشيباني، ابن الأثير، تحقيق عمر عبد السلام، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط١، ١٤١٧هـ، ١٩٩٧م.
- ۱۲۳) كشف المشكل من حديث الصحيحين، بن الجوزي، تحقيق على حسين البواب، دار الوطن الرياض ، بدون ط، ت.
- 1 ٢٤) الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، الكفوي أبو البقاء الحنفي، تحقيق عدنان درويش، محمد المصري، مؤسسة الرسالة بيروت.
- ١٢٥) لباب التأويل في معانى التنزيل، الخازن، تحقيق محمد على شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ.
- 1۲٦) اللباب في علوم الكتاب، النعماني، تحقيق الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ على محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ١٤١٩هـ، ١٩٩٨م.
  - ١٢٧) لسان العرب، ابن منظور، دار صادر، بيروت، ط ٣ ت، سنة ١٤١٤هـ.
- ١٢٨) مجمع الزوائد ومنع الفوائد، الهيثمي، تحقيق حسام الدين القدسي، مكتبة القدس، القاهرة، ١٢٨ مجمع الزوائد ومنع الفوائد، الهيثمي، تحقيق حسام الدين القدسي، مكتبة القدس، القاهرة،
- 1۲۹) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، أبو محمد الأندلسي المحاربي، تحقيق عبدالسلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٢٢هـ.
- ١٣٠) المحكم والمحيط الأعظم، ابن سيدة المرسي، تحقيق د/ عبد الحميد هندواي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٠٠١هـ، ٢٠٠٠م.

- ١٣١) المحلى بالآثار، أبو محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي الظاهري المتوفي سنة ٢٥٦هـ، دار الفكر، بيروت، بدون طت.
- ۱۳۲) مختار الصحاح، زين الدين الرازي، تحقيق: يوسف الشيخ محمد، المكتبة العصرية، بيروت صيدا، بدون ط، ت
- ١٣٣) مختصر الفقه الإسلامي في ضوء القرآن والسنة، محمد إبراهيم بن عبدالله التويجري، دار اهداء المجتمع، المملكة العربية السعودية، ط ١١، ١٣٦١هـ، ٢٠١٠م.
- ۱۳٤) المخصص، ابن سيده المرسى ، تحقيق خليل إبراهيم جفال، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ٤١٧ هـ، ١٩٩٦م.
- ۱۳۵) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ابن قيم الجوزية، تحقيق محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٣، ٢١٦ هـ، ٩٩٦م.
- ۱۳۲) المدخل إلى علم الدعوة، د. محمد البيانوني، دار الرسالة العالمية، دمشق، ط٤، ١٣٦هـ، ٢٠١٠م.
- ۱۳۷) المدخل إلى علم الدعوة، د/ محمد أبو الفتح البيانوني، دار الرسالة العالمية، دمشق، ط٤، سنة ١٤٣١هـ سنة ٢٠١٠م.
- ١٣٨) المدخل إلى مناهج البحث العلمي، محمد محمد قاسم، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، ط١، ١٩٩٩م.
- ١٣٩) مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، على بن سلطان محمد الهروي، دار الفكر بيروت، لبنان، ط١، سنة ١٤٢٢هـ.، ٢٠٠٢م.
- ١٤٠) المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله الحاكم، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١٤١١هـ، ٩٩٠م.
- ١٤١) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، الفيومي، المكتبة العلمية بيروت، بدون ط، ت.
- 1٤٢) مصطلحات التربية لفظاً واصطلاحاً، فاروق عبده فلية، أحمد عبد الفتاح الزكي، دار الوفاء للطباعة والنشر، بدون ط، ت.
- ١٤٣) مع الله، دراسات في الدعوة والدعاة، الشيخ محمد الغزالي، دار الهدى، عين مليلة، الجزائر، ط٥، سنة ١٩٨١م.

- ١٤٤) المعالم الأثيرة في السنة والسيرة، محمد بن محمد حسن شراب، دار القلم، الدار الشامية، دمشق، بيروت، ط١، سنة ١٤١١هـ.
  - ١٤٥) المعجم الفلسفي، د/ جميل صلبيا، دار الكتاب اللبناني بيروت، بدون ط، ١٩٨٢م.
- ۱٤٦) معجم اللغة العربية المعاصرة، د/ أحمد مختار عبد الحميد عمر، المتوفى سنة ١٤٦٤هـ، دار عالم الكتب، ط١، سنة ١٤٢٩هـ، ٢٠٠٨م.
  - ١٤٧) المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، دار الدعوة، بيروت، بدون ط، ت.
- ١٤٨) معرفة الصحابة، أبو نعيم الأصفهاني، تحقيق: عادل يوسف العزازي، دار الوطن للنشر، الرباط، ط١، سنة ١٤١٩هـ، سنة ١٩٩٨م.
- 1٤٩) معرفة النفس الإنسانية في الكتاب والسنة، سميح عاطف الزين، دار الكتاب اللبناني، بيروت، سنة ١٤١١هـ، ١٩٩١م، بدون ط.
  - ١٥٠) المغنى، ابن قدامة، الناشر مكتبة القاهرة، بدون ط، سنة ١٣٨٨هـ.، ١٩٦٨م.
- ١٥١) مفتاح دار السعادة ومنشور و لاية العلم و الإرادة، ابن قيم الجوزية... دار الكتاب العربي، بيروت، بدون ت، ط.
- ١٥٢) المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني، تحقيق صوان عدنان الداوي، دار القلم، دمشق بيروت، ط١، ٢١٢هـ.
- ۱۵۳) مقاییس اللغة، ابن فارس، تحقیق عبدالسلام محمد هارون، دار الفکر، بدون طبعة، ت، سنة ۱۳۹۹هـ ۱۹۷۹م.
- ١٥٤) مكانة المسجد ورسالته، المنصور الرفاعي عبيد، مكتبة الدار العربية للكتاب، القاهرة، ط١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ١٥٥) الملل والنحل، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبى بكر أحد الشهرستانى، المتوفى سنة ٥٤٨، مؤسسة الحلبى، بدون طت.
- ١٥٦) من قضايا التربية الدينية في المجتمع الإسلامي، كمال الدين عبد الغنى المرسى، دار المعرفة الجامعية، ط١، سنة ١٤١٩هـ، سنة ١٩٩٨م.
  - ١٥٧) مناهج البحث العلمي، عبد الرحمن بدوي، وكالة المطبوعات، الكويت، ط٣، ١٩٧٧م.
- ۱۵۸) مناهج التربية أسسها وتطبيقاتها، على أحمد مدكور، دار الفكر العربي، بدون ط، سنة الا۲۱هــ، ۲۰۰۱م.

- ۱۵۹) مناهج التربية أسسها وتطبيقاتها، علي أحمد مدكور، دار الفكر العربي، بيروت، بدون ط، ۲۰۰۱هـ، ۲۰۰۱م.
- 17٠) مناهج أولى العزم من الرسل في تبليغ الدعوة على ضوء ما جاء في القرآن الكريم، د/عبد الوهاب عبد العاطي عبد الله، ط١، ١٤١٢هــ، ١٩٩١م، دار الطباعة المحمدية ودرب الأتراك بالأزهر.
- ١٦١) مناهل العرفان في علوم القرآن، محمد عبدالعظيم الزرقاني، مطبعة عيسى البابي الحلبى وشركاه، ط٣، بدون ت.
- ١٦٢) منهاج المسلم، أبو بكر الجزائري، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، مصر، بدون ط، ت.
  - ١٦٣) منهج التربية الإسلامية، محمد قطب إبراهيم، دار الشروق، ط١٦، بدون ت.
- ١٦٤) منهج القرآن في تربية المجتمع، عبدالفتاح عاشور، دار الجيل للطباعة، مصر، ط١، ١٣٩٣هـ، ٩٧٩م.
- 170) موارد الظمآن لدروس الزمان خطب وحكم وأحكام وقواعد ومواعظ وآداب وأخلاق، حسان عبدالعزيز بن محمد بن عبد المحسن السمان، ط٣٠، ١٤٢٤هـ.
- ١٦٦) مواهب الجليل في شرح مختصر الخليل، شمس الدين الطرابلسي، دار الفكر، ط٣، ١٦٦هـ، ١٩٩٢م.
- ۱٦٧) موسوعة الأعمال الكاملة، محمد خضر حسين، دار النوادر، سوريا، ط١، ١٤٣١هـ، ١٠٠٠م.
  - ١٦٨) الموسوعة التاريخية، إعداد مجموعة من الباحثين، ١٤٢٣هـ.
- 179) موسوعة الفقه الإسلامي، محمد بن إبراهيم بن عبدالله التويجري، الناشر بيت الأفكار الدولية، ط١، ١٤٣٠هـ، ٢٠٠٩م.
- ١٧٠) الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، الكويت، ط ١٤٠٤هـ، سنة ٢٢٧م.
  - ١٧١) الموسوعة القرآنية، إبراهيم إسماعيل الإبياري، مؤسسة كل العرب، الطبعة ١٤٠٥.
- ۱۷۲) النظام الاقتصادي في الإسلام مبادئه وأهدافه، د. أحمد العسال، مكتبة وهبة، ط٧، د. أحمد العسال، مكتبة وهبة، ط٧،

- ١٧٣) النهاية في غريب الحديث والأثر، ابن الأثير، تحقيق طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية، بدون ط، بيروت، سنة ١٣٩٩هــ، سنة ١٩٧٩م.
- ١٧٤) نوادر الأصول في أحاديث الرسول ﷺ -، الترمذي، تحقيق عبدالرحمن عميرة، دار الجيل، بيروت.
- ١٧٥) نوح الله أول داع إلى الله من خلال آيات القرآن الكريم، د. محمود محمد عمارة، مكتبة الإيمان المنصورة، ط٢، بدون تاريخ.
- ۱۷٦) نيل الأوطار، الشوكاني، تحقيق عصام الدين الصبابطي، الناشر دار الحديث مصر، ط۱، سنة ١٤١هـ، ١٩٩٣م.
- ۱۷۷) وجوب تطبيق الحدود الشرعية، عبدالرحمن بن عبد الخالق اليوسف، مكتبة ابن تيمية، الكويت، ط٢، ٤٠٤ هـ، ١٩٨٤م.
- ۱۷۸) وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى، على عبد الله بن أحمد الحسنى، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٩هـ.
- 1۷۹) وقاية الأولاد من الانحراف من منظور إسلامي، المجلة العربية للدراسات الأمنية والتدريب، المجلد ٤/العدد ٢٨، جامعة نايف العربية للعلوم الأمنية الرياض سنة ٢٠٤١هـ.

| رقم الصفحة | الموضوع                                                                                |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| Í          | إهداء                                                                                  |
| Ļ          | شكر وتقدير                                                                             |
| <b>*</b>   | المقدمة                                                                                |
| ١          | التمهيد                                                                                |
| 19         | الفصل الأول: التربية الوقائية في المنظور الإسلامي                                      |
| ۲.         | المبحث الأول: مفهوم التربية الوقائية في الإسلام                                        |
| ٣٣         | المبحث الثاني: خصائص التربية الوقائية                                                  |
| ٤١         | المبحث الثالث: وسائل وأساليب التربية الوقائية                                          |
| ۸۰         | المبحث الرابع: أهداف التربية الوقائية                                                  |
| 90         | المبحث الخامس: دور التربية الوقائية في بناء الأفراد والمجتمعات                         |
| 177        | الفصل الثاني: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الجانب العقدي            |
| 185        | المبحث الأول: التربية الوقائية في دعوة أولى العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان بالله |
| 109        | المبحث الثاني: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان      |
|            | بالملائكة                                                                              |
| ١٧٢        | المبحث الثالث: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان      |
|            | بالكتب                                                                                 |
| ١٨٦        | المبحث الرابع: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان      |
|            | بالرسل                                                                                 |
| ۲٠١        | المبحث الخامس: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان      |
|            | باليوم الآخر                                                                           |
| ۲۱٦        | المبحث السادس: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الدعوة إلى الإيمان      |
|            | بالقضاء والقدر                                                                         |
| 777        | الفصل الثالث: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الجانب التشريعي          |
| 744        | المبحث الأول: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في فريضة الصلاة             |
| 7 £ 1      | المبحث الثاني: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في فريضة الزكاة            |
| 777        | المبحث الثالث: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في فريضة الصيام            |
| 775        | المبحث الرابع: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في فريضة الحج              |

| 798        | الفصل الرابع: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الجانب الخلقي      |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 1 1 1      | المصل الرابع: الولية الولاية في الول الربي العرم من الربيل في البيب السبي        |
| 790        | المبحث الأول: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الأخلاق مع الله    |
| 771        | المبحث الثاني: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الأخلاق مع النفس  |
| 449        | المبحث الثالث: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الأخلاق مع الناس  |
| ٣٦.        | المبحث الرابع: التربية الوقائية في دعوة أولي العزم من الرسل في الأخلاق مع البيئة |
| ٣٧٣        | الفصل الخامس: أثر التربية الوقائية في إزالة أسباب الانحراف من خلال دعوة أولي     |
|            | العزم من الرسل                                                                   |
| <b>TV0</b> | المبحث الأول: أثر التربية الوقائية في إزالة أسباب الانحراف الفكري                |
| ٣٩.        | المبحث الثاني: أثر التربية الوقائية في إزالة أسباب الانحراف السلوكي              |
| ٤١٢        | المبحث الثالث: أثر التربية الوقائية في إصلاح الواقع الدعوى للدعاة                |
| ٤٢٨        | المبحث الرابع: أثر التربية الوقائية في إصلاح الواقع الدعوى للمدعوين              |
| ٤٤١        | الخاتمة                                                                          |
| 2 2 7      | أولاً: النتائج                                                                   |
| 2 2 2      | ثانياً: التوصيات                                                                 |
| 250        | ثالثاً: المصادر والمراجع                                                         |
| ٤٦٠        | رابعاً: فهرس الموضوعات                                                           |