

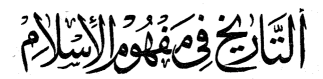
0

# التائع في فَهُوم السيلام

أنورالجندي



## على طريق الأصالة الإسلامية



تساليف أنور الجنسسري

> وَارُالانصَارُ عند مين سيدوريه سناه و سيدوريه

#### مصم الدرحمالرحيم

يقارن الاستاذ ولفرد كانتول سميث في كتابه ( الاسلام في التاريخ الحديث ) بين احساس الهندي والمسيحى والماركسي تجاه التاريخ واحساس المسلم تجاه التاريخ فيقول أن الرجل الهندى لا يأبه للتاريخ ولا يحس بوجوده ، لان التاريخ هو ما سحله البشر من أعمال في عالم المادة وعالم الحس ، والهندى مشغول دائما بعالم الروح ، عالم اللانهائية ، ومن ثم فكل شيء في عالم الفناء المحدود لا قيمة له عنده ولا وزن ، والتاريخ بالنسبة اليه شيء ساقط من الحساب، أما المسيحي فيعيش بشخصية مزدوجة أو في عالمين منفصلين لا يربط بينهما رباط ، مالمثل الاعلى عنده غير قابل للتطبيق والواقع البشري المطبق في واقمع الأرض منقطع عن المثل الاعلى المنشود ، ويسير هذان الخطان في نفسه متجاورين أو متباعدين ولكن بغير اتصال ، والتاريخ في نظره هو نقطية ضعف البشر ، وهبوطه وانحرافه ، أما التاريخ في نظر الماركسي فهو

الايمان بحتمية التاريخ بمعنى أن كل خطوة تؤدى الى الخطوة التالية بطريقة حتمية ولكن لا يؤمن الا بهذا العالم المحسوس ، بل لايؤمن في هذا العالم الا بالمذهب الماركسي وحده ، وكل شيء عداه باطل ، والماركسي يتبع عجلة التاريخ ولا يوجهها ولا يقيسها بأية مقاييس خارجة عنها ، أما المسلم فانه يحس بالتاريخ احساسا جادا ، انه يؤمن بتحقيق ملكوت الله في الارض ويؤمن بأن الله قد وضع نظاما عمليا واقعيا يسمير البشر في الارض على مقتضاه يحاولون دائما أن يصوغوا واقع الارض في اطاره ، ومن ثم فهو دائما يعيش كل عمـــل فردى أو جماعى ، وكل شعور فردى أو جماعى ، بمقدار قربه أوبعده من واقعالارض لانه قابل للتحقيق. والتاريخ في نظر المسلم هو سجل المصاولة البشرية لتحقيق ملكوت الله في الارض ، ومن ثم فكل عمل وكل شعور ، فرديا كان أو جماعيا ذو أهمية بالغـــة لأن الحاضر هو نتيجة الماضى والمستقبل متوقف عملى الحاضر ، غالمفهوم الاسلامي واضح الايجابية ، فبينما غير المسلم يضحى بنفسه لانه لا يريد أن تمر عجلة التاريخ الخاطئة وهو حى وسامح لها بالمرور ، فهو يقف في طريقها حتى تدوسه وتقتله ، ويكون ذلك أغلى قربان يتقصدم به الى الله ، فان المسلم حين يضحى بنفسه ، نفى حسه أن هناك نظاما الهيا يراد أن يطبق

في واقع الارض ، وفي حسه وهو يضحى أنه يدفسع عجلة هذا النظام خطوة الى الامام .

هذه العبارات للكاتب الغربي تقرب من الحقيقة وتكشف عن الفارق العميق بين فهم المسلمللتاريخوبين فهم الطوائف الاخرى ، ويتابع (اليان وايدغراي) هذا المعنى حين يقول: ان وجهة نظر المسلمين للتاريخ هى نظرة بناءة ، فهم يرون أن البشرية اذا اعتنقت تعاليم الوحى ( القرآن ) غان ارادتها حينئذ يتطابق وارادة الله ، ولا يعود يوجد من يعصى أوامره ، ويعم الاخاء بين البشر ، ومن صفات المؤمن أنه صابر ويعلم أن الامر لارادة الله ، وقد قدموا أفضل فيلسوف للتاريخ، موثلا بالفيلسوف ابن خلدون وكان أول فيلسوف حلل درجات تأثير المحيط والدوانع النفسية التي تعمل عملها في الحياة الانسانية ، وتسبب نشــوء الحضارات وانقراضها ، ونشاهد بوجه عام تيارين يتنـــازعان السيطرة على اقطار فلاسفةالتاريخ المسلمين : المفهوم الحركى ، والمفهوم القدرى وكلها تظهر بوضــوح في تقلبات القوى الاجتماعية وعلى العكس من ذلك كان الفلاسفة الهنود قد قطعوا كل صلتهم بما هسو وقتى وغورى وقدموا تعاليم انهزامية وانعزالية ، والتاريخ بالنسبة للبوذية والهنود ليس الا وهما » . ويؤكد الاستاذ تريتون في كتابه « الاسلام : عقيدته وعبادته » ان التفسير المادى لا يصلح لفهم تاريخ الاسلام ، يقول : اذا صح في العقول انالتفسير المادى يمكن أن يكون صالحا في تعليل بعض الظواهر التاريخية الكبرى وبران اسباب قيام الدولوسقوطها، فأن هذا التفسير المادى يفشل فشلا ذريعا حين رغب في أن يعلل وحدة العرب وغلبتهم على غيرهم ، وقيام حضارتهم واتساع رقعتهم ، وثبات اقدامهم ، فلم يبق أمام المؤرخين الا أن ينظروا في العلة الصحيحة لهذه الظاهرة الفريدة فراوا انها تقع في هذا الشيء الجديد: الا وهو الاسلام » .

وهذا ما نريد أن نصل اليه: في أن أي محاولة لتفسير تاريخ الاسلام بغير التفسير الاسلامي للتاريخ محاولة باطلة وأن جميع مذاهب التفسير التاريخي : المسادية والاقتصادية والجغرافية والمناخية . الخ لا تستطيع أن تستوعب مفهوم التاريخ الاسلامي ولكل أمة وعقيدة مقاييسها التي تشكل قانون تفسيرها .

واننا لنجد الآن محاولات لتفسير تاريخ الاسلام تنبعث من النظرية الفربية الليبرالية ، وهذه قاصرة، ومن النظرية الماركسية وهذه قاصرة أيضا .

ومن النظرية المادية وهذه قاصرة أيضًا ، ذلك أن الاسلام الذي يقوم منهجه على تكامل الروحوالمادة، والحياة والموت ، والدنيا والآخرة والنفس والجسد، والشوابت والمتغيرات والكلى والجزئي ، لا يمكن أن يفسر بمنهج جزئى سواء أكان ماديا أم روحيا خالصا، ولذلك مان هذه المحاولات كلها التي تحساول أن تضع الاسلام في صف الديمقراطية مرة ، أو الاسستراكية مرة ، أو الحرية مرة ، كلها قاصرة فالاسلام له ذاتيته الخامية وتكوينه الجامع المنفرد الذي قد يلتقي ثهة مع جانب من هذا أو ذاك ولكنه لن يكون الا هو وحده الذى تعجز المناهج المادية ونظريات التنسير الجزئية عن استيعابه ونهبه ولعل هؤلاء التسلاثة : كانتول وجراى وتريتون قد ردوا على هسده المحاولات وهم كتاب غربيون عرفوا حقيقة ذاتية الاسلام وطابعسه المسرز .

واجه التاريخ (الاسسلامي) حملة ضخمة من حملات التغريب والغزو الثقافي تسستهدف الى اثارة الشبهات والشكوك حوله ، بقصده وضعه موضع الازدراء والانتقاص في نظر أهله ، وحتى يفقد أهميته من حيث أنه قوة انبعاث ويقظة ، وكان هدف التغريب ينصب على (اختلاق تاريخ اسلامي منفر) عسى أن

ينترع من المسلمين نقتهم في ماضيهم الاسلامي وفي انفسهم كمسلمين ، ويسلخهم من تراثهم الفكري وتاريخهم الاسلامي فيصبحون بلا ماض ، فتضعف معنوياتهم ، وبدا تسهل السيطرة عليهم فكريا وثقافيا، مقدمة للسيطرة عليهم عسكريا واقتصاديا ، وقدجرت المحاولات لاحلال مناهج الغرب في تفسير التاريخ الاسلامي بديلا للدراسات الاسلامية ، وفرضت كتب الغرب في المدارس والجامعات ، وجعلت مناهج الغرب في دراسة التاريخ هي الجواز الى تخريج المؤرخين العرب والى صدارتهم ،

وقد امتلأت هذه الدراسات بالتطاول على اعلام الاسلام وقادته وتوابعه والتشهير بهؤلاء العظماء فى كل عصر ، عن طريق تزييف طائفة من الاخبار المشكوك فيها والقصص والاعتماد على مصادر غير أصيلة أو مطعون فى صحتها لالتماس هذه الشبهات حول بطولات رجال التاريخ الاسلامى وأباح بعض المتصدرين فى الجامعات « للخيال أن يذهب مذهبه فى ابتكار الصور التى تقرب للناس حقائق التاريخ » وبذلك جسرى تصيد الروايات من هنا وهناك لمحاولة دعم آراء محرفة معدة اساسا لاثارة الشبهات وما تزال هذه المحاولة تخذ للتآمر على التاريخ الاسلامى قديما وحديثا ،

فقد أشار الشيخ أبو بكر بن العسربى فى كتابه ( العواصم من القواصم ) الى هذه المراجع المشبوهة حين قال : لتحذروا من المفسرين والمؤرخين واهل الادب فأنتم أهل جهالة بحسرمات الدين وعلى بدعة مصريين فلا تبالوا بما رووا ، ولا تنقلوا رواية الا عن أئمة الحديث » .

ولقد رسم مؤرخو المسلمين منهجالبحثالتاريخى على نحو علمى صحيح ، وحــذروا من خطـر ذوى الاعتراض وقال الامام تاج الدين السبكى : لا بد أن يكون المؤرخ عالما عدلا عارفا بحال من يترجمه ، ليس بينه وبينه من الصداقة ما قد يحمله على التعصب له، يلا من العداوة ما يحمله على الضغن منه وربما كان الباعث له على الضعة من أقوام مخالفــة العقيــدة واعتقاد أنهم على ضلال فيقع فيهم او يقصر في الثناء عليهم ( طبقات الشافعية ) .

وثمة خطر آخر خطير واجه التاريخ الاسلامى في العصر الحديث: ذلك هو مفهوم التاريخ في الفكر الغربي فقد ظهرت عدة تفسيرات تحاول ان تفرض نفسها على فهم التاريخ منها: القفسير الجغرافي ، والتفسير البيولولوجي والتفسير الاقتصادي والتفسير

الاجتهاعى والتنسير النفسى وقد حاول كل من الباحثين أن يؤكد تفسيره ويعليه على كل العوامل ويرى البعض أن العامل الجغرافي هو العامل الاول اعتمادا على التصاريس الارضية ومصادر الثروة وتوزيع الحياة والاحوال الجوية ، ويرى غيرهم أن أثرا الوراثة هو المامل الاوحد أو الاهم .

ويرى آخرون أن عامل البيئة هو القوة المؤثرة حياة الناس .

ويرى ماركس: أن العامل الاقتصادى هوالعامل الاساسى في حركة التاريخ.

ويرى توينبى ( التفسير الاجتماعى والحضارى ) أن مواضيع التاريخالصحيحة هما المجتمعات الانسانية ومدنياتها لا الشعوب والاقطار ويرى فرويد أن العامل الاساسى ليس سوى أزمات نفوس الافراد التى أدت الى الانقلابات الهائلة فى التاريخ ويرى أصحاب نظرية التفسير البيولوجى للتاريخ : أن التاريخ يتناول حياة الانسان من حيث هو أنسان ويبحث فى أثر الزمن فيما الزمن في الكائنات الحية من حيث النمو والانحسلال والتطور .

وهناك تفسير (هيجل) السياسي ، وكل هذه النظريات مجرد احتمالات وغروض ، ونظرات محدودة عاصرة ، ومركزة على جانب واحد ولعها جميعا تمثل مجموع العوامل المؤثرة في التاريخ على اقدار معينة وادوار متفاوتة ، ولقد عجزت كل نظرية من هسذه النظريات في أن تحقق الغرض أو أن تثبت سيطرتها بمفردها على تفسير التاريخ .

أما مفهوم الاسلام لتفسير التاريخ فهو لا يأخف بعامل واحد من هذه العوامل ، ولكنه منهوم جامع يستمد طابعه الاساسى من الفهم لارادة الله العليا المحيطة بالكون والاشياء ، وبالترابط الوثيق بين الحياة الدنيا والحياة الآخرة ، وبين ارادة الانسان ذات الاثر الجوهرى في التعبير ، وبين العوامل المادية والروحية والنفسية جميعا ، فليس لعامل واحد مهما كان قدره الانفراد بالتأثير وترى النظرة الاسلامية ان العوامل المعنوية : روحية وأدبية ونفسية لها آثارها البعيدة التي تريد كثيرا عن العوامل الاقتصادية والاجتماعية التي يركز عليها الفكر الغربي في مرحلته المادية التي يعيشها في هذه القرون الاخيرة .

یقول وایفرد کانثول سمیث : ان الاسلام یری لکل حادث دنیوی تفسیرین ، ویقیسه بمعیارین :

احدهما وقتى والآخرابدى ، ومع أن الاسلام والماركسية يعطيان أهمية بالغة لتطور التاريخ وحتميته فان الاسلام رغم اعترافه بمغزى التاريخ الحاسم الا أنه يرى أن هذا المغزى لا يذوب في خضم التاريخ نفسه بل يوحد من التيم والانماط ما يعلو على مجريات التاريخ والحكم على هذه المجريات يمكن بل يجب أن يكون في ضوء هذه القيم — والمقصود بذلك هى (القيم الروحية) التي لا وزن لها في الماركسية .

وتختلف وجهـات النظر كثيرا بين التفسير الغربى (بالوانه المختلفة) للتاريخ وصراعاته المتعددة وبين التفسير الاسلامي .

أولا: ومن وجود الاختلاف: ان النظرة الغريبة المنبئة في مختلف نظريات تفسير التساريخ ( وخاصسة النظرية الماركسية ) يعتبر أن « تاريخ أوربا » وحده هو تاريخ العالم ، أما بقية أجزاء العالم وحضساراته وتاريخه فهى ليست موضع أى تقدير ، كذلك فهى تنظر الى ( الدين ) بعامة نظرة مظلمة ، موقف غربى خاص بالغرب وحده لا تشرك معه أمم الشرق أو أى أمة أخرى يرجسع الى ذلك الصراع الذى وقع بين النهضة الاوربية الحديثة ، وقسد تأثر

غلاسفة التاريخ جميعا بهذين العسساملين : كما تأثر ماركس وانجلز بالنظرة المادية الى التاريخ ، لارتباطهما بدارون وفورنباخ ، فقلبا فلسفة هيجل راسا عسلى عقب ، كما كان لا يعتبران بالنظرة الاسلامية ، وكانا يصدران عن المعركة الاوربية في رأيهم في الدين بأنه أفيون الشعوب ، هذا الرأى محدود يحدد التجربة التى عاشوها ، والتفسيرات التى وجدوها في بيئتهم،

ويعل من أسوا الظلمات التى تحسول دون فهم الحقيقة البشرية هو الرأى الذى يحملهالتفسير المادى للتاريخ بأن الافكار والمسساعر الانسانية والبشرية ليست سوى مظهر من مظاهر العوامل المادية فى المجتسع .

ثانيا: عجز التفسير التاريخي الغربي ( وهو المادي المصدر ) عن استيعاب حقائق التاريخالاسلامي التي تعلو على التصور المادي فسرعة انتشار الاسلام على هذا النحو المذهل واستطاعته في خلطل فترة نقل عن قرن من الزمان أن يبسط جناحيه من حدود الصين الى حدود فرنسا ، هذا في تقدير التفسير الغربي مشكوك فيه ذلك لان الفكر الغربي لا يؤمن الغربي العميق القادر عن طريقالارادة الانسانية بأثر: الايمان العميق القادر عن طريق الارادة الانسانية

الى التغيير الواسع ، كذرك فالتفسير الغربي يعجز عن فهم واستيعاب تاعدة اسلامية اساسية هى « كم من فئة تليلة غلبت فئة كثيرة بانن الله » ذلك أن التقدير المادى يرى أن الكثرة هى الغالبة أبدا ، بينما يضع الاسلام قوة جديدة مضاعفة الى قوة العدد والعددهى قوة الإيمان ، وقد أكدت الفتوح الاسلامية هذه الظاهرة بها لا يدع مجالا للشك ، فقد ثبت فى مختلف الفزوات والمعارك التى دخلها المسلمون أن عددهم فيها كان أقل من عدد خصومهم بمراحل ، وأن عدد عدوهم كان مضاعفا أكثر من مرة بل مرات ، فالنصر هنا يرجع الى عنصر الإيمان الذى لا يعتد به فى الحساب عن التفسير الغربى للتاريخ .

ثالثا: ظاهرة التعصب الواضحة في التفسير الغربي التاريخ الاسلامي .

وهذه الظاهرة طبيعية نهى مستهدة من الاختلاف بين الاديان ومن اختلاف وجهات النظر ، ومن الصراع التائم بين الشرق والغرب ، ومن وجهةنظر الاستعمار الذى يرى أن الغرب هو الجنس الابيض محدن البشرية وأن بلاد الاسلام هى العناصر الملونة التى يرى أنها أقل فى الدرجة والقدرة والكفاية .

ومن خلال نظرة التعصب الغربى تجرى تفسيرات خاطئة ، في مقدمتها الادعاء بأن « انتشار الاسلام جاء بالسيف » وهي مبطلة ، والحق أن الاسلام لم يرمع السيف الا دفاعا عن كيانه حين يتعرض وجوده للخطر ، وذلك في مقاومة محاولات المتآمرين عليه .

\* \* \*

وهكذا نجد أن الاسلام في عقيدته وحركته له ذاتيتة خاصة تعجز عنها النظريات التي تحاول أن تطبق مفاهيمها لتفسيره .

ومن هنا فلا بد أن يكون للتاريخ الاسكلمي تفسيره الاصيل .

وان كل ما يشوب النظرة الغربية من شبهات حول حركة الاسلام يسقط حين يوضع الاسلام موضع التقدير الصحيح: وهو معرفة طبيعة الاسلام وطبيعة الاسلام انها عقيدة تجمع بين الواقع والمثال والدنيا ولآخرة والقلب والعقل ، ولها مرونة واضحة وافق منطلق واطارات واسعة تجعله قادرا على مواجهة الصضارات والثقافات المختلفة على قاعدته الاساسية، مع سماحته الواضحة في اتاحة الفرصة لاهل البلادف

حكم أنفسهم ، حرية العبادة دون فرض عقيدته بالقوة ، وكون الاسلام ايس دينا فحسب ، بل نظام مجتمع ومنهج حياة ، الدين بمعنى العبادة جرزء منه وانه استطاع أن يستوعب حضارات الامم وثقافاتها وأن يهضم الصالح منها ويسيغه وينميه في اطارمفهومه الاصيل : « التوحيد » وانه وفق بين العلم والدين ، وبين الخلق والسياسة ، ومن هنا فقد كان التوحيد أبرز عوامل اندفاع التاريخ الاسلامي بأجنحته : العدل والاخاء والرحمة والكرامة والاعتزاز بالله ، وقد بدا الطابع الانساني والنزعة العالمية واضحة في حركته منذ اليوم الاول .

هذا فضلا عن بقاء القرآن : وهو الوثيقة الكبرى له سليمة من الزيف ، ومع وضوح شخصية الرسول صلى الله عليه وسلم وحياته وتصرفاته واقواله واعماله على نحو يكاد يكون كاملا ، وكذلك وضوح شخصيات أبطال الاسعلام ومواقفهم وتفاصيل هذا التاريخ كله ودقائقه على نحو علمى دقيق .

ولقد كان الاسلام هو الدائم الاول والباعث الاساسى الى توحيد العرب واخراجهم من شسبه جزيرتهم ، وانتشارهم في الارض ، ولم تستطع الاحداث

الكبرى فى تاريخ الاسلام أن تغير الطابع الاصيل للنظم الاساسية ولكنها جددت البنساء الخارجى وأعادت تشكيل الفروع وصياغتها فى اطار الاسلام لم يصاحبها روح التعصب والخضوع الاعمى وانما صاحبها المتناع مستنير وايمان عميق .

ولما كان الاسلام نفسه يقوم على اسساس النظرة الجامعة غانه لا يمكن أن يفسر تاريخه الا من خلال مفهوم جامع مترابط .

ولقد ظل التاريخ الاسلامى خلال طريقه الطويل مرتبطا بالتاريخ الانسانى ، أخذا وعطاء ، وكان له آثاره البعيدة فى التغيرات الواسعة التى عربيتها البشرية ، من حيث تحررها من عبودية الوثن وعبودية القيصر والامبراطور والفرعونومن حيث اهداءالاسلام لها المنهج التجريبى الذى نقل البشرية الى عصرالعلم، وتاريخ الاسلام وحدة كالمة متصلة الحلقات ، وهو مراحل متسلسلة يسلم بعضها الى بعض ذلك لانه يصدر عن قوة واحدة مؤثرة فى الاجتماع والاقتصاد والسياسة ، ولقد اشار الباحثون الى ان الاسلام لا تخبو له نهضة حتى تبدا نهضة اخرى ، وانالاسلام اثر فى كل الاحداث العالمية منذ وجوده الى اليوم وان

تأثيره سيظل مستمرا لا يتوقف فما زال الاسلام ينهو ويزداد اتساعا حتى شمل القارات الخمس الآن ، ولن يتأتى لقوة مهما عظمت أن تقضى على الاسسلام ، وان كانت تستطيع أن تديل منه وأن تؤثر في وجوده بالازمة أو بالغزو أو بالتغريب ، ولكنه قادر على اسستعادة قوته ودفع الضرر عنه بالتجسدد من الداخل ، ولن يسستطيع أى مؤرخ منصف أن يكتب تاريخ البشرية متجاهلا تاريخ الاسلام وأثره البعيد في مجسريات الاحداث .

رابعا: كانت أخطر محاولات «التغريب» تتركز فى المنهج الذى فرضته الارسليات التبشيرية التى استوعبت الشباب المسلم فى العالم العربى فى العصر الحديث والذى يقول: انها تلقن التاريخ وتعلم طلبتها أن يبحثوا فى التاريخ كأنه علم من العطوم الطبيعية المنية على الاستقراء أى تطبيقه على نواميس الاجتماع الجديدة.

ولا ريب أن هذا منهج في النقد التساريخي قسد انبثق من الفلسفة المسادية التي ترى أن هناك قوانين جبرية تحكم تطور التاريخ الانساني ، وهي فكرة قد انكشف على مدى الزمن فسادها وتبين أن من قالوا

بها قد انحازوا الى (عينات) من الوقائع التساريخية وجوهها حسب اهوائهم ، ولكن الارساليات تجد فى هذا المنهج أهمية خاصة وسلاحا هاما لانها تستطيع به أن تضرب تاريخ الاسلام وتزيف وقائعه وتشكك فى بطولاته وهذا هو هدفها الاساسى .

ولا ريب أن النظرة الصحيحة للتاريخ يجب أن تنتغى معها الحتمية والجبرية جميعا : ذلك لان الانسان صانع التاريخ له حريته واختياره وأثره الخاص فى كل ما يقدم عليه من فكر وعمل ، فلو كان وليد الاسباب والعوامل الطبيعية فحسب ، ليس له يد فى تحسويلها أو توجيهها ، لو كان كله نتيجة حتمية وليس بشكل من الاشكال فاعلا مسببا لما كان ثهة موجب لاى حكم يصدر منه بل لم يكن ثهة مصدر هذا الحكم كذلك لو كان مسيرا فى حياته كل التسيير ، مجبرا عملى كل عمل من أعماله لضاع معنى الحكم وما يتضمنه من ثواب وعقاب » .

ان حكم التاريخ ، بل اى حكم يتنافى مع الحتمية والجبرية المطلقة ولا يقوم الا اذا اعترف الانسان بحريته واختياره وعقيدته على تحقيق هذا أو ذاك من الامكانات الكامنة في ذاته والمنفسحة أمامه .

فحكم التاريخ مرتبط ارتباطا محكما بهذا المعنى الانسانى : معنى الحرية ، فهذا المعنى بمقدار انكشافه وتجليه وتحقيقه يتلخص جوهر الجهد الانسانى المتمثل في التاريخ وبهذا المعنى أيضا يسستطيع الانسان أن يحكم في التاريخ ، ويفصل بين التراث الايجابى الباقى الحافز ، والتراث السلبى الزائل .

ومعنى هسدا ان الاتجاه الذى ركزت عليسه الارساليات التبشيرية فاسد علميا وهو مصاولة من محاولات هدم التاريخ الاسلامى وبطولاته وعبرته فى نفوس الشباب المسلم والحيلولة دون ان يؤدى هذا التاريخ دوره فى الاجيال الجديدة ليقدم لها قدرته على مواجهة الاحداث المتطورة ويكشف لها الاخطار المحيطة ويدفعها الى الطريق الصحيح لمواجهة الغزو الذى يتجمع له قوى الاستعمار والصهيونية والماركسية .

ولقد تلقفت الصهيونية العالمية محاولة تزييف التاريخ وتفسيره على نحو مسموم كما فعلت الماركسية حين أجرت عليه منهج التفسير المادى .

أما الصهيونية فقد عمدت الى الاستيلاء على عدد كبير من كراسي الجامعات الفربية ، والعمسل على

تبرير الفزو المسهيوني للبلاد الاسلامية والسيطرة على فلسطين ، وإثارة الشبهات حول الأمة العربية وتاريخها ومكانتها ، وحول دينها وعقيدتها ، باعتبارها القوة المواجهة لها في الصراع ، وأثارة الغرب على الشعوب العربية والاسلامية وذلك باعادة عرض صور من أحداث الحروب الصليبية وغيرها على نحومضلل، وهم الذين يحاولون الآن اثارة مخاوف أوربا والفرب نحبو العبرب وازدهارهم ونهضبتهم كوسيلة لتعسية الراى العام الغربي ضدهم وهم الذين يقفون الآن من وراء تجديد الكتابة عن الفرق الاسلامية وعن الثورات التي قام بها الزنج والقرامطة والباطنيسة ودفعهم بعض اذنابهم من التغربيسين لتصويرها بصورة انها ثورات اسلامية ، وقد ركز مؤتمر بليتمور الصهيوني الذي عقد عام ١٩٤٢ حول هذا الاتجاه وكل ما يتردد الآن وينشر عن الحركات الباطنة كالقرامطة والاسماعيلية والجلاح هو من صنع هذا الاتجاه في محاولة تصوير هذه الفرق والشخصيات على أنها من دعاة العدل بينما هي من صميم دعاة الانتفاضة على الدولة الاسلامية والعمل على هدمها.

ويتصل هذا التأثير بما نراه في كتب التساريخ المدرسية من محاولة تصويررجال التبشير والارساليات

الذين وفدوا على العالم الاسلامى فى اوائل حسركة الاستعمار البرتغالى والاسبانى على انهم أبطال الكشوف الجفرافية ، او ما نجده من تمكين فى كتب التساريخ الاسلامى على مسائل الخلاف بين معاوية وعلى وابراز الزوايا الحادة فى المواقف والاحداث حتى يبدو التاريخ الاسلامى كله وكانه صراع سياسيين محترفين على مغانم الحكم او انه تضارب بين الدماء والعسروق ، بينما لا ترى مثل هذه للصور فى الصفحات الخاصسة بتاريخ الفراعنة .

ويتصل بهذا ما تغص به دائرة المعارف الاسلامية (التى كتبها مجموعة من المستشرقين اليهود والمسيحيين المتعصبين) وكأنها مجموعة افتراءات واتهامات حاقدة على الاسلام وبنى الاسلام والقرآن وهي تحاول أن تصوراته ، وما كتبه بروكلمان وغيره وكلها تحاول أن تصيب رجال الاسلام وحكوماته بالاتهام والشبهة والهوى ، وفي هذا المعنى يقول الاستاذ روسف العشى : لقد حاول الكثيرون أن يصموا تاريخنا بكثرة الفتن والحسروب والمكايد والاضطرابات وليس هنا مجال الرد عليهم ، غير أن النظرة المصحيحة الى التاريخ من خلال عوامه العديدة تعطى البيان الواضح عن أن هذه الوصمات لا اصل تعطى البيان الواضح عن أن هذه الوصمات لا اصل

لها صحيح ، وان كل ما في الامر ان هناك «تفاعلات » في المجتمع الاسلامي العربي كانت تأخذ طريقها ولا بد أن تأخذ طريقها في ذلك المجتمع ، وان هذه التفاعلات سنة من سنن الله ، ولن تجد لسنة الله تبديلا ، وهي تفاعلات تحدث في كل أمة ، بل ان الامم الاخرى كانت تتلقاها بعنف أكثر مما تلقاها به المسلمون والعرب ، وتاريخ الامم دائمسا ممزوج بالحسروب والفتن ، والاضطرابات أكثر من التاريخ العربي .

ولقد كان لهذه المحاولة الخطسيرة التى ما تزال مستبرة أثرها البعيد فى نفس الشباب المسلم الذى ينظر الى تاريخه وزعماءه من خلال وجهة نظر تغريبية ذات هدف واضح فى هدم المقومات الحقيقية للاسسلام وتاريخه وعقائده .

وهناك اتجاه العنصرية فى كتابة التاريخ الاسلامى وهو أيضا من عمل الاستشراق وهى المصاولة التى ترمى الى تصور نزاع حاد بين العرب الحاكمين والشعوب المحكومة .

وقد حاول مان ملوتن دولهاورند تصوير القرن

الاول الهجرى وكأنه صراع دموى بين العرب كساده وحكامه وبين سكان البلاد المفتوحة .

وقد تأثر بهذا الاتجاه مؤرخون عرب كثيرون نحاولوا أن يصوروا انتفاضات بعض الوقد كالبابكية والقرامطة على انها حركات متحررة وتلك نظرة مستمدة من الفكر السياسي الحديث ولم تكن من طابع ذلك العصر .

كذلك مان هناك محاولات ترمى الى الانتفاضهن جوهر الاسلام نفسه على اساس القول بأن تاريخ الاسلام هو تطبيق لهذه الاصول الاسلامية ، والواقع انه لا بد من التفرقة الواسعة بين مبادىء الاسلام الربانية الثابتة الممثلة في القرآن الكريم والسنةالنبوية الصحيحة وبين التجربة التى قام بها الحكم الاسلامي والتى تلتقى مع مبادىء الاسلام وقد نفترق في بعض المراحل ، ولا ريب ان هناك نفر ممن تولوا زمام الحكم في الدولة الاسلامية بعد الخلافة الراشدة بعدوا عن في الدولة الاسلام » فمن غير الحق ان يصور سلوك هؤلاء الحكام بأنه من مبادىء الشريعة ، واهم ما في خلك الفهم الخاطىء من محاذير هو محاولة نسبة خلاستبداد الى الاسلام ومحاولة الاستشراق تبرير

الاستبداد بالاسلام نفسه حيث يقول بعضهم وهو كاذب : ان نظام الحكم في الاسلام نظام استبدادي ونسى هؤلاء أن للاسلام مبادئه الواضحة التي تنظم العلاقة بين الحاكم والمحكوم لمصلحة المحكوم نفسه .

وقد وقع في هذا الخطأ توماس ارنولد في كتابه الخلافة ومرجليوت ، وماكدونالد وموير ، وكلهم حاول أن يتخذ من واقع التاريخ الاسلامي ومن اخطاء بعض الولاه المسلمين مبررا لان ينسب استعداده الي الاسلام .

والانصاف يقتضى أن يقال : أن للقرآن تعاليمه الواضحة التى توجبتساوى الناس فى جميعالحقوق، فاذا ما قامت رئاسة تتفق مع هذه التعاليم التى جاء بها القرآن فهى التى تنطبق عليها الصفة الاسسلامية ولا يستطيع أى طاعن أن يطعنها حينئذ فى سموها وكفالتها لجميع الناس فاذا لم تتفق هذه الرئاسة مع تعاليم القرآن فانه لا يصح القول بأن هذه الخلافة خلافة اسلامية ، لانه اذا كانت قد صادقت تعاليم كتاب الله الذى هو دستور الدعوة الاسلاميةفهل يصح أن ينسب الى الاسلام ما هو متصادم مع دسستوره (دكتور محمد رافت عثمان).

والخلافة في سماتها الصحيحة ينظر اليها ايام صفائها ونقائها ولا يصح أن يتخف الباحث أي عصر يروقه فيحكم عليها بالسمات التي يجدها في هذا العصر وهذه المنحرفة ليست خلافة على المسلمين بل رئاسة ليست ملتزمة في سياستها لهم بقانون الاسلام .

ان تميز التفسير الاسلامي للتاريخ ، وهو المنهج الوحيد الصالح لتطبيقه على التاريخ الاسلامي يتميز بسمات هامة : تتغاير مع مفاهيم الفكر الغسربي في الاساس ومن ثم يختلف معه في التفسيرات : الليبرالية أو الماركسية على السواء .

#### **اولا**: الانسان:

فالانسان فى الاسلام له ارادة حرة قادرة على العمل وهى موضع مسئوليته وهو بذلك ليس خلية فى جسم المجتمع ، وليس محكوم عليه بالحتمية او الجبرية .

وهذا النهم يختلف مع الفكر الغربى الذى يرى فناء الفرد فى المجموع ، وان وجود الفردكشيء منفصل قائم بذاته خداع ، ويرى الفكر الغربي أن الجنس

البشرى عبارة عنحشد من مخلوقات اليه لا ارادة لها. وان الحياة البشرية ظاهرة محدودة يحيط بها الزمن احاطة تامة . ولذا فان وجود الفرد غير ذى اهميسة قسط .

والاسلام يعتبر الانسان في موضع الخلفة في الارض .

ثانيا: ترتبط في الاسلام الازلى بالابدى، والثابت بالمتغير ، والروحى بالمادى ، والدني وي بالاخروى منظرة الانسان الى الحياة وعمله فيها تمتد الى ما بعد الموت والى البعث والجزاء والى حياة أخرى هى الخلود بعينه .

وهذا الفهم يختلف مع الفكر الغربى الذي يرى أن الحياة لها نهاية ليس بعسدها شيء وان النظرة تاصرة عند هذا الكون المحدود والزمن المحدود .

ثالثا: يؤمن المسلم بأن العالم يتحرك بارادة الله المطلقة المعالة ، التى خلقت نواميس الكون والوجود والمجتمعات وقوانينها وان هذه الارادة الربانية قادرة على تغيير هذه النواميس وايقافها وان الانسان

ارادة محدودة داخل ارادة الله ومنها وهى موضحه مسئوليته ، ومنها يجيىء أثره فى تحريك المجتمع وتغيير التاريخ .

فالحق تبارك وتعالى قادر على التغيير بغيرسبب واضح من الاسباب التى يعرفهاالانسان او يقيسها من تلك القوانين واحداث التاريخ شاهدة على ذلك فى عديد من التغيرات الكبرى التى حدثت ولم يستطع الماديون تفسيرها الا بأن اطلقوا عليها اسم الصدفة أو الفجاءة .

ثالثا: ينطلق التفسير الاسلامى للتاريخ من الله هو الفاعل الحقيقى لكل احداث التاريخ عن طريق خلقه وجنوده ( وما يعلم جنود ربك الا هو ) والانسان واحد من هؤلاء الجنود وقد قدم القرآن اسباب قيام الاهم وتطورها وانهيارها ، وكشف عن المصدرالحقيقى للنصر والهزيمة والبقاء والزوال .

والقرآن يرد هذه العوامل اساسا الى الاخلاق والايمان بالله والتقوى ، فاذا حافظت الحضارة على هذه العوامل استطاعتان تستمر وان خالفت سقطت.

( ألم يروا كم أهلكنا من قبلهم من قرن مكناهم فى الارض ما لم نمكن لكم وأرسلنا السماء عليهم مدرارا وجعلنا الانهار تجرى من تحتهم ، فأهلكناهم بذنوبهم وأنشأنا من بعدهم قرنا آخرين ) .

ومعنى هذا أن الامم اذا انحرفت الى الترف والفساد والانحلال وعزفت عن العمل الجاد القائم على الاخلاق والرحمة والتقوى ، سقطت .

هذا هو القانون الثابت الذي لا يتفسير والذي يصيب الامم اذا خرجت عن جادة الحق وانحرفت عن الطريق الصحيح ، طريق بناء المجتمع الرباني ، وقد اصاب هذا القانون المسلمون أنفسهم عندما انحرفوا عنه ماذا عادوا اليه عاد اليهم مجدهم ، ولقد كان المسلمون دوما اذا ما خرجوا عن جادة الحق والخلق أصابت سابت سابة الله التي لا تخلف فاذا عادوا الي الاستمساك بالحق والمنابع واعتصموا بالله وكتابه أعيدوا الى القوة والنماء والتمكين في الارض ، ويدعو القرآن المسلمين الى ان يسيروا في الارض فينظروا عاقبة الامم التي سبقت ، والتي يمشون في مساكنهم، عاقبة والرومان ، وغيرهم ، ليكون لهم عبدة من خلك .

- « قل سيروا في الارض فانظروا كيف بدأ الخلق » .
- « قد خلت من قبلكم سنن فسيروا في الارض » .
- « الله يسيروا في الارض لله الم الوب يعقلون بها » .

ولعل هذا هو القانون الحتمى الذى لا سبيل الى تجاوره ، اذا فسدت الامم انهارت مجتمعاتها وحضارتها ، واذا عادت الى الحق أعيدت الى مكانتها ورسالتها وللمسلمين رسالة وامانة عالمية عليهم ان يبلغوها للبشرية كلها ولذلك فهو احق ان يلمتسوا اسباب الحياة والقوة من مصدرها الاصيل القرآن .

### رقم الايداع ٧٩/٣٨٣١ الترقيم الدولي ١ ــ ٧٧ ــ ٧٣٨

المطيعة الفنية تليفون ٩١١٨٦٢ ـ القاهرة



تعالج قضية هامة من القضايا المعامية التى تبطلب بيان وجه الإسسام فيرا.

١- ٱلفمليون مسلمعلى أبوابالقرن الخامس عثرالهجرى

- الصهونية والإسلام

٤- الحضارة فخت مفروم الإيبلام

٥- التاريخ ف مفروم الإسلام
٢- فسأد نظام الرباً فى الاقتصادلعالي

٧- المرتر المغتصبة بعد ثلاثين عاماء فلسطيق

٨- يقظم الإسلام في تركبا

٩- ٱكْنُورْتِنَانُ فَى ْتَارِيجِ الْأُدِبِ الْحَدِيثِ

١٠- الترببة الارسومية هى الإطارالحقيقى للتّعلم

أنوالجندي

٨١ ش البعثاث ناميثاع لجهويِّرُ-عايين تـ٨١