المقدمة

الحمد لله الذي علَّم بالقلم، علَّم الإنسان ما لم يعلم، والصلاة والسلام على النبي الأكرم، الذي دلَّ الأمة على الخير وسلك بها الطريق الأمَمَ الأقوم.

أما بعد

فإن المعلمين هم حُماةُ الثُّغور، ومربو الأجيال، وسُقَاةُ الغرس، وعُمَّارُ المدارس، المستحقون لأجر الجهاد، وشكر العباد، والثواب من الله يوم المعاد.

ثم إن الحديث عن المعلمين ذو شجون؛ فلهم هموم وشؤون، ولهم آمال وآلام، وعليهم واجبات وتبعات.

ولقد يسر الله أن جمعت بعض الخواطر والنقول في هذا الشأن؛ فأحببت نشرها في صفحات؛ عسى أن تعم الفائدة بها.

وقد جاءت تلك الصفحات حاملةً المسمى الآتي:

=**مع المعلمين**+

فهي تدور مع المعلمين في شجونهم وشؤونهم، وفي أدبهم في أنفسهم، ومع زملائهم وطلابهم، إلى غير ذلك مما يدور في فلكهم.

فيا معاشر المعلمين سلامٌ من الله عليكم، وتحيات مباركاتٌ تُزجى إليكم، وثناء عليكم يَأْرَج كالمسك من محبٍّ لكم.

ثم إن هذه الصفحات مهداة إليكم فعسى أن تنال رضاكم، وتجد قبولاً عندكم.

فإلى تلك الصفحات، والله المستعان وعليه التكلان.

مع المعلمين

**1\_ استحضار فضل العلم والتعليم:**

فللعلم شأن جلل، وفضل عظيم، ومكانة سامقة، فيحسن بالمعلمين أن يستحضروا هذا المعنى، ويضعوه نصب أعينهم وفي سويداء قلوبهم؛ فما يقدمونه في سبيل العلم يعلي ذكرهم، ويزكي علومهم، ويعود بالنفع عليهم وعلى أمتهم.

ولهذا فلا غرو أن تتظاهر آثار الشرع، وأقوال السلف، وكلمات الحكماء في بيان فضل العلم ونشره بين الناس.

قال \_تعالى\_: [**يَرْفَعْ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ**] (المجادلة: 10).

قال ابن عباس \_رضي الله عنهما\_: =العلماء فوق المؤمنين مائة درجة، ما بين الدرجتين مائة عام+.([[1]](#footnote-1))

قال وهب ابن منبه ×: =يتشعب من العلم الشرفُ وإن كان صاحبه دَنِيَّاً، والعز وإن كان صاحبه مهيناً، والقرب وإن كان قصيَّاً، والغنى وإن كان فقيراً، والمهابة وإن كان وضيعاً+.([[2]](#footnote-2))

وقال أبو الوليد الباجي ×في وصيته لولديه: =والعلم لا يفضي بصاحبه إلا إلى السعادة، ولا يقصر عن درجة الرفعة والكرامة، قليله ينفع، وكثيره يعلي ويرفع، كنز يزكو على كل حال، ويكثر مع الإنفاق، ولا يغصبه غاصب، ولا يُخاف عليه سارق ولا محارب؛ فاجتهدا في تحصيله، واستعذبا التعب في حفظه والسهر في درسه، والنصب الطويل في جمعه، وواظبا على تقييده وروايته، ثم انتقلا إلى فهمه ودرايته+.([[3]](#footnote-3))

وقال ابن حزم ×: =لو لم يكن من فضل العلم إلا أن الجهال يهابونك، وأن العلماء يجلونك \_ لكان ذلك سبباً إلى وجوب طلبه، فكيف بسائر فضله في الدنيا والآخرة؟.

ولو لم يكن من نقص الجهل إلا أن صاحبه يحسد العلماء، ويغبط نظراءه من الجهال \_ لكان ذلك سباً إلى وجوب الفرار عنه، فكيف بسائر رذائله في الدنيا والآخرة؟+.([[4]](#footnote-4))

وعن سفيان الثوري والشافعي \_رضي الله عنهما\_: =ليس بعد الفرائض أفضل من طلب العلم+.([[5]](#footnote-5))

قال ابن جماعة × بعد أن ساق جملة من الآثار عن السلف في فضل العلم: =وقد ظهر بما ذكرنا أن الاشتغال بالعلم لله أفضل من نوال العبادات البدنية من صلاة، وصيام، وتسبيح، ودعاء، ونحو ذلك؛ لأن نفعَ العلم يعم صاحبه والناسَ، والنوافل البدنية مقصورةٌ على صاحبها، ولأن العلم مصحح لغيره من العبادات؛ فهي تفتقر إليه، وتتوقف عليه، لا يتوقف هو عليها، ولأن العلماء ورثة الأنبياء \_عليهم الصلاة والتسليم\_ وليس ذلك للمتعبدين، ولأن طاعة العالم واجبة على غيره فيه، ولأن العلم يبقى أثره بعد موت صاحبه، وغيرُهُ من النوافل تنقطع بموت صاحبها، ولأن في بقاء العلم إحياءَ الشريعة، وحفظ معالم الملة+.([[6]](#footnote-6))

هذا شيء من فضل العلم، أما فضل نشر العلم وبثه بين الناس فيكفي في ذلك قول المصطفى ": =**إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقةٍ جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له**+.([[7]](#footnote-7))

قال ابن جماعة × في هذا الحديث: = وأنا أقول: إذا نظرت وجدت معاني الثلاثة موجودة في معلم العلم؛ أما الصدقة فإقراؤه إياه العلم وإفادته إياه؛ ألا ترى إلى قوله " في المصلي وحده: =**من يتصدق على هذا**+.

أي بالصلاة معه؛ لتحصل فضيلة الجماعة، ومعلم العلم يحصل للطالب المنتفع به فضيلة العلم التي هي أفضل من صلاة في جماعة، وينال بها شرف الدنيا والآخرة.

وأما العلم المُنْتَفع به فظاهر؛ لأنه كان سبباً لإيصاله ذلك العلم إلى كل من انتفع به.

وأما الدعاء الصالح له فالمعتاد المستقر على ألسنة أهل العلم والحديث قاطبة من الدعاء لمشايخهم وأئمتهم.

وبعض أهل العلم يدعون لكل من يذكر عنه شيء من العلم، وربما قرأ بعضهم الحديث بسنده، فيدعو لجميع رجال السند؛ فسبحان من اختص من شاء من عباده بما شاء من جزيل عطائه+.([[8]](#footnote-8))

قال الشيخ عبدالرحمن ابن سعدي ×: =فالمعلم مأجور على نفس تعليمه، سواء أفهم المتعلم أو لم يفهم؛ فإذا فهم ما علمه، وانتفع به بنفسه أو نفع به غيره \_ كان الأجر جارياً للمعلم ما دام النفع متسلسلاً متصلاً.

وهذه تجارة بمثلها يتنافس المتنافسون؛ فعلى المعلم أن يسعى سعياً شديداً في إيجاد هذه التجارة؛ فهي من عمله وآثار عمله.

قال \_*تعالى\_*: [**إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ**] (يس: 12).

فـ[**مَا قَدَّمُوا**] ما باشروا عمله، و [**آثَارَهُمْ**]: ما ترتب على أعمالهم من المصالح والمنافع أو ضدها في حياتهم وبعد مماتهم+.([[9]](#footnote-9))

قال ابن جماعة ×: =واعلم أن الطالب الصالح أعودُ على العالِم بخير الدنيا والآخرة من أعز الناس عليه، وأقرب أهله إليه.

ولذلك كان علماء السلف الناصحون لله ودينه يُلْقون شبك الاجتهاد لصيد طالب ينتفع الناس به في حياتهم ومِنْ بعدهم.

ولو لم يكن للعالم إلا طالب واحد ينفع الله بعلمه وهديه لكفاه ذلك الطالب عند الله *\_تعالى\_*؛ فإنه لا يتصل شيء من علمه إلى أحد فينتفع به إلا كان له نصيب من الأجر+.([[10]](#footnote-10))

فأكرم بالتعليم من مهنة، وأعظم به من شرف ومهمة.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| أعَلِمْتَ أشرفَ أو أجلَّ من الذي |  | يبني وينشئ أنفساً وعقولا([[11]](#footnote-11)) |

هذا وسيأتي مزيد بيان لفضل العلم والتعليم ضمناً في الفقرات التالية.

**2\_ استشعار المسؤولية:**

فمسؤولية التعليم عظيمة، والأمانة الملقاة على عواتق أهله كبيرة؛ فما طريق المعلمين بلا حبةٍ، ولا مهمتهم بيسيرة؛ فلقد تحملوا الأمانة وهي ثقيلة، واستحقوا الإرث وهو ذو تبعات، وينتظر منهم ما ينتظره المدلج في الظلام من تباشير الصبح؛ فإن الأمة ترجو أن يبنى بهم جيل قوي الأسر، شديد العزائم، سديد الآراء، متين العلم، متماسك الأجزاء.

ولا يقال هذا الكلام؛ تهويلاً، وإنما يقال؛ ترويضا؛ فمن وطن نفسه على المكروه هانت عليه الشدائد، ووجد كل شيء باسما جميلاً محبوباً.

ومن تخيل الراحة، وحكم أخيلتها في نفسه، ثم كذبته الآمال \_كان بين عذابين، أمضَّهما كذب المخيلَة.([[12]](#footnote-12))

قال ابن حزم ×: =وطن نفسك على ما تكره يَقِلَّ هَمُّك إذا أتاك، ويعظمَ سرورُك ويتضاعف إذا آتاك ما تحب مما لم تكن قدَّرْتَه+.([[13]](#footnote-13))

فيا معاشر المعلمين، إنكم عاملون فمسؤولون عن أعمالكم، فمجزيون عنها من الله، ومن الأمة، ومن التاريخ، ومن الجيل الذي تقومون عليه كيلاً بكيل، ووزناً بوزن؛ فإن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم ولكم من الله فضل جزيل، ومن التاريخ والأمة ثناء جميل.

وإن قصرتم فقد أسأتم لأنفسكم ولأمتكم، وإن لما يبوء به المقصرون من الندامة والمرارة ما يحلو معه بخع النفوس، وإتلاف المهج.

وتلك هي الحالة التي نعيذ أنفسنا \_ معاشر المعلمين \_ بالله من تسبيب أسبابها، وتقريب وسائلها .

كيف وقد نهى ديننا الحنيف عن التقصير في الواجبات، ونعى التفريط في الحقوق، وبين آثاره وعواقبه، وحض على الأعمال في مواقيتها، وقبح الكسل، والتواكل، والإضاعة، فشرع لنا بذلك كل شرائع الحزم والقوة وضبط الوقت والنفس مالم يشرعه قانون، ولم تأت به عقلية.

وما أخَذَنا بذلك إلا ليأخذ بِحُجَزِنا عن التَّهَوّي في الكسل والبطالة، ويقينا تَجَرُّعَ مرارة الندم، وحرارة الحسرة.([[14]](#footnote-14))

قال الله \_ تعالى \_: [**إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا**] (النساء: 58).

وقال \_ عز وجل \_: [**إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً**] (الأحزاب: 72).

وقال النبي ": = **كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته**+.([[15]](#footnote-15))

فيا معاشر المعلمين، إنكم رعاة ومسؤولون عن رعيتكم، وإنكم بناة وإن الباني لمسؤول عما يقع في البناء من زيغ أو انحراف.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| وإذا كان في الأنابيب حيف |  | وقع الطيش في صدور الصِّعَاد |

فالتعليم هو التكوين الأول للناشئة، وعلى أساسها يبنى مستقبلهم في الحياة؛ فإن كان هذا التكوين صالحاً كانوا صالحين لأمتهم ولأنفسهم، وإن كان مختلاً ناقصاً زائغاً بنيت حياة الجيل كله على فساد، وساءت آثاره في الأمة وكانت الأمية أصلح لها، وأسلم عاقبة.

قال الحكيم العربي:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| إذا ما الجرح رمَّ على فساد |  | تَبَيَّن فيه تفريط الطبيب |

وقال شوقي:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| وإذا المعلم ساء لحظَ بصيرةٍ |  | جاءت على يده البصائرُ حُولا([[16]](#footnote-16)) |

إن تبعة ذلك تلقى على المعلمين الكرام؛ فلينظروا أي موقف أوقفتهم الأقدار فيه، وليشدوا الحيازيم لأداء الأمانة على وجهها، وليعلموا أنهم إنما يبنون للأمة من كل جيل ساقاً حتى يعلو البناء ويشمخ، وإن البناء لا يعلو قوياً، صحيحاً، متماسك الأجزاء، متعاصياً على الهزات والزلازل \_ إلا إذا كان الأساس قوياً متيناً، متمكناً ركيناً.([[17]](#footnote-17))

إذا كان الأمر كذلك فإنه لا يحسن بنا \_ معاشر المعلمين \_ أن نتنصل عن المسؤولية، أو أن نلقي بالتبعات على غيرنا، فنلقي بها على البيت، وفساد الزمان، وقلة المعين وما إلى ذلك ..

بل نقوم بما هو فرض علينا، ونؤدي الأمانة المنوطة بنا على أكمل وجه وأتمه.

قال العلامة محمد البشير الإبراهيمي × في وصيته للمعلمين: =إنكم تجلسون من كراسي التعليم على عروش ممالك، رعاياها أطفال الأمة؛ فسُوْسُوهُمْ بالرفق والإحسان، وتَدَرَّجوا بهم من مرحلة كاملة في التربية إلى مرحلةٍ أكملَ منها.

إنهم أمانة الله عندكم، وودائع الأمة بين أيديكم، سلمتهم إليكم أطفالاً؛ لتردوها إليها رجالاً، وقدمتهم إليكم هياكل؛ لتنفخوا فيها الروح، وألفاظاً؛ لتعمروها بالمعاني، وأوعية؛ لتملأوها بالفضيلة و المعرفة+.([[18]](#footnote-18))

ومما يحسن التنبيه عليه في هذا الصدد أن مسؤولية التربية والتعليم لا تقتصر على معلمي الشريعة أو اللغة أو ما يدور في فلكهما.

بل هي عامة، ومناطة بكل معلم ومرب؛ فالعلم النافع الذي دل عليه الكتاب والسنة هو كل علم أثمر الثمار النافعة، وأوصل إلى المطالب العالية، فكل ما زكى الأعمال، ورقى الأرواح وهدى إلى السبيل \_ فهو من العلم النافع، لا فرق في ذلك بين ما تعلق بالدنيا أو بالآخرة؛ فشرف الدين لازم لشرف الدنيا، وسعادة المعاش مقترنة بسعادة المعاد.

والشريعة بكمالها وشمولها أمرت بتعلم جميع العلوم النافعة من العلم بالتوحيد وأصول الدين، ومن علوم الفقه والأحكام، ومن العلوم العربية، والاجتماعية، والاقتصادية، والسياسية، والحربية، والطبية، إلى غير ذلك من العلوم التي يكون بها قوام الأمة، وصلاح الأفراد و المجتمعات.([[19]](#footnote-19))

**3\_ لزوم التقوى بكل حال:**

فالتقوى هي العدة في الشدائد، والعون في الملمات، وهي مهبط الرَّوْح والطمأنينة، ومتنزل الصبر والسكينة، وهي مِرقاة العز، ومعراج السمو إلى السماء، وهي التي تُثبِّتُ الأقدام في المزالق، وتربط على القلوب في الفتن.

فما أحوجك *أخي المعلم* إلى تقوى الله *\_عز وجل\_* وما أجدرك بدوام مراقبة ربك في سرك وعلانيتك، وفي أقوالك وأعمالك؛ فإنك أمين على ما أودعك الله من العلوم، وما منحك من الحواس والفهوم.

ومن لزوم التقوى طهارةُ الباطن من الأخلاق الرديئة، والمحافظةُ على شعائر الإسلام كإقامة الصلاة في المساجد، وإفشاء السلام للخواص والعوام، وما يستتبع ذلك مما سيرد ذكره في ما سيأتي *\_إن شاء الله تعالى\_*.([[20]](#footnote-20))

**4\_ الإقبال على القرآن وقراءته بتدبر وتعقل:**

فالقرآن هو الذي ربى الأمة وأدبها، فزكى منها النفوس، وصفى القرائح، وأذكى الفِطَن، وجلا المواهب، وأرهف العزائم، وأعلى الهمم، وصقل الملكات، وقوَّى الإرادات، ومكَّن للخير في النفوس، وغرس الإيمان في الأفئدة، وملأ القلوب بالرحمة، وحفز الأيدي للعمل النافع، والأرجل للسعي المثمر، ثم ساق هذه القوى على ما في الأرض من شر وباطل وفساد فَطهرها منه تطهيراً، وعمرها بالحق والإصلاح تعميراً.

والقرآن هو الذي جلا العقول على النور الإلهي فأصبحت كشافة عن الحقائق العليا، وطهر النفوس من أدران السقوط والإسفاف إلى الدنايا فأصبحت نزاعة إلى المعالي، مُقْدِمَةً على العظائم؛ فلم يزل بها هذا القرآن حتى أخرج من رعاة النَّعم رعاة الأمم، وأخرج من خمول الأمية أعلامَ العلمِ والحكمة.

وبهذه الروح القرآنية اندفعت تلك النفوسُ بأصحابها تفتح الآذانَ قبل البلدان، وتمتلك بالعدل والإحسانِ الأرواحَ قبل الأشباح.([[21]](#footnote-21))

فحقيق علينا *\_معاشر المعلمين\_* أن نقبل على كتاب ربنا *\_جل وعلا\_* قراءةً، وتدبراً، وفهماً، وعقلاً، واهتداءً بهديه، وتخلقاً بأخلاقه؛ لنحظى بأجلِّ الخيرة، ونظفر بحميد العاقبة.

**5\_ ملازمة ذكر الله \_عز وجل\_:**

فبذكر الله تطمئن القلوب، وتزكو النفوس، وتزول الهموم والغموم.

قال \_تعالى\_: [**أَلا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ**] (الرعد: 28).

ثم إن ذكر الله يهون الصعاب، ويزيد في القوة، قال ابن القيم × في معرض حديثه عن فضائل الذكر: =إن الذكر يعطي الذاكرة قوة، حتى إنه ليفعل مع الذكر ما لم يظن فعله بدونه.

وقد شاهدت من قوة شيخ الإسلام ابن تيمية في سننه، وكلامه، وإقدامه أمراً عجيباً، فكان يكتب في اليوم من التصنيف ما يكتبه الناسخ في جمعة وأكثر.

وقد شاهد العسكر من قوته في الحرب أمراً عظيماً+.([[22]](#footnote-22))

زيادة على ذلك فإن ملازمة الذكر يعد من أجل الأعمال إن لم يكن أجلها.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ×: =مما هو كالإجماع بين العلماء بالله وأمره أن ملازمة ذكر الله دائماً هو أفضل ما شغل العبد به نفسه في الجملة+.([[23]](#footnote-23))

وأفضل الذكر بعد القرآن تلك الكلمات الأربع: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر.

وكذلك لا حول ولا قوة إلا بالله؛ فهذه الكلمة لها تأثير عجيب في ثبات القلب، ومعاناة الأشغال، وركوب الأهوال.([[24]](#footnote-24))

6\_ **وقل ربي زدني علماً:**

فلا تستنكف من التعلم، ولا تقنع بما لديك من العلم، فالعلم أساس ترفع عليه قواعد السعادة، ولا تنفتح كنوزه إلا بتدقيق النظر ممن تصدى للإفادة والاستفادة.

فيا أيها المعلم المبارك أعيذك بالله من صنيع بعض المعلمين؛ فما أن ينال الشهادة التي تؤهله للتعليم إلا وينبذ العلم وراءه ظهرياً، إما اشتغالاً عن العلم، أو زهداً به، أو ظناً منه أنه قد استولى بالشهادة على الأمد، وأدرك بها الغاية القصوى من العلم.

وما هي إلا مدة ثم ينسى كثيراً مما تلقاه من العلم أيام الطلب، وإذا تمادى به الأمر كاد أن يعدَّ من جملة العوام.

فما ذلك المسلك بسديد ولا رشيد؛ فلم يقض حق العلم، بل لم يدر ما شرف العلم ذلك الذي يطلبه لينال به رزقاً، أو ينافس به قريناً، حتى إذا أدرك وظيفة، أو أنس من نفسه الفوز على القرين \_أمسك عنانه ثانية، وتنحى عن الطلب جانباً.

وإنما ترفع الأوطان رأسها، وتبرز في مظاهر عزتها بهمم أولئك الذين يقبلون على العلم بجد وثبات، ولا ينقطعون عنه إلا أن ينقطعوا عن الحياة، لا تحول بينهم وبين نفائس العلوم وعورةُ المسلك، ولا طول مسافة الطريق، بعزم يبلى الجديدان وهو صارم صقيل، وحرص لا يشفي غليله إلا أن يغترفوا من العلوم بأكواب طافحة.([[25]](#footnote-25))

فالاشتغال بالعلم، والتزود منه \_يثبته، ويزيده، ويفتح أبوابه.

ولو لم يأت من ذلك كله إلا أن الاشتغال بالعلم يقطع عن الرذائل، ويوصل إلى الفضائل.

قال ابن حزم ×: =لو لم يكن من فائدة العلم والاشتغال به إلا أن يقطع المشتغل به عن الوساوس المضنية، ومطارح الآمال التي لا تفيد غير الهم، وكفاية الأفكار المؤلمة للنفس \_لكان ذلك أعظمَ داعٍ إليه، فكيف وله من الفضائل ما يطول ذكره؟+.([[26]](#footnote-26))

قال سعيد بن جبير ×: =لا يزال الرجل عالماً ما تَعَلَّم، فإذا ترك العلم وظن أنه قد استغنى واكتفى بما عنده \_فهو أجهل ما يكون+.([[27]](#footnote-27))

كيف لا وهذا رسول الله " وهو المعلَّم والمزكَّى من الله \_*عز وجل\_* يأمره الله أن يقول: [**وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْماً**] (طه: 114).

قال الإمام الشافعي ×:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| إذا هجع النُّوَّام أسبلت عبرتي |  | وَرَدَّدْتُ بيتاً وهو من ألطف الشعر |
| أليس من الخسران أن ليالياً |  | تَمُرُّ بلا علمٍ وتحسب من عمري([[28]](#footnote-28)) |

قال أبو إسحاق الإلبيري × في فضل العلم والمواظبة على طلبه:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| أبا بكرٍ دعوتُك لو أَجَبْتَا |  | إلى ما فيه حَظُّك إنْ عقلتا |
| إلى علم تكون به إِماماً |  | مطاعاً إن نهيت وإن أمرتا |
| وتجلو ما بعينك من عَشَاها |  | وتهديك السبيلَ إذا ضللتا |
| وتحمل منه في ناديك تاجاً |  | ويكسوك الجمالَ إذا اغْتَرَبْتَا |
| ينالك نَفْعُهُ ما دمت حَيَّاً |  | ويبقى ذُخْرُه لك إن ذهبتا |
| هو العَضْبُ المُهَنَّدُ ليس ينبو |  | تصيب به مقاتل من ضربتا |
| وكنز لا تخاف عليه لِصَّاً |  | خفيف الحمل يوجد حيث كنتا |
| فلو قد ذقت من حلواه طعماً |  | لآثرت التعلم واجتهدتا |
| ولم يشغلك عنه هوىً مطاعٌ |  | ولا دنيا بزخرفها فُتنتا |
| ولا ألهاك عنه أنيقُ روضٍ |  | ولا خِدْرٌ بِرَبْرَبِهِ([[29]](#footnote-29)) كَلِفتا |
| فَقُوتُ الروح أرواحُ المعاني |  | وليس بأن طعمت وأن شربتا |
| فواظبْه وخذ بالجد فيه |  | فإن أعطاكه الله أخذتا([[30]](#footnote-30)) |

**7\_ الإخلاصَ الإخلاصَ:** ([[31]](#footnote-31))

فالإخلاص يرفع شأن الأعمال حتى تكون مراقي للفلاح، والإخلاص هو الذي يحمل على مواصلة عمل الخير، وهو الذي يجعل في عزم الرجل متانة، ويربط على قلبه إلى أن يبلغ الغاية.

وكثير من العقبات لا يساعدك على العمل لتذليلها إلا الإخلاص.

ولولا الإخلاص يضعه الله في قلوب زاكيات لحرم الناس من خيرات كثيرة تقف دونها عقبات.

ومدار الإخلاص على أن يكون الباعث على العمل *أولاً* امتثال أمر الله، وابتغاء وجهه *\_عز وجل\_*.

ولا حرج على من يطمح بعد ذلك إلى شيء آخر كالفوز بنعيم الآخرة، والنجاة من أليم عذابها.

بل لا يذهب بالإخلاص بعد ابتغاء وجه الله أن يخطر ببال الإنسان أن للعمل الصالح آثاراً طيبة في هذه الحياة الدنيا، كطمأنينة النفس، وأمنها من المخاوف، وصيانتها من مواقف الهون، إلى غير ذلك من الخيرات التي تعقب العمل الصالح، ويزداد بها إقبال النفوس على الطاعات قوة إلى قوة.

والذي يرفع الشخص إلى أقصى درجات الفضل إنما هو الإخلاص الذي يجعله الإنسان حليف سيرته، فلا يقدم على عمل إلا وهو مستمسك بعروته الوثقى، ولا تبالغُ إذا قلت: إن النفس التي تتحرر من رق الأهواء ولا تسير إلا على ما يمليه عليها الإخلاص هي النفس المطمئنة بالإيمان، المؤدبة بحكمة الدين ومواعظه الحسنة؛ فذلك الإخلاص هو الذي يسمو سلطانهُ على كل سلطان، ويبلغ أن يكون مبدأً راسخاً تصدر عنه الأعمال بانتظام.

ثم إن العمل المثمر هو الذي ينبني على عقيدة؛ لئلا يتناقض، وما تدفعه إرادة؛ لئلا يتراجع، وما يحثه جهاد؛ لئلا يقف، وما يصحبه تجرد؛ لئلا يتهم، وما ينتشر؛ لئلا يضيق فيضيع، وما تكون غايته الخير؛ لئلا يكون فساداً في الأرض.

وذلك إنما يكون بالإخلاص؛ فإن للإخلاص تأثيراً عظيماً في هذا الشأن؛ فمن تَعَكَّسَتْ عليه أمورُه، وتضايقت عليه مقاصده فليعلم أن بذنبه أصيب، وبقلة إخلاصه عوقب.

فإذا كان الإخلاص بهذه المثابة، وإذا كان له تلك المآثر *فحقيق علينا \_*معاشر المعلمين\_ أن نضعه نصب أعيننا، وأن نجاهد أنفسنا على التحلي به، وأن نربي من تحت أيدينا عليه؛ لكي يتخرجوا رجالاً يقوم كل منهم بالعمل الذي يتولاه بحزم وإتقان.

وإن مما يعين على التحلي بالإخلاص أن تعلم *أخي المعلم* أن الإخلاص يثمر لك أن تتمتع بما يتمتع به غيرك من مزايا مادية، وإجازات وترقيات، وتزيد عليهم أن تتذوق عملك، وتعشق مهمتك، وتقبل عليها بكل ارتياح وسرور، وأن جميع ساعاتك التي تقضيها في إعداد دروسك، وفي ذهابك إلى المدرسة وإيابك منها *مدخرة لك عند الله\_عز وجل\_*.

أما الآخرة \_وهي المقصود الأعظم، والمطلب الأسمى \_فهناك أي ثواب ستناله، وأي أجر ينتظرك؟ هذه أمور علمها عند ربي في كتاب لا يظل ربي ولا ينسى، والله يضاعف لمن يشاء.

**8\_ القدوة القدوة:**

فالمعلم كبير في عيون طلابه، والطلاب مولعون بمحاكاته والاقتداء به؛ لذلك كان لزاماً على المعلمين أن يتصفوا بما يدعو إليه العلمُ من الأخلاق والأعمال؛ فهم أحق الناس بذلك وأهلُه؛ لما تميزوا به من العلوم التي لم تحصل لغيرهم، ولأنهم قدوة للناس.

فإذا كانوا كذلك أثَّروا على طلابهم، وانطبع من تحت أيديهم على أخلاق متينة، وعزائم قوية، ودين صحيح.

وإن المعلم لا يستطيع أن يربي تلاميذه على الفضائل إلا إذا كان هو فاضلاً، ولا يستطيع إصلاحهم إلا إذا كان بنفسه صالحاً؛ لأنهم يأخذون عنه بالقدوة أكثر مما يأخذون عنه بالتلقين.

ولقد كان السلف الصالح *\_رضي الله عنهم\_* يستعينون بالعمل على العلم؛ لأن العلم إذا عُمِل به نما، واستقر، وكثرت بركته.

وإذا ترك العمل به ذهبت بركته، وربما صار وبالاً على صاحبه؛ فروح العلم، وحياته، وقوامه إنما هو بالقيام به عملاً، وتخلقاً، وتعليماً، ونصحاً؛ فالشرف للعلم لا يثبت إلا إذا أنبت المحامد، وجلب السعادة، وأثمر عملاً نافعاً.

ومما يحقق ذلك قوله \_*تعالى\_*: [**مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَاراً**] (الجمعة: 5).

فانظر كيف ذم الله الذين درسوا التوراة، وأتوا عليها تلاوةً، ثم أحجموا عن العمل بموجبها \_في أسلوب بليغ؛ فضرب في وصفهم مَثَلَ الحمار يحمل الأسفار؛ من حيث خلوهم عن المزية، وعدم استحقاقهم للحاق بزمرة العلماء؛ إذ لا ميزة بين من يحمل كتب الحكمة على غاربه وبين من يضعها داخل صدره أو دماغه إذا صدَّ وجهه عن العمل بها.

وتنسحب هذه المذمة على كل من حفظ علماً طاشت به أهواؤه عن اقتفائه بصورة من العمل تطابقه.([[32]](#footnote-32))

قال الإلبيري × في العلم:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| وإن أوتيت فيه طويلَ باعٍ |  | وقال الناس إنك قد سبقت |
| فلا تأمنْ سؤالَ الله عنه |  | بتوبيخٍ علمت فهل عملتا |
| فرأسُ العلم تقوى الله حقًّا |  | وليس بأن يقال: لقد رأستا |
| إذا ما لم يُفِدْك العلم خيراً |  | فخيرٌ منه أنْ لَوْ قَدْ جهلتا |
| وإن ألقاك فَهْمُكَ في مهاوٍ |  | فليتك ثم ليتك ما فهمتا([[33]](#footnote-33)) |

قال الخطيب البغدادي ×: =فإن العلم شجرة، والعمل ثمرة، وليس يعد عالماً من لم يكن بعلمه عاملاً+.([[34]](#footnote-34))

وقال: =فلا تأنس بالعمل ما دمت مستوحشاً من العلم، ولا تأنس بالعلم ما كنت مقصراً في العمل، ولكن اجمع بينهما وإن قلَّ نصيبُك منهما+.([[35]](#footnote-35))

قال الشيخ محمد البشير الإبراهيمي × في وصيته للمعلمين: =ثم احرصوا على أن ما تلقونه لتلامذتكم من الأقوال منطبقاً على ما يرونه ويشهدونه منكم من الأعمال؛ فإن الناشئ الصغير مرهفُ الحس، طُلَعَةٌ إلى مثل هذه الدقائق التي تغفلون عنها، ولا ينالها اهتمامكم، وإنه قوي الإدراك للمعايب والكمالات؛ فإذا زينتم له الصدق فكونوا صادقين، وإذا حسَّنتم له الصبر فكونوا من الصابرين.

واعلموا أن كل نقشٍ تنقشونه في نفوس تلامذتكم من غير أن يكون منقوشاً في نفوسكم+ فهو زائل، وأن كل صبغ تنفضونه على أرواحهم من قبل أن يكون متغلغلاً في أرواحكم\_ فهو لا محالة ناصل حائل، وأن كل سحر تنفثونه؛ لاستنزالهم غير الصدق \_فهو باطل.

ألا إن رأس مال التلميذ هو ما يأخذه عنكم من الأخلاق الصالحة بالقدوة، وأما ما يأخذه عنكم بالتلقين من العلم والمعرفة فهو ربح وفائدة+.([[36]](#footnote-36))

وقال في موطن آخر: =وأعيذكم بالله يا أبنائي أن تجعلوا اعتمادكم في تربية الصغار للرجولة على البرامج والكتب؛ فإن النظم الآلية لا تبني عالماً، ولا تكوُّن أمة، ولا تجدد حياة.

وإنما هي ضوابط وأعلام ترشد إلى الغاية، وتعين على الوصول إليها من طريق قاصد، وعلى نهج سويٍّ.

أما العمدة الحقيقية في الوصول إلى الغاية من التربية \_فهي ما يفيض من نفوسكم على نفوس تلاميذكم الناشئين من أخلاق طاهرة قويمة يحتذونكم فيها، ويقتبسونها منكم، وما تبثونه في أرواحهم من قوة عزم، وفي أفكارهم من إصابة وتسديد، وفي نزعاتهم من إصلاح وتقويم، وفي ألسنتهم من إفصاح وإبانة.

وكل هذا مما لا تغني فيه البرامج غناء+.([[37]](#footnote-37))

وقال ×: =كونوا لتلاميذكم قدوة صالحة في الأعمال، والأحوال، والأقوال، لا يرون منكم إلا الصالح من الأعمال والأحوال، ولا يسمعون منكم إلا الصادق من الأقوال.

وإن الكذب في الأحوال أضر على صاحبه وعلى الأمة من الكذب في الأقوال؛ فالأقوال الكاذبة قد يُحترز منها، أما الأحوال الكاذبة فلا يمكن منها الاحتراز+.([[38]](#footnote-38))

وبعد هذا قد تقول *\_أيها المعلم الكريم\_*: أنَّى لي أن أكون قدوةً وأنا مقصر في نفسي؟ وكيف وأنا أعاني من بعض النقائص ونفسي تميل بطبعها إلى بعض الأخلاق المرذولة؟

وكيف أنصح للطلاب وأنا لم أُكمِّلْ نفسي بعد؟ ألا أخشى أن أدخل في وعيد الله بقوله *\_عز وجل\_*: [**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ**] (الصف: 2\_3).

أليس الحكيم العربي يقول:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| يا أيها الرجلُ المعلم غيرَه |  | هلا لنفسك كان ذا التعليمُ |
| تصف الدواء وأنت أولى بالدوا |  | وتعالج المرضى وأنت سقيم |
| ابدأ بنفسك فانهها عن غيها |  | فإذا انتهت عنه فأنت حكيم |
| فهناك تعدل إن وعظت ويقتدى |  | بالقول منك ويُقبل التعليم([[39]](#footnote-39)) |

والجواب عن ذلك أن يقال لك: ليس من شرط القدوةِ العصمةُ؛ فالعصمة إنما هي للأنبياء *\_عليهم السلام*\_ فيما يبلغون به عن ربهم.

ولا يضيرك تقصيرك ما دمت مخلصاً في نصحك، حريصاً على تكميل نفسك وغيرك؛ فالسعي في التكميل كمال، ومن الذي يخلو من النقائص؟ فأي الرجال المهذب؟

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| ومن ذا الذي ترضى سجاياه كلها |  | كفى المرء نبلاً أن تعد معايبه([[40]](#footnote-40)) |

ولو ترك الناس النصح بحجة التقصير لما بقي ناصح على وجه الأرض، ولو كان من شرط القدرة العصمة لما بقي للناس قدوة بعد الأنبياء *عليهم السلام*.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| إذا لم يعِظْ في الناس من هو مذنب |  | فمن يعظ العاصين بعد محمد |

قال ابن حزم × =فَرْضٌ على الناس تَعَلُّمُ الخير والعمل به؛ فمن جمع الأمرين فقد استوفى الفضيلتين معاً، ومن عَلِمَهُ ولم يعمل به فقد أحسن في التعليم وأساء في ترك العمل به، فخلط عملاً صالحاً وآخر سيئاً+.([[41]](#footnote-41))

وقال: =ولو لم يَنْهَ عن الشر إلا من ليس فيه منه شيء، ولا أمر بالخير إلا من استوعبه \_لما نهى أحدٌ عن شر، ولا أمر بخير بعد النبي " وحسبك بمن أدَّى رأيه إلى هذا فساداً، وسوءَ طبعٍ، وذمَّ حال+.([[42]](#footnote-42))

وقال: =وقد صح عن الحسن أنه سمع إنساناً يقول: لا يجب أن ينهى عن الشر إلا من لا يفعله.

فقال الحسن: ودَّ إبليس لو ظفر منا بهذه؛ حتى لا ينهى أحد عن منكر، ولا يأمر بمعروف+.([[43]](#footnote-43))

ثم إن ميل الإنسان بطبعه إلى بعض النقائص لا ينافي التقوى إذا كان لا يغشى تلك النقائص، وكان يجاهد نفسه على بغضها.

قال ابن حزم ×: =لا عيب على من مال بطبعه إلى بعض القبائح ولو أنه أشد العيوب، وأعظم الرذائل ما لم يظهره بقول أو فعل.

بل يكاد يكون أحمد ممن أعانه طبعه على الفضائل.

ولا تكون مغالبة الطبع الفاسد إلا عن قوة عقل فاضل+.([[44]](#footnote-44))

ومع ذلك فكلما اقتربت من الكمال، وحرصت على التخلص من النقائص \_عظم الاقتداء بك، وزاد الانتفاع بحكمتك؛ فلا يعني ما سبق أن تبقى على عيوبك دون سعي لعلاجها، ودون مجاهدة للترقي في مدارج الكمال.

**9\_ الأمانة العلمية:**

=فالأمانة العلمية زينة العلم، وروحه الذي يجعله زاكي الثمر، لذيذ المطعم.

وإذا قلَّبت النظر في تراجم رجال العلم رأيت بين العالم الأمين وقرينه غير الأمين بوناً شاسعاً، ترى الأول في مكانة محفوفة بالوقار، وانتفاع الناس منه في ازدياد.

وترى الثاني في منزلة صاغرة، ونفوس طلبة العلم منصرفة عن الأخذ منه أو متباطئة+.([[45]](#footnote-45))

فالرجل الذي يكون على جانب من العلم، ولا يتصرف فيه بأمانة حصينة \_ يرمقه الناس بازدراء، وتذهب ثقتهم به، فلا يكادون ينتفعون بما يمكنهم أن ينتفعوا به من معلوماته الصحيحة.

ولما كان المعلم منبرياً لتعليم الطلاب والإجابة عن أسئلتهم \_كان لزاماً عليه أن يأخذ نفسه بالأمانة العلمية؛ فإذا سئل عما يعلم أجاب بكل أمانة ووضوح.

وإذا سئل عما لا يعلم توقف عن الإجابة بأن يقول: لا أدري، أو لعلي أراجع المسألة، أو أتأكد منها، أو أسأل عنها، أو نحو ذلك.

فالمعلم قد يقع في حال يرى أن الاعتراف بالجهل يذهب بشيء من احترام سائليه، فيقف بين داعيين: فضيلة الأمانة تدعوه إلى أن يقول: لا أدري، وحرصه على أن يبقى احترامُه في نفوس سائليه غير منقوص يدعوه إلى أن يستمد من غير الحقيقة جواباً.

وفي مثل هذه الحال يظهر مقدار صلة المعلم بالأمانة العلمية؛ فإن كان راسخاً فيها رسوخ الجبل تشتد به العواصف فلا تزحزحه قيد شعرة \_أجاب داعيها، واستيقن أن الاحترام الحق في الوقوف عند حدودها.

وإن كانت الأمانة كلمة يقولها بفمه، ويسمعها بأذنه دون أن تتخلل مسلك الروح منه \_آثر لذة الاحترام في ذلك المشهد، وأجاب بما ليس له به علم.

ثم إذا أبديت في العلم لطلابك رأياً، ثم أراك الدليل القاطع أو الراجح أن الحق في غير ما أبديت \_فلا تستوحش من الرجوع إلى الحق؛ فلك في ذلك سلف رفع الله ذكرهم، وكان مما رفعهم به وقوفُهم عند حدود الأمانة؛ فمقتضى الأمانة *\_والحالة هذه*\_ أن تصدع بما استبان لك أنه الحق، ولا يمنعك من الجهر به أن تنسب إلى سوء النظر فيما رأيته سالفاً؛ فما أنت إلا بشر، وما كان لبشر أن يبرأ نفسه من الخطأ، ويدعيَ أنه لم يقل ولن يقول في حياته إلا صواباً.([[46]](#footnote-46))

هذا وإن في توقف الإنسان عما لا يعلم، ورجوعِه إلى الحق إذا تبين \_فوائد كثيرة منها: ([[47]](#footnote-47))

**أ\_ أن هذا هو الواجب عليه:** قال الله \_تعالى\_: [**وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولاً**](الإسراء: 36).

ولهذا كانت الأمانة العلمية هي التي تحمل كبار أهل العلم على أن يعلنوا في الناس رجوعهم عن كثير من الاجتهادات إذا تبينوا أنهم لم يقولوا فيها قولاً سديداً.

وكذلك فإن العالم ذا الخُلُقِ العظيم يُسأل عما لا يعلم فلا يجد في صدره حرجاً أن يقول: لا أدري.

وهذه سيرة علمائنا الأجلاء؛ يلقى على الواحد منهم السؤالُ في العلم الذي علا فيه كعبه، فإن لم يحضره الجواب أطلق لسانه بكلمة لا أدري غير متسنكف ولا مبالٍ بما يكون لها من أثر في نفوس السامعين.

وذلك كمال لا تحرص عليه إلا نفوس زكية، قد ذللت لها سبل المكارم تذليلاً.

**ب\_ أن ذلك يفتح له باب العلم:** فإذا توقف في المسألة أسرع إليه الجواب، إما مِنْ مُرَاجَعته هو، أو من مراجعة غيره؛ فإن المتعلم إذا رأى معلمه قد توقف في مسألة ما \_جدَّ واجتهد في تحصيل علمها؛ لإتحاف معلمه بها، وما أحسن هذا الأثر.

**جـ \_ أن في ذلك رفعةً للقدر:** فإذا توقف عما لا يعلمه، أو رجع إلى الحق بعد أن تبين له \_كان ذلك دليلاً على ثقته وأمانته فيما يجزم به من المسائل.

كما أن من عرف منه الإقدامُ على الكلام فيما لا يعلم كان ذلك داعياً للرَّيب في كل ما يتكلم به حتى في الأمور الواضحة.

وبتوقف المعلم عما لا يعلم يعلو قدره، وتزيد ثقة الناس به.

ولأنْ يقال: سُئِل فقال: لا أدري خير من أن يقال: سئل فقال خطلاً، أو روى ما لم يكن واقعاً.

عن ابن عباس *\_رضي الله عنهما\_*: =إذا أخطأ العالم (لا أدري) أصيبت مقاتله+.([[48]](#footnote-48))

ونظمها بعضهم بقوله:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| ومن كان يهوى أن يُرَى متصدراً |  | ويكره (لا أدري) أصيبت مقاتله |

قال ابن جماعة ×: =اعلم أن قول المسؤول (لا أدري) لا يضع من قدره كما يظن بعض الجهلة، بل يرفعه؛ لأنه دليل عظيم على عظم محله، وقوة دينه، وتقوى ربه، وطهارة قلبه، وكمال معرفته، وحسن تثبته، وقد روينا ذلك عن جماعة من السلف.

وإنما يأنف من قول (لا أدري) من ضعفت ديانته، وقلَّت معرفته؛ لأنه يخاف سقوطه من أعين الحاضرين.

وهذه جهالة ورقة دين، وربما يشهر خطؤه بين الناس، فيقع فيما فرَّ منه، ويتصف عندهم بما احترز عنه+.([[49]](#footnote-49))

**د\_ أن في ذلك إرشاداً للمتعلمين، وتربيةً لهم:** فإذا رأى المتعلمون من المعلم التوقف فيما لا يعلم \_كان ذلك تعليماً، وإرشاداً لهم؛ كي يسلكوا هذه الطريقة بلا تحرج.

والاقتداء بالأحوال والأعمال أبلغ من الاقتداء بالأقوال؛ فإذا فات المعلم أن يجيب طالبَ العلم عما سأله لم يَفُتْهُ أن يعلمه خلقاً شريفاً وهو ألا يتحدث في العلم إلا عن علم وبصيرة؛ فيسلم بذلك من الإثم، ويرفع مقامه من أن يرمى بضعف الرأي وقلة الأمانة.

قال ابن جماعة ×: =وقيل: ينبغي للعالم أن يورث أصحابه (لا أدري)؛ لكثرة ما يقولها+.([[50]](#footnote-50))

ولهذا فإن المسائل التي قال فيها كبار العلماء (لا أدري) بالغةٌ في الكثرة ما لا يحيط به حساب.

سأل رجل مالك بن أنس عن مسألة وذكر أنه أُرْسِل فيها مسيرة أشهر من المغرب.

فقال: أخبر الذي أرسلك أنه لا علم لي بها، قال: ومن يعلمها؟ قال: من علمه الله.

وسأله آخر عن مسألة استودعه إياها أهل المغرب، فقال: ما أدري ما هي.

فقال الرجل: يا أبا عبدالله، تركت خلفي من يقول: ليس على وجه الأرض أعلم منك.

فقال مالك غير مستوحش: إذا رجعت فأخبرهم أني لا أحسن!.

وقال الكاتبون في سيرته: لو شاء رجل أن يملأ صحيفته من قول مالك: لا أدري لفعل.

ومن شواهد أمانة محمد بن الأعرابي أن محمد بن حبيب سأله في مجلس واحد عن بضع عشرة مسألة من شعر الطِّرِمَّاح، فكان يقول: لا أدري، ولم أسمع، أفأحدس لك برأيي.([[51]](#footnote-51))

فإذا كانت الأمانة في العلم منبع حياة الأمم، وأساس عظمتها \_زيادة على أنها الخصلة التي تكسب صاحبها وقاراً وجلالة \_كان حقاً علينا أن نربي نشأنا من طلاب العلم على الأمانة، وأن نتخذ كل وسيلة إلى أن نخرجهم أمناء فيما يروون أو يصفون، وذلك بأن نتحرى الأمانة فيما نروي، ولا نجيب سؤالهم إلا بما ندري أو بقولنا: لا ندري.

وإذا أوردنا رأياً اسْتَبَنَّا بعدُ أنه مأخوذ من غير أصل قلنا لهم في صراحة: قد أخطأنا في الفهم، أو خرجنا على ما تقتضيه أصول العلم.

ثم علينا بعد أن نقوم بحق الأمانة \_ملاحظةُ سير الطلاب، فإذا وقعوا فيما يدل على أنهم غافلون عن رفعة شأن الأمانة، وغزارة فوائدها \_أرشدناهم إلى أن العلم بغير أمانة شر من الجهل، وأن ذكاءً لا يصاحبه صدق اللهجة نكبة في العقل.

قال شوقي:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| ربوا على الإنصافِ فتيانَ الحمى |  | تَجِدُوهم كَهْفَ الحقوقِ كهولا |
| فهو الذي يبني الطباعَ قويمةً |  | وهو الذي يبني النفوس عدولاً |
| ويقيم منطقَ كلِّ أعوجِ منطقٍ |  | ويريه رأياً في الأمور أصيلا([[52]](#footnote-52)) |

**10\_ احترام العلماء:**

فَيَرِدُ في الدرس كثيراً مناقشةٌ لآراء العلماء، واجتهاداتهم على اختلاف مآخذهم واستنباطاتهم؛ فجدير بالمعلم أن يحترم آراء العلماء؛ ليتربى الطلاب على محبة العلم والعلماء، ولكي يعرفوا للرجال أقدارهم.

ولا يعني احترام آراء العلماء أخذها بالقبول والتسليم على أي حال، وإنما يراد بذلك عرضها بتثبت على ميزان البحث العلمي الصحيح، ثم الفصل فيها من غير تطاول عليها، ولا انحراف عن سبيل الأدب في تفنيدها.

فالفطر السليمة والنفوس الزاكية لا تجد من الإقبال على حديث من يستخفه الغرور بما عنده مثل ما تجد من الإقبال على حديثِ مَنْ أحسن الدرس أدبه، وهذب الأدب منطقه.

وإذا كان الأستاذ كمدرسة يتخرج في مجالس درسه خلق كثير \_فحقيق عليه أن يكون المثال الذي يشهد فيه الطلاب كيف تناقش آراء العلماء مع صيانة اللسان من هُجْر القول الذي هو أثر الإعجابِ بالنفس، والإعجابُ بالنفس أثر ضعف لم تتناولْه التربية بتهذيب.([[53]](#footnote-53))

**11\_ البعد عن مواطن الرّيب:**

فأحرِ بالمعلم أن يعز نفسه، وأن يصون علمه، وأن يجانب مواطن الرّيب، وأن يرتفع عن مواطن المهانة، فلا يغشى مجالس السفل، ولا يرتادَ منتدياتِ الخنا والزور، ولا يسير إلا على وفق ما تمليه عليه المروءة والحكمة.

قال الشيخ محمد البشير الإبراهيمي × في وصاياه للمعلمين: =وأوصيكم باتقاء مواطن الشبه، واجتناب مصارع الفضيلة، وبإجرار الألسنة عن مراتع الغيبة والنميمة، وفطمها عن مراضع اللغو واللجاج؛ فهي مفتاح باب الشر، وثقاب نار العداوة والبغضاء+.([[54]](#footnote-54))

وقال: =إن العامة التي ائتمنتكم على أبنائها تنظر إلى أعمالكم بالمرآة المكبرة؛ فالصغيرة من أعمالكم كبيرة، والخافتة من أقوالكم تسمعها جهيرة؛ فاحذروا ثم احذروا+.([[55]](#footnote-55))

ولئن كانت عزة النفس جميلة رائعة من كل أحد فَلَهِيَ من أهل العلم أجمل وأروع.

ولئن كانت مرغوبةً مطلوبةً من كل أحد \_فلهي من أهل العلم أولى وأحرى.

فأكرم بمن رفعه العلمُ، فرفع العلمَ، وأجدر بذي العلم أن يكون ذا نفس زكية، وساحة طاهرة نقية؛ حتى لا يكون الخلل حائلاً بينه وبين هداية الناس.

ورحم الله القاضي علي بن عبدالعزيز الجرجاني إذ يقول في عزة أهل العلم:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| يقولون لي: فيك انقباضٌ وإنما |  | رأوا رجلاً عن موقف الذلِّ أحجما |
| أرى الناس من داناهم هان عندهم |  | ومن أكْرَمَتْهُ عزةُ النفسِ أُكْرِما |
| ولم أقضِ حقَّ العلمِ إن كان كلما |  | بدا طمعٌ صَيَّرْتُهُ لي سلَّما |
| وما كلُّ برقٍ لاح يستفزني |  | ولا كلُّ مَنْ لا قيت أرضاه منعما |
| إذا قيل: هذا منهلٌ قلت قد أَرى |  | ولكنَّ نفسَ الحرِّ تحتمل الظما |
| أُنَهْنِهُهَا عن بعض ما لا يشينها |  | مخافةَ أقوالِ العِدا فيمَ أولما |
| ولم أبتذل في خدمة العلم مهجتي |  | لِأخْدِمَ مَنْ لا قيتُ لكن لأُخْدما |
| أأشقى به غرساً وأجنيه ذلةً؟ |  | ولو عظَّموه في النفوس لَعَظَّما |
| ولكنْ أهانوه فهانوا ودنسوا |  | محياه بالأطماع حتى تَجَهَّما([[56]](#footnote-56)) |

**12\_ ولزملائك عليك حق:**

فمن حق زملائك عليك أن تَقْدُرهم حق قدرهم، وأن تنصح لهم، وتحب لهم ما تحبه لنفسك، وتكره لهم ما تكره لنفسك.

قال *عليه الصلاة والسلام*: =**لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه**+.([[57]](#footnote-57))

ومن حقهم أن تزيد في الإجلال والتقدير من يكبرك في السن والعلم، خصوصاً ممن لهم فضل عليك في تعليمك وتوجيهك؛ فلهؤلاء حق خاص، وقيامك بهذا الحق دليل على نبلك وكرم أخلاقك.

ومن حقهم عليك أن ترفع من أقدارهم، وألا تذكرهم إلا بخير، وأن تحسن العشرة إذا اجتمعت بهم، وأن تحفظ العهد والغيب إذا فارقتهم.

ومن حقهم أن تدعو لهم، وأن تحرص على مناصحتهم، وعلى ستر عيوبهم، وأن يكون صدرك سليماً لهم.

ومن حقهم أن تقبل نصيحتهم، وأن تحسن الظن بهم، وأن تحمل كلامهم على أحسن المحامل، وأن تقيل عثراتهم إذا أخطأوا، وأن لا تعجل بمعاتبتهم إذا زلوا.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| أقِلْ ذا الودِّ عثرتَه وقِفْهُ |  | على سنن الطريق المستقيمهْ |
| ولا تسرع بِمَعْتَبَةٍ إليه |  | فقد يهفو وَنِيَّتُهُ سليمهْ |

ومن حقهم أن تبادرهم بالسلام، وأن ترد عليهم إذا حيوك بمثلها أو بأحسن منها.

ومن حقهم أن تحترم تخصصاتهم وعلومهم، وألا تتدخل في شؤونهم الخاصة التي يكرهون أن يطلع عليها أحد غيرهم.

ومن حقهم ألا تنتقد أحداً منهم أمام الطلاب لا تصريحاً ولا تلميحاً؛ لأن انتقادهم أمام الطلاب مدعاة لزهد الطلاب بكم جميعاً.

بل اللائق بك أن تذكرهم بخير أمام الطلاب، وألا تسمح لأحد من الطلاب أن ينال من أحد من زملائك؛ فذلك أهيب لكم، وأرفع لقدركم.

ومن حقهم أن تحرص على جمع كلمتهم كما سيأتي.

وإن رأيت من أحد زملائك نشاطاً فشجِّعْه، ونافسه في الخير.

وإن رأيت كسلاً وخمولاً فخذ بيده، واحرص على نصحه، ولا تجاره في صنيعه.

**13\_التعاون على البر والتقوى:** فمن أعظم ما يجب على المعلمين أن يتعاونوا على البر والتقوى، وأن يتواصوا بالحق وبالصبر. فحري بالمعلم أن يتعاون مع مسؤوليه، فيحسن علاقته بهم، ويقوم بما يسند إليه على أكمل وجه وأتمه، وأن يحرص على مناصحتهم فيما يراه خللاً، ويبدي رأيه فيما يرى أنه أفضل مما هو معمول به، مع مراعاة ألا ينصح أو يقترح على شرط القبول، فيكبر في نفسه ألا يؤخذ برأيه.

ومن التعاون أن يتعاون مع الموجهين والمشرفين، وأن يستمع لملاحظاتهم وإرشاداتهم.

ولا يمنع ذلك من مناقشتهم حول بعض الأمور في هدوء وسكينة بعيداً عن الملاحاة والمماراة.

ومن التعاون في هذا الصدد أن يتعاون مع الطلاب *\_كما سيأتي*\_ ومع أولياء أمورهم في سبيل السعي في رفعة الطلاب.

ومن التعاون أن يقوم بحق الزملاء كما مضى، وأن يحرص على جمع الكلمة كما سيأتي.

**14\_ الحرص على جمع الكلمة وإصلاح ذات البين:**

فمما يجب على المعلمين أن يجمعوا أمرهم، وأن يحرصوا كل الحرص على إصلاح ذات بينهم؛ جمعاً للكلمة، وإيثاراً للمصلحة العامة.

فلا يحسن بهم\_ *وهم القدوة*\_ أن يعتدَّ واحدهم برأيه، وأن ينأى بجانبه عمن يخالفه.

وإلا أصبح التعليم وقاعاته ميداناً للمهاترات، والخلافات، وصار أهل العلم سُبَّةً لمن أراد الشماتة، حينها يفشلون وتذهب ريحهم.

وربما كان السبب في ذلك أموراً تافهة لا تستحق أن يُخْتَلَف من أجلها، وقد تكون مجرد أوهام لا حقيقة لها.

ثم إن كان هناك من داع للخصومة فلتكن خصومة شريفة دعا إليها سبب معقول، وتبودلت فيها الحجج والبراهين من غير مهاترة أو مسابة، وقامت على الوسائل المكشوفة الظاهرة لا الخفية الدنيئة، وخرج كل خصم من الخصومة شريفاً لم تدنسه الخصومة؛ فهي كالصراع بين فارس نبيل وآخر مثله، لا بد لحربها من سبب قوي؛ فإذا تحاربا خضعا لأدب الحرب، وترفعا عن الصغائر والسفاسف وأساليب الخداع والمراوغة، ثم إذا انتهى الصراع انتهت الخصومة.([[58]](#footnote-58))

ثم إن حصل خلاف بين المعلمين فيجب أن يُسعى بالصلح، وعلى المتخاصمين أن يفرحوا بالصلح، وأن يستجيبوا لِدَاعيه؛ فالاجتماع رحمة ورفعة، والفرقة عذاب وحِطَّة.

قال أبو الوليد الباجي × في وصيته لولديه: =واعلما أني قد رأيت جماعة ليس لهم أقدار ولا أحوال، أقام أحوالهم، ورفع أقدارَهم اتفاقُهم وتعاضدُهم.

وقد رأيت جماعة كانت أقدارهم سامية، وأحوالهم نامية، مَحَقَ أحوالَهم، ووضع أقدارَهم اختلافُهم؛ فاحذرا أن تكونا منهم+.([[59]](#footnote-59))

وقال الشيخ عبدالرحمن ابن سعدي ×: =ومن أهم ما يتعين على أهل العلم *\_معلمين أو متعلمين\_* السعيُ في جمع كلمتهم، وتأليف القلوب على ذلك، وحسم أسباب الشر والعداوة والبغضاء بينهم، وأن يجعلوا هذا الأمر نصب أعينهم، يسعون له بكل طريق؛ لأن المطلوب واحد، والقصد واحد، والمصلحة مشتركة، فيحققون هذا الأمر بمحبة كل مَنْ كان مِنْ أهل العلم، ومَنْ له قدم فيه واشتغال أو نصح.

ولا يَدَعون الأغراض الضارة تملكهم وتمنعهم من هذا المقصود الجليل، فيحب بعضهم بعضاً، ويذب بعضهم عن بعض، ويبذلون النصح لمن رأوه منحرفاً عن الآخرة، ويبرهنون على أن النزاع في الأمور الجزئية التي تدعو إلى ضد المحبة والائتلاف \_لا تقدم على الأمور الكلية التي فيها جمع الكلمة+.([[60]](#footnote-60))

هذا **وإن مما يعين على اجتماع الكلمة ما يلي:**

**أ\_ أن تسود روح التضحية بين المعلمين:** فالتضحية من أنبل الأخلاق وأروعها، وهي من أعظم ما يكسب القوة والترابط، والأمة المضحية تأكل غير المضحية بيسر وسهولة؛ لأن الأمة المضحية كتلة واحدة متماسكة، وغير المضحية أفراد متفككة، وشهوات متعددة، تتحارب أجزاؤها، ويأكل النزاع والشهوات والأنانية قواها.

ولا تكون التضحية حتى يتعود القلب لذة العطاء كما يتعود لذة الأخذ.

فالتضحية أفق واسع تنعم فيه النفس بجمال السعة، وبعد المدى.

والأنانية أفق ضيِّق تألم فيه النفس، بضيق المكان، وتنقبض من كثرة السدود والحدود.([[61]](#footnote-61))

**ب\_ إفشاء السلام:** فهو مجلبة للمودة، ومدعاة للمحبة.

عن أبي هريرة ÷ قال: قال رسول الله ": =**لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، ألا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم**+.([[62]](#footnote-62))

وقال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ÷: =إن مما يُصَفِّي لك ودَّ أخيك أن تبدأه بالسلام إذا لقيته، وأن تدعوه بأحب الأسماء إليه، وأن توسع له في المجلس+.([[63]](#footnote-63))

**جـ \_ الشورى:** فالشورى تنمي المعارف، وتقوي الأواصر بين المتشاورين؛ لأنهم إذا تشاوروا شعروا بأن أمرهم واحد، ومصلحتهم مشتركة، وإذا شعروا بذلك قويت المحبة، وزالت العداوة.

ثم إن استشارتك لأخيك توحي إليه بمودتك له، وثقتك به، وذلك من أسباب الألفة.

قال \_*تعالى\_* في وصف المؤمنين: [**وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ**] (الشورى: 38).

وأمر \_*عز وجل*\_ نبيه " أن يشاور أصحابه، مع وفور عقله، وسداد رأيه.

قال \_*تعالى\_*: [**وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ**] (آل عمران: 159).

ولهذا كان النبي " كثير المشاورة لأصحابه.

**د\_ الدعاء:** وذلك بسؤال الله بصدق أن يجمع القلوب على التقوى.

**هـ \_ أن ندرك أن الاختلاف في الرأي لا يوجب اختلاف القلوب:**

كما قيل:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| واختلاف الرأي لا يفـ |  | سد للود قضية |

وكما قيل:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| في الرأي تضطغن العقو |  | ل وليس تضطغن القلوب |

**15\_ حسن الخلق:**

وحسن الخلق يتمثل في بذل الجميل، وكف القبيح، وأن يكون الإنسان سهل العريكة، ليِّن الجانب، طلْق الوجه، قليل النفور، طيب الكلمة.

وجماع حسن الخلق أن تصل من قطعك، وتعطي من حرمك، وتعفو عمن ظلمك.([[64]](#footnote-64))

وقد جمع الله *\_عز وجل*\_ ذلك في آية واحدة، وهي قوله *\_تعالى\_*:

[**خُذْ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنْ الْجَاهِلِينَ**] (الأعراف: 199).

ولئن كان حسن الخلق جميلاً من كل أحد فهو من المعلم أجمل وأجمل؛ فحري بالمعلم أن يتحلى بمكارم الأخلاق، وجدير به ألا يغفل ذلك من حسابه.

قال الزيات ×: =ولعمري ما يؤتى المعلم إلا من إغفاله هذه الجهة؛ فالادعاء، والتظاهر، والكبرياء، والتفاخر، والبذاءة، والتنادر، والكذب، والتحيز، والكسل، والتدليس \_آفات العلم، وبلايا المعلم.

وما استعبد النفس الشابة الحرة كالخلق الكريم، ولا يَسَّر تعليمها وتقويمها كالقدوة الحسنة، ناهيك بما يتبع ذلك من جمال الأحدوثة، واستفاضة الذكر وهما يزيدان في قدرة المعلم واعتباره، ويغنيان الطلاب الجدد عن اختباره+.([[65]](#footnote-65))

هذا وإن من أجمل الأخلاق وأولاها خلق الحلم، فهو من أشرفها وأحقها بذوي الألباب، لما فيه من سلامة العرض، وراحة الجسد، واجتلاب الحمد.

وحد الحلم ضبط النفس عند هيجان الغضب، وليس من شرطه ألا يغضب الحليم.

وإنما إذا ثار به الغضب عند هجوم دواعيه كف سورته بحزمه، وأطفأ ثائرته بحلمه.

هذا وسيأتي مزيد بيان لحسن الخلق فيما يأتي من فقرات *بإذن الله تعالى*.

**16\_ التواضع:**

فالتواضع من أجمل الأخلاق وأرفعها، وهو \_*في حقيقته\_* خفض الجناح، وبذل الاحترام والعطف، والتقدير لمن يستحقه.

والتواضع خلق يرفع من قدر صاحبه، ويكسبه رضا أهل الفضل ومودتهم، كما أنه يبعث صاحبه على الاستفادة من كل أحد، وينأى به عن الكبر والتعالي، والاستنكاف من قبول الحق والأخذ به.

فإذا اتصف المعلم بالتواضع علا قدره، وتناهى فضله، وكمل سؤدده.

قال ابن المبارك ×: =الغنى في النفس، والكرم في التقوى، والشرف في التواضع+.([[66]](#footnote-66))

وكان يقال: =ثمرة القناعة الراحة، وثمرة التواضع المحبة+.([[67]](#footnote-67))

ثم إن التواضع مع المعلمين يغري الطلاب باكتساب الفضائل؛ من جهة أنهم يعجبون بمعلميهم إذا رأوهم متواضعين، فيقودهم ذلك إلى محبتهم، والاقتداء بهم.

كذلك فإن المتواضع يرفع من أقدار الناس، وينزلهم منازلهم، ويشعر النوابغ بقيمتهم واستعداداتهم؛ كي يكونوا من أهل الشرف والمروءات.

**\* ومن صور التواضع التي يجمل بالمعلم أن يرعاها ما يلي:**

**أ\_ إلقاء السلام على طلابه:** فذلك مما يشعرهم بقيمتهم، وبتواضع معلميهم لهم.

**ب\_ الإصغاء للطالب عند المناقشة:** وذلك بحسن الاستماع إليه، وإجابته عما سأل في رفق، وتلقي ما يبديه من الفهم بإنصاف، فإن أخطأ نبهه لوجه الخطأ، وإن قال صواباً تقبله منه بارتياحٍ، وارتياحُ المعلم لآثار نجابة الطلاب مما يزيدهم جِدَّاً في الطلب، ويشعرهم باستعدادهم لأن يكونوا من النوابغ.

وإنما ينبغ الطالب متى سطع في نفسه مثل هذا الشعور.

**جـ \_ ألا يحتقر الفائدة من طلابه:** قال ابن جماعة × في الأدب الحادي عشر من آداب العالم: =ألا يستنكف أن يستفيد مما لا يعلمه ممن هو دونه منصباً، أو نسباً، أو سناً.

بل يكون حريصاً على الفائدة حيث كانت، والحكمة ضالة المؤمن يلتقطها حيث وجدها+.([[68]](#footnote-68))

قال: =وكان جماعة من السلف يستفيدون من طلبتهم ما ليس عندهم+.([[69]](#footnote-69))

=قال الحميدي \_*وهو تلميذ الشافعي*\_: صحبت الشافعي من مكة إلى مصر، فكنت أستفيد منه المسائل، وكان يستفيد مني الحديث+.([[70]](#footnote-70))

=قال أحمد بن حنبل: قال الشافعي: أنتم أعلم بالحديث مني؛ فإذا صح عندكم الحديث فقولوا لنا حتى آخذ به+.

**د\_ ألا يزدري أحداً من الطلاب:** حتى الكسالى منهم، بل يحسن به أن ينزل إليهم، وأن يأخذ بأيديهم؛ كي يرفعوا من شأنهم؛ فما يدريه لعل في ثياب ذلك المُحْتَقَرِ أسداً هصوراً.

ومما ينبغي التنبيه عليه أن التواضع \_*كما أنه تنزه عن الكبر\_* لا يعني التذلل ولا الضعة، فالكبر مذموم، والضعة والتذلل داخلان في المذموم، أما التواضع فكان بين ذلك قواماً.

فالضعة ترجع إلى أن يغمط الإنسان نفسه حقها، ويضعها في مواضع أدنى مما تستحق أن يضعها.

والمتواضع من يعرف قدره، ولا يأبى أن يرسل نفسه في وجوه الخير، وما يقتضيه حسن المعاشرة.

وإذا كان من يحتفظ بالعزة، ولا يصرف وجهه عن التواضع هو الرجل الذي يرجى لنفع الأمة، ويستطيع أن يخوض في كل مجتمع ضافي الكرامة، أنيس الملتقى، شديد الثقة بنفسه \_كان حقاً على من يتولى تربية الناشئ أن يتفقده في كل طور، حتى إذا رأى فيه خمولاً، وقلة احتراس من مواقع المهانة أيقظ فيه الشعور بالعزة، والطموح إلى المقامات العلا.

وإذا رأى فيه كبراً عاتياً، وتيهاً مسرفاً خفَّفَ من غلوائه، وساسه بالحكمة، حتى يتعلم أن المجد المؤثل لا يقوم إلا على دعائم العزة والتواضع.([[71]](#footnote-71))

**17\_ السخاء:**

فالسخاء بذل ما ينبغي على الوجه الذي ينبغي من نحو العلم والمال والجاه وغيرها من صور السخاء.

وبما أن السخاء يقوم على الرحمة، وحب الخير للناس ونحو ذلك كان متصلاً بفضائل أخرى تعد من مقومات المروءة؛ فالسخي في أغلب أحواله يأخذ بالعفو، ويتحلى بالحلم، ويجري في معاملاته على الإنصاف، فيؤدي حقوق الناس من تلقاء نفسه.

ولتجدن السخي بحق متواضعاً، لا يطيش به كبر، ولا تستخفه الخيلاء.

ولتجدنَّه أقرب الناس إلى الشجاعة، وعزة النفس، وإنما يخسر الإنسان ذلك بشدة حرصه على متاع الحياة الدنيا.

قال أبو الطيب المتنبي:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| فأحسن وجه في الورى وجهُ مُحسنٍ |  | وأيمن كفٍّ فيهم كف منعم([[72]](#footnote-72)) |

أما البخيل فَلِفَراغ قلبه من الرحمة، ولشحه بالخير شحاً يعمي ويصم \_تجده قد فقد كثيراً من المكارم، وجمع إلى الشح كثيراً من الرذائل.

قال عمرو بن الأهتم:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| ذريني فإن الشح يا أم هيثم |  | لصالح أخلاق الرجال سروق([[73]](#footnote-73)) |

فإذا اتصف المرء بالسخاء زكت نفسه، ولانت عريكته، وقاده سخاؤه إلى أن يترقى في المكارم، وأن يتطهر من المساوئ والمعايب؛ فالسخي قريب من كل خير وبر.

فإذا كان السخاء بتلك المثابة \_فَمَنْ أولى بالمعلم أن يتصف بالسخاء في كافة وجوهه؟ وأن ينأى بنفسه عن البخل في مختلف صوره؟.

**فمما يجمل بالمعلم أن يتصف به من وجوه السخاء ما يلي:**

**أ\_ السخاء بالعلم:** وهو من أعلى مراتب السخاء، وهو أفضل من السخاء بالمال؛ لأن العلم أشرف من المال.

والناس في السخاء بالعلم مراتب متفاوتة، وقد اقتضت حكمة الله وتقديره النافذ ألا ينفع به بخيلاً.

ومن السخاء بالعلم أن تستقصي للسائل جواباً شافياً؛ فلا يكون جوابك بقدر ما تدفع به الضرورة.

ومن السخاء بالعلم أن لا تقتصر على مسألة السائل، بل تذكر له نظائرها، ومتعلقاتها، ومآخذها بحيث تكفيه وتشفيه.

ومن السخاء بالعلم أن تطرحه لطلابك طرحاً، وألا تبخل عليهم بما تستطيع بذله لهم من العلم؛ فإن العلم يزيد بكثرة إنفاقه وبذله، والبخيل به ألأم من البخيل بالمال.

قال الإلبيري × في العلم:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| يزيد بكثرة الإنفاق منه |  | وينقص إن به كفَّاً شددتا([[74]](#footnote-74)) |

وقال ابن حزم ×: =الباخل بالعلم ألأم من الباخل بالمال؛ لأن الباخل بالمال أشفق من فناء ما بيده، والباخل بالعلم بخل بما لا يَفْنى على النفقة، ولا يفارقه مع البذل+.([[75]](#footnote-75))

**ب\_ السخاء بالنصح:** قال الشيخ عبدالرحمن ابن سعدي: =ومن آداب العالم والمتعلم النصح، وبث العلوم النافعة بحسب الإمكان، حتى لو تعلم مسألة واحدة ثم بثها كان من بركة علمه، ولأن ثمرات العلم أن يأخذه الناس عنك؛ فمن شح بعلمه مات علمه بموته، وربما نسيه وهو حي، كما أن من بث علمه كان حياة ثانية، وحفظاً لما عَلِمه، وجازاه الله من جنس عمله+.([[76]](#footnote-76))

**جـ \_ السخاء بالمال:** فيسخو المعلم بماله في نحو الهدية، وإكرام المجدين، ورفد الضعفاء من الطلاب خصوصاً إذا كان المعلم موسراً، أو كان ما يجود به لا يضره.

**د\_ السخاء بالوقت، وبالجاه:** وذلك في سبيل نفع الطلاب أو الزملاء فيما ينوبهم وفيما يعود بالنفع عليهم.

**هـ\_ السخاء في قضاء الحوائج وتفريج الكربات، وتخفيف الآلام.**

**و\_ السخاء بالعرض:** وذلك بأن يسخو بعرضه لمن نال منه، فذلك مما يحسن بالمعلم؛ لأنه قد لا يسلم من قدح الطلاب، أو أولياء أمورهم؛ فحري به أن يسخو عليهم بذلك فيبيحهم، ويتصدق عليهم بعرضه.

قال النبي ": =**أيعجز أحدكم أن يكون مثل أبي ضيغم أو ضمضم** *\_شك ابن عبيد\_*([[77]](#footnote-77)) **كان إذا أصبح قال: اللهم إني قد تصدقت بعرضي على عبادك**+.([[78]](#footnote-78))

قيل للشعبي: فلان ينتقصك، ويشتِمُك، فتمثل الشعبي بقول كثير عزة:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| هنيئاً مريئاً غير داءٍ مخامر |  | لعزة من أعراضنا ما استحلت |
| أسيئي بنا أو أحسني لا ملومة |  | علينا ولا مقليةً إن تَقَلَّتِ([[79]](#footnote-79)) |

وفي هذا السخاء من سلامة الصدر، وراحة القلب، والتخلص من معاداة الخلق \_ما فيه.

**ز\_ السخاء بالصبر والاحتمال والإغضاء:** وهذه مرتبة شريفة من مراتب السخاء؛ وهي أنفع لصاحبها من الجود بالمال، وأعزُّ له، وأنصر، وأملك لنفسه، وأشرف لها، ولا يقدر عليها إلا النفوس الكبار، وسيأتي مزيد بيان لهذا عند الحديث عن رحابة الصدر، وقوة الاحتمال.

**ح\_ السخاء بالبشر والتبسم، والبشاشة والبسطة، ومقابلة الناس بالطلاقة:** فذلك فوق السخاء بالصبر، والاحتمال، والعفو، وهو الذي بلغ بصاحبه درجة الصائم القائم، وهو أثقل ما يوضع في الميزان، وفيه من المنافع والمسارِّ وأنواع المصالح ما فيه.([[80]](#footnote-80))

وسيأتي مزيد بيان له \_*إن شاء الله*\_.

هذه بعض صور السخاء؛ فما أحرانا *\_معاشر المعلمين\_* أن نأخذ أنفسنا بالسخاء في كافة صوره، وألا ننتظر المقابل لما نقدمه ونسخو به.

قال الرافعي ×: =إن السعادة الإنسانية الصحيحة في العطاء دون الأخذ، وإن الزائفة هي الأخذ دون العطاء، وذلك آخر ما انتهت إليه فلسفة الأخلاق+.([[81]](#footnote-81))

وكما يحسن بنا أن نأخذ أنفسنا بالسخاء فإنه حقيق علينا أن نربي نشأنا على هذا الخلق، وأن نلقنهم أن السخاء مرقاة السيادة والفلاح.

كما كان فرضاً علينا أن ننذرهم سوء المنقلب الذي ينقلب إليه البخلاء والمبذرون.

**18\_ التنزه عن الحسد:**

فمن جميل أخلاق المعلمين أن يتنزهوا عن الحسد، وأن يؤثروا على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة؛ لأن الحسد اعتراض على حكمة الله، وشح بالخير على عباد الله.

فأعيذك بالله *\_أيها المعلم المبارك*\_ من الحسد؛ لأن الحاسد لا تعلو به رتبة، ولا يهدأ له بال؛ فهو دنيء مهين النفس، ولأنه بحسده اشتغل بما لا يعنيه، فأضاع ما يعنيه، وما يعود عليه بالخير والنفع، فتراه يزري بفلان، وينتقص فلاناً؛ محاولاً بذلك تهديم أقدارهم، والنهوض على أكتافهم، وغاب عنه أن الرافع الخافض هو الله *\_عز وجل\_*.

فمما يدل على نزاهة النفس وطهارة الطوية \_أن يترفع المرء عن الحسد، وأن يحب لإخوانه ما يحب لنفسه، فيفتح المجالات أمامهم، ويعطيهم فرصة للإبداع والحديث ونحو ذلك بعيداً عن الأثرة وحب التفرد بالخير.

ومما يجمل به في هذا الصدد أن يفرح لنجاحهم، ويحزن لإخفاقهم، فذلك مما يدل على رسوخ القدم في الفضيلة.

وبدلاً من الحسد خيراً للحاسد أن يرتقي بنفسه، وأن يسعى للسير في المعالي سعيه.

قال ابن المقفع: =ليكن ما تصرف به الأذى عن نفسك ألا تكون حسوداً؛ فإن الحسد خلق لئيم، ومن لؤمه أنه موكل بالأدنى فالأدنى من الأقارب، والأكفاء، والمعارف، والخلطاء؛ فليكن ما تعامل به الحسد أن تعلم أن خير ما تكون حين تكون مع من هو خير منك، وأنَّ غُنْماً حسناً لك أن يكون عشيرك وخليطك أفضل منك في العلم فتقتبس من علمه، وأفضل منك في القوة فيدفع عنك بقوته، وأفضل منك في المال فتفيد من ماله، وأفضل منك في الجاه فتصيب حاجتك بجاهه، وأفضل منك في الدين فتزداد صلاحاً بصلاحه+.([[82]](#footnote-82))

**19\_ الاعتدال في الملبس:**

فالمعلم قدوة، ومثال يُحتذى *\_كما مر\_ آنفاً* \_ومما يحسن به أن يعتدل في ملبسه؛ لأن الملبس =عنوان على انتماء الشخص، بل تحديدٌ له، وهل اللباس إلا وسيلة من وسائل التعبير عن الذات؟ فكن حذراً في لباسك؛ لأنه يُعبِّر لغيرك عن تقويمك في الانتماء، والتكوين والذوق.

ولهذا قيل: الحلية في الظاهر تدل على ميل الباطن.

والناس يُصَنِّفونك من لباسك، بل إن كيفية اللبس تعطي الناظر تصنيف اللابس من الرصانة، والتَّعَقُّل، أو التمشيخ والرهبنة، أو التصابي وحب الظهور؛ فخذ من اللباس ما يزينك ولا يشينك، ولا يجعل فيك مقالاً لقائل، ولا لمزاً للامز+.([[83]](#footnote-83))

فالإسلام\_ *وإن عني بتزكية الأرواح، وترقيتها في مراقي الفلاح\_* لم يبخس الحواس حقها، بل قضى للأجسام لبانتها من الزينة والتجمل بالقسطاس المستقيم.

فالتجمل والعناية بالمظهر\_ *في حد ذاته*\_ أمر حسن؛ فالله *\_عز وجل\_* جميل يحب الجمال، ويحب أن يُرى أثر نعمته على عبده.

وإنما المحذور هو المبالغة في التجمل، وصرف الهمة للتأنُّق، واشتداد الكلف بحسن البزة والمظهر؛ فهذا الصنيع يقطع عن الاهتمام بإصلاح النفس، ويومئ إلى نقص متأصل.

قال عمر بن الخطاب ÷: =إياكم لبستين: لبسةً مشهورة، ولبسة محقورة+.([[84]](#footnote-84))

وقال بعض الحكماء: =البس من الثياب ما لا يزدريك فيه العظماء، ولا يعيبك الحكماء+.([[85]](#footnote-85))

وقيل:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| أما الطعام فكل لنفسك ما اشتهت |  | والبس لباساً يشتهيه الناس([[86]](#footnote-86)) |

قال الماوردي ×: =واعلم أن المروءة أن يكون الإنسان معتدل الحال في مراعاة لباسه من غير إكثار أو اطراح؛ فإن اطراح مراعاتها، وترك تفقُّدها مهانة وذلة، وكثرة مراعاتها، وصرف الهمة إلى العناية لها دناءة ونقص.

وربما توهم من خلا من فضل، وعري من تمييز أن ذلك هو المروءة الكاملة، والسيرة الفاضلة؛ لما يرى من تَمَيُّزه عن الأكثرين، وخروجه عن جملة العوام المسترذلين.

وخفي عليه أنه إذا تعدى طوره، وتجاوز قدره كان أقبح لذكره، وأبعث على ذمه+.([[87]](#footnote-87))

قال المتنبي:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| لا يعجبن مضيماً حسنُ بزته |  | وهل يروق دفيناً جودةُ الكفن([[88]](#footnote-88)) |

وخلاصة القول أن الشارع قد فوض في أمر اللباس إلى حكم العادة، وما يليق بحال الإنسان؛ فإذا جرت العادة بلبس نوع من الثياب، وكان مستطيعاً له، فعدل عنه إلى صنفٍ أسفلَ منه أو أبلى \_قَبُح به الحال، وكره له؛ لأن بذاذة اللباس ورِثَّته مما تقذفها العيون، وتنشز عنها الطباع، فتلقي بصاحبها إلى الهوان، والالتفات إليه بألحاظ الازدراء.

وأما الخروج عن المعتاد، والتطلع إلى ما هو أنفس وأغلى \_فمرفوض كما مر.

قال المعري:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| وإن كان في لبس الفتى شرف له |  | فما السيف إلا غمدُه والحمائل([[89]](#footnote-89)) |

بل تجد أكثر الناس يَسْتَحقُّون بمن يتعدى طور أمثاله في ملبسه، ويعدونه سفهاً في العقل، وطيشاً مع الهوى.([[90]](#footnote-90))

هذا وقد عُلم بالتَّتَبُّع والاستقراء أن كل عرف خالف الشرع فإنه ناقص مختل.

وهذه قاعدة مُطَّرِدة لا تنتقض.([[91]](#footnote-91))

**20\_ الاعتدال في المزاح:**

فالطلاب ينتابهم الكسل، ويغلب عليهم السآمة والملل؛ فإذا لَطَّف المعلم حرارة الدرس، وكسر حدة الجد بشيء من المزاح \_كان ذلك باعثاً على النشاط، مجدداً للهمة.

ولكن يراعي في ذلك ما يلي:

**أ\_ ألا يكون المزاح كثيراً:** لأن كثرة المزاح تسقط الهيبة، وتُخلُّ بالمروءة، وتجرئ الأنذال.

قال ابن جماعة × في أدب المعلم: =ويتقي المزاح، وكثرةَ الضحك؛ فإنه يقلل الهيبة، ويسقط الحشمة كما قيل: من مزح استخف به، ومن أكثر من شيء عُرِف به+.([[92]](#footnote-92))

وقال أحد الشعراء:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| فإياك إياك المزاحَ؛ فإنه |  | يُجَرِّي عليك الطفل والدَّنِس النذلا |
| ويذهب ماء الوجه بعد بهائه |  | ويورثه من بعد عزته ذلا([[93]](#footnote-93)) |

**ب\_ أن يكون المزاح منضبطاً في حدود الأدب واللياقة:** فلا يسمح للطلاب أن يَسِفُّوا بالمزاح، أو أن يتجاوزوا حدود الأدب.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| لا تَمزَحَنْ وإذا مزحت فلا يكن |  | مزحاً تضاف به إلى سوء الأدب |
| واحذر ممازحةً تعود عداوةً |  | إن المزاح على مقدمة الغضب([[94]](#footnote-94)) |

**جـ \_ أن يتجنب المزاح مع من لا يَرْغَب فيه:** فقد يمازح المعلم طالباً لا يتحمل المزاح، كأنْ يكون شديد الحياء، أو ذا نفس متوترة قلقة، أو نحو ذلك فإذا مازحه المعلم نفر من الدرس، وثقل على الحاضرين، وثقلوا عليه.

**د\_ ألا يمازح السفهاء:** لأنه قد يسمع منهم ما لا يرضيه كما سيأتي بعد قليل عند الحديث عن مجاراة السفهاء.

**هـ \_تجنب الإحراج:** فلا يوقع نفسه في حرج، ولا يوقع الطلاب في حرج؛ بحيث يكون المزاح في أمور واضحة لا يترتب عليها ما يوقع الحرج.

**و\_ ألا يسمح بالفوضى تعم الفصل.**

**ز\_ ألا يكون المزاح على حساب وقت الدرس.**

وبالجملة فالمزاح في الكلام كالملح في الطعام؛ إن عدم أو زاد عن الحد فهو مذموم.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| أفِدْ طبعَك المكدودَ بالجدِّ راحةً |  | يَجِمَّ وعَلِّلْهُ بشيء من المزح |
| ولكن إذا أعطيته المزح فليكن |  | بمقدار ما تعطي الطعام من الملح([[95]](#footnote-95)) |

والعرب تقول في أمثالها: =الانقباض عن الناس مكسبة للعداوة، والإفراط في الأنس مكسبة لقرناء السوء+.([[96]](#footnote-96))

**21\_ محاسبة النفس:**

فمما يجب علينا *\_معاشر المعلمين\_* أن نقف مع أنفسنا، وأن ننقد ذواتنا؛ سعياً في الكمال، وحرصاً على النهوض بما أنيط بنا من أعمال؛ إذ لا يليق بنا أن نزكي أنفسنا بالأقوال دون الأفعال، ونُبَرِّأها من العيوب والنقائص؛ لأن هذا عين الجهل، وآية الغفلة؛ فالإصلاح لا يتأتى بتجاهل العيوب، ولا بإلقاء الستار عليها؛ فنحن في تحمل الأمانة أمام رب العالمين يعلم ما نخفي من النيات، وما نعلن من الأعمال، وأمام تاريخ لا يغادر سيئة ولا حسنة إلا أحصاها؛ فلنحاسب أنفسنا قبل أن نحاسب، ولنجعل من ضمائرنا علينا رقيباً.([[97]](#footnote-97))

هذا ومما يعين على محاسبة النفس وتلافي العيوب ما يلي:

**أ\_ الإقرار بالنقص:** قال ابن حزم ×: =لو علم الناقص نقصه لكان كاملاً+.([[98]](#footnote-98))

وقال: =لا يخلو مخلوق من عيب، فالسعيد من قلَّت عيوبه ودقَّت+.([[99]](#footnote-99))

**ب\_ أن نعرف عيوبنا:** فمعرفة الداء تعين على وصف الدواء، قال ابن المقفع: =من أشد عيوب الإنسان خفاءُ عيوبه عليه؛ فإن من خفي عليه عيبُه خفيت عليه محاسن غيره.

ومن خفي عليه عيبُ نفسه، ومحاسنُ غيره \_فلن يقلع عن عيبه الذي لا يعرف، ولن ينال محاسن غيره التي لا يبصر أبداً+.([[100]](#footnote-100))

وقال محمود الوراق ×:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| أتم الناس أعرفُهم بنقصه |  | وأقمعهم لشهوته وحرصه([[101]](#footnote-101)) |

وقال ابن حزم ×: =واعلم يقيناً أنه لا يسلم إنسيٌّ من نقص حاشا الأنبياء *\_صلوات الله عليهم*\_ فمن خفيت عليه عيوبُ نفسه فقد سقط، وصار من السخف، والرذالة، والخسة، وضعف التمييز والعقل، وقلة الفهم بحيث لا يتخلف عنه متخلف من الأراذل، وبحيث ليس تحته منزلة من الدناءة؛ فليتدارك نفسه بالبحث عن عيوبه، والاشتغال بذلك عن الإعجاب بها، وعن عيوب غيره التي لا تضره لا في الدنيا ولا في الآخرة+.([[102]](#footnote-102))

**جـ \_ أن نسعى في الخلاص من العيوب:** فلا يكفي مجرد معرفة العيوب، بل لا بد من السعي في الخلاص منها.

قال *\_تعالى*\_: [**قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى**] (الأعلى: 14).

وقال: [**قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا**] (الشمس: 9).

قال ابن حزم ×: =العاقل من مَيَّزَ عيوب نفسه، فغالبها، وسعى في قمعها، والأحمق هو الذي يجهل عيوب نفسه إما لقلة علمه وتمييزه، وضعف فكرته؛ وإما لأنه يُقَدِّر أن عيوبه خصال، وهذا أشد عيب في الأرض+.([[103]](#footnote-103))

**د\_ حسن التعاهد للنفس:** قال ابن المقفع: =ليحسن تعاهدُك نَفْسَك بما تكون به للخير أهلاً؛ فإنك إن فعلت ذلك أتاك الخير يطلبك كما يطلب الماء السيل إلى الحدورة+.([[104]](#footnote-104))([[105]](#footnote-105))

وقال ابن حزم ×: =إهمال ساعة يفسد رياضة سنة+.([[106]](#footnote-106))

**هـ \_ ألا نجعل إساءة الأمس مسوغةً لإساءة اليوم، ولا إساءة فلان من الناس مسوغة لإساءتنا:** قال ابن حزم ×: =لم أرَ لإبليس أصْيَدَ، ولا أقبح، ولا أحمق من كلمتين ألقاها على ألسنة دعاته، إحداهما: اعتذار من أساء بأن فلاناً أساء قبله.

والثانية: استسهال الإنسان أن يسيء اليوم؛ لأنه قد أساء أمس، أو أن يسيء في وجه ما؛ لأنه قد أساء في غيره.

فقد صارت هاتان الكلمتان عذراً مسهلتين للشر، ومُدْخِلَتين له في حد ما يعرف، ويحمل، ([[107]](#footnote-107)) ولا ينكر+.([[108]](#footnote-108))

**و\_ الاطلاع على الجديد والمفيد فيما يخدم التربية والتعليم:** فذلك مما ينمي المهارة، ويعين على الارتقاء بالمستوى.

**22\_ رحابة الصدر، وقوة الاحتمال:**

ومَنْ أحوج مِنَ المعلم إلى رحابة الصدر وقوة الاحتمال؛ إذ هو في كل صباح يغدو به إلى التعليم مُعَرَّضٌ لما يستثيره، ويحرك دواعي الغضب فيه؛ فإذا لم يكن رحب الصدر، قوي الاحتمال شَقِيَ، وربما أشقى غيره؛ ذلك أن من أكبر أسباب الشقاوة رخاوةَ النفس، وانزعاجها العظيم للشيء الحقير، فما أن يصاب المرء بالتافه من الأمر حتى تراه حرج الصدر، لهيف القلب، كاسف الوجه، ناكس البصر، تتناجى الهموم في صدره، فتقض مضجعه، وتؤرق جفنه، وهي وأكثر منها لو حدثت لمن هو أقوى منه احتمالاً لم يلق لها بالاً، ولم تحرك منه ساكناً، ونام ملء جفونه رضيَّ البال، قرير العين.

ومما يعين على رحابة الصدر وقوة الاحتمال ما يلي:

**أ\_ سعة الأفق:** فيحسن بالمعلم أن يكون ذا أفق واسع؛ فذلك من أسباب سعادته، وأدائه لمهمته كما ينبغي؛ ذلك أن الخطأ والقصور ملازم للطالب قلما ينفك عنه، وبخاصة في هذا الوقت، وحين يدرك المعلم ذلك يضع الأخطاء في حجمها الطبيعي.

ولا يتسنى للمعلم أن يعمل ذلك إلا إذا كان واسع الأفق.

أما ضيقُ الأفق فجبان رعديد، يخاف الأمور الصغيرة، ويشتد فزعه من الحوادث التافهة الحقيرة، ويغضب أشد الغضب للكلمة النابية، ويصل إلى أقصى حد من الغضب للحوادث اليومية التي يكفي لمرورها غض الطرف عنها، ويمكن بقليل من سعة العقل، ورحابة الصدر أن ينظر إليها، ويبتسم من حدوثها.

ولكنه يمعن في الألم منها؛ لضيق أفقه، وقلة تحمله.

فالذي يؤمل أن يسير الناس كما يشتهي، ويعملوا على وفق ما يريد فخيرٌ له ألا ينتظر طويلاً؛ لأنه قد رام مستحيلاً.

ولكن خير من ذلك أن تأخذ الناس كما هم، وأن تتلقى شرورهم، وأعمالهم الصغيرة بصدر رحب، وأفق واسع، ونفس مطمئنة.

وبالجملة فمن ضاق صدره، وقلَّ احتماله تنغصت حياته، ولم يصدر عنه خير كثير، أو عمل كبير.([[109]](#footnote-109))

قال الرافعي ×: =إذا استقبلت العالم بالنفس الواسعة رأيت حقائق السرور تزيد وتتسع، وحقائق الهموم تصغر وتضيق، وأدركت أن دنياك إذا ضاقت فأنت الضيِّق لا هي+.([[110]](#footnote-110))

**ب\_التغاضي:** فالتغاضي من أخلاق الأكابر والعظماء؛ وهو مما يعين المعلم على قوة التحمل ورحابة الصدر؛ وينأى به عن مواضع الغضب، واستثارة الأعصاب؛ فيحسن بالمعلم أن يتغاضى عن كثير من الأمور، خصوصاً مما يحدث من الطلاب؛ فيجمل به أن يضرب صفحاً عن بعض الأمور التي يسعه فيه التغاضي، كما يجمل به ألا يفسر كل ما يحدث من الطلاب على أنه يصدر من منطلق عدواني.

قال السموأل:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| ربَّ شتمٍ سَمِعْتُهُ فَتَصامَمْـ |  | تُ وغيٍّ تركته فكفيت([[111]](#footnote-111)) |

وقال المُثَقِّبُ العبدي:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| وكلامٍ سيءٍ قد وَقَرَتْ |  | أُذُني عنه وما بي من صمم |
| فَتَعَزَّيت؛ خشاةً أن يرى |  | جاهلٌ أني كما كان زعم |
| ولَبَعْضُ الصفح والإعراض عن |  | ذي الخنا أبقى وإن كان ظلم([[112]](#footnote-112)) |

ومما ينسب لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب ÷ قوله:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| أُغَمِّضُ عيني عن أمور كثيرة |  | وإني على ترك الغموض قدير |
| وما من عمىً أغضي ولكن لربما |  | تعامى وأغضى المرء وهو بصير |
| وأَسْكُتُ عن أشياءَ لو شئتُ قلتها |  | وليس علينا في المقال أمير |
| أصَبِّرُ نفسي باجتهادي وطاقتي |  | وإني بأخلاق الجميع خبيرُ([[113]](#footnote-113)) |

**جـ \_ التدرب على تحمل الطلاب في المناقشة:** وذلك بأن نتلقى مناقشاتهم بصدر رحب، ولا نقتل آراءهم بالكلمات الجارحة، أو نتعسف في ردها، فندافعها بما نعتقد في أنفسنا أنه غير كافٍ لدفاعها.

بل يحسن بنا أن نرجع إلى فهم الطالب إذا كان أقرب للصواب؛ فذلك من أدل الأدلة على فضيلة المعلم وعلو مرتبته، وحسن خلقه، وإخلاصه لله *\_عز وجل*\_.

وإذا لم نصل إلى هذه الحال فَلْنُعَوِّدْ أنفسنا على ذلك؛ فإن المزاولاتِ تعطي الملكات، والتمرينات ترقي صاحبها لدرج الكمالات.([[114]](#footnote-114))

=**وإنما العلم بالتعلم، وإنما الحلم بالتحلم، ومن يَتَحَرَّ الخير يُعْطَه، ومن يتوقَّ الشرَّ يوقه**+.([[115]](#footnote-115))

=يقص علينا التاريخ أن في الأساتذة من يحرص على أن يرتقي طلابه في العلم إلى الذروة، ولا يجد في نفسه حرجاً من أن يظهر عليه أحدُهم في بحث أو محاورة.

يذكرون أن العلامة أبا عبدالله الشريف التلمساني كان يحمل كلام الطلبة على أحسن وجوهه، ويبرزه في أحسن صوره.

ويروى أن أبا عبدالله *\_هذا*\_ كان قد تجاذب مع أستاذه أبي زيد ابن الإمام الكلامَ في مسألة، وطال البحث اعتراضاً وجواباً، حتى ظهر أبو عبدالله على أستاذه أبي زيد، فاعترف له الأستاذ بالإصابة، وأنشد مداعباً:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| أعلمه الرماية كل يوم |  | فلما اشتد ساعده رماني+([[116]](#footnote-116)) |

والذي يقرأ مثل هذه السير تهتز في نفسه عاطفةُ احترام لمن أقر بالخطأ، أو اعترف لخصمه بخصلة حمد، وربما كان إكبارهم لمن أقر بالخطأ فوق إكبارهم لمن خالفه فأصاب.

وسبب هذا الإكبار عظمة الإنصاف، وعزة من يأخذ نفسه بها في كل حال.

**د\_ أن نضع أنفسنا موضع طلابنا:** فهذا يدعو لالتماس المعاذير، والكف عن إنفاذ الغضب، والبعد عن إساءة الظن.

فإذا وضعنا أنفسنا موضع طلابنا وجدنا ما يسوغ بعض أخطائهم، فَنُقْصِر بذلك عن الجهل، ونحتفظ بهدوئنا؛ فيوم كنا طلاباً ماذا يدور في خلدنا؟ ومن المعلم الذي يغدو في معاملته بألبابنا؟

إنه ذلك الذي يعذرنا، ولا يسيء الظن كثيراً بنا.

قال ابن المقفع: =أعدل السير أن تقيس الناس بنفسك؛ فلا تأتي إليهم إلا ما ترضى أن يؤتى إليك+.([[117]](#footnote-117))

وقال ابن حزم ×: =من أراد الإنصاف فليتوهم نفسه مكان خصمه؛ فإنه يلوح له وجه تعسفه+.([[118]](#footnote-118))

قال الخطابي ×:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| ارض للناس جميعاً |  | مثل ما ترضى لنفسك |
| إنما الناس جميعاً |  | كلهم أبناء جنسك |
| فلهم نفسٌ كنفسك |  | ولهم حسٌّ كحسك([[119]](#footnote-119)) |

هذه بعض الأمور المعينة على رحابة الصدر، وقوة الاحتمال؛ فإذا أخذ بها المعلم دل ذلك على علو قدره، ونباوة محله، وصار من الموصوفين بالحلم والعلم، ومن اتصف بهذين الوصفين حاز من العلياء كل مكان.

كان عمر بن عبدالعزيز × يتمثل بهذه الكلمات:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| الحلم والعلم خَلَّتا كرمٍ |  | للمرء زينٌ إذا هما اجتمعا |
| صنوان لا يستتم حُسْنُهما |  | إلا بجمعٍ بذا وذاك معا |
| كم من وضيع سما به الحلمُ والـ |  | علم فحاز السناء وارتفعا |
| ومن رفيع البنا أضاعهما |  | أخمله ما أضاع فاتضعا([[120]](#footnote-120)) |

**23\_ المحافظة على الوقت:**

فالوقت هو عمر الإنسان، ومِنْ أَجَلِّ ما يصان عن الإضاعة والإهمال، والحكيم الخبير مَنْ يحافظ على وقته، فلا يتخذه وعاء لأبخس الأشياء، وأسخف الكلام، بل يَقْصُرُه على المساعي الحميدة التي ترضي الله، وتنفع الناس؛ فكل ساعة من ساعات عمرك قابلة لأن تضع فيها حجراً يزداد به صرح مجدك ارتفاعاً، ويقطع بها قومك في السعادة باعاً أو ذراعاً.

فإن كنت حريصاً على أن يكون لك المجد الأسمى، ولقومك السعادة العظمى \_فَدَع الراحة جانباً، واجعل بينك وبين اللهو حاجباً.

وإذا رجعنا البصر في تاريخ النوابغ الذين رفعوا للحكمة لواءً \_وجدناهم يبخلون بأوقاتهم أن يصرفوا شيئاً منها في غير درس، أو بحث، أو تحرير.([[121]](#footnote-121))

قال ابن عقيل الحنبلي ×: =إني لا يحل لي أن أضيع ساعة من عمري حتى إذا تعطل لساني عن مذاكرة أو مناظرة، وبصري عن مطالعة \_أعملت فكري في حال راحتي وأنا مستطرح، فلا أنهض إلا وقد خطر لي ما أسطره+.([[122]](#footnote-122))

وقال: =إني أقْصر بغاية جهدي أوقات أكلي، حتى أختار سفَّ الكعك وتَحَسِّيه بالماء على الخبز؛ لأجل ما بينهما من تفاوت المضغ؛ توفراً على مطالعة، أو تسطير فائدة لم أدركها فيها+.([[123]](#footnote-123))

ولهذا خلف × آثاراً عظيمة؛ فله كتاب الفنون، الذي قيل عنه: إنه بلغ ثمانمائة مجلدة.([[124]](#footnote-124))

فإذا كان الوقت بهذه المكانة فأجدر بالمعلم أن يحافظ عليه أشد المحافظة، وألا ينفق ساعات عمره إلا بما يعود عليه وعلى طلابه بالنفع، وأن يحذر غاية الحذر من إضاعة الوقت بما لا ينفع فضلاً عما يضر.

ومما يحسن تنبيه المعلمين عليه في هذا الشأن أن يتجنبوا ما يلي:

**أ\_ التأخر عن الدرس بلا مسوغ:** فذلك ينتج عنه الإخلال بالأمانة، وترك الطلاب فوضى بلا رقيب ولا حسيب.

كما ينتج عنه إضاعة الدرس، وحرمان الطلاب من الفائدة.

**ب\_ الغياب بلا عذر:** فلا يجوز أن يغيب بلا عذر؛ لأن في ذلك تفريطاً وإخلالاً، كما أن فيه إحراجاً للزملاء، وإثقالاً عليهم بحمل حصص الانتظار.

**جـ \_شغل الدرس بما لا ينفع:** وذلك كأن يتشعب المعلم في أحاديث لا طائل تحتها، ولا فائدة ترجى من ورائها.

**د\_ قلة الاستفادة من الاجتماعات:** فالمعلمون كثيراً ما يجتمعون، ويلتقي بعضهم ببعض، واللائق بهم أن يكون اجتماعهم غنيمة يتعلم فيها بعضهم من بعض، ويتطارحون المسائل العلمية النافعة، ويتحدثون عن مشكلات الطلاب وحلولها، ومحاولة الارتقاء بالطلاب إلى الأكمل والأمثل، أو ما شاكل ذلك مما ينبغي لهم أن يأخذوا به؛ فهذا هو اللائق بهم، والمؤمل فيهم؛ إذ لا يليق بهم أن تضيع أوقاتهم سدى، فضلاً عن أن تضيع بالقيل والقال، والاشتغال بالناس؛ فذلك مما يَذْهَبُ ببهجة العلم ونوره.

بل يجمل بهم أن يترفعوا عن الاسترسال في أمور الحياة العامة، كالإغراق في الحديث عن النساء، وأخبار المتزوجين، أو الحديث عن الأطعمة، وألوانها.

قال الأحنف بن قيس ÷: =جنبوا مجالسنا ذكر النساء والطعام؛ إني أبغض الرجل يكون وصَّافاً لفرجه وبطنه+.([[125]](#footnote-125))

وقال الشيخ محمد الخضر حسين ×: =وإنه ليعظم في عينك الرجل بادئ الرأي، حتى تحسبه واحداً من رجال الأمة؛ فما يروعك إلا وقد أخذ يسوق إليك حديث الأطعمة، ويُشَخِّص لك هيئاتها يحللها تحليلاً كيماوياً، ثم يطبخها بلسانه مرة أخرى.

وإن لِفِقْهِ النفس أثراً عظيماً في تعديل المخاطبات وتحسين العادات+.([[126]](#footnote-126))

**هـ \_ تأجيل الأعمال عن وقتها الحاضر:** إما هروباً منها، أو تكاسلاً في أدائها، فهذا لا يحسن بالمعلم؛ فالعمل الذي يؤجل قلَّ أن يُعْمل، وإذا عُمِل فقلَّ أن يُعْمل بإتقان كما لو كان في وقته، وإذا عمل في غير وقته ولو بإتقان أثَّر *\_في الغالب\_* على أعمال أخرى.

فينبغي للمعلم أن يحزم أمره، وأن يؤدي عمله بكل جد، وأن يغتنم كل فرصة ولو قلَّت؛ ليعمل بها ما تيسر ولو كان قليلاً؛ فذلك مما يبعث نشاطه، ويريحه من تراكم الأعمال.

قال ابن المقفع: =إذا تراكمت عليك الأعمال فلا تلتمس الرَّوْح بالروغان منها؛ فإنه لا راحة لك إلا في إصدارها.

وإن الصبر عليها هو الذي يخففها عنك، والضجر هو الذي يراكمها عليك+.([[127]](#footnote-127))

وقال ابن حزم ×: =لا تحقر شيئاً من عمل غدٍ أن تحققه بأن تعجله اليوم وإن قلَّ؛ فإن قليل الأعمال يجتمع كثيرها، وربما أعجز أمرها عند ذلك فيبطل الكل+.([[128]](#footnote-128))

ولقد أحسن من قال:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| احرص على النفع الأهمْـ |  | مِ من الدقيقهْ |
| إن تَنْسَها تنسَ الأهمْـ |  | مَ بل الحقيقهْ([[129]](#footnote-129)) |

**24\_ حسن المنطق:**

فحسن المنطق، وروعة البيان من مظاهر المروءة الصادقة، ومن أعظم الأسباب الداعية لقبول الحق.

ولهذا قيل: =كلما كان اللسان أبين كان أحمد+.([[130]](#footnote-130))

بل لقد =ذكر الله \_*تبارك وتعالى*\_ جميل بلائه في تعليم البيان، وعظيم نعمته في تقويم اللسان، فقال: [**الرَّحْمَنُ عَلَّمَ الْقُرْآنَ خَلَقَ الإِنسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ**] (الرحمن:1\_4).

ومدح القرآن بالبيان والإفصاح، وبحسن التفصيل والإيضاح، وبجودة الإفهام وحكمة الإبلاغ، وسمَّاه فرقاناً، كما سمَّاه قرآناً+.([[131]](#footnote-131))

ولهذا يحسن بالمعلم *\_وأداته الأولى اللسان*\_ أن يهذب ألفاظه، وأن يجمل كلامه؛ ليقع موقعه في القلوب، وليفهم الطلاب عنه ما يريد تبيانه.

كل ذلك مشروط بألا يتقصد حوشي الكلام، ولا يتعمد التقعير فيه.

وبالجملة فليحرص على تجنب السوقي القريب، والحوشي الغريب؛ حتى يكون كلامه حالاً بين حالين، كما قال بعض الشعراء:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| عليك بأوساط الأمور؛ فإنها |  | نجاةٌ ولا تركب ذلولاً ولا صعباً([[132]](#footnote-132)) |

قال أبو هلال العسكري ×: =وأجود الكلام ما يكون جزلاً سهلاً، لا ينغلق معناه، ولا يستبهم مغزاه، ولا يكون مكدوداً مستكرهاً، ومتوعراً متقعِّراً، ويكون بريئاً من الغثاثة، عارياً من الرثاثة.

والكلام إذا كان لفظه غثَّاً، ومعرضه رثَّاً \_كان مردوداً ولو احتوى على أجلِّ معنىً وأنبله، وأرفعه، وأفضله+.([[133]](#footnote-133))

نظر معاوية ÷ إلى ابن عباس *\_رضي الله عنهما\_* فأتبعه بصره ثم قال متمثلاً:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| إذا قال لم يترك مقالاً لقائل |  | مصيب ولم يثنِ اللسان على هُجْرِ |
| يُصَرِّفُ بالقول اللسان إذا انتحى |  | وينظر في أعطافه نظر الصقر([[134]](#footnote-134)) |

قال ابن عبدالبر ×: =ومن أحسن ماقيل في مدح البلاغة من النظم قول حسان ابن ثابت في ابن عباس:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| صموتٌ إذا ما الصمت زيَّن أهله |  | وفتَّاق أبكار الكلام المختَّمِ |
| وعى ما وعى القرآن من كل حكمة |  | ونيطت له الآداب باللحم والدمِ([[135]](#footnote-135)) |

**25\_ الإصغاء للمتحدث والإنصات للسائل:**

فلا يليق بالمعلم أن يترك الإصغاء لمحدثه \_خصوصاً الطالب\_ سواء بمقاطعته، أو منازعته الحديث، أو بالإشاحة بالوجه عنه، أو إجالة النظر يمنة ويسرة.

كل ذلك مما ينافي أدب المحادثة؛ فينبغي للمعلم أن يتجافى عنه؛ فإن إقباله على محدثه دليل على ارتياحه له، وأنسه بحديثه.

بل إن المتحدث البارع هو المستمع البارع، وبراعة الاستماع تكون بالأذن، وطرف العين، وحضور القلب، وإشراقة الوجه، وبتحريك الرأس ونحو ذلك.

قال ابن عباس \_رضي الله عنهما\_: =لجليسي عليَّ ثلاث: أن أرميه بطرفي إذا أقبل، وأن أوسع له في المجلس إذا جلس، وأن أصغي إليه إذا تحدث+.([[136]](#footnote-136))

ومما ينبغي للمعلم في هذا الصدد أن ينصت للسائل إذا سأل، قال ابن جماعة في أدب المعلم: =أن يلازم الإنصاف في بحثه وخطابه، ويسمع السؤال من مُورده على وجهه وإن كان صغيراً، ولا يترفع عن سماعه فيحرم الفائدة+.([[137]](#footnote-137))

ومما يجمل به أن يلاطف العاجز عن الإبانة عن سؤاله، قال ابن جماعة ×: =وإذا عجز السائل عن تقرير ما أورده، أو تحرير العبارة فيه؛ لحياءٍ، أو قصور، ووقع على المعنى \_عبر عن مراده، وبين وجه إيراده، ورد على من أورد عليه، ثم يجيب بما عنده، أو يطلب ذلك من غيره، ويتروى فيما يجيب به رده+.([[138]](#footnote-138))

ومما يجمل به \_أيضاً\_ ألا يجيب إلا بعد أن ينتهي السائل من سؤاله، قال عمر ابن عبدالعزيز ×: =خصلتان لا تعدمانك من الجاهل: كثرة الالتفات، وسرعة الجواب+.([[139]](#footnote-139))

أما إذا خشي المعلم أن يكون في إكمال السؤال منافاة للذوق، أو توقع حصول مفسدة خصوصاً إذا كان الطالب ممن لا يبالي بما يقول \_فلا على المعلم أن يقاطعه، ويصرفه عن سؤاله.

**26\_ تدريب الطلاب على أساليب الكلام وآدابه وطرائقه:**

لأن ذلك مما ينمي عقل الطالب، ويزيده رغبة في الكشف عن حقائق الأمور.

كما أن ذلك مما يكسبه الثقة في نفسه، ويورثه الجرأة والشجاعة الأدبية، ويشعره بالسعادة والطمأنينة، والقوة والاعتبار.

وذلك مما يعده للبناء والعطاء، ويؤهله لأن يعيش كريماً، شجاعاً، صريحاً في طرح آرائه.

أما التقصير في ذلك فيورث آثاراً عكسية، ويجر على الطالب أضراراً قد تؤثر في مستقبله، ومسيرة حياته؛ فقد يعجز عن الكلام، وقد يصاب ببعض عيوب النطق من فأفأة، وتمتمةٍ وغيرها.

وقد يصاب بمرض، وقد يعاني من مشكلات، فيزداد مرضه، وتتضاعف مشكلاته؛ بسبب عجزه عن الإبانة عما أصابه.

وقد يظلم، أو توجه له تهمة، فيؤخذ بها وهو بريء منها؛ لعجزه عن الدفاع عن نفسه.

وقد تضطره الحال لأن يتحدث أمام زملائه، فيعلوه الخجل، ويرى أن الألفاظ لا تسعفه، فيشعر بالنقص، خصوصاً إذا وجد من يسخر به.

ولهذا كان حرياً بالمعلمين أن يعنوا بهذا الجانب، ويرعوه حق رعايته، فيحسن بهم إذا خاطبهم الطلاب أن يقبلوا عليهم، وأن يصغوا إلى حديثهم، وأن يجيبوا عن أسئلتهم، وأن ينأوا عن كل ما يشعر باحتقار الطلاب وازدرائهم.

**27\_ الترسل في الكلام، والتوسط في رفع الصوت وخفضه:**

قال ابن جماعة ×: =ولا يسرد الكلام سرداً، بل يرتله، ويرتبه، ويتمهل فيه؛ ليفكر فيه هو وسامعه+.([[140]](#footnote-140))

وقال: =ألا يرفع صوته زائداً على قدر الحاجة، ولا يخفضه خفضاً لا يحصل معه كمال الفائدة+.([[141]](#footnote-141))

وقال: =والأولى ألا يجاوز صوته مجلسه، ولا يقصر عن سماع الحاضرين؛ فإن حضر فيهم ثقيل السمع فلا بأس بعلو صوته بقدر ما يسمعه+.([[142]](#footnote-142))

**28\_ تجنب تكرار الحديث بلا داع:**

فتكرار الحديث، أو القصة بلا داع لذلك يعد من عيوب الكلام؛ لأنه مما يورث الملالة، ويولد السآمة، مما يجعل الأذواق تمجه، والآذان تستك من سماعه.

كذلك لا يحسن بالمعلم أن يردد بعض العبارات بصورة كثيرة؛ فربما أخذها الطلاب عليه، وسموه بها.

قال الحكيم:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| إذا تحدثت في قوم لتؤنسهم |  | من الحديث بما يمضي وما يأتي |
| فلا تكرر حديثاً إن طبعهم |  | موكَّلٌ بمعاداة المعادات([[143]](#footnote-143)) |

=واستعيد ابن عباس ÷ حديثاً فقال: لولا أني أخاف أن أغض من بهائه، وأريق من مائه، وأُخْلِقَ من جِدَّته \_لأعَدْتُه+.([[144]](#footnote-144))

أما إذا دعت الحاجة لتكرار الحديث فلا باس في ذلك.

**29\_ الحذر من إحراج الطالب في السؤال:**

فسؤال المعلم طلابه عما يعنيهم بعيداً عما يوقعهم في الحرج \_ حسن مطلوب، بل هو من مقومات الدرس.

ولكن ينبغي للمعلم ألا يحرج الطالب بالأسئلة، كأن يسأله عن أمر خاص، لا يود أن يطلع عليه أحد من الناس، أو أن يسأله عن أمور يُخشى أن تكون الإجابة عنها محرجةً للمعلم؛ فلربما عَرَّض المعلم نفسه لموقف محرج، أو لرد مسكت مُوبِّخ.

قال \_تعالى\_: [**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ**] (المائدة: 101).

قال ابن عبدالبر ×: =قال تميم بن نصر بن سيار لأعرابي: هل أصابتك تخمة؟

قال: أما من طعامك فلا+.([[145]](#footnote-145))

=وكان الفرزدق مرة ينشد، والكميت صبي، فأجاد الاستماع إليه.

فقال: يا بني، أَيَسُرُّك أني أبوك؟

قال: أما أبي فلا أرى به بدلاً، ولكن يسرني أنك أمي، فأفحمه حتى غص بريقه+.([[146]](#footnote-146))

قال الحكيم:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| ودعِ السؤال عن الأمور وبحثها |  | فلربَّ حافرِ حفرةٍ هو يصرع([[147]](#footnote-147)) |

**30\_ صيانة الدرس عن اللغط، وتجنبيه البذيء من الألفاظ:**

فالمروءة تقتضي أن يصون المعلم درسه من اللغط؛ فإن الغلط تحت اللغط.([[148]](#footnote-148))

والمروءة تأمر صاحبها أن ينزه لسانه من الفحش، وأن يطهره من البذاءة، وأن يجله من ذكر العورات؛ فإن من سوء الأدب أن تفلت الألفاظ البذيئة من المرء غير عابئ بمواقعها وآثارها.

والمروءة \_كذلك\_ تحفظ لسان صاحبها من أن يلفظ مثلما يلفظ أهل الخلاعة من سفه القول:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| وحذارِ من سفه يشينك وصفُه |  | إن السفاه بذي المروءة زاري |

وعظماء الرجال يلتزمون في أحوالهم جميعاً ألا تبدر منهم كلمة نابية، ويتحرجون من صنوف الخلق أن يكونوا سفهاء أو متطاولين.([[149]](#footnote-149))

قال الإمام النووي ×: =ومما ينهى عنه الفحشُ، وبذاءةُ اللسان.

والأحاديث الصحيحة فيه كثيرة ومعروفة.

ومعناه: التعبير عن الأمور المستقبحة بعبارة صريحة، وإن كانت صحيحة، والمتكلم بها صادقاً.

وينبغي أن يستعمل في ذلك الكناياتُ، ويعبر عنها بعبارة جميلة يفهم بها الغرض.

وبهذا جاء القرآن العزيز، والسنن الصحيحة المكرمة.

قال \_تعالى\_: [**أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ**] (البقرة: 187).

وقال \_تعالى\_: [**وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ**] (النساء: 21).

وقال \_تعالى\_: [**وَإِنْ طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ**] (البقرة: 237).

والآيات والأحاديث الصحيحة في ذلك كثيرة.

قال العلماء: فينبغي أن يستعمل في هذا وما أشبهه من العبارات التي يستحيا من ذكرها بصريح اسمها \_الكنايات المفهمة، فَيُكَنِّي عن جماع المرأة بالإفضاء، والدخول والمعاشرة، والوقاع، ونحوها+.([[150]](#footnote-150))

قال: =وكذلك يُكَنَّى عن البول، والتغوط بقضاء الحاجة، والذهاب إلى الخلاء، ولا يصرح بالخراءة، والبول، ونحوهما.

وكذلك ذكر العيوب كالبرص، والبخر، والصنان، وغيرها \_يعبر عنها بعبارات جميلة، يفهم منها الغرض.

ويلحق بما ذكر من الأمثلة ما سواه+.([[151]](#footnote-151))

قال القاسمي ×: =إياك وما يستقبح من الكلام؛ فإنه يُنَفِّر عنك الكرام، ويؤثب عليك اللئام+.

وعن عبدالله بن مسعود ÷ قال: قال رسول الله ": =**ليس المؤمن بالطَّعان، ولا اللعان، ولا الفاحش البذيء**+([[152]](#footnote-152))

ومما يدخل في ذلك ما كان مستنكر الظاهر، وإن كان معناه سليماً بعد تدقيق النظر فيه.

قال الماوردي ×: =وما يجري مجرى فحش القول وهُجره، ولزوم تنكبه \_ما كان شنيع البديهة، مستنكر الظاهر، وإن كان عقب التأمل سليماً، وبعد الكشف والرويَّة مستقيماً+.([[153]](#footnote-153))

ثم ساق × أمثلة لذلك.

ومما تجدر الإشارة إليه أنه لا ينبغي التصريح بالعبارات المستكرهة صراحةً ما لم تدع حاجةٌ \_كما مر\_.

أما إذا دعت الحاجة للتصريح بصريح الاسم فلا بأس بذلك، بل هو المتعين.

قال النووي × بعد أن تحدث عن أنه ينبغي تجنب الفحش وبذاءة اللسان: =واعلم أن هذا كله إذا لم تدعُ حاجةٌ إلى التصريح بصريح اسمه؛ فإن دعت الحاجة لغرض البيان والتعليم، وخيف أن المخاطب يفهم المجاز، أو يفهم غير المراد \_صرح حينئذٍ باسمه الصريح؛ ليحصل الإفهام الحقيقي.

وعلى هذا يحمل ما جاء في الأحاديث من التصريح بمثل هذا؛ فإن ذلك محمول على الحاجة كما ذكرنا؛ فإن تحصيل الإفهام في هذا أولى من مراعاة مجرد الأدب وبالله التوفيق+.([[154]](#footnote-154))

**31\_ لا تتحدث عن نفسك إلا إذا دعت الحاجة:**

فمن آفات المعلمين أن منهم من يجعل الدرس ميداناً لسرد سيرته الذاتية بمناسبة أو بغير مناسبة، وربما سايره الطلاب وجاملوه، فظن أن ذلك دليلُ فضله، وآية إعجابهم بشخصه.

فلا تحفل *\_أيها المعلم المفضال\_* بالحديث عن نفسك، واجعل أعمالك تتحدث عنك؛ فذلك أبلغ وأكرم.

ثم إن كان عندك من فضل فثق بأن الله سينشره، ولن تُظلم فتيلاً.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| يخفي محاسنه والله يظهرها |  | إن الجميل إذا أخفيته ظهرا |

ثم إن الأصل في مدح الإنسان نفسه المنع؛ لقوله *\_عز وجل\_:* [**فلا تزكوا أنفسكم**] (النجم: 32).

وتزكية النفس داخلة في باب الافتخار غالباً.

فإن وجد ما يقتضي الحديث عن النفس أو تزكيتها \_إما لتعريف الإنسان بنفسه، وإما لدفع تهمة، أو لتوضيح أمر مبهم، أو كان المرء بين قوم لا يعرفون مقامه؛ فخشي أن تُصْدَع قناة عزته، أو نحو ذلك \_فإن الحديث عن النفس أو تزكيتها *\_والحالة هذه\_* جائز لا غبار عليه.

قال النووي ×: =واعلم أن ذكر محاسن نفسه ضربان: مذموم، ومحبوب.

فالمذموم أن يذكر للافتخار، وإظهار الارتفاع، والتميز على الأقران، وشبه ذلك.

والمحبوب أن يكون فيه مصلحة دينية، وذلك بأن يكون آمراً بالمعروف، أو ناهياً عن منكرٍ، أو ناصحاً بمصلحة، أو معلماً أو مؤدباً، أو واعظاً، أو مذكراً، أو مصلحاً بين اثنين، أو يدفع عن نفسه شراً، أو نحو ذلك، فيذكر محاسنه، ناوياً بذلك أن يكون هذا أقرب إلى قبول قوله، واعتماد ما يذكره، وقد جاء لهذا المعنى ما لا يحصى من النصوص+.([[155]](#footnote-155))

ثم ساق × أمثلة لذلك.([[156]](#footnote-156))

قال ابن المقفع: =وإن آنست من نفسك فضلاً فَتحرَّجْ من أن تذكره، أو تبديه، واعلم أن ظهوره منك بذلك الوجه يقرر لك في قلوب الناس من العيب أكثر مما يقرر لك من الفضل.

واعلم أنك إن صبرت ولم تعجل ظهر ذلك منك بالوجه الجميل المعروف عند الناس.

ولا يخفين عليك أن حرص الرجل على إظهار ما عنده، وقلة وقاره في ذلك \_باب من أبواب البخل واللؤم، وأن خير الأعوان على ذلك السخاءُ والتكرم+.([[157]](#footnote-157))

قال ابن حزم ×: =إياك والامتداحَ؛ فإن كل من يسمعك لا يصدقك وإن كنت صادقاً، بل يجعل ما سمع منك من ذلك أول معايبك+.([[158]](#footnote-158))

**32\_ لا تُحَمّل طلابك وزملاءك همومك وأوزارك:**

فلا أحد في هذه الدنيا يخلو من الهموم، ولا أحد تواتيه الأمور دائماً كما يريد.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| فيومٌ علينا ويوم لنا |  | ويوم نُساء ويوم نُسَرّ |

ولكن الناس يتفاضلون في تلقي الأمور واستقبالها؛ فمن الناس من يُحَمِّل غيرَه همَّه، دون أن يكتفي به وحده، فضلاً عن أن يتحمل هو همومَ غيره.

فتراه إذا غضب حمله غضبه على التقطيب في وجه غير مَنْ أغضبه، وسوءِ اللفظ لمن لا ذنب له، والعقوبة لمن لا يريد به إلا دون ذلك.

ثم يبلغ به الأمر إذا رضي أن يتبرع بالأمر ذي الخطر لمن ليس بمنزلة ذلك عنده، ويعطي من لم يكن يريد إعطاءه، ويكرم من لم يرد إكرامه.([[159]](#footnote-159))

وما هذا الصنيع من الكياسة في شيء، بل هو من الخرق المذموم، ومما ينافي الحكمةَ والمروءةَ، والاعتدالَ في سائر الأحوال.

وإلا فما ذنب غيرك إذا لم تواتك الأمور؟، وماذا سيترتب على تحميلك الآخرين همَّك إلا زيادة الهم عليك وعليهم؟

ولهذا كان حريًّا بالمعلم أن يحرص على إسعاد نفسه، وعلى إدخال السرور والبهجة على زملائه وطلابه، فيقبل عليهم بوجه وضاح، وجبين مشرق، وأن يوطن نفسه على ذلك مهما نابه من خطوب؛ فالسرور بعتمد على النفس أكثر من اعتماده على الظروف الخارجية، وفي الناس من ينعم في الشقاء، وفيهم من يشقى في النعيم.

ويخطئ كثير من الناس حين يظن أن أسباب السرور كلها في الظروف الخارجية، فيشترط؛ لِيُسَرَّ مالاً، وبنين، وصحةً، وظروفاً مواتية؛ فإذا لم تحصل قال على الدنيا العفاء، فلزم العبوس، واستعذب التقطيب، فتنغص ونغص على من حوله.

بل إن هناك من لا يستطيع التبسم بكل ما يملك، وهناك من يبتسم من أعماقه بأتفه ثمن وبلا ثمن.

وهناك نفوس تستطيع أن تخلق من كل شيء شقاءً ونكداً، وهناك نفوس تستطيع أن توجد من الألم المُمِضِّ سعادة وأنساً، ومن أحكم ما قالته العرب:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| ولربما ابتسم الكريم من الأذى |  | وفؤاده من حره يتأوه |

وهناك من ينغص على نفسه وعلى من حوله من كلمة يسمعها أو يؤولها تأويلاً سيئاً، أو من عمل تافهٍ حدث له أو منه، أو من ربح خسره، أو من ربح كان ينتظره فلم يحدث، فتراه بعد ذلك وقد اسودت الدنيا في نظره، ثم هو يسودها على من حوله.

وهؤلاء عندهم قدرة على المبالغة في الشر، والإمعان في الألم، فيجعلون من الحبة قبة، ومن البذرة شجرة، وليس عندهم قدرة على الخير، فلا يفرحون بما أوتوا ولو كان كثيراً، ولا ينعمون بما نالوا ولو كان عظيماً.

وما هكذا تورد الإبل، وما هكذا تستقبل أحداث الحياة.

ولهذا كان من النعم الكبرى على المرء أن يُمنح القدرة على السرور يستمتع به إن كانت أسبابُه، ويوجدها قدر المستطاع إن لم تكن؛ فذلك مما يبعث الروح، ويذكي الهمة؛ فالرجل المبتهج بالحياة يزيده ابتهاجه قوةً إلى قوته؛ فيكون أقدر على الجد وحسن الإنتاج، ومقابلةِ الصعاب من الرجل المنقبض الصدر، الممتلئ بالهم والغم.

والتجربة شاهد على أن المستبشرين الباسمين للحياة خيرُ الناسِ صحةً، وأقدرهم على الجد والنشاط، وأقربهم إلى النجاح والفلاح؛ فالابتسام للحياة يضيئها، ويعين على احتمال متاعبها؛ فالعمل الشاق يخف حمله بالنفس المشرقة المتفائلة.

ولهذا فما أحرى بالمعلم أن يتحلى بتلك الصفة، وأن يأخذ نفسه بها؛ فالمبتسمون للحياة ليسوا أسعد الناس حالاً لأنفسهم فحسب، وإنما يسعد بهم من حولهم.([[160]](#footnote-160))

هذا وإن مما يعين على السرور والسعادة، وتحمل الهموم زيادة على ما مضى ما يلي:

**أ\_ التدرب على البشر والطلاقة وتجنب العبوس والتقطيب:** فعن سعيد بن عبدالطائي قال: كان عمر بن عبدالعزيز يتمثل بهذه الأبيات:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| القَ بالبشر من لقيت من النا |  | س جميعاً ولاقِهِمْ بالطلاقهْ |
| تَجْنِ منهم به جناءَ ثمارٍ |  | طيِّباً طعمه لذيذ المذاقهْ |
| ودعِ التِّيْهَ والعبوسَ عن النا |  | س فإن العبوس رأس الحماقهْ |
| كلما شئتَ أن تعادي عاديـ |  | ـت صديقاً وقد تعز الصداقهْ([[161]](#footnote-161)) |

وقال أبو جعفر المنصور: =إن أحببت أن يكثر الثناء الجميل عليك من الناس بغير نائل \_فالقهم ببشر حسن+.([[162]](#footnote-162))

=وقيل للعتابي: إنك تلقى الناس كلهم بالبشر!

قال: دفع ضغينة بأيسر مؤونة، واكتساب إخوان بأيسر مبذول+.([[163]](#footnote-163))

وقال محمد بن حازم:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| وما اكتسب المحامد حامدوها |  | يمثل البشر والوجه الطليق([[164]](#footnote-164)) |

وقال آخر:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| البشر يكسب أهله |  | صدق المودة والمحبهْ |
| والتيه يستدعي لصا |  | حبه المذمة والمسبهْ([[165]](#footnote-165)) |

قال ابن عقيل الحنبلي: =البشر مؤنس للعقول، ومن دواعي القبول، والعبوس ضده+.([[166]](#footnote-166))

**ب\_ استحضار الأجر المترتب على التبسم:** فالإنسان إذ تبسم أدخل السرور على إخوانه، وبذلك ينال الأجر من الله *\_عز وجل*\_.

قال النبي ": =**تبسمك في وجه أخيك صدقة**+.([[167]](#footnote-167))

وقال: =**لا تحقرنَّ من المعروف شيئاً، ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق**+.([[168]](#footnote-168))

**ج \_ أن تستحضر أن التبسم للحياة دليل على الحزم وقوة العزيمة:**

ولهذا إذا أراد الأدباء أن يبالغوا في الثناء على الممدوح، ويبينوا عظم همته واستسهاله للصعاب \_وصفوه بأنه يتبسم في أحلك المواقف وأشدها خطراً.

قال أبو الطيب المتنبي يمدح سيف الدولة:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| تمر بك الأبطال كلمى هزيمةً |  | ووجهك وضاح وثغرك باسم([[169]](#footnote-169)) |

**د\_ طرد الهم ومحاربة الكآبة:** فالاستسلام للحزن، والاسترسال مع الهم، والخوف الشديد من توقع المكروه، والإفراط في تقدير الآلام \_مما يضعف القلب، ويقلل الإنتاج، ويضاعف الآلام؛ فحارب الكآبة من نفسك، وادرأ الهم ما استطعت إلى ذلك سبيلاً، وابتسم للحياة، وابتهج بها من غير إسراف تزدد حياتك قوة، وتشعر بالسرور والسعادة.

**هـ \_ ألا نزهد بالسعادة الحاضرة في سبيل السعادة المنتظرة:** فنحن \_*معاشر المعلمين*\_ إذا كنا في أيام الدراسة أمَّلنا بمجيء الإجازة؛ لنسعد بها، وإذا حلت الإجازة تذكرنا الدراسة، وقلنا ستأتي ومعها الهم والنصب.

وهكذا نُفَرِّط بالسعادة دائماً، وربما ينطبق علينا قول القائل:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| أشدُّ الغمِّ عندي في سرور |  | تَيَقَّنَ عنه صاحبه انتقالاً([[170]](#footnote-170)) |

وقول الآخر:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| أُحِبُّ ليالي الهجر لا فرحاً بها |  | عسى الدهرُ يأتي بعدها بوصال |
| وأكره أيامَ الوصال؛ لأنني |  | أرى كلَّ وصلٍ محكماً بزوال |

وكان حرياً بنا بدلاً من ذلك أن نسعد ما دامت أسباب السعادة موجودة، وأن نسعى في إيجادها إذا لم توجد، فنسعد في يومنا وفي غدنا، وبعد غدنا بإذن الله.

قال المنفلوطي ×: =السبب في شقاء الإنسان أنه دائماً يزهد في سعادة يومه، ويلهو عنها بما يتطلع إليه من سعادة غده، فإذا جاء غدُه اعتقد أن أمْسَهُ كان خيراً من يومه؛ فهو لا ينفك شقياً في حاضره وماضيه+.([[171]](#footnote-171))

**33\_ لا تُجارِ السفهاء:**

فقد يوجد من الطلاب من يؤذي بلحن منطقه، ولا يعينه الدرس بقليل ولا كثير؛ فلربما استثار المعلم، وآذاه بسفالته وسفاهته.

ولهذا كان من الحكمة أن يُعرض المعلم عن هؤلاء وأمثالهم، فلا يجاريهم ولا يمازحهم، ولا يتحدث معهم إلا بقدر ما تدعو إليه الحاجة من سلام، أو رده، أو إجابة لسؤال أو نحو ذلك.

وبهذا يحفظ المعلم على نفسه عزتها؛ إذ يرفعها عن الطائفة التي تلذ المهاترة والإقذاع.

والعرب تقول: =إن من ابتغاء الخير اتقاء الشر+.([[172]](#footnote-172))

وقال بعض الحكماء:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| لا ترجعنَّ إلى السفيه خطابة |  | إلا جوابَ تحيةٍ حَيَّاكها |
| فمتى تحرِّكْه تحركْ جيفةً |  | تزداد نَتْناً إن أردت حراكها([[173]](#footnote-173)) |

ثم إذا ابتليت بسفيه يبتدرك بالسفه فلا تجارهِ في سفه، بل أعرض عنه، وترفع عن سبابه؛ فذلك من شرف النفس، ومما يقطع دابر السفه.

قال بعض الشعراء:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| إني لاُعْرْضُ عن أشياءَ أسمعها |  | حتى يقولَ أناسُ إن بي حُمُقَا |
| أخشى جوابَ سفيهٍ لا خلاق له |  | فَسْلٍ وظنَّ أناسٍ أنه صدقا([[174]](#footnote-174)) |

قال ابن المقفع: =واعلم أنك ستبتلى من أقوام بسفهٍ سيطلع منك حقداً، فإن عارضته أو كافأته بالسفه فكأنك رضيت ما أتى به، فأحببت أن تحتذي على أمثاله.

فإن كان ذلك عندك مذموماً فَحقِّقْ ذمك إياه بترك معارضته.

فأما أن تذمه، وتمتثله فليس في ذلك سداد+.([[175]](#footnote-175))

وقال: =غير أني قد علمت موطنا واحدا إن قدرت أن تتقبل فيه الجد بالهزل أصبت الرأي، وظهرت على الأقران.

وذلك أن يتورد ك([[176]](#footnote-176)) مَتَوَرَّدٌ بالسفه والغضب، وسوء اللفظ \_ تجيبه إجابة الهازل المداعب برحب([[177]](#footnote-177)) الذرع، وطلاقة من الوجه، وثبات من المنطق+.([[178]](#footnote-178))

ولا يعني ذلك أن تدع الطالب دون علاج أو عقوبة، وإنما تحرص على ألا يتسفه عليك أمام الطلاب.

وإلا فإنه يعالج ويعاقب، إما بالمناصحة الفردية، وإما تحرص على ألا يتسفه عليك أمام الطلاب.

وإلا فإنه يعالج ويعاقب، إما بالمناصحة الفردية، وإما باستدعائه خارج الفصل، وإما بالتفاهم في شأنه مع الإدارة أو المشرفين، وإما مع ولي أمره، أو ماشاكل ذلك من أنواع العلاج.

بل لقد تقتضي الحكمة أن تجازيه في الفصل أمام زملائه إن ظننت أن ذلك سيردعه، ولم تخش مفسدة كبرى تحصل من جراء ذلك.

قال الخطابي ×: =أنشدني ابن مالك، قال: أنشدني الدغولي في سياسة العامة:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| إذا أمن الجهالُ جهلَك مرة |  | فعِرضك للجهال غُنْمٌ من الغُنم |
| وإن أنت نازيت السفيه إذا نزا([[179]](#footnote-179)) |  | فأنت سفيهٌ مثله غيرُ ذي حِلم |
| ولا تتعرضْ للسفيه ودارِه |  | بمنزلة بين العداوة والسِّلم |
| فيخشاك تاراتٍ ويرجوك مرةً |  | وتأخذ فيما بين ذلك بالحزم([[180]](#footnote-180)) |

**34\_ لا تكثر العتاب والانتقاد:**

فلا يحسن بالمعلم أن يكون كثير العتاب، مبالغاً في تقريع الطلاب، خصوصاً عند الأخطاء اليسيرة أو غير المقصودة؛ لأن الناس يكرهون من يؤنب في غير مواطن التأنيب، وينفرون ممن يبالغ في التوبيخ دون تروٍّ وتؤدة؛ فلربما استبان له بعدُ أن ثمة اجتهاداً صحيحاً، أو أنه مخطئ في عتابه وتأنيبه.

ثم إن كثرة التأنيب قد تحرج الطالب، وربما أصيب بخيبة أمل، وفقدٍ للثقة بنفسه، وربما قاده ذلك إلى ترك الدراسة إلى غير رجعة.

فعلى المعلم أن يعتدل في توبيخه وعتابه، وألا يوبخ إلا عند الحاجة لذلك.

كذلك يحسن بالمعلم ألا يكون كثير الانتقاد، لا ينظر إلا الأخطاء وحدها، دونما نظر إلى الصواب؛ فمن المعلمين من إذا أخطأ زميله أو مسئولة في تصرف ما، أو في علاج مشكلة معينة \_أكثر من انتقاده وذمه.

وهذا لا يحسن بالمعلم، بل اللائق به أن يلتمس العذر لإخوانه، وأن يضع نفسه موضعهم؛ فماذا سيصنع لو وقع فيما وقعوا فيه؟

ولا يعني ذلك ألا يبدي الملاحظات، أو أن يسعى في إصلاح الأخطاء.

وإنما يعني أن يكون ذا نظرة متوازنة، وأن يكون واقعياً في علاجه، ونظرته للآخرين، وأن يكون منصفاً؛ فما أجمل الإنصاف!

**35\_ لا تنتظر الشكر إلا من خالقك:**

لا ريب أن شكر الناس من شكر الله، ولا يشكر الله من لا يشكر الناس.

ولا ريب *\_أيضاً*\_ أن شكر المحسن على إحسانه أمر مطلوب، وأنه مما يزيده إقبالاً على عمله.

ولكن قد يحصل في بعض الأحيان أن يُقَابَلَ المحسنُ في عمله، المجدُّ فيما أسند إليه بشيء من جحود الفضل، ونكران الجميل؛ مما قد يضعف عزيمته، ويوهن قواه.

فيا أيها المعلم المفضال، إذا مرت بك تلك الحال، فلم تُنْصَفْ، ولم تُعْطَ قدرك، ورد فضلك باليمين وبالشمال \_فلا يحملْك ذلك على قلة الإخلاص، وتَرْكِ إتقان العمل.

بل انتظر الشكر من خالقك؛ فعملك في كتاب عند ربي، لا يضل ربي ولا ينسى.

ثم اعلم أن جمال الشيء فيه لا فيما يقال عنه، أيًّا كان القائلون.

قال ابن حزم × بعد أن تحدث عن مذاهب الناس في طرد الهم: =وجدتُ العمل للآخرة *سالماً من كل عيب، خالصاً من كل كدر* مُوصلاً إلى طرد الهم على الحقيقة.

ووجدت العامل للآخرة إن امتحن بمكروه في تلك السبيل لم يهتم، بل يُسَرُّ؛ إذ رجاؤه في عاقبة ما ينال به عونٌ له على ما يطلب، وزايد في الغرض الذي إياه يقصد.

ووجدته إن عاقه عما هو بسبيله عائقٌ لم يهتم؛ إذ ليس مؤاخذاً بذلك؛ فهو غير مؤثر في ما يطلب.

ورأيته إن قصد بالأذى سُرَّ، وإن نكبته نكبةٌ سُرَّ، وإن تعب فيما سلك فيه سُرَّ، فهو في سرور أبداً، وغيره بخلاف ذلك أبداً؛ فاعلم أنه مطلوب واحد وهو طرد الهم، وليس له إلا طريق واحد وهو العمل لله *\_تعالى*\_ فما عدا هذا فضلال وسخف+.([[181]](#footnote-181))

**36\_ لا تكثر الشكوى:**

فكثيراً ما يشكو المعلمون أعباء التدريس، وتَنَكُّرَ الناس، ومكابدة الطلاب، ومرأى دفاتر الواجبات، وما إلى ذلك مما يعاني منه المعلمون.

وهذا ما عبر عنه بعض الأدباء من المعلمين؛ فهذا الشاعر إبراهيم طوقان يقول معارضاً أمير الشعراء أحمد شوقي في قصيدته التي يقول مطلعها:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| قم للمعلم وفِّه التبجيلا |  | كاد المعلم أن يكون رسولا |

يقول طوقان معارضاً شوقيًّا، مبيناً حال المعلمين، ومدى ما يعانون:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| شوقي يقول وما درى بمصيبتي |  | (قم للمعلم وفِّه التبجيلا) |
| اقعدْ فديتُك هل يكون مُبَجَّلاً |  | من كان للنشء الصغار خليلا |
| ويكاد يقلقني الأمير بقوله |  | (كاد المعلم أن يكون رسولا) |
| لو جرب التعليمَ شوقي ساعةً |  | لقضى الحياةَ شقاوةً وخمولا |
| حسبُ المعلمِ غمةً وكآبةً |  | مرأى الدفاتر بكرةً وأصيلا |
| مائةٌ على مائةٍ إذا هي صُلِّحتْ |  | وجد العمى نحو العيون سبيلا |
| ولَو آن في التصليح نفعاً يرتجى |  |  وأبيك([[182]](#footnote-182)) لم أكُ بالعيون بخيلا |
| لكن أصلِّح غلطةً نحويةً |  | مثلاً وأتخذ الكتاب دليلا |
| مستشهداً بالغر من آياته |  | أو بالحديث مُفَصلاً تفصيلا |
| وأغوص في الشعر القديم وأنتقي |  | ما ليس ملتبساً ولا مبذولا |
| وأكاد أبعث سيبويه من البلى |  | وذويه من أهل القرون الأولى |
| فأرى بعد ذلك كله |  | رفع المضاف إليه والمفعولا |
| لا تعجبوا إن صِحْتُ يوماً صيحةً |  | ووقعت ما بين البنوك قتيلا |
| يا من يريد الانتحار وجدته |  | إن المعلم لا يعيش طويلا([[183]](#footnote-183)) |

وهذا أخونا الأديب البارع الأستاذ عبدالله بن سليم الرُّشَيد يقول:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| أروح وأغدو بالدفاتر مثقلاً |  | ويا بؤس من يمسي قرينَ الدفاترِ |
| أريق عليها أعيني كلَّ ليلةٍ |  | بهمة وقَّادٍ وعزمة صابر |
| وكم وقفةٍ بين التلاميذ قُمتُها |  | بلهجة حَضَّاضٍ على الحرب هادر |
| أمزِّق ساعاتي لترقيع وقتهم |  | وأهدر عمري بين جد وذاكر |
| وأحسب أني بالتلاميذ مُبدِلٌ |  | شيوخاً كبحر باللآلئ زاخرِ |
| فألقاهمُ من بعد شرِّ عصابةٍ |  | وإذ بصياحي كان صفقةَ خاسرِ |
| (زواملُ للأشعار لا علم عندهم |  | بجيِّدها إلا كعلم الأباعر) |

والحقيقة أن طريق المعلمين عسيرة، وأن مهمتهم ليست بيسيرة خصوصاً في هذه الأزمان.

وإذا شكوا فما حالهم إلا كما قال الأول:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| شكوتُ وما الشكوى لمثلي عادةٌ |  | ولكنْ تفيضُ الكأسُ عند امتلائها |

ولكن مهما يك من شيء فإنه لا ينبغي الإكثار من الشكوى، ولا بثها لكل أحد؛ لأنها *\_في الغالب\_* لا تجدي نفعاً، ولا تطفئ لوعة.

=ولهذا رأى بعض السلف رجلاً يشكو إلى رجل فاقته وضرورته، فقال: يا هذا، والله ما زدت على أن شكوت من يرحمك إلى من لا يرحمك+.([[184]](#footnote-184))

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| وإذا عرتك بليةٌ فاصبر لها |  | صبر الكريم فإنه بك أعلم |
| وإذا شكوت إلى ابن آدم إنما |  | تشكو الرحيم إلى الذي لا يرحم([[185]](#footnote-185)) |

ثم إن كان هناك من حاجة لبث الشكوى لأحد المخلصين، أو لمن يهمهم الأمر؛ طلباً للنصيحة، أو المشورة، أو إصلاح الوضع وتيسير المهمة \_فلا بأس.

وإلا فلماذا نثير انتباه الذين لا يعنيهم أمرنا، ولا ننتظر منهم أي فائدة لنا؛ فنفضح بذلك أنفسنا، ونُبِيْن عن ضعفنا وخورنا في سبيل الحصول على شفقة، أو عطف ليس له من نتيجة سوى ازدياد الحسرة، وتفاقم المصيبة.([[186]](#footnote-186))

فيا معاشر المعلمين، أولى لنا ثم أولى أن نَجِدَّ في أمورنا، وأن نأخذ بالأسباب المعينة لنا على أداء أعمالنا؛ فذلك أنفع من الشكوى التي قد تزري بنا، ولا تنفعنا.

ثم إنكم \_*معاشر المعلمين\_* رجال، ومتى رغب الرجال في راحة البال؟ وإنكم لأسُودٌ، ومتى عاش الأسَد على التدليل، وهو يشعر أن التدليل تذليل؟([[187]](#footnote-187))

فالراحة الكبرى، والسعادة العظمى إنما تكون بالجد والاجتهاد؛ فأرْوح الناس أتعب الناس، وأتعب الناس أروح الناس:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| بصرت بالراحة الكبرى فلم أرها |  | تنال إلا على جسر من التعب |

أما إذا ركنَّا إلى الكسل، وألِفْنا البطالة فلن ندع الشكوى مهما أوتينا من وسائل الراحة؛ ولهذا لا تكاد تجلس إلى أحد من الناس إلا وتسمع منه مُرَّ الشكوى والأنين، وكثرة التوجع من حرقة لاذعة من هذه الحياة.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| كل من لاقيت يشكو همه |  | ليت شعري هذه الدنيا لمن |

ترى الغنيَّ على ما هو فيه من رفاهية العيش ورغده يشكو كثرة مطالبه، وتعَدُّدَ واجبات الحياة التي تتطلب المزيد؛ فالكماليات عند غيره واجبات عنده، لا مَعْدَى عنها ولا محيص.

وترى الفقير يشكو هو الآخر حاله، ويألم لِحَظِّه في الحياة، وقد يشتد به الألم كلما نظر إلى الأغنياء في الدنيا، وقارن بين حاله وحالهم، ونسي أنه لو قنع بما قسم الله له لكان أغنى الناس.([[188]](#footnote-188))

وبالجملة فإن حِمل المعلمين ثقيل، وأمانتهم عظيمة، ونردد مع شوقي قوله:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| إني لأعذركم وأحسب عبئكم |  | من بين أعباء الرجال ثقيلا([[189]](#footnote-189)) |

ونردد معه *أيضاً*:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| فَكِلوا إلى الله النجاح وثابروا |  | فالله خَيْرٌ كافلاً ووكيلا([[190]](#footnote-190)) |

**37\_ الحذر من اليأس:**

فكثير من معلمينا يبذل النصح، والعلم والتوجيه للطلاب؛ فإذا رأى منهم إعراضاً أو قلة استجابة لنداءات النصح، أو نظر إلى ما غرق فيه بعض أبنائنا من التشبه بالمخالفين في عادات لا تغني من الرقي شيئاً \_عدَّ ذلك قضاءً مبرماً، وتملكه خاطر اليأس، حتى ينتكث من التعرض لأدوائهم ومحاولة إصلاحها.

ولكن الذي يعرف علة هذا التسرع، ويكون قد قرأ التاريخ؛ ليعتبر \_يرى الأمر أهون من أن يصل بالنفوس إلى التردد في نجاح الدعوة، بَلْهَ اليأس من إصلاحها.

فلا ينبغي *\_معاشر المعلمين\_* أن ينطلي على فطنتكم المتيقظة زخرف تلك القضية:

فسد الزمان ولا دواء له

فَتُلْصِقُ بألسنتكم لُكْنَة، وتُطْفِئ من عزائمكم تَوَقُّداً، فتفقدون منها حِدَّةً ونشاطاً.

بل ينبغي لكل واحد منا أن يعمل ما في قدره، وأن يكون ذا نظرة واسعة متفائلة، وألا يتعجل النتائج، أو يسمحَ لليأس أن يتسلل إلى رُوْعه؛ فاليأس من أكبر المعوقات، وأشد المثبطات.

فإذا لم تظهر نتائج التربية عاجلاً ظهرت آجلاً، وإذا لم يذهب الشر كلُّه خفَّ وقعُهُ، ولم يستطر شرره؛ فالتربية الصحيحة الجادة لا تذهب سدى، وما سطع الإيمان في نفس إلا كانت كالبلد الطيب يخرج نباته بإذن ربه؛ فابذر فيها من الحكمة والموعظة الحسنة ما شئت أن تبذر، فلا تُريك إلا نياتٍ صالحةً، وأعمالاً راضيةً [**أَأَنْتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ**] (الواقعة: 64).

وكثيراً ما يستخف الناس بالأمر تلقى له الخطبة، أو تؤلف له المقالة، فإذا تتابع الترغيب فيه أو التحذير منه \_ولو مِنَ الناصح الواحد\_ أخذ الناس يُعْنون بشأنه، ويتداعون إلى العمل به، أو الإقلاع عنه.

ولا ندري *\_معاشر المعلمين\_* لعل من بين الطلاب مجدداً أو نابغة؛ فالطالب واحد من رجال الأمة، إلا أنه مستتر بثياب الصبا، فلو كشَفَتْ لنا عنه وهو كانٌّ تحتها لربما رأيناه في مصافِّ الرجال القوامين.

ولكن جرت سنة الله ألا تتَفَتَّقَ أزرار تلك الأستار إلا بالتربية شيئاً فشيئاً، ولا تؤخذ إلا بالسياسات الجيدة على وجه التدريج.([[191]](#footnote-191))

فما علينا إلا أن نبذل الأسباب، وندخل البيوت من الأبواب، ثم بعد ذلك ندع النتائج والتقديرات لرب الأرباب ومسبب الأسباب.

وما اقترن العزم الصحيح بالتوكل على من بيده ملكوت كل شيء إلا كانت العاقبة رشداً وفلاحاً [فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ] (آل عمران:159).

وما جمع قوم بين التوكل على الله والأخذ بالأسباب إلا أحرزوا الكفاية لأن يعيشوا أعزة سعداء.

وما بذل أحد جهده، وسعى في الأمور النافعة سعيه، واستعان بالله عليها، وأتاها من أبوابها ومسالكها \_إلا وأدرك مقصوده؛ فإن لم يدركه كله أدرك بعضه، وإن لم يدرك منه شيئاً لم يلُم نفسه، ولم يذهب عملُه سدىً خصوصاً إذا ثابر عليه ولم يتضجر.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| ولا بُعْدَ في خير وفي الله مطمعٌ |  | ولا يأسَ مِنْ رَوْحٍ وفي القلب إيمانُ |

**38\_ علو الهمة، وكِبَرُ النفس:**

فعلو الهمة وكبر النفس خلق عظيم، وغاية نبيلة، تتعشقه النفوس الكريمة، وتهفو إلى التحلي به الفطر القويمة.

وعلو الهمة من الأسس الأخلاقية الفاضلة، وإليه يرجع مجموعة من الظواهر الخلقية كالجد في الأمور، والترفع عن الصغائر، وكالطموح إلى المعالي.

فمما يحسن بالمعلم أن يكون ذا همة عالية، ونفس كبيرة طَمَّاحة، لا ترضى بالدون، ولا تقنع من الخير بالقليل، ولا تقف في السعي للفضائل عند حد؛ فالقناعة إنما تحصل فيما يقيم الجسم، لا فيما يقيم الأمة، وفي أمور المعاش لا في أمور المعاد.

قال يحيى بن معاذ ×: =لو كانت الدنيا تبراً يفنى، والآخرة خزفاً يبقى \_لكان ينبغي للعاقل إيثار الخزف الباقي على التبر الفاني؛ فكيف والدنيا خزف، والآخرة تبرٌ باقٍ؟+.([[192]](#footnote-192))

وإن آية الأمة المهيأة للخير ألا تفرغ من مأثرة إلا لتبدأ مأثرة، ولا تنفض أيديها من عمل إلا تضعها في عمل آخر.

ثم إن عظيم الهمة لا يشغل باله أمر صغير، ولا يقلق فكره عمل يسير، ولا يضيع وقته في مناقشة السفاسف والمحقرات.

بل يقوم بجلائل الأعمال التي تَتَعَصَّى على أولي القوة من الرجال، ومع ذلك لا يتبرم ولا يقلق، ولا يشكو كثرة الأعباء، والتبعات، =له قلب لا يتعب فيبلغ منزلة إلا ابتدأ التعب؛ ليبلغ منزلة أعلى منها، وله فكر كلما جهد فأدرك حقيقة كانت الحقيقة أن يجهد فيدرك غيرها+.([[193]](#footnote-193))

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| على قدر أهل العزم تأتي العزائمُ |  | وتأتي على قدر الكريم المكارم |
| وتكبر في عين الصغير صغارُها |  | وتصغر في عين العظيم العظائم([[194]](#footnote-194)) |

ولقد جرت سنة الله ألا ينهض بأصر المقاصد الجليلة، ويرمي إلى الغايات البعيدة \_غيرُ النفوس التي عظم حجمها، وكبرت هممها، فلم تتعلق بسفاسف الآمال، ولا محقرات الأعمال.

وإذا علمت نفسٌ طاب عنصرها، وشرف وجدانها أن مطمح الهمم إنما هي غاية وحياة وراء حياتها الطبيعية \_لم تقف بسعيها عند حد غذاء يقوتها، وكساء يسترها، ومسكن تأوي إليه.

بل لا تستفيق جهدها، ولا يطمئن بها قرارُها إلا إذا بلغت مجداً يصعد بها إلى أن تختلط بكواكب الجوزاء.

وإلى هذا المعنى الجميل يشير قول نابغة بني جعدة:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| بلغنا السماء مجداً وجوداً وسؤدداً |  | وإنا لنرجو فوق ذلك مظهرا([[195]](#footnote-195)) |

نعم يورد هذا الخلق صاحبه موارد التعب والعناء، ولكن التعب في سبيل الوصول إلى النهاية من معالي الأمور يشبه الدواء المر، فيسيغه المريض كما يسيغ الشراب عذباً زلالاً.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| تَلَذُّ له المروءةُ وهي تؤذي |  | ومن يعشق يلذ له الغرام([[196]](#footnote-196)) |

 =فالمكارم منوطة بالمكاره، والسعادة لا يُعبر إليها إلا على جسر من المشقة؛ فلا تقطع مسافاتها إلا في سفينة الجد والاجتهاد+.([[197]](#footnote-197))

ولذلك لما كان مجد الآخرة أعظم المجد كان ابتغاؤه أعظم الغايات، وكان هو الهمَّ الأكبر للمؤمنين الصادقين ذوي الهمم العلية، والنفوس الكبير ة الزكية.

أما الدنيا فإنها \_في نظرهم مهما بلغت أمجادها\_ قليلة القيمة في جنب الآخرة؛ لذلك فهم يحاولون أن يبتغوا فيما آتاهم الله الدارَ الآخرة مع أنهم لا ينسون نصيبهم من الدنيا.

فاستصغار متاع الدنيا، وتحقير لذائذها في نفوس الناس يرفعهم عن الاستغراق فيها، ويُكْبِر بهممهم أن يولوا وجوههم شطرها أينما كانوا؛ فلا يكن طموحك *\_أيها المعلم المفضال\_* مقتصراً على مطعم، أو ملبس، أو ترقية، أو زيادة ثم تقف عند هذه الغاية.

قال حاتم الطائي:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| لحى الله صعلوكاً مناهُ وهمُّه |  | من العيش أن يلقى لبوساً ومطعماً |
| يرى الخِمْصَ تعذيباً وأن يلقَ شبعةً |  | يَبِتْ قلبه من قلة الهم مبهما([[198]](#footnote-198)) |

ولا يعني ذلك ترغيب الإنسان ليعيش مجانباً للزينة، ميت الإرادة عن التعلق بشهواته على الإطلاق.

وإنما يقصد من ذلك حكم أخرى، ومنها تعديل الأنفس الشاردة، وانتزاع ما في طبيعتها من الشَّرَهِ والطمع؛ لئلا يخرجا بها عن قصد السبيل، ويَتَطَوُّحا بها في الاكتساب إلى طرق غير لائقة.

كما لا يعني ذلك ألا تحرص على الترقي في سلَّم الوظيفة أو المرتبة العلمية، مما يزداد به علمك، وتعلو به مرتبتك وشرفك، فيكثر بذلك الانتفاع بعلمك، والاستفادة من جاهك.

لا، بل إن ذلك حسن مطلوب إذا كان الهدف الأسمى والغاية القصوى \_نيل رضا الله، والحرص على نشر العلم، وتربية الأجيال على الخير.

=وإذا اطلعت على أثر يقتضي البعد عن الوجاهة فإنه مصروف إلى الحرص في طلبها، والتصنع لإحراز سمعة في المجامع الحافلة، والبلاد القاصية.

وأما إذا اندفعت همة الرجل إلى المكارم بجاذب ابتغاء الفضيلة، وطفق ذكره يتسع على حسب مساعيه الحميدة \_فذلك خير له من العزلة، والاختباء في زوايا الخمول.

قال *\_تعالى\_* فيما قصه من قول إبراهيم *\_عليه السلام\_*: [**وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الآخِرِينَ**] (الشعراء: 85).

وقال في سياق أقوال لقوم صالحين: [**وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً**] (الفرقان: 75).([[199]](#footnote-199))+

وبعد أن استبان لنا أن كبر الهمة سجية من سجايا الدين التي تصدر عنها الأعمال العظيمة، وتضم تحت جناحيها فضائل شتى \_فَلِمَ لا نأخذ بها في أنفسنا؟ ولم لا نعقل عليها نفوس أبنائنا؟ ونرشحهم بلبانها في أدوار التربية الأولى؛ ليستشعروا بالآداب المضيئة، ويتجلببوا بالقوانين العادلة، ولنا حياة طيبة في العاجل، وعطاءٌ غيرُ مجذوذٍ في الآجل؟([[200]](#footnote-200))

**39\_ العناية بالنصيحة وأساليبها:**

فللنصيحة منزلة عالية في دين الإسلام؛ فالدين هو النصيحة كما جاء ذلك في حديث تميم الداري ÷ أن النبي " قال: =**الدين النصيحة ثلاثاً**+ قلنا: لمن يا رسول الله؟ قال: =**لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين، وعامتهم**+.([[201]](#footnote-201))

والتقصير في النصيحة لا يجوز من أي مسلم، فضلاً عن معلم الناس الخير؛ فمن المعلمين مَنْ يظن أن مهمته تقتصر على إكمال المقرر، وإعداد دفاتر التحضير، وحشو الأذهان بالمعلومات.

وإذا قصر بشيء من ذلك شعر بالتقصير، وتأنيب الضمير.

ولا ريب أن التقصير في مثل هذه الأمور خلل ينبغي للمعلم تفاديه.

ولكنَّ الخللَ الأكبرَ هو التقصير في توجيه الطلاب ونصحهم؛ وإلا فما الهدف من التعليم إلا تزكية الطلاب، وتربيتهم على الكمالات، مع معالجة ما هم فيه من الانحرافات؟

ولهذا كان لزاماً على المعلم أن يُعنى بالنصيحة وأساليبها؛ فالمعلم المخلص يزرع بين طلابه نصائحه، فيرد النادَّ منهم عن المحجة برفق، ويقوده بزمام الحجة إلى حظيرة الحق.

والطلاب يرتاحون لنصح المعلم الأمين ارتياحَ الربى لقطر الهواتن، ويسيغونه إساغة الظمآن للماء القراح.

ومما تجدر الإشارة إليه أن يراعي المعلم أساليبَ النصيحة حسب ما تقتضيه المقامات، ومقتضيات الأحوال؛ ذلك أن الناصح في دين الله يحتاج إلى علم وعقل، وروية حسنة، واعتدال مزاج وتؤدة، وإن لم تكن فيه هذه الخصال كان الخطأ أسرع إليه من الصواب.

وما من مكارم الأخلاق أدقُّ ولا أخفى، ولا أعظم من النصيحة.([[202]](#footnote-202))

ومما يحسن مراعاته في النصيحة ألا يملَّ المعلم من إسدائها، وألا ينصح على شرط القبول؛ فلربما وجدت آذاناً مصيخة، وأفئدة مصغية ولو بعد حين؛ فلا يحسن به *إذاً* أن يمل؛ لشعوره بعدم جدوى النصيحة، أو لبغضةٍ يراها مِنْ بعضِ من تُوَجَّه إليهم.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| وكم سقت في آثارهم من نصيحة |  | وقد يستفيد البَغْضَةَ المتنصح |

قال ابن حزم ×: =لا تنصح على شرط القبول، ولا تشفع على شرط الإجابة، ولا تهب على شرط الإثابة، لكن على استعمال الفضل، وتأدية ما عليك من النصيحة، والشفاعة، وبذل المعروف+.([[203]](#footnote-203))

ومما يدعو لقبول النصيحة أن تتنوع طرقها وأساليبها، فمن تلك الأساليب استعمال النصيحة الخاصة؛ فالطالب يلمس من خلالها الشفقة، وتستطيع أن تقول فيها ما لا تستطيع قوله في العامة.

ومن الأساليب الناجعة استعمالُ المداراة في النصيحة؛ فذلك من جميل النصح.

والمداراة ترجع إلى حسن اللقاء، وطيب الكلام، والتودد للناس، وتجنب ما يشعر بغضب أو ملالة، كل ذلك من غير ما ثلم للدين في جهة من الجهات.

قال ابن بطال ×: =المداراة من أخلاق المؤمنين، وهي خفض الجناح للناس، وترك الإغلاظ عليهم في القول، وذلك من أقوى أسباب الألفة+.([[204]](#footnote-204))

وإليك نبذةً من استعمال المداراة في النصيحة.

أ\_ من المداراة في النصيحة أن تثني على الطالب بما فيه إذا قصدت بذلك أن تحمله إلى ما هو أرفع، وأن تقصره عما هو فيه من القبيح.

ب\_ ومن ذلك أن تذكر الطلاب بسالف أمجاد المسلمين؛ حتى تبعثهم إلى اتباعهم، والسير على منوالهم.

جـ \_ ومن ذلك أن تذكر الطالب بسلفه هو، سواء كان أباه، أو جده، إذا كان ذلك السلف ذا فضل وعلم؛ فإن تَرَدُّدَ اسم سلفه الفاضل على سمعه مما يثير همته، ويرهف عزمه لأن يظفر بما ظفر به سلفه من منزلة شامخة، وذكر مجيد.

د\_ ومن المداراة في النصيحة أن تثير في الطلاب نخوتهم وشيمتهم ومروءتهم.

هـ \_ ومن ذلك أن تَعْمَدَ إلى إلقاء النصيحة بين الطلاب؛ فلا تستهل حديثك بمواجهتهم بما يكرهون؛ خشية نفورهم وإعراضهم.

وإنما تبتدئ بما يخف عليهم سماعه من المعاني الحائمة حول الغرض، ثم تعبر عن المعنى المراد بلفظ مجمل، ثم تدنو من إيضاحه شيئاً فشيئاً، حتى لا تُفصح عنه إلا وقد ألفته نفوسهم، وهدأت إليه خواطرهم؛ فذلك التدرج من حسن السياسة وجميل المداراة.

و\_ ومن المداراة بالنصيحة أن تُعَرِّض بالشيء، وأنت تريد غيره، من باب قول العرب في المثل المشهور: =إياكِ أعني واسمعي يا جارة+.([[205]](#footnote-205))

مثال ذلك: أن تتعمد طالباً بالنصيحة، فتخشى بادرةَ غضبه إن أنت كاشفته بخطئه، فتسلك في نصحه سبلاً أخرى دون أن تثير غضبه، أو تمسَّ كبرياءه، أو أن تخجله؛ لكونك اطلعت على خطئه، فبدلاً من مواجهته مباشرة بإمكانك أن تداريه، وتوصل له ما تريد بعدة طرق لا يشعر معها أنك تريد نصحه.

ومن تلك السبل أن تذكر له حالة أخرى مشابهة لحالته، وقد حدثت لشخص آخر وقع فيما وقع فيه صاحبك من خطأ، ثم تخلص إلى ذم ذلك الخطأ، وتقبيحه، والتنفير منه، والتحذير من الوقوع فيه.

كأن تقول له: إن أحداً، أو فلاناً من الناس يتعاطى الدخانَ، والدخان فيه كذا وكذا، ويخشى عليه إن لم يترك الدخان أن يقع له كذا وكذا، ثم تبدأ بذم الدخان، وتقبيحه.

ومن تلك السبل أن تستشير الذي وقع في خطأ في كيفية علاج ذلك الخطأ، فتقول له: إن كثيراً من الطلاب قد وقعوا في بعض الأخطاء، فما رأيكم *إن كانوا مجموعة* في كيفية علاج ذلك الخطأ، ثم تنفذ من خلال ذلك إلى التحذير من الخطأ.

ومن تلك السبل أن تستحث من وقع في خطأ ما على نصح فلان من الناس سواء كان ذلك زميله، أو أخاه الصغير أو غيرهما، فتقول لذاك: انصح أخاك أو زميلك؛ لعله يتقبل منك، ويقلع عن ذلك الأمر، ثم تبين له وجه ذلك الخطأ وسبل علاجه.

إلى غير ذلك من الطرق المناسبة التي لا تريد من خلالها سوى لفت نظر منصوحك، وإشعاره بخطئه من طرف خفي.

ز\_ ومن المداراة في النصيحة أن تثني بحضرة المسيء على من فعل خلاف فعله؛ فهذا داعية إلى الإحسان وترك الإساءة.([[206]](#footnote-206))

ح\_ ومن المداراة في النصيحة أن تعرف أن ناساً بأعيانهم قد وقعوا في مخالفة ما، فترغب في إرشادهم، ولفت أنظارهم إلى خطئهم، فتتحامى ذكرهم بأعيانهم، خشية نفورهم أو إحراجهم، أو إعراضهم فتلجأ إلى التعريض من باب: =ما بال أقوام+

فتشير إلى أن هناك ملاحظةً حول أمر ما، وهي كذا وكذا، أو تقول: إن ناساً يعملون كذا وكذا وهم مجانبون للصواب، والدليل كذا وكذا.

ويومئ إلى هذا الأسلوب ما كان يفعله النبي " عندما يبلغه أن بعض أصحابه قد وقعوا في خطأ ما، فيسلك *\_عليه الصلاة والسلام\_* هذا الأسلوب في علاجهم أحياناً.

جاء في صحيح البخاري أن النبي " قال: =**ما بال أقوام يرفعون أبصارهم إلى السماء في الصلاة**+([[207]](#footnote-207))

وقال: =**ما بال أقوام يشترطون شروطاً ليست في كتاب الله**+.([[208]](#footnote-208))

وقال: =**ما بال دعوى الجاهلية**+([[209]](#footnote-209))

وقال: =**ما بال العامل نبعثه، فيأتي فيقول: هذا لك وهذا ...**+.([[210]](#footnote-210))

وبالجملة فالمدارة خصلة شريفة، يُحْكِمُها الأذكياء، ولا يتعدى حدودَها الفضلاء؛ فهي ترجع إلى ذكاء الشخص وحكمته؛ فهو الذي يراعي في مقدارها وطريقتها ما ينبغي أن يكون.

**40\_ الحزم من غير عسف:**

فمما ينبغي للمعلم أن يتصف به، ومما يدل على نجاحه في أداء مهمته \_أن يكون حازماً جاداً؛ لأن في الحزم ضبطاً للطلاب، وكبحاً لما عندهم من جماح، كما أن فيه حفظاً للوقت، وإبقاءً لهيبة المعلم والعلم.

ومما يعين المعلم على الحزم أن يكون حازماً مع نفسه.

ومن حزمه مع نفسه أن يعد الدرس جيداً، وأن يلقيه كما ينبغي.

فإذا أعد الدرس جيداً، وألَمَّ بكل شاردة وواردة فيه \_كان من أثر ذلك عليه وثوقُ الطلاب بما يقول، وظهور التجديد فيما يعمل، وتنويع الدرس على ما يحب.

وإذا ألقى الدرس كما ينبغي \_كأن يربطه بالدروس السابقة، ويسيرَ فيه خطوةً خطوة، ثم يلخصه بطريقة الأسئلة \_ملأ الوقت على الطلاب، فلم يَعُدْ فيه فراغٌ لعبث عابث، ولا تجني سفيه.

وإذا حرك أذهانهم بالتشويق، والتطبيق، والسؤال \_لم يصبهم سأم ولا ضيق.

ومن هنا يُشغل المعلمُ طلابَه عن أنفسهم وعن نفسه، فلا يفرغون لاصطياد نكتة، ولا لالتماس غميزة؛ إذ ليس أعون للمعلم على حفظ نظام الفصل من ملء الوقت بالمفيد الممتع، ولا أضمن لجودة شرحه، وحسن استماع التلاميذ من فهم الموضوع وجودة إلقائه.

ومما يعينه على الحزم ألا يسمح لطالب بأن يسيء للفصل أو لأحد من زملائه.

ومن ذلك أن يتابعهم في واجباتهم، وأن ينجز الوعد إذا وعد أحداً من تلاميذه.

وبالجملة فالحزم مطلوب، وهو من علامات النجاح، ومن مقومات المروءة، بشرط ألا يصل إلى التسلط والاستبداد، والشدة المفرطة، والصرامة المتعدية لأطوارها؛ لأن تلك الطريقة تفسد الجيل، وتغرس فيه رذائل مهلكة؛ إذ تسلب من الطالب جميع عزائمه وسائر إرادته، وتحمله على الكذب والنفاق، وتغرس فيه الجبن والخور، وتُبَغِّض إليه العلم والقراءة، كما أنها تحول بينه وبين عزة النفس، وما يتبعها من قوة الجأش، وأصالة الرأي، وإرسال كلمة الحق عندما يقتضيها المقام؛ فيكون ألعوبة بين معاشريه كالكرة المطروحة يتلقفونه رجلاً رجلاً، وآلة يستعملونها فيما يشتهون.

ولئن كانت الشدة مطلوبةً مع بعض النفوس التي لا يَرُدُّ جماحَها غيرُ الشدة \_فإن من النفوس ما لا يأسرها إلا الجميل من القول، ولا يُرَدُّ جماحها إلا بزمام الرفق والملاطفة، وهذا ما سيتبين في الفقرة التالية.([[211]](#footnote-211))

**41\_ الرفق من غير ضعف:**

وكما يحسن الحزم، فكذلك يحسن الرفق واللين، قال النبي *\_عليه الصلاة والسلام*\_: =**إن الله رفيق يحب الرفق في الأمر كله**+.([[212]](#footnote-212))

وقال: =**إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه**+.([[213]](#footnote-213))

فيجمل بالمعلم أن يكون رفيقاً بطلابه، رحيماً بهم، مشفقاً عليهم، محسناً إليهم، صابراً على بعض ما يصدر من جفائهم وسوء أدبهم.

ولا يعني ذلك ترك الحبل على الغارب للطالب، فلا يؤمر ولا ينهى، ولا يؤدب ولا يعاقب؛ بحجة رحمته، والرفق به.

لا، ليس الأمر كذلك؛ فترك تأديبه وتوجيهه خطل وخلل، وخرق وجهل، وتفريط وإضرار.

وذلك مما ينمي فيه الميوعة، ويقتل منه الرجولة.

والحكمة تقتضي أن يكون المعلم حازماً من غير عسف، ليِّناً رفيقاً من غير ضعف؛ فالحزم والرفق رضيعا لبان، يجتمعان ولا يتنافيان.

وبالجملة =فالتربية النافعة ما كانت أثراً لمحبة يطفئ البأس شيئاً من حرارتها، وصرامة تلطف الشفقة نبذة من شدتها+.([[214]](#footnote-214))

**42\_تربية الطلاب على الكمالات:**

فمن أهم ما تؤدى به رسالة التعليم أن يحرص المعلمون على تربية طلابهم على كريم الخلال وحميد الخصال، مع الحرص الشديد على تجنيبهم ما ينافي ذلك من مساوئ الأخلاق ومرذول الأعمال؛ فإن لذلك الصنيع أبلغ الأثر في نفوس الطلاب؛ فبسببه ينشؤون محبين للفضيلة، متعشقين للبطولة، متصفين بمعالي الأمور ومكارم الأخلاق، مبغضين لسفساف الأمور، نافرين من مساوئ الأخلاق.

قال الشيخ محمد البشير الإبراهيمي في وصاياه للمعلمين: =أنتم حراس هذا الجيل، والمؤتمنون عليه، والقوَّامون على بنائه، وأنتم بناةُ عقوله ونفوسه؛ فابنوا عقوله على أساس من الحقيقة، وابنوا نفوسه على صخرة من الفضائل الإنسانية، وأشربوه عرفان قيمتها؛ فإن من لم يعرف قيمة الثمين أضاعه، وقد غُبِنَتْ هذه القيمُ في عصركم فكان ما ترون من فوضى واختلاط.

ربوهم على ما ينفعهم، وينفع الوطن بهم؛ فهم أمانة الوطن عندكم، وودائع الأمة بين أيديكم.

ربوهم على التحاب في الخير، والتآخي في الحق، والتعاون على الإحسان، والصبر إلا على الضيم، والإقدام إلا على الشر، والإيثار إلا بالشرف، والتسامح إلا بالكرامة+.([[215]](#footnote-215))

وقال × في موضع آخر: =ربوهم على الفضائل، ربوهم على الرجولة وبعد الهمة، وعلى الشجاعة والصبر، وعلى الإنصاف والإيثار، وعلى البساطة واليسر، وعلى العفة والأمانة، وعلى الاستقلال والاعتداد بالنفس، وعلى العزة والكرامة، وعلى التحابب والتسامح+.([[216]](#footnote-216))

هذا وقد مضى شيء من ذكر تلك الكمالات، وسيأتي مزيد بيان لذلك فيما يلي من وقفات.

**43\_تربيتهم على الاعتزاز بالدين:**

فأجل ما يربى عليه الطلاب أن يربوا على الدين القويم، والعقيدة الصحيحة؛ حتى ينشأوا معتزين بالإسلام لا يرضون به بدلاً، ولا يبغون عنه حِولاً.

وإن مما لا يقبل جدلاً ولا حواراً أن من اتفق له في كِنِّ الصبا، وخِدر الغرارة أن يربى على أدب الشريعة البيضاء، حتى يتعود وتصبح تلك الآداب له ملكة وسليقة \_كان هو السعيد الكامل، وما عليه إلا أن يكثر من حمد الله على تلك الموهبة العظيمة، والمنة الجليلة.

وإن من تربيتهم على الاعتزاز بالدين أن يقادوا بزمام التربية إلى مواقع العبر من تاريخهم، وإلى مواطن القدوة الصالحة من سلفهم، وإلى منابت العز والمجد من مآثر أجدادهم الأولين.

قال الشيخ محمد البشير الإبراهيمي ×: =ربوهم على أن يعيشوا بالروح في ذلك الجو المشرق بالإسلام وآدابه وتاريخه ورجاله، ذلك الجو الذي يستوي ماضيه ومستقبله في أنهما طرفا حقٍّ لا يشوبه الباطل، وحاشيتا جديدٍ لا يبليه الزمن.

وعلى أن يعيشوا بالبدن في الزمن الذي يدين بالقوة، ويُدِلُّ بالبأس، وعلى أن يعيشوا بالروح في ذلك الزمن المشرق العامر بالحق والخير والفضيلة، وعلى أن يلبسوا لبوس عصرهم الذي يبني الحياة على قاعدتين: إن لم تكن آكلاً كنت مأكولاً؛ وكن قوياً تحترم+.([[217]](#footnote-217))

وإذا وصلت التربية الدينية إلى النفوس من طريقها الصحيح، وقام على التربية معلمون ربانيون مخلصون \_رسخت الفضائل في نفوس الطلاب، وقرَّت بها قرار ذات الصدع تحت ذات الرجع، فلا ترى من جرَّاء تلك التربية إلا حياء وعفافاً، وأمانة وصدقاً، واستصغاراً للعظائم، وغيرة على الحقائق والمصالح، وما شئت بعدُ من عزة النفس وكبر الهمة.

تلك الخصال التي لا تنبت أصولها، ولا تعلو فروعها إلا أن يتفيأ عليها ظلال الهداية ذات اليمين وذات الشمال.

وكم أخرجت مدارس الإسلام، ومجالس القوامين على هدايته من رجال يلاقون الأسود فيصرعونها، ويجارون الرياح فيسبقونها، يخفضون أجنحتهم؛ تواضعاً للمستضعفين، ويرفعون رؤوسهم؛ عزة على الجبارين، تعترضهم الأخطار فيخوضون غمارها، وتعتل عقول أو قلوب فيضعون الدواء موضع عللها، عدل كأنه القسطاس المستقيم، وسخاء كأنه الغيث النافع العميم، وحرص في طلب العلم وإن كان بمناط الثريا، وطموح إلى المعالي وإن انتبذت وراء الفلك الدَّوَّار مكاناً قصيًّا.([[218]](#footnote-218))

**44\_ تربيتهم على نبذ التقليد الأعمى:**

لأن من الطلاب من يَكْلَفُ بذلك، وأقبح ما في هذا تقليد الكفار في توافه الأمور، ومساوئ الأخلاق، كتقليدهم في الملبس، وتصفيف الطُّرَرِ، وقص الشعور؛ ظناً منهم أن هذا الصنيع رقي وتطور.

وهذه حقيقة تغيب عن أذهان فئة من الشعوب الآخذة بالنهوض؛ فإذا رأوا أمة ذات معارف وسطوة تهافتوا على محاكاتها من غير تدبر واحتراس.

وربما سبقوا إلى ما يعد من سقط متاعها، ومستهجن عاداتها \_فصبوا هممهم في تقليدها فيه، فزادوا شعبهم وهناً على وهن، وكانوا كالعثرات تعترضه فتعوقه عن السير، أو تجعل سيره *في الأقل* بطيئاً.

ومتى كثر في الشعب أمثال هؤلاء الذين لا يميزون في محاكاتهم السيئةَ من الحسنة \_فقد الشعب هدايته، وتجرد من أصالته وتميزه.

ولا يفلح شعب نكث يده من الدين الحق، ولا يعتز شعب نظر إلى تاريخه وأصالته بازدراء.

ولا يقدم على هذه التبعية إلا أمة تدثرت الذلة، وسهل على أفرادها الهوان.

وإلا فالأمة العزيزة هي التي تعرف مقدار ما تعطي، ومقدار ما تأخذ، ونوع ما تعطي، ونوع ما تأخذ، فتفرق بين محاكاة الأجنبي المحمودة، ومحاكاته المنبوذة، سالكة طريقاً وسطاً يكفل سعادة الأولى والآخرة.([[219]](#footnote-219))

قال الشيخ محمد البشير الإبراهيمي ×: =هناك أمم تقدمتكم في العلم والمعرفة والنظام؛ فخذوا من مباديها العبرة، وخذوا من مصايرها العِظَة.

وإن عِبْرَةَ العبر لكم فيها أن العلم([[220]](#footnote-220)) \_وإن تشعَّبَتْ عندها أغصانُه، وتفرعت أفنانه، وأسْلَسَ لها عَصِيُّهُ حتى فتحت به مغلقات الكون \_لم يُغْنِ عنها فتيلاً مما تغني الأخلاق والفضائل.

إن العلم لم يَنْهَ مفسداً عن الإفساد، ولم يَزَعْ مجرماً عن الإجرام، ولم يُمِتْ في نفوس الأقوياء غرائز العدوان والبغي على الضعفاء.

بل ما زاد المتجردين من الفضيلة إلا ضراوةً بالبشر، وتفنناً في الإثم؛ فاجعلوا الفضيلة رأس مال نفوس تلامذتكم، واجعلوا العلم ربحاً+.([[221]](#footnote-221))

**45\_ تربيتهم على صحة التفكير والحكم على الأشياء:**

فصحة التفكير والحكمِ على الأشياء، وجودةُ التصورِ والتصديقِ ليست منوطة بموهبة الذكاء.

بل هي منوطة بتربية النفس منذ الصغر على حب الخير والحق، والتجرد من الشرور والأهواء، والاهتمام بإدراك الأمور من جميع وجوهها، وإدراك الفروق بين المشتبهات عند التباسها.

وإذا تربى الفكر منذ الصغر على صحة التفكير نشأ صاحبه جيد التصور، سديد الحكم، محباً للحق سواء كان له أو عليه.

وإذا كانت الثانية بات الرجل وليس فيه من الرجولية إلا اسمها.([[222]](#footnote-222))

قال الشيخ الإبراهيمي في وصيته للمعلمين: =بينوا لهم الحقائق، واقرنوا الأشباه بالأشباه، واجمعوا النظائر إلى النظائر، وبينوا لهم العلل والأسباب؛ حتى تنبت في نفوسهم من الصغر مَلَكَةُ التعليل؛ فإن الغفلة عن الأسباب هي إحدى المهلكات لأمتكم، وهي التي جَرَّتْ لها هذه الحيرة المستولية على شواعرها، وهذا التردد الضارب على عزائمها، وهذا الالتباس بين المتضادات في نظرها.

امزجوا لهم العلم بالحياة، والحياة بالعلم يأتِ التركيب بعجيبه، ولا تعمروا أوقاتهم كلها بالقواعد...

وإنما القواعد أساس، وإذا أنفقت الأعمار في القواعد فمتى يتم البناء+.([[223]](#footnote-223))

وقال: =ربوهم على استخدام المواهب الفطرية من عقل وفكر وذهن، وعلى صدق التصور، وصحة الإدراك، ودقة الملاحظة، والوقوف عند حدود الواقع+.([[224]](#footnote-224))

**46\_ العناية بالمواهب، ورعاية النوابغ:** ([[225]](#footnote-225))

فمما يدل على فطنة المعلم وبعد همته، وحرصه على أن يخرج للأمة رجالا أفذاذاً ينفعونها، وتفاخر بهم غيرها من الأمم \_أن يكون معنيًّا بذوي المواهب، راعياً لذوي النبوغ من الطلاب؛ فشأن المعلم العبقري أن يقبل على التلميذ المتقد ذكاءً، ويأخذ بيده في طريق التحصيل، حتى يعرف كيف يكون عبقريًّا.

وإن مما يهيئ الطلاب ذوي المواهب لأن يكونوا من العباقرة النابغين ما يلي:

**أ\_ إذكاء همم النوابغ ومَنْ تُتَوَسَّمُ فيهم العبقرية:** ذلك أن العبقرية تقوم على الذكاء والجد في طلب العلم، ثم على كبر الهمة؛ فمن لم يكن ذكياً لم يكن حظه من العلم إلا أن يحفظ ما أنتجته قرائح العلماء من قبله، ومن لم يَجِدَّ في طلب العلم، ولم يُغَذَّ بثمرات القرائح المبدعة بقي ذكاؤه مقصوراً محصوراً في دائرة ضيقة، قلا يقوى على أن يحلق في سماء العلوم؛ ليبلغ الغاية السامية.

ومن لم تكن همته في العلم كبيرة لم يكفه ذكاؤه، ولا جده في الطلب لأن يكون عبقرياً؛ فقد يكون الرجل ذكياً مجداً في التحصيل، وصِغَرُ همته يحجم به أن يوجه ذكاءه على نقد بعض الآراء، أو ابتكار آراء جديدة؛ فإذا تَوَسَّمْتَ في أحد طلابك النبوغ فأكبر بهمته، عسى أن يكون عبقرياً ينفع الأمة، ويكون لك الأجر.

=روى الذين دونوا ترجمة الإمام الفاتح أسد بن الفرات \_أنه لما كان يأخذ العلم عن الإمام محمد بن الحسن الشيباني تلميذ الإمام أبي حنيفة كان إذا رأى تلميذه أسد بن الفرات غلب عليه النوم وهو يسهر في تلقي العلم عنه نضح على وجهه رشاشاً من الماء؛ ليجدد نشاطه؛ شفقة عليه، ورغبة منه في أن ينهض إلى مستوى الإمامة في العلم+.([[226]](#footnote-226))

**ب\_ تقدير النوابغ:** فمن مهيئات النبوغ أن يَشِبَّ الألمعيُّ بين قوم يقدرون النوابغ قدرهم؛ فإذا نظر القوم إلى النابغة بعين التَّجِلَّة، وأقبلوا عليه باحتفاء \_هفت نفسه لكل فضيلة، ورنت عينه إلى كل بطولة، وزاد قوة على الجد في الطلب، والسعي إلى أقصى درجات الكمال.

ولا عجب أن يظهر النابغون ببلاد الأندلس؛ فقد كان أهلها يعظمون من عَظَّمه عِلْمُه، ويرفعون من رفعه أدبه، وكذلك سيرتهم في رجال الحروب يقدمون من قدَّمته شجاعته، وعظمت في الحروب مكايده.

**جـ \_ إعطاء النوابغ فرصة للإبداع وإظهار المواهب:** فذلك مما يكسب الاعتبار، والثقة في النفس؛ =فهذا الشيخ ابن التلمساني أحد كبار علماء شمال أفريقيا سأله السلطان عن مسألة، فقال: إن تلميذي فلاناً يحسن الجواب عنها، فوجه السلطان السؤال إلى تلميذ ابن التلمساني، فأحسن الجواب، فأجازه، وأحسن منزلته.

وكان ابن التلمساني أعلم من تلميذه فيما سأله عنه السلطان، ولكنه؛ لاعتباره تلميذه بمنزلة ولده أراد أن يُنَوِّه به في حضرة السلطان كما لو كان ولده حقاً+.([[227]](#footnote-227))

**د\_ مراعاة التوازن في المديح والإطراء:** لأن من الطلاب من يزيده المديح إقبالاً وجدَّاً، ومنهم من يبعث فيه المديح تعالياً وغروراً وتيهاً، وهذا راجع لحكمة المعلم ومعرفته بطبائع النفوس.

قال الشيخ الإبراهيمي × في وصاياه للمعلمين: =هناك حدود مشتركة بين الضار والنافع في أعمالكم، فتبينوها، ثم اعملوا على قَدْرها، ولا تجاوزا حدَّاً إلى حد، فتضروا من حيث قصدتم النفع؛ فمدح المجتهد من تلامذتكم مُذكٍ للنشاط كما هو مدعاة للغرور.

والفصل بينهما رهينُ لفظة مدح مقدرة أو مبالغٍ فيها منكم.

ولأنْ تخمدوا نشاطاً خيرٌ من أن تشعلوا غروراً في نفس التلميذ؛ إن النشاط قد يعاود، ولكن الغرور لا يزايل، وإن الغرور لأعضل داء في عصركم، وإن صنفكم لأكثر الأصناف قابلية لهذا الداء؛ لما فيه من إيهام بالكمال في موضع النقص، وتمويه للتخلف بالتقدم، وتغطية للسيئ بالحسن، وهذه مَحَسَّات الغرور في نفوس المغرورين.

والغرائز ضارية، والتجارب فضَّاحةٌ، والصراع بينهما كان وما زال ولا يزال؛ فاحذروا الزلة في هذا المزلق، وحذِّروا تلامذتكم منها بالقول والعمل+.([[228]](#footnote-228))

**هـ \_ فتح المجال لهم في البحث:** فمن مهيئات النبوغ أن ينشأ الذكي في درس أستاذ يطلق له العنان في البحث، ويرده إلى الصواب برفق إذا أخطأ، ويثني عليه إذا ناقش فأصاب المرمى.

**و\_ مراعاة الميول والتوجيه لما يناسب:** فهناك من الطلاب من هو شديد الذكاء، كبير الهمة ومع ذلك لا تجده يبدع ولا يتفوق.

والسبب في ذلك أنه لم يُراعَ ميوله، ولم يوجه إلى ما يناسبه؛ فعقول الناس تختلف، ومشاربهم لا تألف؛ فكل يميل إلى ما يلائمه، وقد علم كل أناس مشربهم.

فإذا وجه الطالب إلى ما يلائمه ويناسب ميوله ورغبته أبدع أيما إبداع، وأصبح عضواً نافعاً بعد أن كان عضواً أشل؛ فلا يعني كون الطلاب لا يبدعون في شيء أنهم لا يصلحون لأي شيء.([[229]](#footnote-229))

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| ولكنها الأقدار كلٌّ ميسرٌ |  | لما هو مخلوق له ومقربُ |

فكل يعمل على شاكلته، ولكل وجهة هو موليها.

هذا وإن مما يحسن التنبيه عليه في هذه الوقفة أن العناية بالمواهب ورعاية النوابغ \_لا تعني أن يُهْمَلَ مَنْ هم أقلُّ ذكاءً ونبوغاً؛ فالعالَم لا يحتاج إلى خارقي الذكاء والنوابغ فحسب، بل يحتاج إلى غيرهم كذلك.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| فاضْمُمْ أقاصيهم إليك؛ فإنه |  | لا يزخر الوادي بغير شعاب |

ولهذا ينبغي أن يؤخذ بأيدي الطلاب عموماً؛ كي يستعملوا ذكاءهم خير استعمال ولو كان قليلاً، وأن يُفيدوا من مواهبهم ولو كانت محدودة.

نعم إن الإنسان لا يقدر أن يكون في الذكاء مائة إذا خلق ذكاؤه في قوة عشرين.

ولكنه قادر على استعماله خير استعمال حتى يفيد أكثر ممن ذكاؤه مائة إذا هو أهمله ولم يحسن استعماله، كمصباح الكهرباء إذا نُظِّف مما علق به، وكانت قوته عشرين شمعةً كان خيراً من مصباح قوته مائة إذا عَلَتْهُ الأتربة وأهمل شأنه.([[230]](#footnote-230))

**47\_ معالجة الانحرافات:**

فلقد طرأ على الأخلاق انحراف غريب، وأخذ يَدِب في نفوس الناشئة دبيب السم الناقع في جسم اللسيع؛ فلقد وجدت دعوات تدعو إلى تمزيق رداء العفاف والكرامة، مخادعة الشباب باسم الحرية أو الفن الجميل، ولا جمال إلا مع الفضيلة، ولا حرية إلا لمن يلقى الناس بعرض سليم.

قال الشيخ محمد البشير الإبراهيمي × في وصاياه للمعلمين: =في زمنكم عارض من انحلال الأخلاق، وبعض أسبابه في الواجدين الاسترسالُ في الشهوات، وبعض أسبابه في المعدمين التشوفُ إليها...

فعالجوا هذا الداء قبل حصوله في نفوس الصغار بتقوية العزائم والإرادات فيهم، وبتعويدهم الصوم عن الشهوات، وبتحبيب العمل إليهم حتى إذا انتهوا إلى الحياة العملية اقتحموا ميادينها بنفوس غير نفوسنا، وهمم غير هممنا، وعزائمَ غير عزائمنا، وإرادات غير إراداتنا، وقدرة على كبح الغرائز الشهوانية غير قدرتنا+.([[231]](#footnote-231))

ومن الانحرافات التي تحتاج إلى معالجة \_ما ينشأ عليه الطلاب من غرائز ناقصة، يزيدها الإهمال وفقدان التربية الصالحة نقصاً وشناعة، وتعالجها التربية الحكيمة كما تعالج الأمراض.

فإذا لم تعالج في الصغر اندملت في نفوسهم كما يندمل الجرح على فساد، وجفت كما يجف العود على عوج؛ فجدير يالمعلمين أن يضعوا أيديهم على تلك النقائص، وأن يتعمدوها بالإصلاح والتقويم، أو بالتشذيب والتعديل.

فمن النقائص اللازمة للصغار: الخوف، والغضب، وسرعة التأثر والانفعال، وسرعة التصديق بكل شيء، وإفشاء ما تسمعه آذانهم وتراه عيونهم.

أما الخوف فمنشؤه أوهام تحوكها بعض الأمهات لصغيرها منذ الرضاعة، تستعين بها على إسكات الطفل أو تسكين حِدّته، فتراها تخيفه بالغول، أو البعبع، وربما أخافته بالطبيب أو المعلم، وهي لا تدري ماذا تجني عليه من تلك الأوهام، ولا أي مرض عضال ابتلته به صغيراً؛ ليتجرع غصصه كبيراً.

والعلاج أن تُجْتَثَّ هذه الغراسُ من نفوس الطلاب، بتقوية الإرادة فيهم، وبتنمية الحقائق في أذهانهم، وبمداواة كل نقيصة بتقوية ضدها في نفوسهم، وبيان أضرارها بالتصوير العملي على قدر ما تحتمله عقولهم.

ومن أنجع الأدوية ترويضهم على الصبر، والصدق، والتسامح، والشجاعة.([[232]](#footnote-232))

وأعظم الأدوية أن يتفقهوا في الدين؛ فإن الإسلام دين ينير العقول بالحجة، ويهذب النفوس بالحكمة.([[233]](#footnote-233))

ومن النقائص الملازمة للطلاب قلة الإنصاف، وحب الاستئثار بخصال الحمد.

فمن أراد أن يطبع ناشئاً على خلق الإنصاف نَقَّب عن علتي الحسد والغلو في حب الذات؛ فإن وجد لهما في نفس الناشئ أثراً راوضه بالحكمة والموعظة الحسنة؛ حتى يتهيأ الناشئ لأن يكون على هذا الخلق العظيم.

وعلاج الحسد بأمور منها أن يعلم أن النعم إنما تصل من علام الغيوب، لا راد لفضله، ولا معقب لحكمه.

ومنها أن يعلم المرء بأن الرافع الخافض هو الله *\_عز وجل\_*.

هذا وقد مر الحديث عن الحسد في وقفة ماضية.

وإذا كان منشأ الحرص على الانفراد بخصال الحمد هو الغلوَّ في حب الذات \_كان على المربي تهذيب عاطفة حب الذات في نفس الناشئ، حتى تكون معتدلة تجلب له الخير، وتأبى أن ينال غيره بمكروه.

وإذا شفي الناشئ من مرض الحسد، وخَلُص من لوثة الغلو في حب الذات \_لم يبق بينه وبين فضيلة الإنصاف، إلا أن تعرض عليه شيئاً من آثارها الطيبة، وتذكره بما يدرك المحرومين منها والمسْتَخِفِّين بها من خسارة وهوان.

ومن أقبح النقائص \_إن لم تكن أقبحها نقيصة الكذب \_وقلِّ من يسلم من تلك النقيصة من الناشئة.

فتراهم يكذبون في أغلب ما يقولون، فيكذبون كي يتخلصوا من المواقف المحرجة، ويكذبون خوف العقاب إذا أخطأوا، ويكذبون كي يحصلوا على ما يريدون، ويكذبون في تصوير الأمور على غير حقيقتها، إلى غير ذلك من مسوغات الكذب، بل ربما كذبوا بلا مسوغ أصلاً.

ومما يعالج به الكذب أن تبين مفاسده، وأن تشهر محاسن الصدق، ومن ذلك أن يُشجع على الصدق، ويعاقب على الكذب.

ومن ذلك أن يقال للناشئ: إذا فعلت أمراً تستحق عليه عقوبة فلا تكذب، ولا تحاول إلصاق الذنب بغيرك، فربما قام البرهان على كذبك فتستحق العقوبة مضاعفة: عقوبة الذنب، وعقوبة الكذب.

وما هذه العقوبة من عقوبة ربك الذي يعلم ما تكنه في صدرك.

ومما يمكن أن يقال له: إذا كذبت نجوت، حيث لا يوجد شاهد عليك فقلما تنجو في غيرها إذا ظهر كذبُك بشهادة من رآك، إلى غير ذلك مما يمكن أن يعالج به الكذب.([[234]](#footnote-234))

هذا وإن مما يعين على معالجة الانحرافات، وإصلاح النقائص عموماً ما يلي:

**أ\_ أن نعطي المسيء فرصة لإصلاح نفسه وتصحيح خطئه:** لأن من عيوبنا في التربية أَنْ إذا كذب طالب مرة *\_على سبيل المثال\_* ناديناه باسم الكذاب، وإذا سرق ناديناه باسم السارق، وإذا تكاسل ناديناه باسم الكسول.

وهكذا ينشأ ظاناً أن هذه النقائص ضربة لازب لا تزول عنه ولا تنمحي.

والذي تقتضيه الحكمة وأصول التربية أن يعطى فرصة لإصلاح نفسه، وأن يساعد على ذلك.

**ب\_ التربية بالعقوبة:** والمراد بالعقوبة ههنا معناها الشامل، لا كما يُظن أنها مقتصرة على العقاب البدني؛ فمن العقوبة أن يُعَرَّض بالطالب، ومنها إظهار السخط عليه، ومنها قطع المديح عنه، ومنها عتابه وتوبيخه، ومنها العقاب البدني إذا أتى ما يوجبه، على أن يكون عقاباً يؤلمه ولا يضره، وعلى ألا يكون ناتجاً عن سورة جهل أو ثورة غضب.

ومما يحسن في هذا أن يراعى التدرج بالعقوبة.

وإصلاح الأخطاء عن طريق التربية بالعقوبة والتدرجُ في ذلك كان معروفاً عند السلف وقد أشار إلى ذلك بعض من تكلموا على آداب العالم والمتعلم.

قال الغزالي ×: =أن يزجر المتعلم بطريق التعريض ما أمكن، ولا يصرح، وبطريق الرحمة لا بطريق التوبيخ+.([[235]](#footnote-235))

وقال ابن جماعة ×: =ويوقفه مع ذلك على ما صدر منه بنصح وتلطف، لا بتعنيف وتعسف؛ قاصداً بذلك حسن تربيته، وتحسين خلقه، وصلاح شأنه.

فإن عرف لذكائه بالإشارة فلا حاجة إلى صريح العبارة، وإن لم يفهم إلا بصريحها أتى بها، وراعى التدريج بالتلطف+.([[236]](#footnote-236))

وقال: =أن يراقب أحوال الطلبة في آدابهم، وهديهم، وأخلاقهم باطناً وظاهراً، فمن صدر منه من ذلك ما لا يليق من ارتكاب محرم أو مكروه، أو ما يؤدي إلى فساد حال، أو ترك اشتغال، أو إساءة أدب في حق الشيخ أو غيره، أو كثرة كلام بغير توجيه ولا فائدة، أو حرص على الكلام، أو معاشرة من لا تليق عشرته أو غير ذلك... عرَّض الشيخ بالنهي عن ذلك بحضور مَنْ صدر منه غير مُعَرِّض به ولا مُعَيِّن له، فإن لم ينته نهاه عن ذلك جهراً، ويغلظ القول عليه إن اقتضاه الحال؛ لينزجر هو وغيره، ويتأدبَ به كل سامع، فإن لم ينته فلا بأس حينئذٍ بطرده أو الإعراض عنه لا سيما إذا خاف على بعض رفقائه وأصحابه من الطلبة موافقته+.([[237]](#footnote-237))

**جـ \_ حسن التعاهد للطلاب:** لأن المربي يتعامل مع النفوس، والنفوس تحتاج إلى صبر ومراوضة.

قال ابن حزم ×: =واعلم أن رياضة الأنفس أصعب من رياضة الأسْد؛ لأن الأُسْد إذا سجنت في البيوت التي تتخذها لها الملوك أُمِن شرها، والنفس *\_وإن سجنت*\_ لم يؤمن شرها+.([[238]](#footnote-238))

**د \_ محاولة التعرف على ما يدور في أذهان الطلاب:** إما عن طريق صناديق الاقتراحات، أو عن طريق الاستبيانات، أو عن طريق الحوار الهادف الهادئ بين الطلاب والمعلمين، أو عن طريق الأسئلة التي يكتبها الطلاب، أو نحو ذلك من الطرق التي يعرف من خلالها ما يدور في أذهان الطلاب.

وبعد ذلك يسعى في العلاج العام أو الخاص.

**هـ \_ تجنبيهم أسباب الانحراف:** ومن ذلك منع الطلاب من المبالغة في التجمل داخل المدرسة، وخصوصاً الأحداث، ومحاولة إقناعهم بالتي أحسن، وإلا أخذوا بالحزم.

ومن ذلك تفريق الكبار عن الصغار، ومن ذلك التعرف على من تدور حولهم الشبه ومحاولة إصلاحهم ونصحهم، وإعطاؤهم فرصة للتصحيح، وإن أعيت الحيلة، وخشي من تعدي ضررهم \_نظر في عقوبات أشد حسبما تقتضيه الحال؛ فلكل مقام مقال.

**48\_ العدل بين الطلاب:**

فالعدل قوام الحياة، والسموات والأرض ما قامت إلا بالعدل.

قال *\_تعالى\_*: [وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا] (الأنعام: 152).

وقال: [وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ (7) أَلاَّ تَطْغَوْا فِي الْمِيزَانِ (8) وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلا تُخْسِرُوا الْمِيزَانَ (9)) (الرحمن).

قال ابن حزم ×: =وجدت أفضل نعم الله *تعالى* على المرء أن يطبعه على العدل وحبه، وعلى الحق وإيثاره+.([[239]](#footnote-239))

وقال: =وأما من طبع على الجور واستسهاله، وعلى الظلم واستخفافه \_فلييأس من أن يصلح نفسه، أو يقوم طباعه أبداً، وليعلم أنه لا يفلح في دين ولا في خلق محمود+.([[240]](#footnote-240))

وقال الشيخ محمد الطاهر بن عاشور ×: =والعدل مما تواطأت على حسنه الشرائع الإلهية، والعقول الحكيمة، وتمدَّح بادعاء القيام به عظماءُ الأمم، وسجلوا تمدُّحهم على نقوش الهياكل من كلدانية، ومصرية، وهندية.

وحسن العدل بمعزل عن هوى يغلب عليها في قضية خاصة، أو في مبدأ خاص تنتفع فيه بما يخالف العدل بدافع إحدى القوتين: الشاهية والغاضبة+.([[241]](#footnote-241))

ومن جميل ما يأخذ به المعلم نفسه خلق العدل مع الطلاب؛ فمن العدل معهم ألا تأخذ فكرة عن طالب ثم تحصره بها، فلا تقبل بعد ذلك منه عدلاً ولا صرفاً.

ومن العدل معهم ألا تسمع كلاماً عن طالب ثم تأخذه بالقبول دونما تمحيص.

ومن العدل بينهم العدل في الدرجات، وفي إعطاء الفرصة للإجابة، وفي توزيع النظر بينهم وما إلى ذلك مع مراعاة الفروق الفردية.

قال ابن جماعة ×: =أن لا يظهر للطلبة تفضيل بعضهم على بعض عنده في مودة، أو اعتناء مع تساويهم في الصفات من سن أو فضيلة، أو تحصيل، أو ديانة؛ فإن ذلك ربما يوحش منه الصدر، وينفر منه القلب.

فإن كان بعضهم أكثر تحصيلاً، أو أشد اجتهاداً، أو أبلغ اجتهاداً، أو أحسن أدباً، فأظهر إكرامه وتفضيله، وبيَّن أن زيادة إكرامه لتلك الأسباب \_فلا بأس بذلك؛ لأنه ينشط ويبعث على الاتصاف بتلك الصفات+.([[242]](#footnote-242))

قال شوقي:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| وإذا المعلم لم يكن عدلاً مشى |  | روحُ العدالة في الشباب ضئيلا([[243]](#footnote-243)) |

**49\_ أحبب طلابك يحبوك:**

فإذا أردت *أيها المعلم* أن يحبك طلابك فأحببهم، وإذا رغبت بأن يعاملوك وكأنك أب لهم فعاملهم وكأنهم أبناء لك؛ فإن من الطباع اللازمة للطلاب أنهم يحبون من يتحبب لهم، ويميلون إلى من يحسن إليهم، ويأنسون بمن يعاملهم بالرفق، ويقابلهم بالبشاشة والبشر؛ فما لم يشعر الطالب أن معلمه يحبه، ويحب الخير له فلن يقبل على التلقي منه، ولو أيقن أن الخير عنده، وأيُّ خير يمكن أن يتم بغير حب؟

فواجب المربي الحاذق المخلص إذا أراد أن يصل إلى نفوس طلابه من أقرب طريق، وأن يصلح نزعاتهم بأيسر كلفة، وأن يحملهم على طاعته وامتثال أمره بأسهل وسيلة \_أن يتحبب إليهم، ويقابلهم بوجه متهلل، ويبادلهم التحية بأحسن منها، ويحادثهم بلطف وبشاشة، ويظهر لهم من الحنان والعطف ما يحملهم على محبته.

فإذا أحبوه أطاعوا أمره، وإذا أطاعوا أمره وصل في توجيههم في الصالحات إلى ما يريد، وتمكن من حملهم على الاستقامة، وطَبْعِهم على الخير والفضيلة.

فإذا ملك نفوسهم بهذه الطريقة حبب إليهم المدرسة، والقراءة والعلم؛ فالطالب لا يفلح في التربية، ولا ينجح في الدراسة إلا إذا أحب معلمه كحبه لأبويه، وأحب المدرسة كحبه لبيته.

وكثيراً ما ترى من الطلاب الذين يربيهم معلموهم على هذه الطريقة الحكيمة \_يباهي أحدهم تِرْبَه بِقِسْمِه ومعلمه، ويباهي زميله من مدرسة أخرى بمدرسته كما يتباهون في العادة بالآباء والبيوت، وما ذلك إلا أثر من آثار المعاملة من المعلم.([[244]](#footnote-244))

هذا ومما يرسخ المحبة وينميها بين المعلم وطلابه \_زيادة على ما مضى \_ ما يلي:

**أ\_ العناية بمصالح الطلاب وأحوالهم:** قال ابن جماعة ×: =وينبغي أن يعنى بمصالح الطالب+.([[245]](#footnote-245))

وقال: =ويؤنسهم بسؤالهم عن أحوالهم وأحوال من يتعلق بهم+.([[246]](#footnote-246))

**ب\_ الصبر على بعض ما يصدر من الطلاب:** فإن لذلك أثراً في محبة الطلاب لمعلمهم؛ إذ يدركون أن ذلك نابع من محبته لهم، وشفقته عليهم.

قال الإمام النووي ×: =ويجريه مجرى ولده في الشفقة عليه، والصبر على جفائه، وسوء أدبه، ويعذره في سوء أدب وجفوة تعرض منه في بعض الأحيان؛ فإن الإنسان معرض للنقائص+.([[247]](#footnote-247))

**جـ \_ احترام الطلاب ومراعاة مشاعرهم:** فالمعلم النبيل ذو المروءة والأدب \_هو من يحترم طلابه، ويراعي مشاعرهم، فلا يؤذيهم بكلمة، أو إشارة، بل يحفظ عليهم عزتهم وكرامتهم طالما أنهم يسيرون على حد الأدب.

قال ابن عباس *\_رضي الله عنهما\_*: =أعز الناس عليَّ جليسي الذي يتخطى الناس إليَّ، أما والله إن الذباب يقع عليه فيشق عليَّ+.([[248]](#footnote-248))

وقال الأحنف بن قيس ×: =لو جلست إلى مائة لأحببت أن ألتمس رضا كل واحد منهم+.([[249]](#footnote-249))

وقال بعضهم: =صحبت الربيع بن خثيم عشرين عاماً ما سمعت منه كلمة تعاب+.([[250]](#footnote-250))

ولقد كان رسول الله " أكرم الناس لجلسائه، فقد كان يعطي كل واحد منهم نصيبه، ولا يحسب جليسُه أن أحداً أكرم عليه منه.([[251]](#footnote-251))

**د \_ التعرف على أسماء الطلاب:** لأن ذلك يشعرهم بقيمتهم واعتبارهم.

قال ابن جماعة ×: =وينبغي أن يستعلم أسماءهم وأنسابهم ومواطنهم، وأحوالهم+.([[252]](#footnote-252))

**هـ \_ مخاطبتهم بكناهم وأحب الأسماء إليهم:** وفي هذا مزيد احترام وتقدير لهم.

قال ابن جماعة: =وينبغي أن يخاطب كُلاً منهم ولا سيما الفاضل المتميز بكنيته ونحوها من أحب الأسماء إليه، وما فيه له تعظيم وتوقير؛ فعن عائشة \_*رضي الله عنها\_* =كان رسول الله " يكني أصحابه؛ إكراماً لهم+.([[253]](#footnote-253))([[254]](#footnote-254))

**و\_ استشارتهم ببعض الأمور:** فذلك مما يزرع الثقة في نفوس الطلاب، ومما ينمي الألفة والمحبة بينهم وبين معلمهم.

**ز\_ معرفة الطبائع وفهم العقليات:** فبذلك تعامل الطالب بما يوائمه، وتعالجه بالدواء الذي يلائمه.

**ح\_ صفاء السريرة للطلاب:** فقد جرت سُنَّةُ الله أن من صفت سريرته، وغَزُرَتْ صالحاته \_أحدقت إليه الضمائر الحرة، وأوْلَتْهُ ودَّاً وانعطافاً.([[255]](#footnote-255))

فإذا كان المعلم صافي السريرة سليم الصدر للطلاب أحبه الطلاب، وعلموا منه الإخلاص لهم، والرحمة بهم، ولو كان يؤدبهم ويعاقبهم على أخطائهم.

فلا ينبغي أن يستهان بإضمار المحبة للطلاب والشفقة عليهم؛ بحجة أنهم لا يدركون ذلك.

لا؛ بل إنهم يدركون ويميزون، ويلحظون ذلك من نظرات العيون.

وصدق من قال:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| والعين تنطق والأفواه صامتة |  | حتى ترى من ضمير القلب تبيانا |
| العين تبدي الذي في نفس صاحبها |  | من العداوة أو ودٍّ إذا كانا([[256]](#footnote-256)) |

ومن قال:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| إن العيونَ على القلوب شواهد |  | فَبَغِيْضُها لك بَيِّنٌ وحبيبُها |
| وإذا تلاحظت العيونُ تفاوضت |  | وَتَحَدَّثَتْ عَمَّا تُجِنُّ قلوبها |
| يَنْطِقْنَ والأفواهُ صامتةٌ فما |  | يخفى عليك بريئُها ومريبها([[257]](#footnote-257)) |

ومن قال:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| لا تسألنَّ المرء عما عنده |  | واسْتمْلِ ما في قلبه من قلبكا |
| إن كان بغضاً كان عندك مثلُهُ |  | أو كان حباً فاز منك بِحُبِّكا([[258]](#footnote-258)) |

هذه بعض الأمور التي تحبب المعلم لطلابه، وتحببهم به.

فإذا أحببت الطلاب وأحبوك وجدت سعادتك بينهم أكثر مما تجدها في البيت وبين الأصحاب.

**50\_ مراعاة أدب الغربة:**

فالمعلمون في هذه الأزمان كثيراً ما يتغربون، خصوصاً في بداية التحاقهم بسلك التعليم.

فإذا رمتك الغربة \_أيها المعلم الحبيب\_ في بلد ما؛ كي تُدَرِّسَ فيه فأحضر النية الصالحة، واحتسب غربتك ونأيك عن أهلك، واحرص على أن يكثر الانتفاع بعلمك وحكمتك؛ حتى يكون نفعك متعدياً قدر المستطاع.

ثم عليك بالآداب السنية؛ فهي كمال الإنسانية، فيجب على الإنسان أن يحتفظ بها في وطنه كما يحتفظ بها في غربته.

بل إن مِنَ الحكماء مَنْ يولون الغريبَ ومَنْ رام الغربة عناية خاصةً، فيؤكدون عليه الاحتفاظ بالآداب الشريفة، كما قالوا: يا غريباً كن أديباً.

ومن هذا القبيل وصية عبدالملك بن سعيد الأندلسي لابنه يحيى عند عزمه على الرحلة إلى بلاد الشرق، تلك الوصية التي يقول فيها:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| أُوْدِعُكَ الرحمنَ في غربتك |  | مرتقباً رحماهُ في أوبتكْ |
| فلا تُطِلْ حَبْلَ النوى إنني |  | والله مشتاقٌ إلى طلعتك |

وقال:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| وليس يُدرَى أصلُ ذي غربةٍ |  | وإنما تعرف من شيمتك |

ونبهه لآداب سامية فقال:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| وامش الهوينا مظهراً عفةً |  | وابغِ رضا الأعينِ عن هيئتكْ |
| وكلُّ ما يُفْضِي لعذر فلا |  | تجعلْه في الغربة من إِرْبَتِكْ |
| ولا تجادل حاسداً أبداً |  | فإنه أدعى إلى هيبتك |
| وانطق بحيث العِيُّ مستقبحٌ |  | واصمُتْ بحيث الخيرُ في سكتتك([[259]](#footnote-259)) |

وهذا وإن مما يحسن بالمعلم مراعاته حال غربته ما يلي:

**أ\_ أن يستحضر فوائد الغربة، وأن يحرص على الاستفادة منها:**

فللغربة فوائد كثيرة، ومن أنفس ما يكتسبه الرجل في غربته أن يعلم أشياء لم يكن يعلمها من قبل؛ فكم من عالم لم يبلغ المقام الذي يشار إليه بالبنان إلا بالرحلة.

كما أن في الغربة عوناً على التمكن من بعض الأخلاق السامية، مثل خلق الصبر؛ لكثرة ما يلاقيه الراحل من متاعب بدنية وآلام نفسية.

ومثل خلق المداراة؛ فإن البعيد عن وطنه أشد شعوراً بالحاجة إلى الأدب ممن يعيش بين قوم يعرفون من حَسَبه ومكانة بيته ما يجعل صراحته خفيفة على أسماعهم.

كما أن الراحل لا يخلو من أن يلاقي في رحلته رجالاً صاروا مُثُلاً عالية في مكارم الأخلاق، فيزداد بالاقتداء بهم كمالاً على كمال.

**ب\_ أن يكون ذا فطنة مستيقظة:** فمما ينبغي التنبيه عليه أن السفر لا يذكي هِمَّة صاحبه، ولا يربي له مَلَكَةَ الأدب إلا إذا قارنته فطنة مستيقظة، تبحث عن أسرار الاجتماع، وتدقق النظر في تمييز الحسن من المعيب؛ لأن من الناس من لا يزيدهم الاغتراب إلا خوراً في طباعهم، وانحلالاً في عقدة إيمانهم.

بل إن منهم من غمسوا وجوهم في الشرور حتى نضب منها ماء الحياء، وانسدل عليها من السماجة قناع كثيفٌ.

فالسفر النافع إذاً ليس مبارحة الأوطان كيفما اتفق، ولا بالجولان بالبلدان كيفما كان الحال.([[260]](#footnote-260))

**جـ \_ الحرص على إفادة الآخرين:** فتجد من المعلمين من إذا تغربوا أو اضطروا إلى الغربة \_لا يأبهون بمسألة إفادة الناس، ونشر الخير بينهم.

بل إن من آفاتهم أنهم إذا تغربوا كثرت بطالتهم، ونفد صبرهم، وقل أو عدم في الناس أثرهم.

وما ذلك إلا لضعف هممهم، وركونهم إلى الملذات العاجلة.

وإلا لو استشعروا المسؤولية، وشمروا عن ساعد الجد لسعدوا وأسعدوا؛ فهذا الشيخ الداعية عبدالله القرعاوي × لما رحل إلى جنوب المملكة العربية السعودية \_دعا إلى الله، وحرص على نشر العلم ورفع الغشاوة، والجهل، فنفع الله به نفعاً عظيماً تُرى آثارُه إلى يومنا هذا.([[261]](#footnote-261))

**د \_ الإحسان إلى الزملاء في الغربة:** فإذا كنت في غربتك، ولم تصطحب معك أهلك، وكنت تسكن مع مجموعة من زملائك \_فأحسن صحبة مَنْ معك، وقم على خدمتهم، ولا تنتظر شكرهم، واحذر أ ن تمنَّ عليهم بما تقوم به من عمل.

ثم إن خدموك في أمر، وأحسنوا عشرتك فاشكر لهم صنيعهم.

بل يحسن بك أن تصبر على بعض ما تلقاه منهم من جفاء.

بل يحسن بك أن تكون لهم نعم الأنيس والسمير؛ يجدون عندك من حسن العشرة، وتَحَمُّل الجفاء، وكرم النفس \_ما ينسيهم أهليهم؛ فذلك مما يدل على رسوخ القدم في الفضيلة.

**هـ \_ التودد للناس:** فمما يحسن بك حال غربتك أن تتودد للناس، وأن تنزل أهل البلد الذين حللت بينهم منازلهم؛ فذلك مما يُعَطِّف القلوب إليك، ويصيخ الأسماع لقولك؛ فمراعاة عقول الناس ونزعاتهم فيما لا يقعد حقاً ولا يقيم باطلاً \_مظهر من مظاهر الإنسانية المهذبة.

كما أنه دليل على جودة النظر في سياسة الأمور، وعلى حسن التصرف في تقدير وسائل الخير؛ فالرجل العاقل الحكيم الحازم يحكم هذا الأمر، وينتفع به عند لقائه بالطبقات المختلفة، فتراه يَزِنُ عقول مَنْ يلاقونه، ويحسن ما تُكِنُّ صدورهم، وتنزع إليهم نفوسهم، فيصاحبهم وهو على بصيرة مما وراء ألسنتهم من عقولٍ وسرائر وعواطف، فيتيسر له أن يسايرهم إلا أن ينحرفوا عن الرشد، ويتحامى ما يؤلمهم إلا أن يتألموا من صوت الحق.

وكما أن هذا الأمر عائد إلى الألمعية التي هي في أصلها موهبة إلهية \_فهو كذلك يأتي بالدربة والممارسة، وتدبر سير أعاظم الرجال، والنظر في مجاري الحوادث باعتبار؛ فهذا مما يقوي هذه الخصلة ويرفع من شأنها.([[262]](#footnote-262))

**و\_ لا تخالف الناس فيما لا يضرك في دنياك ولا أخراك:** فمن جميل المعاشرة أن ترميك الغربة في بلدٍ ما، فتجد أن خلائق أهلها وعاداتهم على غير ما تعرف، فتترك كثيراً مما كنت تعرف، وتأخذ بما يأخذون به؛ فإن ذلك من جميل المعاشرة، ومن حسن المداراة.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| فدارهم ما دمت في دارهم |  | وأرضهم ما دمت في أرضهم([[263]](#footnote-263)) |

وكل هذا مشروط بألا يكون فيما تأتي أو تذر محذور شرعي؛ فإن كان ثم محذور شرعي تَعَيَّن تقديمُ الأمر الشرعي على كل عادة وعُرف.

قال ابن حزم ×: =إياك ومرافقةَ الجليس السيء، ومساعدة أهل زمانك فيما يضرك في أخراك أو في دنياك، وإن قل؛ فإنك لا تستفيد بذلك إلا الندامة حيث لا ينفعك الندم، ولن يحمدك مَنْ ساعدته، بل يشمت بك، وأقل ما في ذلك \_وهو المضمون\_ أنه لا يبالي بسوء عاقبتك، وفساد مغبتك.

وإياك ومخالفةَ الجليس، ومعارضةَ أهل زمانك فيما لا يضرك في دنياك ولا في أخراك وإن قل؛ فإنك تستفيد بذلك الأذى والمنافرة والعداوة.

وربما أدى ذلك إلى المطالبة والضرر العظيم دون منفعة أصلاً+.([[264]](#footnote-264))

قال أحد الحكماء:

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| إن جئت أرضاً أهلها كلهم |  | عُورٌ فَغَمِّضْ عينك الواحده([[265]](#footnote-265)) |

**ز\_ لا تَذْكُرْ بلد غربتك إلا بخير:** فذلك دالٌّ على وفائك، وكرم معدنك، وحسن عشرتك، وإشراقة نفسك؛ لأن من الناس من إذا تغرب أساء إلى نفسه وإلى أهل بلده بقلة نفعه، وبسوء عشرته، وأساء إلى من يتغرب عندهم بذمهم وذكر معايبهم، والتأوه من البقاء بين ظهرانيهم.

وما ذلك المسلك برشيد؛ إذ هو دال على ضيق العطن، وقلة الوفاء، وسوء العشرة.

فاللائق بك \_أيها المعلم القدير\_ أن تذكر من تَغَرَّبْتَ عندهم بخير، وإن كان ثَمَّ داع لذكر شيء من أخطائهم فليكن لأجل الإصلاح والتصحيح، لا لأجل الغمز واللمز والتجريح.

وإنك لتعجب حين تسأل زميلين يُدَرِّسان في بلدٍ ما عن ذلك البلد، فتجد أن أحدهما يمدح والآخر يقدح، مع أن البلد هو هو، وأن الناس هُمُ هُمُ، ولكن اختلفت النظرة؛ لاختلاف الأنفس والطبائع.

**51\_ لا تنس طلابك بعد تخرجهم:**

فمما يجمل بك أن إذا تخرج طلابك ألا تنساهم، وذلك بأن تفتح صدرك لهم، وأن تحسن استقبالهم إذا هم زاروك، وأن تعاملهم وكأنهم أبناء لك قد كبروا وشبوا عن الطوق؛ فذلك من كرم النفس، ومن حسن الوفاء.

بل يحسن أن تبادر إلى السؤال عنهم، وبذل الشفاعة لهم، بل والتكرم في زيارتهم؛ فذلك دليل التواضع وآية السماحة.

**52\_ وماذا بعد التقاعد؟**

فإذا كبرت بك السن، أو رغبت في ترك العمل في سلك التعليم، فتقاعدت عن العمل \_فلا يحسن بك أن تركن إلى الكسل والبطالة، فتعيش على هامش الحياة، خلواً من كل مسؤولية، وكأنك همل مضاع أو لقىً مزدرى.

بل يحسن بك أن تجد وتجتهد في مجالات أخرى تنفع بها نفسك والمسلمين، كأن تُعنى بتربية أولادك أكثر وأكثر، وكأن تقبل على الله بالعمل الصالح أكثر من ذي قبل [**فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ وَإِلَى رَبِّكَ فَارْغَبْ**] (الشرح).

ومما يجمل بك أن تشارك في بعض الأعمال والمجالات الخيرية، ومما يجمل بك ألا تبخل على إخوانك المعلمين بنصح، أو توجيه، أو إفادة من خبرة سابقة.

ومما يجمل \_أيضاً\_ أن تقبل على البحث والقراءة والاطلاع؛ لتستفيد من وقت الفراغ الذي حصل لك.

الخاتمة

هذا ما يسَّر الله جمعه، وأعان على إتمامه، فله الحمد وله الشكر، كما أشكر كل من أعان على هذا العمل، وأسأل الله أن يجعله في ميزان حسناتِهِ يوم يلقاه.

وأخيراً ألتمس العذر من إخواني المعلمين إن كان هناك من إثقالٍ، أو إملالٍ، أو عتاب؛ فما أنا إلا واحد منهم، وأكره شديداً أن أسُلَّ يدي من رابطتهم.

كما آمل منهم أن يمدوا أخاهم بملحوظاتهم واستدراكاتهم، ولهم الدعاء والشكر.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وسلام على المرسلين.

والله أعلم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

محمد بن إبراهيم الحمد

27/12/1417هـ

الزلفي 11932

ص.ب 460

الفهرس

|  |  |
| --- | --- |
| المقدمة | 3 |
| مع المعلمين | 4 |
| **1\_ استحضار فضل العلم والتعليم** | 4 |
| **2\_ استشعار المسؤولية** | 8 |
| **3\_ لزوم التقوى بكل حال** | 12 |
| **4\_ الإقبال على القرآن وقراءته بتدبر وتعقل** | 12 |
| **5\_ ملازمة ذكر الله \_عز وجل\_** | 13 |
| 6\_ **وقل ربي زدني علماً** | 14 |
| **7\_ الإخلاصَ الإخلاصَ** | 16 |
| **8\_ القدوة القدوة** | 18 |
| **9\_ الأمانة العلمية** | 24 |
| **\* فوائد كثيرة في التوقف عما لا يُعلم، والرجوع إلى الحق إذا تبيَّن** | 26 |
| **10\_ احترام العلماء** | 30 |
| **11\_ البعد عن مواطن الرّيب** | 31 |
| **12\_ ولزملائك عليك حق** | 32 |
| **13\_التعاون على البر والتقوى** | 33 |
| **14\_ الحرص على جمع الكلمة وإصلاح ذات البين** | 34 |
| **\* من الأمور التي تعين على اجتماع الكلمة** | 36 |
| **15\_ حسن الخلق** | 37 |
| **16\_ التواضع** | 39 |
| **\* صور من التواضع التي يجمل بالمعلم أن يرعاها** | 39 |
| **17\_ السخاء** | 41 |
| **\* من الأمور التي يجمل بالمعلم أن يتصف بها من وجوه السخاء** | 43 |
| **18\_ التنزه عن الحسد** | 46 |
| **19\_ الاعتدال في الملبس** | 47 |
| **20\_ الاعتدال في المزاح** | 50 |
| **\* من الأمور التي ينبغي أن تراعى في المزاح** | 50 |
| **21\_ محاسبة النفس** | 52 |
| **\* من الأمور التي تعين على محاسبة النفس وتلافي العيوب** | 52 |
| **22\_ رحابة الصدر، وقوة الاحتمال** | 54 |
| **\* من الأمور التي تعين على رحابة الصدر وقوة الاحتمال** | 55 |
| **23\_ المحافظة على الوقت** | 60 |
| **\* من الأمور التي يحسن تنبيه المعلمين عليها في شأن المحافظة على الوقت** | 61 |
| **24\_ حسن المنطق** | 63 |
| **25\_ الإصغاء للمتحدث والإنصات للسائل** | 65 |
| **26\_ تدريب الطلاب على أساليب الكلام وآدابه وطرائقه** | 66 |
| **27\_ الترسل في الكلام، والتوسط في رفع الصوت وخفضه** | 67 |
| **28\_ تجنب تكرار الحديث بلا داع** | 68 |
| **29\_ الحذر من إحراج الطالب في السؤال** | 68 |
| **30\_ صيانة الدرس عن اللغط، وتجنبيه البذيء من الألفاظ** | 69 |
| **31\_ لا تتحدث عن نفسك إلا إذا دعت الحاجة** | 72 |
| **32\_ لا تُحَمّل طلابك وزملاءك همومك وأوزارك** | 74 |
| **من الأمور التي تعين على السرور والسعادة، وتحمل الهموم** | 76 |
| **33\_ لا تُجارِ السفهاء** | 79 |
| **34\_ لا تكثر العتاب والانتقاد** | 82 |
| **35\_ لا تنتظر الشكر إلا من خالقك** | 83 |
| **36\_ لا تكثر الشكوى** | 84 |
| **37\_ الحذر من اليأس** | 88 |
| **38\_ علو الهمة، وكِبَرُ النفس** | 90 |
| **39\_ العناية بالنصيحة وأساليبها** | 94 |
| **\* نبذةً من استعمال المداراة في النصيحة** | 96 |
| **40\_ الحزم من غير عسف** | 99 |
| **41\_ الرفق من غير ضعف** | 100 |
| **42\_تربية الطلاب على الكمالات** | 101 |
| **43\_تربيتهم على الاعتزاز بالدين** | 103 |
| **44\_ تربيتهم على نبذ التقليد الأعمى** | 104 |
| **45\_ تربيتهم على صحة التفكير والحكم على الأشياء** | 106 |
| **46\_ العناية بالمواهب، ورعاية النوابغ** | 107 |
| **من الأمور التي تهيئ للطلاب ذوي المواهب لأن يكونوا من العباقرة النابغين** | 107 |
| **47\_ معالجة الانحرافات** | 111 |
| **\* من الأمور التي تعين على معالجة الانحرافات، وإصلاح النقائص** | 114 |
| **48\_ العدل بين الطلاب** | 117 |
| **49\_ أحبب طلابك يحبوك** | 118 |
| **\* من الأمور التي ترسخ المحبة وتنميها بين المعلم وطلابه** | 119 |
| **50\_ مراعاة أدب الغربة** | 123 |
| **\* من الأمور التي تحسن بالمعلم مراعاتها حال غربته** | 124 |
| **51\_ لا تنس طلابك بعد تخرجهم** | 128 |
| **52\_ وماذا بعد التقاعد؟** | 128 |
| الخاتمة | 130 |
| الفهرس | 131 |

1. () تذكرة السامع والمتكلم لابن جماعة ص27. [↑](#footnote-ref-1)
2. () تذكرة السامع والمتكلم ص34. [↑](#footnote-ref-2)
3. () النصيحة الولدية، نصيحة أبي الوليد الباجي لولديه تحقيق إبراهيم باجس ص16. [↑](#footnote-ref-3)
4. () الأخلاق والسير في مداواة النفوس لابن حزم ص21. [↑](#footnote-ref-4)
5. () تذكرة السامع والمتكلم ص36. [↑](#footnote-ref-5)
6. () تذكرة السامع والمتكلم ص37. [↑](#footnote-ref-6)
7. () رواه مسلم (1631)، والترمذي (1376)، والنسائي (2880). [↑](#footnote-ref-7)
8. () تذكرة السامع والمتكلم ص104\_105. [↑](#footnote-ref-8)
9. () الفتاوى السعدية ص450\_451. [↑](#footnote-ref-9)
10. () تذكرة السامع والمتكلم ص104، وانظر في فضل العلم إلى تذكرة السامع والمتكلم ص27\_39، ومفتاح دار السعادة لابن القيم 1/48\_157، والعلم وأخلاق أهله لسماحة الشيخ عبدالعزيز ابن باز ص3\_16. [↑](#footnote-ref-10)
11. () الشوقيات 1/180. [↑](#footnote-ref-11)
12. () انظر عيون البصائر للشيخ محمد البشير الإبراهيمي ص215\_219. [↑](#footnote-ref-12)
13. () الأخلاق والسير في مداواة النفوس ص26. [↑](#footnote-ref-13)
14. () انظر عيون البصائر ص288\_289. [↑](#footnote-ref-14)
15. () رواه البخاري (1893)، ومسلم (1829). [↑](#footnote-ref-15)
16. () الشوقيات 1/183. [↑](#footnote-ref-16)
17. () انظر آثار الشيخ محمد البشير الإبراهيمي 3/161 و 157 وعيون البصائر 288 و 289. [↑](#footnote-ref-17)
18. () آثار الشيخ محمد البشير الإبراهيمي 3/161. [↑](#footnote-ref-18)
19. () انظر الدين الصحيح يحل جميع المشاكل للشيخ ابن سعدي ص20، والدلائل القرآنية في أن العلوم النافعة داخلة في الدين الإسلامي للشيخ ابن سعدي ص6، وانظر ومضات فكر للشيخ محمد الطاهر ابن عاشور ص134. [↑](#footnote-ref-19)
20. () انظر تذكرة السامع والمتكلم ص43، وعيون البصائر ص291. [↑](#footnote-ref-20)
21. () انظر آثار الشيخ محمد البشير الإبراهيمي 1/88\_93 و 252\_253، و298. [↑](#footnote-ref-21)
22. () الوابل الصيب لابن القيم ص106. [↑](#footnote-ref-22)
23. () مجموع الفتاوى 10/660. [↑](#footnote-ref-23)
24. () انظر الوابل الصيب لابن القيم ص107. [↑](#footnote-ref-24)
25. () انظر السعادة العظمى للشيخ محمد الخضر حسين ص2 ورسائل الإصلاح لمحمد الخضر حسين 1/85 و 89. [↑](#footnote-ref-25)
26. () الأخلاق والسير ص21. [↑](#footnote-ref-26)
27. () تذكرة السامع والمتكلم ص60. [↑](#footnote-ref-27)
28. () غذاء الألباب للسفاريني 2/444. [↑](#footnote-ref-28)
29. () الربرب: القطيع من البقر الوحشي، حيث شبه النساء الجميلات بالبقر الوحشي. [↑](#footnote-ref-29)
30. () ديوان أبي إسحاق الإلبيري الأندلسي حققه د. محمد رضوان الداية ص26. [↑](#footnote-ref-30)
31. () انظر أدب الطلب للشوكاني ص133 ورسائل الإصلاح 1/9\_12، وآثار الشيخ محمد البشير الإبراهيمي 4/142، والمدرس ومهارات التوجيه للشيخ محمد الدويش ص44\_45. [↑](#footnote-ref-31)
32. () انظر الفتاوى السعدية ص453\_454، وآثار الشيخ محمد البشير 3/157 و163، ومناهج الشرف للشيخ محمد الخضر حسين ص29\_30. [↑](#footnote-ref-32)
33. () ديوان أبي إسحاق الإلبيري ص27. [↑](#footnote-ref-33)
34. () اقتضاء العلم العمل للخطيب البغدادي ص14. [↑](#footnote-ref-34)
35. () اقتضاء العلم العمل ص14. [↑](#footnote-ref-35)
36. () عيون البصائر ص291. [↑](#footnote-ref-36)
37. () آثار الشيخ محمد البشير الإبراهيمي 3/163. [↑](#footnote-ref-37)
38. ()آثار الشيخ محمد البشير الإبراهيمي 3/165. [↑](#footnote-ref-38)
39. () هذه الأبيات مختلف في نسبتها؛ فهي تنسب لأبي الأسود الدؤلي، وتنسب للمتوكل الليثي، وتنسب إلى سابق البربري، وتنسب إلى أبي بكر العزرمي.

انظر جمهرة الأمثال للعسكري 2/38، وخزانة الأدب 3/618، وحلية المحاضرة 1/305، والأغاني 12/188 وبهجة المجالس 1/413، والحماسة البصرية 2/15، وقول على قول ص154. [↑](#footnote-ref-39)
40. () ديوان بشار بن برد ص45. [↑](#footnote-ref-40)
41. () الأخلاق والسير ص92. [↑](#footnote-ref-41)
42. () الأخلاق والسير ص92. [↑](#footnote-ref-42)
43. () الأخلاق والسير ص93. [↑](#footnote-ref-43)
44. () الأخلاق والسير ص79. [↑](#footnote-ref-44)
45. () رسائل الإصلاح 1/15. [↑](#footnote-ref-45)
46. () انظر رسائل الإصلاح 1/16\_17. [↑](#footnote-ref-46)
47. () انظر تذكرة السامع والمتكلم ص78\_79، والفتاوى السعدية ص452\_453، ورسائل الإصلاح 1/17\_21. [↑](#footnote-ref-47)
48. () تذكرة السامع والمتكلم ص78. [↑](#footnote-ref-48)
49. () تذكرة السامع والمتكلم ص79. [↑](#footnote-ref-49)
50. () تذكرة السامع والمتكلم ص78. [↑](#footnote-ref-50)
51. () انظر رسائل الإصلاح1/18. [↑](#footnote-ref-51)
52. () الشوقيات 1/182. [↑](#footnote-ref-52)
53. ()انظر رسائل الإصلاح1/89. [↑](#footnote-ref-53)
54. () عيون البصائر 291. [↑](#footnote-ref-54)
55. () عيون البصائر 292. [↑](#footnote-ref-55)
56. () أدب الدنيا والدين للماوردي ص83، والبداية والنهاية لابن كثير 11/355، وخاص الخاص للثعالبي ص228\_229. [↑](#footnote-ref-56)
57. () رواه البخاري 1/9، ومسلم (45). [↑](#footnote-ref-57)
58. () انظر فيض الخاطر لأحمد أمين 5/284. [↑](#footnote-ref-58)
59. () النصيحة الولدية ص27. [↑](#footnote-ref-59)
60. () الفتاوى السعدية ص445. [↑](#footnote-ref-60)
61. () انظر فيض الخاطر 3/236. [↑](#footnote-ref-61)
62. () رواه مسلم (54)، وأبو داود (5193)، والترمذي (2688). [↑](#footnote-ref-62)
63. () بهجة المجالس لابن عبدالبر 2/663. [↑](#footnote-ref-63)
64. () انظر أدب الدنيا والدين ص243، ومجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية 10/658، ومدارج السالكين لابن القيم 2/294، والرياض الناضرة لابن سعدي ص68، وسوء الخلق مظاهره\_أسبابه\_علاجه للكاتب ص79\_80. [↑](#footnote-ref-64)
65. () في أصول الأدب للزيات ص124\_125. [↑](#footnote-ref-65)
66. () غذاء الألباب للسفاريني 2/231. [↑](#footnote-ref-66)
67. () غذاء الألباب 2/232. [↑](#footnote-ref-67)
68. () تذكرة السامع والمتكلم ص60. [↑](#footnote-ref-68)
69. () تذكرة السامع والمتكلم ص61. [↑](#footnote-ref-69)
70. () تذكرة السامع والمتكلم ص61. [↑](#footnote-ref-70)
71. () انظر رسائل الإصلاح 1/129\_130. [↑](#footnote-ref-71)
72. () ديوان المتنبي بشرح العبكبري 4/141. [↑](#footnote-ref-72)
73. () شعر الزبرقان بن بدر، وعمرو بن الأهتم تحقيق د. سعود عبدالجبار ص92. [↑](#footnote-ref-73)
74. () ديوان الإلبيري ص26. [↑](#footnote-ref-74)
75. () الأخلاق والسير ص22. [↑](#footnote-ref-75)
76. () الفتاوى السعدية ص455. [↑](#footnote-ref-76)
77. () هو محمد بن عبيد بن حساب. [↑](#footnote-ref-77)
78. () أخرجه أبو داود (4886)، والعقيلي في الضعفاء 4/180. وابن السني في عمل اليوم والليلة (65)، والخطيب البغدادي في موضح أوهام الجمع والتفريق 1/35\_36 كلهم عن أنس، وضعفه العراقي في تخريج أحاديث الإحياء 3/163، وكذلك الألباني في إرواء الغليل 8/32. =

=ولكن له شاهد عند أبي هريرة، أخرجه ابن بشكوال في كتابه الغوامض والمبهمات (449) ونصه: =أن رجلاً من المسلمين قال: اللهم إني ليس لي مال أتصدق به؛ فأيما رجل من المسلمين أصاب من عرضي شيئاً فهو له صدقة، فأوحى الله إلى النبي " أنه قد غفر له+. قال ابن حجر في الإصابة 2/500 (صحيح). [↑](#footnote-ref-78)
79. () بهجة المجالس 2/436. [↑](#footnote-ref-79)
80. () انظر تفصيل الحديث عن السخاء في الهمة العالية للكاتب ص166\_182. [↑](#footnote-ref-80)
81. () وحي القلم 3/13. [↑](#footnote-ref-81)
82. () الأدب الصغير والأدب الكبير ص44\_145. [↑](#footnote-ref-82)
83. () حلية طالب العلم للعلامة د. بكر أبو زيد ص14\_15. [↑](#footnote-ref-83)
84. () أدب الدنيا والدين ص354. [↑](#footnote-ref-84)
85. () أدب الدنيا والدين ص355. [↑](#footnote-ref-85)
86. () أدب الدنيا والدين ص355. [↑](#footnote-ref-86)
87. () أدب الدنيا والدين ص354. [↑](#footnote-ref-87)
88. () ديوان المتنبي 4/213. [↑](#footnote-ref-88)
89. () شرح ديوان سقط الزند للمعري ص57. [↑](#footnote-ref-89)
90. () انظر مناهج الشرف ص50\_51. [↑](#footnote-ref-90)
91. () انظر الرياض الناضرة ص284. [↑](#footnote-ref-91)
92. () تذكرة السامع والمتكلم ص67. [↑](#footnote-ref-92)
93. () بهجة المجالس 2/571\_572. [↑](#footnote-ref-93)
94. () بهجة المجالس 2/570 وانظر الآداب الشرعية لابن مفلح 2/223. [↑](#footnote-ref-94)
95. () أدب الدنيا والدين ص311. [↑](#footnote-ref-95)
96. () الأمثال لأبي عبيد ص202. [↑](#footnote-ref-96)
97. () انظر عيون البصائر ص293. [↑](#footnote-ref-97)
98. () الأخلاق والسير ص38. [↑](#footnote-ref-98)
99. () الأخلاق والسير ص38. [↑](#footnote-ref-99)
100. () الأدب الصغير والأدب الكبير ص84. [↑](#footnote-ref-100)
101. () أقوال مأثورة وكلمات جميلة د. محمد الصباغ ص514. [↑](#footnote-ref-101)
102. () الأخلاق والسير ص65\_66. [↑](#footnote-ref-102)
103. () الأخلاق والسير ص65. [↑](#footnote-ref-103)
104. () الحدورة: المنخفض من الأرض. [↑](#footnote-ref-104)
105. () الأدب الصغير والأدب الكبير ص90. [↑](#footnote-ref-105)
106. () الأخلاق والسير ص33. [↑](#footnote-ref-106)
107. () يحمل هكذا في الأصل، ولعلها: يَجْمُل. [↑](#footnote-ref-107)
108. () الأخلاق والسير ص31. [↑](#footnote-ref-108)
109. () انظر فيض الخاطر 3/194، و 5/170\_171، 180 والمدرس ص57، والهمة العالية ص80\_81. [↑](#footnote-ref-109)
110. () وحي القلم 1/50. [↑](#footnote-ref-110)
111. () الأصمعيات للأصمعي تحقيق الشيخ أحمد شاكر وعبدالسلام هارون ص85. [↑](#footnote-ref-111)
112. () المفضليات للمفضل الضبي. تحقيق الشيخ أحمد شاكر وعبدالسلام هارون ص294. [↑](#footnote-ref-112)
113. () ديوان الإمام علي ص106. [↑](#footnote-ref-113)
114. () انظر رسائل الإصلاح 1/21، والفتاوى السعدية 450. [↑](#footnote-ref-114)
115. () هذا الحديث أخرجه الخطيب في تاريخه 9/127.

قال المناوي في فيض القدير 2/570: =قال الحافظ العراقي: سنده ضعيف انتهى.

ولم يبين وجه ضعفه؛ لأن فيه إسماعيل بن مجالد، وليس محمود+.

وأخرجه الطبراني في الكبير 19/95 (929) من حديث معاوية ÷ بلفظ: =يا أيها الناس، إنما العلم بالتعلم، والفقه بالتفقه، ومن يرد الله به خيراً يفقه في الدين، وإنما يخشى الله من عباده العلماء.

قال الهيثمي في المجمع 1/128: =فيه راوٍ لم يُسَمَّ، وعتبة ابن أبي حكيم وثقه أبو حاتم، وأبو زرعة، وابن حبان، وضعفه جماعة+.

وقال المناوي في فيض القدير 2/570: +قال ابن حجر: إسناده حسن؛ لأن فيه مبهماً، اعتضد لمجيئه من وجه آخر، وروى البزار نحواً من حديث ابن مسعود موقوفاً، ورواه أبو نعيم مرفوعاً+. =

=وأخرجه الطبراني في الأوسط 3/320 (2684) وأبو نعيم في الحلية 5/174، والخطيب في تاريخه 5/201 من حديث أبي الدرداء ÷ بلفظ: =إنما العلم بالتعلم، وإنما الحلم بالتحلم، ومن يتحر الخير يعطه، ومن يتَّقِ الشر يوقَه.

ثلاث من كن فيه لم يسكن الدرجات العلا \_ولا أقول لكم الجنة\_ من تَكَهَّن، أو تُكُهِّن له، أو استسقم، أو ردّه من سفرٍ تطيُّرٌ+.

وقال الطبراني: لم يروِ هذا الحديث عن سفيان إلا محمد بن الحسن.

وقال أبو نعيم: غريب من حديث الثوري عن عبدالملك تفرد به محمد بن الحسن. [↑](#footnote-ref-115)
116. () انظر رسائل الإصلاح 1/44. [↑](#footnote-ref-116)
117. () الأدب الصغير والأدب الكبير ص73. [↑](#footnote-ref-117)
118. () الأخلاق والسير ص80. [↑](#footnote-ref-118)
119. () أقوال مأثورة ص456. [↑](#footnote-ref-119)
120. () الكتاب الجامع لسيرة عمر بن عبدالعزيز الخليفة الخائف الخاشع للملاء، تحقيق د. محمد البورنو 2/594. [↑](#footnote-ref-120)
121. () انظر السعادة العظمى ص66. [↑](#footnote-ref-121)
122. () ذيل طبقات الحنابلة لابن رجب الحنبلي 1/145\_146. [↑](#footnote-ref-122)
123. () ذيل طبقات الحنابلة 1/146. [↑](#footnote-ref-123)
124. () انظر ذيل طبقات الحنابلة 1/156. [↑](#footnote-ref-124)
125. () سير أعلا م النبلاء للذهبي 4/94. [↑](#footnote-ref-125)
126. () السعادة العظمى ص270. [↑](#footnote-ref-126)
127. () الأدب الصغير والأدب الكبير ص152. [↑](#footnote-ref-127)
128. () الأخلاق والسير ص27\_28. [↑](#footnote-ref-128)
129. () الحديقة لمحب الدين الخطيب 2/123، وانظر تفصيل الحديث عن الوقت والمحافظة عليه في الهمة العالية للكاتب ص241\_254. [↑](#footnote-ref-129)
130. () البيان والتبيين للجاحظ 1/11. [↑](#footnote-ref-130)
131. () البيان والتبيين 1/8. [↑](#footnote-ref-131)
132. () العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده لابن رشيق القيرواني 1/199 وانظر البيان والتبيين 1/255. [↑](#footnote-ref-132)
133. () كتاب الصناعتين لأبي هلال العسكري ص67. [↑](#footnote-ref-133)
134. ( ) بهجة المجالس 1/58، والتمهيد لابن عبدالبر 5/179. [↑](#footnote-ref-134)
135. () التمهيد 5/178، وانظر أخطاء في أدب المحادثة والمجالسة للكاتب ص99\_103. [↑](#footnote-ref-135)
136. () عيون الأخبار لابن قتيبة 1/306. [↑](#footnote-ref-136)
137. () تذكرة السامع والمتكلم ص78. [↑](#footnote-ref-137)
138. () تذكرة السامع والمتكلم ص78. [↑](#footnote-ref-138)
139. () عيون الأخبار 2/39. [↑](#footnote-ref-139)
140. () تذكرة السامع والمتكلم ص75. [↑](#footnote-ref-140)
141. () تذكرة السامع والمتكلم ص64. [↑](#footnote-ref-141)
142. () تذكرة السامع والمتكلم ص75. [↑](#footnote-ref-142)
143. () إصلاح المجتمع للبيحاني ص360. [↑](#footnote-ref-143)
144. () زهر الآداب للحصري 1/196. [↑](#footnote-ref-144)
145. () أدب المجالسة وحمد اللسان لابن عبدالبر ص101. [↑](#footnote-ref-145)
146. () العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده 2/78\_79. [↑](#footnote-ref-146)
147. () عين الأدب والسياسة وزين الحسب والرياسة لعلي بن عبدالرحمن بن هذيل ص277. [↑](#footnote-ref-147)
148. () انظر تذكرة السامع والمتكلم ص75. [↑](#footnote-ref-148)
149. () انظر أخطاء في أدب المحادثة والمجالسة ص95\_99. [↑](#footnote-ref-149)
150. () الأذكار للنووي ص234. [↑](#footnote-ref-150)
151. () الأذكار للنووي ص234. [↑](#footnote-ref-151)
152. () أخرجه أحمد 1/404، والترمذي (1977)، والبخاري في الأدب المفرد (232)، والبغوي في شرح السنة (355)، وابن أبي شيبة 11/18 كلهم عن ابن مسعود.

وقال الترمذي: =حسن غريب+، وصححه الشيخ أحمد شاكر في شرحه للمسند (3839)، وصححه الألباني في صحيح الأدب المفرد (237). [↑](#footnote-ref-152)
153. () أدب الدنيا والدين ص284. [↑](#footnote-ref-153)
154. () الأذكار ص234\_235. [↑](#footnote-ref-154)
155. () الأذكار ص246\_247. [↑](#footnote-ref-155)
156. () الأذكار ص247. [↑](#footnote-ref-156)
157. () الأدب الصغير والأدب الكبير ص135. [↑](#footnote-ref-157)
158. () الأخلاق والسير ص77. [↑](#footnote-ref-158)
159. () انظر الأدب الصغير والأدب الكبير ص105. [↑](#footnote-ref-159)
160. () انظر الهمة العالية ص212\_218. [↑](#footnote-ref-160)
161. () الكتاب الجامع 2/594. [↑](#footnote-ref-161)
162. () عين الأدب والسياسة ص154. [↑](#footnote-ref-162)
163. () بهجة المجالس 2/665. [↑](#footnote-ref-163)
164. () بهجة المجالس 2/298. [↑](#footnote-ref-164)
165. () عين الأدب والسياسة ص153. [↑](#footnote-ref-165)
166. () الفنون لابن عقيل 2/635. [↑](#footnote-ref-166)
167. () أخرجه الترمذي (956) وقال: =هذا حديث حسن غريب+ وصححه الألباني في الصحيحة (272) وصحيح الجامع (2905). [↑](#footnote-ref-167)
168. () رواه مسلم (2626). [↑](#footnote-ref-168)
169. () ديوان المتنبي بشرح العكبري 2/387. [↑](#footnote-ref-169)
170. () اليت للمتنبي انظر ديوانه بشرح العكبري 3/224. [↑](#footnote-ref-170)
171. () الحديقة 6/143. [↑](#footnote-ref-171)
172. () الأمثال لأبي عبيد ص159. [↑](#footnote-ref-172)
173. () الحلم لابن أبي الدنيا ص32. [↑](#footnote-ref-173)
174. () عيون الأخبار 1/284. [↑](#footnote-ref-174)
175. () الأدب الصغير والأدب الكبير ص155. [↑](#footnote-ref-175)
176. () يتوردك: يعني يحملك على أن تغتاظ وتغضب؛ لتتخلى عن اتزانك. [↑](#footnote-ref-176)
177. () رحب الذرع: سعة العلم، وقوة التبصر. [↑](#footnote-ref-177)
178. () الأدب الصغير والأدب الكبير ص33. [↑](#footnote-ref-178)
179. () نزا: وثب وأراد الشر. [↑](#footnote-ref-179)
180. () العزلة للخطابي ص206\_207. [↑](#footnote-ref-180)
181. () الأخلاق والسير ص63. [↑](#footnote-ref-181)
182. () قوله وأبيك: لو قال بدلاً عنه: (والله) لا ستقام معناه، كما يستقيم وزنه. [↑](#footnote-ref-182)
183. () ديوان إبراهيم طوقان ص435\_437. [↑](#footnote-ref-183)
184. () الفوائد لابن القيم ص131. [↑](#footnote-ref-184)
185. () مدارج السالكين 2/160. [↑](#footnote-ref-185)
186. () انظر السعادة العظمى ص179، وطريق النجاح د. بول جاغو، تلخيص د. بهيج شعبان ص87. [↑](#footnote-ref-186)
187. () انظر عيون البصائر ص292. [↑](#footnote-ref-187)
188. () انظر مجلة نور الإسلام، العدد4، السنة السادسة ص20. [↑](#footnote-ref-188)
189. () الشوقيات 1/183. [↑](#footnote-ref-189)
190. () الشوقيات 1/184. [↑](#footnote-ref-190)
191. () انظر الدعوة إلى الإصلاح لمحمد الخضر حسين ص20، ورسائل الإصلاح 1/50، والسعادة العظمى ص321 و 323. [↑](#footnote-ref-191)
192. () تذكرة السامع والمتكلم ص47. [↑](#footnote-ref-192)
193. () وحي القلم 2/83. [↑](#footnote-ref-193)
194. () ديوان المتنبي 3/378\_379. [↑](#footnote-ref-194)
195. () جمهرة أشعار العرب لأبي زيد القرشي ص364. [↑](#footnote-ref-195)
196. () ديوان المتنبي 4/75. [↑](#footnote-ref-196)
197. () مفتاح دار السعادة لابن القيم 1/109. [↑](#footnote-ref-197)
198. () ديوان حاتم الطائي ص45. [↑](#footnote-ref-198)
199. () مناهج الشرف ص53\_54. [↑](#footnote-ref-199)
200. () انظر تفصيل ذلك في الهمة العالية للكاتب ص101\_127، وآثار الشيخ محمد البشير الإبراهيمي 4/102، والسعادة العظمى ص209\_212. [↑](#footnote-ref-200)
201. () رواه مسلم (55). [↑](#footnote-ref-201)
202. () انظر تخريج الوصايا من خبايا الزوايا لصديق خان ص143، ورسائل الإصلاح 1/223. [↑](#footnote-ref-202)
203. () الأخلاق والسير ص41. [↑](#footnote-ref-203)
204. () فتح الباري لابن حجر العسقلاني 10/545. [↑](#footnote-ref-204)
205. () الأمثال لأبي عبيد ص65. [↑](#footnote-ref-205)
206. () انظر الأخلاق والسير ص62. [↑](#footnote-ref-206)
207. () البخاري 1/183. [↑](#footnote-ref-207)
208. () البخاري 1/117. [↑](#footnote-ref-208)
209. () البخاري 1/60. [↑](#footnote-ref-209)
210. () البخاري 8/114. [↑](#footnote-ref-210)
211. () انظر السعادة العظمى ص99، وآثار الشيخ محمد البشير الإبراهيمي 3/163، وفي أصول الأدب للزيات 125. [↑](#footnote-ref-211)
212. () رواه البخاري 7/80، ومسلم (2165). [↑](#footnote-ref-212)
213. () رواه مسلم (2594). [↑](#footnote-ref-213)
214. () السعادة العظمى ص99. [↑](#footnote-ref-214)
215. () عيون البصائر ص299. [↑](#footnote-ref-215)
216. () آثار الشيخ محمد البشير الإبراهيمي 3/165. [↑](#footnote-ref-216)
217. () عيون البصائر ص300. [↑](#footnote-ref-217)
218. () انظر رسائل الإصلاح 1/6 و42. [↑](#footnote-ref-218)
219. () انظر رسائل الإصلاح 1/154. [↑](#footnote-ref-219)
220. () يعني العلم المادي. [↑](#footnote-ref-220)
221. () آثار الشيخ محمد البشير الإبراهيمي 3/159. [↑](#footnote-ref-221)
222. () انظر الحديقة 6/209\_210. [↑](#footnote-ref-222)
223. () عيون البصائر ص300. [↑](#footnote-ref-223)
224. () عيون البصائر ص299. [↑](#footnote-ref-224)
225. () انظر رسائل الإصلاح 1/179\_180. [↑](#footnote-ref-225)
226. () في رحاب الأزهر لمحمد الخضر حسين ص93. [↑](#footnote-ref-226)
227. () في رحاب الأزهر ص93. [↑](#footnote-ref-227)
228. () عيون البصائر ص299. [↑](#footnote-ref-228)
229. () انظر قوة الإرادة وطرق تنميتها د.صلاح مراد ص34. [↑](#footnote-ref-229)
230. () انظر فيض الخاطر 6/127\_129 و244. [↑](#footnote-ref-230)
231. () عيون البصائر ص298\_299. [↑](#footnote-ref-231)
232. () انظر آثار الشيخ محمد البشير الإبراهيمي 3/164\_165، والفكر التربوي عند ابن تيمية د. ماجد عرسان الكيلاني ص170. [↑](#footnote-ref-232)
233. () انظر رسائل الإصلاح 1/22 و25. [↑](#footnote-ref-233)
234. () انظر وصايا الآباء للأبناء، أو الدروس الأولية في الأخلاق المرضية للشيخ محمد شاكر ص49\_50، وانظر الكذب مظاهره \_ علاجه للكاتب. [↑](#footnote-ref-234)
235. () إحياء علوم الدين 1/57. [↑](#footnote-ref-235)
236. () تذكرة السامع والمتكلم ص89. [↑](#footnote-ref-236)
237. () تذكرة السامع والمتكلم ص101\_102. [↑](#footnote-ref-237)
238. () الأخلاق والسير ص73. [↑](#footnote-ref-238)
239. () الأخلاق والسير ص37. [↑](#footnote-ref-239)
240. () الأخلاق والسير ص37. [↑](#footnote-ref-240)
241. () أصول النظام الاجتماعي في الإسلام للطاهر بن عاشور ص186. [↑](#footnote-ref-241)
242. () تذكرة السامع والمتكلم ص100. [↑](#footnote-ref-242)
243. () الشوقيات 1/183. [↑](#footnote-ref-243)
244. () انظر آثار الشيخ محمد البشير الإبراهيمي 3/161\_162. [↑](#footnote-ref-244)
245. () تذكرة السامع والمتكلم ص89. [↑](#footnote-ref-245)
246. () تذكرة السامع والمتكلم ص107. [↑](#footnote-ref-246)
247. () المجموع شرح المهذب للنووي 1/30، وانظر تذكرة السامع والمتكلم ص89. [↑](#footnote-ref-247)
248. () عيون الأخبار 1/307، وأدب المجالسة وحمد اللسان ص33، وبهجة المجالس 1/45. [↑](#footnote-ref-248)
249. () بهجة المجالس 1/45. [↑](#footnote-ref-249)
250. () سير أعلام النبلاء للذهبي 4/259. [↑](#footnote-ref-250)
251. () انظر دلائل النبوة لأبي نعيم ص555. [↑](#footnote-ref-251)
252. () تذكرة السامع والمتكلم ص100\_101. [↑](#footnote-ref-252)
253. () رواه مسلم 1/271. [↑](#footnote-ref-253)
254. () تذكرة السامع والمتكلم ص107. [↑](#footnote-ref-254)
255. () انظر مناهج الشرف ص53. [↑](#footnote-ref-255)
256. () الخصائص لابن جني 1/247. [↑](#footnote-ref-256)
257. () الأبيات لمحمود الوراق، انظر ديوانه تحقيق د. وليد قصاب ص84. [↑](#footnote-ref-257)
258. () ديوان محمد الوراق ص156. [↑](#footnote-ref-258)
259. () الرحلات لمحمد لخضر حسين ص18. [↑](#footnote-ref-259)
260. () انظر رسائل الإصلاح 2/75\_85 والسعادة العظمى 129\_132. [↑](#footnote-ref-260)
261. () انظر: الشيخ عبدالله بن محمد القرعاوي ودعوته في جنوب المملكة العربية السعودية، تأليف موسى السهلي. [↑](#footnote-ref-261)
262. () انظر رسائل الإصلاح 1/95. [↑](#footnote-ref-262)
263. () عين الأدب والسياسة ص155. [↑](#footnote-ref-263)
264. () الأخلاق والسير ص61. [↑](#footnote-ref-264)
265. () عين الأدب والسياسة ص279. [↑](#footnote-ref-265)