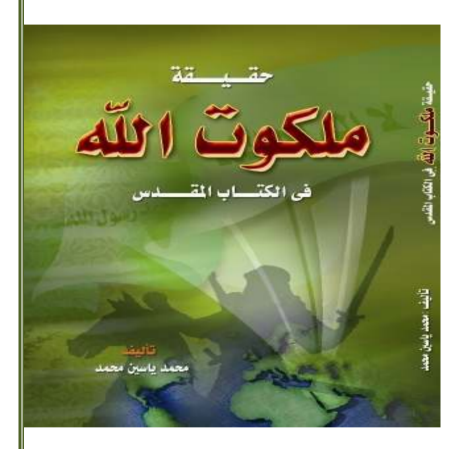
حقيقة

# ملكوت الله

« في الكتاب المقدس »

تأليف / محمد ياسين محمد



http://www.ebnmaryam.com

شبكة ابن مريم الإسلامية - عن المسيح الحق

والمزروع على الأماكن المحجرة هو الذي يسمع الكلمة وحالاً يقبلها بفرح ، ولكن ليس له أصل في ذاته بل هو إلى حين ، فإذا حدث ضيق أو اضطهاد من أجل الكلمة فحالاً يعثر .

والمزروع بين الشوك هو الذي يسمع الكلمة ، وهم هذا العالم وغرور الغنى يخنقان الكلمة ، فيصير بلا ثمر .

وأما المزروع على الأرض الجيدة فهو الذي يسمع الكلمة ويفهم ، وهو الذي يأتي بثمر فيصنع بعض مائة وآخر ستين وآخر ثلاثين

(متی ۱/۱۳-۲۳)

### الناس مختلفون في قبولهم لملكوت الله

يقول يسوع:

هو ذا الزارع قد خرج ليزرع ، وفيما هو يزرع سقط بعض على الطريق ، فجاءت الطيور وأكلته .

وسقط آخر على الأماكن المحجرة ، حيث لم تكن له تربة كثيرة ، فنبت حالاً، إذ لم يكن له عمق أرض ، ولكن لما أشرقت الشمس احترق ، وإذ لم يكن له أصل جف .

وسقط آخر على الشوك فطلع الشوك وخنقه .

وسقط آخر على الأرض الجيدة ، فأعطى ثمراً ، بعض مائة ، وآخر ستين ، وآخر ثلاثين ، من له أذنان للسمع فليسمع .

فاسمعوا أنتم مثل الزارع ، كل من يسمع كلمة الملكوت و لا يفهم ، فيأتي الشرير ويخطف ما قد زرع في قلبه ، هذا هو المزروع على الطريق .

#### مقدمة الجزء الأول

بما أنه لا يوجد سوى إله واحد و هو الرب الذى خلق كل شيء إذن لابد أن يكون الدين الذى أراده لخلقه دينا واحداً ، و رسالتة للبشرية كلها رسالة واحدة أرسلها إلى البشرية على لسان رسله وكتبه المنزلة على بنى البشر على مر كل العصور و الأزمنة المختلفة ، فكانت هذه الرسالة يتلقاها الرسل و الأنبياء من الله تباعا ليبلغوا الناس بها لتكون مشيئة الله متحققة في الأرض كما هي في السماء .

و هذا يتطلب حالة تامة و كاملة من الذوبان الخالص فى طاعة الله و بهذا فقط يتحقق ملكوت الله على الأرض حيث تذوب إرادة الإنسان فى إرادة الله محبة لله وتسليما له وحده هو فقط، و يكون القوم المتصفون بهذه الصفة هم حملة أمانة إقامة ملكوت الله فى الأرض حيث الله هو المالك و الحاكم الحقيقى فيه.

## الجزء الأول رب واحد ودين واحد

وكان صديقى هذا كثيرا ما يقول لنا آيات من القرآن الكريم وأحاديث من كلام النبى محمد ، وكان دائما إذا ما ذكر اسم النبى محمد يوسلم عليه كما يفعل المسلمون ، و كنت أنا حينها من أقرب الناس إليه فى الغربة وكنت أكن له احتراما كبيرا فى نفسى وهو الآخر كان يحبنى وكثيرا ما كان يدعونى بتلميذه ، ومرت بنا الأيام ، و فى ليلة من الليالى بينما كنت مستلقيا على سريري فى غرفتى أشاهد التليفزيون وأقلب بين القنوات الفضائية وليس فى بالى أى شىء وفجأة استوقفتنى قناة تتلى فيها الآيات القرآنية سالفة الذكر من سورة آل عمران ، فشعرت فى نفسى شعورا قويا لا شك فيه أن هذا أمر من الله لى أن أقول هذه الآيات التى سمعتها لصديقى الطبيب المسيحى .

كان تنفيذ هذا الأمر يبدو لى فى البداية محرجا لأنى قد أسبب حرجا لصديقى وقد يجعله يتجنب مصاحبتى بعد ذلك ، لكنى قلت لنفسى : أنا إنسان مسلم لله وحده لا أشرك به أحدا ولذلك يجب على أن أنفذ أمر الله لى مهما كانت النتائج المترتبة على ذلك ، وبعون من الله وإسلام إليه تلاشى حرجى ونزلت إليه وكان يسكن بالشقة التى بالدور الأول ، ففتح لى الباب و جلسنا سويا نتحادث إلى أن قلت له :

#### دين الله

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ قُلْ ءَامَّنَا بِٱللَّهِ وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ عَلَىٰ إِبْرَ ٰهِيمَ وَإِسْمَنعِيلَ

وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ

لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَمِ دِينًا

فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ٢٠ ﴾ .

هاتان الآيتان السابقتان من سورة آل عمر آن الآية (٨٤ والآية هاتان الآيتان السابقتان من سورة آل عمر آن الآية (٨٤ والآية ها ١٠٥) لى معهما حكاية و هي : إنه عندما كنت أعمل بالخارج تعارفت على طبيب مسيحي وكان متدينا ومتعصبا لدينه وكان بارعا في الطب وكان يظهر الود للجميع و كنت وقتها شابا صغير السن وكان صديقي المسيحي هذا يكبرني بخمس عشرة سنة و هو على حسب قوله لي أنه قد قرأ الكثير والكثير من كتب الإسلام مثل الفقه والسيرة والتفاسير والأحاديث النبوية وغير ها كثير وأنه قد قرأ القرآن بل ويحتفظ بنسخه منه في بيته .

دينهم الذي بعثهم الله تعالى ليدعوا الناس إليه لأن الدين عند الله دين واحد وهو الإسلام الذي شرحت لك معناه الآن.

فما كان من صديقى إلا أن بهت ونظر وتفكر للحظة ثم رفض كلامى جملة وتفصيلا وقال لى لا- لا مش كده ؟ ولم يزد، تذكرت فى نفسى قول الله تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمۡ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهمۡ نفسى قول الله تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمۡ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِيۤ ءَاذَانِهمۡ

وَقُرًا ﴾ [ الأنعام : ٢٥]، ثم استأذنت وانصر فت وعندما أغلقت بابه خلفي

توجهت شداعيا وقائلا: اللهم إنى قد أبلغته اللهم فاشهد و كان الوقت يقترب من الفجر فصعدت وعندما أذن الأذان توضأت ثم نزلت لأصلى صلاة الصبح في المسجد المجاور لناوبعد صلاة ركعتي السنة جلست ومددت يدى إلى أحد المصاحف لأقرأ فيه إلى أن يحين إقامة الصلاة ، وكان من عادتي أن أفتح المصحف والصفحة التي تفتح أبدأ في القراءة منها.

والصفحة التى فتحت أمام عينى وقتها كانت هذه الآيات من سورة البقرة والتى تشبه فى أولها تلك الآيات السابقة من سورة آل عمران التى قلتها لصديقى المسيحى منذ قليل ، وكان فى نهاية هذه الآيات من سورة البقرة الرد الإلهى لما حدث بينى و بين صديقى المسيحى منذ

إن عندى لك رسالة وأنا مأمور أن أبلغها لك ، فقال وما هي ؟ فتلوت عليه الآيات سابقة الذكر .

وكانت المفاجأة : حيث قال لى صديقى على الفور : انظر كيف أن القرآن متناقض ؟ فاستغربت لقوله وقلت له : وأين التناقض فيما ذكرته لك ؟ ! فرد على و قال كيف تقولون إنكم تؤمنون بموسى و عيسى والنبيين ما أنزل عليهم ثم تقرون فى الآخر أنكم مسلمون ! وأن الذى على غير دينكم يكون من الخاسرين يوم القيامة ؟

تعجبت لقوله لأننى كنت أظنه يعلم الكثير عن الإسلام و إذا بى أفاجأ أنه لا يفهم حتى مجرد المعنى اللغوى لكلمة: (الإسلام)، اكتشفت أن صديقى الطبيب المسيحى المتعلم والمثقف والواسع الاطلاع الذى كان يقول لنا الكثير من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية، على حقيقة الأمر يجهل ما هو الإسلام ؟

وما كان منى بعدما تبينت لى حالته إلا أن أحاول فقط أن أشرح له بهدوء المعنى اللغوى لكلمة (الإسلام) فقلت له: إن معنى الإسلام، هو أن تسلم شه رب العالمين وذلك بالتسليم التام والطاعة المطلقة والانقياد الخالص شه تعالى وذلك بأن تنفذ أوامره وتنتهى عما نهى عنه وهذا هو ما دعا إليه كل الأنبياء والرسل عليهم السلام، وهذا هو

بِغَنفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ تِلْكَ أُمَّةُ قَدْ خَلَتَ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَّا كَسَبْتُمُ اللَّهُ وَلَا تُسْئِلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة] .

علمت وقتها أن الغالبية العظمى من المسيحيين ـ للأسف الشديد ـ يجهلون معنى دين الإسلام وأغلبهم يظن أن المسلم لكى يكون مسلما لابد له أن يكفر ويكذب بكل أنبياء الله وكتب الله ويؤمن فقط بمحمد بأنه النبى الوحيد لله وأن القرآن هو الكتاب الوحيد لله .

اعلم يا غير المسلم أنه لا يكون عندنا المسلم مسلما أبدا إلا إذا كان يؤمن بكل رسل الله و أنبيائه و بكل ما أنزل الله من كتب عليهم و هذا شرط أساسى من شروط الإيمان لا يقوم الإسلام إلا به ؛ لأننا كمسلمين ـ نؤمن كعقيدة راسخة مستمدة أدلتها من نصوص القرآن بأن دين الإسلام هو الدين الأصلى الوحيد الذي أرسله الله الله البشر ، بمعنى أوضح كان الإسلام و لا يزال الدين الأول البشرية و هو الدين الذي اختاره الله للمخلوقات كلها وللجنس البشري كافة ، وأن رسالة الله بهذا الدين إلى البشرية تمت عبر إرساله الرسل المبلغين للوحى وإنزاله الكتاب والوصايا والتعاليم إليهم وأن هذه الرسالة الممتدة عبر عصور البشرية كلها في مختلف الأزمنة لم تكن بدايتها بمحمد فمحمد

قليل ، بل فيها أيضا إخبار لى بما كان يدور فى نفسه حينها و لم يبينه لى .

وفيها يقول الله تعالى : ﴿ قُولُوٓا ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزلَ إِلَىْ إِبْرَاهِ عِمَ وَإِشْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَخَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ َ فَإِنۡ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَاۤ ءَامَنتُم بِهِۦ فَقَدِ ٱهۡتَدَوا ۖ وَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ فَسَيَكُفِيكَ هُمُ ٱللَّهُ ۚ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ صِبْغَةَ ٱللَّهِ ۗ وَمَنْ أَحْسَنُ مِ. ٱللَّهِ صِبْغَةً ۗ وَخَنْ لَهُ مَا عَلِدُونَ ﴿ قُلْ أَتُحَاجُّونَنَا فِي ٱللَّهِ وَهُو رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ وَلَنَآ أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ وَخَنْ لَهُ مُخْلِصُونَ ﴿ أَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَاهِمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطَ كَانُواْ هُودًا أَوْ نَصَارَى " قُلْ ءَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِ ٱللَّهُ ۗ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَتَمَ شَهَادَةً عِندَهُ مِنَ ٱللَّهِ ۗ وَمَا ٱللَّهُ

لم يدع أنه صاحب دين جديد مبتدع بل كانت امتداداً طبيعناً لمن سبقه من أنبياء الله لإعلان رسالة الله ودين الله للناس وهذه الرسالة ختمت بالنبى والرسول الخاتم محمد والكتاب المنزل عليه من الله (

القر آن الكريم)

فكل رسل الله وكل أنبيائه مسلمون كانوا يدعون الناس لدين الإسلام والذين أتبعوهم مسلمون فنوح الناس مسلم كان يدعو الناس للإسلام والذين اتبعوه من المسلمين وإبراهيم الناس للإسلام والذين اتبعوه مسلمون وموسى الناس للإسلام والذين اتبعوه مسلمون وعيسى الناس مسلم كان يدعو الناس للإسلام والذين اتبعوه مسلمون وعيسى الناس مسلم كان يدعو الناس للإسلام والذين اتبعوه مسلمون ومحمد الناس مسلم يدعو الناس للإسلام والذين اتبعوه مسلمون ومحمد الناس اللاسلام والذين اتبعوه مسلمون ومحمد الناس اللاسلام والذين اتبعوه مسلمون ومحمد الناس اللاسلام والذين اتبعوه مسلمون .

فالإسلام هو الدين العام والشامل الذي يجمع كل رسل الله وأنبيائه والمؤمنين بهم والكتب المنزلة عليهم من الله والشرائع والعبادات والمعاملات المأمورن بها من الله ، وكل هؤلاء المسلمين تجمعهم كلمة لا إله إلا الله ، فهم كلهم مؤمنون بأنه لا إله إلا الله وحده لا شريك له و أنه لا معبود بحق إلا الله وحده لا شريك له و أنه لا معبود بحق إلا الله وحده لا شريك له وأن من يشرك بالله فليس من المسلمين .

وهذه هي الأدلة القرآنية على ما أقوله لكم عن حقيقة عقيدة المسلمين في معنى الإسلام الشامل لكل أنبياء الله وكتبه المنزله:

﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَٱلَّذِيۤ أُوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ عَلَى وَصَّيْنَا بِهِ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ ۚ كَبُرُ عَلَى وَصَّيْنَا بِهِ وَإِبْرَاهِمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ ۚ كَبُرُ عَلَى اللّهُ عَبْتَهِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِيٓ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ ٱلْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ۗ ٱللّهُ حَبْتَهِيٓ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِيٓ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ [الشورى: ١٣]

فماذا تفهم ـ كمسيحى من هذه الآيه القرآنية ؟ نعم هو ذاك ، الحق أقول لك : إن محمدا لم يأت بدين جديد ، ونص القرآن نفسه دليل على ذلك فدين الأنبياء كلهم واحد تلقوه من رب واحد هذه هى الحقيقة التى يحاول الشيطان جاهدا أن يطمسها ؛ ليجعل من بنى آدم فرقا متناحرة فلماذا نسلم للشيطان عقولنا وأمامنا كلام الله واضح لا يرقى إليه شك فما دام الرب واحداً فلابد إذن أن يكون الدين واحداً ، هذه حقيقة بديهية .

انظر معى فهذا نبى الله إبراهيم أبو الأنبياء ، انظر ماذا يقول الفرآن عنه : ﴿ مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَاكِن كَانَ حَنِيفًا

مُّسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾ [آل عمران].

أنت كشخص مسيحي عادى سيكون ردك البديهي على هذه الآية: كيف يكون إبراهيم مسلما وهو عاش في زمن قبل زمن محمد بآلاف السنين ؟ لكنك الآن بعد أن فهمت معنى كلمة الإسلام بأنه التسليم التام شه في كل شيء ستفهم كيف كان إبراهيم مسلما ومن آثار إسلام إبراهيم شه أنه عندما أمره الله أن يذبح ابنه وحيده الذي لم ينجب غيره في حينها ورزق به بعد طول عمر لم يتردد إبراهيم لحظة وأسرع لتنفيذ الأمر الإلهي تسليما شه واستسلاما تاما وخضوعا شه وإيمانا كاملا كامنايملاً قلبه بعظيم حكمة الله.

ودين الإسلام بهذا المعنى الشامل كان وصية إبراهيم لأبنائه وكان أيضا وصية يعقوب لأبنائه ، التمسك بهذا الدين ، هذه عقيدة المسلمين الحاليين في الأنبياء ومن تبعهم بإحسان ونص القرآن المنزل من الله على محمد دليل لك أن محمدا أرسل على دين من سبقه من الأنبياء

ولم يكن ذا دين جديد أو عقيدة جديدة تخالف عقيدة الأنبياء الذين سبقوه .

فهذا نص قرآنى عن وصية إبراهيم ويعقوب . ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبْرَاهِمُ وَيَعْقُوبُ يَنِيهُ وَيَعْقُوبُ يَنَنِي إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ عَهُ وَيَعْقُوبُ يَنبَنِي إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم

ويقول القرآن عن يعقوب : ﴿ أُمْ كُنتُمْ شُهِكَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعَقُوبَ ٱلْمَوْتُ اللَّهِ فَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى إِبْرَاهِمَ إِلْهَ عَالَمُونَ فَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَمُونَ فَي إِلْهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا الللَّا اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

ويقول القرآن عن دعاء يوسف ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَيَقُلْمُ اللَّهُ مَنِ اللَّمُ الْحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيَّ فِي وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيَّ فِي وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ أَلْحَقْنِي بِٱلصَّالِحِينَ اللَّهُ مَا وَٱلْحِقْنِي بِٱلصَّالِحِينَ اللهُ .

ويسوع نفسه لم يأت بدين جديد ولم يكن ذا عقيدة جديدة تخالف من سبقه من الأنبياء وهذا نص القرآن عنه وعن الحواربين : ﴿ فَلَمَّآ أَحَسَّ عِيسَى ٰ مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِىۤ إِلَى ٱللَّهِ ۖ قَالَ ٱلْكُورَ قَالَ مَنْ أَنصَارِىٓ إِلَى ٱللَّهِ ۖ قَالَ ٱلْمُورِنَ فَي ﴾ [آل عمران].

لاحظ معى أن دين الأنبياء واحد ولم يأت يسوع بدين جديد أبدا بل كان على دين من سبقه من الأنبياء من الإسلام لله ، و هذه حقيقة جوهرية يثبتها النص الإنجيلي نفسه كما سترى لاحقا.

فرسالة الله إلى البشرية هي رسالة واحدة لأن المرسل واحد وهو الله لا شريك له كذلك لابد وأن تكون أيضا الرسالة منه واحدة أرسلها إلى البشرية على لسان رسله وكتبه المنزلة إلى بنى البشر على مر العصور والأزمنة المختلفة ، فكانت هذه الرسالة يتلقاها الرسل والأنبياء من الله تباعا ليبلغوا الناس بها وختمت هذه الرسالة بالرسول والنبى الخاتم محمد و بالكتاب المنزل عليه من الله – القرآن الكريم

هكذا نفهم - نحن المسلمين - ديننا وإلى هذا ندعوا إلى الإسلام الذى هو دين الفطرة الذى أراده الله للخليقه كلها من أولها إلى آخرها و ذلك أمر بديهي ، وهذا هو معنى قول الله : ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللهِ ٱلْإِسۡلَمُ ﴾ [آل عمران: ١٩] أى الاستسلام التام لأوامر الله وهى طاعة شريعته والالتزام الكامل بتعاليمه والتسليم بحكمته في تصريف كل الأمور صغيرها وكبيرها ، إن الإسلام هو حالة ذوبان في الطاعة لله

وهذا خطاب موسى لبنى إسرائيل فى النص القرآنى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَعْقَوْمِ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَعْقَوْمِ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴾ [يونس مُوسَىٰ يَعقَوْمِ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴾ [يونس على الإسلام المطلوب هنا هو حالة تامة وكاملة من الذوبان الخالص فى طاعة الله ، وبهذا فقط يتحقق ملكوت الله على الأرض حيث تذوب إرادة الإنسان فى إرادة الله محبة لله وتسليما له وحده هو فقط ويكون القوم المتصفون بهذه الصفة هم حملة أمانة إقامة ملكوت الله فى الأرض حيث الله هو المالك و الحاكم الحقيقى فيه .

بعيسى تارة ثم على يد الحكام الوثنيين تارة أخرى وأخيرا على يد الكنائس المسيحية التى اعتبرتهم فئة ضالة منحرفة مطرودين وملعونين وهم الذين يطلق عليهم مجازا في كتب التاريخ (اليهود المسيحيين) ومن بقى منهم قليل جدا وهم مبعثرون هنا وهناك لا تقوم لهم الأن قائمة تذكر، وكذلك أيضا إن الذي لا يؤمن بمحمد نبيا ورسولا لا يكون مسلما والذي لا يؤمن بالقرآن لا يكون مسلما وبهذا خرج الكثير من المسيحيين عن دين الإسلام كما ازداد اليهود خروجا على خروجهم السابق.

معظم القسيسين يقولون لكم: إن دين الإسلام هو دين قومى للعرب وحدهم، وأقول: إن هذا القول منهم مضلل وخاطئ تماما وليس له أى أساس من الصحة وقد يكون نتج لديهم نتيجة قراءات سطحية لهم عن الإسلام أو نتيجة خوفهم على مناصبهم فهم كما قال يسوع للكتبة: « ويل لكم لأنكم تغلقون ملكوت الله أمام الناس فلا أنتم تدخلون ولا تتركون الناس يدخلون »، والحقيقة فإن خرافات القسيسين عن حقيقة وأصل دين الإسلام والنبى محمد كثيرة وهدفهم الخبيث هو إبعادكم وتنفيركم من هذا الدين الحق .

وأترك الرد عليهم لتوماس أرنولد المستشرق المسيحى الذى درس الإسلام بوعى وفهم أكثر منهم.

ومبادئ هذه الرسالة الإلهية المرسلة من الله إلى بنى آدم كلهم على لسان رسل الله كلهم وفى كتبه المنزلة كلها هى مبادئ ثابتة لا تتغير أبدا وهى:

- ١- الإيمان بأنه لا إله إلا الله وألا نشرك معه في عبادته أحدا.
- ٢- الإيمان برسل الله كلهم وتصديقهم فيما يبلغوننا به عن الله .
  - ٣- الإيمان بكل كتب الله المنزلة على رسله وأنبيائه.
    - ٤- الإيمان بالغيب وبوجود الملائكة.
- ٥- الإيمان بالبعث بعد الموت ويوم القيامة والحساب على الأعمال والجنة و النار .
  - ٦- الإيمان بالقدر خيره وشره .

ومعنى ذلك أن الذى لايؤمن بعيسى نبيا ورسولا لا يكون مسلما والذى لا يؤمن بالإنجيل المنزل عليه من الله لا يكون مسلما ولهذا خرج الكثير من الجنس اليهودى عن دين الإسلام ، أما الذين آمنوا منهم برسالة عيسى الله وبشارته فهم من المسلمين ، وهؤلاء قد تم الحجر على أفكارهم ومصادرة كتبهم وتم إبادتهم وكثير منهم تم تصفيتهم جسديا في الصراعات القديمة على يد اليهود الكافرين

نُشْرِكَ بِهِ مَ شَيْءًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوْا فَشُرِكَ بِهِ شَيْءًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ (١) [ آل عمران ] .

والكلام مازال لتوماس يقول: إن كانت هذه الرسائل قد بدت في نظر من أرسلت إليهم ضربا من الخرق ، فقد برهنت الأيام على أنها لم تكن صادرة عن حماسة جوفاء ، وتدل هذه الرسائل دلالة أكثر وضوحا وأشد صراحة على ما تردد ذكره في القرآن من مطالبة الناس جميعا بقبول الإسلام ، فقد قال الله : ﴿ وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ رُ بَعْدَ

حِينِ ﴾ [ص].

وقال : ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرُ وَقُرْءَانٌ مُّيِنٌ ۚ لَيُنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا وَيَحِقَّ اللهُ وَاللهُ عَلَى الْكَنفِرِينَ ﴾ [يس].

وقال : ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ۞ ﴾ [ الأنبياء ] .

يقول توماس في كتاب له عنوانه الدعوة الإسلامية: « لم تكن رسالة الإسلام مقصورة على بلاد العرب ، بل إن للعالم أجمع نصيبا فيها ولما لم يكن هناك غير إله واحد كذلك لا يكون هناك غير دين واحد يدعى إليه الناس كافة ، ولكي تكون هذه الدعوة عامة ، ولكي تحدث أثرها المنشود في جميع الناس وفي جميع الشعوب نراها تتخذ صورة عملية في الرسائل التي يروي أن محمدا ﷺ بعث بها في السنة السادسة من الهجرة إلى ملوك ورؤساء الدول في ذلك العصر ، ففي هذه السنة أرسل محمد رسائله إلى هرقل قيصر الروم وإلى كسرى فارس وإلى حاكم اليمن وإلى حاكم مصر وإلى النجاشي في بلاد الحبشة ، وقد قبل : إن الرسالة التي أرسلها إلى هر قل كانت كما يلى: (بسم الله الرحمن الرحيم) من محمد عبد الله ورسوله إلى هرقل قيصر الروم ، السلام على من اتبع الهدى ، أما بعد ، أسلم تسلم ، وأسلم يؤتك الله أجرك مرتين ، وإن تتول فإن إثم الإكارين عليك ﴿

قُلْ يَنَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوآءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا

البخارى في بدء الوحى (Y) ، عن عبد الله بن عباس أن أبا سفيان أخبره .

العربى ، وذلك قبل أن يدور بخلد العرب أى شىء يتعلق بحياة الفتح والغزو بزمن طويل ، ومما يؤيد أيضا دعوى عموم الرسالة والحق فى المطالبة بأن يستجيب لها جميع الناس أن الإسلام كان الدين السماوى الذى اختاره الله من قديم للجنس البشرى كافة ، ثم أوحى به إليهم من جديد على لسان محمد خاتم النبيين كما أوحى به من قبل على لسان غيره من الرسل ، فقد قال الله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ ٱلنَّاسُ إِلَّا

أُمَّةً وَ حِدَةً فَٱخْتَلَفُوا ۚ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ فِيمَا فَيمَا وَحِدَةً فَاحْتَلَفُوا ۚ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّبِلْكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ فِيمَا فِيهِ عَنْتَلِفُونَ ﴾ [يونس].

وقال : ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مِّنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [ الأحقاف ] .

وقال : ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَ حِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَمُنذِرِينَ وَمُنذِرِينَ وَمَا وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِتَنبَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ ۚ وَمَا وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْبَيِّنتُ بَغَيًا بَيْنَهُمْ فَهَدى ٱخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ ٱلْبَيِّنتُ بَغَيًا بَيْنَهُمْ فَهَدى

وقال: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ﴿ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ وَقَالَ : ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ﴿ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ لَلْعَلَمِينَ لَلْعَلَمِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

وقال : ﴿ وَمَاۤ أَرۡسَلۡنَكَ إِلَّا كَآفَةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْتَرَ ٱلنَّاسَ لَا يَعۡلَمُونَ ﷺ [ سبأ ] .

وقال : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي َ أَرْسَلَ رَسُولَهُ لِبِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ لَ عَلَى اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَل

ومطالبة البشرية كلها بارتضاء الإسلام دينا يزداد وضوحا في قول محمد متنبئا بانتشار دعوته: إن (بلالا) أول ثمار الحبشة وإن (صهيبا) أول ثمار الروم.

والكلام للسير/ توماس: أما سلمان وهو أول من أسلم من الفرس فقد كان عبدا نصرانيا بالمدينة ، اعتنق الإسلام في السنة الأولى من الهجرة ، ويواصل السير توماس كلامه فيقول: وهكذا يصرح الرسول بكل وضوح وجلاء أن الإسلام ليس مقصورا على الجنس

وقال : ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا ﴿ وَالنساء ] .

وقال : ﴿ هُوَ ٱجْتَبَنَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ۚ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ ۚ هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ (١) [ الحج : ٧٨] .

وهذه شهادة أخرى من أبرز علماء الدين المسيحى المعاصرين الأستاذ الدكتور / باول شيفار تزيناو ، أستاذ الثيولوجيا الإنجيلية وعلوم الأديان بجامعة دور تموند بألمانيا ، في كتابه الذي أليفه للمسيحيين تحت اسم (دروس قرآنية للمسيحيين) يقول في مقدمة كتابه للترجمة العربية: «إن القرآن لم يكن فقط بالنسبة للمسلمين بل أيضا لأهل الكتاب كتابا نقديا يكشف جوهر الإسلام الأصيل الموجود في كل الديانات التي جاءت بها رسل الله جميعا ، إنه إسلام عالمي يربط بين كل من أنزل إليهم كتابا سماويا ،

ٱللَّهُ ٱلَّذِيرَ ءَامَنُواْ لِمَا ٱخۡتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّ بِإِذۡنِهِ ۗ وَٱللَّهُ يَهۡدِى مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسۡتَقِيمٍ ﴿ ﴾ [البقرة].

وقال : ﴿ ثُمَّ أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا ۗ وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿ ثُمَّ النَّحَلُ ] .

وقال : ﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَائِنِي رَبِّي إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ دِينًا قِيَمًا مِّلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾ [ الأنعام ] .

وقال : ﴿ قُلْ صَدَقَ آللَّهُ ۗ فَٱتَّبِعُواْ مِلَّةَ إِبْرَ هِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْشُرِكِينَ ﴿ وَالَ : ﴿ قُلْ صَدَقَ آللَّهُ ۗ فَٱتَّبِعُواْ مِلَّةَ إِبْرَ هِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْشُرِكِينَ

وقال: ﴿ إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِّلْعَلَمِينَ (ع) [ آل عمران ] .

<sup>(</sup>١) انظر : الدعوة الإسلامية للسير / توماس أرنولد .

هذه الرابطة التي أظهرها الإسلام تجعل من النبي محمد رسولا إلى كل أتباع هذه الديانات و بصفة خاصة الديانات التي تنسب إلى إبراهيم — السلام – أي اليهود والمسيحيين إلى جانب المسلمين الذين اتبعوا الإسلام بالمعنى التاريخي، ولأننى كتبت (الدروس القرآنية) بداية للقراء المسيحيين فقد ضمنته الرجاء الذي طالبت به إخواني في الدين المسيحي وبصفة خاصة الكنيسة المسيحية ويتضمن هذا الطلب الاعتراف بالنبي محمد واعتباره رسولا حقيقيا مرسلا ضمن رسل الله الأنبياء وأنه جاء للمسيحيين أيضا برسالة هداية ».

ويسجل الأستاذ / باول انبهاره بالدين الإسلامي وبشخصية الرسول محمد عندما يقول في ثنايا كتابه: «إن الإنسان ليتوق دائما لرؤية كمال التاريخ الإنساني حيث تتحقق ذاته مستقلة ومستسلمة لإرادة الله، في الوقت نفسه لقد كان محمد أول من أعطى البشرية دفعة التطور في هذا الاتجاه، من خلال روح وحي الرسالة القرآنية) ثم يعلق الأستاذ / باول على كشف تاريخي و ثائقي تم كشفه في بدايات القرن التاسع عشر وبصفتة كباحث مدقق يقول:

« في بداية هذا القرن أعيد اكتشاف خطبة عيسى الأصلية حول مملكة الله في مجال اليثولوجيا (ج، فاي وأشفايترز ا A Wei , A Schweitzer ) ، وبذلك ظهر اهتمام بالجانب التاريخي في مقابل

جانب النبوة لشخصية عيسى - المسيحية الأولى ، ولا فى العقيدة التى بأنه الله حقيقة فى العقيدة المسيحية الأولى ، ولا فى العقيدة التى تطورت عنها عند من كانوا يسمون باليهود المسيحيين ، ويمكننا القول بكل تأكيد أن عيسى التاريخى لم يكن ليقبل بتأليه شخصيته على الإطلاق ، فهو يقول لأحد محدثيه : «كيف تسنى لك أن تسمينى الجليل ، لا جليل إلا الله » هذا ما ورد فى إنجيل مرقس (١٨/١٠) ، ثم يواصل أ/ باول من حديثه فيقول : « وبمعنى محدد فإننا (أى المسيحيين) وعن طريق ما ورد فى القرآن حول شخصية عيسى نعود إلى فهم عقيدة الجماعة المسيحية الأولى بشكل أعمق وأدق » .

\*\* انظر فاصل ۱ : (۱).

نكتفى بهذا القدر حاليا من شهادة الأستاذ الدكتور / باول شيفار تزيناو أستاذ الثيولوجيا الإنجيلية وعلوم الأديان بجامعة دور تموند بألمانيا ولعله يقصد بالاكتشاف وثائق البحر الميت.

ويقول عالم من علماء الدين الإسلامي وهو الشيخ/محمد الغزالي – رحمه الله – في كتاب له اسمه (مع الله ): «يحسب كثير من الناس

<sup>(</sup>۱) انظر : ص ۲۲۱ من الكتاب في شرح عقيدة اليهود المسيحيين الأوائل واختلافها جدريا عن مسيحية بولس التي هي عقيدة المسيحيين الحاليين .

عيسى ) عليهم الصلاة والسلام ، وأنه كلمة الله التي لا يرقى إليها ريب ، ولا تلتبس بها ظنة (١) .

هذا الرأى يؤكده النبى محمد على نفسه حيث يقول: « الأنبياء إخوة أو لاد علات أمهاتهم شتى ودينهم واحد » (٢).

لا حظ كلمة النبي محمد و هو يقول لك : إن دين الأنبياء واحد .

وهذا نص الكتاب الذي جاء به محمد من عند الله يقول الله فيه لرسوله محمد : ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مِّنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [ الأحقاف : ٩] و المعنى

أى قل لهم يا محمد: إنككمن سبقك من رسل الله على دين واحدود عوة واحدة ، وهى الإيمان بالله والإسلام له ، وأنك لم تكن تدعو إلى شىء غريب لم يدعو إليه رسل الله من قبل لأن رسالة الله رسالة واحدة للبشرية كلها.

جاء النبى محمد الله يدعوالناس إلى عبادة الله وحده مثله فى ذلك مثل جميع الرسل والأنبياء من قبله ، فلم يكن ذا بدعة أو ذا دين جديد مخالف لدين الأنبياء من قبله .

أنه كما تنقسم الكلمة مثلا إلى اسم وفعل وحرف تنقسم الأديان إلى يهودية ونصرانية وإسلام ، وهذا خطأ فالدين عند الله واحد والأنبياء أجمعون – وبينهم (موسى) و (عيسى) و (محمد) - عليهم الصلاة والسلام – مبلغون عن الله أصول هذا الدين الواحد لا تفاوت هنالك ولا اختصام ، وإذا كان هناك فرق يذكر فهو أن الثوب قد يطول أو يقصر حسب نمو الجسم وأن موسى – المن – كسا العالم بلباس التقوى حينا ، فلما جاء محمد وجد الثوب قد تغير أو تمزق أو انكمش فرده كما كان وضيئا ، وزاد فيه ما استدعاه نمو الإنسانية من وفرة واتساق ، إن البدلة التي تصلح للغلام لا تصلح للرجل المكتمل القوام .

والكلمة مازالت للشيخ / محمد الغزالي يقول: «إن محمداً — الله مجددا لما سبق من وحي ، ومؤكدا لما نزل قبل من تعاليم ، وذلك شأن النبيين القدامي يصدقون من قبلهم ويمهدون لمن بعدهم حتى ختمت الرسالات كلها بالإسلام ، فكان هذا الإسلام جامعا لما توزع فيها من حق وعدل وفضل ونبل ، وشاءت عناية السماء أن تقيض لهذا الدين حفظة ينتصبون دون تراثه قرنا بعد قرن فنجا من الغوائل التي محت غيره ، ووصل إلينا مصونا كما عهد به إلى نبيه الغوائل التي محت غيره ، ووصل إلينا مصونا كما عهد به إلى نبيه الهوائك يمكننا أن نصفه بأنه المصدر الموثق لرسالة (موسى) و(

<sup>(</sup>۱) انظر : مع الله ، الشيخ /محمد الغز الى . (۲) البخارى في الأنبياء (۳۶۳) ومسلم في الفضائل (۱٤٣/٢٣٦٥) عن أبي هريرة ،

الرجل إذا نذر نذرا كأن يقول مثلا لو ربحت تجارتى كذا فسوف أذبح جملا لهبل (اسم صنم عندهم)، فكان يقدم نذره لهذا الصنم شكرا له، وإذا مرض توجه للصنم راجيا أن يشفيه، حتى وإن أذنب ذهب للصنم ليعترف بذنبه ويستغفره.

وهكذا كان حال المشركين في كل شأن من شؤون حياتهم تراهم لا يتوجهون مباشرة إلى الله بالدعاء و العبادة ولكنهم يتوجهون إلى هذه الأصنام بالدعاء والعبادة قائلين: إنها آلهة تقربهم إلى الله، يظنون أن الله بعدما فرغ من خلق كل شيء أعطى هذه الأصنام حق التصرف في تدبير الكون وشؤون العباد بما فيها حق التشريع والتحليل والتحريم!

جاء النبى محمد يعرف الناس بربهم ويقربهم إليه ويعرفهم أن الله قريب وأن يسلموا لله رب العالمين فهو رب وإله واحد، وأن هذه الأصنام التي يزعمون أنها آلهه لا تملك لهم نفعا أو ضرا بل إنها لا تستطيع حتى مجرد دفع الضرر عن نفسها وهذه لم تكن دعوة جديدة فقد دعا إلى ذلك قبله كل رسل الله وأنبياؤه فهو المن لم يكن بدعا من الرسل.

جاء رسول الله محمد الله يدعو الناس جميعا إلى أن يؤمنوا أنه:

( لا إله إلا الله وحده ، وأن لا يشركوا في عبادته أحدا ) (() ، لقد جاء ليعرف الناس بربهم والطريق الموصل إلى نيل محبته تعالى أرسله الله رحمة للعالمين ؛ ليخرج به الناس من الظلمات إلى النور أرسله الله رسولا إلى الناس جميعا ؛ ليعرفهم بأنه لا إله إلا الله وحده ، وأنه لا توجد واسطة بينهم وبين ربهم أرسله الله ليبين للناس الحق من الباطل يعرفهم الحق ومراد ربهم منهم ، وينهاهم عن الباطل والمنكرات التي تبعدهم عن ربهم ، لكننا نرى - للأسف الشديد - كثيراً من الناس الآن لا يفهم ماهي حقيقة الشرك بالله ، وطبعا ذلك لأنه لا يفهم حقيقة معنى : ( لا إله إلا الله ) .

وإليك هذا الخبر: كان المشركون على عهد النبى محمد على عهدانبى محمد على معمنون بوجود الله وأنه هو وحده خالق كل شيء وأنه هو وحده الذي يرزق وأنه قادر على كل شيء ، لكنهم كانوا يعبدون الأصنام ويعتقدون أن هذه الأصنام هي الواسطة بينهم وبين الله وأنها مقبولة عند الله وأن الله عز و جل لا يرد لها طلبا ، فكان الرجل منهم إذا وقع في مشكلة ذهب وسجد للصنم وطلب منه أن يحل له مشكلته . وكان

<sup>(</sup>٣) البخاري في الإيمان (٢٥) ، ومسلم في الإيمان (٣٦/٢٢) عن عبد الله بن عمر رضي الله غنهما .

والخوف والرجاء ، فلا نعمة إلا منه هو وحده ، ولا هدي أو علم إلا منه هو وحده ، لا خالق إلا هو وحده ، ولا توكل إلا عليه هو وحده ، ولا معطي إلا هو وحده ، ولا غني إلا هو وحده ، ولا متكبر إلا هو وحده ، ولا يحمد إلا هو وحده ، ولا رهبة ولاخوف إلا منه هو وحده ، ولا رجاء أو دعاء إلا له هو وحده ، ولا قوة إلا به هو وحده ، ولا يستغاث إلا به هو وحده ، ولا يسجد إلا له هو وحده ، ولا يذبح إلا له و باسمه هو وحده ، ولا ينذر إلا له هو وحده ، ولا يحلف إلا باسمه هو وحده ، ولا يتاب إلا إليه هو وحده ، ولا يحكم إلا بشرعه هو وحده ، ولا يطاع إلا أمره هو وحده ، لا شريك له ، وقس علي ذلك كثيراً .

وهذه هي حقيقة كلمة (لا إله إلا الله) حسب علمنا ولهذا حرم علي النار من شهد أن لا إله إلا الله حقيقة الشهادة ، ومحال أن يدخل النار من تحقق بحقيقة هذه الشهادة وقام بها الله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم

بِشَهَادَ رَجِمْ قَآبِمُونَ ﴿ إِ المعارج ] . فيكون العبد المؤمن بالله قائما

بشهادته في ظاهره وباطنه في قلبه وقالبه .

فهذه الكلمة هي روح للروح كما الروح للجسد ، فحياة الروح بحياة هذه الكلمة فيها كما أن حياة البدن بوجود الروح فيه ، ولا شيء

قال عالم من علماء الدين الإسلامي ابن قيم الجوزية في كتاب له اسمه (الداء و الدواء) يشرح معنى كلمة التوحيد : ( لا إله إلا الله ) يقول فيه : وهي الكلمة التي لا ينكرها إلا كافر ظلم نفسه وخرج عن دين الإسلام الذي فطر الله عليه الخلائق كلها ، وهي الكلمة التي دعا إليها جميع الرسل والأنبياء ، وهي الكلمة التي شرع الله من أجلها الجهاد و هي الكلمة المنجية من عذاب القبر وعذاب النار ، و هي الطريق الذي لا يدخل أحد الجنة إلا به ، والحبل الذي لا يصل إلى الله إلا من تعلق به ، و هي أساس الإسلام ومفتاح دار السلام ، وبها انقسم الناس بين شقى وسعيد ، وبها انفصلت دار الكفر عن دار الإيمان ، وتميزت دار النعيم عن دار الجحيم ، قال رسول الله ﷺ : « من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة » (١). يعنى ذلك من كان آخر عهده بدار الدنيا تمسكه بكلمة لا إله إلا الله مؤمنا بها قلبه مصدقا عليها بأقواله وأفعاله ، وحتى في خطرات فكره مدركا ومستيقنا من روح هذه الكلمة دخل الجنة

وروح هذه الكلمة وسرها: هو أن يعبد الله وحده بجميع أنواع العبادة و لا يشرك به أحدا ، وإفراده تعالى بالمحبة والإجلال والتعظيم

<sup>(</sup>١) أحمد (٢٣٣/٥)، وأبو داود في الجنائز (٣١١٦)، وصححه الشيخ الألباني ، عن معاذ بن جبل .

علي الإطلاق أنفع للعبد من إقباله على الله واشتغاله بذكره وتنعمه بحبه وإيثاره لمرضاته ، بل الحقيقة ألا حياة له ولا نعيم ولا سرور ولا بهجة له إلا بذلك ، وانعدام ذلك هو أشد الألم والحسرة وإنما تغيب الروح عن الشعور بذلك العذاب في الدنيا لاشتغالها بغيره ، واستغراقها في ذلك الغير فلا تشعر لما هي فيه من ألم الفوات بفراق أحب شيء إليها وأنفعه لها ، وهذه هي منزلة السكران المستغرق في سكره الذي احترقت داره وأمواله وأهله وأولاده وهو لاستغراقه في السكر لا يشعر بألم ذلك الفوات وحسرته ، حتي إذا صحا وكشف عنه

وهكذا الحال عند كشف الغطاء بالموت ومعاينة طلائع الآخرة والإشراف على مفارقة الدنيا والانتقال منها إلى الله ، بل الألم والحسرة هناك أشد بأضعاف مضاعفة ، فإن المصاب في الدنيا يرجو جبر مصيبته بالعوض ، ويعلم أنه قد أصيب في شيء زائل لا بقاء له ، فكيف بمن مصيبته بما لا عوض فيه ولا بدل منه ولا نسبة بينه وبين الدنيا جميعها » (۱)

غطاء السكر وأنتبه من رقدة الخمر علم بحاله.

(١) الداء والدواء لابن القيم .

والذى يدعو للأسف حقا والاستغراب أننى عندما سألت بعض أصدقائى من المسيحيين : هل تؤمن أنه لا إله إلا الله ؟ فأجابنى : نعم ، فعندما سألته مادام الأمر كذلك لماذا لا تقولها ؟ فقال نحن لا نقولها لأننا مؤمنون بها !! طبعا رده عجيب لأنه متناقض وغير مقنع ، لأن الأمر الطبيعى أنه لو آمن بها فسيقولها ثم لا يجد فى نفسه أى تناقض بين إيمانه القلبى ونطقه اللسانى .

والحق أنى علمت فيما بعد السر الحقيقى وراء رفضه أن يقول لا إله إلا الله ، وظهر لى بجلاء كذبه الفاحش لى عندما قال إنه مؤمن بها حيث إن نطقه لكلمة لا إله إلا الله تنفى ألو هية الابن والروح القدس على حسب عقيدته ، وبهذا يقر ببطلان دينه و هذا سبب رفضه قول لا الله الا الله

ولكنى أرجع وأقول: إنه بعدم قوله ( لا إله إلا الله ) قد حرم نفسه من خير كثير ، ولا أبالغ أبدا إن قلت إنه قد حرم نفسه من غذاء الروح ومن الحياة الحقيقية ، فنطق و ترديد: ( لا إله إلا الله ) بكثرة يجعل من روحك ترتقى شيئا فشيئا في مراتب وشعب الإيمان لأن مقولة ( لا إله إلا الله ) هى أعلى شعب الإيمان و أفضلها كما قال الرسول ﷺ: « الإيمان بضع وسبعون شعبة فأفضلها قول لا إله إلا

يقول الله: ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ وَ نُورًا يَمْشِي بِهِ وَ فِي اللّهِ وَ الله وَالله وَا

حاول بينك وبين ربك أن ترددها كثيرا وأن تقولها من صميم قلبك مستخفيا عن الناس جربها لتشعر بمذاقها الروحى فى قلبك وروحك جربها فهى نبع الحياة ، نحن نحب الله حب عبادة ، فالعبادة هى أعلى درجات المحبة ، يقول الله : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ

#### ⓐ ﴾ [ الذاريات] .

وهذه العبادة لا تتبغى أن تقدم إلا لله وحده فقط ؛ لأن الإنسان إن أحب مخلوقاً حب عبادة فاعلم يقينا أنه يكون قد أشرك بالله .

الله و أدناها إماطة الأذي عن الطريق و الحياء شعبة من الإيمان  $\sim$ 

\*\*انظر <u>فاصل ۲</u>: (۲).

حتى إنك تشعر بعد فترة بثمار تلك الكلمة الطيبة في قلبك و نفسك وروحك وشئون حياتك كلها ، ستشعر عندها أنك ولدت من جديد وأنك كنت ميتا من قبل فأحياك الله بهذه الكلمة العظيمة كلمة : ( لا إله إلا الله ) .

والكلمة الطيبة هي : ( لا إله إلا الله ) .

﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجِلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ وَالْتَى تَصْبِحَ هَى كُلُ الْجِهَاتُ .

يقول الله تعالى : ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجَّهُ ٱللَّهِ ﴾ فإن الله يبين لك

الوجهه التى يريدك أن تتجه إليها إن الله يريدك أن تعرفه وإنك لن تعرفه إلا إذا أحببته وكلما عرفته أكثر كلما أحببته أكثر حتى أنك لا ترى غيره ، وتعرف أن وجود كل الكون وكل الموجودات والمخلوقات كل شئ يصبح هو العدم ذاته في عين وجود الله.

خذ عندك هذا المثل ـ للتقريب إلى الذهن – أنك عندما تأتى بلمبة كهرباء صغيرة مثل هذه التى تركب فى الفوانيس ثم تشعلها ببطارية قلم صغيرة فى حجرة مظلمة فإنك ترى ضوءها بوضوح شديد حتى أن هذه اللمبة الصغيرة تضىء الغرفة من حولك ، هات نفس هذه اللمبة ونفس البطارية وأشعل اللمبة تحت ضوء شمس الظهيرة اللمبة مشتعلة نعم ولكنك لا ترى أى ضوء لها لقد أصبح ضوؤها هو العدم نفسه فى عين وجود ضوء الشمس الباهر .

هكذا أيضا يكون وجود كل الموجودات هو العدم نفسه في عين وجود الله الذي ليس مثل وجوده المطلق وجود يماثله لأنه ليس كمثل

يقول الله تعالى : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا تَخُبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ۖ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ۗ وَلَوۡ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوۤاْ إِذۡ يَحُبُّونَهُمۡ كَحُبِ ٱللَّهِ ۗ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ ۗ وَلَوۡ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوۤاْ إِذۡ يَرُونَ ٱلْعَدَابِ هَى ﴾ [ البقرة ] .

فالعبادة لله هي إسلام وتسليم واستسلام تام لله تعالى وحده ، حتى وإن طلب الله منك أن تذبح ابنك (كما حدث مع إبراهيم الكلا) أو طلب منك أن تلقى بنفسك في المهالك ، لنفذت طلب الله منك وأوامره لك ، وذهبت وأنت سعيد راضٍ ؛ لأن رضاك هو رضا ربك عنك .

يقول الله تعالى : ﴿ وَلِكُلِّ وِجْهَةً هُوَ مُولِّيهًا ﴾ [ البقرة : ١٤٨ ] .

فبعدما كانت لك و جهات كثيرة في هذه الدنيا تتجه إليها ، تهون الدنيا كلها وما فيها ، ومن فيها بل و تفنى في نظرك و لا تبقى سوى الوجهة التى تتجه بها إلى الله ، يقول الله تعالى : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ

الشيوخ: أى الصبر أشد على الصابرين؟ فقال الشيخ: الصبر في الله . فقال العارف: لا ، فقال العارف: لا ، فقال العارف: لا ، فغضب الشيخ وقال فقال الشيخ: الصبر مع الله ، فقال العارف: لا ، فغضب الشيخ وقال : ويحك فإيش؟ فقال العارف: الصبر عن الله ، فشهق الشيخ شهقة كادت تخرج معها روحه .

#### الغفران الإلهى:

سمعت فى حديث مسجل فى أحد المواقع على الإنترنت أحد المسيحيين يهزأ من مفهوم العبادة فى الإسلام ويقول: أيهما أحسن: علاقة الأب بابنه أم علاقة السيد بعبده ؟!!

من المؤكد أن هذا المسكين لم يفهم معنى العبادة فى الإسلام، لقد حرم نفسه من الحياة الحقة، فبعبادتك شه تنال محبته لك ومحبته لك هى معيته لك أى أن الله يكون معك وهذا ما يوضحه لنا الله عز وجل فى حديث قدسى يقول تعالى: «ما تقرب إلى عبدى بشىء أحب إلى مما افترضت عليه ولا يزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به وبصره الذى يبصر به ويده التى

الله شيء ، هكذا أيضا يجب أن يكون كل تعلقك بالدنيا و ما فيها في نظرك هو العدم في عين تعلقك بربك واتجاهك إليه فالله بنادي الخلق لمحبته فيقول: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُرْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَلُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَتَجِئَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّرَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّىٰ يَأْتِي ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ - أُ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ﴿ ﴾ [التوبة]. فأنت من فرط حبك وشوقك إلى ربك تتمنى لقاءه قال النبي محمد ﷺ: «من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه >> (١). بل و تحمده على نعمة الموت التي قدرها بين الناس لتتخلص أرواح المؤمنين به المحبين له من قيد أجسادهم ومن سجن الدنيا يقول النبي محمد ﷺ: « الدنيا سجن المؤمن و جنة الكافر » (٢) ، فأنت حينها لن ترضى بغير الله ولن يكفيك غير الله فهو الكافي و لا كافي غيره ، سأل أحد العارفين أحد

<sup>(</sup>۱) البخاري في الرقاق (۲۰۰۷، ۲۵۰۸) ، ومسلم في الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار (۱۸/۱ ۱۸۲ ۱۸۲۱)عن عبادة وأبي موسى رضى الله عنهما (۲۳۲۶) مسلم في الزهد والرقائق (۱/۲۹۰۱) والترمذي في الزهد (۲۳۲۶) عن أبي هريرة ...

بنعمته عليك ومعترفا بذنبك وطالبا عفوه ومغفرته ، ليس بينك و بين الله فى هذه واسطة ، بل منك لربك مباشرة فبابه مفتوح لا يغلق أبدا و ليس على بابه بوابون ، وقد بين لنا الله الطريق المؤدى لنيل محبته و الخلاص من الذنوب والخطايا ، وذلك باتباع النبى محمد لله لأنه لا يتكلم من عند نفسه ولكن بما يوحى إليه من الله رب العالمين .

يقول الله تعالى : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ آللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۗ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ وَاللهُ عَمْران ] .

اعلم هداك الله أن: ﴿ الله عَفُورِ ﴾ ، وغفور هي صفة لذات الله وهي لذلك مطلقة لامحدودة وأكبر من أن تعيها وتستوعبها عقولنا المحدودة ، فالله غفور مغفرة لا حدود لها يغفر لمن استغفره وطلب منه بقلب صادق المغفرة وبقلب صادق أعلن التوبة والإقلاع عن الذنوب ذلك الإنسان الذي اتجه إلى الله بصدق وإخلاص فإن الله يغفر له ذنوبه ويتوب عليه ، والشرك بالله هو أكبر الذنوب جميعها ولا يوجد ذنب أكبر من الشرك بالله أبدا ، ومع ذلك فإن تاب هذا الإنسان المشرك عن شركه بالله ورجع إلى الله موحدا له عابدا له وحده يشهد

يبطش بها ورجله التي يمشى بها وإن سألنى لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه » (۱).

لابد أنك تتفق معى أن الله لا يحب الظلم ولا يحب العدوان ولا بحب الفساد ولا بحب الخيانة ولا بحب الجهر بالسوء من القول ، اعلم هداك الله أنه : إذا كان الله لايحب كل هذه الآثام فهو لا يحب فاعليها الذين يصرون عليها ، بمعنى : إنه يحرمهم من معيته إلى أن يتوبوا ويصلحوا ، فإن الله لا يحب المعتدين ، و لا يحب الظالمين ، و لا يحب الخائنين ، و لا يحب المتكبرين ، و لا يحب المفسدين ، و لا يحب الكافرين ، وهو رغم ذلك يحب لهم التوبة جميعا ويفتح باب المغفرة لهم ويناديهم بعدم اليأس من رحمته ومغفرته ، يقول الله تعالى : ﴿ ﴿ قُلْ يَعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمۡ لَا تَقۡنَطُواْ مِن رَّحۡمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَأَنِيبُواْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأُسْلِمُواْ لَهُ، مِن قَبْل أَن يَأْتِيَكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنصَرُونَ ﴿ ﴾ [ الزمر] إن الله بريدك أنت بنفسك أيها المذنب أن تتوجه إليه وحده معترفا (١) البخاري في الرقاق (٥٦٠٢) ، وأحمد (٢٥٦/٦) عن عائشة رضي الله عنها

الله قائلين: « واغفر لنا ذنوبنا كما نغفر نحن أيضا للمذنبين إلينا » متى وأيضا وفى رواية لوقا بعدما ضرب عيسى ( يسوع ) مثل الدراهم الضائعة وقال: « افرحن معى لأنى وجدت الدرهم الذى أضعته هكذا أقول لكم يكون فرح قدام ملائكة الله بخاطئ واحد يتوب » وفى رواية متى يقول عيسى ( يسوع ) « فاذهبوا و تعلموا ما هو ، إنى أريد رحمة لا ذبيحة لأنى لم آت لأدعو أبراراً بل خطاة إلى التوبة

وتقرر كل كتب الله المنزلة مبدأ أن الله يغفر الذنوب لمن توقف عن فعل الشر وتاب واستغفر الله ، وتقرر أيضا كل كتب الله المنزلة أن الذنوب لا تورث من الآباء إلى الأبناء ، وأن كل إنسان منا يولد وهو طاهر من الذنوب تماما ، وأن كل إنسان منا مسئول عن ذنوبه هو فقط لا غير ، ولا يحمل أبدا ذنوب آبائه أمام الله ، ولا حتى معصية آدم لله ، فكل واحد منا مسئول عن نفسه فقط أمام الله ، وقد غفر الله لأبينا آدم وأمنا حواء وتاب عليهم بعدما استغفروه وتابوا إليه وندموا على المعصية والله غفور ورحيم وتواب ، هذه صفات لذاته صفات مطلقة وليس لها حد أو نهاية .

ومن عدل الله أن لا يحمل برىء من ذنوب وخطايا غيره وهذا مبدأ قررته كل كتب السماء ؛ ففي شريعة التوراة : « لا يقتل الآباء

بأنه لا إله إلا الله فإن الله يقبله ويغفر له كل ما سلف ، ويتوب الله عليه لأن من صفته أيضا أنه تواب .

ولكن إن أصر ذلك المشرك على شركه ومات على هذه الحالة فمصيره إلى نار جهنم ، واعلم أن الله لا يتأذى من ذنوب الناس وخطاياهم أو حتى كفرهم وشركهم ولكن الناس بذنوبهم يتأذون ، ففى الحديث القدسى يقول الله تعالى : « ... يا عبادى : إنكم لن تبلغوا ضرى فتضرونى ولن تبلغوا نفعى فتنفعونى ... » (۱) لذلك أقول لك : إن خطيئة الإنسان لا تؤذى الله بل تؤذى الإنسان ذاته ، ومع ذلك فإن الله ينادينا ليغفر لنا خطايانا وذنوبنا ففى الحديث القدسى يقول الله تعالى : « يا عبادى : إنكم تخطئون بالليل والنهار وأنا أغفر الذنوب جميعا فاستغفرونى أغفر لكم ... » وفى القرآن يقول الله تعالى : « ومَن

يَعْمَلْ شُوّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ وَثُمَّ يَسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ وَمَن يَكْسِبُ إِثْمًا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُ وَعَلَىٰ نَفْسِهِ عَلَىٰ نَفْسِهِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ ﴾ [ النساء] وفي الإنجيل يعلم عيسى (يسوع) النس أن يصلوا إلى

<sup>(</sup>١) مسلم في البر والصلة والآداب (٥٥/٢٥٧٧) ، عن أبي ذر رهى .

السيد الرب ، ألا برجوعه عن طرقه فيحيا » ، ويقول القرآن : ﴿ وَلَا تَرْرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَك ۚ وَإِن تَدْعُ مُثَقَلَةٌ إِلَىٰ حِمْلِهَا لَا يُحُمَل مِنْهُ شَي ّ وَلَوْ كَانَ تَرْرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَك ۚ وَإِن تَدْعُ مُثَقَلَةٌ إِلَىٰ حِمْلِهَا لَا يُحُمَل مِنْهُ شَي ۗ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ۗ إِنّمَا تُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخَشُور ﴿ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلُوة ۚ وَمَن تَرَكَىٰ ذَا قُرْبَى ۗ إِنّمَا تُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخَشُور ﴿ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلُوة ۚ وَمَن تَرَكَىٰ فَا مِنْ يَتَرَكَىٰ لِنَفْسِهِ وَإِلَى ٱللّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَالْعَلْ إِنسان منا يولد وهو طاهر دات المبدأ وأن الخطيئة وأن كل إنسان هو مسئول عن ذنوبه هو فقط أمام الله ، وهذا المبدأ واضح جدا من كلام وتصريحات عيسى ( يسوع ) الذي يعتبر الأولاد ( الأطفال ) أبراراً وأنقياء ولم يولدوا

وأيضا يقول الإنجيل برواية لوقا: « وَكَانَ حَاضِراً فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ قَوْمٌ يُخْبِرُونَهُ عَنِ الْجَلِيلِيِّينَ الَّذِينَ خَلَطَ بِيلاَطُسُ دَمَهُمْ بِذَبَائِحِهِمْ الْوَقْتِ قَوْمٌ يُخْبِرُونَهُ عَنِ الْجَلِيلِيِّينَ الَّذِينَ خَلَطَ بِيلاَطُسُ دَمَهُمْ بِذَبَائِحِهِمْ ، فَقَالَ يَسُوعُ لَهُمْ : أَتَظُنُونَ أَنَّ هَوُلاَءِ الْجَلِيلِيِّينَ كَانُوا خُطَاةً أَكْثَرَ مِنْ كُلِّ الْجَلِيلِيِّينَ لَأَنَّهُمْ كَابَدُوا مِثْلَ هَذَا ؟ كَلاَّ أَقُولُ لَكُمْ ، بَلْ إِنْ لَمْ تَتُوبُوا الْجَلِيلِيِّينَ لِأَنَّهُمْ كَابَدُوا مِثْلَ هَذَا ؟ كَلاَّ أَقُولُ لَكُمْ ، بَلْ إِنْ لَمْ تَتُوبُوا

خطاة فهو يقول: « دعوا الأولاد يأتون إلى ولا تمنعوهم لأن لمثل

هؤلاء ملكوت الله ، الحق أقول لكم من لا يقبل ملكوت الله مثل ولد فلن

يدخله » مرقس الأولاد هنا بمعنى الأطفال وولد يعنى طفل .

عن الأبناء ولا يقتل الأولاد عن الآباء كل إنسان بخطيته يقتل » تثنية (٢٤:٢٦) .

وأيضا بسفر أرميا النبى « فى تلك الأيام لا يقولون بعد الآباء أكلوا حصرما وأسنان الأبناء ضرست بل كل واحد يموت بذنبه ، كل إنسان يأكل الحصرم تضرس أسنانه » وفى القرآن : ﴿ أَلَّا تَزرُ وَازِرَةٌ للسان يأكل الحصرم تضرس أسنانه »

وِزْرَ أُخْرَىٰ ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَنَّ سَعْيَهُۥ سَوْفَ يُرَىٰ

النجم الله عَجُزَلهُ ٱلْجَزَآءَ ٱلْأَوْفَى ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنتَهَىٰ ﴾ [ النجم ]

وأيضا بسفر حزقيال «وأنتم تقولون لماذا لا يحمل الابن من إثم الأب ، أما الابن فقد فعل حقا وعدلا ؛ حفظ جميع فرائضي وعمل بها فحياة يحيا ، النفس التي تخطئ هي تموت .

الابن لا يحمل من إثم الأب والأب لا يحمل من إثم الابن « بر البار عليه يكون وشر الشرير عليه يكون » ويقول أيضا : « فإذا رجع الشرير عن جميع خطاياه التي فعلها وحفظ كل فرائضي وفعل حقا وعدلا فحياة يحيا ، لا يموت ، كل معاصيه التي فعلها لا تذكر عليه ، في بره الذي عمل يحيا ، هل مسرة أسر بموت الشرير يقول

فَجَمِيعُكُمْ كَذَلِكَ تَهْلِكُونَ، أَوْ أُولَئِكَ \الثَّمَانِيةَ عَشَرَ الَّذِينَ سَقَطَ عَلَيْهِمُ الْبُرْجُ فِي سِلْوَامَ وَقَتَلَهُمْ أَتَظُنُّونَ أَنَّ هَوُلاَءِ كَانُوا مُذْنِبِينَ أَكْثَرَ مِنْ جَمِيعِ النَّاسِ السَّاكِنِينَ فِي أُورُسُلِيمَ ؟ كَلاَّ أَقُولُ لَكُمْ! بَلْ إِنْ لَمْ تَتُوبُوا النَّاسِ السَّاكِنِينَ فِي أُورُسُلِيمَ ؟ كَلاَّ أَقُولُ لَكُمْ! بَلْ إِنْ لَمْ تَتُوبُوا فَجَمِيعُكُمْ كَذَلِكَ تَهْلِكُونَ »، ومن هذا نفهم جيدا أن الله يريد من المذنبين أن يتوبوا ويقلعوا عن فعل الذنوب ويستغفروا الله ويطلبوا عفوه ويعملوا من الأعمال الصالحة الكثير وينفذوا وصايا الله لهم ويحافظوا عليها لأن بهذا كله طريق نجاتهم وخلاصهم من الهلاك و عذاب الآخرة وليدخلوا جميعهم في رحمة الله مع الصالحين في جنة الله ورضوانه حيث الحياة الحقة و النعيم الأبدى الذي لا نهاية له .

وهذه هي إجابة عيسى (يسوع) عندما سأله رجل ماذا يفعل لكي ينال الحياة ؟

فقال له عيسى ( يسوع ) : « بيد أنك إن أردت أن تدخل الحياة فاحفظ الوصايا » والمعنى كما هو واضح أن يحافظ على العمل بوصايا الله المذكورة في كتبه وشريعته وهي أيضا الوصايا العشر المذكورة بالتوراة هذا هو طريق الخلاص ببساطة الذي أرشد إليه عيسى ( يسوع ) الناس ، ولم يكن في هذا النصح شيء مخالف لتعاليم من سبقوه من أنبياء الله ونحن نعلم أن عيسى لم يقل للذي يسأله كيف الخلاص ودخول الحياة مثلا : ( أن تؤمن بي ربا وإلها مخلصا جاء

فى الجسد ليصلب عن خطاياك وخطايا آبائك التى تحملها وخطيئة أبيك آدم التى تحملها ، وأنه لا يوجد خلاص لك أبداً إلا أن تؤمن بهذا ) لم يقل عيسى ( يسوع) هذا الكلام أبدا وحاشا لله أن يقول مثل هذا الكلام الفاحش و هو نبى الله حقا وصدقا ورسوله إلى بنى إسرائيل.

الله أكبر الله أكبر ولله الحمد ماذا يفعل الله بعذابنا إن تبنا ؟!! ولماذا يعذب من تاب إليه وبصدق طلب المغفرة منه وحده لا يشرك به شيئا ، إن القصاص من إنسان لآثامه وذنوبه وخطاياه السالفة بعدما أعلن بصدق توبته إلى الله وأقلع عن فعل الذنوب والآثام علامة نقمة وليست بعدالة ، فإن الله عادل برحمته ورحيم بعدالته وليس كمثله شيء .

إن عدالة الله لا تتطلب كفارة دم لكل سقطة أو خطيئة فهى أكبر من ذلك بكثير الله أكبر يا إخوان ومن مظاهر عدالته ألا يحاسب بريئاً بذنب غيره ولا يحمل ذنوبا ارتكبها إنسان إلى إنسان آخر لم يرتكبها ، وشرع الله لنا من أحكام القصاص فى الدنيا وذلك لقمع الشر وعدم ترك الشر ليحكم ويتسلط على نفوس الناس ومعايشهم فهى أحكام رادعة لحماية المجتمعات البشرية من الانزلاق إلى الفساد والرذيلة والقتل وأكل أموال الناس بالباطل . وفى يوم الدينونة (القيامة) يحكم الله بيننا فهو ديان يوم القيامة يقول الله الدينونة (القيامة) يحكم الله بيننا فهو ديان يوم القيامة يقول الله

أجلهم بل و يغير التعاليم السماوية في سبيل إرضائهم ، وصدق فيه قول عيسى ( يسوع ) حيث قال « فإنكم كالقبور المطلية تبدو جميلة من الخارج ولكنها من الداخل ممتلئة بعظام الموتى وبكل نجاسة كذلك أنتم ولكنكم من الداخل ممتلئون بالرياء والفسق يا أو لاد الأفاعى كيف تتكلمون بالصالحات و أنتم فجرة ».

إن بولس بإدخاله عقيدة الفداء بالإله المتجسد كشرط للخلاص من الخطايا وكشرط لتحقيق عدالة الإله ، قد جعل من المسيحية ديانة وثنية بحيث لا يكاد يوجد فرق بين الديانات الوثنية التي كانت منتشرة في زمنه ، وبين المسيحية سوى فروق شكلية في الاسم والصورة ، والدليل يأتي إلينا واضحا إذا ألقينا معا نظرة سريعة على الديانات الوثنية التي كانت موجودة في الإمبراطورية الرومانية واليونانية في زمن بولس ، فقد كانت الشمس هي العبادة السائدة في الإمبراطورية الرومانية وقت ظهور المسيح عيسى (يسوع).

وقد انتشرت عبادة الشمس في أقطار كثيرة من توابع هذه الإمبراطورية ولكن مع اختلاف في أسماء آلهة الشمس في هذه البلاد المختلفة فعلى سبيل المثال: في آسيا الصغرى كان هذا الإله اسمه (ايتس)، وفي سوريا كان اسمه (أدونيس) وفي اليونان كان اسمه (باكوس) وفي مصر كان يسمى (باكوس) وفي بلاد فارس اسمه (ميترا)، وفي مصر كان يسمى (

تعالى : ﴿ فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَهَ ﴾ ويقول تعالى : ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱللَّهِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [ لِلَّهِ رَبِّ ٱلدِّينِ ﴾ [ الفاتحة ] .

أما عقيدة الكفارة والفداء التى ابتدعها بولس فى المسيحية كشرط للخلاص من الخطايا وكشرط لتحقيق عدالة الإله فلا أصل لها إلا فى ديانات الوثنيين وهو أخذها من عقائد الرومانيين واليونانيين الوثنية التى كانت سائدة فى عصره كما أقر هو نفسه بذلك ، واعترف به فى كتاباته ، فهو يقرر أنه قبل كثيرا من العقائد الوثنية ليقرب بين أتباع هذه العقائد وبين الديانة المسيحية وليس هناك أقوى من اعترافه بذلك - أى بممارسة الشعائر الوثنية - من قوله فى سفر كورنثوس الأول : «استعبدت نفسى للجميع لكى أربح الكثيرين . . . . صرت لليهودى كيهودى لكى أربح اليهودى . . . . وللناموسيين كالناموسيين . . . . ولغير هم كأنى بغير ناموس . . . . » .

هكذا نرى أن بولس يعترف وبكل صراحة أنه كان يدعى لليهود أنه يهودى ، وللوثنيين بأنه وثنى ، وللملحدين بأنه ملحد ، ثم يزعم أنه يفعل ذلك من أجل أن يربحهم ، إنه بدلا من أن يغيرهم فهو يتغير من

وكان للخمر مكانة مهمة في الاحتفالات المخصصة لعبادته ، وقد قتل من أجل فداء البشرية ويسمى بالمذبوح أو حامل الخطايا أو الفادى .

وأما عن (أوزوريس) فقد ولد يوم ٢٩ ديسمبر من عذراء وقد قتل بعد أن تعرض للخيانة ومزق جسده وبعد دفنه عاد للحياة .

وأما عن (ميترا) أو ميثراس فهو إله الشمس عند الفرس المولود من عذراء وهو يمثل الأصل الذي أخذت منه أسطورة تأليه المسيح عيسى (يسوع)، وتأسست لعبادته كنيسة انتشرت خارج بلاده، وكان الميلاد والفصح من أهم احتفالاتها و كان يوم مولده في يوم ٢٥ ديسمبر، وكان من سمات احتفالاتهم المقدسة لديهم أو كما يسمونها بالأسرار المقدسة العماد والتثبيت والعشاء الإلهي الذي كان متناولوه يشتركون في طبيعة ميثرا الإلهية بتناول الخبز والنبيذ على حسب عقيدتهم الوثنية.

يقول السير / ريتشارد جريجورى باحث فى الأديان : إن كل احتفال رئيسى فى التقويم المسيحى يواصل تقاليد أرستها المعتقدات الوثنية السابقة وقد قامت الكنيسة بتبنى هذه المعتقدات وحولتها إلى خدمة ، والدليل الذى يستند إليه سير / جريجورى فى كلامه هذا هو دليل تاريخى ثابت لا يقبل الشك فهو يقول مثلا :

أوزوريس و حورس و رع) ، وبدراسة تاريخ هذه الآلهة سوف نرى و نتعرف على الأصول التى أخذ منها بولس بدع و عقائد التى بمرور الأيام أصبحت من أسس العقائد فى الديانة المسيحية الحالية ، فتقول هذه العقائد التى كان يؤمن بها الوثنيون فى زمن بولس أن:

(ايتس) ولد من عذراء و كان يعتبر الابن الأوحد والمولود والمخلص وقد ترك ينزف الدم في يوم ٢٤ مارس عند جذع شجرة صنوبر ويعتقد عابدوه أن دمه قد جدد خصوبة الأرض ومنح البشر بهذا حياة جديدة وقد قام من الموت ويحتفل عابدوه بهذه القيامة كما يحتفلون بموته وسط ابتهاج عام ومن أبرز سمات عبادته في المعابد المكرسه له تقديم وجبات مقدسة والتعميد بالدم.

أما (أودونيس) أو تموز فيقول فيه عابدوه: انه هو المخلص المولود من عذراء وقد عانى من الموت ليفدى البشرية لكنه قام منه في الربيع ويحتفل بقيامته سنويا في مهرجان كبير.

وأما عن (باكوس) أو ديونيسيوس فيقول فيه عابدوه أنه هو الابن الأوحد المولود لجوبيتر كبير الآلهة من العذراء ديمتير في ٢٥ ديسمبر و هو يوصف بالفادى والمحرر والمخلص ويقول باكوس للبشر: إننى أنا الذي يهديكم و يحميكم وينقذكم أنا البداية والنهاية ،

الوارد في الشريعة الموسوية كيوم مقدس وذلك لاستكمال أوجه التوافق بين المسيحية والوثنية .

وفى (الصليب) يقول: لم ينشأ هذا الرمز حقيقة مع نشأة المسيحية ولم يكن متضمنا فى رموز المسيحية الأولى الواردة فى القائمة التى أعدها القديس كليمنت مثالا، وكان أول من جعله رمزا للمسيحية هو قسطنطين الذى زعم أنه رآه فى المنام، وقد كان الصليب ذا مكانة بين عبادة الشمس فى الإمبراطورية الرومانية كرمز للحياة كما هو عند المسيحيين، وهناك صليب مصرى سابق على المسيحية محفوظفى المتحف البلدى بالإسكندرية، كذلك عثر على صليب من عهد قبل المسيحية فى أيرلندا.

هل توقف بولس إلى هذا الحد ؟ الحقيقة أنه لم يتوقف فواصل أباطيله التى لا أساس لها من وحى الله ، فأبطل شريعة الله شريعة التوراة التى طالما أمر عيسى (يسوع) بالحفاظ عليها والتمسك بها حتى يتم الكل وكرر عيسى (يسوع) وصيته وأوامره بالحفاظ على شريعة الله التوراة مراراً وتكرارا في مناسبات عديدة كما هو واضح في الأناجيل كما أنه أيضا حذر المؤمنين من أن يتبعوا الذي ينقض الشريعة - حتى يتم الكل - واعتبر أن من نقض ولو أصغر الوصايا يكون صغيرا في ملكوت السماوات.

فى: ( عيد الميلاد ) يعتقد المسيحيون - الكاثوليك - أن يوم ميلاد المسيح يقع فى الخامس والعشرين من ديسمبر، وهذا اليوم هو نفسه تاريخ مولد الشمس على حسب عقيدة الوثنيين فى التقويم اليوليوى ويرتبط هذا اليوم والأيام القريبة منه بالانقلاب الشتوى للشمس الذى كان يطلق عليه أتباع عبادتها مولد الشمس .

وقد ولد له العديد من آلهة الشمس في العالم القديم في ذلك اليوم أو في أيام تقربه ، والحقيقة هي عدم وجود أي دليل يحدد يوم مولد (يسوع) بهذا التاريخ كما يؤكد ذلك باحث مسيحي كالقس (فارار) وفي الحقيقة فإن الذي حدد ميلاد يسوع المسيح في ذلك اليوم كان راهبا من سكيثيا (منطقة في شمال البحر الأسود) هو ديونيسيوس أكسيجوس في عام ٥٣٠ ميلادية ولم يحدد لنا هذا الراهب مرجعه أو دليله ، وفي الحقيقة أن الكريسماس كان عيداو ثنيا قديما ثم اتخذ فيما بعد للاحتفال بمولد (يسوع) المسيح وذلك كان في حوالي منتصف القرن الرابع الميلادي لإبعاد المتنصرين عن الاحتفالات الوثنية الأخرى التي كانت تقام في تلك الفترة .

وفى (يوم الأحد) يقول: يوم الأحد هو يوم الشمس وهو اليوم المقدس لإله الشمس أبولو الإله الجامع للإمبر اطورية الرومانية خلال عهد الإمبر اطور قسطنطين وقد حدد هذا اليوم بدلا من يوم السبت

استكشاف ثماره ونقارن هل حقا وصدقا ثمار بولس تشبه ثمار عيسى (يسوع)؟!!

#### يسوع وشريعة موسى:

عيسى (يسوع) كان معلما دينيا تعلم التوراة وكتب الأنبياء منذ حداثة سنه ، وكان يعلم الناس تعاليم التوراة وكتب الأنبياء فى المجامع اليهودية، ولم يقل أبدا للناس اتركوا شريعة موسى أو لا تعملوا بها ، بل كان دائما يؤكد التزامه بالشريعة وأحكامها مثله فى ذلك مثل الذين سبقوه من أنبياء بنى إسرائيل ، ففى المزمور (١١٩) أقرأه لترى أهمية الشريعة الإلهية فى حياة الناس والقادة والمجتمعات ، فأنا صراحة لا أتخيل دينا يكون بلا شريعة ، وإنى أعجب كيف استطاع بولس أن يفعلها ويخدع الكثيرين بكلام أجوف ليبطل شريعة الشه بكل يسر وسهولة وأعجب أكثر كيف تقبل منه الناس هذه الفكرة المجنونة .

#### المزمور ( ۱۱۹ ) :

« الطُوبَى لِلْكَامِلِينَ طَرِيقاً السَّالِكِينَ فِي شَرِيعَةِ الرَّبِّ. ٢ طُوبَى لِكَامِلِينَ طَرِيقاً السَّالِكِينَ فِي شَرِيعَةِ الرَّبِّ. ٢ طُوبَى لِحَافِظِي شَهَادَاتِهِ. مِنْ كُلِّ قُلُوبِهِمْ يَطْلُبُونَهُ ٣٠ أَيْضاً لاَ يَرْتَكِبُونَ إِثْماً. فِي طُرُقِهِ يَسْلُكُونَ . ٤ أَنْتَ أَوْصَيْتَ بِوَصَايَاكَ أَنْ تُحْفَظَ تَمَاماً . ٥ لَيْتَ

أتذكر في إحد الحوارات لي عبر الإنترنت أن كتب أحد النصاري أن محمدا منهم يسوع المسيح، أن محمدا منهم يسوع المسيح، فكتبت له أن الكاذب هو الذي أبطل شريعة الله، فكتب لي: بولس ليس نبيا يا جاهل، فكتبت له: أنا أعلم أن بولس ليس نبيا وبما أنكم تعلمون أيضا أنه ليس نبيا فلماذا تعتبرون كلامه مقدسا عندكم؟!! فسكت.

ففى سفر أشعياء الإصحاح الخامس: «لِذَلِكَ كَمَا يَأْكُلُ لَهِيبُ النَّارِ الْقَشَّ وَيَهْبِطُ الْحَشِيشُ الْمُلْتَهِبُ يَكُونُ أَصْلُهُمْ كَالْعُفُونَةِ وَيَصْعَدُ زَهْرُهُمْ كَالْعُفُونَةِ وَيَصْعَدُ زَهْرُهُمْ كَالْعُفُونَةِ وَيَهْبِطُ الْحَشِيشُ الْمُلْتَهِبُ يَكُونُ أَصْلُهُمْ كَالْعُفُونَةِ وَيَصْعَدُ زَهْرُهُمْ كَالْعُبَارِ لِأَنَّهُمْ رَذَلُوا شَرِيعَةً رَبِّ الْجُنُودِ وَاسْتَهَانُ بوصايا عيسى ( إسرائيل .» وقد رذل بولس شريعة الله ، واستهان بوصايا عيسى ( يسوع ) رسول الله بالحفاظ عليها والتمسك بتعاليمها وتطبيق أحكامها ، ولقد حذر عيسى ( يسوع ) من بولس « بظاهر الغيب فهو لم يعرفه شخصيا ولكن حذر من صفات لم تتواجد إلا في بولس » في اكثر من نبوءة فقال محذرا « هل يجنى الناس من الشوك عنبا أو من الحسك تينا !! » فلم يكن مثل الشوك والحسك على تلاميذ عيسى ( يسوع ) كبولس المدعو شاؤول ، « وقال : من ثمار هم تعرفونهم » وسنواصل معاً محاولين أن نكتشف حقيقة بولس وذلك بمحاولة

طُرُقِي تُثَبَّتُ فِي حِفْظِ فَرَائِضِكَ . ٦ حِينَئِذٍ لاَ أَخْزَى إِذَا نَظَرْتُ إِلَى كُلِّ وَصَايَاكَ . ٧ أَحْمَدُكَ بِاسْتِقَامَةِ قَلْبٍ عِنْدَ تَعَلَّمِي أَحْكَامَ عَدْلِكَ . ٨ وَصَايَاكَ أَحْفَظُ . لاَ تَتْرُكْنِي إِلَى الْغَايَةِ .

Ļ

٩يمَ يُزكِّي الشَّابُ طَرِيقَهُ؟ بِحِفْظِهِ إِيَّاهُ حَسَبَ كَلاَمِكَ . ١٠ بِكُلِّ قَلْبِي طَلَبْتُكَ . لاَ تُضِلَّنِي عَنْ وَصَايَاكَ . ١١ خَبَّاْتُ كَلاَمَكَ فِي قَلْبِي لِكَيْلاَ طَلَبْتُكَ . لاَ تُضِلَّنِي عَنْ وَصَايَاكَ . ١١ خَبَّاْتُ كَلاَمَكَ فِي قَلْبِي لِكَيْلاَ أُخْطِئَ إِلَيْكَ . ١٢مُبَارَكُ أَنْتَ يَا رَبُّ . عَلِّمْنِي فَرَائِضَكَ . ١٢بِشَفَتَيَّ حَسَبْتُ كُلَّ أَحْكَامِ فَمِكَ . ١٤بِطَرِيقِ شَهَادَاتِكَ فَرِحْتُ كَمَا عَلَى كُلِّ حَسَبْتُ كُلُّ أَحْكَامٍ فَمِكَ . ١٤بِطَرِيقِ شَهَادَاتِكَ فَرِحْتُ كَمَا عَلَى كُلِّ حَسَبْتُ كُلُّ أَحْكَامٍ فَمِكَ . ١٤بِطَرِيقِ شَهَادَاتِكَ فَرِحْتُ كَمَا عَلَى كُلِّ الْغِنَى . ١٩بِوَصَايَاكَ أَلْهَجُ وَأُلاحِظُ سُبُلَكَ . ١٦بِفَرَائِضِكَ أَتَلَذَذُ . لاَ أَنْسَى كَلاَمَكَ .

7

١١ أَحْسِنْ إِلَى عَبْدِكَ فَأَحْيَا وَأَحْفَظَ أَمْرَكَ . ١١ كُشِفْ عَنْ عَيْنَيَّ فَأَرَى عَجَائِبَ مِنْ شَرِيعَتِكَ . ١٩ غَرِيبٌ أَنَا فِي \لأَرْضِ . لاَ تُخْفِ عَنِّي فَأَرَى عَجَائِبَ مِنْ شَرِيعَتِكَ . ١٩ غَرِيبٌ أَنَا فِي \لأَرْضِ . لاَ تُخْفِ عَنِّي وَصَايَاكَ . ١٠ انْسَحَقَتْ نَفْسِي شَوْقاً إِلَى أَحْكَامِكَ فِي كُلِّ حِينٍ . ٢٠ انْسَحَقَتْ نَفْسِي شَوْقاً إِلَى أَحْكَامِكَ فِي كُلِّ حِينٍ . ٢٠ انْتَهَرْتَ المُتَكَبِّرِينَ الْمَلاَعِينَ الضَّالِّينَ عَنْ وَصَايَاكَ . ٢٠ دَحْرِجْ عَنِّي الْعَارَ وَالْإِهَانَةَ لأَنِّي حَفِظْتُ شَهَادَاتِكَ . ٢٣ جَلَسَ أَيْضًا رُوَسَاءُ عَنْ وَالْعَارَ وَالْإِهَانَةَ لأَنِّي حَفِظْتُ شَهَادَاتِكَ . ٢٣ جَلَسَ أَيْضًا رُوَسَاءُ

تَقَاوَلُوا عَلَيَّ . أَمَّا عَبْدُكَ فَيُنَاجِي بِفَرَائِضِكَ . ٢٤ أَيْضاً شَهَادَاتُكَ هِيَ لَذَتِي أَهْلُ مَشُورَتِي . لَذَتِي أَهْلُ مَشُورَتِي .

د

٥ الصِقَتْ بِالتُّرَابِ نَفْسِي فَأَحْبِنِي حَسَبَ كَلِمَتِكَ . ٢ اقَدْ صَرَّحْتُ بِطُرُقِي فَاسْتَجَبْتَ لِي . عَلِّمْنِي فَرَائِضَكَ . ٢ الطَرِيقَ وَصَايَاكَ فَهُمْنِي بِطُرُقِي فَاسْتَجَبْتَ لِي . عَلِّمْنِي فَرَائِضَكَ . ٢ الطَرِيقَ وَصَايَاكَ فَهُمْنِي فَأَنَاجِيَ بِعَجَائِبِكَ . ١ الْفَرْنِ . أَقِمْنِي حَسَبَ كَلاَمِكَ . فَأُنَاجِيَ بِعَجَائِبِكَ . ١ الْمُؤْنِي حَسَبَ كَلاَمِكَ . وَبِشَرِيعَتِكَ ارْحَمْنِي . ٣ الْخَتَرْتُ طَرِيقَ الْكَذِبِ أَبْعِدْ عَنِّي وَبِشَرِيعَتِكَ ارْحَمْنِي . ٣ الْخَتَرْتُ طَرِيقَ الْمَدِيقَ الْحَدَقِ . يَا رَبُّ لاَ الْحَدِقُ . يَا رَبُّ لاَ تُخْزِنِي . ٣ الْمَدِقِ وَصَايَاكَ أَجْرِي لأَنَكَ تُرَحِّبُ قَلْبِي .

\_&

٣٣ عَلِّمْنِي يَا رَبُّ طَرِيقَ فَرَائِضِكَ فَأَخْفَظَهَا إِلْى النَّهَايَةِ. ٤٣ فَمَّمْنِي فَأُلاَحِظَ شَرِيعَتَكَ وَأَخْفَظَهَا بِكُلِّ قَلْبِي. ٥٣ دَرِّبْنِي فِي سَبِيلِ وَصَايَاكَ لأَنِّي بِهِ سُرِرْتُ. ٣٦ أَمِلْ قَلْبِي إِلَى شَهَادَاتِكَ لأَ إِلَى الْمَكْسَبِ وَصَايَاكَ لأَنِّي بِهِ سُرِرْتُ. ٣٦ أَمِلْ قَلْبِي إِلَى شَهَادَاتِكَ لاَ إِلَى الْمَكْسَبِ رَسَّ عَيْنَيَّ عَنِ النَّظَرِ إِلَى الْبَاطِلِ. فِي طَرِيقِكَ أَحْيِنِي. ٨٨ أَقِمْ لِعَبْدِكَ قَوْلَكَ الَّذِي لِمُتَّقِيكَ. ٣٩ أَزِلْ عَارِي الَّذِي حَذِرْتُ مِنْهُ لأَنَّ إِلَى الْمَعْمَلِي الْحَكَامَكَ طَيِّبَةً . ٤ هَأَنَذَا قَدِ الشَّعَهَيْتُ وَصَايَاكَ بِعَدْلِكَ أَحْيِنِي.

ا عَلِتَ أُتِنِي رَحْمَتُكَ يَا رَبُّ خَلاصُكَ حَسَبَ قَوْلِكَ ٢٤ فَأَجَاوِبَ مُعَيِّرِي كَلِمَةً لأَنِّي اتَّكَلْتُ عَلَى كَلاَمِكَ . ٣٤ وَلا تَنْزِعْ مِنْ فَمِي كَلاَمَ الْحَقِّ كُلَّ النَّرْعِ لأَنِّي انْتَظَرْتُ أَحْكَامَكَ . ٤٤ فَأَحْفَظَ شَرِيعَتَكَ دَائِماً إلَى الْحَقِّ كُلَّ النَّرْعِ لأَنِّي انْتَظَرْتُ أَحْكَامَكَ . ٤٤ فَأَحْفَظَ شَرِيعَتَكَ دَائِماً إلَى الدَّهْرِ وَالأَبَدِ ٥٤ وَأَتَمَشَّى فِي رُحْبٍ لأَنِّي طَلَبْتُ وَصَايَاكَ ٦٤ وَأَتَكَلَّمُ الدَّهْرِ وَالأَبَدِ ٥٤ وَأَتَمَشَّى فِي رُحْبٍ لأَنِّي طَلَبْتُ وَصَايَاكَ الَّتِي أَحْبَبْتُ لِشَهَادَاتِكَ قُدَّامَ مُلُوكٍ وَلاَ أَخْزَى ٤٧ وَأَتَلَذَذُ بِوَصَايَاكَ الَّتِي أَحْبَبْتُ الْمَعْ يَدَيَّ إلَى وَصَايَاكَ الَّتِي وَدِدْتُ وَأُنَاجِي بِفَرَائِضِكَ .

ز

9 اَذْكُرْ لِعَبْدِكَ الْقَوْلَ الَّذِي جَعَلْتَنِي أَنْتَظِرُهُ . • هذِه هِي تَعْزِيَتِي فِي مَذَلَّتِي لأَنَّ قَوْلَكَ أَحْيَانِ . ١ ه الْمُتَكَبِّرُونَ اسْتَهْزَأُوا بِي إِلَى الْغَايَةِ . فِي مَذَلَّتِي لأَنَّ قَوْلَكَ أَحْيَانِ . ٢ ه الْمُتَكَبِّرُونَ اسْتَهْزَأُوا بِي إِلَى الْغَايَةِ . عَنْ شَرِيعَتِكَ لَمْ أَمِلْ . ٢ ه تَذَكَّرْتُ أَحْكَامَكَ مُنْذُ الدَّهْرِ يَا رَبُّ فَتَعَزَّيْتُ . ٣ ه الْحَمِيَّةُ أَخَذَتْنِي بِسَبَبِ الأَشْرَارِ تَارِكِي شَرِيعَتِكَ . ٤ ه تَرْنِيمَاتٍ صَارَتْ لِي فَرَائِضُكَ فِي بَيْتِ غُرْبَتِي . ٥ ه ذَكَرْتُ فِي اللَّيْلِ اسْمَكَ يَا رَبُّ وَحَفِظْتُ وَصَايَاكَ . ٢ ه هذَا صَارَ لِي لأَنِّي حَفِظْتُ وَصَايَاكَ . رَبُّ وَحَفِظْتُ وَصَايَاكَ .

ح

٧٥ نَصِيبِي الرَّبُ قُلْتُ لِحِفْظِ كَلاَمِكَ . ٨٥ تَرَضَيْتُ وَجْهَكَ بِكُلِّ قَلْبِي . الْحَمْنِي حَسَبَ قَوْلِكَ . ٩٥ تَفَكَّرْتُ فِي طُرُقِي وَرَدَدْتُ قَدَمَيَّ إِلَى قَلْبِي . الْحَمْنِي حَسَبَ قَوْلِكَ . ٩٥ تَفَكَّرْتُ فِي طُرُقِي وَرَدَدْتُ قَدَمَيَّ إِلَى شَهَادَاتِكَ . ٦٠ أَسْرَعْتُ وَلَمْ أَتُوانَ لِحِفْظِ وَصَايَاكَ . ٦٠ حِبَالُ الأَشْرَارِ الْتَفَّتُ عَلَيً . أَمَّا شَرِيعَتُكَ فَلَمْ أَنْسَهَا . ٢٠ فِي مُنْتَصَفِ اللَّيْلِ أَقُومُ الْتَفَيْتُ عَلَي أَحْكَامِ بِرِّكَ . ٣٠ رَفِيقٌ أَنَا لِكُلِّ الَّذِينَ يَتَقُونَكَ وَلِحَافِظِي لِأَحْمَدَكَ عَلَى أَحْكَامِ بِرِّكَ . ٣٠ رَفِيقٌ أَنَا لِكُلِّ الَّذِينَ يَتَقُونَكَ وَلِحَافِظِي وَصَايَاكَ . ٢٠ رَحْمَتُكَ يَا رَبُّ قَدْ مَلَأَتِ \لأَرْضَ . عَلِّمْنِي فَرَائِضَكَ .

ط

٥٦ خَيْراً صَنَعْتَ مَعَ عَبْدِكَ يَا رَبُّ حَسَبَ كَلاَمِكَ . ٦٦ نَوْقاً صَالِحاً وَمَعْرِفَةً عَلَّمْنِي لأَنِّي بِوَصَايَاكَ آمَنْتُ . ٦٧ قَبْلَ أَنْ أُذَلَّلَ أَنَا ضَلَلْتُ أَمَّا الْآنَ فَحَفِظْتُ قَوْلَكَ . ٦٨ صَالِحٌ أَنْتَ وَمُحْسِنٌ . عَلِّمْنِي فَرَائِضَكَ . ١٩ الْمُتَكَبِّرُونَ قَدْ لَفَقُوا عَلَيَّ كَذِباً أَمَّا أَنَا فَبِكُلِّ قَلْبِي أَحْفَظُ وَصَايَاكَ . ١٩ الْمُتَكَبِّرُونَ قَدْ لَفَقُوا عَلَيَّ كَذِباً أَمَّا أَنَا فَبِكُلِّ قَلْبِي أَحْفَظُ وَصَايَاكَ . ١٧ سَمِنَ مِثْلَ الشَّحْمِ قَلْبُهُمْ أَمَّا أَنَا فَبِشَرِيعَتِكَ أَتَلَذَّذُ . ١٧ خَيْرٌ لِي أَنِي قَدْبِ وَفِضَة فَمِكَ خَيْرٌ لِي مِنْ أَلُوفِ ذَهَبٍ وَفِضَة .
 وفضية .

٣٧يَدَاكَ صَنَعَتَانِي وَأَنْشَأَتَانِي. فَهِمْنِي فَأَتَعَلَّمَ وَصَايَاكَ. ٤٧مُتَّقُوكَ يَرُونَنِي فَيَفْرَحُونَ لأَنِّي ا • نُتَظَرْتُ كَلاَمَكَ. ٥٧قَدْ عَلِمْتُ يَا رَبُّ أَنَّ أَدْكَامَكَ عَدْلُ وَبِالْحَقِّ أَذْللْتَنِي. ٦٧فَلْتَصِرْ رَحْمَتُكَ لِتَعْزِيَتِي حَسَبَ قَوْلِكَ لِعَبْدِكَ. ٧٧لِتَ أُتِنِي مَرَاحِمُكَ فَأَحْيَا لأَنَّ شَرِيعَتَكَ هِي لَذَّتِي. قَوْلِكَ لِعَبْدِكَ. ٧٧لِتَ أُتِنِي مَرَاحِمُكَ فَأَحْيَا لأَنَّ شَرِيعَتَكَ هِي لَذَّتِي. ٨٧لِيَخْزَ الْمُتَكَبِّرُونَ لأَنَّهُمْ زُوراً افْتَرُوا عَلَيَّ أَمَّا أَنَا فَأْنَاجِي بِوَصَايَاكَ . ٩٧لِيَرْجِعْ إِلَيَّ مُتَّقُوكَ وَعَارِفُوشَ هَادَاتِكَ. ٩٨لِيكُنْ قَلْبِي كَامِلاً فِي فَرَائِضِكَ لِكَيْ لاَ أَخْزَى. . ٩٧لِيَرْجِعْ إِلَيَ مُتَقُوكَ وَعَارِفُوشَ هَادَاتِكَ. ٩٨لِيكُنْ قَلْبِي كَامِلاً فِي فَرَائِضِكَ لِكَيْ لاَ أَخْزَى.

5

المتَاقَتْ نَفْسِي إِلَى خَلاَصِكَ . كَلاَمَكَ انْتَظَرْتُ . ١٨كَلَّتْ عَيْنَايَ مِنَ النَّظَرِ إِلَى قَوْلِكَ فَأَقُولُ : [مَتَى تُعَزِّينِي؟] ١٨٧لَأنِّي قَدْ صِرْتُ كَزِقِّ فِي الدُّخَانِ . أَمَّا فَرَائِضُكَ فَلَمْ أَنْسَهَا . ٤٨كَمْ هِيَ أَيَّامُ عَبْدِكَ؟ مَتَى فِي الدُّخَانِ . أَمَّا فَرَائِضُكَ فَلَمْ أَنْسَهَا . ٤٨كَمْ هِي أَيَّامُ عَبْدِكَ؟ مَتَى تُجْرِي حُكْماً عَلَى مُضْطَهِدِيَّ ١٩٥٨ الْمُتَكَبِّرُونَ قَدْ كَرُوا لِي حَفَائِرَ، ذَلِكَ تُجْرِي حُكْماً عَلَى مُضْطَهِدِيَ ١٥٨ الْمُتَكَبِّرُونَ قَدْ كَرُوا لِي حَفَائِرَ، ذَلِكَ لَيْسَ حَسَبَ شَرِيعَتِكَ . ٦٨كُلُّ وَصَايَاكَ أَمَانَةُ . زُوراً يَضْطَهِدُونَنِي . أَعْنَى الأَرْضِ . أَمَّا أَنَا فَلَمْ أَثْرُكُ وَصَايَاكَ .

ل

١٩٨ إِلَى \لأَبَدِ يَا رَبُّ كَلِمَتُكَ مُثَبَتَةٌ فِي السَّمَاوَاتِ . ٩٩ إِلَى دَوْرٍ فَدَوْرٍ أَمَانَتُكَ . أَسَسْتَ الأَرْضَ فَتَبَتَتْ . ٩٩ عَلَى أَحْكَامِكَ ثَبَتَتِ الْيَوْمَ لأَنَّ الْكُلَّ عَبِيدُكَ . أَسَسْتَ الأَرْضَ فَتَبَتَتْ . ٩١ عَلَى أَحْكَامِكَ ثَبَتَتِ الْيَوْمَ لأَنَّ الْكُلَّ عَبِيدُكَ . ٢٩ لَوْ لَمْ تَكُنْ شَرِيعَتُكَ لَذَّتِي لَهَلَكْتُ حِينَئِذٍ فِي مَذَلَّتِي . ١٩ إِلَى الدَّهْرِ لأَ أَنْسَى وَصَايَاكَ لأَنَّكَ بِهَا أَحْيَيْتَنِي . ١٩ لَكَ أَنَا فَخَلِّصْنِي ٢٩ إِلَى الدَّهْرِ لأَ أَنْسَى وَصَايَاكَ لأَنْكَ بِهَا أَحْيَيْتَنِي . ١٩ إِلَى الْأَشْرَارُ لِيُهْلِكُونِي . بِشَهَادَاتِكَ لأَنِّي انْتَظَرَ \لأَشْرَارُ لِيُهْلِكُونِي . بِشَهَادَاتِكَ أَفَا فَطَنُ . ١٩ لِكُلُّ كَمَالٍ رَأَيْتُ حَدًا أَمَّا وَصِيَتُكَ فَوَاسِعَةٌ جِدًا .

م

٩٧ كَمْ أَحْبَبْتُ شَرِيعَتَكَ ! الْيَوْمَ كُلَّهُ هِيَ لَهَجِي . ٩٩وَصِيَّتُكَ جَعَلَتْنِي أَحْكَمَ مِنْ أَعْدَائِي لأَنَّهَا إِلَى الدَّهْرِ هِيَ لِي . ٩٩أَكْثَرَ مِنْ كُلِّ مُعَلِّمِيَّ تَعَقَلْتُ لأَنَّ شَهَادَاتِكَ هِيَ لَهَجِي . • • ١ أَكْثَرَ مِنَ الشُّيُوخِ فَطِنْتُ مُعَلِّمِيَّ تَعَقَلْتُ لأَنَّ شَهَادَاتِكَ هِي لَهَجِي . • • ١ أَكْثَرَ مِنَ الشُّيُوخِ فَطِنْتُ لأَنِّي حَفِظْتُ وَصَايَاكَ . ١ • ١ مِنْ كُلِّ طَرِيقِ شَرِّ مَنَعْتُ رِجْلَيَّ لِكَيْ لأَنِّي حَفِظْتُ وَصَايَاكَ . ٢ • ١ عَنْ أَحْكَامِكَ لَمْ أَمِلْ لأَنَّكَ أَنْتَ عَلَّمْتَنِي . ٣ • ١ مَا أَحْلَى قَوْلُكَ لِحَنَكِي! أَحْلَى مِنَ الْعَسَلِ لِفَمِي . ٤ • ١ مِنْ وَصَايَاكَ أَتَفَطَّنُ لِذَلِكَ أَبْغَضْتُ كُلُّ طَرِيقٍ كَذِبٍ . لاَئِكَ أَبْعَضْتُ كُلُّ طَرِيقٍ كَذِبٍ .

٥٠ ١ سِرَاجٌ لِرِجْلِي كَلاَمُكَ وَنُورٌ لِسَبِيلِي . ١٠٦ كَلَفْتُ فَأَبِرُّهُ أَنْ أَحْفَظَ أَحْكَامَ بِرِّكَ . ١٠٧ تَذَلَّلْتُ إِلَى الْغَايَةِ . يَا رَبُّ أَحْيِنِي حَسَبَ كَلاَمِكَ . ١٠٨ ارْتَضِ بِمَنْدُوبَاتِ فَمِي يَا رَبُّ وَأَحْكَامَكَ عَلِّمْنِي . كَلاَمِكَ . ١٠٨ ارْتَضِ بِمَنْدُوبَاتِ فَمِي يَا رَبُّ وَأَحْكَامَكَ عَلِّمْنِي . ١٩٠ نَفْسِي دَائِماً فِي كَفِّي أَمَّا شَرِيعَتُكَ فَلَمْ أَنْسَهَا . ١١ الأَشْرَارُ وَضَعُوا لِي فَخَا أَمَّا وَصَايَاكَ فَلَمْ أَضِلَّ عَنْهَا . ١١ وَرَثْتُ شَهَادَاتِكَ إِلَى وَضَعُوا لِي فَخَا أَمَّا وَصَايَاكَ فَلَمْ أَضِلَّ عَنْهَا . ١١ وَرَثْتُ شَهَادَاتِكَ إِلَى

الدَّهْرِ لأَنَّهَا هِيَ بَهْجَةُ قَلْبِي . ١١٢عَطَفْتُ قَلْبِي لأَصْنَعَ فَرَائِضَكَ إِلَى

س

الدَّهْرِ إِلَى النِّهَايَةِ.

11 الْمُتَقَلِّبِينَ أَبْغَضْتُ وَشَرِيعَتَكَ أَحْبَبْتُ . ١١ السِتْرِي وَمِجَنِّي أَنْتَ . كَلاَمَكَ انْتَظَرْتُ . ١١٥ انْصَرِفُوا عَنِّي أَيُّهَا الأَشْرَارُ فَأَحْفَظَ وَصَايَا إِلَهِي . ١١٦عْضُدْنِي حَسَبَ قَوْلِكَ فَأَحْيَا وَلاَ تُخْزِنِي مِنْ وَصَايَا إِلَهِي . ١١٦مَعْضُدْنِي حَسَبَ قَوْلِكَ فَأَحْيَا وَلاَ تُخْزِنِي مِنْ رَجَائِي . ١١٨أَسْنِدْنِي فَأَخْلُصَ وَأُرَاعِيَ فَرَائِضَكَ دَائِماً . ١١٨أَسْنِدْنِي فَأَخْلُصَ وَأُرَاعِيَ فَرَائِضَكَ دَائِماً . ١١٨أَسْنِدْنِي فَأَخْلُصَ وَأُرَاعِي فَرَائِضَكَ دَائِماً . ١١٨كَزَ عَلْ عَزَلْتَ كُلَّ كُلُّ الضَّالِّينَ عَنْ فَرَائِضِكَ لأَنَّ مَكْرَهُمْ بَاطِلُ . ١١٩كَزَ عَلْ عَزَلْتَ كُلُّ أَشْرَارِ الأَرْضِ لِذَلِكَ أَحْبَبْتُ شَهَادَاتِكَ . ١٢٠قَدِ اقْشَعَرَّ لَحْمِي مِنْ رُعْبِكَ وَمِنْ أَحْكَامِكَ جَزِعْتُ .

ع

المَا أَجْرَيْتُ حُكُماً وَعَدْلاً. لاَ تُسْلِمْنِي إِلَى ظَالِمِيَّ. ١٢١ كُنْ ضَامِنَ عَبْدِكَ لِلْخَيْرِ لِكَيْ لاَ يَظْلِمَنِي الْمُسْتَكْبِرُونَ. ١٢٣ كَلَّتْ عَيْنَايَ اشْتِيَاقاً إِلَى خَلاصِكَ وَإِلَى كَلِمَةِ بِرِّكَ. ١٢٤ اصْنَعْ مَعَ عَبْدِكَ حَسَبَ رَحْمَتِكَ وَفَرَائِضَكَ عَلِّمْنِي عَلِمَةِ بِرِّكَ . ١٢٥ اصْنَعْ مَعَ عَبْدِكَ حَسَبَ رَحْمَتِكَ وَفَرَائِضَكَ عَلِّمْنِي . ١٢٥ عَبْدُكَ أَنَا . فَهِمْنِي فَأَعْرِفَ شَهَادَاتِكَ . ١٢٦ إِنَّهُ وَقْتُ عَمَلٍ لِلرَّبِّ . قَدْ نَقَضُوا شَرِيعَتَكَ . ١٢٧ الأَجْلِ ذَلِكَ حَسِبْتُ أَحْبَبْتُ وَصَايَاكَ أَكْثَرَ مِنَ الذَّهَبِ وَالإِبْرِيزِ . ١٢٨ الأَجْلِ ذَلِكَ حَسِبْتُ كُلُّ طَرِيقِ كَذِبٍ أَبْغَضْتُ .

ف

1۲٩ عَجِيبَةٌ هِيَ شَهَادَاتُكَ لِذَلِكَ حَفِظَتُهَا نَفْسِي . ١٣٠ فَتُحُ كَلاَمِكَ يُنِيرُ يُعَقَّلُ الْجُهَّالَ . ١٣١ فَعَرْتُ فَمِي وَلَهَتْتُ لأَنِّي إِلَى وَصَايَاكَ اشْتَقْتُ يُنِيرُ يُعَقَّلُ الْجُهَّالَ . ١٣١ فَعَرْتُ فَمِي وَلَهَتْتُ لأَنِّي إِلَى وَصَايَاكَ اشْتَقْتُ . ١٣٢ الْتَقِتْ إِلَيَّ وَارْحَمْنِي كَحَقِّ مُجِبِّي اسْمِكَ . ١٣٣ أَبِّتُ خَطُواتِي فِي كَلِمَتِكَ وَلاَ يَتَسَلَّطْ عَلَيَّ إِثْمٌ . ١٣٤ افْدِنِي مِنْ ظُلْمِ الإِنْسَانِ فَأَحْفَظَ فِي كَلِمَتِكَ وَلاَ يَتَسَلَّطْ عَلَيَّ إِثْمٌ . ١٣٤ افْدِنِي مِنْ ظُلْمِ الإِنْسَانِ فَأَحْفَظَ وَصَايَاكَ . ١٣٥ أَضِي عُورَائِضَكَ . وَصَايَاكَ . ١٣٥ أَضِيءُ مِنْ عَيْنَيَ لأَنَّهُمْ لَمْ يَحْفَظُوا شَرِيعَتَكَ .

١٣٧ بَارٌ أَنْتَ يَا رَبُّ وَأَحْكَامُكَ مُسْتَقِيمَةً. ١٣٨ عَدْلاً أَمَرْتَ بِشَهَادَاتِكَ وَحَقّاً إِلَى الْغَايَةِ. ١٣٩ أَهْلَكَتْنِي غَيْرَتِي لأَنَّ أَعْدَائِي نَسُوا كِلْمَكَ . ١٤٠ كَلِمَتُكَ مُمَحَّصَةٌ جِدّاً وَعَبْدُكَ أَحَبَّهَا . ١٤١ صَغِيرٌ أَنَا كَلاَمَكَ . ١٤٠ كَلِمَتُكَ مُمَحَّصَةٌ جِدّاً وَعَبْدُكَ أَحَبَّهَا . ١٤١ صَغِيرٌ أَنَا وَحَقِيرٌ أَمَّا وَصَايَاكَ فَلَمْ أَنْسَهَا . ١٤٢ عَدْلُكَ عَدْلٌ إِلَى الدَّهْرِ وَشَرِيعَتُكَ حَقِّيرٌ أَمَّا وَصَايَاكَ فَهِيَ لَذَّاتِي . ١٤٤ عَادِلَةٌ شَهَادَاتُكَ إِلَى الدَّهْر . فَهِمْنِي فَأَحْيَا .

ق

٥٤ اصَرَخْتُ مِنْ كُلِّ قَلْبِي . اسْتَجِبْ لِي يَا رَبُّ . فَرَائِضَكَ أَحْفَظُ . ٢٦ ادَعَوْتُكَ . خَلِّصْنِي فَأَحْفَظَ شَهَادَاتِكَ . ٢٤ اتَقَدَّمْتُ فِي الصُّبْحِ وَصَرَخْتُ . كَلاَمَكَ انْتَظَرْتُ . ٢٤ اتَقَدَّمَتْ عَيْنَايَ الْهُزُعَ لِكَيْ أَلْهَجَ وَصَرَخْتُ . كَلاَمَكَ انْتَظَرْتُ . ٢٤ اتَقَدَّمَتْ عَيْنَايَ الْهُزُعَ لِكَيْ أَلْهَجَ بِأَقْوَ الْكَ . ٩٤ اصَوْتِيَ اسْتَمِعْ حَسَبَ رَحْمَتِكَ . يَا رَبُّ حَسَبَ أَحْكَامِكَ أَخْينِي . ١٩٠ اقْتَرَبَ التَّابِعُونَ الرَّذِيلَةَ . عَنْ شَرِيعَتِكَ بَعُدُوا . أَخْينِي . ١٩٠ اقْتَرَبَ التَّابِعُونَ الرَّذِيلَةَ . عَنْ شَرِيعَتِكَ بَعُدُوا . ١٩ اقْرِيبٌ أَنْتَ يَا رَبُ وَكُلُّ وَصَايَاكَ حَقٌ . ١٩ امُنْذُ زَمَانٍ عَرَفْتُ مِنْ شَهَادَاتِكَ أَنْكَ إِلَى الدَّهْرِ أَسَسْتَهَا .

ر

١٥٥ اأنظُرْ إِلَى ذُلِّي وَأَنْقِذْنِي لأَنِّي لَمْ أَنْسَ شَرِيعَتَكَ . ١٥٤ أَحْسِنْ دَعْ وَايَ وَفُكَّنِي . حَسَبَ كَلِمَتِكَ أَحْيِنِي . ١٥٥ الْخَلاصُ بَعِيدٌ عَنِ الأَشْرَارِ لأَنَّهُمْ لَمْ يَلْتَمِسُوا فَرَائِضَكَ . ١٥١ كَثِيرَةٌ هِيَ مَرَاحِمُكَ يَا رَبُّ الْأَشْرَارِ لأَنَّهُمْ لَمْ يَلْتَمِسُوا فَرَائِضَكَ . ١٥١ كَثِيرَةٌ هِيَ مَرَاحِمُكَ يَا رَبُّ . حَسَبَ أَحْكَامِكَ أَحْيِنِي . ١٥١ كَثِيرُونَ مُضْطَهِدِيَّ وَمُضَايِقِيَّ . أَمَّا شَهَادَاتُكَ فَلَمْ أَمِلْ عَنْهَا . ١٥١ رَأَيْتُ الْغَادِرِينَ وَمَقَتُ لأَنَّهُمْ لَمْ يَحْفَظُوا كَلْمَتَكَ . ١٥٠ انظُرْ أَنِّي أَحْبَيْتُ وَصَايَاكَ . يَا رَبُّ حَسَبَ رَحْمَتِكَ كَلْمِتَكَ . ١٦٥ رَأْسُ كَلاَمِكَ حَقٌ وَإِلَى الدَّهْرِ كُلُّ أَحْكَامِ عَدْلِكَ .

#### ش

17 ارُوَسَاءُ اصْطَهَدُونِي بِلاَ سَبَبٍ وَمِنْ كَلاَمِكَ جَزِعَ قَلْبِي. 
17 ارُوَسَاءُ اصْطَهَدُونِي بِلاَ سَبَبٍ وَمِنْ كَلاَمِكَ جَزِعَ قَلْبِي. 
17 ارَّبْتَهِجُ أَنَا بِكَلاَمِكَ كَمَنْ وَجَدَ غَنِيمَةً وَافِرَةً. 17 ارَّبْغَضْتُ الْكَذِبَ وَكَرِهْتُهُ أَمَّا شَرِيعَتُكَ فَأَحْبَبْتُهَا. 17 اسَبْعَ مَرَّاتٍ فِي النَّهَارِ سَبَّحْتُكَ عَلَى أَحْكَامِ عَدْلِكَ. 17 اسَلاَمَةٌ جَزِيلَةٌ لِمُحِبِّي شَرِيعَتِكَ وَلَيْسَ لَهُمْ عَلَى أَحْكَامِ عَدْلِكَ. 17 اسَلاَمَةٌ جَزِيلَةٌ لِمُحِبِّي شَرِيعَتِكَ وَلَيْسَ لَهُمْ مَعْتَرَةٌ. 17 ارَجَوْتُ خَلاصَكَ يَا رَبُّ وَوصَايَاكَ عَمِلْتُ . 17 احَفِظَتْ فَصَايَاكَ عَمِلْتُ وَشَهَادَاتِكَ لأَنَّ كُلَّ طُرُقِي أَمَامَكَ وَشَهَادَاتِكَ لأَنَّ كُلَّ طُرُقِي أَمَامَكَ .

17 الْمِيْلُغُ صُرَاخِي إِلَيْكَ يَا رَبُّ حَسَبَ كَلَامِكَ فَهِمْنِي. اللهُ اللهُ عُصْرَاخِي إِلَيْكَ يَا رَبُّ حَسَبَ كَلَامِكَ فَهُمْنِي. المَالْتَدُخُلُ طِلْبَتِي إِلَى حَضْرَتِكَ . كَكَلِمَتِكَ نَجِّنِي . الااثْنَبِّعُ شَفْتَايَ تَسْبِيحاً إِذَا عَلَّمْتَنِي فَرَائِضَكَ . ١٧٦ يُغَنِّي لِسَانِي بِأَقْوَالِكَ لأَنَّ كُلَّ وَصَايَاكَ . وَصَايَاكَ عَدْلٌ . ١٧٣ لِتَكُنْ يَدُكَ لِمَعُونَتِي لأَنَّذِي اخْتَرْتُ وَصَايَاكَ . وَصَايَاكَ . ١٧٤ اللهُ تَقْتُ إِلَى خَلاصِكَ يَا رَبُّ وَشَرِيعَتُكَ هِي لَذَّتِي . ١٧٥ لِتَحْيَ نَفْسِي وَتُسَبِّحَكَ وَأَحْكَامُكَ لِتُعِنِّي . ١٧٦ ضَلَلْتُ كَشَاةٍ ضَالَّةٍ . اطْلُبُ عَبْدَكَ لأَنْسَ وَصَايَاكَ » .

وهكذا ترى بنفسك وعبر المزمور (١٩) تمسك داود بالشريعة لدرجة التلذذ بها وبتنفيذ أحكامها ، والحق أقول لك : لم يخالف يسوع داود في شدة تعلقه وتمسكه بالشريعة الموسوية بل كان مثله مثل كل أنبياء بني إسرائيل في تعظيمهم للشريعة وتعظيم أحكامها ، وسترى الدليل على ذلك بنفسك في السطور القليلة القادمة :

أكد عيسى (يسوع) مرارا و تكرارا على تمسكه بشريعة التوراة ووصايا الله بها ، وقد كان من نقاط الخلاف المهمة بينه وبين الكهنة والكتبة والمعلمين الذين يعلمون الناس أمور الدين أنهم كانوا في بعض الأمور ، والأحكام غير ملتزمين بشريعة موسى كما أراد

الله ، ولكنهم كانوا يحتالون على تعاليم الله بها ويعلمون الناس بطريقة خاطئة ، ويبتدعون من عند أنفسهم وصايا ويعلمونها للناس ، والناس كانت تقلدهم فتفعل مثلهم ، وكان عيسى (يسوع) يعلم الناس بطريقة صحيحة كما علمه الله متمسكا بشريعة التوراة ، التي أنزلها الله على عبده موسى ويزيل عنها الفهم الخاطئ الذي ألصقه الكتبة والمعلمون بها ، فكان دائما يوصى بتنفيذ الوصايا الموجودة بشريعة التوراة فنراه كثيرا كان يأمر من فعل معه معجزة شفاء بإذن الله أن يذهب إلى الكاهن ويقدم القربان الذي أمر به موسى شكرا لله .

وقال في موعظة الجبل: « لا تظنوا أني جئت لأنقض الشريعة أو الأنبياء ما جئت لأنقض بل لأكمل فالحق أقول لكم: إنه إلى أن تزول السماء والأرض لا يزول حرف واحد أو نقطة واحدة من الشريعة حتى يتم كل شيء لذلك ، فكل من نقض أيا من أصغر تلك الوصايا ، وعلم الناس على هذا النحو يدعى الأصغر في ملكوت السماوات وأما كل من عمل وعلم بها فإنه يدعى عظيما في ملكوت السماوات » --- متى --- .

هذا هو النص المحكم بمعنى أنه الأساس والواضح والنص الذى لا يحتاج إلى تأويل أو تفسير ، وذلك لوضوح معناه وسهولة فهمه ولا يحتوى على عبارات مبهمة ممكن أن تفهم بمعنى آخر أو بمعنى

يرد على لسانه نص واحد يحرم تعدد الزوجات الذى كان موجودا فى زمنه بين بنى قومه اليهود ، بل لم يستنكر هذا أبدا ، فهذه أحكام شرعها الله لحفظ المجتمعات البشرية من التفكك والسقوط فى الرذيلة وشيوع الفواحش فى المجتمعات .

ربما تتساءل الآن كيف للطلاق والتعدد أن يحفظ المجتمعات البشرية من الانحلال ومن شيوع الفواحش والرذائل بها .

أقول: حكمة هذا التشريع الإلهي أثبتها التاريخ والواقع فبنظرة والحدة، وسريعة إلى المجتمعات الغربية المسيحية الآن نرى شيوع الزنا بها حتى أصبح الزنا من الأمور الاعتيادية في هذه المجتمعات المسيحية، وأرى أن السبب الرئيسي هو أن الكنائس المسيحية تحرم الطلاق والتعدد، وستفهم المعنى الذي أريده حالا والآن: تخيل معي رجلاً مسيحياً وزوجته وصلوا إلى درجة من الخلافات تحول خلالها الحب بينهما إلى كراهية وأصبحت الحياة بينهما عذابا وشيئاً لا يطاق وفشلت جميع الوسائل لمحاولة الإصلاح بينهما من جديد، لذلك اتفقا على الانفصال ولكن هذا الانفصال بينها لا يعتبر طلاقا بالمعنى المفهوم لدينا أي إنهما أمام الكنيسة ماز الا زوجين ولكن في حقيقة الأمر هما منفصلان ويعيش كل منهما حياته الخاصة كما يحلو له بعيدا عن الطرف الآخر.

مجازى ، ولذلك أى عبارة أخرى تنسب قولها إلى عيسى (يسوع) ويكون ظاهر ألفاظها مخالفاً ومناقضاً لقوله السابق هذا يجب حمل معناها على المعنى المجازى حسب سياق الموقف ، ويجب رد فهمها على أساس قول عيسى (يسوع) فى النص المحكم الثابت الذى لا يحتمل إلا معنى واحد فقط وهو تمسكه بشريعة موسى و عدم إلغائه لها وتحقيره لمن يلغى منها شيئا وتعظيمه لمن يعظم أحكامها .

فمثلا ، عندما يقول : إنه لاطلاق إلا لعلة الزنا يفهم من هذا أنه لا يحرم الطلاق الذي ورد بشريعة موسى ولكن اليهود كانوا لغلاظة قلوبهم يطلقون نساءهم لأسباب تافهة ومشاحنات عابرة ولهذا طلب عيسى (يسوع) واعظا إياهم ألا يكون طلاق إلا بسبب قوى تصعب معه دوام العشرة الطيبة بين الزوجين وحصر ذلك السبب في أقواها على الإطلاق وهو الزنا.

ويفهم أيضا أن كلامه هذا يعد من باب الوعظ وليس من باب التشريع الملزم الذي يكون ناقضا لشريعة موسى وبهذا التفسير يتوافق أول كلامه مع آخره عن شريعة موسى وإصراره على التمسك بها وتحقيره لمن ينقض أحكامها حتى يتم كل شيء ، إنه المسيخ يحاول أن يصحح نظرة وفهم الناس لأحكام شريعة موسى يريد أن يصل بهم إلى روح تلك الشريعة وفهم أحكامها بطريقة صحيحة ، كما أنه لم

في هذا الحالة يكون كل من الزوجين عرضة بنسبة كبيرة جدا في أن يقع في جريمة الزنا ، و هذا هو الغالب حدوثه فعلا في المجتمعات الغربية المسيحية ، أما لدينا في الشرق فإن أحد الطر فين قد يفكر في التخلص نهائيا من الطرف الآخر ، إذن أيهما يا إخوان أصلح و أفيد للمجتمع الطلاق أم الزنا والقتل ؟ ياإخوان الزواج ليس ر ذيلة ، بل الزنا هو الرذيلة وليس الطلاق رذيلة ، بل الزنا هو الرذيلة ، ولقد شرع الزواج والطلاق لمنع رذيلة الزنا التي حرمها الله تحريما شديدا ، وحكم على مرتكبها بأشد أنواع العقوبات الرادعة لمن يفكر في ارتكابها ، أمن أجل من شرع الله لنا ذلك ؟! إنه من أجلى و أجلك و من أجل مجتمعاتنا البشريه كلها فعندما يأمرنا الله بألا نزني و بضع عقوبة شديدة تكون رادعة لمن يحاول أن يفكر في ارتكاب جريمة الزنا إنه كما يحفظ بهذا التشريع حرمة الناس أن تنتهكها أنت فإنه أبضا بحفظ حرمتك من أن بنتهكها الناس و بهذا نحفظ المجتمع من عيث العايثين

ولقد علمت مؤخرا أن بعض الكنائس الغربية انتبهت أخيرا إلى خطورة تحريم الطلاق وتأثير ذلك التحريم في تفشى جريمة الزنا بين الناس فأقرت ووافقت على التطليق ولغير علة الزنا ، ولكنها للأسف مازالت لم تنتبه إلى خطورة تحريم التعدد ، وتأثير ذلك التحريم على

تفشى الزنا في مجتمعاتهم المسيحية ، بالرغم من تعرضها لحروب هائلة كثيرة قتل فيها الكثير جدا من الرجال وحتى فاق عدد النساء بكثير عدد الرجال حتى أصبح للرجل المتزوج أكثر من عشيقة ؟ واتجهت النساء إلى دور الرذيلة والفجور فانتشر الزنا ، وكثرت أعداد المولودين من زنا الذين يكونون عرضه للتشرد والذين سيصبح منهم فيما بعد أن يكبروا بؤر فساد أخرى تضرب في تماسك وصلاح مجتمعاتنا الإنسانية ، ونحن الأن نسمع الزناة دعاة الزنى في مجتمعاتهم المجتمعات الغربية يدعون إلى ارتكاب جريمة الزنى في مجتمعاتهم تحت شعار الحرية والمدنية والحضارة وحقوق الإنسان .

وكان هذا التسلسل والاتجاه إلى الحضيض الأخلاقى فى مجتمعاتهم المسيحية بداية بعدما قبلت الكنائس كلام بولس فأبطلت شريعة الله واستبدلت أحكامها وحدودها بوصايا أخرى هى وصايا الناس ( القوانين الوضعية ) ، أيهما خير يا إخوان ، للمجتمع الإنسانى التعدد أم الزنا والتشرد ؟! يا إخوان ، إن الزواج من أكثر من واحدة ليس رذيلة بل الزنا هو الرذيلة ، يا إخوان ، إن الطلاق ليس رذيلة بل الزنا هو الرذيلة ، يا إخوان ، إن الطلاق ليس رذيلة بل الزنا هو الرذيلة ، يا إخوان ، إن الطلاق ليس رذيلة بل الزنا هو الرذيلة ، يا إخوان ، نقض شرع الله هو رذيلة الرذائل لأنها تؤدى إلى كل رذيلة فقولوا لى بأى حق نقض بولس أحكام الله وشريعته

يقول الله تعالى : ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ اللهِ تعالى : ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ اللهُ تعالى عَلَى اللهُ وَأَضَلُّواْ كَنِيرًا وَضَلُّواْ عَن اللهَ وَلَا تَتَبِعُواْ أَهْوَآءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّواْ مِن قَبْلُ وَأَضَلُّواْ كَثِيرًا وَضَلُّواْ عَن سَوَآءِ وَلاَ تَتَبِعُواْ أَهْوَآءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّواْ مِن قَبْلُ وَأَضَلُّواْ كَثِيرًا وَضَلُّواْ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ عَلَى ﴾ [ المائدسة ] .

إن الله يناديكم يا إخوان يناديكم لترجعوا إلى الحق فهل تلبون نداء الله لكم ؟

هل خالف عيسى (يسوع) أحكام يوم السبت المقررة في شريعة التوراة ؟

الإجابة هى: - لا - لم يخالف عيسى (يسوع) أبدا أحكام يوم السبت الصحيحة والمقررة بشريعة التوراة ولم يفكر مطلقا فى أن يلغى حكما من أحكامها الصحيحة والمقررة بشريعة التوراة هذه هى الحقيقة وسأسرد لك الدليل والشبهات التى لديكم فى هذا الأمر بعون من الله .

هل بولس عندكم أعظم من موسى !!! يوصى عيسى (يسوع) الجمع والحواريين لأن هؤلاء الجمع والحواريين سيكونون هم القدوة لمن بعدهم -- فبماذا أوصاهم عيسى (

و بأي عقل تتقبلون كلامه ؟ إلماذا تبتلعون خدعة بولس لكم هكذا بكل بساطة وتر فضون الرجوع إلى الحق وحكم عقولكم التي خلقها الله لكم تلك العقول التي سيجعلها الله حجة عليكم تدانون بها يوم الدينونة أمام الله ؛ لأنكم ألغيتموها ولم تعملوا بها كما ألغي بولس شريعة الله ورضيتم أنتم بذلك واتبعتموه في الضلال فأنتم شهداء على أنفسكم أمام الله يوم القيامة ، و لا حجة لكم بعد الآن ؛ لأنكم قد علمتم ، وبعلمكم هذا ستدانون أمام الله يوم الدينونة ( يوم القيامة ويوم الحساب ) فاختر بين أن تكون من أتباع بولس أو أن تكون من أتباع عيسى ( يسوع) لأنه لا يصلح أن تكون تبعا للاثنين في نفس الوقت لأن كل منهما مخالف للآخر وتعاليمهما غير متفقة بتاتا ، فإن اخترت أن تكون تبعا لبولس دون عيسي فقد اخترت الضلال و لا حول و لا قوة إلا بالله ، و لكن إن اخترت أن تكون تبعا لعيسى (يسوع) فقد اخترت الإسلام لأنه هو دين عيسى ودين كل الأنبياء من قبله ودين خاتمهم محمد رسول الله

يسوع) ؟ لقد أوصاهم عيسى قائلا لهم: (لقد جلس الكتبة والفريسيون والفريسيون على كرسى موسى) بمعنى أنهم أى الكتبة والفريسيون هم علماء الشريعة (فكل ما يقولون لكم أن تحفظوه فاحفظوه واعملوا به) بمعنى ما يقولونه لكم من أحكام الشريعة الصحيحة أن تفعلوه فافعلوه واقبلوه منهم (ولكن كأعمالهم لا تعملوا لأنهم يقولون ولا يعملون) بمعنى أنهم منافقون فبرغم أنهم علماء شريعة ويرشدون الناس إلى أحكام الله بها مع ذلك فهم أنفسهم يخالفون أحكام شريعة الله في أفعالهم الشخصية ؛ لذلك حذر عيسى (يسوع) تلاميذه من أن يقلدوا الكتبة والفريسيين في أعمالهم الشخصية حتى لا يقعوا في محظور من محظورات الشريعة لأن الكتبة والفريسيين مراؤون ويفعلون بخلاف ما يقولون.

بالله ماذا نفهم من وصية عيسى (يسوع) هذه للجمع وللحواريين انفهم أنه المسلام حريص كل الحرص على الحفاظ على الشريعة وتطبيقها تطبيقا صحيحا كما أنزلها الله وأمر بها ، ولللذة حرصه على ذلك طلب شدة التحرى ، ولدرجة إن عمل أحد علماء الشريعة عملا يخالف أحد أحكام الشريعة ألا يكونوا كالعميان ويقلدوه في عمله المخالف للشريعة بحجة أنه معلم وهو أعلم منهم.

جاء بإنجيل متى: «فى ذلك الوقت جاء إلى يسوع كتبة وفريسيون من أورشليم قائلين: لماذا يخالف تلاميذك تقليد الشيوخ فإنهم لا يغسلون أيديهم عند ما يأكلون ؟ فأجاب وقال لهم: وأنتم أيضا لماذا تخالفون وصية الله من أجل تقليدكم ؟ فقد أوصى الله قائلا: أكرم أباك وأمك ومن سب أباه أو أمه فليمت موتا ، أما أنتم فتقولون إن من قال لأبيه أو أمه قد و هبت قربانا للرب كل معونة مستحقة لك عندى، فليس عليه أن يكرم أباه أو أمه، ومن ثم أبطلتم وصية الله من أجل تقليدكم ، أيها المراؤون ، لقد أحسن اشعياء إذ تنبأ عنكم قائلا: إن هذا الشعب يتقرب إلى بفمه ويكرمنى بشفتيه أما قلبهم فبعيد عنى ، فعبثا عبادتهم لى ما داموا من وصايا الناس يستمدون تعاليمهم ».

لاحظ معى هنا كيف أن عيسى (يسوع) حريص على حفظ وصايا الله التى بالتوراة وأنه يستنكر على الكتبة والفريسيين ويلومهم ويبوبخهم وينتهرهم ؛ لأنهم حريصون على تقاليد الشيوخ من أن ينتهكها أحد، وفي الوقت نفسه غير مبالين وغير مهتمين من أن تنتهك وصايا الله ؛ لأن كان الأولى بهم وهم علماء الشريعة أن يحافظوا على شريعة الله ووصاياه بها لا على وصايا الناس وتقاليد الشيوخ الباطلة التي يتحايلون بها على شريعة الله.

نتابع النص في انجيل متى: «ثم دعا إليه الجمع وقال لهم: اسمعوا وافهموا ليس ما يدخل الفم ينجس الإنسان وإنما ما يخرج من الفم هو الذي ينجس الإنسان ».

هذا النص السابق اتخذه بولس ذريعة لتحليل كل مأكل أو مشرب محرم بشريعة التوراة ، وبخاصة أكل لحم الخنزير المحرم بشريعة التوراة واحتال به على الحواريين ليقنعهم بذلك الرأى الباطل بحجة أن تحريم أكل لحم الخنزير يمنع الكثيرين من أن يؤمنوا ، انظر كيف أن بولس يتنازل للوثنيين عن بعض تعاليم الله ليدخلوا في دينه إنه بدلا من أن يغير هم فهو يتغير من أجلهم ، بل ويجترأ فيغير تعاليم الله في سبيل نيل رضاهم ، إنه يفصل لهم دينا على مزاجهم وعلى هواهم ، أنظر وتأمل!!

هذا النص السابق قد فسره عيسى (يسوع) بنفسه فقال: «ألا تفهمون بعد أن كل ما يدخل الفم يمضى إلى الجوف ثم يندفع إلى المخرج وأما ما يخرج من الفم فمن القلب يصدر وهو الذى ينجس الإنسان لأنه من القلب تخرج الأفكار الشريرة يخرج القتل والزنا والفجور والسرقة و شهادة الزور والتجديف على الله فهذه هى التى تنجس الإنسان وأما الأكل بأيد غير مغسولة فلا ينجس الإنسان».

بالطبع حجة بولس باطلة ، فكما أوضح عيسى (يسوع) بنفسه أن الذي ينجس الإنسان هو أن يخالف وصايا وتعاليم الله هذه هي النجاسة الحقيقية التي تنجس أي إنسان أن بخالف و صابا الله فعندما بو صبي الله بتحريم أكل لحم الخنزير إذن فمخالفة وصية الله بأكل ما أوصى بعدم أكله هذه المخالفة لوصية الله هي التي تنجس الإنسان ، أعلم أنه : ليس هناك مأكل ناجس في ذاته ولكن الفعل المخالف لأمر الله هو الذي ينجس فاعله فالنجاسة في الفعل المخالف وليس في الشيء ذاته فليس يعنى أن تحريم بعض المأكولات هو أن هذه المأكولات نجسة بذاتها وأن هذا هو سبب التحريم ، لا ، لأن التحريم قد يكون للعقاب وقد يكون للاختبار فمثلا: عندما حرم الله على آدم أن يأكل من ثمرة شجرة معينة ، ليس معنى ذلك أن ثمرة هذه الشجرة نجسة ، ولكن مخالفة وصية الله هو الذي ينجس لذلك يجب التسليم لحكم الله و و صاباه مطلقا بغض النظر عن معر فتنا الحكمة من ذلك التحريم أو عدم معرفتنا الحكمة من هذا التحريم و هذا التسليم لله في أحكامه هو الإسلام دين كل الأنبياء

والنص الأصلى لبشارة يسوع يوضح هذه الحقيقة : «الحق أقول لكم إن أكل الخبز بأيد غير نظيفة لا ينجس إنسانا لأن ما يدخل الإنسان لا ينجس الإنسان بل الذي يخرج من الإنسان ينجس

الإنسان ، فقال حينئذ أحد الكتبة : إن أكلت لحم الخنزير أو لحوما أخرى نجسة أفلا تنجس هذه ضميري ؟ أجاب يسوع : إن العصيان لا يدخل الإنسان بل يخرج من الإنسان من قلبه ، ولذلك يكون نجسا متى أكل طعاما محرما ».

جاء بإنجيل متى: «فى ذلك الوقت كان يسوع يسير فى يوم السبت بين الحقول وجاع تلاميذه فراحوا يقطفون سنابل القمح ويأكلون فلما رأى الفريسيون ذلك قالوا له: ها هم أولاء تلاميذك يفعلون مالا يحل فعله فى السبت ».

سؤال: هل فرك التلاميذ لبعض سنابل القمح وأكلها لأنهم كانوا جوعى في يوم سبت يعتبر انتهاكا لأحكام يوم السبت الصحيحة والمقررة بشريعة التوراة ؟

الإجابة الصحيحة : لا يعتبر مافعله التلاميذ انتهاكا لأحكام يوم السبت الصحيحة والمقررة بشريعة التوراة ؛ لأنه لا يمنع في يوم السبت أعمال الضرورة و أعمال الرحمة ( الخير ) .

سؤال: إذن لماذا اتهم الفريسيون التلاميذ بانتهاك يوم السبت؟

الإجابة: لأن عيسى (يسوع) قد أحرجهم في أكثر من موقف أمام الشعب موضحا لهم بالحجة والبرهان ومن نصوص الكتب

المقدسة أنهم لا يفهمون الأحكام الصحيحة للشريعة ؛ لذلك كانوا يتصيدون له ولتلاميذه أى غلطة أو مخالفة للشريعة ليمسكوها عليه ويدينونه بها أمام الشعب ، ولكنهم حتى فى هذه فشلوا فشلا ذريعا ، فقد أفحمهم عيسى (يسوع) مرة أخرى وبالحجة والبرهان ومن نصوص الكتب المقدسة ، على أن ما فعله التلاميذ من فرك لبعض سنابل القمح وأكلها لأنهم كانوا جوعى فى يوم سبت لا يعتبر مخالفة منهم لأحكام يوم السبت الصحيحة والمقررة فى التوراة .

نتابع النص: « فقال لهم: أما قرأتم ما فعل داود حين جاع هو والذين معه كيف دخل بيت الله وأكل خبز التقدمة الذي لا يحل له أكله ولا للذين معه وإنما للكهنة وحدهم ؟ أو ما قرأتم في الشريعة أن الكهنة في السبوت كانوا لا يحفظون السبت في الهيكل ولا لوم عليهم ؟ ».

ثم يذكرهم بنص فى كتب الأنبياء فيقول لهم: «فلو كنتم تعلمون ما معنى: (إنى أريد رحمة لا ذبيحة) لما أدنتم الأبرياء. » ثم يقرر لهم ويذكرهم أنه عالم شريعة مثلهم ومن المحافظين عليها فيقول لهم: «لأن ابن الإنسان هو رب السبت أيضا »، كلمة رب كانوا يستخدمونها فى الإشارة إلى معلم الشريعة ، ورب السبت تعنى معلم لأحكام يوم السبت والشريعة ويقول لهم عيسى (يسوع) ذلك حتى لا

يحاولوا معه مرة أخرى من محاولات فاشلة لتصيد أخطاء ومخالفات للشريعة له أو لتلاميذه لأنهم إن كانوا من علماء الشريعة ومعلميها فهو أيضا من علمائها وكان من معلميها وهو أدرى منهم بأحكامها الصحيحة.

نتابع النص: «ثم مضى من هناك ودخل مجمعهم وإذا هناك رجل ذو يد يابسة فسألوه عساهم أن يمسكوا عليه تهمة قائلين: أيحل الإبراء في السبوت؟» نلاحظ نفس نقطة الخلاف بين عيسى (يسوع) من جهة والكتبة والفريسيين من جهة أخرى في فهمهم لأحكام الشريعة، فالكتبة والفريسيون مرة أخرى يحاولون أن يمسكوا على عيسى (يسوع) تهمة ومخالفة للشريعة ليدينوه بها ولكنه مرة أخرى غيسي (يسوع) تهمة ومخالفة للشريعة ليدينوه بها ولكنه مرة أخرى النضا يفحمهم بالحجة والبرهان ويوضح لهم أنهم لا يفهمون أحكام الشريعة بشكل صحيح، نتابع النص: «فقال لهم: إن كان لأى منكم شاة واحدة وسقطت في حفرة في السبت أفلا يمسك بها ويخرجها فكم من الإنسان أفضل من الشاة ؟ إذن يحل فعل الخير في السبوت، ثم قال للرجل: امدد يدك، فمدها فعادت سليمة كالأخرى».

إذن يا إخوان من الواضح تماما لنا الآن هو أن عيسى (يسوع) كان من أشد المحافظين على الأحكام الصحيحة للشريعة وكان يفهمها بشكل صحيح ويعلمها للناس بطريقة صحيحة وهذه كانت من نقط

الخلاف بينه وبين الكتبة والفريسيين الذين كانوا حريصين ومحافظين على تقاليد الشيوخ أكثر من حفظهم لشريعة الله التى كانوا أيضا يفهمون أحكامها بطريقة خاطئة ويعلمونها للناس بطريقة خاطئة ، وأوضح عيسى (يسوع) للجميع أنه لم يأت لينقض أحكام الشريعة أو كلام الأنبياء قبله بل (ليتمم) ، فكان به المنه تمام أنبياء بنى إسرائيل الخاضعين لشريعة موسى ، وكان الإنجيل تماماً لكتب أنبياء بنى إسرئيل الذين أتوا قبله ، وإيذانا باقتراب زمان ظهور ملكوت الله حيث ستنقل النبوة والشريعة والكتاب لشعب آخر غير بنى إسرائيل .

توجد نبوءة تحدث يسوع عن حدوثها قريبا وهي نبوءة تدمير أورشليم وهدم الهيكل وقد تحققت هذه النبوءة فعلا في سنة ٧٠ ميلادية أي بعد رفع عيسى بأربعين سنة ، وذلك عندما دخلت الجيوش الرومانية ودمرت المدينة المقدسة أورشليم وهدمت الهيكل وذبحت الناس ، قال عيسى وهو يتحدث عن هذه الأحداث وقال : « فصلوا لئلا يقع هربكم في الشتاء أو في سبت » لاحظ معى قول يسوع : ( أو في سبت ) إن قول عيسى هذا يدل دلالة قاطعة في أنه حتى لم يكن ليخطر بباله أن يلغى حكما من أحكام يوم السبت لاحظ أنه يتحدث عن أشياء حدثت بعد رفعه إلى السماء بأربعين سنة ، فكيف فعلها بولس وألغى أحكام الشريعة وخالف بذلك الفعل الشنيع تعاليم عيسى

ولكن الحقيقة أن صديقى الطبيب ما زال لم يعطنى الجواب على سؤالى: هل كان يسوع حقا يدعو الناس إلى دين جديد اسمه المسيحية ؟

إنه لم يجرؤ أن يقول نعم؟ ولا يجرؤ أي مسيحي أن يقولها واضحة صريحة قوية نعم ، إجابة على سؤالي ؛ لأن الحقيقة التي لا تقبل أي جدال هي أن يسوع كان يعيش ويتصرف كيهودي ولم يكن يدعو الناس أبدا إلى أي ديانة أخرى جديدة ذات عقائد جديدة بمعنى أنه لم يكن في ذهنه أبدا ما يسمى حاليا بالديانة المسيحية بعقائدها الوثنية الوضعية التي أسسها بولس والمجامع المسكونية من بعده والتي هي : الخطيئة الأصلية من آدم و حواء و نتيجة لذلك حدثت أز مة بين رحمة الاله و عدالته و هذه الأزمة امتدت لآلاف السنبن ، ففكر الاله في حل لإنهاء هذه الأزمة في ذاته ، فقرر بأن ينزل بنفسه إلى الأرض فوضع نفسه جنينا صغيرا ضعيفا في رحم امرأة يهودية عذراء و تم ولادته فنزل من فرج تلك المرأة العذراء طفلا صغيرا ضعيفا ، ورضع الحليب من ثدى تلك المرأة اليهودية التي وضع نفسه داخل رحمها وعندما أكمل من العمر سبعة أيام تم ختانه بقطع غرلته ، وهكذا صار الإله متجسدا في صورة إنسان ليقتل على الصليب الروماني ويموت تكفير اعن خطايا بني آدم كلهم وخطيئة آدم وحواء

والأنبياء ، فهل اكتفى بولس بما فعله ؟ الحقيقة أنه لم يكتف بما فعله من ابتداع عقيدة الفداء وتجسد الإله فى يسوع الناصرى وإبطاله لشريعة الله ، بل تدخل فى بشارة عيسى (يسوع) فحرف بشارة يسوع وفسرها بطريقة خاطئة وملتوية جدا ليبعدها عن مقصودها الرئيسى كما سيتضح ذلك لكم لاحقا إن شاء الله.

### دين يسوع:

فى ذات مرة سألت صديقى الطبيب المسيحى المتدين والمثقف : هل كان يسوع حقا يدعو الناس إلى دين جديد اسمه المسيحية ؟

فأجابنى قائلا: إن الديانة اليهودية شيء والديانة المسيحية شيء آخر مختلف تماما.

ولكن هذه ليست إجابة على سؤالى ، يا صديقى!

ولكنى أعتبر ما قاله حقيقة عن اختلاف الديانتين حيث كما هو معروف عندى حاليا أن عقائد الديانة المسيحية الحالية هى عقائد وضعية ألفها بولس والمجامع المسكونية من بعده.

﴿ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ ﴾ [ الصافات ] .

كنت أراسل قسيسا فكتبت له معرفا معنى الإنجيل، وكتبت له أن لفظة (الإنجيل) تعنى (بشارة الله) وهذه البشارة هى بشارة الله فيه باقتراب زمان ظهور ملكوت الله والعلامات التى تسبق ظهور ذلك الملكوت وصفة ذلك الملكوت وصفة أصحاب ذلك الملكوت ، المهم أعجبه هذا التعريف جدا وكتب لى أن هذا التعريف صحيح للإنجيل ، ولكن الذي عجبت منه هو أنه كتب بعد ذلك مباشرة : ، ولكن معنى ولكن الذي عجبت منه هو أنه كتب بعد ذلك مباشرة : ، ولكن معنى الإنجيل عندنا ليس إلا كما عرفه عبد يسوع المسيح المدعو بولس ، ثم ذكر قوله ما معناها أن معنى الإنجيل هو موت المسيح وقيامته لخلاص البشر .

بالله بأى عقل تعقلون هذا الكلام لأن بهذا العقل ستدانون به أمام الله يوم الدينونة وليس تدانون بكلام بولس ، من له أذن فليسمع ومن له عقل فليعقل .

يا أتباع بولس عودوا وكونوا أتباعا لله ولرسول الله ولا تكونوا كالذين يقول الله فيهم: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوۤاْ إِلَىٰ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ وفى سنة ٣٨١ م تم اكتشاف أن هذا الإله يتكون من ثلاثة أشخاص تسمى أقانيم هى أقنوم الابن وأقنوم الروح القدس وأقنوم الأب، ومازال الخلاف العقائدى قائماً إلى الآن حول هذه الأقانيم هل هى ذات مشيئة واحدة أم مشيئتين وطبيعة واحدة أم طبيعتين ؟

هذه هى عقائد الديانة المسيحية وهى تذكرنى بمقولة شهيرة لأحد الفلاسفة من النصارى يقول: إن خلاصة الديانة المسيحية ، هى أن الله قتل الله لإرضاء الله .

وأنا لا أملك وأنا أسرد هذه العقائد المسيحية سوى أن أردد قول الله : ﴿ سُبْحَنَ رَبِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ رَبِ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ الله : ﴿ سُبْحَنَ رَبِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ رَبِ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الزخرف].

﴿ مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَدٍ ۚ إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ ﴿ مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ۚ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [ المؤمنون ] .

### ذات الله:

فالله أكبر الله أكبر وليس كمثله شيء ، وهذا هو التنزيه الواجب لله تعالى وزيادة ، فمن قال أين الله ؟ قلنا له : (أين) كلمه يستفهم بها عن المكان والله خلقها وخلق قائلها وخلق جميع الأماكن ، وهو تعالى لا يوصف بالصفات الحادثة المخلوقة ، فلا يليق به أن يقال عنه أين ؟

ومن قال لنا : كيف الله ? قلنا له : كيف كلمة يسأل بها عن كيفية الشيء ، والله تعالى خلق هذه الكلمة وخلق معناها وخلق قائلها وخلق سؤاله وخلق جميع الكيفيات فلا يتصور أن يوصف بشيء خلقه ؛ فلا يقال عنه كيف هو ؟ ومن قال لنا : في أي شيء هو ؟ قلنا له : في معناها الظرفية الحقيقية نحو زيد في المسجد ، أو مجازية نحو النجاة في الصدق ، والله تعالى خلق هذه الكلمة وخلق معناها وخلق قائلها وخلق الظرفية الحقيقية والمجازية ، فكيف يليق به أن يقال عنه في أي شيء هو ؟!

ومن قال لنا : على أى شىء هو ؟ قانا له : على كلمة معناها الاستعلاء ، والله تعالى خلق هذه الكلمة وخلق معناها الذي هو الاستعلاء وخلق قائلها وخلق قوله ، فلا يقال عنه على أى شىء هو ؟

قَالُواْ حَسَّبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَآ ۚ أَوَلَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيَّا وَلَا

يَهْتَدُونَ 😩 ﴾ [ المائدة ] .

كان لى صديق مسيحيى اسمه مرقس ، وفى جلسة لنا معا سألته هل يستطيع الإنسان يامرقس أن يتخيل شكلا لله فى عقله ؟ فأجابنى مرقس على الفور وبقوة وبصوت واضح: بالطبع لا ، فكيف للمحدود أن يعى ويتخيل اللامحدود.

بصراحة إجابة مرقس هذه صحيحة جدا وذكرتنى بمقولة لأحد الشيوخ يقول فيها: كل ماخطر ببالك فاعلم أن الله غير ذلك ، هذه حقيقة، فإن الله أكبر من أن تتخيل عقولنا شكلا له ، فالله ليس كمثله شيء أبدا وهو خالق كل شيء في السموات والأرض فهو خالق عالم الأجسام والدنيا وما فيها وهو خالق عالم الأرواح والسموات وما فيها والله لا يشبه أبدا شيئا من خلقه فعالم الأجسام وعالم الأرواح من خلقه ، وعندما نشبه الله بصورة من خلقه فقد جدفنا على الله ؛ لأن معرفة ذات الله فوق إدراك كل المخلوقات ، وهو تعالى لا يشبه أحدا من خلقه أبدا يقول أحد الشيوخ: إدراك عدم الإدراك إدراك .

سألت مرقس ثانية وقلت له: ولكنك يا مرقس تستطيع على حسب عقيدتك أن تتخيل شكل لله وذلك بأن تستحضر في عقلك شكل المسيح أليس كذلك ؟

بهت مرقس وأجابني في خذلان وبصوت ضعيف قائلا: نعم .

سألته مرة أخرى : هل صحيح يا مرقس أنكم فى الكنيسة تسجدون لصورة كبيرة للمسيح معلقة على الجدار ؟ ، أجابنى مرقس فى خذلان تام وبصوت لا يكاد أن يسمع قائلا : نعم .

ثم طلب منى بشدة أن لا أوجه له أسئلة أخرى ، تركته ثم قلت فى نفسى : ما الفرق بينكم يامرقس وبين الوثنيين ؟ لا فرق لا فرق سوى اختلاف الأسماء ولكنها هى نفسها خدعة الشيطان القديمة لذرية آدم هى نفسها خدعتة القديمة يعيد تكرارها فى كل زمن وفى كل عصر بصور مختلفة ، ومازال بنو البشر ينخدعون ولا يلاحظون أسلوب الشيطان الخداعى بالرغم من أنه أسلوب مكرر ولكن خدعته ما زالت تنطلى على الكثير من بنى البشر وتلقى رواجا كبيرا بل ويجندون لها من يدعو الناس إليها .

هى خدعته قديما عندما أراد أن يعبد الإنسان الأصنام أوحى إليه أن الله قد أحل بها فعبدها الضالون ، يعود الشيطان ويكررها في

شَيُّ يُهُ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ ﴿ كُفُوا أَحَدُّا ۞ ﴾

[الإخلاص] ثم بعد ذلك كله من قال لنا : إذا كان الله تعالى فى هذه المثابة من الغيب المطلق عن سائر العقول فكيف أمكن للعقل أن يؤمن به ؟ قلنا له : العقل يستدل بوجود كل شىء من هذه المخلوقات على وجوده تعالى المنزه على حسب ما ذكرنا وزيادة ، وذلك أن وجود كل شىء محسوس أو معقول لابد أن يكون له خالق لا يشبه هذا الوجود الحادث وإلا كان حادثاً مثله ، والمعلوم أن كل حادث له محدث وفاعل والحادث ليس فى قوته إحداث نفسه و لا مثله ، وذلك الوجود القديم هو الله تعالى فهو الأول بلا بداية وهو الآخر بلا نهاية ، فالإيمان بالله تعالى حينئذ على حسب ما هو عليه من التنزيه التام : لأن وجود كل شيء دليل على وجود الله تعالى .

(۱) على أن أترك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك دونه أى يقتلوننى ليمنعوني من دعوة الناس إلى عبادة الله وحده ـ ما تركته ».

قديما سألت صديقى الطبيب المسيحى المتدين والمثقف: هل توجد بالتوراة أو بكتب الأنبياء أو الإنجيل أى نبوءة عن النبى محمد ؟ فأجاب على الفور وبكل ثقة: لا يوجد عنه أى شىء.

هذا ما سنعرف حقيقته سويا في الجزء الثاني من هذا الكتاب.

زمن آخر موحيا أن الله قد حل بالطبيعة فيعبد الضالون الطبيعة من شجر وحجر وماء وهواء ، يعود الشيطان فيكررها مرة أخرى فى زمن آخر موحيا أن الله قد حل بالكواكب أو بالقمر أو بالشمس فيعبد الضالون من بنى البشر الكواكب والقمر والشمس يعود ويكررها فى زمن آخر موحيا أن الله قد حل بالنار فيعبد الضالون من بنى البشر النار يعود ويكررها مرة أخرى وفى زمن آخر موحيا أن الله قد حلً فى الإنسان أو أن الله قد جاء فى الجسد فيعبد المنخدعون ذلك الإنسان .

لقد عانى رسل الله وأنبياؤه من مكائد الكفرة وأذاهم وهم يؤدون رسالة الله ويبلغونها للناس فهم لا يطلبون مجداً لأنفسهم ولكن يطلبون مجد الذى أرسلهم الله الذى لا إله إلا هو وحده لا شريك له.

جاء عم النبى محمد يعرض عليه عرض قومه بالمال والملك بشرط أن يتوقف عن دعوته إلى عبادة الله وحده فرد رسول الله محمد على عمه قائلا: « ياعم والله لو وضعوا الشمس بيمينى والقمر بشمالى أى أنهم حتى لو ملكونى ما لا يستطيعون كالشمس والقمر »

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لابن هشام (٢٩٩/١).

# مقدمة الجزء الثاني

أنا لا أكتب هذا الكتاب للمسلمين ، فالمسلمون ليسوا في حاجة لدليل من الكتاب المقدس على نبوة محمد رسول الله ، فهم مؤمنون برسالته ونبوته قلبا وقالبا فهم ليسوا بحاجة لكتابي هذا أبدا ، فأنا أكتب هذا الكتاب للمسيحيين عامتهم وعلمائهم المتخصصين في دراسة الدين وغير المتخصصين ، وفقط الذي سيستفيد منه هو المسيحي الذي لديه النية الصادقة في قلبه لمعرفة الحقيقة .

عندما أورد هنا النبوءات من الكتاب المقدس بعهدیه الدالة علی شخص المسیا الرئیس ستری أنها تفسر بعضها بعضا ، وتبدو للمتخیل وكأنها فروع كثیرة لنهر واحد تجری كلها سویا فی اتجاه مصب واحد كبیر وكأنها تجری إلی زمن معین بل إلی سنة معینة ، وتجری إلی مكان معین ، وتجری إلی أمة معینة ، وتجری إلی شخص بعینه .

ولن ترى الصورة كامله أبدا إلا إذا رأيت النبوءات كلها متجمعة معا دفقة واحدة أمامك يشرح بعضها بعضا عندها فقط تستطيع ومن عبر الكتاب المقدس بعهديه أن ترى حقيقة المسيا الرئيس خاتم الأنبياء والمرسلين وبكل وضوح وبدون أدنى لبس أو شك.

# الجزء الثانى بشارة الملكوت

أجاب يعقوب: يا معلم قل لنا بمن صنع هذا العهد؟ ، فإن اليهود يقولون: « بإسحاق » و الإسماعيليون يقولون « بإسماعيل » .

أجاب يسوع: ابن من كان داود ومن أي ذرية ؟

أجاب يعقوب : من إسحاق لأن إسحاق كان أبا يعقوب ويعقوب كان أبا يهوذا الذي من ذريته داود .

فحينئذ قال يسوع : ومتى جاء رسول الله فمن نسل من يكون ؟ أجاب التلاميذ : من داود .

فأجاب يسوع: لا تغشوا أنفسكم ؛ لأن داود يدعوه في الروح ربا قائلا هكذا: «قال الله لربي اجلس عن يميني حتى أجعل أعداءك موطئا لقدميك ، يرسل الرب قضيبك الذي سيكون ذا سلطان في وسط أعدائك » فإذا كان رسول الله الذي تسمونه مسيا بن داود فكيف يسميه داود ربا ، صدقوني لأني أقول لكم الحق إن العهد صنع بإسماعيل لا بإسحاق.

حينئذ قال التلاميذ : يا معلم هكذا كتب في كتاب موسى أن العهد صنع بإسحاق .

### بمن صنع العهد ؟

بدایة ۰۰ سألت صدیقی الطبیب المسیحی المتدین : هل توجد عندكم أی نبوءة عن النبی محمد ؟ فرد علی قائلاً بصوت قوی و بكل ثقة : لا یوجد عنه أی شیء .

حينها التزمت الصمت ولم أستطع الرد عليه ، وذلك لأنى لم أكن قد أطلعت على الكتاب المقدس حينها ، ولم أكن أعلم شيئا عن محتواه حينئذ .

فى جلسة ليسوع مع أصحابه الحواريين دار بينهم هذا الحديث الجميل:

«يقول يسوع: الحق أقول لكم إن كل نبي متى جاء فإنه إنما يحمل لأمة واحدة فقط علامة رحمة الله ، ولذلك لم يتجاوز كلامهم الشعب الذي أرسلوا إليه ، ولكن رسول الله متى جاء يعطيه الله ما هو بمثابة خاتم يده، فيحمل خلاصا ورحمة لأمم الأرض الذين يقبلون تعليمه ، وسيأتي بقوة على الظالمين ، ويبيد عبادة الأصنام بحيث يخزي الشيطان: لأنه هكذا وعد الله إبراهيم قائلا: « انظر فإني بنسلك أبارك كل قبائل الأرض وكما حطمت يا إبراهيم الأصنام تحطيما هكذا سيفعل نسلك ».

### بشارة يسوع:

تظهر لنا بوضوح شخصيه يسوع الناصرى كما كان ينظر إليه الحواريون أصحابه والمؤمنون برسالته من الشعب اليهودى من الذين كانوا معاصرين له أنه ليس إلا نبى عظيم من اليهود مرسل إليهم من الله ومؤيد من الله بالمعجزات ؛ لتنفيذ مهمة أساسية أرسله الله إلى اليهود من أجلها وهى تبشير قومه اليهود بالنبى الخاتم المسيا الرئيس نبى محارب ذو شريعة جديدة مرسل للناس كلهم ، وبه يظهر ملكوت الله فى الأرض كما هو فى السماء وأن ذلك النبى الآتى لن يكون من نسل داود وليس من بنى إسرائيل كلهم .

التبصر والاعتدال ، مزدان بروح المحبة والرحمة ، روح العدل

والتقوى ، روح اللطف والصبر التي أخذ منها من الله ثلاثة اضعاف

ما أعطى لسائر خلقه ، ما أسعد الزمن الذي سيأتي فيه إلى العالم .

\*\* انظر فاصل ٣ (١) .

وباتفاق من علماء جميع الأديان كلهم بما فيهم كبار علماء اللاهوت المسيحيين من كافة طوائفهم أنه قد كان محور دعوة يسوع الأساسى هو البشارة بملكوت الله ، حتى إنهم سموا إنجيله بإنجيل

أجاب يسوع متأوها: هذا هو المكتوب، ولكن موسى لم يكتبه ولا يشوع، بل أحبارنا الذين لا يخافون الله، الحق أقول لكم إنكم إذا أعملتم النظر في كلام الملاك جبريل تعلمون خبث كتبتنا وفقهائنا، لأن الملاك قال: «يا إبراهيم سيعلم العالم كله كيف يحبك الله، ولكن كيف يعلم العالم محبتك لله، حقا يجب عليك أن تفعل شيئا لأجل محبة الله، أجاب إبراهيم: «ها هو ذا عبد الله مستعد أن يفعل كل ما يريد الله » فكلم الله حينئذ إبراهيم قائلا: خذ ابنك بكرك واصعد الجبل لتقدمه ذبيحة » فكيف يكون إسحاق البكر و هو لما ولد كان إسماعيل ابن سبع سنين ؟

فقال حيننذ التلاميذ : إن خداع الفقهاء لجلى ، لذلك قل لنا أنت الحق لأننا نعلم أنك مرسل من الله .

فأجاب حينئذ يسوع: الحق أقول لكم إن الشيطان يحاول دائما إبطال شريعة الله ، فلذلك قد نجس هو وأتباعه والمراؤون وصانعو الشر كل شيء اليوم ، الأولون بالتعليم الكاذب والآخرون بمعيشة الخلاعة ، حتى لا يكاد يوجد الحق تقريبا ، ويل للمرائين لأن مدح هذا العالم سينقلب عليهم إهانة وعذابا في الجحيم ، لذلك أقول لكم : إن رسول الله بهاء يسر كل ما صنع الله تقريبا ، لأنه مزدان بروح الفهم والمشورة ، روح الحكمة والقوة ، روح الخوف والمحبة ، روح

<sup>(</sup>١) انظر : ص ٢٣٥من الكتاب : يسوع في عيون معاصريه .

الملكوت إشارة إلى أساس بشارة يسوع و جوهر دعوته و الهدف من رسالته كلها.

جاء فى لوقا: « ولما طلع النهار خرج وذهب إلى مكان مقفر فبحثت الجموع عنه حتى وجدوه وتمسكوا به لئلا يرحل عنهم ، ولكنه قال لهم: لابد لى من أن أبشر المدن الأخرى أيضا بملكوت الله لأنى لهذا قد أرسلت ، ومضى يبشر فى مجامع اليهودية » ، تأمل قوله: « لأنى لهذا قد أرسلت » إنه الملك يوضح بما لايترك مجالا لشك أو لظن أن رسالته هى تبشير اليهود باقتراب زمان ملكوت الله وكان الملك أخر إعلان من الله للشعب اليهودى بصفته آخر أنبياء بنى إسرائيل ؛ لذلك كان محور رسالته هى تبشير اليهود قومه بخاتم الأنبياء صاحب الملكوت والذى لن يكون من بنى إسرائيل حتى يؤمنوا به متي جاء الملكوت والذى لن يكون من بنى إسرائيل حتى يؤمنوا به متي جاء فيكون لهم نصيب فى الملكوت القادم به من الله ذاك هو المبارك الذى تنظر الأمم شريعته ، والذى تخضع له شعوب ويقيم الله به مملكة لن تنقر ض أبدا .

ترى معى عبر النص الإنجيلى أن يسوع يقرر بوضوح بالغ على أن مهمته الرئيسية ، والتى أرسله الله من أجلها هى فقط أن يبشر اليهود بملكوت الله ، ولم تكن مهمته إقامة ذلك الملكوت بل كانت تتحصر مهمته بالتبشير بذلك الملكوت ، وأن ذلك الملكوت قد اقترب

زمان ظهوره وصفة النبى المعزى الذى سيظهر به الله ذلك الملكوت وصفة الأمة التى تحمل من الله أمانة ذلك الملكوت ومهمتها فى إبلاغه للناس كلهم ليحكموا به ويسلموا لله رب العالمين مالك كل شىء ، وضرب على ذلك الأمثال الكثيرة لأصحابه ولجموع الشعب اليهودى

بداية قبل أى خلاف أو اختلاف فى وجهات النظر يجب أن نفهم سويا المعنى الحقيقى المقصود من كلمة ملكوت الله ، وسنفهم هذا المعنى الحقيقى من كلام يسوع نفسه ؛ لأننا بفهمنا المعنى الحقيقى المقصود من كلمة ملكوت الله سنفهم الوجهة الإيمانية الكبرى التى كان يدعو يسوع الناس بالإيمان بها والتوجه إليها ، والتى هى ستكون تحقيقا حقيقيا حيا وواقعيا لبشارة يسوع وبذلك لا تكون الجهود والمعاناة التى مر بها هذا الرجل المرسل من الله والمعجزات العظيمة التى أظهرها الله على يده قد ضاعت هباء ، وإننا بفهمنا معنى بشارته نوفى هذا الرجل النبى العظيم بعضاً من حقه ، ونشهد له نحن المسلمين أنه قد بلغ رسالة الله حق التبليغ .

كان يسوع دوما يحرص على أن يعلم الناس صلاة رائعة تحمل هذه الصلاة لب وجوهر وأساس بشارته وهذه الصلاة كانت عبارة عن دعاء موجه لله بأن يأتى ملكوت الله في الأرض ليكون به تحقيق

مشيئة الله في الأرض كما هي متحققة في السماء ففيها يقول: « ليتقدس اسمك ليأت ملكوتك لتكن مشيئتك في الأرض كما في السماء ».

إذن فمن الواضح الآن ومن المؤكد أن تحقيق مشيئة الله في الأرض هو المعنى الحقيقى المقصود من كلمة ملكوت الله.

وبشار ات الكتاب المقدس كلها تؤكد أن ذلك سيتم عبر نبي رئيس مرسل من الله بشريعة جديدة للناس كلهم ومأمور بتبليغها وتنفيذها هو و من تبعه إلى بوم الدبنونة كما ذكر لنا في نبوءة الكتاب: « وتنتظر الأمم شريعته » هذا هو المعنى الحقيقي لملكوت الله الذي كان يبشر به يسوع قومه اليهود وكرهه علماء الدين من اليهود ليس لأنه كان يبشر باقتراب زمان ظهور ملكوت الله ولكن لأنه كان يبشر بأن ظهور النبي المسيا المعزى الذي سيقيم الملكوت لن يكون منهم ولكن من أمة أخرى غيرهم ، فقد قال لهم يسوع ذلك صراحة بعد أن ذكر لهم مثل الكر إمين الأردياء قال : « أما قر أتم قط في الكتب أن الحجر الذي نبذه البناؤون هو الذي أصبح رأس الزاوية من عند الرب كان هذا وهو عجيب في أعيننا لذلك أقول لكم إن ملكوت الله سينزع منكم وتعطاه أمة تؤدي أثماره ، وكل من سقط على هذا الحجر تهشم وأما من سقط هو علبه فإنه بسحقه »

هذه النبوءة العظيمة تبين السر الحقيقى وراء الموقف العدائى الشديد من علماء الدين اليهود ليسوع وبشارته بملكوت الله وهى الحقيقة التى آلمتهم جدا ، وهى البشارة بأن سلطان الشريعة الذى أعطاه الله لهم منذ عهد موسى سيزول منهم وينتقل لأمة أخرى غيرهم يكون منها النبى الخاتم المسيا الرئيس الذى طالما أملوا وحلموا أن يكون من جنسهم من بنى إسرائيل من نسل داود ، هكذا ومن وجهة نظرهم أتى يسوع يقول لهم : إن كل آمالهم هذه مجرد أوهام وتلفيق لا رائحة فيها من الصحة .

نعم لقد كانت بشارة يسوع حقا مؤلمة ومحزنة لهم فقد قال لهم أن المسيا الرئيس الحقيقى الخاتم المعزى الذى كانوا ينتظرونه لن يكون من نسل داود كما يز عمون ويتمنون ذلك .

كان قول يسوع لهم صدمة عظيمة زلزلتهم جميعا ولذلك اتخذوا الموقف العدائي ليسوع وبشارته العظيمة بملكوت الله.

قال لهم: ماذا تظنون في المسيا؟ ابن من هو؟

فقالوا له: ابن داود

الألوهيه ، خلاصة القول إنهم لم يكن ليسكتوا عن الرد لو حقا فهموا من مقولته ذلك التفسير العقيم السابق .

والصحيح: أنهم لم يستطيعوا أن يجيبوه بكلمة ، وذلك لأنهم فهموا المعنى الحقيقى الذى يقصده هو فعلا من مقولته ، وهو أن المسيا الرئيس المعزى الذى ينتظرونه لن يكون من نسل داود لأن داود يدعوه بسيدى والابن لا يكون أبدا سيدا لأبيه ، فسكتوا ولم يستطيعوا أن يردوا عليه بكلمة لأن النص محكم ومن الكتاب الذى هم به مؤمنون والمعنى منه واضح جدا ، وهو أن النبى الخاتم الموعود صاحب الملكوت لن يكون من بنى إسرائيل .

ولمزيد من التأكيد من يسوع على هذه الحقيقة الجوهرية يكرر يسوع مقولته في أكثر من موقف وفي أكثر من مكان ، فنراه في كتاب الله مرقس يعلم الناس في الهيكل هذه الحقيقة الجوهرية في كتاب الله القديم هكذا : « أجاب يسوع وقال وهو يعلم في الهيكل كيف يقول الكتبة إن المسيا ابن داود ؛ لأن داود نفسه قال بالروح القدس قال الرب لسيدي اجلس عن يميني حتى أضع أعداءك موطئا لقدميك فداود نفسه يدعوه سيدا ، فمن أين هو ابنه ؟! وكان الجمع الكثير يسمعه بسرور ».

قال لهم: فكيف إذن يدعوه داود بالروح سيدى قائلا: قال الرب لسيدى اجلس عن يمينى حتى أجعل أعداءك تحت قدميك، فإن كان داود يدعوه ربه فكيف يكون ابنه?

فلم يستطع أحد أن يجيبه بكلمة ومنذ ذلك الحين لم يجرؤ أحد أن يسأله مرة أخرى .

والسؤال الذي يجب عليك أن تسأله لنفسك هنا هو : ( لماذا حقا لم يستطع أحد أن يجيبه بكلمة واحدة في هذا الموقف الرائع ؟ )

هل لأنهم لا يستطيعون الكلام ؟

هل أصابهم الخرس فجأة ؟!

هل لأنهم علموا أن قصده كان على نفسه ، وهو يقصد أن يعرفهم أنه إن كان ابن داود بالجسد فإنه الله قبل كل شيء فهو ابن داود وهو ربه في الوقت ذاته ؟!

بالطبع هذا تفسير أقل ما يوصف به أنه سخيف والسبب فى ذلك بسيط وهو: إنهم حقا لو فهموا أنه يقصد ذلك لاتهموه بالتجديف على الله ولم يكونوا يتركونه يرحل عنهم هكذا بسهوله بل كانوا سيمسكونه ويقدمونه للكهنة ليحاكموه مباشرة بتهمة التجديف على الله وادعاء

من وسط إخوتهم وأجعل كلامي في فمه ويكلمهم بكل شيء آمره به ومن لم يطع كلامه الذي يتكلم به باسمي فأنا أكون المنتقم من ذلك ».

### وإخوة اليهود هم:

ا- إما من أنفسهم ، وكان هذا حقا يصدق لو كان هناك في وقت حدوث هذا المشهد سبطا غائبا ولم يكن حاضرا لكلام موسى ، إذن لقلنا : إن المقصود هو نبى يظهر من ذلك السبط الغائب ؛ لأن موسى كان يتحدث بضمير الغائب قائلا لهم من إخوتهم ، ولكن الواقع هو أن جميع الأسباط كانوا حاضرين في ذلك المشهد وهم يسمعون كلام موسى ، ولو كان يقصد ظهور نبى مثله منهم لقال لهم بوضوح : سيقيم الله نبيا مثلى منكم ولكن هذا لم يحدث فدل ذلك على أن ظهور ذلك النبى لا بد وحتما أن يكون من غير بنى إسرائيل .

۲ - إذن ظهور هذا النبى يكون من إخوة بنى إسرائيل ضرورة وإخوة بنى إسرائيل هم :

1- إما أبناء عيسو ، وهؤلاء لم يظهر فيهم رجل يعلن عن نفسه أنه نبى الله ورسوله ومعه كتاب باسم الله وأن على الكل طاعته ، والامتثال لحكمه لأنه إنما يحكم الناس بأمر الله ، إذن فمن المؤكد أن ذلك النبى لم يكن من أبناء عيسو ، وكان ظهوره حتما في غير هم .

والله أكاد أتخيل صوته المنه صارخا مدويا في حدة وقوة وهو يعلن كلمة الله صارخا في اليهود المجتمعين بالهيكل ، قائلا : « فداود نفسه يدعوه سيدا فمن أين هو ابنه » .

و هو ما ذكره لوقا أيضاً: « وقال لهم: كيف يقولون إن المسيا ابن داود ، وداود نفسه يقول في كتاب المزامير: قال الرب لسيدى: اجلس عن يميني ، حتى أضع أعداءك موطئاً لقدميك ، فإذا داود يدعوه سيدا فكيف يكون ابنه ».

وهذه هى كانت نقطة الخلاف الرئيسية بين يسوع من جهة وعلماء الدين اليهود من جهة أخرى وهى السبب الرئيسى وراء سعيهم لتافيق أى تهمة دينية أو سياسية ليسوع ؛ ليتخلصوا منه سريعا قبل انتشار بشارته بين اليهود كلهم خصوصا أن معظم الناس كانوا يعدونه نبيا عظيما لما رأوا أن الله أيده بالمعجزات الكثيرة التى تظهر على يديه كتلك التى ظهرت من قبل على يد الأنبياء العظام كاليسع وإلليا ، ويسوع فى هذا كان يصدق على قول الله على لسان موسى عندما جمع جميع أسباط بنى إسرائيل الاثنى عشر وكان كل الأسباط حاضرين والكلام كان موجها لكل الشعب اليهودى الذى كان كله حاضرا فى هذا المشهد العظيم قائلا لهم : « سوف أقيم لهم نبيا مثلك حاضرا فى هذا المشهد العظيم قائلا لهم : « سوف أقيم لهم نبيا مثلك

۲- وإما من ذرية أبناء إبراهيم من قطورة وهؤلاء أيضا مثل أبناء عيسو لم يظهر فيهم ذات يوم رجل يعلن عن نفسه أنه نبى الله ورسوله ومعه كتاب باسم الله وعلى الكل طاعته والامتثال لحكمه لأنه يحكم بأمر الله إذن كان ضرورة ظهور هذا النبى في غيرهم.

٣- وإما من ذرية أبناء إسماعيل الابن البكر لإبراهيم: وهؤلاء حقا وصدقا قد ظهر منهم من ذرية قيدار بن إسماعيل النبى محمد وكان مثل موسى أعلن عن نفسه أنه نبى الله ورسوله بل أعلن أنه هو النبى الخاتم ولا نبى بعده وعلى الكل أن يطيعوه ويمتثلوا لحكمه وكلمته لأنه يحكمهم بأمر الله وأوامره وقد جاء من الله بكتاب منطوقا كل سورة فيه تبدأ بسم الله الرحمن الرحيم وكان معه من الله شريعة يحكم بها كما كان مع موسى شريعة يحكم بها هو أيضا وكل من عاداه وحاربه انتقم الله منه شر انتقام فى الدنيا وبشر الكافرين برسالته أن لهم من الله فى الآخرة عذاب شديد.

### الله يغير حملة رسالته:

إن نبوءات العهد القديم تذكر لنا وبكل وضوح وتصريح أن الله سيغير حملة رسالته من بنى إسرائيل إلى أمة أخرى غيرهم فعلى سبيل المثال لا الحصر يقول الكتاب في سفر التثنية والخطاب من الله

موجة لبنى إسرائيل: « وقال: أحجب وجهي عنهم وأنظر ماذا تكون آخرتهم، إنهم جيل متقلب أو لاد لا أمانة فيهم، هم أغاروني بما ليس الها أغاظوني بأباطيلهم فأنا أغيرهم بما ليس شعبا بأمّة جاهلة أغيظهم ».

ونبوءة أخرى تؤكد خطة الله بتغير شعبه المختار إلى شعب آخر يكونون هم ورثة الملكوت وحملة رسالة الله إلى كل أمم وشعوب الأرض وكل من تبعهم ودخل دينهم فهو منهم له ما لهم وعليه ما عليهم بلا أى تفرقة يتساوى الجميع أمام الله فليس عند الله محاباة لأحد والمقياس الوحيد فى أفضلية شخص عن شخص فى هذا الملكوت عند الله هو التقوى قال رسول الله محمد: «خيركم عند الله أتقاكم»، وتقول البشارة فى الكتاب القديم: «قَدْ أَعْلَنْتُ ذَاتِي لِمَنْ لَمْ يَسْأَلُوا عَنِي ، وَوَجَدَنِي مَنْ لَمْ يَطْأُبْنِي ، وَقُلْتُ : هَأَنَذَا لأُمّةٍ لَمْ تُدْعَ بِاسْمِي ».

هذه هي أمة الإسلام ، أمة لا إله إلا الله ، أمة الدين الحق ، أمة الله أكبر أمة الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر ، أمة خاتم المرسلين محمد .

كما أكد يسوع على هذه النبوءات بالأمثال ، كما ذكر لنا في مثل الكرامين الأردياء أن ملكوت الله سينزع من اليهود ويعطى لأمة

أخرى تؤدى ثماره ، وكما ذكر لنا فى مثل الأولين آخرين والآخرون أولون قاصدا الآخرون أى الأمة التى سينتقل إليها ملكوت الله ، ومثل العرس والمدعويين . ومثل قوله لا توضع الرقعة الجديدة فى الثوب البالى القديم ، ولا الشراب الجيد الجديد فى زجاجات قديمة بالية .

ومن العجب العجاب ومما يدعو للأسى الممزوج بالسخرية هو تفسير علماء الكهنوت المسيحيين لهذه النبوءات حيث قالوا: إن المقصود بالأمة الأخرى هم الرومان ، مع أن الرومان ليسوا من ذرية إبراهيم أبدا ، وهم في هذا يتناسون ويتجاهلون تماما وعد الله الأبدى لإبراهيم والمسجل بالتوراة بأنه ستتبارك بذريتة كل شعوب الأرض

والله لا يخلف وعده أبدا . فانتقال الملكوت من الأمة اليهودية إلى أمة أخرى غيرها يجب ألا يتنافى مع عهد الله مع إبراهيم ، المسجل بالتوراة بسفر التكوين بأن نسله هم حملة أمانة إقامة ملكوت الله فى الأرض وبهم ستتبارك كل أمم الأرض : « وَنَادَى مَلاَكُ الرَّبِّ إِبْرَاهِيمَ مِنَ السَّمَاءِ مَرَّةً ثَانِيَةً : وَقَالَ : « هَا أَنَا أُقْسِمُ بِذَاتِي يَقُولُ الرَّبُ : لأَبَارِكَنَكَ صَنَعْتَ هَذَا الأَمْرَ ، وَلَمْ تَمْنَعِ الْبَنْكَ وَجِيدَكَ عَنِي ، لأُبَارِكَنَكَ وَأَكُمْ شَاطِيءِ الْبَحْر ، وَتَرثُ وَأَكُمْ شَاطِيءِ الْبَحْر ، وَتَرثُ

ذُرِّ يَّتُكَ مُدُنَ أَعْدَائِهَا، وَبِذُرِّ يَّتِكَ تَتَبَارَكُ جَمِيعُ أُمَمِ الأَرْضِ ، لأَنَّكَ أَطَعْتَنِي » .

قد بارك الله من أبناء إبراهيم اثنين من أولاده هما إسحاق وإسماعيل فعن نبى الله إسماعيل تقول التوراة : (وأما إسماعيل فقد سمعت لك فيه ، ها أنا أباركه) . وكانت بداية ذروة ظهور بركة إسحاق في الأمم بنبى عظيم من ذريته هو نبى الله ورسوله موسى والشريعة التى أنزلها الله في التوراة عليه ليحكم بها الشعب والأمم هو ومن يخلفه .

وظل الوضع هكذا بأن حملة أمانة ملكوت الله والمكلفين من الله بإقامته كانوا من ذرية إسحاق إلى أن جاء آخر الأنبياء من ذرية إسحاق نبى الله ورسوله إلى بنى إسرئيل يسوع. وبه كان الإيذان من الله بانتهاء زمان بركة إسحاق فى الأمم وبشارته ببداية ظهور بركة إسماعيل فى الأمم، والتى ستظل أبدا إلى قيام الساعة، وتم ذلك بظهور خاتم الأنبياء والرسل محمد من ذرية إسماعيل ومعه كما كان مع موسى شريعة من الله فى كتاب منزل يحكم بها الأمم هو ومن تبعه وكان ذلك تحقيقا لوعد الله لإبراهيم أنى بنسلك أبارك الأمم وكما حطمت يا إبراهيم الأصنام تحطيما كذلك سيفعل نسلك وقد كان، فقد أباد رسول الله محمد عبادة الأصنام من كل جزيرة العرب، أولا

بدعوة الناس أن يعبدوا الله وحده الإله الحق الذي لا شريك له، وأن يتركوا عبادة الأصنام والأوثان. ويتوجهوا في عبادتهم لله وحده ويسلموا لله رب العالمين قلبا وقالبا فلا يعبدوا غيره أبدا وأن يطيعوا أوامر الله وينتهوا عما نهى عنه الله.

وبعد هذه الدعوة بما يقرب من عشرين سنه متواصلة آمن به الكثير وكفر به وحاربه كثير ؛ أيد الله عبده ورسوله محمداً بالنصر على أعدائه حتى جعل له الله أعداءه موطئ قدميه خاضعين له تحقيقا لنبوءة داود في المزامير: «قال الرب لسيدى: اجلس عن يميني حتى أضع اعداءك موطئا لقدميك » ففتح الله عليه وعلى المؤمنين مكة فدخل رسول الله مكة ومعه عشرة آلاف من المؤمنين كما ذكرتهم نبوءة التثنية منذ آلاف السنين في الكتاب القديم.

« وسطع من جبل فاران ومعه عشرة آلاف من القديسين وعن يمينه نار وشريعة لهم » فدخلوها تعلوهم المهابة والجلال حتى وصلوا إلى الكعبة بيت الله الحرام فوجدها رسول الله محاطة بالكثير الكثير من الأصنام من كل شكل ولون التى كان يعبدها الوثنيون فحطمها كلها بيديه الشريفتين صنما صنما وهو يردد قائلا : ﴿ جَآءَ

ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴿ ﴾ [ الإسراء ] حتى طهر

الكعبة بيت الله الحرام من كل الأصنام وأمر المؤمنين بتحطيم كل صنم يجدونه في الأسواق أو في الطرقات ، وليس هذا فقط لقد أرسل المؤمنين إلى مواطن القبائل الأخرى ليحطموا كافة الأصنام التي بها حتى طهرت جزيرة العرب تماما من عبادة الأصنام والأوثان وسجد الكل لله الواحد القهار الإله الحق خالق كل شيء والذي لا إله غيره، ولم يقتصر هذا الأمر على جزيرة العرب فقط بل كان للعالم كله نصيب من هذه النعمة الكبرى التي لم يرفضها إلا كل هالك ضال ظالم لنفسه ، فبالمسلمين وحدهم سقطت أصنام بابل ولم تبد عبادة الأصنام كليا من أرض العراق منذ زمن إبراهيم الله إلا بالمسلمين الأوائل أتباع النبي الخاتم محمد لتتحقق فيهم النبوءة القائلة : ( ثُمَّ هَتَفَ الرَّقِيبُ: هَا أَنَا أَقِفُ عَلَى بُرْجِ الْمُرَاقَبَةِ يَوْماً بَعْدَ يَوْمِ أَيُّهَا الرَّبُّ ، وَأَقُومُ عَلَى الْمَحْرَسِ طَوَالَ اللَّيْلِ ، فَهَا رَكْبٌ قَادِمٌ ، فُرْسَانٌ أَزْوَاجٌ أَزْوَاجٌ ، فَأَجَابَ : سَقَطَتْ سَقَطَتْ بَابِلُ وَتَحَطَّمَتْ سَائِرُ أَصْنَامِهَا عَلَى الأَرْض).

وهذه الأمة هي الوحيدة الآن في هذا الزمن المحافظة على علامة العهد وهي الختان وكما انتقل إليها ملكوت الله كذلك انتقلت إليها أيضا علامة العهد وهي : ختان الذكور عهدا أبديا .

كما قال الله : « فيكون عهدى في لحمكم عهدا أبديا » وهذا هو النص :

وَقَالَ الرَّبُ لِإِبْرَاهِيمَ: ( أَمَّا أَنْتَ فَاحْفَظْ عَهْدِي ، أَنْتَ وَذُرِّ يَّتُكَ مِنْ بَعْدِكَ مَدَى أَجْيَالِهِمْ ، هَذَا هُوَ عَهْدِي الَّذِي بَيْنِي وَبَيْنَكَ وَبَيْنَ ذُرِّ يَبِّكَ مِنْ بَعْدِكَ الَّذِي عَلَيْكُمْ أَنْ تَحْفَظُوهُ: أَنْ يُخْتَثَنَ كُلُّ ذَكَرٍ مِنْكُمْ تَخْتِنُونَ رَأْسَ بَعْدِكَ الَّذِي عَلَيْكُمْ فَتَكُونُ عَلَمَةَ الْعَهْدِ الَّذِي بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ تَخْتِنُونَ عَلَى مَدَى قُلْفَةِ غُرْلَتِكُمْ فَتَكُونُ عَلَمَةَ الْعَهْدِ الَّذِي بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ تَخْتِنُونَ عَلَى مَدَى أَجْيَالِكُمْ كُلَّ ذَكْرٍ فِيكُمُ ابْنَ ثَمَانِيَةٍ أَيَّامٍ سَوَاءٌ كَانَ الْمَوْلُودُ مِنْ ذُرِّ يَتِكَ أَمْ أَجْيَالِكُمْ كُلَّ ذَكْرٍ فِيكُمُ ابْنَ ثَمَانِيَةٍ أَيَّامٍ سَوَاءٌ كَانَ الْمَوْلُودُ مِنْ ذُرِّ يَتِكَ أَمْ كَانَ الْمَوْلُودُ مِنْ ذُرِّ يَتِكَ أَمْ كَانَ الْمَوْلُودُ مِنْ ذُرِّ يَتِكَ أَمْ كَالَ الْنَكُمُ الْنَ يُخْتَنَ مَعْنِي فَي مَعْنَى كُلِّ وَلِيدٍ كَانَ الْمَوْلُودُ مِنْ نَسْلِكَ ، فَعَلَى كُلِّ وَلِيدٍ كَانَ الْبَا لِغَرِيبٍ مُشْتَرًى بِمَالِكَ مِمَّنْ لَيْسَ مِنْ نَسْلِكَ ، فَعَلَى كُلِّ وَلِيدٍ سَوَاءٌ وُلِدَ فِي بَيْتِكَ أَمِ الشَّرِي بِمَالٍ أَنْ يُخْتَنَ ، فَيَكُونُ عَهْدِي فِي لَحْمِكُمْ عَهْدِي فِي لَحْمِكُمْ عَهْدِي أَمْ الذَّكُرُ الأَغْلَفُ الَّذِي لَمْ يُخْتَنْ ، يُسْتَأْصَلُ مِنْ بَيْنِ قَوْمِهِ لَائَهُ نَكُثَ عَهْدِي ».

الويل لبولس من عذاب الله بولس هذا الذي كان هدفه الأساسي هو تحريف بشارة يسوع وإخراجكم من عهد الرب.

فى ذات مرة سألنى صديقى مرقس مستهزئا: لماذا عندكم الختان ؟ وضحك باستهزاء فقلت له: يامرقس لكى نصلى لابد أن نكون طاهرين وأنت تعلم أن الشخص الغير مختون يتبقى نقطة أو نقطتان من البول فى الغلفة عنده وبهذا الشكل يبقى نجساً طول الوقت يا مرقس ولا تنفع له صلاة وهو نجس ، فسكت مرقس ولم يرد ، ومرقس هذا للأسف لا أعتبره إلا من ضحايا بولس الذى كان يبشر بإنجيل الغرلة والغرلة كما هو معروف رمز للنجاسة وهو إنجيل كاذب لم يعرفه يسوع نفسه ولا الأنبياء الأطهار وأتمنى له ولك الهداية من الله ، ولا حول ولا قوة إلا بالله وحده لا شريك له .

وفى نبوءة يعقوب المسجلة بالتوراة يقول فيها عن يهوذا ابنه: « لا يزول قضيب من يهوذا ولا مشترع من صلبه حتى يأتى شيلون وله يكون خضوع شعوب »، والمعنى كما هو واضح جدا ولدرجة بديهية ، فالقضيب هو سلطان النبوة والمشترع يعنى كتاب الله والمحتوى على الشريعة بمعنى أنه سيكون من ذرية يهوذا حملة ملكوت الله وذلك بأن يكون منهم الأنبياء وتنزل عليهم الشريعة التى يحكمون بها الشعب كله، وسيظل هكذا الحال حتى يأتى شيلون .

وإنه لمن الغباء الفطرى الشديد أو الغباء المصطنع المخادع الظن أن شيلون هذا ، والذى تؤكد البشارة عنه أنه سيكون له خضوع

شعوب وأمم إلى ماشاء الله أن يظهر من ذرية يهوذا وإلا فقدت هذه النبوءة المقصود الأساسى من معناها بزوال ملكوت الله من يهوذا المشار له بالقضيب والمشترع ، فالبشارة تؤكد على زوال ملكوت الله من ذرية يهوذا فكيف إذن يكون شيلون من ذرية يهوذا! أليس هذا حقا حالة عجيبة من الغباء في الفهم و لكنها للأسف حالة موجودة حتى في زماننا هذا .

فالبشارة هنا تؤكد على عملية تغيير لحملة ملكوت الله حيث سينتقل الملكوت من ذرية يهوذا إلى تلك الأمة الأخرى المنبوذة التى يأتى منها شيلون خاتم الأنبياء محمد ومعه من الله شريعة يحكم بها ، وله يكون خضوع شعوب وقد تم ذلك .

وقد كان بحمد الله وفضله فقد خضعت لرسول الله محمد وللمؤمنين به من بعده كل قبائل العرب ، وبهم خرج الرومان من أرض الشام مهزومين خاضعين ، وبهم زال ملك كسرى كله وخضعت لهم مملكته وشعبه بالكامل التى هى جمهوريات الاتحاد السوفيتى المستقلة حاليا وامتد ملكوت الله بهم إلى حدود بلاد الصين ، وخضعت لهم مصر بعد هزيمة الرومان مرة أخرى ، وخضعت لهم أمة البربر والتى تشمل شعوب ليبيا وتونس والجزائر والمغرب ، وخضعت جزيرة قبرص ، وخضعت لهم دول ما بعد النهرين التى هى إيران وباكستان

وأفغانستان حاليا ، وخضعت لهم بلاد الترك حتى وصلوا بملكوت الله إلى بلاد يوغسلافيا ودول شرق أوربا ، وخضعت لهم بلاد الأندلس التى هى دولة البرتغال ودولة إسبانيا حاليا من دول غرب أوربا ، لتتحقق نبوءة يسوع وهو يقول لقومه: «أما قرأتم قط فى الكتب أن الحجر الذى نبذه البناؤون هو الذى أصبح رأس الزاوية من عند الرب كان هذا وهو عجيب فى أعيننا لذلك أقول لكم إن ملكوت الله سينزع منكم وتعطاه أمة تؤدى أثماره ، وكل من سقط على هذا الحجر تهشم ، وأما من سقط هو عليه فإنه يسحقه » .

تأمل نبوءة يسوع: « وكل من سقط على هذا الحجر تهشم وأما من سقط هو عليه فإنه يسحقه » ، وهذا هو الحجر نفسه فى نبوءة دانيال النبى الذى قطع بغير يدين وضرب قدمى التمثال اللتين من حديد وخزف فسحق التمثال كله ، وضرب ممالك الأرض كلها ، وأصبح جبلا عظيما ملأ الأرض ، وهذا كله رمز لقيام ملكوت الله وسحقه لممالك الكفر الكبرى الموجودة فى زمن ظهور الملكوت ، وهي مملكة الفرس ومملكة الرومان .

وقال يسوع لهم في مثل آخر يشبه الملكوت بحبة خردل صغيرة أخذت تنمو وتنمو حتى أصبحت شجرة ضخمة وكبيرة وصلت إلى عنان السماء تأوى الطيور في أغصانها.

الأرض جميعا وإظهار ملكوته في الأرض كلها بتحكيم شريعته ونشر عبادته .

فاعلم أن الكفاح المادى والموت في سبيل تحقيق هذه الغاية هي من أبر الأعمال و أشدها روحانية .

فهل يوجد أى عمل روحانى أشد روحانية من رجل يعرض نفسه للقتل ويبذل روحه ويموت ، وهو يدعو الناس لدين الله ويحارب الذين يقفون حجر عثرة أمام الملكوت ، فلا هم يدخلون ولا يتركون الآخرين يدخلون إنه يعرض نفسه للموت ليقيم أمر الله والدفاع عن دين الله محبة لله ، لأن روحه معلقة بربه فالموت عنده لاشىء فى سبيل حبه لربه ورضا ربه عنه .

فمن المعروف يقينا أن الكفاح المادى يعتبر من أشد الأعمال روحانية إذا كانت النيه فيه متجهة لله وحده لا شريك له.

نعم هذه هى الأمة التى كانت منبوذة والتى صارت حجر الزاوية وبها كان اكتمال البناء نعم هم من ذرية الجارية هاجر المطرودة والمنبوذة أم إسماعيل الابن البكر لإبراهيم، وهذه بشارة الله لهذه الجارية الطريدة وابنها تأتى لنا من أعماق الكتاب العتيق التوراة : « وَسَمِعَ اللهُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ، فَنَادَى مَلاَكُ اللهِ هَاجَرَ مِنَ السَّمَاءِ وَقَالَ لَهَا :

هذا هو ملكوت الله العظيم قد أتى بمحمد رسول الله ، وها هو قد تحققت فى شخصه بشارة يسوع وأصبح الآخرون أولين ، وأصبحت الأمة المرذولة عند الله هى حجر الزاوية و هم ورثة الملكوت و حملة رسالة الله إلى كل أهل الأرض جميعا .

تقولو: إن ملكوت محمد ملكوت أرضى وأن يسوع كان يبشر بملكوت روحانى سماوى: لذلك أذكركم بقول يسوع: « ليأت ملكوتك لتكن مشيئتك فى الأرض كما هى فى السماء » إذن فالمشكلة هنا فى الأرض وليست فى السماء لأن الملكوت متحقق فى السماء منذ خلق الله السماء.

فاعلم هداك الله: أن ملكوت الله هو حكم الله المطلق على الإنسان وذلك بتحكيم شريعته بين أهل الأرض كافة.

ويظهر الملكوت بنبى مرسل من الله إلى الناس كافة ، ومعه شريعة من الله ليحكم بها بين الناس كافة ، نعم هو ملكوت ظاهره أرضى وذلك لغير العارف بحقيقته وبصلته المباشرة برب السموات والأرض ، فهو ملكوت لم يكن ليظهر في الأرض إلا لأن أساسه ملكوت روحاني في قلوب جميع المؤمنين به الذين يرون أنهم يحملون رسالة من الله وهم مكلفون من الله رب العالمين بتبليغها إلى أهل

إسماعيل وأمه السيدة هاجر وبعد قرون عديدة وزمن طويل قد مر تحققت بشارة الله ، حيث تجلى النور الإلهى بتنزيل العهد الأخير كتاب الله القرآن الكريم ، ومبعث آخر رسله إلى بني آدم كلهم محمد رسولا للناس كلهم وإلى قيام الساعة ، تحقيقا لنبوءة سفر التثنية الإصحاح الثالث والثلاثون: « أقبل الرب من سيناء ، وأشرق لهم من ساعير ، وتجلى من جبل فاران » ، وسيناء هي الموضع الذي كلم الله فيه موسى ، وساعير هي فلسطين مهبط الوحي على أنبياء بني إسرائيل وفاران هي جبال مكة ، حيث أوحى الله لمحمد وكون جبال فاران هي مكة ، دلت عليه نصوص من التوراة ويكفي أن إسماعيل الذي من ذريته النبي محمد سكن فاران فتذكر التوراة مساكن أبناء اسماعيل فتقول التوراة: هؤلاء هم بنو إسماعيل .... وسكنوا من حويلة إلى شور » ، وحويلة كما جاء في قاموس الكتاب

وكعادة المفسرين المسيحيين دائما ، يعاندون كلمة الله فإنهم لا يريدون خداعي أنا أو المسلمين إخواني إنما يريدون أن يخدعوك ، أنت الباحث عن الحق فيحجبوا عنك الحقائق بتفاسير عوجاء مضلة ،

المقدس منطقة في أرض اليمن ، بينما شور في جنوب فلسطين ،

وعليه فإن إسماعيل وأبناءه سكنوا هذه البلاد الممتدة جنوب الحجاز

وشماله ، وهو يشمل أرض فاران التي سكنها إسماعيل .

« مَا الَّذِي يُزْعِجُكِ يَاهَاجَرُ؟ لاَ تَخَافِي ، لأَنَّ اللهَ قَدْ سَمِعَ بُكَاءَ الصَّبِيِّ مِنْ حَيْثُ هُوَ مُلْقًى ، قُومِي وَاحْمِلِي الصَّبِيَّ، وَتَشَبَّنِي بِهِ لأَنَّنِي سَأَجْعَلُهُ أُمَّةً عَظِيمَةً » ، ثُمَّ فَتَحَ عَيْنَيْهَا فَأَبْصَرَتْ بِئْرَ مَاءِ ، فَذَهَبَتْ وَمَلاَّتِ الْقِرْبَةَ وَسَقَتِ الصَّبِيَّ، وَكَانَ اللهُ مَعَ الصَّبِيِّ فَكَبُرَ ، وَسَكَنَ فِي صَحْرَاءِ فَارَانَ ، وَبَرَعَ فِي رَمْي الْقَوْسِ ، وَاتَّخَذَتْ لَهُ أُمُّهُ زَوْجَةً مِنْ مصْر َ » .

فمن تعاند يا إنسان !! أتعاند الله ربك الذي خلقك وسواك وهو يرزقك ؟! أترفض كلام الله وترضى بكلام شيطان بولس ؟!

والله الذي لا إله غيره إن العقل ليكفى وحده حجة عليك أمام الله ولكن من كرم الله ولطفه ورحمته وحلمه أرسل رسوله محمداً بالدين الحق الذي جاء به كل أنبياء الله ليحيى به قلوبا ماتت وينير به نفوسا مظلمة ، فمن يرفض النور إلا من كان قلبه أعمى ، وليس بعد الرسول محمد حجة الإنسان أمام الله فبه تمت حجة الله على البشر فمن آمن به نجا و من كفر هلك ، والله متم نوره ولو كره الكافرون .

# نبي من فاران:

من نفس الموضع الذي نادي ملاك الله فيه السيدة هاجر أم النبي إسماعيل الابن البكر للنبي إبر اهيم في صحر اء فار ان التي سكن بها كزيادة في الإيضاح والتحديد ذكرت لنا التوراة مكان الوحي إلي النبي محمد تحديدا ففي سفر أشعيا الإصحاح الواحد والعشرون: « وحي من جهة بلاد العرب في الوعر »، وقد كان بدء الوحي في بلاد العرب في الوعر على جبل النور في غار حراء بمكة حيث نزل الملاك جبرائيل من الله لمحمد أول مرة وقال له: اأقرأ ثلاث مرات ، وفي كل مرة يرد عليه محمد قائلا له: ما أنا بقارئ - والتي معناها : فأنا غير متعلم لذلك لا أعرف القراءة - فقال له الملاك: ﴿ آقَرَأَ

بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ١ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ١ ٱقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ١ الْ

ٱلَّذِي عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ﴿ عَلَّمَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ۞ ﴾ [ العلق ] ،

وكانت هذه الآيات هي أول الوحي من كتاب الله القرآن الكريم والذي ظل يتنزل مرتلا كما ننطقه الآن على رسول الله محمد ، ولمدة تقارب العشرين سنة حتى تم كله كاملا وافيا ، لتتحقق فيه نبوءة أخرى من سفر أشعياء: «أو يدفع الكتاب لمن لا يعرف الكتابة ويقال له: اقرأ هذا فيقول: لا أعرف الكتابة » واضح طبعا للأسف الأخطاء المتعمدة للترجمة في النص العربي ، ولكن بالرغم من ذلك فالنبوءة تؤدى المغزى المطلوب منها على أى حال .

فيقولون: إن فاران هذا اسم جبل جنوب الأردن ، أقول لهم بافتراض أن ما تقولون صحيح بل وأزيد عليه وأفترض أنه يوجد على كوكب الأرض أكثر من ١٠٠ منطقة اسمها فاران مثل اسم جبال مكة عندنا نبوءة توراتية واضحة بثلاثة أماكن يتنزل بهن ثلاثة كتب من الله على ثلاثة أنبياء:

المكان الأول : سيناء ، حيث نزلت التوراة على نبى الله موسى وهو أرض سيناء .

المكان الثانى : ساعير ، حيث نزل الإنجيل على نبى الله عيسى وهو أرض فلسطين .

المكان الثالث: فاران ، ينكرون أنه فاران مكة حيث نزل القرآن الكريم على النبي محمد.

أقول لهم : فأين نبى فاران جنوب الأردن أو أى فاران أخرى فى العالم ، وأين الكتاب الذى جاءه من الله ؟

الرد: الصمت المطبق.

فهل رأيت عناداً بغباء أكثر من ذلك .

وصدقناه في كل ما أخبرنا به من الله من عظات و عبادات ومعاملات ونشهد أنه قد بلغ رسالة الله حق تبليغ .

# نبوءة أرميا:

وهذه هي نبوءة النبي أرميا عنه ﷺ: ( فَأَوْحَى الرَّبُّ إِلَيَّ قَائِلاً :

٥ ﴿ قَبْلَمَا شَكَّلْتُكَ فِي أَحْشَاءِ أُمِّكَ عَرَفْتُكَ ، وَقَبْلَمَا وُلِدْتَ عظمتك ، وَأَقَمْتُكَ نَبِيّاً لِلأَمَمِ » .

آفَقُلْتُ : « آهِ ، أَيُّهَا السَّيِّدُ الرَّبُّ إِنِّي لاَ أَعْرِفُ مَاذَا أَقُولُ ، لأَنِّي مَازِلْتُ وَلَداً »

٧وَلَكِنَّ الرَّبَّ أَجَابَنِي : «لا تَقُلْ إِنِّي لَسْتُ سِوَى وَلَدٍ ، لأَنَّكَ سَوَى وَلَدٍ ، لأَنَّكَ سَتَذْهَبُ إِلَى كُلِّ مَنْ أَبْعَثُ بِكَ إِلَيْهِ ، وَتَنْطِقُ بِكُلِّ مَا آمُرُكَ بِهِ .

٨لا تَخَفْ مِنْ حَضْرَتِهِمْ لأنِّي أَنَا مَعَكَ لأُنْقِذَكَ».

٩ ثُمَّ مَدَّ الرَّبُ يَدَهُ وَلَمَسَ فَمِي وَقَالَ : « هَا أَنَا أَضَعُ كَلِمَاتِي فِي فَمِكَ .

١٠ انْظُرْ، هَا أَنَا قَدْ وَلَّيْتُكَ عَلَى أُمَمٍ وَشُعُوبٍ لِتَسْتَأْصِلَ وَتَهْدِمَ وَتُبَدِّدَ
 وَتَقْلِبَ وَتَبْنِي وَتَغْرِسَ».

### راجع النسخة الإنجليزية:

(( And the book is delivered to him that is not learned, saying,: Read this, I pray thee : and he saith, I am not learned ())

فستجد أن الترجمة الحرفيه الصحيحة يجب أن تكون : « ويدفع الكتاب لغير المتعلم و يقال له : اقرأ هذا فيقول : أنا غير متعلم » .

والترجمة العربية بلغة بليغة هي : « ويلقى الكتاب للأمي و يقال له : اقرأ ، فيقول : ما أنا بقارئ » ، وهي الكلمة التي قالها النبي محمد عندما دفع إليه القرآن ، قال : (ما أنا بقارئ) و هي جملة في لغة العرب تعنى : « أنا غير متعلم » .

كثير من المسيحيين قديما وحديثا يكر هون شخص النبى محمد وذلك طبعا نتيجة التعليم الفاسد الذين تلقوه في بعض الكنائس عن محمد وعن المسلمين ، ولأنهم لم يحاولوا أن يعرفوا النبى محمداً حق معرفته وما محمد إلا رجل من مكة من قبيلة قريش من ذرية قيدار بن إسماعيل الابن البكر لإبراهيم اختاره الله لحمل رسالته الأخيرة إلى العالم ، شاء العالم كله هذا أم أبى ، آمنا به رسولا من عند الله

و ويوليه الله الحكم ، ففى النبوءة : ( انْظُرْ ، هَا أَنَا قَدْ وَلَّيْتُكَ عَلَى أُمَمٍ وَشُعُوبٍ لِتَسْتَأْصِلَ وَتَهْدِمَ وَتُبَدِّدَ وَتَقْلِبَ وَتَبْنِي وَتَغْرِسَ ) .

٦ - وأن وجوه العابدين وقبلتهم تتحول من الشمال نحو الجنوب ففى النبوءة : « أرزى قدراً تَغْلِي ، وَوَجْهُهَا مُتَحَوِّلٌ عَنِ الشِّمَالِ نَحْوَ الْجَنُوبِ » .

إن نبوءة أرميا تتحدث عن المعزى المسيا الرئيس وكل ما ذكر بنبوءة إرميا تحقق في رسول الله محمد كما ستحقق من ذلك بنفسك الآن:

عندما كانت أم النبى محمد حاملا فيه رأت فى منامها رؤيا أنه قد خرج منها نور أضاء لها قصور الشام وآتاها آت يقول لها : إنك حملت بسيد هذه الأمة فإذا وضع فى الأرض فقولى : أعيذه بالواحد من شر كل حاسد وسميه محمدا فإن اسمه فى التوراة أحمد يحمده أهل السماء والأرض .

ولما ولد الحبيب محمد ولد مقطوع الحبل السرى ومختوناً على خلاف المواليد و امتلأ البيت الذى ولد به نورا .

۱ اوَسَأَلَنِي الرَّبُّ: « مَاذَا تَرَى يَا أِرْمِيَا ؟ » فَأَجَبْتُ: «أَرَى غُصْنَ لَوْزِ».

٢ افَقَالَ لِي الرَّبُ : « قَدْ أَحْسَنْتَ الرُّؤْيةَ ، لأَنِّي سَاهِرٌ عَلَى كَلِمَتِي
 لأُتّمّمَهَا» .

٣١وَ عَادَ الرَّبُ يَسْأَلُنِي مَرَّةً أُخْرَى: ﴿ مَاذَا تَرَى ؟ ﴾ فَأَجَبْتُ: ﴿ أَرَى قِدْراً تَغْلِي ، وَوَجْهُهَا مُتَحَوِّلٌ عَنِ الشِّمَالِ نَحْوَ الْجَنُوبِ ﴾ .

النبوءة التي أمامنا تتحدث عن ستة أمور: -

ا - ظهور نبى عظيم الشأن ففى النبوءة : ( وَقَبْلَمَا وُلِدْتَ عظمتك )

٢ - يرسله الله لأجناس الناس و الأمم كلها ففى النبوءة : «
 وَأَقَمْتُكَ نَبِيّاً لِلأُمَمِ » .

٣ - وينطق بما يأمره الله وأن الله ينقذه من بطش أعدائه ففى النبوءة: « وَتَنْطِقُ بِكُلِّ مَا آمُرُكَ بِهِ لاَ تَخَفْ مِنْ حَضْرَتِهِمْ لأَنِّي أَنَا مَعَكَ لأُنْقِذَكَ ».

٤ - وينزل الله عليه كتاب منطوق يتلى ففى النبوءة : « هَا أَنَا أَضَعُ كَلِمَاتِي فِي فَمِكَ » .

أَنَا أَضَعُ كَلِمَاتِي فِي فَمِكَ) ولم ينزل مثلا مكتوبا في ألواح كما حدث مع التوراة من قبل ولم ينزل مثلا وحيا بالمعنى فقط ثم كتب النبى الألفاظ من عنده ككتب الأنبياء ، كما أن وصف النبوءة : « وأضع كلماتى في فمه » لا تناسب إلا النبى الأمى الذي لا يعرف القراءة .

فهو يحفظ ما يتلى عليه من وحى الله بلفظه وكلماته كما هى ، ويبلغها للناس كما سمعها بالضبط باسم الله ، وهذا تحقيق معنى : « وأضع كلماتى فى فمه » وهذا مطابقا لنبوءة موسى عنه : « سوف أقيم لهم نبيا مثلك من وسط إخوتهم ، وأجعل كلامى فى فمه ، ويكلمهم بكل شىء آمره به ، ومن لم يطع كلامه الذى يتكلم به بأسمى فأنا أكون المنتقم من ذلك » .

ومطابق لبشارة يسوع عنه: «وأما متى جاء روح الحق فهو يرشدكم إلى جميع الحق لأنه لا يتكلم من نفسه بل كل ما يسمع يتكلم بعد ويخبركم بأمور آتية »، وكل ذلك تحقق برسول الله محمد و بالقرآن المنزل عليه لفظا منطوقا من الله ليبلغه للناس كما سمعه بلفظه وظريقة ترتيله ».

ففى نبوءة أرميا: ﴿ وَعَادَ الرَّبُّ يَسْأَلْنِي مَرَّةً أُخْرَى: ﴿ مَاذَا تَرَى؟ ﴾ فَأَجَبْتُ: أَرَى قِدْراً تَغْلِي ، وَوَجْهُهَا مُتَحَوِّلٌ عَنِ الشِّمَالِ نَحْوَ

عن ميسرة الفجر قال : (سألت رسول الله ﷺ: متى كنت نبيا ؟ قال : «كنت نبيا و آدم بين الروح والجسد » (() .

وعن عموم رسالة النبي محمد لأمم الأرض كلهم وأجناس الناس جميعا يقول الله في القرآن : ﴿ قُلْ يَتَأْتُهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [ الأعراف : ١٥٨] .

ويقول النبى محمد عن نفسه : « وكان النبى يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة » (1).

لم يأت نبى من قبل النبى محمد يعلن أنه رسول الله لأمم الأرض كلها غير النبى محمد فكان هو تحقيق نبوءة أرميا: « وأقمتك نبيا للأمم ».

أنزل الله على النبى محمد القرآن الكريم نزل منطوقا بلفظه وطريقة تلاوته التى نتلوه بها الآن ، وهو الكتاب الوحيد الذى أنزله الله على نبى من أنبيائه منطوقا بلفظ التنزيل تحقيقا لنبوءة أرميا: (هَا

<sup>(</sup>۱) الحاكم في المستدرك (٦٠٨،٦٠٩/٢) وقال: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه »، ووافقه الذهبي. (٢) البخاري في النيم (٣٣٥)، ومسلم في المساجد مواضع الصلاة (٣/٥٢١) عن حاير بن عبد الله عنهما

وبذلك تحولت وجوه المصلين بالمدينة من الشمال حيث القبلة الأولى المسجد الأقصى إلى الجنوب حيث القبلة الجديدة المسجد الحرام بمكة.

والمعنى أعم من ذلك كما سترى لاحقا في تفسير نبوءات الكتاب عن المسجد الحرام بمكة.

إننا لا نخوض صراع نبوءات مع المفسرين المسيحيين ، ولكنهم يخفون الحق عنكم ، ويظهرون الباطل لكم وبذلك يضلونك وأمثالك من المسيحيين .

اعلم هداك الله: إن صراعنا الأساسى مع الشيطان الذى يريد أن يكسبكم معه في جهنم ونريد أن نكسبكم معنا في الجنة.

### فنجاتك تهمنا.

فمثلا: ماذا يقول لكم المفسرين المسيحيين عن نبوءة أرميا السابقة: إنهم من فرط عمى بصيرتهم قالوا لكم إن نبوءة أرميا هذه عن يسوع تخيل!!

وهم بذلك الفهم الشنيع وقعوا فى إشكال كبير جدا حيث إنهم سيجعلون « إما أن يكون يسوع كذابا و إما إن يكون أرميا كذابا » وحاشا لله أن يكون نبى من أنبيائه كذابا ، لقول يسوع : « ما أرسلت

الْجَنُوبِ»، يحدثنا هذا الشطر من نبوءة أرميا عن واقعة تحويل القبلة من المسجد الأقصى بيت المقدس ( في الشمال ) إلى الكعبة المسجد الحرام بمكة ( في الجنوب ) ، فقد كانت قبلة المسلمين في بادئ الأمر نحو المسجد الأقصى بالقدس إلى أن جاء الأمر من الله لرسوله محمد أن تتحول القبلة إلى المسجد الحرام بمكة : ﴿ فَوَلِّ وَجَهَكَ شَطْرَهُ أَلَحَرَامٍ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَوَلِّ وَجَهَكَ شَطْرَهُ اللهُ بِغَنفِلٍ عَمَّا وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُ مِن رَبِّهِمْ أُومًا ٱللَّهُ بِغَنفِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ فَي البقرة ].

وبشارة يسوع تؤكد على نبوءة تحويل قبلة عباد الله من أورشليم القدس إلى مكان آخر فقد جاء في كتاب يوحنا أن امرأة سامرية تقول ليسوع: « آباؤنا سجدوا في هذا الجبل ، وأنتم تقولون: إن في أورشليم الموضع الذي ينبغي أن يسجد فيه ، قال لها يسوع: يا امرأة ، صدقيني أنه تأتي ساعة لا في هذا الجبل ولا في أورشليم تسجدون » وهذا إعلان بأن القبلة ستتحول من بيت المقدس ، ولا يكون ذلك طبعا إلا على يد رسول و بأمر من الله.

إلا لخراف بيت إسرائيل الضالة » وقوله لتلاميذه و هو يرسلهم للدعوة : ( إلى طريق الأمم لا تمضوا والى مدينة للسامريين لا تدخلوا ، بل اذهبوا بالحري الى خراف بيت اسرائيل الضالة ) ونبوءة أرميا تتحدث عن نبى يرسله الله لأمم الأرض كلها وتكون رسالته عامة وموجهة للناس جميعا و ليس خاصة بقومه .

ففى النبوءة : « وأقمتك نبيا للأمم » والنبوءة تقول : إن الله سيولى هذا النبى الحكم على الشعوب ، وهذا لم يتحقق بيسوع كما هو معلوم تاريخيا وتأكيدا من يسوع يقول : « أعطوا ما لقيصر لقيصر » ثم إن قبلة يسوع في الصلاة هو والحواريين هي نفسها قبلة اليهود نحو الشمال ببيت المقدس لم تتغير .

## نبوءة أشعيا:

فى ذات مرة والنبى محمد فى بداية دعوته دخل عليه عمه الوثنى الكافر وقال له: يا محمد يا بن أخى إن قبائل العرب تعرض عليك أن تكون ملكا عليهم ويعطونك من المال ما تشاء ولكن بشرط هو أن تترك ما تدعو الناس إليه من: عبادة الله وحده.

تخيل معى لو أن رجلا فى هذا الموقف وكان يريد ملك الدنيا ويريد مجد نفسه فلماذا رفض هذا العرض بالملك والمال ، تعلم لماذا

؟ لأنه لا يطلب مجد نفسه بل يطلب مجد الذي أرسله الله الله الحق . ولذلك قال لعمه الكافر مباشرة : لا يا عم ، والله ياعم ، لو وضعوا الشمس بيميني والقمر بشمالي على أن أترك هذا الأمر ما تركته حتى يظهره الله أو أهلك دونه ، والمعنى أنهم أى الكافرين لو حتى ملكوه ما لا يتخيلون كالشمس والقمر فإنه لن يترك دعوة الناس لعبادة الله وحده الإله الحق وترك عباده الأصنام حتى يظهر الله هذه الدعوة وينصرها أو يموت ويقتل هو في سبيل إبلاغها للناس كلهم ، رجل تحمل المشاق كلها وكل من يؤمن به يعذب ويكوى بالنار ويموت الكثير منهم ، ومع ذلك عددهم يزداد كل يوم ولا ينقص ، وهو لا يستطيع الدفاع عنهم بالقوة أو منع الأذى والتعذيب الذي يقع عليهم ولمدة ثلاث عشرة سنة كاملة ، وهو والمؤمنون به على هذه الحال .

لو لم يكن رسول الله حقا وصدقا ليئس من قومه وكثرة أعدائه وقوتهم وظلمهم له ولمن آمن معه ، ولكن أمر الله نافذ ومشيئته لا ترد ولتتحقق في شخصه النبوءات ، فعنه يقول الله في الكتاب القديم: (هُو دَا عَبْدِي الَّذِي أَعْضُدُهُ ، مُخْتَارِي الَّذِي ابْتَهَجَتْ بِهِ نَفْسِي ، وَضَعْتُ رُوحِي عَلَيْهِ لِيَسُوسَ الأُمَمَ بِالْعَدْلِ ، لا يَصِيحُ وَلا يَصْرُخُ وَلا يَرْفَعُ صَوْتَهُ فِي الطَّرِيقِ ، قَصَبَةً مَرْضُوضَةً لاَ يَقْصِفُ وَقَتِيلَةً مدخنة لاَ يُطْفِئ ، إلى الأَمَانِ يُخْرِجُ الْحَقَّ ، لاَ يَكِلُّ وَلاَ تُثَبَّطُ لَهُ هِمَّةٌ وَلاَ يُطْفِئ ، إلَى الأَمَانِ يُخْرِجُ الْحَقَّ ، لاَ يَكِلُّ وَلاَ تُثَبَّطُ لَهُ هِمَّةٌ وَلاَ يُطْفِئ ، إلَى الأَمَانِ يُخْرِجُ الْحَقَّ ، لاَ يَكِلُّ وَلاَ تُثَبَّطُ لَهُ هِمَّةٌ وَلاَ

يَنْكَسِرُ حَتَّى يَضَعَ الْحَقَّ فِي الأَرْضِ وَتَنْتَظِرُ الْجَزَائِرُ شَرِيعَتَهُ ، هَكَذَا يَقُولُ اللَّهُ الرَّبُّ خَالِقُ السَّمَاوَاتِ وَنَاشِرُهَا بَاسِطُ الأَرْضِ وَنَتَائِجِهَا مُعْطِى الشَّعْبِ عَلَيْهَا نَسَمَةً وَالسَّاكِنِينَ فِيهَا رُوحاً .

أَنَا الرَّبَّ قَدْ دَعَوْتُكَ بِالْبِرِ فَأُمْسِكُ بِيَدِكَ وَأَحْفَظُكَ وَأَجْعَلُكَ عَهْداً لِلشَّعْبِ وَنُوراً لِلأُمْمِ لِتَقْتَحَ عُيُونَ الْعُمْيِ لِتُخْرِجَ مِنَ الْحَبْسِ الْمَأْسُورِينَ مِنْ بَيْتِ السَّجْنِ الْجَالِسِينَ فِي الظُّلْمَةِ ، أَنَا الرَّبُ هَذَا السَّمِي وَمَجْدِي لاَ مُعْلِيهِ لِآخَرَ وَلا تَسْبِيحِي لِلْمَنْحُوتَاتِ ، هُوذَا الأُوَّلِيَّاتُ قَدْ أَنَتْ وَالْحَدِيثَاتُ أَنَا مُخْبِرٌ بِهَا ، قَبْلُ أَنْ تَنْبُتَ أُعْلِمُكُمْ بِهَا ، • اغَنُّوا لِلرَّبِ وَالْحَدِيثَاتُ أَنَا مُخْبِرٌ بِهَا ، قَبْلُ أَنْ تَنْبُتَ أُعْلِمُكُمْ بِهَا ، • اغَنُّوا لِلرَّبِ أَعْنِيةً جَدِيدَةً ، سَبِّحُوهُ مِنْ أَقَاصِي الأَرْضِ أَيُّهَا الْمُسَافِرُونَ فِي عُبَابِ أَعْنِيةً جَدِيدَةً ، سَبِّحُوهُ مِنْ أَقاصِي الأَرْضِ أَيُّهَا الْمُسَافِرُونَ فِي عُبَابِ الْبَحْرِ وَكُلُّ مَا فِيهِ وَ يَا سُكَّانَ الْجَزَائِرِ ، ا التِهْتِفِ الصَّحْرَاءُ وَمُدُنُهَا ، وَدِيَارُ قِيدَارَ الْمَأْهُولَةُ ، لِيَتَغَنَّ بِفَرَحٍ أَهْلُ سَالِعَ وَلْيَهْتِفُوا مِنْ قِمَمِ الْجِبَالِ وَدِيَارُ قِيدَارَ الْمَأْهُولَةُ ، لِيَتَغَنَّ بِفَرَحٍ أَهْلُ سَالِعَ وَلْيَهْتِفُوا مِنْ قِمَمِ الْجِبَالِ وَدِيَارُ قِيدَارَ الْمَأْهُولَةُ ، لِيَتَغَنَّ بِفَرَحٍ أَهْلُ سَالِعَ وَلْيَهْتِفُوا مِنْ قِمَمِ الْجِبَالِ ، ٢ اللَّيْ بُعُونَ عَلَى أَعْدَائِهِ ، ٢ اللَّهُ وَلَيْهُ وَلَيْدِي عُوا حَمْدَهُ فِي الْجَزَائِرِ ، الرَّبُ كَالْجَبَّالِ يَخْرُبُ كُولُ حُرُوبٍ يُنْهُ فَتَ عَلَى أَعْدَائِهِ ، ، كَرَجُلِ حُرُوبٍ يُنْهِضُ غَيْرَتَهُ ، يَهْتِفُ وَيَصْرُخُ وَيَقُوى عَلَى أَعْدَائِهِ ، ) حَلَيْهُ وَلَا عَلَى الْعَرْائِرِ ، الرَّبُ كُلُو مُرُوبٍ يُنْهُونَ عَلَى الْعَرْائِونَ فَيَعْرَاحِهُ وَيَقُوى عَلَى أَعْدَائِهِ ، ) كَرَجُلِ حُرُوبٍ يُنْهِضُ غَيْرَتَهُ ، يَهْتِفُ ويَصْرُخُ ويَقُوى عَلَى أَعْدَائِهِ ، ) حَلَيْهُ مِنْ الْعَلَامِ اللْعَلَامِ الْعَلَامِ اللْعَلَامِ الْعَلَامِ اللْعَ وَيَقُولَ عَلَى الْعَلَامِ اللْعَلَامِ اللْعَلَيْفُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَيْدِ الْعَلَامُ الْمَالِعُ الْمُؤْلِقُولِ اللْعَلَامُ الْعُلُولُ الْعَلَيْهُ الْعَلَى الْعَمْ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْمُعُولَةُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعُلُولُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ ال

نعم لا تتعجب فإن بشارات الكتاب عن المسيا الرئيس المعزى أنه خاتم الأنبياء رؤوف بالمؤمنين ويأتى بقوة على الكافرين ، نعم النبوءات تصفه أنه نبى محارب وبأمر من الله ، وتعلن النبوءات أن الله سيؤيده بالنصر على أعدائه ، وتؤكد النبوءات أنه سيكون نبى

حاكم للشعب وأنه سيعلن كلمة الله للكل ، وسيحطم الأصنام تحطيما ، وبه سيقيم الله ملكوتا في الأرض يحكم فيه هذا النبي بأوامر الله وشريعته هو ومن بعده الذين آمنوا به.

عندما يعلن لنا الله في الكتاب أن النبي الخاتم سيكون مثل موسى فإن هذه المثلية تنحصر في أن ذلك النبي الخاتم سيكون معه شريعة من الله يحكم بها بين الناس مثلما كان مع موسى شريعة من الله حكم بها الشعب.

إذن المثلية هنا تعنى فى الأساس الشريعة والحكم ، ولا تعنى بالضرورة أى صفة أخرى ، مثل الشكل أو اللون أو الطول أو طريقة الميلاد أو طريقة الموت أو أسلوب الكلام أو مكان الميلاد حيث من المؤكد أن الآلاف الكثيرة من الناس يشتركون فى مثل هذه الصفات .

ومن المعلوم يقينا أن يسوع لم يأت بشريعة جديدة ولم يكن حاكما للشعب إذن فإنه ليس هو تحقيق النبوءة المذكورة ، لأنه ليس مثل موسى كحاكم للشعب معه شريعة من الله يحكم بها .

اقرأ النبوءة السابقة مرة أخرى ولاحظ أنها تعلن بقوة ووضوح عن ظهور نبى عظيم الشأن موطنه الصحراء وتحديدا من قبيلة قيدار، وقبيلة قيدار هذه هي الأصل التي جاءت منها قبيلة قريش التي

عبادة الله وحدة وترك عبادة الأصنام فسخروا منه وشتمه عمه الوثنى وقال له: تبالك ألهذا جمعتنا.

وكانت مقابلات الرسول ودعوته لقبائل العرب تتم بالاجتماع بهم ومحادثتهم باللين والحكمة والموعظة الحسنة لترك عبادة الأصنام وعبادة الله وحده ، ولم ينقل عنه مثلا أنه مشى صائحا فى الأسواق والطرقات قائلا : ويل لكم يا أو لاد الأفاعى إن لم تؤمنوا .

٤- نيبي لا ييأس من عناد قومه أبدا ، ولا تضعف همته في الدعوة حتى يظهر الحق للناس مهما لقى من أذي وتعذيب وتعب أو صد وكفر به وبرسالته ، ( قَصَبَةً مَرْضُوضَةً لاَ يَقْصِفُ وَفَتِيلَةً مدخنة لاَ يُطْفِئُ ، إِلَى الأَمَانِ يُخْرِجُ الْحَقَّ لاَ يَكِلُّ وَلاَ تُثَبَّطُ لَهُ هِمَّةٌ وَلاَ يَنْكَسِرُ حَتَّى يَضَعَ الْحَقَّ فِي الأَرْضِ ) ، وكمثال بسيط لك سأذكر لك حادثة شهيرة للنبي محمد وهي حادثة الطائف ، وفيها أريدك أن تقترب من الحبيب محمد على حاول أن تعيش معه أحاسيسه ومشاعره و آماله وآلامه .

بعدما اشتد أذى الوثنيين لمحمد و أتباعه القليلين فى مكة ، سافر الى الطائف - مدينة بجوار مدينة جدة حاليا - وكله أمل أن يجد فى أهلها من يؤمن بدعوته ، ويعينه فى أمره ، ولما وصل الطائف ذهب

ينتمى إليها نبى فاران محمد رسول الله ، حيث مكان مولده وبداية مهبط الوحى الإلهى عليه تحديدا بوادى بكة كما ذكرت ذلك نبوءة المزامير : «طوبى للساكنين في بيتك أبدا يسبحونك ، سلاه طوبى لأناس عزهم بك ، طرق بيتك في قلوبهم ، عابرين فى (وادي بكة) يصيرونه ينبوعا ، أيضا ببركات يغطون مورة يذهبون من قوة الى قوة ».

كما أن النبوءة السابقة تأتى لنا بصفات نبى لم تجتمع كلها سويا جميعا إلا فى شخص واحد فقط من ذرية آدم كلها وهو شخص النبى محمد، وهى أنه:

۱- نبي معه شريعة جديدة من الله «تنتظر الجزائر شريعته».

<u>٢ نبى</u> حاكم للأمم « يسوس الأمم بالعدل » .

٣- نيبي لا يصيح و لا يصرخ و لا يرفع صوته بالطريق في دعوته للناس ، والحقيقة هذه الصفة كانت ملازمة للنبي محمد على على مدى دعوته كلها فقد بدأ دعوته سرا بين الناس لمدة ثلاث سنين ظل يلتقي بأتباعه في بيت أحدهم سرا حتى جاءه أمر الله بإعلان الدعوة على الملأ فجمع قريشاً ، وقال لهم : إنه نبى الله ورسوله ويدعوهم إلى

إلى سادة المدينة وأشرافها وهم رؤساء قبيلة ثقيف فجلس إليهم يقول لهم إنه رسول الله ويدعوهم لعبادة الله وحدة وترك عبادة الأوثان ويدعوهم لنصرة دين الله لينالوا خير الدنيا والآخرة.

فاستهزأ به القوم وسخروا منه وقالوا له : أما وجد الله أحدا برسله غيرك!! فخرج رسول الله من عندهم وهو حزين عليهم وما رأى من تكذيبهم له واستهزائهم به وياليت الموقف انتهى عند ذلك الحد ، فقد جمع له القوم صبيانهم وسفهاءهم وعبيدهم ليشتموا رسول الله ويرمونه بالحجارة ، فكان رسول الله يجرى منهم وهم خلفه وعن يمينه وعن شماله يرمونه بالحجارة ويشتمونه حتى سالت الدماء من الحبيب محمد فوجد حائطا لبستان فاحتمى به ، وجلس تحت ظل شجرة عنب فلما اطمأن وسكنت نفسه توجه إلى الله داعيا فقال: ( اللهم إليك أشكو ضعف قوتى وقلة حيلتي وهواني على الناس، يا أرحم الراحمين أنت رب المستضعفين وأنت ربي إلى من تكلني إلى بعيد يتجهمني أم إلى عدو ملكته أمرى ، إن لم يكن بك على غضب فلا أبالي ، ولكن عافيتك أوسع لى ، أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة من أن تنزل بي غضبك أو يحل على سخطك لك العتبي حتى ترضى ولا حول ولا قوة إلا بك)

فما إن انتهى الحبيب محمد من مناجاته لله حتى وجد طبقاً من عنب يقدم إليه ويقال له: تفضل ، وكان من غلام نصراني اسمه عداس أمره أصحاب البستان أن يأخذ قطفا من عنب ويضعه في طبق ويقدمه ، فمد الحبيب محمد يده في الطبق وقال : بسم الله . ثم أكل فنظر عداس في وجهه متعجبا ثم قال له : والله إن هذا الكلام ما يقوله أهل هذه البلاد ، فقال الحبيب محمد : ومن أي البلاد أنت يا عداس ؟ وما دينك ؟ فقال عداس : أنا نصراني وأنا من أهل نينوى فقال له الحبيب محمد : من قرية الرجل الصالح يونس بن متى ، فقال له الحبيب محمد : من قرية الرجل الصالح يونس بن متى ، فتعجب عداس وقال له : وما يدريك ما يونس بن متى ؟ فقال الحبيب محمد : ذاك أخي كان نبيا وأنا نبي ، فما كان من عداس بعدما رأى بعينيه نور الصدق في كلام الحبيب محمد إلا أن أخذ يقبل رأس النبي محمد و يديه و قدميه ، في سعادة ومهابة غامرة .

فما كان بعد هذه المشقة والمعاناة التي عاناها رسول الله محمد وهو يبلغ الناس برسالة الله إلا أن أراه الله منزلته ، ومكانتة الرفيعة في الملأ الأعلى وسط الملائكة والأنبياء في الرحلة العظيمة رحلة الإسراء والمعراج في السنة العاشرة من بدء الوحى ، ليعلمه الله كم هو غال وعزيز عنده ، وإن أهانه أهل الأرض كلهم و آذوه .

٦- نبى محارب يؤيده الله بالنصر ولا يسلمه لأعدائه أبدا ، ففى النبوءة : ( الرَّبُّ كَالْجَبَّارِ يَخْرُجُ ، كَرَجُلِ حُرُوبٍ يُنْهِضُ غَيْرَتَهُ ، يَهْتِفُ وَيَصْرُخُ وَيَقْوَى عَلَى أَعْدَائِهِ ) .

كلمة رب شائعة الإطلاق في اللغة على رئيس القوم وقائدهم وإمامهم، وتطلق هنا رمزا لتدل على أن الحروب التي خاضها النبي محمد ضد الوثنيين كانت تتم باسم الله، وأنها مؤيدة من الله و بأمره لإعلاء كلمة الحق في الأرض، إنها معارك مقدسة حاربت فيها الملائكة مع المسلمين ضد الوثنين الكفار.

يقول الله عنها في القرآن: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَلِنَّ مُمِدُّكُم بِأَلْفِ مِّنَ ٱلْمَلَتِهِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشْرَىٰ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفِ مِّنَ ٱلْمَلَتِهِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشْرَىٰ وَلِتَطْمَئِنَ بِهِ عَلُوبُكُم ۚ وَمَا ٱلنَّصَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمُ وَلِتَطْمَئِنَ بِهِ عَلُوبُكُم ۚ وَمَا ٱلنَّعَاسَ أَمَنَةً مِنْهُ وَيُنزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرِكُم فَي إِذْ يُغَشِّيكُمُ ٱلنُعَاسَ أَمَنَةً مِنْهُ وَيُنزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرِكُم

بِهِ - وَيُذْهِبَ عَنكُمْ رِجْزَ ٱلشَّيْطَن وَلِيَرْبِطَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ ٱلْأَقْدَامَ

و- نبي تكون له سنة متبعة بمعنى أن أفعاله وأقواله تكون قدوة المؤمنين، وهذا ما يسميه المسلمون سنة الرسول ففى النبوءة : « نورا للأمم » ومن المعلوم أن النور هو الذى يقتدى به فى الظلمات وفى هذا كان النبى محمد فى أفعاله وأقواله قدوة ونورا للشعوب، وهو الشخص الوحيد من ذرية آدم كلها الذى كانت له سنة يتبعها المؤمنون فى أثناء حياته ومن بعده إلى يومنا هذا وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها ؛ لذلك نجد أنه الشخص الوحيد من ذرية آدم كلها الذى سجلت أحداث حياته كلها بشكل مفصل لم يسبق له مثيل من قبل لدرجة شبه يوميه فى أقواله وأفعاله الخاصة والعامة ، وكل هذا موجود فى ما يسميه المسلمون كتب السيرة والسنة النبوية .

لذلك أرجو من المسيحى ألا يتعجب عندما ينظر المسلم للأناجيل الحالية على أنها مجرد كتب سيرة ناقصة الأحداث والتفاصيل للنبى عيسى ابن مريم كتبها أتباعه الذين كانوا ملازمين له عنه بعد رفعه للسماء بزمن .

\*\* أنظر فاصل ٥: (١).

<sup>(</sup>١) انظر : ص ٢٥٤ من الكتاب الوحى الإلهي .

فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۚ وَإِن تَعُودُواْ نَعُدُ وَلَن تُغْنِى عَنكُمْ فِثَتُكُمْ شَيْعًا وَلَوْ كَثَرُتُ وَأَنَّ وَأَنَّ اللَّهَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَ الْأَنْفَالَ ] .

وعن هذه المعارك المقدسة في سفر حبقوق النبي: «قَدْ أَقْبَلَ اللهُ مِنْ أَدُومَ ، وَجَاءَ الْقُدُوسُ مِنْ جَبَلِ فَارَانَ ، غَمَرَ جَلاَلُهُ السَّمَاوَاتِ وَامْتَلاَّتِ الأَرْضُ مِنْ تَسْبِيحِهِ ، ٤ إِنَّ بَهَاءَهُ كَالنُّورِ ، وَمِنْ يَدِهِ يُوْمِضُ شُعَاعٌ ، وَهُنَاكَ يَحْجُبُ قُوَّتَهُ ، ويَتَقَدَّمُهُ وَبَأً ، وَالْمَوْتُ يَقْتَفِي خُطَاهُ ، لَمُعَاعٌ ، وَهُنَاكَ يَحْجُبُ قُوَّتَهُ ، ويَتَقَدَّمُهُ وَبَأً ، وَالْمَوْتُ يَقْتَفِي خُطَاهُ ، لَمُعَاعٌ ، وَهُنَاكَ يَحْجُبُ قُوَّتَهُ ، ويَتَقَدَّمُهُ وَبَأً ، وَالْمَوْتُ يَقْتَفِي خُطَاهُ ، لَمُعَاعٌ ، وَهُنَاكَ يَحْجُبُ قُوَّتَهُ ، ويَتَقَدَّمُهُ وَبَأً ، وَالْمَوْتُ يَقْتَفِي خُطَاهُ ، لَوَقَلَ وَزَلْزَلَ الأَرْضَ ، تَفَرَّسَ فَأَرْعَبَ الأُمْمَ ، انْدَكَّتِ الْجِبَالُ الأَبْدِيَّةُ وَانْهَارَتِ النَّلاَلُ الْقَدِيمَةُ ، أَمًا مَسَالِكُهُ فَهِيَ مِنَ الأَزَلِ ، لاَقَدْ رَأَيْتُ خِيَامَ كُوشَانَ تَنُوءُ بِالْبَلِيَّةَ وَشُقَقَ أَخْبِيَةٍ دِيَارِ مِدْيَانَ تَرْجُفُ رُعْبًا ) .

كلمة القدوس في النبوءة السابقة تعنى الطهور وهو نبى فاران محمد رسول الله ، حارب الوثنيين وهزمهم شر هزيمة وأقام حكم الله في الأرض ، ودكت ممالك الكفر وتساقطت الواحدة تلو الأخرى فها هي مملكة الفرس العظيمة تهزم وإمبراطورية الروم تتلقى الهزيمة تلو الهزيمة على يد القادة العظام من صحابة وأتباع الحبيب محمد.

﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَتَبِّتُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ۖ سَأُلْقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ فَٱضْمِرِبُواْ فَوْقَ ٱلْأَعْنَاقِ وَٱضْمِرِبُواْ مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ ﴿ فَالِكَ بِأَنَّهُمْ شَآقُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ وَمَن يُشَاقِقِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۗ فَإِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ ذَالِكُمْ فَذُوقُوهُ وَأَنَّ لِلْكَفِرِينَ عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴿ يَتَأْيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ زَحْفًا فَلَا تُوَلُّوهُمُ ٱلْأَدْبَارَ ٢ وَمَن يُولِّهِمْ يَوْمَبِنٍ دُبُرَهُ اللَّا مُتَحَرَّفًا لِّقِتَالِ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَمَأْوَنهُ جَهَنَّمُ اللَّهِ وَمَأْوَنهُ جَهَنَّمُ اللَّهِ وَمَأْوَنهُ جَهَنَّمُ اللهِ وَلَكِكِنَّ ٱللَّهَ قَتَلَهُمْ ۚ وَمَا رَمَّيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِكِنَّ ٱللَّهَ رَمَّى ۚ وَلِيُبْلِي ٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلآءً حَسَنًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ ذَٰلِكُمْ وَأُنَّ ٱللَّهَ مُوهِنُ كَيْدِ ٱلْكَنفِرِينَ ١ إِن تَسْتَفْتِحُواْ فَقَدْ جَآءَكُمُ ٱلْفَتْحُ وَإِن تَنتَهُواْ الحق والإيمان ومعرفة الله وعبادة الله وحده لا شريك له ومعرفة أحكام الله وشرائعه وآيات كتابه العظيم القرآن الكريم.

فمن هو ذا النبى الذى جاء من صحراء فاران غير النبى محمد التتحقق فيه نبوءة أخرى من سفر أشعياء إصحاح (٣٥): «ستفرح الصحراء والقفر الأجرد وتبتهج البرية وتزهر كالورد » ٠٠٠٠ « وتكون هناك (أى في الصحراء) طريق تدعى طريق القداسة لا يسلك فيها من هو دنس ، وإنما تكون من نصيب السالكين في تلك الطريق ولا يضل فيه حتى الجهال ولا يطرقها أسد ولا يأتيها حيوان مفترس إنما يسلك فيها المفديون) هذا الطريق هو نفسه طريق العابرين في وادى بكة يصيرونه ينبوعا كما في نبوءة المزامير ، فطريق القداسة .

هو طريق الحجاج إلى مكة وهو الطريق بين عرفة والمزدلفة وهو طريق واسع عريض جدا يقع بين سلسلتين من الجبال يعبر فيه الحجاج وهم لابسون لبس الإحرام الأبيض بعد المغرب من يوم عرفة من عرفة إلى المزدلفة ، بالآلاف المؤلفة ، وصل عددهم في إحد الأعوام إلى ٢ مليون حاج ثم يبيتون ليلتهم في المزدلفة ، وقد جعل الله مكة حرما آمنا لا يطرقها أسد ولا يأتيها حيوان مفترس وحرم الله في

٧- نبي من الصحراء ينتهى نسبه إلى قبيلة قيدار ففى النبوءة: « لِتَهْتِفِ الصَّحْرَاءُ وَمُدُنُهَا ، وَدِيَارُ قِيدَارَ الْمَأْهُولَةُ » فكما ذكرت لك سابقا أن النبى محمداً من قبيلة قريش التى ينتهى نسبها إلى قيدار ابن نبى الله إسماعيل الابن البكر لنبى الله إبراهيم الله والبركة ، وهو النبى الأمى أى الذين جاء من الأمم من وسط قوم وثنيين عبدة أصنام بخلاف أنبياء بنى إسرائيل الذين آتاهم الله العلم و الكتاب والحكمة والنبوة من قبل .

يقول الله تعالى عنه : ﴿ هُو ٱلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيَّنَ رَسُولاً مِّنَهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْمُ عَلَيْمُ وَأَلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيَّنَ رَسُولاً مِن قَبْلُ لَفِي عَلَيْمُ مُ الْكِتَنَبَ وَٱلْحِكَمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي عَلَيْمُ مُ الْكِتَنَبَ وَٱلْحِكَمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي عَلَيْمِمْ الْكِتَنَبَ وَٱلْحِكَمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَيْمٍ مَّ عَلَيْمِ مَ الْمُعَالِمُ مُبِينِ الله عَلَيْمِ اللهُ عَلَيْمِ اللهُ اللهِ المُعَالَى مُبينِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

فالأميون الوثنيون من قبل هم الموصوفون في النبوءة بالشعب الأعمى المسجون الجالس في الظلمة ، فجاء رسول الله محمد هم منهم نورا من الله وهدى ورحمة لكل أمم الأرض فأخرجهم من ظلمات الكفر والضلال وعمى البصيرة وسجن المعتقدات الباطلة إلى نور

أرضها الصيد وحرم قطع أشجارها فهى حرم آمن محفوظ بشرع الله

٨- نبي يبايعه الناس ويقيم لهم عهودا ومواثيق ففى النبوءة : ( وَأَجْعَلُكَ عَهْداً لِلشَّعْبِ ) وهذه الصفة شديدة الوضوح فى سيرة النبى محمد ﷺ ، قبل الهجرة للمدينة جاءه وفد من رجالها ونسائها المؤمنين يبايعونه ويقيمون معه عهدا وبعد هجرته المباركة للمدينة أقام ميثاق المؤاخاة بين المهاجرين من مكة والأنصار أهل المدينة .

ثم أقام عهدا مع قبائل اليهود الساكنين حول المدينة ، لكن اليهود كعادتهم خانوا عهد رسول الله ، وبعد دخول رسول الله محمد ﷺ مكة فاتحا منتصرا ومعه عشرة آلاف من المؤمنين .

دخل الناس فى دين الله أفواجا ، وأخذت وفود قبائل العرب كلهم يأتون إلى رسول الله محمد وفدا تلو الآخر يعلنون إسلامهم ويبايعون رسول الله ويقيم رسول الله الله المهم العهود ويعلمهم أمور دينهم الجديد ، وتتنزل آيات السماء : ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى

وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [ المائدة : ٣] .

9- **نبي** لا يموت حتى يظهر الله به الدين الحق فى الأرض ، ففى النبوءة : ( وَلاَ يَنْكَسِرُ حَتَّى يَضَعَ الْحَقَّ فِي الأَرْضِ ) ظهر الحق فى الأرض بدخول النبى محمد رضي مكة فاتحا منتصرا ، ودخل الناس فى دين الله أفواجا .

وسقطت الأصنام كلها على الأرض محطمة وعلت كلمة الله قوية باهرة في جلال وبهاء وأتم الله على المسلمين الدين والنعمة، وخلص الأمر كله لله، وسجد الكل لله ربا وإلها واحدا لا شريك له، وبتمام الرسالة وبامتلاء الأرض تسبيحا لله، توفى الحبيب محمد لله يوم الاثنين الثاني عشر من شهر ربيع الأول السنة الحادية عشرة من الهجرة، بعدما بلغ رسالة ربه خير بلاغ وأظهر به الله الحق في الأرض

## ترنيمة داود:

وتتوالى نبوءات الكتاب فى شخص النبى محمد في فعنه فى المزامير على سبيل المثال لا الحصر فى المزمور رقم (٤٥) هذه النبوءة: «أنت أبرع جمالاً من بني البشر» فعن الوصف الشكلى للنبى محمد في يقول صاحبه أبو هريرة «ما رأيت شيئا أحسن من رسول الله ، كأن الشمس تجرى فى وجهه ، وإذا ضحك يتلألاً فى

نفسه بل كل ما يسمع يتكلم به ويخبركم بأمور آتية » ، وهي قول الله في ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَى اللهِ النَّجِم ] وقوله

:

﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى ٱلْقُرْءَانَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ۚ [ النمل ] وقول الله : ﴿ وَرَبِّلِ ٱلْقُرْءَانَ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ النَّاسِ عَلَىٰ النَّاسِ عَلَىٰ النَّاسِ عَلَىٰ اللَّهُ تَنزِيلًا ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقْنَهُ لِتَقْرَأُهُ مَلَى ٱلنَّاسِ عَلَىٰ مُكْثِ وَنَزَّلْنَهُ تَنزِيلًا ﴿ وَ الإسراء ] .

ومن المدهش حقا في هذا القرآن أن كثيرين جدا من صحابة النبي آمنوا بأن محمداً رسول الله حقا وأسلموا لله وذلك فقط بمجرد سماعهم بعضا من آيات القرآن الكريم تتلى عليهم ، إن قوة جلال كلمات هذا الكتاب وهيبته في نفوس الناس القارئين له والسامعين لهي أقوى بكثير من تأثير أي معجزة مادية خارقة للطبيعة.

وقد طلب فعلا الوثنيون من الرسول محمد ﷺ أن يحدث لهم معجزة مادية تكون خارقة للطبيعة ليصدقوا أنه رسول من عند الله والقرآن

الجدار) وقالت عنه أم معبد في بعض ما وصفته به: « أجمل الناس من بعيد وأحلاهم وأحسنهم من قريب).

وفى بعض ما وصفه به أصحابه: (كان رسول الله في فخما مفخما يتلألأ وجهه تلألؤ القمر ليلة البدر واسع الجبين أزج الحواجب سوابغ من غير قرن بينهما، له نور يعلوه يحسبه من لم يتأمله أشم كث اللحية سهل الخدين ضليع الفم مفلج الأسنان دقيق المسربة كأن عنقه جيد دمية في صفاء الفضة معتدل الخلق بادن متماسك سواء البطن والصدر عريض الصدر أفلج الثنيتين إذا تكلم رؤي كالنور يخرج من بين ثناياه).

وفى بقية النبوءة : « انسكبت النعمة على شفتيك لذلك باركك الله إلى الأبد » .

والنعمة هي القرآن كلام الله الذي يتلوه النبي محمد على الناس والأحاديث والتعاليم النبوية إنها نعم كبرى تجرى من شفتيه باسم الله .

وكان ذلك تحقيقا لقول الله لموسى فى النبوءة عن رسول الله محمد : و سأجعل كلامى فى فمه ويكلمكم بكل شىء أمره به »، وهى نفسها بشارة يسوع بمحمد رسول الله مسجلة بالإنجيل : « وأما متى جاء ذاك روح الحق فهو يرشدكم إلى جميع الحق لأنه لا يتكلم من

ٱلْمَلَتِهِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ ٱلْمُوْتَىٰ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا مَّا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ إِلَّآ أَلْمَاتَهِ وَكَلَّمَهُمُ ٱلْمُؤْمِنُواْ إِلَّا الْأَنْعَامِ ] .

وهكذا نرى عبر الآيات القرآنية أن النبى محمداً لم يجبهم ولم يعدهم بأى معجزة خارقة يقيمها لهم ؛ لأن دعوته كانت من القوة والتأييد الإلهى المباشر لدرجة أن الألوف المؤلفة وقبائل بأكملها من العرب قد آمنت به وبرسالته ، وذلك فقط بمجرد سماعهم لكلام الله القرآن الكريم يتلى عليهم ، فقالوا : لا يكون هذا بكلام بشر أبدا فآمنوا بأن القرآن هو حقا كلام الله الإله الحق خالق كل شيء وآمنوا بمحمد حقا رسول الله ، وكانت هذه حقا هى المعجزة الخالدة .

وهذا عمر بن الخطاب في الجاهلية كان عابد أصنام وثنيا مثل بقية قومه يملأ الشر نفسه ومشهوراً بين قومه بشدته وجبروته ومن كبراء قومه والكل يهابه ويخافه ويوقره عندما رأى من وجهة نظره الجاهلية حينها أن محمداً في فرق بين قريش بدينه الجديد حمل سيفه وقد ملأ كل الكره قلبه لمحمد وأتباع محمد مع حمل سيفه وذهب غاضبا إلى حيث كان يجلس محمد مع من آمنوا به يعلمهم أمور دينهم الجديد ويبلغهم آيات الله في بيت رجل من أتباع النبي يدعى ابن أبي

وهؤ لاء الوثنيون الذين يطلبون معجزات خارقة لقوانين الطبيعة يرد عليهم علام الغيوب العليم بخفايا النفوس ففي القرآن: ﴿ وَأَقْسَمُواْ يَرِدُ عليهم علام الغيوب العليم بخفايا النفوس ففي القرآن: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَا بَا لَيْ مَا اللّهِ مَا اللّهِ اللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَآءَتُ لا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْدِدَ هُمْ وَأَرْصَرَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْدِدَ هُمْ وَلُو أَنّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْمِمُ يَعْمَهُونَ ﴿ وَلُو أَنّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ يَعْمَهُونَ ﴿ وَلُو أَنّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ يَعْمَهُونَ ﴿ وَلُو أَنّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ يَعْمَهُونَ ﴾ وَلُو أَنّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ يَعْمَهُونَ ﴿ وَلُو أَنّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ لَيْعُمَهُونَ ﴾

أَنْوَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ﴿ إِلَّا تَذْكِرَةً لِمَن تَخْشَىٰ ﴿ تَنزِيلاً مِّمَّنَ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَٱلسَّمَوٰتِ ٱلْعُلَى ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ لَهُ مَا فِي خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَٱلسَّمَوٰتِ ٱلْعُلَى ﴾ [للهُ مَا قَمَا تَخْتَ ٱلنَّرَىٰ ﴿ ﴾ [طه].

بعدها ذهب عمر مباشرة إلى محمد ولكن لا ليقتله وإنما ليعلن له إسلامه وإيمانه بأنه لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً حقا وصدقا رسول الله ، ماذا حدث لعمر وما الذي غيره كل هذا التغيير إنه كلام الله يهدى به من يشاء قرأه عمر فأدرك أن هذا لا يكون قول بشر ولا قول مدعى نبوة كاذبة بل هو كلام الله الموحى إلى نبيه ورسوله محمد.

فمن هيبة كلام الله في نفوس الناس ومخافة الكفار من مجرد سماع الناس لكلام الله كان أعداء النبي محمد من الوثنيين يدعون الناس ألا يسمعوا لهذا القرآن أبدا ، وإن رأوا أحدا يقرأه كانوا يصفقون ويصيحون ويرفعون أصواتهم حوله كي لا يسمع أحد من الناس هذا القرآن وأنا رأيت شخصيا حالة كهذه من المسيحيين عند سماعه القرآن تكون حالته كأن نارا تأكل نفسه وكأنه يضن بالكفر أن

الأرقم ، حمل عمر سيفه وذهب ليقتل محمدا ، وهو في الطريق قابله رجل وسأله إلى أين يتجه بكل هذا الغضب والسيف مشهرا بيده فرد عليه قائلا في عنف إنى ذاهب لأقتل محمدا ، فرد عليه الرجل ساخرا إن أختك يا عمر وزوجها اتبعوا دين محمد .

وكانت مفاجأة وصدمة لعمر فازداد عمر غضبا على غضب وأسرع الخطا لبيت أخته ليتحقق من كلام هذا الرجل وما إن دخل بيت أخته حتى وجدها وزوجها يقرآن من أوراق فى أيديهما فسألها عمر فى عنف هل اتبعت محمدا فقالت بكل ثقة وإيمان نعم وأشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا لرسول الله حقا وصدقا فلطمها عمر بيده لطمة قوية أوقعتها على الأرض ونزفت الدماء من وجهها فطلب منها عمر أن تعطيه هذه الأوراق ليرى ما فيها ، فرفضت بكل إصرار .

وكم كان عجب ودهشة عمر عندما عرف سبب هذا الرفض فقد قالت له أخته: إن هذه الأوراق بها آيات من كلام الله وأنت نجس ولن تلمسها حتى تتطهر وتغتسل أولا ، ولم يجد عمر أمام هذا الإصرار من أخته إلا أن يطيع فذهب وتتطهر واغتسل ثم جاءها لتعطيه الأوراق ليرى ما فيها ، وبدأ عمر يقرأ ما في الأوراق : ﴿ طه ﴿ مَا مَا

تطهر أولا ثم أمسك المصحف وافتحه على أى صفحة تقابلك وحاول تلاوة القرآن من عميق قلبك واعلم أنك تمسك بين يديك أقدس كتاب على وجه الأرض.

ولكى تدرك هذه الحقيقة أريدك أولا أن تفهم معنى الوحى فى القرآن عندنا ، يجوز أن عدم فهم المسيحيين لمعنى الوحى الإلهى فى القرآن هو السبب وراء موقفهم العدائى منه الآن .

فمفهوم الوحى عند المسيحيين في كتبهم المقدسة هو أن الله أوحى المعنى فقط وترك الكاتب يكتب الألفاظ والكلمات بأسلوبه وتعبيراته الخاصة به ، ولذلك تعددت عندهم الأناجيل وتعددت الاختلافات بينها ويقولون في هذا : إنه خطأ الكاتب أو خطأ المترجم ، أو أن كل كاتب يذكر الموضوع من وجهة نظره الخاصة ، ولكن عندنا الوحى يذكر الموضوع من الكريم مختلف عن مفهومهم العام للوحى فعندنا القرآن موحى من الله ليس بمعناه فقط بل بلفظه وبكلماته وبحروفه وأيضا بطريقة نطقه التي ننطقه بها الآن مرتلا كما أنزله الله بل أيضا بطريقة ترتيب آياته وسوره.

إذن عندنا لا يوجد أى مجال حتى للتلاعب بحرف واحد من حروف القرآن فما بالك بالكلمات والجمل والمعانى والشرائع والتعاليم

يخرج من قلبه وفيهم ومن على شاكلتهم إلى قيام الساعة يقول الله عنهم في كتابه العزيز: ﴿ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْعُونَ عَنْهُ أَوْانِ يُهْلِكُونَ عَنْهُ أَوْانِ يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَهُمْ الْأَنعَامِ ] .

وهل الإيمان بأن الله هو الإله الحق ولا إله غيره يحتاج إلى معجزة خارقة لقوانين الطبيعة ، إذن ما أضعف هذا الإيمان ، إن دعوة النبى محمد بالإيمان بالله وحده لا شريك له لا تحتاج أكثر من النظر في هذا الكون بكل مافيه من أحياء وجمادات لنرى بديع صنعه ودقه نظامه ونعرف أن الله الخالق هو الإله الحق لا شريك له ، وللتصديق بأن محمداً هو رسول الله حقا لا تحتاج أكثر من تلاوة الكتاب الذي أوحاه الله إليه لتؤمن بحق أن محمدا هو رسول الله حقا و صدقا ، ومن كفر فإن الله غنى عن العالمين .

\*\* انظر فاصل ٤ : (١) .

<sup>(1)</sup> انظر : ص ۲۳۸ ( معجزات النبی المادیة ) .

وأمته هم الرماه ففى المعارك الشديدة كان يناديهم ارموا بنى إسماعيل فإن أباكم كان راميا ، وهو النبى الذى سقطت له ممالك كبرى وللمؤمنين به من بعده وهو النبى الذى آمنت برسالته الشعوب حتى أصبح منهم حفظة قرآن وعلماء شريعة ودعاة لدين الله الإسلام.

ومما يدعو السخرية حقا هو تفسير علماء الكهنوت المسيحيين النبوءات، فكلما وجدوا نبوءة تستحيل أن تنطبق على يسوع يقومون ( بروحنة النبوءة ) فيقولون مثلا: إن السيف هنا هو سيف روحى والحروب هنا هي حروب روحية والنبال المسنونة هنا هي نبال روحية، وأنا لا أدرى لماذا لا تكون الشعوب أيضا في هذه النبوءة شعوباً روحية ؟ هذا من باب إكمال عملية الروحنة للنبوءة ( ضياع في ضلال ) ، هذه هي أغلب عادتهم في تفسير النبوءات مجرد تفسيرات عقيمة لا تدل إلا على العجز الفكرى لديهم ، أكثر مما تدل على حقائق واقعية .

وفى بقية النبوءة : « كرسيك يا الله إلى دهر الدهور ، قضيب استقامة قضيب ملكك أحببت البر وأبغضت الإثم » .

الإلهية في هذا الكتاب المقدس الذي هو كلام الله في نقائه وصفائه بلا أي شائبه أو شبهة أو تداخل بينه وبين كلام مخلوق ، القرآن الكريم أقدس كتاب على وجه الأرض لذلك نرى - حتى إلى اليوم - المسلمين الذين لا يتحدثون العربية عندما يقرؤون القرآن يتلونه بالعربية كما أنزل من عند الله لفظا ملفوظا تلاوة تعبدية ، و إن أرادوا فهمه فهم يقرؤون ترجمة تفسيره وهذه الترجمة للتفسير ، لا يطلق عليها صفة : (قرآن) أبدا ، لاختلاف لفظ التنزيل حتى وإن كان المعنى وافياً .

\*\* انظر فاصل ٥ : (١) .

وفى بقية النبوءة : « تقلد سيفك على فخذك أيها الجبار جلالك وبهاءك ، وبجلالك اقتحم ، اركب ، من أجل الحق والدعة والبر فتريك يمينك مخاوف نبلك المسنونة في قلب أعداء الملك ، شعوب تحتك يسقطون » .

هذه نبوءة عظيمة عن النبى محمد تشير إلى الجهاد ضد الكفار وأعداء الحق الذين يحاربون رسالة الله ، فليس بعد نبى الله داود نبى حمل السيف لجهاد الكفار من أجل الحق والبر إلا النبى محمد على

<sup>(</sup>١) انظر : ص ٢٥٤ (الوحى الإلهى ).

وفى بقية النبوءة: «من أجل ذلك مسحك الله إلهك بدهن الابتهاج أكثر من رفقائك كل ثيابك مر وعود وسليخة ، من قصور العاج سرتك الأوتار » يقول رسول الله محمد : «أعطيت ما لم يعط أحد من الأنبياء قبلي » (() ومن ذلك أنه هو الذي أنزل عليه القرآن وأنزل على قلبه محفوظا متلوا ، وهو الكتاب الذي يتعبد لله بقراءته ، وهو الكتاب الذي أمر الله بقراءته ليلا ونهارا وفي كل الأوقات ، ويجزى الله عن تلاوته بكل حرف عشر حسنات ، وهو النبي الذي جعل الله لأمته بكل حسنة جزاء عشر أمثالها ، وإن هم واحد منهم بفعل حسنة ومنعه مانع فلم يعملها كتبت له عشرة وإن هم واحد منهم بفعل سيئة ولم يفعلها وإن

ففي القرآن كلمة الله المنزلة على محمد ﴿ قُلْ تَعَالُواْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ۖ أَلَّا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيًّا ۖ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ۗ وَلَا تَقْتُلُوٓا أُوْلَندَكُم مِّنَ إِمْلَتِي ۗ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ ۗ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلْفَوَ حِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ۖ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسِ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ۚ ذَٰ لِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ بِٱلْقِسْطِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۖ وَإِذَا قُلْتُمْ فَٱعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ ۚ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ ـ لَعَلَّكُمْ

القرآن فعملنا إلى غروب الشمس فأعطينا قيراطين قيراطين. فقال أهل الكتابين: أي ربنا أعطيت هؤلاء قيراطين قيراطين وأعطيتنا قيراطا قيراطا ونحن كنا أكثر عملا.

قال الله عز وجل: هل ظلمتكم من أجركم من شيء ؟ قالوا: لا ، قال : فهو فضلى أوتيه من أشاء > (1) .

وهذا تحقيق نبوءة يسوع في إنجيل متى : « فإن ملكوت السماوات يشبه رب بيت خرج في الصباح الباكر ليستأجر عمالا لكرمه واتفق مع العمال على أن يعطى كل واحد ديناراً في اليوم وأرسلهم إلى كرمه ، ثم خرج في نحو الساعة الثالثة فرأى آخرين يقفون متعطلين في السوق فقال لهم : اذهبوا أنتم أيضا إلى الكرم وما يحق سأعطيكم فذهبوا ثم خرج مرة أخرى في نحو الساعة السادسة وفي نحو الساعة التاسعة وفعل مثل ذلك ثم في نحو الساعة الحادية عشرة خرج فوجد آخرين واقفين فقال لهم : ما بالكم واقفين هنا النهار كله متعطلين فقالوا له : لأنه لم يستأجرنا فقال لهم : اذهبوا أنتم أيضا إلى الكرم وما يحق سأعطيكم حتى إذا جاء المساء قال رب الكرم لوكيله : ادع العمال وأعطهم أجرتهم مبتدئا من الآخرين إلى الأولين

عملها كتبت عليه سيئة واحدة ، وهذه عطيه لم تعطها أمة من قبل ، وهو النبى الذى أرسله الله للناس كافة لكل شعوب الأرض كلها وكان النبى قبله يرسل إلى قومه فقط لا يتعداهم ، وهو النبى الذى ختم الله به النبوة فلا نبى بعده إلى قيام الساعة ، وهو النبى الذى جعل الله له ولأمته الأرض مسجدا طهورا فأينما حضر وقت الصلاة صلوا ، وهو الذى جعلت صفوف أمته فى الصلاة والجهاد على مثال صفوف الملائكة فى السماء ، وهم الأمة الذين يتوضؤون قبل صلاتهم ، وهو النبى المنصور فما يسمع به عدو لله إلا هزم فى قلبه من قبل أن يلقاه وبينهما مسيرة شهر ، وأمته هم الآخرون الأولون يوم القيامة .

يقول الرسول محمد : « نحن الآخرون الأولون يوم القيامة ونحن أول من يدخل الجنة بيد أنهم أوتوا الكتاب من قبلنا وأوتيناه من بعدهم ، فاختلفوا فهدانا الله لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه » (۱) ويقول : « إنما بقاؤكم فيما سلف قبلكم من الأمم كما بين صلاة العصر إلى غروب الشمس أوتي أهل التوراة التوراة فعملوا حتى إذا انتصف النهار عجزوا فأعطوا قيراطا قيراطا ، ثم أوتي أهل الإنجيل الإنجيل فعملوا إلى صلاة العصر ثم عجزوا فأعطوا قيراطا ، ثم أوتيا

<sup>(</sup>١) البخارى في مواقيت الصلاة (٥٥٧) ، عن سالم بن عبد الله عن أبيه .

<sup>(</sup>١) البخاري في الأنبياء (٣٤٨٦) ومسلم في الجمعة (٢٠/٨٥٥) عن أبي هريرة

الحواريون الذين يعدونهم أفضل من كل الأنبياء والرسل والذين ذاقوا المشقة والتعب في نشر بشارة يسوع المسلا في الأمم لذلك هربوا إلى تفسير آخر فقالوا: إنه المسلا يشير إلي الذين يقبلون إلى التوبة أو إلى الخلاص في زمن الشباب (أصحاب الساعة الثالثة)، أو في زمن الرجولة (أصحاب الساعة السادسة) أو في زمن الكهولة (أصحاب الساعة التاسعة) أو في زمن الشيخوخة (أصحاب الساعة الحادية عشرة) وهو تفسير أقل ما يوصف به أنه مضحك! فإنه بالعقل الذي يتوب وهو مازال في عنفوان شبابه ونشاطه وحيويته وشهوته وصحته وهو قادر على فعل كافة الذنوب والموبقات خير أم من يتوب بعدما فقد كل هذا ووصل إلي سن الكهولة والعجز.

ورأي آخر يقول: إنه إشارة إلي إرسال الأنبياء، وهذا أقرب إلي الصحيح لكنه ليس هو عين المقصود.

ورأي من آرائهم يقول: المقصود بالأولين هم اليهود الذين عملوا في كنيسة العهد القديم فإنهم يحنقوا على الرومان الوثنيين الذين آمنوا بيسوع ربا وإلها مخلصا جاء وقدم نفسه ذبيحة ليكفر عن خطاياهم!

وأقول: ما الفرق! خرج الوثنيون من وثنية ودخلوا إلي وثنية أخرى ؟ ما دعي إليها عيسى المنه ولا أحد من الأنبياء قبله ،

فجاء الذين استؤجروا في نحو الساعة الحادية عشرة وأخذ كل واحد دينارا ، ثم لما جاء الأولون ظنوا أنهم سيأخذون أكثر لكنهم أخذوا هم أيضا كل واحد دينارا ، ففيما هم يأخذون تذمروا على رب البيت قائلين : إن هؤلاء الآخرين لم يعملوا إلا ساعة واحدة ومع ذلك ساويتهم بنا نحن الذين حملنا وطأة النهار وقيظه أما هو فأجاب وقال لواحد منهم : ياصاحبي ما ظلمتك أما اتفقت معى على دينار فخذ الذي لك وامض في سبيلك فإني أريد أن أعطى هذا الأخير مثلك أفما يحق لي أن أفعل ما أشاء بمالى ؟ أم أن عينك شريرة لأني أنا صالح ؟ فهكذا يكون الآخرون أولين و الأولون آخرين ، لأن الذين يدعون كثيرون وأما الذين يختارون فقليلون » .

ملاحظة : الساعة الثالثة في المثل = الساعة الثانية عشرة ظهرا

لعلماء الكهنوت المسيحى أكثر من رأي في تفسير هذا المثل ، منها

يقولون: إن صاحب الكرم هذا هو عيسي المنه والعمال هم خدام الكنيسة ، ولكنهم عجزوا أن يفسروا كيف الآخرين من خدام الكنيسة سيكون لهم من الأجر والثواب والأفضلية من الأولين الذين هم

والرومان كما تعلم ليسوا من ذرية إبراهيم والله لا يخلف وعده الأبدى لإبراهيم بأن بذريته ستبارك كل أمم الأرض وذلك بأن يكون منهم حملة رسالته ، ظهرت هذه البركة في ذرية إسحاق أولا ، ثم انتقلت إلى ذرية إسماعيل ، آخرا بظهور نبي الله ورسوله للناس كلهم محمد من ذرية قيدار ابن نبي الله إسماعيل الابن البكر لنبي الله إبراهيم وكانت البركة التي حملها رسول الله محمد وكانت البركة التي حملها رسول الله محمد الساوى بركة إسماعيل مع الأنبياء من ذرية إسحاق كلهم مجتمعين ، لتساوى بركة إسماعيل مع بركة أخيه إسحاق ، ونحن نؤمن برسل الله كلهم وأنبيائه عليهم السلام

وبالرغم من وضوح معنى المثل وضوح الشمس في سماء بلا غيوم فإن علماء الكهنوت المسيحى يتعمدون الضلال والتضليل ويصرون عليه ، وهؤلاء المضلون يخاطبهم الله فى القرآن قائلا: ﴿ يَا هُمُ لَا مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ الْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ الْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ الْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ يَا أَمْنُوا لَيَ وَقَالَت طَآبِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ اللَّهِ كَتَابٍ ءَامِنُوا بِاللَّذِي أُنزِلَ عَلَى اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَجَهَ النَّهَارِ وَالْكَفُرُوا ءَاخِرَهُ لِعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَّا لِمَن تَبِعَ وَجْهَ النَّهَارِ وَالْكَفُرُوا ءَاخِرَهُ لِعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَّا لِمَن تَبِعَ

جميعا ما علمنا منهم و ما لم نعلم .

دِينَكُرْ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ أَن يُؤَتَىٰ أَحَدُ مِّثَلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ يُحَاجُّوكُرْ عِن كَمْ وَلَا إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ ۗ وَٱللَّهُ وَاسِعُ عَلِيمُ ﴿ عَن كَن يَشَآءُ ۗ وَٱللَّهُ وَاسِعُ عَلِيمُ ﴿ عَل يَحْدَ رَبِّكُمْ ۗ قُلْ إِنَّ ٱلْفَضْلَ بِيَدِ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ ۗ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلَ ٱلْعَظِيمِ ﴿ ﴾ [ آل عمران ] .

#### وتفسير هذا المثل هو:

(رب البيت) إشارة إلى الله عز وجل – وله المثل الأعلى – و ( البيت) إشارة إلى الملك يعنى أن الله تعالى هو رب كل شيء ومالكه لا شريك له فهو سبحانه مالك كل شيء ، الدنيا وما فيها ، والآخرة وما فيها ما علمنا وما لم نعلم و ( الكرم ) إشارة إلي الدنيا حيث إنها هي دار العمل أما الآخرة فهي دار الجزاء و ( العمل بالكرم ) إشارة إلي العمل بما أمر الله به في شرعه والكتب المنزلة منه تعالى ، و ( خروج رب البيت في نحو الساعة الثالثة ) إشارة إلي نزول التوراة و ( خروج رب البيت في الصباح الباكر ) إشارة إلي كل الشرائع والصحف المنزلة من الله قبل نزول التوراة و ( خروج رب البيت في نحو الساعة التاليق في نحو الساعة التاليق و ( خروج رب البيت في الصباح الباكر ) إشارة إلى كل الشرائع في الصحف المنزلة من الله قبل نزول التوراة و ( خروج رب البيت في نحو الساعة السادسة ) إشارة إلى نزول المزامير و ( خروج رب البيت في نحو الساعة التاسعة ) إشارة إلى نزول الإنجيل و ( خروج رب البيت في نحو الساعة التاسعة ) إشارة إلى نزول الإنجيل و ( خروج

رب البيت في نحو الساعة الحادية عشرة ) إشارة إلى نزول القرآن الكريم ، ونلحظ الآتي :

أولا: نجد المفارقة عند خروج رب البيت في نحو الساعة الحادية عشرة وسؤاله المتعطلين وإجابتهم أنه لم يستأجرهم أحد بعكس الحالتين السابقتين عطفتا عطفا على حالة الخروج في نحو الساعة الثالثة وهذه المغايرة إشارة إلى اختلاف الجنس والتبعية فأصحاب الساعة السادسة وأصحاب الساعة التاسعة في الجنس والتبعية لأصحاب الساعة الثالثة أي إنهم كلهم من بني إسر ائيل وتبعا لشريعة موسى المنزلة في التوراة أما عمال الحادية عشرة من جنس غير جنس العمال السابقين لهم فهم من نسل إسماعيل المبارك من الله والسابقون لهم من نسل إسحاق المبارك من الله « ثم في نحو الساعة الحادية عشرة خرج فوجد آخرين واقفين فقال لهم: ما بالكم واقفين هنا النهار كله متعطلين فقالوا له: لأنه لم يستأجرنا أحد فقال لهم: اذهبوا أنتم أيضا إلى الكرم وما يحق سأعطيكم » نعم فهذه هي الأمة التي كانت منبوذة وإجابتهم ( لأنه لم يستأجرنا أحد ) إشارة إلى عدم ظهور أنبياء فيهم أو شريعة من الله قبل بعثة النبي محمد عليه اليني ا منهم ونزول القرآن الكريم وبه شريعة من الله تعالى ، بخلاف بنى إسحاق اليين فقد ظلت فيهم النبوات والكتب والشريعة أمدا طويلا

تحقيقا لعهد بركة إسحاق الكلافي في الأمم ، وقد كان ( الخروج في نحو الساعة الحادية عشرة ) إيذاناً بانتهاء زمان بركة إسحاق الكلافي الأمم وبداية زمان ظهور بركة إسماعيل في الأمم لتستمر حتى قيام الساعة تحقيقا لعهد بركته من الله تعالى مع إبراهيم الكلافي ( وأما إسماعيل فقد سمعت لك فيه ها أنا أباركه) [ تك ١٧ - ].

ألنيا : بملاحظة نسبة الفترة الزمنية بين كل خروج لرب البيت والخروج الذي يليه لوجدناها : ما بين الساعة الثالثة والساعة السادسة ( فترة ثلاث ساعات) وما بين الساعة السادسة والساعة التاسعة أيضا (فترة ثلاث ساعات ) وما بين الساعة التاسعة والساعة الحادية عشرة ( فترة ساعتين ) وعليه تكون النسبة بين كل زمن خروج وزمن الخروج الذي يليه هو ٣:٣ : ٢ ( ثلاثة : ثلاثة : اثنين ) وهو نفسه تقريبا نسبة الزمن بين نزول التوراة إلى زمن نزول المزامير ومن زمن نزول المزامير إلى زمن نزول الإنجيل ومن زمن نزول الإنجيل إلي زمن نزول القرآن الكريم أي نسبة ( ثلاثة : ثلاثة : اثنين ) .

وبهذا البيان يوضح أن الأولين إشارة إلى بنى إسحاق وما قبلهم ممن عمل بشريعة الله المنزلة علي الأنبياء عليهم السلام، وأما الآخرون فهم نحن المسلمين نعم نحن المسلمين من كل جنس أو لون

وَلَتَنصُرُنَّهُ وَ أَقُرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَالِكُمْ إِصْرِى لَ قَالُوٓا أَقْرَرْنَا قَالَ فَالَ وَلَتَنصُرُنَّهُ وَأَنا مُعَكُم مِّنَ ٱلشَّهِدِينَ ﴿ [ آل عمران ] .

فالنبي محمد ﴿ هُو إِستجابة الله عز وجل لدعاء أبيه إبراهيم عليه السلام قال الله تعالى : ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ السلام قال الله تعالى : ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَا أَنْكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِيّتَتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأُرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا أَإِنَّكَ أَنتَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ذُرِيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأُرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا أَإِنَّكَ أَنتَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ اللهِ وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِكَتَبَ وَٱلْجِكَمَةَ وَيُزَكِّهِمْ ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللقرة ] .

والنبى محمد على تحقيق نبوءة الله لأخيه موسى السلام « أقيم لهم نبيا من وسط إخوتهم مثلك » ، وصفة النبي محمد على ، مذكورة بالمزامير وكتب الأنبياء وهو عليه الصلاة والسلام تحقيق بشارة أخيه عيسى

أو لغة نحن الوحيدين علي وجه الأرض الآن منذ زمن بعثة النبي الخاتم محمد الذين نحمل بركة إبراهيم بين الأمم وإلى قيام الساعة الخاتم محمد الآخرون الأولون يوم القيامة فهل تحب أن تكون منا ؟ إذن أسلم ، ادخل ملكوت الله كن من أبناء ذلك الملكوت العظيم ، فأبواب المملكوت مفتوحة كل حين وليس على باب الله بوابون ، ففي الملكوت ليس بينك وبين الله أي واسطة ، فإن أخطأت فله وحده تعترف وتستغفر وهو يسمعك كل حين لأنه قريب ، واعلم أنه لو كان موسى وداود وعيسى عليهم السلام موجودين حتى زمن ظهور النبي محمد على وسعهم إلا اتباعه .

قال النبى محمد % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % : % :

قال الله تعالى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيِّانَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِّن قَال الله تعالى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيِّانَ لَمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِثُنَّ بِهِ عَلَيْ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِقٌ لِّمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِثُنَّ بِهِ عَلَيْ

<sup>(</sup>١) أحمد (٣٨٧/٣) ، والسنة لابن أبي عاصم (٥٠) ، وحسنه الشيخ الألباني في الإرواء (١٥٨٩) .

جَآءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِٱلْحَقِّ مِن رَّبِّكُمْ فَعَامِنُواْ خَيْرًا لَّكُمْ ۚ وَإِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ

لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ ﴾ [النساء].

وفى بقية النبوءة بالمزمور رقم  $(^{\circ})$ : ( بنات ملوك بين حظياتك ، جعلت الملكة عن يمينك بذهب وفير ، اسمعي يا بنت وانظري وأميلي أذنك وانسي شعبك وبيت أبيك فيشتهي الملك حسنك ، لأنه هو سيدك فاسجدي له ، وبنت صور أغنى الشعوب تترضى وجهك بهدية كلها مجد ابنة الملك في خدرها ، منسوجة بذهب ملابسها بملابس مطرّزة تحضر الى الملك في أثرها عذارى صاحباتها . مقدمات اليك يحضرن بفرح وابتهاج . يدخلنّ إلى قصر الملك عوض عن آبائك يكون بنوك تقيمهم رؤساء في كل الأرض ) .

وهذه نبوءة تحققت برسول الله محمد وبذريته من بعده فها هي شهربانو بنت الكسرى يزدجرد ملك الفرس تخدم في بيت الحسين ابن بنت رسول الله ، وها هي صفية بنت كبير ورئيس يهود خيبر تصبح زوجة للنبي محمد وها هو هرقل والى الروم على منطقة الشام كلها يبعث إليه بهدية ، وها هو المقوقس ملك مصر يبعث إليه بجاريتين هدية .

عجبا حقا للبطارقة والمطارنة والأساقفة والكهنة والقسيسين والرهبان والشمامسة لأنهم يغلقون ملكوت الله أمام الناس فلا هم يدخلون ولا يدعون الناس يدخلون وكثير من المسيحيين بسطاء ويجهلون حقائق الكتاب ﴿ لَا يَعْلَمُونَ الْلَهِ : ﴿ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْعُونَ عَنْهُ وَيَا يَشْعُرُونَ عَنْهُ وَيَا يَشْعُرُونَ عَنْهُ وَيَا الله عَنْهُ وَيَا يَشْعُرُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ إِلَا اللهِ عَنْهُ وَيَا يَشْعُرُونَ إِلَا اللهِ اللهِ عَنْهُ وَيَا يَشْعُرُونَ عَنْهُ وَيَعْمُ وَيَا يَشْعُرُونَ إِلَا اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهُ وَيَعْمُ وَيَا يَشْعُرُونَ إِلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهُ عَنْهُ وَيَعْمُ وَيَا يَشْعُرُونَ إِلَّا اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ وَيَعْمُ وَيَعْمُ وَيْ اللهُ المُنْ اللهُ الله

فهذا نداء الله لك : ﴿ يَتَأَهَلَ ٱلْكِتَبِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ فَتْرَةٍ مِّنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَلَا نَذِيرٌ وَالله ينادى الناس جميعا وَنَذِيرٌ وَٱللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ المائدة ] والله ينادى الناس جميعا كل شعوب الأرض وإلى قيام القيامة فيقول : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ

إلا كسحابة صيف مجرد مرحلة عابرة لا دوام لها ولكنها أيضا كانت تحقيق نبوءة للنبى محمد قال فيها ذات مرة و هو جالس مع المؤمنين : « يوشك الأمم أن تداعى عليكم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها فقال قائل : أومن قلة نحن يومئذ ؟ قال : بل أنتم يومئذ كثير ، ولكنكم غثاء كغثاء السيل ، ولينزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم ، وليقذفن الله في قلوبكم الوهن فقال قائل : يا رسول الله وما الوهن ؟ قال : حب الدنيا وكراهية الموت » (۱).

وكعادة التفسير الكهنوتى المسيحي يفسرون نبوءة المزمور السالفة تفسيرا تشمئز منه عقول العقلاء ، فهم كعادتهم كلما رأوا استحالة انطباق نبوءة ما على يسوع يقومون بعملية جراحية للنبوءة تسمى عندهم: (عملية روحنة النبوءة): فماذا يقولون ؟ يقولون: إن العروس هنا هى عروس روحية والتى هى عروس يسوع ، وإنها هى الكنيسة وأنه سوف يأتى ويخطفها؟!!

ومن عجب أنهم تارة يقولون: إن يسوع هو رأس الكنيسة وأن الكنيسة هى جسده ؟ فكيف يكون جسده هو عروسه !! والتى سوف يخطفها ، ولما يخطفها ها يروح بيها فين ؟!!

وهؤلاء أتباعه أصبحوا رؤساء على شعوب الأرض كما هو معروف تاريخيا، وكان هذا أيضا تحقيقا لنبوءة النبى محمد على حيث قال: «إن الله زوى لى الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها، وسيبلغ ملك أمتى ما زوى لى منها» (۱) والمعنى أن الله أرانى الأرض قريبها وبعيدها، وسيمتد ملك أمتى إلى ما أرانى الله منها، وصدق رسول الله وصدقت فيه النبوءات فقد حكم المسلمون الشعوب منذ عهد الخلفاء الراشدين أبى بكر وعمر وعثمان وعلى وأبناء على والخلافة الأموية والعباسية والعثمانية، والذي كان آخر خلفائها السلطان عبد الحميد بتركيا، والتى سقطت بعد الحرب العالمية الأولى تقريبا فى سنة بتركيا، والتى سقطت بعد الحرب العالمية الأولى تقريبا فى سنة

وها نحن حاليا حتى ونحن فى زمن الهزيمة أتباع النبى محمد هملوك ورؤساء على شعوب الأرض من اندونسيا فى الشرق الأقصى الى دول الشرق الأوسط إلى الغرب فى دول المغرب العربى، وجنوبا إلى دولة نيجيريا والصومال وإريتريا وجزر القمر بإفريقيا، وشمالا بالبوسنة والهرسك بأوربا، وما فترة الضيق التى يمر بها المسلمون فى ذلك الوقت من زمن الهزيمة فى عمر التاريخ الإنسانى

<sup>(</sup>۱) أبو داود في الملاحم ( 479) ، وأحمد ( 470) عن ثوبان ...

<sup>(</sup>١) مسلم في الفتن وأشراط الساعة (١٩/٢٨٨٩) ، وأبو داود في الفتن الملاحم (٢٥٨١) والترمدي في الفتن (٢١٧٦) عن ثوبان ﴿.

هل تقول هو رب نفسه ولا رب له . !! إذن فلمن سجد يسوع وقدم تضرعات ودعاء وصلوات وطلب العون والمساعدة أليس من الله ربه

نعم الحق أقول الك: إن رب يسوع هو الله ؟ نعم حقا هو الله لأنه هو الذي خلق يسوع ، وهو الذي سجد يسوع له ، فإذا سألتك من خلق مريم أم يسوع ؟ هل تجيب وتقول هو يسوع ابنها ؟! أم تقول : هو الله ، أراك تقول : إن يسوع مولود وليس مخلوقاً ، والله الذي لا هادي سواه لقد خدعوك ، فيسوع مخلوق مخلوق مخلوق من أم مخلوقة ، فالله لا يعجزه شيء في السموات والأرض يخلق مايشاء وهو على كل شيء قدير ، أم تقول : إن الله غير قادر !! ترى لما ولد يسوع كيف نما جسده أليس بتناوله للطعام أوليس الطعام مخلوقاً ، إذا نما جسده من مخلوق فكيف لا يكون هو مخلوقاً؟ تقول أن جسده مخلوق أما روحه فليست مخلوقة .

أقول: لقد خدعوك مرة أخرى فروحه مخلوقة كروح آدم المخلوقة ، مخلوقة بالأمر الإلهى كن فكان ، الله القادر على أن يخلق الشيء من العدم هو الذي خلق كل شيء وخلق روح آدم بالأمر المباشر كن ، وخلق من روح آدم أرواح ذريته ، وخلق روح يسوع كما خلق روح آدم بالأمر المباشر كن ، وجعله في ذرية آدم إنسانا روحا مخلوقة في

وتراهم يقولون في مناسبة أخرى: إن جسد يسوع هو خبز عيدهم والخمر دمه وأنهم يجب عليهم أن يأكلوه و يشربوا دمه ، ويقولون : إن روح القدس انبثق من يسوع ، وسمعتهم يقدمون صلاة وتضرعاً لمريم يقولون فيها أمام تمثال لها : يا أم الإله أعطينا ، أشفينا ، وأنهم يسجدون لصورة كبيرة أو تمثال ليسوع في كنائسهم ( هل ترى وثنية وتخبطاً وضلالاً أكثر من ذلك ) ، وإذا سألت ثم سألت فإذا بالمتاهات تتفتح أكثر فأكثر ، فعجبا لقوم عقلاء يكون هذا دينهم !!

والله الذى لا إله بحق إلا هو وحده لا شريك له ، لو لم تنزل فى القرآن إلا سورة الإخلاص : ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُّ ۞ ٱللَّهُ ٱلصَّمَدُ ۞ لَمْ

يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ مَكُن لَهُ مَكُن لَهُ مَكُن لَهُ مَكُن لَهُ مَكُن لَهُ مَكُن لَهُ م فخرا على كل ملل و أديان أهل الأرض كلهم جميعا.

فالحمد لله على نعمة الإسلام ، الحمد لله الحمد لله كثيرا كثيرا الحمد لله .

فإذا سألتك من ربك الذى خلقك ؟ أيصح أن تجيب على وتقول هو يسوع !! فإذا سألتك من ربك الذى يرزقك أيصح أن تجيب على وتقول هو يسوع !! فماذا تجيب ؟!

جسد مخلوق ، وكل الأرواح مملوكة لخالقها وتنسب إليه نسبة الشيء المملوك إلى مالكه ، مثل أن يقول الرجل : بيتى ، غنمى ، مالى ، أرضى ، ولله المثل الأعلى ، فالله ليس كمثله شيء ولا يشبه أحدا من خلقه أبدا .

فعندما أقول: روح الله هي مثلما أقول: سماء الله أو أرض الله أو بيت الله فالله مالك، وكل شيء مملوك له ـ عز شأنه وتعالى ـ الله الواحد القهار فبمن تشبهون الله أيها الضالون، أتجادلون في الله وهو شديد المحال سبحان الله ربي مما تصفون.

وفى بقية النبوءة فى المزمور رقم(٥٤): (اذكر اسمك في كل دور فدور ، من أجل ذلك تحمدك الشعوب إلى الدهر والأبد) وهذه نبوءة عجيبة وعظيمة فلو بحثنا فى ذرية آدم كلها من أولهم إلى آخرهم لن نجد هذه النبوءة تتحقق فى مخلوق منذ خلق الأرض ومن عليها بشكل كامل تام ممتد واسع الانتشار كما تحققت فى شخص النبى محمد.

وهذا من عطاءات الله الخاصة لهذا النبى العظيم ، ففى العالم الآن أكثر من مليار ونصف المليار مسلم ، منتشرون فى بلاد العالم كلها فعندما يعلو صوت الأذان مدويا يقول المؤذن فيه : أشهد أن لا إله إلا

الله وأشهد أن محمدا رسول الله يكررها مرتين مرتين ويتكرر ذلك خمس مرات يوميا في كل بلد على اختلاف مواقيت الصلاة من بلد إلى بلد آخر على حسب خطوط الطول التي تحدد مشارق الشمس ومغاربها ، وهذا معناه أنه لا تكاد تمر ثانية على كوكب الأرض من صبح أو ليل إلا ويذكر فيها اسم النبي محمد ، مدويا عبر الأذان لكل صلاة .

وشيء آخر أنه في أثناء الصلاة نفسها يذكر اسم النبي محمد ، ففي نص التشهد في كل صلاة يقول كل مسلم : « التحيات لله والصلوات الطيبات السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله (۱) اللهم صل على محمد وآل محمد كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم وبارك على محمد وآل محمد كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم ، في العالمين إنك حميد مجيد)(۱) نصفه في الركعة الثانية وكله في الركعة الأخيرة وبحسبة بسيطة نجد أن اسم النبي محمد وشي يذكر ما يزيد على عشرة مليار مرة يوميا ، ويتكرر ذلك كل يوم ،

<sup>(</sup>۱) أحمد (۱٪ ۱٪) و البخارى في الاستئذان (٦٢٦٥) و مسلم في الصلاة (٢٠٥) عن ابن مسعود (٢) أحمد (١٨/٤) عن أبي مسعود (١٨/٤) عن

ولكن معنى صلاة الله على خلق من خلقه هو صلة الله بهذا المخلوق بالرحمة و العطايا الروحية أي إن رحمة الله وبركاته تتنزل على النبي هذا هو معنى صلاة الله على النبي محمد ﷺ وعندما يقول المسلم: اللهم صلِّ على محمد ﷺ فهو بذلك يدعو الله بصلة النبي محمد ﷺ بالرحمة والبركة والعطايا الأخرى الكثيرة ، ومن الملاحظ أن الشخص الثاني في عدد مرات الذكر بعد النبي محمد ﷺ هو النبي إبراهيم ، وذلك أيضا عبر التشهد في صلاة المسلمين ؛ ليتحقق في المسلمين وعد الله في الكتاب لإبراهيم: «وقال الرب لإبرام اذهب من أرضك ومن عشيرتك ومن بيت أبيك الى الأرض التي أريك ، فأجعلك أمة عظيمة وأباركك وأعظم اسمك وتكون بركة ، وأبارك مباركيك ولاعنك ألعنه ، وتتبارك فيك جميع قبائل الأرض » والمسيحيون الآن في كل العالم مازالوا مختلفين حول اسم نبي الله عيسى ابن مريم فالمسيحيون الأجانب يسمونه جوزوس والمتحدثون بالعربية منهم يسمونه يسوع ، فهل اسمه جوزوس أم يسوع ؟

# وحى من جهة بلاد العرب:

وتوجد في الكتاب القديم نبوءة كبرى عن هجرة النبي محمد همن بلده مكة إلى يثرب ، ومعركة بدر الكبرى التي تمت بعد الهجرة

ويتم ذلك فقط خلال صلاة الفريضة فقط في كل وقت في كل مكان بالعالم ويكرر ذلك كل يوم فانظر إذا أضيفت صلوات النوافل والسنن وصلاة قيام الليل وغيرها.

فما بالك بإضافة عدد المصلين عليه في كل وقت و كل حين عملا بالحديث النبوى: « من صلى على صلاة صلى الله عليه عشرا ومن صلى على عشرا صلى الله عليه مائة » (۱) وقوله: « إن أبخل أمتى من ذكر اسمى أمامه ولم يصل على » (۱) ، وامتثالا لأمر الله في القرآن ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْكَ تَهُ رُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنِّيِّ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّوا عَلَى النَّيِ عَلَيْهُ وَسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴿ الْأَحْزَابِ ] .

وهنا أريد أن أشرح لك معنى الصلاة على النبي محمد ﷺ .

فالصلاة في معناها العام هي صلة ، وصلاتنا التي نقوم بها لله من ركوع وسجود وتسبيح وذكر لله تصلنا به أي تقربنا من الله لننال العطايا الروحية.

<sup>(</sup>١) مسلم في الصلاة (٧٠/٤٠٨).

<sup>(</sup>٢) كنز العمال للهندى (٢١٤٤) عن عوف بن مالك 🐞 .

الأرض ورماها عليهم فلم يحرك أحد منهم ساكنا وكأنهم فقدوا الإحساس بما حولهم فجأءة ، فتركهم النبى وذهب فى طريق هجرته كما أمره الله .

وفى هذه المعجزة يقول الله : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَمِنْ

خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ۞ ﴿ [يس] أَخَذَ النبي معه

أبابكر في هجرته وخرجا إلى الصحراء ، ومشيا كثيرا حتى وجدا غارا صغيرا في جبل فدخلا فيه ليستريحا من تعب الطريق ، وعندما أصبح الصباح ووجد الوثنيون من أهل مكة أن محمدا قد خرج ونجا من مؤامرة قتله جن جنونهم، وخرجوا جميعهم بالسيوف يبحثون عنه هو وصاحبه في الصحراء ليقتلوهما ، وجعلوا جائزة كبرى مائة جمل لمن يدل على مكانه أو يقتله وهذه الجائزة كانت كفيلة أن تجعل أفقر فقراء العرب ثريا .

خرج الوثنيون يبحثون في الصحراء عن محمد ليقتلوه حتى القتربوا من الغار ، الموجود به النبي وصاحبه فأرسلوا جماعة منهم ليصعدوا وينظروا في الغار ، فوجدوا نسيج العنكبوت على مدخل الغار كله وعش حمامتين فاستدلوا من ذلك على أن أحدا لم يدخل هذا

بسنة ، وقتل فيها أكابر الوثنيين من قريش بنى قيدار وانتصر النبى والمؤمنون .

ونص النبوءة : «وحي من جهة بلاد العرب في الوعر في بلاد العرب تبيتين يا قوافل الدندانيين ، هاتوا ماء لملاقاة العطشان يا سكان أرض تيماء وافوا الهارب بخبزه ، فإنهم من أمام السيوف قد هربوا ، من أمام السيف المسلول ومن أمام القوس المشدودة ومن أمام شدة الحرب ، فإنه هكذا قال لي السيد في مدة سنة كسنة الأجير يفني كل مجد قيدار وبقية عدد قسي أبطال بني قيدار تقل لأن الرب إله إسرائيل قد تكلم ».

وهذا هو نبأ هجرة النبى محمد معروف ومشهور فقد اجتمع أكابر الوثنيين بمكة ودبروا مكيدة ليقتلوا محمداً فاتفقوا على أن يأخذوا من كل عائلة كبيرة عندهم شابا يافعا قويا ويعطوا كل فتى منهم سيفا حادا جديداً ويذهب هؤلاء الرجال يتربصون أمام بيت محمد ليلا حتى إذا خرج اجتمعوا عليه كلهم بالسيوف فيقتلونه كلهم مجتمعين في وقت واحد ، واقترب وقت خروج النبى محمد من الباب فوجدهم مصطفين الله إلى يثرب وخرج النبى محمد من الباب فوجدهم مصطفين مجتمعين بالسيوف ليقتلوه ولكنه مر من وسطهم ولم يروه كأنهم نيام واقفون مفتوحو العيون فأخذ النبى محمد على حفنة بيده من تراب

الكهف منذ سنبين طويلة فنزلوا وذهبوا ليبحثوا عن محمد وصاحبه في مكان آخر ، كل هذا والنبي وصاحبه بداخل الغار يسمعان صوتهم ونقاشهم ، وهذه معجزة أخرى نجى بها الله رسوله محمدا من أيدى الوثنيين الذين كانوا يريدون قتله .

انطلق النبي وصاحبه يقطعان صحراء تهامة تحت لهيب الشمس المحرقة ، ولن يدرك أحد معنى لهيب الشمس المحرقة إلا رجل سافر إلى بلاد الخليج وعرف طبيعة جو هذه البلاد ، قطعنا هذه المسافة ونحن في أتوبيس مكيف الهواء ومعنا طعامنا والماء البارد في مدة كاساعات وكانت هذه الرحلة شاقة وطويلة بالنسبة إلينا فما بالك بمشقة هذه الرحلة في زمن النبي محمد هذه الرحلة أخذت من النبي محمد وصاحبه مسيرة سبعة أيام كاملة ، تحت لهيب الشمس ومطاردة الكفار لهم وقلة الطعام وندرة الماء في هذه الصحراء الواسعة .

بينما النبي وصاحبه في طريق هجرتهما من مكة إلى يثرب ، عرف وجهتهما رجل وثنى من مكة اسمه سراقة بن مالك ركب حصانه وحمل سيفه وانطلق ليقتلهما ، ويفوز بالجائزة ، حتى اقترب فرآهما على امتداد بصره ففرح فرحا شديدا وإذا بحصانه فجأة يتعثر في الرمال وينقلب وسراقة على الأرض ويقوم سراقة ويركب حصانة مرة أخرى وينطلق نحو محمد وصاحبه ولكن ما حدث له

يحدث مرة ثانية وثالثة وكل مرة أشد من التى قبلها ، فعلم سراقه فى نفسه أن ماحدث له هذا إنما هو من رب محمد وأن هذا الرجل وصاحبه لا بد محفوظان محميان من الإله الحق خالق كل شىء ولابد أن محمدا صادق فى دعواه أنه رسول الله حقا فلم يجد سراقه شيئا يفعله أمام هذه المعجزة إلا أن وقف ونادى عليهما من بعيد ، أنظرونى أكلمكم فإنى لا أضركما أبدا ولا أفعل ما تكرهون فنظر إليه النبى وصاحبه فقال سراقة : إنى لا أضركما أبدا ولا أدل عليكما أحدا أبدا ولا أفعل أى شىء لا يرضيكما فتبسم النبى وقال له : « لك سوارى كسرى يا سراقة » .

### ولنا في هذه المقولة وقفة تأملية:

كيف لمحمد وهو فى هذه الحالة من الضعف والفقر والمشقة لا يملك من الدنيا كسرة خبز أو قطرة ماء ومهاجر من بلده التى تربى بها وعاش فيها إلى بلد آخر لا يعلم كيف سيكون حاله فيه وقومه يبحثون عنه ليقتلوه.

كيف لرجل وهو فى هذه الحالة أن يعد سراقة بأى عطاء ؟! - هذا أمر عجيب - ولكن أشد العجب هو نوع هذا العطاء ، إن محمدا يعد سراقة بالأساور الذهبية التى يلبسها فى يديه كسري ملك الفرس

أحضريها إلى فلما أحضرتها للنبى جلس النبى وسمى الله ودعا الله وحلب المعزة فإذا بالضرع يسيل حليبا عنبا غزيرا يشرب منه النبي وصاحبه ويملأ لأهل الخيمة وعائين كبيرين ، والمرأة تقف مذهولة غير مصدقة ما يحدث أمام عينيها من هذه المعجزة العظيمة ، وأكمل رسول الله محمد وصاحبه أبو بكر مسيرتهم حتى وصلا يثرب فاستقبلهما الناس بفرح عظيم وترحاب كبير واحتفال مهيب ومن وقتها أصبحت يثرب تسمى المدينة المنورة حتى يومنا هذا .

وعن أحداث هجرة النبى يقول الله فى كتابه العزيز: ﴿ إِلَّا تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِ ٱثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِ ٱلْغَارِ إِذْ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ يَقُولُ لِصَحِبِهِ لَا تَحْزَنْ إِنَ ٱللَّهُ مَعَنا فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ يَقُولُ لِصَحِبِهِ لَا تَحْزَنْ إِنَ ٱللَّهُ مَعَنا فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ لَلَّهُ بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلسُّفَلَىٰ وَكَلِمَةُ ٱللّهِ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةً الّذِينَ كَفَرُواْ ٱلسُّفَلَىٰ وَكَلِمَةُ ٱللّهِ هِ النوبة ] .

وما إن مرت سنة على هذه الهجرة حتى قامت معركة بدر الكبرى بين المسلمين ، وكفار مكة لتتحقق نبوءة الكتاب : « فإنه هكذا قال لي

ملك أقوى وأكبر دولة في العالم في ذلك الوقت!! ألست معى في أن هذا الوعد عجيب ؟ خاصة في هذا الوقت من قلة وضعف قوة المسلمين وفرارهم بدينهم من بلد إلى بلد.

وتمر السنون ويخرج سراقة المسلم مجاهدا في جيش المسلمين في زمن الخليفة عمر بن الخطاب يحارب أقوى جيش في ذلك الوقت وأكبر دولة وقتها جيش الفرس ، وينهزم الفرس شر هزيمة وتدخل بلاد فارس كلها في ملكوت الله وتوزع الغنائم على الجنود و إذا بالأساور الذهبية التي كانت بيد كسرى ملك الفرس تكون من نصيب سراقة فيمسكها سراقة والدموع تترقرق من عينيه ويقول : هذا والله الذي وعدني إياه رسول الله وإن وعده حق .

ويكمل النبي محمد رسول الله وصاحبه طريق هجرتهما بعدما تركا سراقة الذى رجع إلى مكة وأخذ يضلل الباحثين الوثنيين عن الطريق التى سلكها رسول الله محمد و صاحبه أبو بكر.

وهما في الطريق وجدا خيمة فقالا : نستريح قليلا ونطلب ماء وطعاما من أهل هذه الخيمة فإذا ليس بالخيمة سوى امراة عجوز فقيرة ، فطلب منها أبوبكر ماء وطعاما فقالت المرأة : ليس لدى سوى هذه المعزة الضعيفة الهزيلة وليس بضرعها حليب ، فقال لها النبي :

السيد في مدة سنة كسنة الأجير يفني كل مجد قيدار وبقية عدد قسي أبطال بني قيدار تقل ، لأن الرب إله إسر ائيل قد تكلم » ، و تحققت هذه النبوءة فعليا في معركة بدر ، حيث اجتمع رأى الوثنيين من أهل مكة وهم الذين ينتهي نسبهم إلى قيدار ابن إسماعيل النبي وهم من قوم النبي محمد ﷺ الذين كفروا به وأذوه وعذبوا كل من اتبعه ، حتى اضطر المؤمنون لترك وطنهم ومنازلهم وكل ما يملكون في مكة والهجرة بدينهم إلى يثرب

اجتمع رأى الوثنيين بمكة أن يقوموا بحرب إبادة جماعية للمسلمين فيقتلوا محمداً ، و من اتبعه من المؤمنين كلهم أجمعين في معركة وإحدة فاصلة ، وبذلك ينتهي أمر هذا الدين الجديد الذي يدعو محمد إليه الناس لعبادة الله وحده ، وبذلك ينتصرون لألهتهم الحجرية المنحوتة ، وبالفعل أخذوا يعدون الجيش لذلك الأمر ويعدون الأسلحة من سيوف ورماح وسهام والخيول والفرسان الأقوياء الشجعان ، اكتمل هذا الجيش ألف فارس بما فيهم و على رأسهم سادات وكبراء الوثنيين من مكة .

وبدؤوا يزحفون بجيشهم هذا نحو المدينة لإبادة المسلمين ، وصل خبر هذا الزحف الشيطاني إلى النبي محمد ﷺ فوقف وأخبر المؤمنين الخبر ، فقام أحد المؤمنين اسمه المقداد بن عمر و وقال : « يا رسول

الله ، امض لما أر اك الله فنحن معك والله لا نقول لك كما قال بنو إسر ائيل لموسى : اذهب أنت وربك فقاتلا إنا هاهنا قاعدون ، ولكن ، اذهب أنت وربك فقاتلا إنا معكما مقاتلون » (١) وقام كبير الأنصار من أهل يثرب وصاحب رايتهم سعد بن معاذ: « لقد آمنا بك وصدقناك وشهدنا أن ما جئت به هو الحق و أعطبناك على ذلك عهو دنا و مو اثبقنا على السمع والطاعة ، فامض لما أردت فنحن معك ، فو الذي بعثك بالحق نبيا لو استعرضت بنا البحر فخضته لخضناه معك وما تخلف منا رجل واحد فسر بنا على بركة الله > (١).

خرج النبي ومعه ثلاثمائة من المؤمنين لمواجهة جيش الكفار مع علمهم أن جيش الكفار يفوقهم في العدد والسلاح ، ولكنهم رجال خرجوا مع النبي ﷺ محمدلنصرة دين الله خرجوا و ذخيرة الإيمان تملأ قلوبهم وسلاحهم كلمة لا إله إلا الله بها نحيا وعليها نموت وبها نلقى

استقر جيش المسلمين بمكان يسمى بدر واتجه النبي محمد ﷺ إلى الله يصلى ويسأله بحرارة أن ينصره ويقول: « اللهم هذه قريش

<sup>(</sup>۱)البخاري في المغازي (۳۹۰۲) عن عبد الله بن مسعود . (۲) السيرة النبوية لابن هشام (۲/۸۰۸) ، ومسلم في الجهاد والسير (۸۲/۱۷۷۹) .

بدء المعركة ؛ لتتحقق نبوءة الكتاب القائل : « فإنه هكذا قال لي السيد في مدة سنة كسنة الأجير يفنى كل مجد قيدار وبقية عدد قسي أبطال بني قيدار تقل لأن الرب إله إسرائيل قد تكلم » .

وتتنزل آيات الكتاب من السماء بشرى للمسلمين يقول الله: ﴿ إِذّ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَٱسۡتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ ٱلْمَلَتِكِةِ مَنْ عَندُونِ رَبَّكُمْ فَٱسۡتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ وَلِتَطْمَبِنَّ بِهِ قُلُوبُكُمْ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مُرْدِفِينَ فِي وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ وَلِتَطْمَبِنَّ بِهِ قُلُوبُكُمْ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴿ وَالْأَنفال ] .

ويقول : ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَيْكِةِ أَنِي مَعَكُمْ فَتَيْتُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَنْهُمْ سَأُلْقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ فَٱضْرِبُواْ فَوْقَ ٱلْأَعْنَاقِ وَٱضْرِبُواْ مِنْهُمْ سَأُلْقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ فَٱضْرِبُواْ فَوْقَ ٱلْأَعْنَاقِ وَٱضْرِبُواْ مِنْهُمْ كُلُّ بَنَانٍ ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ مَن يُشَاقِقِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَاقِقِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَاقِقِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَاقِقِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ عَذَالِكَ فَرِينَ عَذَابَ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ قَ ذَالِكُمْ فَذُوقُوهُ وَأَنَ لِلْكَنْفِرِينَ عَذَابَ

قد أتت بخيلائها تحاول أن تكذب رسولك ، اللهم فنصرك الذي وعدتني >> (١) و نعس النبي نعسة خفيفة رأى خلالها نصر الله واستيقظ يبشر المؤمنين ، ويقول في هذا الموضع سيقتل فلان من كبراء الوثنيين وفي هذا الموضع فلان وهناك فلان وهنا فلان سيقتلون يشير على الأرض حتى ذكر أسماء قتلي الكفار وأماكن قتلهم في أرض المعركة ، ووقف في جيش المسلمين يقول لهم: « والذي نفس محمد بيده لا يقاتلهم اليوم رجل فيقتل صابرا محتسبا مقبلا غير مدبر إلا أدخله الله الجنة >> (٢) وتراءى الجيشان فأخذ رسول الله بيديه الشريفتين قبضة من رمال الصحراء ورماها في الهواء ناحية جيش الكفار قائلاً: « شاهت الوجوه » <sup>٣)</sup> فلم يبق منهم كافر يومئذ إلا شغل بعينه يفركها بيده ، والتقى الجمعان وأنزل الله الملائكة من السماء تحارب مع المسلمين ، وانتصر المسلمون انتصارا كاسحا وانهزم الكفار الوثنيون شر هزيمة على كثرة عددهم و عدتهم و قتل في هذه المعركة المقدسة أكثر أكابر الكفار الوثنيين من بني قيدار وكل واحد منهم في مكان حتفه كما ذكر رسول الله بالضبط من قبل

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية لابن هشام (٢٦٩/٢) ، والبخارى في المغازى (٣٩٥٣) . ٢٠) البداية والنهاية لابن كثير (١٠٦/٥) في غزوة بدر العظمي يوم الفرقان . ٣) مسلم في الجهاد والسير ( ٨١/١٧٧٧) .

ٱلنَّارِ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ زَحْفًا فَلَا تُوَلُّوهُمُ ٱلْأَدْبَارَ ﴿ وَمَن يُولِّهِمْ يَوْمَبِنِ دُبُرَهُۥ ٓ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِتَالٍ أَوْ مُتَحَبِّزًا إِلَى فِغَةِ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّن اللّهِ وَمَأْوَلهُ جَهَنَّمُ وَبِئُس ٱلْصِيرُ ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّن اللّهِ وَمَأْوَلهُ جَهَنَّمُ وَبِئُس ٱلْصِيرُ ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَيكِنَ اللّهَ قَتَلُهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَيكِنَ اللّهَ رَمَى اللّهَ وَلَيكِنَ اللّهَ وَمَا رَمَيْتَ إِنْ اللّهَ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ وَالْكُمْ وَأُن اللّهَ اللّهُ مَا لَا اللّهُ اللّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ وَالْكُمْ وَأُن اللّهُ مُوهِنُ كَيْدِ ٱلْكُمْ وَأُن اللّهُ اللّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ وَالْكُمْ وَأُن اللّهُ مُوهِنُ كَيْدِ اللّهُ لَا عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّ

وإذا ما قيست معايير هذه المعركة بكافة المقاييس العسكرية المادية التي تدرس في الكليات العسكرية في العصر الحديث ؛ لكانت النتيجة هي استحالة انتصار المسلمين مع قلة عددهم وسلاحهم على جيش يماثل ثلاثة أضعاف عددهم ومجهز بالسلاح والعتاد ، وأن ما حدث من انتصار المسلمين على الكفار في هذه المعركة هو معجزة بكافة المقاييس .

تمت بتدخل إلهى مباشر لنصر المسلمين و سحق الكافرين ، فالحمد لله صدق وعده ونصر عبده وأعز جنده ، لا إله إلا الله ولا نعبد إلا إياه مخلصين له الدين و لو كرهه الكافرون .

## مبارك الآتى باسم الرب:

والمزمور ( ۱۱۸) نبوءة عظيمة عن النبى محمد رسول الله ( المبارك الآتى باسم الرب ) - ( الحجر الذى نبذه البناؤون ) .

والنص هو: « اشْكُرُوا الرَّبَّ لأَنَّهُ صَالِحٌ ، وَرَحْمَتَهُ إِلَى الأَبَدِ تَدُومُ ، لِيَقُلْ بَيْتُ تَدُومُ ، لِيَقُلْ بَيْتُ الرَّبِ اللَّهِ الْمَبِدِ تَدُومُ الْيَقُلْ خَافِفُو الرَّبِ : إِنَّ رَحْمَتَهُ إِلَى الأَبَدِ تَدُومُ لِيَقُلْ خَافِفُو الرَّبِ : إِنَّ رَحْمَتَهُ إِلَى الأَبَدِ تَدُومُ لِيَقُلْ خَافِفُو الرَّبِ : إِنَّ رَحْمَتَهُ إِلَى الأَبَدِ تَدُومُ لِيَقُلْ خَافِفُو الرَّبِ : إِنَّ رَحْمَتَهُ إِلَى الأَبَدِ تَدُومُ الوَّبِ وَفَرَّجَ عَنِي ، الرَّبُ مَعِي هُوَ مُعِينُ لِي ، الرَّبُ مَعِي فَلاَ أَخَافُ ، مَاذَا يَصْنَعُ بِي الْبَشَرُ ؟ الرَّبُ مَعِي ، هُو مُعِينُ لِي ، سَأَرَى هَزِيمَةَ أَعْدَائِي اللَّجُوءُ إِلَى الرَّبِ خَيْرٌ مِنَ الاعْتِمَادِ عَلَى الْعُظَمَاءِ ، حَاصَرَتْنِي الْبَشَرِ ، اللَّجُوءُ إِلَى الرَّبِ خَيْرٌ مِنَ الاعْتِمَادِ عَلَى الْعُظَمَاءِ ، حَاصَرَتْنِي الْبَشَرِ ، اللَّجُوءُ إِلَى الرَّبِ خَيْرٌ مِنَ الاعْتِمَادِ عَلَى الْعُظَمَاءِ ، حَاصَرَتْنِي جَمِيعُ الأُمْمِ ، لَكِنِّي بِاسْمِ الرَّبِ أَبِيدُهُمْ ، حَاصَرُونِي وَضَيَقُوا عَلَيَ ، الْشَوْكِ ، بِاسْمِ الرَّبِ أَبِيدُهُمْ ، دُفِعْتُ بِعُنْفٍ كَيْ أَسْقُطَ ، لَكِنَّ الرَّبَ أَبِيدُهُمْ ، دُفِعْتُ بِعُنْفٍ كَيْ أَسْقُطَ ، لَكِنَّ الرَّبَ عَضَدَنِي . كَالْرَ الشَّوْكِ ، بِاسْمِ الرَّبِ أَبِيدُهُمْ ، دُفِعْتُ بِعُنْفٍ كَيْ أَسْقُطَ ، لَكِنَّ الرَّبَ عَضَدَذِي . عَضَدَذِي .

الرَّبُّ قُوَّتِي وَتَرْنِيمِي وَقَدْ صَارَ لِي خَلاصاً ، صَوْتُ هُتَافِ النَّصْرِ وَالْخَلاَصِ فِي مَسَاكِنِ الأَبْرَارِ ، يَمِينُ الرَّبِّ مُقْتَدِرَةٌ فِي فِعْلِهَا ، يَمِينُ الرَّبِّ مُقْتَدِرَةٌ فِي فِعْلِهَا ، لاَ أَمُوتُ بَلْ أَحْيَا وَأُذِيعُ الرَّبِّ مُقْتَدِرَةٌ فِي فِعْلِهَا ، لاَ أَمُوتُ بَلْ أَحْيَا وَأُذِيعُ أَعْمَالَ الرَّبِّ ، تَأْدِيباً أَدَبَنِي الرَّبُّ ، وَإِلَى الْمَوْتِ لَمْ يُسْلِمْنِي .

افْتَحُوا لِي أَبْوَابَ الْبِرِّ ، فَأَدْخُلَ فِيهَا ، وَأَشْكُرَ الرَّبَّ ، هَذَا البَابُ هُوَ مَدْخَلُ الأَبْرَارِ إِلَى مَحْضَرِ الرَّبِّ ، أَشْكُرُكَ لأَنَّكَ اسْتَجَبْتَ لِي وَصِرْتَ لِي مُخَلِّصاً، الْحَجِرُ الَّذِي رَفَضَهُ الْبَنَّاوُونَ قَدْ صَارَ رَأَسَ الزَّاوِيَةِ، مِنْ لَدَى الرَّبِّ كَانَ هَذَا، وَهُوَ مُدْهِشٌ فِي أَعْيُنِنَا .

هَذَا هُوَ الْيَوْمُ الَّذِي أَعَدَّهُ الرَّبُّ ، فِيهِ نَبْتَهِجُ وَنَفْرَحُ ، آهِ يَارَبُّ خَلِّصْ ، يَارَبُّ الْأَقِي أَعَدَّهُ الرَّبُّ ، مَبَارَكُ الْآتِي بِاسْمِ الرَّبِّ ، بَارَكْنَاكُمْ مِنْ بَيْتِ الرَّبِّ ، الرَّبُ هُوَ اللهُ وَبِنُورِهِ أَضَاءَ لَنَا، ارْبِطُوا الذَّبِيحَةَ مِنْ بَيْتِ الرَّبِ ، الرَّبُ هُوَ اللهُ وَبِنُورِهِ أَضَاءَ لَنَا، ارْبِطُوا الذَّبِيحَةَ بِحِبَالٍ إِلَى زَوَايَا الْمَذْبَحِ ، إِلَهِي أَنْتَ ، وَإِيَّاكَ أَشْكُرُ ، إِلَهِي أَنْتَ وَإِيَّاكَ أَشْكُرُ ، إِلَهِي أَنْتَ وَإِيَّاكَ أَعْمُمُ ، الشُكُرُ وا الرَّبُ لأَنَّهُ صَالِحٌ ، وَرَحْمَتَهُ إِلَى الأَبَدِ تَدُومُ » .

بدراسة هذه النبوءة جيدا يتبين لنا بهدى من الله أنها تنبئ عن ظهور نبى عظيم الشأن سيأتى من جنس لم يظهر فيهم أنبياء من قبل ، إشارة إلى الحجر الذى نبذه البناؤون وهو نفسه المبارك الآتى باسم الرب ، فى قول يسوع : « لا ترونى حتى تقولوا : مبارك الآتى

باسم الرب »، إشارة إلى المعزى المسيا نبى آخر الزمان ، التى تذكر لنا النبوءة بعضاً من صفاته وبعضاً من الأحداث التى ستحدث معه ، وهى كما نرى كالآتى : أنه نبى محارب يتعرض لحصار قوى من أعدائه مجتمعين ، ولكنه ينتصر عليهم جميعا باسم الله وقوة الله ، ويبتهج المسلمون بنصر الله ويكبرون الله ويسبحونه كثيرا ويشكرونه ويعظمونه ؛ لأنه هو الله الذى أنقذهم من أيدى أعدائهم وأيدهم بنصره وإلى الأبد رحمته .

- نبى لا يسلمه الله إلى أعدائه أبدا ، « أى نبى لا يقتله الأعداء » ففى النبوءة : « لا أمُوتُ بَلْ أَحْيَا وَأُذِيعُ أَعْمَالَ الرَّبِّ ، تَأْدِيباً أَدَّبَنِي الرَّبُّ ، وَإِلَى الْمَوْتِ لَمْ يُسْلِمْنِي » والنبى محمد لم يسلمه الله ليد أعدائه أبدا والأمثلة على ذلك كثيرة من كتب السيرة والتاريخ ، منها نجاته من محاولة قتله وهو خارج من بيته للهجرة للمدينة حيث كان الوثنيون يتربصون له بالسيوف فأعماهم الله عنه فناموا وهم واقفون ومر النبى من بينهم و لم يمسسه سوء .

ومنها أن أبا جهل عليه لعنه الله - أخذ حجرا كبيرا وقال : لأفلقن به رأس محمد وهو يصلى وتحين الفرصة ، وتقدم نحو رسول الله وهو ساجد يصلى عند الكعبة ورجال قريش الوثنيين ينظرون ما سيفعله طاغيتهم أبو جهل بمحمد ، فلما اقترب الطاغية من رسول الله

محمد يبست يداه على الحجر ثم فر مذعورا متغير اللون ، فنهض الوثنيون متعجبين يسألونه عما أصابه فقال لهم : لقد قمت إليه لأفعل به ما قلت لكم فلما اقتربت منه اعترضنى فحل ضخم من الإبل لم أر مثل ضخامته و لا مثل أنيابه فاغرا لى فاه ليأكلنى .

وكان ذلك طبعا من التدابير الإلهية العظيمة لحفظ النبى محمد من أعدائه ، وأنجاه الله مرة أخرى من محاولة قتل دبرها له يهود المدينة بإلقاء حجر رحى كبير وهو الحجر الذى يدار به الطاحونة من فوق سطح بيت على رأس رسول الله وهو جالس ، ولكن الله أبلغ رسوله فقام من مقامه وعثرت قدم رامى الحجر فسقط تحت حجره صريعا ، ومرة أخرى عندما وضعت امرأة يهودية السم فى كتف شاه ، وجاء الطعام لرسول الله وأصحابه ورفع رسول الله الكتف ليأكل منها فأنطق الله الكتف وقالت : لا تأكلنى فإنى مسمومة ، و كل هذه الحوادث مسجلة بتفاصيلها و دلائلها فى كتب السيرة و التاريخ لمن أراد الزيادة .

- نبى يتعرض لحصار عسكرى هو والمؤمنين به من قبل قوات تحالف من أعدائه مجتمعين سويا ليقضوا عليه هو والمؤمنين ولكن الله نصر عبده وأعز جنده وهزم الأحزاب وحده.

ففى النبوءة: « حَاصَرَتْنِي جَمِيعُ الأُمَمِ ، لَكِنِّي بِاسْمِ الرَّبِّ أُبِيدُهُمْ ، حَاصَرُونِي ، حَاصَرُونِي وَضَيَّقُوا عَلَيَّ ، لَكِنِّي بِاسْمِ الرَّبِّ أُبِيدُهُمْ ، حَاصَرُونِي كَالنَّحْلِ ، (اشْتَعَلُوا) ثُمَّ انْطَفَأُوا كَنَارِ الشَّوْكِ ، بِاسْمِ الرَّبِّ أُبِيدُهُمْ، دُفِعْتُ بِعُنْفٍ كَيْ أَسْقُطَ ، لَكِنَّ الرَّبَّ عَضَدَنِي » .

وهذه الأحداث الجسام تمت وسجلت في كتب التاريخ ، ففي السنة الخامسة من الهجرة خرج جماعة من اليهود لتأليب قبائل العرب كلها على محمد وأتباعه بالمدينة ، ونجحوا في مسعاهم الخبيث فاجتمع رؤساء القبائل الوثنية مع اليهود لتكوين قوات تحالف يهجمون بها على محمد وأتباعه في المدينة فيبيدونهم كلهم أجمعين .

عندما علم النبى بتحركات اليهود وتحزيبهم الأحزاب لقتاله استشار رجاله ، فأشار عليه سلمان الفارسى بحفر خندق يمنع قوات الأحزاب المتحالفة من دخول المدينة ، فتم حفر الخندق وزحفت قوات التحالف الشيطانية نحو المدينة وكان عددهم يقدر باثنى عشر ألف مقاتل والنبى وأصحابه المقاتلون معه لم يكن عددهم يتعدى الثلاثة آلاف مقاتل ، وصلت قوات الكفار للمدينة فوجدوا الخندق وعليه معسكرات المسلمين في الجانب الآخر فطوقوا حصارا عسكريا شديدا على المسلمين في المدينة ، وحدثت خلالها مناوشات متبادلة .

وكانت أياماً صعبة على المؤمنين وكان ابتلاء شديدا لهم واختبارا لإيمانهم وصبر هم خاصة عندما خان يهود المدينة العهد المبرم مع رسول الله وقرروا الانضمام لمعسكر الكافرين لحرب المسلمين ، فأصبح العدو من أمامهم ومن خلف ظهورهم ، وأخذ المنافقون يرددون كلاما ليبثوا به روح الضعف في صفوف المسلمين ، إذ قال و احد منهم مستهزئا: كان محمد يعدنا أن نأكل كنوز كسرى و قيصر، وأحدنا اليوم لا يأمن على نفسه أن يذهب إلى الغائط!!

ولكن الله موهن كيد الكافرين ، فعندما عظم البلاء وبلغت القلوب الحناجر توجه الحبيب محمد إلى الله يدعوه ويسأله النصر له والهزيمة لأعدائه فقال: « اللهم منزل الكتاب سريع الحساب اهزم الأحزاب ، اللهم اهزمهم وزلزلهم » (١) ، وقال له بعض أصحابه يا رسول الله هل من شيء نقوله فقد بلغت القلوب الحناجر ؟ فقال لهم: نعم قولوا: « اللهم استر عوراتنا وأمن روعاتنا » (٢) تحقيقا لنبوءة الكتاب : « دَعَوْتُ الرَّبَّ فِي الضِّيقِ فَأَجَابَنِي وَفَرَّجَ عَنِّي ، الرَّبُّ مَعِي فَلاَ أَخَافُ ، مَاذَا يَصْنَعُ بِي الْبَشَرُ؟ الرَّبُّ مَعِي، هُوَ مُعِينٌ لِي ، سَأْرَى

هَزيمَةَ أَعْدَائِي اللُّجُوءُ إِلَى الرَّبِّ خَيْرٌ مِنَ الاعْتِمَادِ عَلَى الْبَشَر ، اللَّجُوءُ إِلَى الرَّبِّ خَيْرٌ مِنَ الاعْتَمَادِ عَلَى الْعُظَمَاءِ » ، فاستجاب الله دعوة رسوله وعباده المؤمنين ففرق كلمة قوات تحالف الكفار فلم يأمن بعضهم بعضا وأرسل عليهم جنودا من السماء وريحا شديدة القوة في ليلة شديدة البرد غزيرة المطر فجعلت تقتلع خيامهم وتطفئ نارهم وتقلب قدورهم وأمتعتهم فدب الذعر في صفوف أعداء الله وناداهم زعيمهم أن يرحلوا فنهضوا جميعا راحلين.

وجاء الخبر السعيد لرسول الله وللمؤمنين فنهضوا مكبرين بصحية الله أكبر ، وشاكرين الله كثير ا ومسبحينه كثير ا ، ومعظمينه ، فهو الله الحق الذي أنقذهم وخلصهم من أيدي أعدائهم وأيدهم بنصره ، تحقيقا لنبوءة الكتاب : « الرَّبُّ قُوَّتِي وَتَرْنِيمِي وَقَدْ صَارَ لِي خَلاصاً ، صَوْتُ هُتَافِ النَّصْرِ وَالْخَلاصِ فِي مَسَاكِنِ الأَبْرَارِ ، يَمِينُ الرَّبِّ مُقْتَدرَةٌ فِي فَعْلَهَا ، يَمينُ الرَّبِّ مُرْتَفَعَةُ، يَمينُ الرَّبِّ مُقْتَدرَةٌ فِي فعْلهَا ، لاَ أَمُوتُ بَلْ أَحْيَا وَأُذيعُ أَعْمَالَ الرَّبِّ ، تَأْديباً أَدَّبني الرَّبُّ ، وَإِلَى الْمَوْتِ لَمْ يُسْلِمْنِي ».

« ومن سقط على هذا الحجر يترضض ومن سقط هو عليه فإنه بسحقه »

<sup>(</sup>۱) البخاري في المغازي (۲۱/۱۷۱) ، ومسلم في الجهاد والسير (۲۱/۱۷٤۲) عن عبد الله بن أبي أو في المستدرك (۱۷/۱) وصححه ووافقه الذهبي . (۲) أحمد (۳/۳) ، والحاكم في المستدرك (۱۷/۱) وصححه ووافقه الذهبي .

هَنذَا مَا وَعَدَنَا آللَّهُ وَرَسُولُهُ، وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ، ۚ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّآ إِيمَننَا وَتَسْلِيمًا ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّآ إِيمَننَا وَتَسْلِيمًا ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَننَا اللهِ الْحَزابِ ] .

ويقول: ﴿ وَرَدَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيِّرًا ۚ وَكَفَى ٱللَّهُ ٱللَّهُ اللهُ اللهُ وَكَانَ ٱللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا ﴿ الْأَحْزَابِ ] .

فالحمد لله الذي نصر عبده و أعز جنده و هزم الأحزاب وحده .

« إِلَهِي أَنْتَ ، وَإِيَّاكَ أَشْكُرُ، إِلَهِي أَنْتَ وَإِيَّاكَ أُعَظِّمُ ، اشْكُرُوا الرَّبَّ لأَنَّهُ صَالِحٌ ، وَرَحْمَتَهُ إِلَى الأَبَدِ تَدُومُ » .

المبارك الآتى باسم الرب: نبى ملك حاكم للشعب منتصر على أعداء الله يأتى بعد يسوع لقول يسوع عنه: « لا ترونى حتى تقولوا مبارك الآتى باسم الرب » ، والمعنى أن يسوع سوف يرفع من العالم الأرضى إلى السماء ، وسيأتى نبى من بعده بشريعة جديدة من الله تحقيقا لنبوءة أشعياء : « تنتظر الجزائر شريعته » ، هذه الشريعة الجديدة هى الناقضة لشريعة موسى ، وقد نفى يسوع عن نفسه حق نقض شريعة موسى نافيا بذلك كونه تحقيقاً فعلناً لنبوءة أشعياء ومعلنا

وتتنزل آيات الكتاب من الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَّكُرُواْ نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَآءَتُكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا ۚ وَكَانَ ٱللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ﴿ ﴾ [ الأحزاب ] .

ويقول: ﴿ إِذْ جَآءُوكُم مِّن فَوَقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَرُ وَيقول : ﴿ إِذْ جَآءُوكُم مِّن فَوَقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصِرُ وَبَطُنُونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ﴿ هُنَالِكَ ٱبْتُلِيَ الْفَلُوبُ وَلَلْكِ اللَّهُ وَرَشُولُهُ وَ وَتَظُنُّونَ فِي اللَّهِ وَالْمَنفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي الْمُؤْمِنُونَ وَالَّذِينَ فِي وَلَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ إِلَّا غُرُورًا ﴿ فَي الْحَزابِ ] .

ويقول : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ كَنِيرًا ﴿ وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ

أنه مؤتمن على شريعة موسى بصفته تمام أنبياء اليهود العاملين بشريعة موسى ، ونراه يأمر اليهود وأتباعه بالالتزام بأحكام شريعة موسى ، معلنا أن بهذا النبى الآتى بعده يكون تمام الكل بمعنى أنه يكون آخر الأنبياء جميعا و له وحده حق نقض شريعة موسى ؛ لأن معه شريعة جديدة من الله قال يسوع: « لا تظنوا أني جئت لأنقض الناموس والأنبياء ، ما جئت لأنقض بل لأكمل .

فإني الحق أقول لكم: إلى أن تزول السماء والأرض لا يزول حرف واحد أو نقطة واحدة من الناموس حتى يكون الكل فمن نقض إحدى هذه الوصايا الصغرى وعلم الناس هكذا يدعى أصغر في ملكوت السموات.

وأما من عمل وعلم فهذا يدعى عظيما في ملكوت السموات) ، وأن هذا النبى الآتى سيكلم الناس باسم الله ويظهر الله به الحق من الباطل لأنه لا يتكلم من نفسه بل بما يأتيه من وحى وبكلام الله يتكلم ويعلم ، فقد قال عنه يسوع: «وأما متى جاء روح الحق فهو يرشدكم إلى جميع الحق لأنه لا يتكلم من نفسه بل كل ما يسمع يتكلم به ويخبركم بأمور آتية » وهو نبى يظهره الله على أعدائه ، وينتصر ويحكم كملك بشريعة الله الجديدة وتعاليم الله محققا ملكوت الله في الأرض كما هو في السماء ويعم دينه الأرض كلها ، كل هذا يجب أن

يتحقق أولا ثم في نهاية الزمان ينزل يسوع من السماء للأرض مرة أخرى على شريعة هذا النبي ويكون مع المؤمنين من أتباع هذا النبي ، ولا يراه إلا أتباع هذا النبي المبارك الذي أتي باسم الله ( محمد رسول الله ) . كما قال يسوع : « لا تروني حتى تقولوا مبارك الآتي باسم الرب » أي تؤمنوا بالنبي الآتي الذي ستنطبق عليه نبوءة المزمور ١١٨) ، ذلك هو « الحجر الذي نبذه البناؤون وقطع بغير يدين ودك الله به ممالك الأرض وأصبح الحجر جبلا عظيما ملأ الأرض كلها ذلك هو المعزى شيلون نبي فاران » .

﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَاءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَنَهُمْ وَيُ وَجُوهِهِم مِّنَ أَثَرِ وَكَعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلاً مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضَوَ نَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ السَّجُودِ أَذَٰلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱللَّإِخِيلِ كَرَرَعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ السُّجُودِ أَذَٰلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَئِةِ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِخِيلِ كَرَرَعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ السُّجُودِ أَذَٰلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَئِةِ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِخِيلِ كَرَرَعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَعَارَرَهُ وَالسَّعُودِ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ [

الملك المظفر إلى أسوار أورشليم و دخوله إلى شوارع المدينة وسط هتافات من معه لم يجد أى مقاومة تذكر فماذا فعل في رأيك ؟

كتاب مر قس بذكر لنا و بقدم لنا مفاجأة مفجعة للمفسر بن المسبحبين يقول: ( فدخل يسوع أورشليم والهيكل ولما نظر حوله إلى كل شيء إذ كان الوقت قد أمسى خرج إلى بيت عنيا مع الاثنى عشر وفي الغد لما خرجوا من بيت عنيا جاع) ، يعنى زى ما جاء زى ما رجع! تخبل رجع لبیت عنیا مرة أخرى وفي نفس اللیلة بس المرة دي رجع ومعاه الحواريون فقط من غير جماهير أو هتافات أو أي شيء حتى أننا لا نعلم أبن ذهب الناس الذبن كانوا بهتفون له وأبن ذهب الجحش الصغير الذي كان يركبه الملك ؟! مفاجأة أليس كذلك ، وكتاب متى يذكر أنه دخل الهيكل وطرد البائعين والصيارفة فيه وانتهرهم بشدة وقلب بضاعتهم على الأرض ثم ماذا أيضا بعد كل هذا؟ تخيل! هي نفس المفاجأة المفجعة للمفسرين المسيحيين التي ذكرها مرقس وهي: أنه عاد من حيث أتى فخرج خارج المدينة فرجع إلى بيت عنيا وبات هناك وفي الصباح جاع الملك !! يقول كتاب متى : « ثم تركهم وخرج خارج المدينة إلى بيت عنيا وبات هناك وفي الصباح إذا كان راجعا إلى المدينة جاع » ؛ ولأن الملك جاع في الصباح ولأنه كان لا يعلم في أي فصول السنة يثمر شجر التين فذهب لشجرة تين في

# تفسير المفسرين المسيحيين لنبوءة المزمور ١٨٠ السابقة

لم يجد المفسرون المسيحيون شيئا يقولونه في تفسير هذه النبوءة لعدم تطابق الأحداث الواردة بالنبوءة مع حياة يسوع ، حتى عملية روحنة نبوءة المزمور ( ١٨٨) فشلت فشلا ذريعا ، يلحظ ذلك كل العقلاء ، فلم يجدوا من أحداث هذه النبوءة الطويلة شيئاً ينطبق على حياة يسوع ، غير أن قالوا : إن يسوع دخل أورشليم كملك منتصر وسط هتاف اليهود له مبارك الملك الآتى باسم الرب ، والآن تعال معى لكى نرى أفعال الملك المنتصر يسوع الذى دخل أورشليم ملكا منتصرا على حسب رأى المفسرين المسيحيين !

كان بداية المسيرة (لفتح) أورشليم! مكان على أطراف المدينة خارجها يسمى بيت فاجى وبيت عنيا بالقرب من جبل الزيتون، عدد الأتباع غير محدد، تقريبا عدة مئات، امتطى الملك ظهر جحش صغير وفى رواية أخرى: إنه امتطى ظهرى حمار وجحش معا و هذه الركوبة العجيبة تحتاج إلى من يشرحها لنا! - ثم بعد وصول

بالتفصيل: فبعد نقض الوثنيين حلفاء قريش هدنة وقف الحرب عشر سنيين وقتلهم قبائل مسلمة.

قرر رسول الله فتح مكة وأخذ يعد العدة لهذا العمل العظيم في سرية تامة وأخذ يدعو الله قائلا : « اللهم خذ العيون والأخبار عن قريش حتى نبغتها في بلادها » (۱) تحقيقا لحالة الترقب والحذر والالتجاء إلى الله في نص النبوءة : « آهِ يَارَبُّ خَلِّصْ ، يَارَبُّ اكْفُلْ لَنَا النَّجَاحَ » .

خرج النبى محمد من المدينة فى عشرة آلاف من المؤمنين مسلحين قاصدا مكة ، وعندما وصل إلى مشارف مكة أرسل إلى أهل مكة أن كل من دخل بيته وأغلق عليه بابه فهو آمن ولن يمسه سوء ، وزع النبى جنوده إلى فرق دخلوا مكة من جميع جهاتها ودخل رسول الله ومن معه يعلوهم البهاء والحسن مكبرين الله ومهللين فرحين كما تقول النبوءة عنهم : « هَذَا هُوَ الْيَوْمُ الَّذِي أَعَدَّهُ الرَّبُ ، فِيهِ نَبْتَهِجُ وَنَفْرَحُ » دخل النبى محمد مكة وحطم بيديه الأصنام من بيت الله الحرام الكعبة ، وأزال عن بيت الله كل مظاهر الشرك والوثنية التي وضعها المشركون الوثنيون في بيت الله قائلا والمؤمنون معه :

الطريق العام لعله يجد عليها بعض الثمر يسد به جوعه ولما لم يجد فيها غير الورق غضب وحنق وضاق بها، ومن ثم دعا على الشجرة المسكينة بالموت فماتت الشجرة المسكينة في صباح اليوم التالى التي لو كانت تملك أن تنطق لدافعت عن نفسها بأنها لم تكن مستحقة لهذه اللعنة ؛ لأن هذا الأوان من السنة لم يكن أوان تين كى تثمر فيه كما ذكر مرقس في إنجيله: « فلما وصل إليها لم يجد فيها إلا الورق لأنه ليس أوان التين ».

نعم لقد دخل يسوع أورشليم أكثر من مرة قبل هذه الواقعة وبعدها ، ولكن ألا تشم رائحة التلفيق واضحة جدا جدا في تصوير يسوع كملك منتصر يدخل أورشليم ونداء جمع من الناس له مبارك الآتي باسم الرب ؟ لتناقض أحداث هذه المسرحية مع الأحداث الواقعية بعد ذلك ، ألم يعلم الصيارفة والبائعون في هيكل الرب أن ملكهم آت فيقوموا وينظفوا المكان ويعدوه لاستقبال الملك ؟!

التفسير الحقيقى لهذا الشطر من نبوءة المزمور ١١٨ ينطبق على رسول الله محمد وأحداث فتح مكة ودخوله بيت الله المسجد الحرام منتصرا في موكب ضخم يضم عشرة آلاف من المؤمنين بعتادهم وسلاحهم ، وكتب التاريخ والسيرة تذكر لنا هذه الأحداث العظيمة

السيرة النبوية لابن هشام (7 / 7 / 7) الستعداد لفتح مكة .

أن لا إله إلا الله أشهد أن لا إله إلا الله ، أشهد أن محمدا رسول الله أشهد أن محمدا رسول الله .

تحقيقا لنبوءة المزمور: « هَذَا هُوَ الْيَوْمُ الَّذِي أَعَدَّهُ الرَّبُّ، فِيهِ نَبْتَهِجُ وَنَفْرَحُ، آهِ يَارَبُّ خَلِّصْ، يَارَبُّ اكْفُلْ لَنَا النَّجَاحَ، مُبَارَكُ الآتِي لِبَسْمِ الرَّبِّ ، بَارَكْنَاكُمْ مِنْ بَيْتِ الرَّبِّ ، الرَّبُّ هُوَ اللهُ وَبِنُورِهِ أَضَاءَ لَنَا، ارْبِطُوا الذَّبِيحَةَ بِحِبَالٍ إِلَى زَوَايَا الْمَذْبَحِ ، إِلَهِي أَنْتَ ، وَإِيَّاكَ أَعْظُمُ، الشُكُرُوا الرَّبُّ لأَنَّهُ صَالِحٌ، وَرَحْمَتَهُ إِلَى الْأَبْدِ تَدُومُ ».

وصدق الله ما وعد رسوله محمداً بفتح مكة قال الله : ﴿ لَقَدْ صَدَقَ الله مَا وعد رسوله محمداً بفتح مكة قال الله : ﴿ لَقَدُ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّءْ يَا بِٱلْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَآءَ اللَّهُ عَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّءْ يَا بِٱلْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَآءَ اللَّهُ عَلَمُوا عَامِنِينَ كُلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ الفتح ] .

وبالتحليل اللفظى لجملة: ( مبارك الآتى باسم الرب ) تبين لنا أنها تعنى ( محمد رسول الله ) وتفسير المعانى هي كالآتى:

﴿ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴿ ﴾ [ الإسراء ] ،

ثم قام النبى محمد  $\frac{1}{2}$  على باب الكعبة وقال : « لا إله إلا الله وحده صدق و عده و ونصر عبده و هزم الأحزاب وحده (1).

<sup>(</sup>١) البخارى في المغازى (١١٤) عن أبي هريرة ﴿ . (١) السيرة النبوية لابن هشام (٤/٤) ٥٥) الرسول يدخل الحرم ، وأحمد (١١/٢) .

وبالبحث نجد أن هذه الأحداث هى التحقيق الحى والفعلى الواقعى لنبوءات الكتاب ونجد أنها فى كثير منها يوجد تطابق مع نصوص النبوءات بتفصيلات تصل لحد الإعجاز: ففى نبوءة التثنية: (جاء الرب من سيناء وأشرق من جبل ساعير وسطع من جبل فاران، وجاء و معه عشرة آلاف قديس و عن يمينه نار شريعة لهم).

النبوءة هنا فى تفصيلها تصل إلى درجة تحديد العدد نفسه من المؤمنين الذين كانوا مع النبى محمد وفي فى دخوله مكة منتصرا على أعدائه.

فلا يوجد نبى معه شريعة من الله دخل فاران ومعه عشرة آلاف من المؤمنين سوى النبى محمد ﷺ إمام الأنبياء والمرسلين .

وهذا النص عندما فهمه المفسرون المسيحيون المبطلون حاولوا طمسه وتحريفه عن معناه الدقيق جدا في تحديد عدد المؤمنين بعشرة آلاف وذلك في التراجم العربية الحديثة للكتاب المقدس.

انظر فاصل ٦: فضح المحرفين.

# مبارك شعبى مصر:

معنى : ( الأتى باسم الرب ) : رسول الله .

أى رسول من عند الله يبلغ الناس رسالة من الله أى كتاب الله وكل سور القرآن المنزلة تبدأ باسم الله: ( بسم الله الرحمن الرحيم ) .

معنى: (مبارك): محمد (المعنى اللغوى لكلمة محمد هو الشخص المبارك المحمود من الكل)، وبهذا يتضح لنا الجملة الافتراضية الحقيقية التى نطق بها يسوع وهى: (الا ترونى حتى تقولوا: محمد رسول الله).

وتكون الكلمة الحقيقية المفترضة في نص النبوءة المترجم كذلك : ( هَذَا هُوَ الْيَوْمُ الَّذِي أَعَدَّهُ الرَّبُّ ، فِيهِ نَبْتَهِجُ وَنَفْرَحُ ، آهِ يَارَبُّ خَلِّصْ ، يَارَبُّ اكْفُلْ لَنَا النَّجَاحَ ، محمد رسول الله ، بَارَكْنَاكُمْ مِنْ بَيْتِ الرَّبِّ الرَّبِ الْكُفُلُ لَنَا النَّجَاحَ ، محمد رسول الله ، بَارَكْنَاكُمْ مِنْ بَيْتِ الرَّبِ الرَّبِ الله ) ، وهذه الأحداث تمت بفتح مكة ودخول بيت الله الحرام وتطهيره من الأصنام وامتلأت الأرض في فرح وسرور بهتاف المؤمنين : ( لا إله إلا الله محمد رسول الله ) .

دخل النبى محمد على مكة فى السنة الثامنة من الهجرة كملك منتصر ومعه عشرة آلاف من المؤمنين وخضع له كل أعدائه هذه أحداث تاريخية مسجلة فى كتب التاريخ وكتب السيرة النبوية.

توجد نبوءة فى الكتاب فى سفر أشعياء النبى إصحاح (١٩) يبين فيها أن شعب مصر وشعب العراق (آشور) سيعبدان الرب و فى النبوءة يبارك الله شعب مصر».

ويكاد يكون هذا هو الموضع الوحيد في الكتاب المقدس الذي تلقى شعب مصر فيه مباركة من الله ، فعبر نصوص الكتاب المقدس تتلقى مصر وملوك مصر وشعب مصر لعنات تلو لعنات إلا في هذا النص الفريد من حيث فيه إن الله يبارك شعب مصر فلماذا بارك الله هنا شعب مصر ؟ هذا ما سنحاول اكتشافه معا بإذن الله ، وسنعرف متى عبد شعب مصر وشعب العراق الرب معا .

منذ فجر التاريخ ونشوء الحضارات لم يجتمع شعب مصر مع شعب العراق (آشور) على عبادة إله واحد واعتناق دين واحد إلا في عبادة الله في الإسلام، والملاحظ أنه حتى وهم في عصور هم الوثنية كان كل شعب له آلهته من الأصنام والمسميات الخاصة به وبالرغم من نزول بني إسرائيل مصر في زمن يوسف وعيشهم فيها قرونا عديدة وسبيهم إلى أرض العراق فترة سبي طويلة لم يدخل شعب مصر ولا شعب العراق في دين بني إسرائيل ليعبدوا الله الإله الحق، ونفس الملاحظة نجدها في عصور انتشار الديانة المسيحية، دان شعب مصر بالمسيحية بينما لم يدن شعب العراق بها، وفضل عبادة شعب مصر بالمسيحية بينما لم يدن شعب العراق بها، وفضل عبادة

الأصنام الحجرية عنها حتى جاء الإسلام وجمع الشعبين معا لأول مرة فى تاريخ البشرية على دين واحد و عبادة إله واحد هو الإله الحق الله لا إله إلا هو ، تحقيقاً لنبوءة أشعياء : « فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ يَمْتَدُ طَرِيقٌ مِنْ مِصْرَ ، فَيَعْبُدُ الْمِصْرِيُّونَ وَالأَشُّورِيُّونَ الرَّبُّ مَعاً » .

في العصور المسيحية ذاق شعب مصر من الويلات والتعذيب والاضطهاد على يد الحكام الرومان المسيحين المخالفين لهم في المذهب ففي إسبانيا قبل الفتح الإسلامي كان المجمع السادس بطليطلة قد حرم كل المذاهب غير المذهب الكاثوليكي وأقسم الملوك على تنفيذ هذا القانون بالقوة و قتل جستيان الأول ( ٥٢٧ \_ ٥٦٥ م ) مائتي ألف من الأقباط في مدينة الإسكندرية وحدها حتى اضطر من نجا من القتل إلى الهرب في الصحراء ، وهذه أحداث مسجلة في كتب التاريخ وكتب تاريخ الكنيسة المصرية ، وظلوا هكذا في إذلال وتعذيب وإضطهاد واقعين تحت الظلم الروماني حتى جاء الفتح الإسلامي إلى مصر بقيادة القائد عمرو ابن العاص فأنقذ شعب مصر من العذاب ، وكان ذلك في زمن الخليفة عمر بن الخطاب ، وتحدث شعب مصر باللغة العربية كأهل كنعان ، وأقام عمرو بن العاص مسجداً لله على تخوم مصر موجود إلى الآن بالقاهرة اسمه: مسجد

الْيَوْمِ يَمْتَدُّ طَرِيقٌ مِنْ مِصْرَ إِلَى أَشُّورَ، وَمِنْ أَشُّورَ إِلَى مِصْرَ، فَيَعْبُدُ الْمَوْمِ يَمُونُ إِسْرَائِيلُ الْمِصْرِيُّونَ وَالأَشُّورِيُّونَ الرَّبَّ مَعاً ، ٤٢فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ يَكُونُ إِسْرَائِيلُ تَالِثَ تَلاَّتُهُ مَعَ مِصْرَ وَأَشُّورَ ، وَبَرَكَةً فِي وَسَطِ الأَرْضِ ، ٥٢فَيُبَارِكُهُمُ الرَّبُ الْقَدِيرُ قَائِلاً : « مُبَارَكٌ شَعْبِي مِصْرُ، وَصَنْعَةُ يَدِي أَشُّورُ، وَمِيرَاتِي إِسْرَائِيلُ » .

ملاحظة: بالنسبة للمدينة التي تدعى مدينة الشمس في نص النبوءة موجودة بهذا الاسم في النسخة العربية للكتاب المقدس ولكن بالنظر إلى نفس الموضع بالنسخة الإنجليزية و جدنا:

(In that day shall five cities in the land of Egypt speak the language of Canaan, and swear to the LORD of hosts; one shall be called, The city of destruction).

والترجمة الصحيحة لـ: ( The city of destruction ) هي : مدينة القهر والتدمير وهذا هو المعنى اللغوى لمدينة القاهرة عاصمة مصر ،

عمرو ابن العاص ، لإقامة الصلاة لله ، ودخل شعب مصر فى دين الله أفواجا ، وأسلموا لله رب العالمين وأصبحوا مسلمين ؛ ولهذا بارك الله شعب مصر » .

وعبد شعب مصر وشعب العراق ربا وإلها واحدا هو الله ودخل الشعبان في دين الإسلام، وبنيت في زمن لاحق مدينة القاهرة التي أصبحت عاصمة مصر وبني الجامع الأزهر الذي ظل أمدا طويلا منارة العلم في وسط أرض مصر وسط القاهرة القديمة، وتحققت النبوءة عن شعب مصر ودخول المصريين في دين الله الإسلام وتغيرت لغة مصر من القبطية القديمة إلى اللغة العربية لغة القرآن.

ونص النبوءة يقول: ﴿ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ يَكُونُ فِي دِيَارِ مِصْرَ خَمْسُ مُدُنٍ تَنْطِقُ بِلُغَةِ كَنْعَانَ ، وَتَحْلِفُ بِالْوَلاَءِ لِلرَّبِّ الْقَدِيرِ، وَتُدْعَى إِحْدَاهَا مَدِينَةَ الشَّمْسِ ، ١٩ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ يُقَامُ مَذْبَحٌ لِلرَّبِّ فِي وَسَطِ دِيَارِ مِصْرَ، وَيَرْتَفِعُ نُصُبُ لِلرَّبِّ عِنْدَ تُخُومِهَا ، ٢٠ فَيكُونُ عَلاَمَةً وَشَهَادَةً لِلرَّبِّ الْقَدِيرِ فِي دِيَارِ مِصْرَ ، لأَنَّهُمْ يَسْتَغِيثُونَ بِالرَّبِّ مِنْ مُضَايِقِيهِمْ ، فَيَلْوَبُ إِلْاَبِ مِنْ مُضَايِقِيهِمْ ، فَيَبْعُونَ بِالرَّبِ مِنْ مُضَايِقِيهِمْ ، فَيَبْعُونَ بِالرَّبِ مِنْ مُضَايِقِيهِمْ ، وَفِي ذَلِكَ الْيَوْمِ يَعْبُدُونَهُ وَيُقَدِّمُونَ ذَبِيحَةً وَقَرَابِينَ وَيَنْذِرُونَ لِلرَّبِ فَي ذَلِكَ الْيَوْمِ يَعْبُدُونَهُ وَيُقَدِّمُونَ ذَبِيحَةً وَقَرَابِينَ وَيَنْذِرُونَ لِلرَّبِ فَي ذَلِكَ الْيَوْمِ يَعْبُدُونَهُ وَيُقَدِّمُونَ ذَبِيحَةً وَقَرَابِينَ وَيَنْذِرُونَ لِلرَّبِ فَي ذَلِكَ الْيَوْمِ يَعْبُدُونَهُ وَيُقَدِّمُونَ ذَبِيحَةً وَقَرَابِينَ وَيَنْذِرُونَ لِلرَّبِ فَي ذَلِكَ الْيَوْمِ يَعْبُدُونَهُ وَيُقَدِّمُونَ ذَبِيحَةً وَقَرَابِينَ وَيَنْذِرُونَ لِلرَّبِ فَي ذَلِكَ الْيَوْمِ يَعْبُدُونَهُ وَيُقَدِّمُونَ ذَبِيحَةً وَقَرَابِينَ وَيَنْذِرُونَ لِلرَّبَّ فَي مُعَالِي لَكُ اللَّيْ عَلَى الرَّبُ فَي مُ لَلْ الرَّبُ مُصْرَ ؛ يَضْرِبُهَا وَيُبْرِئُهَا ، فَيُونُ وَيُ اللَّذُ وَلَكُ الْيَالِينَ إِلَى الرَّبُ فَيَسْتَجِيبُ دُعَاءَهُمْ وَيَشْفِيهِمْ 23 ، فِي ذَلِكَ فَيَرْجِعُ أَهْلُهَا تَائِينِنَ إِلَى الرَّبِ فَيَسْتَجِيبُ دُعَاءَهُمْ وَيَشْفِيهِمْ 23 ، فِي ذَلِكَ فَيَرْجِعُ أَهْلُهَا تَائِينِنَ إِلَى الرَّبُ فَيَسْتَجِيبُ دُعَاءَهُمْ وَيَشْفِيهِمْ 23 ، فِي ذَلِكَ

قال مؤسسها المعز لدين الله: نسميها القاهرة لتقهر الأعداء وتسحقهم، وبذلك تكون الترجمة الواجبة للنص الإنجليزى هى: ( وفي هذا اليوم سيكون هناك خمس مدن في أرض مصر يتكلمون بلغة الكنعانيين ويحلفون برب الجنود وتسمى واحدة منهم مدينة القاهرة).

وقد تنبأ النبى محمد رسول الله لأصحابه عن دخولهم أرض مصر فاتحين مظفرين فقال: «إنكم ستفتحون مصر وهى أرض يسمى فيها القيراط فإذا فتحتموها فأحسنوا إلى أهلها فإن لهم ذمة ورحما».

ويقول: « إذا فتحت مصر فاستوصوا بالقبط خيرا فإن لهم ذمة ورحما، - يعنى أن هاجر أم إسماعيل كانت منهم - ».

### خاتم الأنبياء:

قال يسوع: (السماء والأرض تزولان أما كلامي فلا يزول) يا له من تأكيد، قال يسوع هذه الجملة في إنجيل متى يؤكد لنا أن زوال السماء والأرض ممكن وأيسر وأسهل من عدم تحقق نبوءاته التي يتنبأ بها عن ظهور ملكوت الله في الأرض، وزمن بداية ظهور هذا الملكوت تحديدا أن يسوع أوجد لنا رابطاً بين نبوءته ونبوءة دانيال النبي عن رجسة الخراب وببحث هذا الرابط وفهمه جيدا

أدركنا أنه كان يشير تحديدا إلى السنة التى يجب بدء عد السبعين أسبوعا لدانيال النبى منها والتى بعدها سوف يظهر النبى الخاتم بالرسالة الخاتمة من الله وربط يسوع سنة ظهور رجسة الخراب فى المكان المقدس بأحداث معينة ستحدث بعد رفعه للسماء بفترة وسيشهد هذه الأحداث بعضا من الجيل الذى كان معاصرا له ، وتحققت نبوءات يسوع النبى كلها وسيتضح لك هذا كله الآن ، ففى كتاب متى يقول النبى (يسوع): (يا أورشليم يا أورشليم يا قاتلة الأنبياء وراجمة المرسلين إليها، كم مرة أردت أن أجمع أولادك كما تجمع الدجاجة فراخها تحت جناحيها ولم تريدوا ، هو ذا بيتكم يترك لكم خرابا ؛ لأني أقول لكم أنكم لا ترونني من الآن حتى تقولوا مبارك الآتي باسم الرب ».

نلاحظ دائما أن يسوع كلما تحدث عن أورشليم أو الهيكل تنبأ لهما بالخراب والتدمير وهذا بصورة دائمة نلاحظ هذا دائما من كلامه ونلاحظ أنه لا يبشر ببناء المدينة وإعادة بناء للهيكل مرة أخرى بلكانت نبوءاته عن المدينة المقدسة كلها بالدمار والخراب.

ومعنى ذلك أنه لا يجوز تفسير نبوءة فرح العاقر المترملة على أنها أورشليم فالنبوءة تقول : « ترنمي أيتها العاقر التي لم تلد ، أشيدي بالترنم أيتها التي لم تمخض ، لأن بني المستوحشة أكثر من

بني ذات البعل ، قال الرب : أوسعي مكان خيمتك ولتبسط شقق مساكنك ، لا تمسكي، أطيلي أطنابك وشددي أوتادك ، لأنك تمتدين إلى اليمين وإلى اليسار ويرث نسلك أمما ويعمر مدنا خربة ، لا تخافي لأنك لا تستحين ، فإنك تنسين خزى صباك وعار ترملك لا تذكرينه بعد ».

إذن على ما تدل نبوءة ترنم و فرح العاقر المترملة ؟ لا شك أنها تدل على مكة والكعبة بيت الله الحرام فالكعبة هي أول بيت وضع في الأرض لعبادة الله و كان ذلك منذ عهد آدم الله .

قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَلَمِينَ عَلَى ﴾ [ آل عمران ] .

ثم اندثرت الكعبة قرونا وقرونا عبر امتداد الزمن وانتشار الوثنية في الأرض إلى أن شاء الله أن يأتي الزمن الذي تطرد فيه هاجر وابنها إسماعيل إلى الصحراء ، ويستقرا في وادى مكة وتسمى أيضا بوادى بكة وكان حينها ليس إلا وادباً صحراوباً تحيط به الجبال ، وشاء الله بتقديره أن ينبع فيه ماء بئر زمزم ليشرب إسماعيل وأمه ولا يموتان من العطش ، وتمر القبائل ويسكنوا المكان لوجود الماء به

ويأتى إبراهيم كل عام فى زيارة لوادى مكة ليتفقد الصبى ابنه بكره إسماعيل وأم الصبى هاجر وفى ذات مرة يأمر الله إبراهيم برفع قواعد وأساس بيت الله والتى كانت مطمورة فى الرمال منذ قرون كثيرة .

ويبدأ نبى الله إبراهيم فى تنفيذ الأمر الإلهى بإعادة بناء الكعبة بيت الله الحرام، يأتيه الوحى من السماء يبين له المكان والشكل المراد الهيئة وإبراهيم وابنه إسماعيل يبنيان الكعبة أول بيت وضع فى الأرض لعبادة الله.

أخبر الله عنهم قال : ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلَ مِنَا أَيْكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلَ مِنَا أَمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأُرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا أَيْكَ أَنتَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَالْعَنْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَالْعَلَى اللهِ المِي اللهِ المِي الله الحرام وجاء الأمر الإلهي لإبراهيم بأن

ور ضوانا .

ففى كتاب المزامير فى المزمور رقم (٨٤) هذه النبوءة العظيمة التى تذكر اسم بلد مولد خاتم النبيين محمد و تذكر أن أمته المؤمنة يرتقون من قوة إلى قوة و سينهزم الكافرون أمامهم ،

حيث ظهر الكثير من أنبياء بني إسرائيل عليهم السلام وأنزلت الكتب

عليهم من الله لهداية بني إسرائيل إلى عبادة الله وحده ، فكانت

أورشيلم في النبوءة هي المقصودة بذات البعل ومكة هي العاقر

المترملة زمنا طويلا حتى جاء رسول الله محمد بالنور والهدى من الله

بدين الحق ليظهره على الدين كله وتحققت نبوءة الكتاب القديم

وأصبح أو لاد المستوحشة أكثر من أو لاد ذات البعل ويكفى دليلا أن

تشاهد في التليفزيون مشاهد الحج في يوم ٩ من شهر ذي الحجة

بالتقويم العربي (يوم وقفة العيد الكبير عند المسلمين ) كل عام بمكة

حيث كرمها الله بخير أمة أخرجت للناس ، تشاهد العابدين لله وحده لا

يشر كون به شيئا المسلمين تراهم ركعا سجدا يبتغون فضلا من الله

(O LORD of hosts! 2 My soul longeth, yea, even fainteth for the courts of the LORD: my heart and my flesh crieth out for the living God 3 Yea, the sparrow hath found an house, and the swallow a nest

يؤذن في الناس بالحج إلى الكعبة وظلت هكذا زمنا يأتيها العابدون لله الموحدون يحجون إليها كل عام في وقت معلوم وكلهم على دين إبراهيم وابنه النبي إسماعيل يعبدون الله لا يشركون به شيئا ومرت أجيال وراء أجيال وأضل الشيطان الناس وانتشرت الوثنية وعبادة الأصنام في الجزيرة العربية وبوادي مكة فنصبت الأصنام حول الكعبة وأصبحت الكعبة يحج إليها الكافرون الوثنيون لعبادة أصنامهم وظل هكذا الوضع زمنا طويلا في أثنائها ازدهرت عبادة الله في فلسطين حيث المدينة المقدسة أو رشليم حيث أرسل الله رسله وأنبياءه من بني إسرائيل وأتاهم الكتاب يحكمون به وفيه هدى ونور لهم ، وظلت الكعبة محاطة بأصنام الوثنيين ويحج إليها الكافرون إلى أن شاء الله ببعثة رسوله محمد رسولا للناس كلهم ، وهو الذي طهر البيت من الأصنام وأعاد إليه بهاءه الأول كما كان أيام إبراهيم وإسماعيل ، ومن يومها إلى الآن وإلى أبد الآبدين لا يحج إليه إلا الموحدون الذين يعبدون الله وحده لا يشركون به شيئا بالمناسك التي جاءنا بها رسول الله محمد ﷺ و الحمد لله رب العالمين .

وتحققت نبوءة الكتاب القديم فقد كانت العاقر المقصودة هي مكة لأن أهلها من بني إسماعيل لم يظهر فيهم أنبياء ولا نزل عليهم كتاب من الله قبل نبي الله محمد بي بعكس بيت المقدس (الهيكل) بأورشليم

فهل لفظة : (البكاء) العربية تقابلها لفظة : (baca) بالإنجليزية ؟!! إن أقل الناس عقلا لا يقول ذلك ، وهذا نص النبوءة المترجم للعربية في كتابك المقدس بين يديك لتدرك الحق من الباطل وتكون أنت شاهداً عليهم وعلى تحريفهم لكلمة الله . «١- ما أحلى مساكنك يا رب الجنود ، ٢- تشتاق بل تتوق نفسي إلى ديار الرب ، قلبي ولحمي يهتفان بالإله الحي ، ٣- العصفور أيضا وجد بيتا والسنونة عشّا لنفسها حيث تضع أفراخها مذابحك يا رب الجنود ملكي وإلهي ، ٤ - طوبى للساكنين في بيتك أبدا يسبحونك ، سلاه ٥- طوبى لأناس عزهم بك ، طرق بيتك في قلوبهم . ٦ -عابرين في وادي البكاء يصيرونه ينبوعا . أيضا ببركات يغطون مورة يذهبون من قوة إلى قوة » .

فانظر كيف أنهم تجاسروا وتبجحوا ليحرفوا كلمة الله وهؤلاء المحرفون توعدهم الله باللعنة والعذاب ، فعلى هؤلاء الملاعين الأنجاس ينطبق كلام الله في كتاب أشعياء : « ويل للذين يتعمقون ليكتموا رأيهم عن الرب فتصير أعمالهم في الظلمة ويقولون من يبصرنا ومن يعرفنا، يا لتحريفكم ، هل يحسب الجابل كالطين حتى يقول المصنوع عن صانعه : لم يصنعني ، أو تقول الجبلة عن جابلها : لم يفهم » .

for herself, where she may lay her young, even thine altars, O LORD of hosts, my King, and my God 4 Blessed are they that dwell in thy house: they will be still praising thee Selah 5 Blessed is the man whose strength is in thee; in whose heart are the ways of them 6 Who passing through the valley of Baca make it a well; the rain also filleth the pools 7 They go from strength to strength).

لقد أوردت النص الإنجليزى فى هذه النبوءة التى تذكر اسم بكة مكان مولد خاتم النبيين محمد ؛ لأن الترجمة العربية لهذا النص فى الكتاب المقدس محرفة عن قصد لإخفاء الحقيقة عنكم كما سيتضح لك الآن عبر الشرح ، ففى النص العربى المترجم للنص الإنجليزى السابق تعمد المترجمون التحريف فترجموا الاسم العلم للمكان المذكور فى النص الإنجليزى ( وادى بكة ) إلى ( وادى البكاء ) ليضلوا كل مسيحى باحث عن الحق ويطمسوا اسم مكان مولد النبى محمد وقبلة المسلمين من الكتاب المقدس ولكن الله مضل كيد الكافرين و إن طال عليه الأمد .

فعليهم لعنة الله عدد من أضلوا من بني آدم.

\*\* انظر فاصل ٦ : (١) .

ويتم وعد الله كاملا لمكة و لبيت الله الحرام الكعبة أول بيت وضع في الأرض لعبادة الله فها هي الحشود الكثيرة من الحجيج الآتين من أقاصي الأرض ليعبدوا الله في أيام معدودات ويؤدون فريضة الحج بوادي بكة الذي جعله الله حرما آمنا ، وحفظها من يد كل عدو تحاول هدمها ، ولقد أهلك الله أبر هة النصر اني ملك اليمن وجيشه الكبير كله كاملا عندما حاولوا هدمها وكان ذلك في حوالي سنة ٢٠ ميلادية وفي هذا العام ولد خاتم النبيين محمد وتحققت النبوءات ففي الكتاب القديم :

« هو ذا على كفي نقشتك ، أسوارك أمامي دائما قد أسرع بنوك ، هادموك ومخربوك منك يخرجون ارفعي عينيك حواليك وانظري ، كلهم قد اجتمعوا أتوا إليك ، حيّ أنا يقول الرب : إنك تلبسين كلهم كحلي وتتنطقين بهم كعروس ، إن خَربِك وبراريك وأرض خرابك إنك تكونين الآن ضيقة على السكان ويتباعد مبتلعوك ، يقول أيضا في اذنيك بنو ثكلك ، ضيق على المكان وسعى لى لأسكن فتقولين في

قلبك من ولد لي هؤلاء وأنا ثكلى وعاقر منفية ومطرودة ، وهؤلاء من رباهم ، كنت متروكة وحدي ، هؤلاء أين كانوا ؟ هكذا قال السيد الرب ها إني أرفع إلى الأمم يدي وإلى الشعوب أقيم رايتي ، فيأتون بأولادك في الأحضان وبناتك على الأكتاف يحملن ، ويكون الملوك حاضنيك وسيداتهم مرضعاتك ، بالوجوه الى الأرض يسجدون لك ويلحسون غبار رجليك فتعلمين أني أنا الرب الذي لا يخزى منتظروه ).

وصدقت النبوءة وأصبح الحجر الذى رذله البناؤون هو رأس الزاوية ، وأصبح المسلمون هم حملة رسالة الله إلى كل شعوب الأرض ، وكان هذا تقدير الله العزيز الحكيم القادر على كل شيء .

وتحققت نبوءة يسوع في أورشليم فبعد رفعه بأربعين سنة أي في سنة ٧٠ ميلادية دمر الجيش الروماني المدينة وخرب الهيكل وأقام المجازر لليهود، وشرد الشعب اليهودي، وقتل منهم الكثير ودمر كل شيء وعاصر هذه الأحداث كثير من الجيل الذي كان معاصرا ليسوع كما قال هو تماما: « الحق أقول لكم لا يمضي هذا الجيل حتى يكون هذا كله ».

<sup>(</sup>١) انظر : ص ٢٦٠ من هذا الكتاب (فضح المحرفين).

سنة من تدمير الهيكل و خراب المدينة المقدسة على يد الجنود الرومان في سنة ٧٠ ميلادية .

هذا الرابط القوى يتجاهله جميع المفسرين من الكهنوت المسيحى وستعرف سبب هذا التجاهل منهم بعد الشرح ، ففى نص نبوءة رجسة الخراب فى كتاب دانيال: (وَيُقِيمُ عَلَى جَنَاحِ الْهَيْكُلِ رَجَاسَةَ الْخَرَابِ ، إِلَى أَنْ يَتِمَّ الْقَضَاءُ، فَيَنْصَبُ الْعِقَابُ عَلَى الْمُخَرِّبِ ) و تمت هذه الرجاسة بالفعل فى سنة ٧٠ ميلادية على يد الرومانيين فهم الذين تذكرهم النبوءة: «وَيُدَمِّرُ شَعْبُ رَئِيسٍ آتٍ الْمَدِينَةَ وَالْقُدْسَ » كما تنبأ يسوع نفسه بذلك ، وتفسير النبوءة تاريخيا هو أن الجيش الروماني أتى فى سنة ٧٠ ميلادية ودمر مدينة أورشليم وهدم الهيكل وكان ذلك هو المقصود برجسة الخراب وأن هذا الوضع سيظل قائما وكان ذلك هو المقصود برجسة الخراب وأن هذا الوضع سيظل قائما أخرى ويطردون من فلسطين ومن أرض الشام .

فما هو المقصود بـ: « إلى أن يتم القضاء » فما هو ذلك القضاء نرجع لنص النبوءة نفسه لنعرف المقصود من معنى القضاء ففى النبوءة : « قَدْ صَدَرَ الْقَضَاءُ أَنْ يَمْضِيَ سَبْعُونَ أُسْبُوعاً عَلَى شَعْبِكَ وَعَلَى مَدِينَةِ قُدْسِكَ ، لِلانْتِهَاءِ مِنَ الْمَعْصِيةِ وَالْقَضَاءِ عَلَى الْخَطِيئَةِ ،

وكانت كل هذه الأحداث هي تحقيق رجسة الخراب في نبوءة دانيال النبي والتي أشار إليها يسوع في كلامه قائلا: «فمتى نظرتم رجسة الخراب التي قال عنها دانيال النبي قائمة في المكان المقدس ليفهم القارئ فحينئذ ليهرب الذين في اليهودية إلى الجبال، والذي على السطح فلا ينزل ليأخذ من بيته شيئا، والذي في الحقل فلا يرجع إلى ورائه ليأخذ ثيابه وويل للحبالي والمرضعات في تلك الأيام، وصلّوا لكي لا يكون هربكم في شتاء ولا في سبت ».

وأنى أتعجب لتفسير الكهنة المسيحيين لأنهم يخالفون فى تفسيرهم كلام يسوع نفسه ، فمثلا : يسوع يقول للحاضرين معه : فمتى نظرتم رجسة الخراب التى قال عنها دانيال النبى قائمة فى المكان المقدس عندئذ فليفهم القارئ أنه يتحدث عن حدث مستقبلى سيحدث قريبا وحدد السنة التى سيبدأ فيها عد سنين السبعين أسبوعا فى نبوءة دانيال النبى بالسنة التى سوف تحدث فيها هذه الأحداث المؤلمة للشعب اليهودى ، والتى كلها تحقيق فعلى لرجسة الخراب فى نبوءة دانيال النبى كما فسرها يسوع النبى بنفسه ، وأوجد يسوع بتفسيره هذا رابطاً قوباً جدا بين نبوءة السبعين أسبوعاً لدانيال النبى التى تحدد الزمن الذى سيظهر فيه خاتم النبيين بالرسالة الخاتمة من الله المبارك الآتى باسم الله ، والأحداث التى حدثت بعد رفعه بأربعين

وَلِلتَّكْفِيرِ عَنِ الإِثْمِ ، وَلإِشَاعَةِ الْبِرِّ الأَبَدِيِّ وَخَتْمِ الرُّؤْيَا وَالنَّبُوةِ وَلِمَسْحِ قُدُّوسِ الْقُدُّوسِينَ » .

وبذلك ومن نص النبوءة نفسه يتضح لنا أن المقصود بالقضاء هو الفترة الزمنية الواقعة بين ظهور رجسة الخراب بالمكان المقدس ، وظهور النبى الخاتم بالرسالة الخاتمة من الله وحددت النبوءة هذه الفترة الزمنية بسبعين أسبوعا ، والأسبوع هنا يعنى سبع سنين وعليه يكون السبعون أسبوعا يساوى فترة زمنية قدرها ٩٠٠ سنة ، وسنة بدء العد للسبعين أسبوعا هي سنة ٧٠ ميلادية سنة ظهور رجسة الخراب في المكان المقدس .

ولمعرفة السنة بالتأريخ الميلادى الذى سوف يظهر فيه المبارك الآتى باسم الله الذى ستختم به النبوة و الرسالة ، نجمع ٧٠ + ٤٩٠ = ٥٦٠ أى فى سنة ٥٦٠ ميلادية ، وكان فى هذه السنة النبى محمد عمره ٤٠ سنة حيث نزل عليه الوحى الإلهى لأول مرة عليه أول مرة ، بينما كان فى غار حراء يعبد الله ، وكان به ختم النبوة وأنزلت عليه الرسالة الخاتمة من الله القرآن الكريم ، قال الله : ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ

أُحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّءَنَّ ۖ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ

عَلِيمًا ﴿ وَالْحَرَابِ ] وعن الرسالة الخاتمة القرآن الكريم يقول الله: ﴿ وَاللَّهُ ٱلْكِتَبُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتّقِينَ ﴿ وَاللَّهِ وَيقول : ﴿ وَاللَّهُ ٱلْكِتَبُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ ويقول : ﴿ وَلَكَ ءَايَنتُ ٱلْكِتَبِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ هُدًى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ ويقول : ﴿ وَلَكَ ءَايَنتُ ٱلْفُرْءَانِ وَكِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ هُدًى وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [ النمل ] ويقول : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ فَمَنِ ٱهْتَدَى فَلْمُونِ وَمُن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا ﴾ [ الزمر : ٤١] ويقول : ﴿ كِتَنبُ فُضِلَتُ ءَايَنتُهُ وَرُءَانًا عَرَبِيًا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ [ فصلت ] .

## مملكة الله:

وفى كتاب دانيال أيضا تتوالى النبوءات التى تحدد زمن ظهور رسول الله محمد وظهور ملكوت الله به وبأمته فى الأرض ؛ حيث يضرب ملكوت الله كل الممالك الكبرى والإمبراطوريات العظمى ويعلو فوقها جميعا وتعلو كلمة الله أكبر ولا إله إلا الله ، وتدوى فى

كل مكان معلنة عن ملكوت الله في الأرض ويسبح أبناء الملكوت ربهم في كل حين ويتلون كتابه كل حين ، ويسجدون له خاشعين حامدين .

## في كتاب دانيال هذه النبوءة:

« رَأَيْتَ أَيُّهَا الْمَلِكُ وَإِذَا بِتِمْثَالٍ عَظِيمٍ ضَخْمٍ كَثِيرِ الْبَهَاءِ وَاقِفاً أَمَامَكَ وَكَانَ مَنْظَرُهُ هَائِلاً ، وَكَانَ رَأْسُ التَّمْثَالِ مِنْ ذَهَبٍ نَقِيً ، وَصَدْرُهُ وَذِرَاعَاهُ مِنْ فِضَّةٍ ، وَبَطْنُهُ وَفَخْذَاهُ مِنْ نُحَاسٍ ، وَسَاقَاهُ مِنْ حَدِيدٍ ، وَقَدَمَاهُ خَلِيطٌ مِنْ حَدِيدٍ وَمِنْ خَزَفٍ ، وَبَيْنَمَا أَنْتَ فِي الرُّوْيَا حَدِيدٍ ، وَقَدَمَاهُ خَلِيطٌ مِنْ حَدِيدٍ وَمِنْ خَزَفٍ ، وَبَيْنَمَا أَنْتَ فِي الرُّوْيَا انْقَضَ حَجَرٌ لَمْ يُقْطَعْ بِيدٍ إِنْسَانٍ ، وَضَرَبَ التَّمْثَالَ عَلَى قَدَمَيْهِ الْمَصْنُوعَتَيْنِ مِنْ خَلِيطِ الْحَدِيدِ وَالْخَزَفِ فَسَحَقَهُمَا ، فَتَحَطَّمَ الْحَدِيدُ وَالْخَزَفِ فَسَحَقَهُمَا ، فَتَحَطَّمَ الْحَدِيدُ وَالْخَزَفِ فَسَحَقَهُمَا ، وَانْسَحَقَتْ وَصَارَتُ وَالْخَزَفُ وَالْخَزَفُ وَالْخَرَفُ وَالْخَرَفُ مَا اللَّرِيحُ حَتَّى لَمْ يَبْقَ لَهَا أَثَرٌ ، أَمَّا الْحَجَرُ الَّذِي ضَرَبَ التَّمْثَالَ فَتَحَوَّلَ إِلَى جَبَلٍ كَبِيرٍ وَمَلاً الأَرْضَ كُلَّهَا ، وَالْحَرِهُ فَهَذَا مَا نُخْبِرُ بِهِ الْمَلِكَ :

أَنْتَ أَيُّهَا الْمَلِكُ هُوَ مَلِكُ الْمُلُوكِ ، لأَنَّ إِلَهَ السَّمَاوَاتِ أَنْعَمَ عَلَيْكَ بِمَمْلَكَةٍ وَقُدْرَةٍ وَسُلْطَانٍ وَمَجْدٍ ، وَوَلاَّكَ وَسَلَّطَكَ عَلَى كُلِّ مَا يَسْكُنُهُ أَبْنَاءُ الْبَشَرِ وَوُحُوشُ الْبَرِّ وَطُيُورُ السَّمَاءِ ، فَأَنْتَ الرَّأْسُ الَّذِي مِنْ ذَهَبٍ

، ثُمَّ لاَ تَلْبَثُ أَنْ تَقُومَ مِنْ بَعْدِكَ مَمْلَكَةٌ أُخْرَى أَقَلُّ شَأْناً مِنْكَ ، وَتَلِيهَا مَمْلَكَةٌ تَالِثَةٌ أُخْرَى مُمَثَّلَةٌ بِالنُّحَاسِ فَتَسُودُ عَلَى كُلِّ الأَرْضِ ، ثُمَّ تَعْقُبُهَا مَمْلَكَةٌ رَابِعَةٌ صَلْبَةٌ كَالْحَدِيدِ ، فَتُحَطِّمُ وَتَسْحَقُ كُلَّ تِلْكَ الْمَمَالِكِ كَالْحَدِيدِ اللَّذِي يَدُقُ وَيَسْحَقُ كُلَّ تِلْكَ الْمَمَالِكِ كَالْحَدِيدِ اللَّذِي يَدُقُ وَيَسْحَقُ كُلَّ شَيْءٍ ، وَكَمَا رَأَيْتَ أَنَّ الْقَدَمَيْنِ وَالأَصَابِعَ هِي خَلِيطٌ مِنْ خَزَفٍ وَحَدِيدٍ ، فَإِنَّ الْمَمْلَكَةَ تَكُونُ مُنْقَسِمَةً فَيَكُونُ فِيهَا مِنْ قُوّةِ الْحَدِيدِ، بِمِقْدَارِ مَا شَاهَدْتَ فِيهَا مِنَ الْحَدِيدِ مُخْتَلِطاً بِالْخَزَفِ .

وَكَمَا أَنَّ أَصَابِعَ الْقَدَمَيْنِ بَعْضُهَا مِنْ حَدِيدٍ وَالْبَعْضُ مِنْ خَزَفٍ، فَإِنَّ بَعْضَ الْمَمْلَكَةِ يَكُونُ صَلْباً وَالْبَعْضُ الآخَرُ هَشَّا، وَكَمَا رَأَيْتَ الْحَدِيدَ مُخْتَلِطاً بِخَزَفِ الطِّينِ ، فَإِنَّ هَذِهِ الْمَمْلَكَةَ تَعْقِدُ صِلاَتِ زَوَاجٍ مَعَ الْحَدِيدَ مُخْتَلِطاً بِخَزَفِ الطِّينِ ، فَإِنَّ هَذِهِ الْمَمْلَكَةَ تَعْقِدُ صِلاَتِ زَوَاجٍ مَعَ مَمَالِكِ النَّاسِ الأُخْرَى ، إِنَّمَا لاَ يَلْتَحِمُونَ مَعاً، كَمَا أَنَّ الْحَدِيدَ لاَ يَخْتَلِطُ مَمَالِكِ النَّاسِ الأُخْرَى ، إِنَّمَا لاَ يَلْتَحِمُونَ مَعاً، كَمَا أَنَّ الْحَدِيدَ لاَ يَخْتَلِطُ بِالْخَزَفِ ، وَفِي عَهْدِ هَوُ لاَءِ الْمُلُوكِ يُقِيمُ إِلَهُ السَّمَاوَاتِ مَمْلَكَةً لاَ يَتْقَرَضُ إِلَى الأَبْدِ ، وَقَيْمِ إِلَهُ السَّمَاوَاتِ مَمْلَكَةً لاَ مَنْقَرِضُ إِلَى الأَبْدِ ، وَتَسْحَقُ وَتُبِيدُ جَمِيعَ هَذِهِ الْمُمَالِكِ ، أَمَّا هِيَ فَتَخْلُدُ إِلَى الأَبْدِ ، لأَنَّكَ رَأَيْتَ أَنَّ الْحَجَرَ هَذِهِ الْمُمَالِكِ ، أَمَّا هِيَ فَتَخْلُدُ إِلَى الأَبْدِ ، لأَنَّكَ رَأَيْتَ أَنَّ الْحَجَرَ الْمُمَالِكِ ، أَمَّا هِي فَتَخْلُدُ إِلَى الأَبْدِ ، لأَنَّكَ رَأَيْتَ أَنَّ الْحَجَرَ الْمُعْنِ الْمُعْنِ آلَكُ مَالُكُةً وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُلِكَ عَمَّا سَيَحْدُثُ وَالْخَرَفَ وَالْفِضَةَ وَالذَّهَبَ ، إِنَّ اللهَ الْعَظِيمَ قَدْ أَطْلَعَ الْمَلِكَ عَمَّا سَيَحْدُثُ فِي الأَيَّامِ الآتِيَةِ ؛ فَالْحُلُمُ حَقِيقَةٌ وَتَقْسِيرُهُ صِدْقٌ » .

هذه النبوءة ليست في حاجة لتفسير منى لأن التاريخ نفسه قد فسر ها لنا كما سترى معى :

المملكة الرابعة : هي الإمبراطورية الرومانية والتي أسسها الإمبرطور بوفبيوس (٦٣ ق ، م ) ورمز لها في المنام بساقين من حديد وقدمين خليط من خزف وحديد وقد نمت هذه الإمبراطورية نموا عظیما فأصلها هو مدینة روما بإیطالیا وامتدت حتی ملکت دول الشام وفلسطين ؛ ودول شمال إفريقيا ومعظم دول أوربا ، ولم تجد لها ندا سوى إمبر اطورية الفرس التي قويت وتسلطت على بلاد آسيا من العراق إلى الهند وكانت إمبراطورية قوية وكانت الحرب قائمة بين الإمبر اطور يتين من حين لآخر وكان النصر حليف الفرس تارة حيث استولت على بلاد الشام سنة ٦١٥ م بعد معركة شديدة مع جيش الروم في منطقة البحر الميت وهي أدني الأرض كما وصفها القرآن بالضبط حيث استدل علميا على أن منطقة البحر الميت التي قامت عليها هذه المعركة كانت بالفعل أخفض منطقة على سطح الأرض حوالي ٤٠٠ متر تحت مستوى سطح البحر .

ثم تحققت النبوءة القرآنية ﴿ الْمَرْ ۞ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ۞ فِيَ أَدْنَى ٱلْأَرْض

وَهُم مِّرْ اللهِ مَعْدِ عَلَيْهِمْ سَيَغْلِبُونَ ﴿ فِي بِضْعِ سِنِينَ ﴾ [الروم] بمعركة أخرى ينتصر فيها الروم على الفرس وبالفعل لم تكتمل لهم

المملكة الأولى: هي مملكة بابل وكان ذروة مجدها في زمن ملكها نبوخذنصر سنة ٥٦٢ ق. م، وتملكت على بلاد الشام وفلسطين و تم فيها سبى اليهود إلى بابل و سقطت هذه المملكة في قبضة المملكة الناشئة الجديدة فارس و كان ذلك في سنة ٥٣٩ ق. م

المملكة الثانية: هي مملكة فارس والتي في عهد ملكها قورش استولت على مملكة بابل كلها بما فيها بلاد سوريا وفلسطين وقورش هذا هو الذي منح اليهود المسبيين في بابل حق العودة لفلسطين، وامتد الزمن بهذه المملكة قرابة قرنين من الزمان حتى سقطت على يد الإسكندر المقدوني، ولتنضم إقليميا إلى المملكة الناشئة القوية الجديدة مملكة مقدونيا و(تسمى أيضا الدولة الهيلينيه) ويذكر لنا التاريخ قيام دولة الفرس من جديد وذلك بعدما دب الضعف في أوصال مملكة مقدونيا حيث كانت هي الند القوى فيما بعد للإمبراطورية الرومانية ويرمز لمملكة الفرس الأولى في الحلم بالصدر والذراعان من فضة.

المملكة الثالثة : وهى مملكة مقدونيا والتي قضت على مملكة الفرس وقادها الإسكندر المقدوني (٣٣٦ ق م) ، ويرمز لها في المنام بالبطن والفخذين من النحاس ، وبعد موت الإسكندر انقسمت هذه المملكة إلى أربعة أجزاء كبرى حكمها قواد الإسكندر .

تهشم ، ومن ضربه الحجر فإنه يسحقه ، ونبوءة دانيال عن هذا الحجر إشارة لملكوت الله وبه سيضرب الله ممالك الأرض .

ففى النبوءة: «وفي أيام هؤلاء يقيم إله السموات مملكة لن تنقرض أبداً » حقا صدقت النبوءة ، فقد جاء الحجر الذي رذله البناؤون وقد قطع بغير يدين حيث كان العرب من قبل نكرة لا يقيم لهم أحد وزنا ، إذ جاء من السماء إشارة إلى الوحى الإلهى بالرسالة الخاتمة ليقضي على الفرس والروم ، وأقام الملكوت الموعود في الدنيا قروناً طويلة .

والمقصود بالحجر في النبوءة هو الإسلام حيث بالمسلمين وحدهم هزمت مملكة الفرس نهائيا وهزمت مملكة الرومان ، وتسلط المسلمون على بلاد الشام وفلسطين ، ثم توالت الهزائم على الرومان في مصر و دول شمال إفريقيا كلها ثم هزمت مملكة الرومان هزيمة فادحة كبرى ، وكانت هذه المرة في عقر دارها حيث سقطت عاصمتها القسطنطينية وضمت إلى مملكة الإسلام وبعدها تلاشت الإمبراطورية الرومانية تدريجيا وانفصلت إلى ممالك أوربية صغيرة متحاربة فيما بينها .

رأى المفسرين المسيحيين في النبوءة:

تسع سنين حتى هزم الفرس هزيمة فادحة في عقر دارهم على يد الرومان بقيادة هرقل سنة ٦٢٣ م استرد الرومان على أثرها بلاد الشام وفلسطين مرة أخرى ثم أعقبها هدنة سلام طويلة بينهما.

حتى ظهر الحجر الذى قطع بغير يدين فضرب التمثال على قدميه في معركتين كبيرتين فاصلتين، وهي معركة القادسية مع الفرس حيث انكسرت قوة مملكة الفرس نهائيا بسقوط عاصمتهم ومعركة اليرموك التي هزمت فيها مملكة الروم هزيمة فادحة خرجت على أثرها نهائيا من بلاد الشام وفلسطين حيث ضمت هذه البلاد كلها إلى المملكة الجديدة الناشئة والتي هي مملكة الإسلام التحقيق الحقيقي و الفعلي لبشارة ملكوت الله.

وهكذا ترى بنفسك أنه بظهور الإسلام على مسرح الأحداث انهزمت مملكة الفرس ومملكة الروم ، وأصبحتا مجرد صفحات تقرأ في كتب التاريخ.

# الحجر الذي قطع بغير يدين:

انظر كيف تتلاقى نبوءة داود عن الحجر الذى نبذه البناؤون الذى صار هو رأس الزاوية ، وبشارة يسوع أنه من ضرب هذا الحجر

الله سيهزم ممالك الأرض ويسود عليها وأن بداية ظهوره يكون في زمن مملكة الرومان وبهزمها هزيمة نهائية ، ولم تقل لنا النبوءة أن شعب المملكة الرابعة الذين هم الرومان هم شعب الملكوت الذين ستظهر بهم مملكة الله .

والآن تعال نفهم سويا الفرق بين الممالك الدنيوية على الأرض ومملكة الله على الأرض :

الممالك الدنيوية ، مثل : مملكة بابل ومملكة الفرس ومملكة مقدونيا ومملكة الروم وأى مملكة كانت أو نظام حكم أيا كان قديما أو حديثًا لا تتوافر فيه شروط مملكة الله تعتبر مملكة دنيوية .

فما هي شروط مملكة الله ؟

# شروط مملكة الله:

- الإله الأوحد لشعب المملكة هو الله وحده لا شريك له .
- الحاكم الأوحد لشعب المملكة هو الله و لا شريك له .
- شعب المملكة يعيش حالة ذوبان في طاعة الله حبا له و إسلاما لأوامره .

للمفسرين المسيحيين كما عهدنا بهم تفسيرات عقيمة للنبوءات لا تمت للواقع بصلة ، يخالفون بها الثوابت التاريخية ، التي ذكرتها لك بأن التاريخ نفسه يفسر لنا نبوءة دانيال النبي عن حقيقة ملكوت الله .

فيقولون: إن الملكوت ظهر وابتدأ في حياة يسوع ثم اكتمل بعد ر فعه في اليوم الخمسين ، وتارة يقولون : إن مرحلة بناء الملكوت هي المرحلة بين بداية بشارة يسوع وعودته مرة ثانية في آخر الزمان ليحكم الأرض ألف سنة بعد أن يخطف الكنيسة والمؤمنين ، وتارة يهربون بأن يقولوا: إن الملكوت لن يكون له ظهور أرضى مادى ولكنه روحاني في قلوب المؤمنين ، وتارة يقولون : إنه قائم في السماء وليس على الأرض ، و من تخبطهم يقولون - على حسب رأى بولس: إن من يبشر بإنجيل غير إنجيل بولس يقع تحت اللعنة ، وعليه فمن يبشر بإنجيل الملكوت يكون ملعونا ، وهم بهذا الاعتقاد الباطل يجعلون أنبياء العهد القديم ويوحنا المعمدان ويسوع نفسه والحواريين والتلاميذ السبعين تحت اللعنة وذلك طبعا بزعم شيطان بولس الكاذب الذي يؤمنون به وبإنجيله الكاذب ويعدونه قديسا عظيما أحسن من موسى ومن كل الأنبياء!!

إنهم بإنكارهم نبوة سيد المرسلين محمد يوقعون أنفسهم في تفسيرات أقرب إلى الهراء منها للواقع فالنبوءة تؤكد على أن ملكوت

إذن نحن أمام مملكة يكون الله فيها هو الحاكم الفعلى ، ويتم ذلك عبر شعب مخلص لله يطيع أوامره ويتلقى هذا الشعب أوامره من الله عن طريق نبى رسول يختاره الله منهم وينزل عليه الشرائع و التعاليم في كل أمور الحياة كبيرها وصغيرها ، ويحكم ذلك النبى الرسول بها الشعب هو ومن يخلفه بعده وتكون حركة شعب المملكة التوسعية هي لله وطاعة لله وتنفيذا لأمر الله ؛ لأن هذا الشعب مأمور من الله الحاكم الفعلى للمملكة أن تكون الأرض كلها وشعوبها داخل سلطة مملكة الله حيث الحاكم والإله المعبود الأوحد فيها هو الله ولا إله غيره

وهذه الحركة التوسعية لشعب الملكوت تسمى عند المسلمين جهاداً في سبيل الله ، وفيها يقدم شعب الملكوت أنفسهم وأموالهم طواعية لله ، ومحبة له وحبا في نشر رسالة الملكوت بين شعوب الأرض ، وقهر ممالك الوثنيين لتسلم الأرض كلها لرب العالمين إلها وربا واحدا للكل ، هذا هو ملكوت الله قد أتى بقوة ، وحقيقة لم يكن هذا الملكوت ليتحقق على أرض الواقع إلا بوجود إيمان حقيقى وصادق ، وتعلق قلبي شديد من أبناء الملكوت لله عز وجل هذه هي روحانية الملكوت وهي الأساس الحقيقي لكل شيء بعد ذلك ، والتي لولاها لما تحقق الملكوت على أرض الواقع أبدا .

تأمل معى هذا الدعاء الجميل الذى يستفتح به المسلمون كل صلاة اقتداء بسيد المرسلين محمد : « وجهت وجهى للذى فطر السموات والأرض حنيفا مسلما وما أنا من المشركين ، إن صلاتي ونسكى ومحياى ومماتى لله رب العالمين لا شريك له وبذلك أمرت وأنا من المسلمين » (۱) إنها حالة من الذوبان في طاعة الله يعيشها أبناء الملكوت وكلما كانت هذه الحالة الروحية قويه كلما كان ظهور الملكوت قويا ، وكل هذا تحقق بالإسلام ونبى الله ورسوله محمد ثم من آمنوا برسالته هم شعب الملكوت .

ونلاحظ الآتى: ملكوت الله يضم كافة أجناس وشعوب الأرض على اختلاف أجناسهم وعاداتهم ولغاتهم وألوانهم ، حيث الرابط الوحيد بين كافة أبناء الملكوت هو الإيمان بالله إلها وربا واحدا لا إله غيره والإيمان بمحمد نبيا ورسولا من الله ، والإيمان بالقرآن كلام الله ووحيه إلى محمد ورسوله ليبلغه للناس كافة وبهذا القرآن ومن تعاليم النبى التى تلقاها من الله الشرائع والقوانين والعبادات والمعاملات التى يحكم بها أبناء الملكوت.

<sup>(</sup>١) مسلم في صلاة المسافرين وقصرها (٢٠١/٧٧١) عن على بن أبي طالب

وهنا نجد لا مانع من أن يتولى أى جنس مقاليد حكم الملكوت مادام يأتمر بالشرائع والتعاليم الإلهية حيث الله هو الحاكم الفعلى فيه ، ونحن نرى ذلك متحققا فعليا ؛ فقد انتقل مركز القيادة من الجنس العربى إلى الجنس التركى ولا مانع مادام شرائع الملكوت يعمل بها ، إذن فملكوت الله ليس محصورا بجنس واحد بل هو عام شامل يضم الكل ، والله يولى قيادته لمن يشاء من عبيده من أى جنس شاء .

# مسيحية بولس و ملكوت الله:

أقر بولس عقيدة المسيحية التي مفادها: آمن بأن يسوع قد صلب فداء عنك وعن خطاياك ، وأن شرائع الله وتعاليمه كانت لعنة سقطت ، وألغيت بالموت المزعوم ليسوع على الصليب وبذلك تم استبدال لعنة الشريعة بأن صار يسوع المصلوب لعنة لك وفداء! فاذهب وافعل ما شئت وعش كما يحلو لك لأنك قد نلت الخلاص الأبدى ، وتم التكفير عن خطاياك كلها بصلب يسوع!!

## والسؤال الهام هنا أين هو ملكوت الله في مسيحية بولس ؟

الحقيقة أنه لا وجود مطلقا لملكوت الله في ظل هذه العقيدة ، وذلك لأنها عقيدة باطلة .

فالشعوب لا تستطيع مطلقا العيش بدون شرائع وقوانين ولذلك بإلغاء بولس القوانين الإلهية نجد الشعوب وضعت لها قوانينها الخاصة التي هي القوانين الوضعية ، وبذلك وقعوا تحت سلطان شريعة هي من صنع أيديهم ، وعليه فأى مملكة يحققونها على الأرض هي مملكة ليس الله هو الحاكم الفعلي فيها وعليه فلن يكون المسيحيون هم شعب الملكوت أبدا ، وتكوين ممالكهم كلها على مر التاريخ تشبه الممالك الدنيوية الأخرى القديمة مثل : مملكة بابل ومملكة الفرس ومملكة مقدونيا ومملكة الروم بعهديها .

وبذلك نرى العجب فيسوع الذى عاش حياته كلها لله يبشر اليهود باقتراب ملكوت الله ، يأتى بولس فيحطم بشارة الملكوت كليا بوضعه عقائد باطلة ، سقطت معها بشارة الملكوت من الأساس وأصبحت كالحلم الجميل الضائع وسطحشد هائل من العقائد الباطلة .

وذلك الحلم الجميل ببشارة الملكوت عندما يحاول المفسرون المسيحيون تفسيره ولكى لا يصطدموا بمسيحية بولس والتى يسمونها إنجيل الغرلة ، فإنهم لا يجدون طريقا لتفسيره سوى طريق الأوهام والهذيان ، كما سبق ورأيت بنفسك من عمليات روحنة النبوءات كمثال بسيط ، وهذه أشياء لا تنطلى سوى على السذج من بنى البشر ،

مَصْفُوفَةٌ ﴿ وَزَرَابِيُّ مَبْثُوثَةٌ ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتَ ۞ وَإِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ نُصِبَتْ ۞ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱلْجَبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ۞ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ۞ فَذَكِرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ۞ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ۞ كَيْفَ سُطِحَتْ ۞ فَذَكِرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ۞ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ۞ لَيْفَ سُطِحَتْ ۞ فَذَكِرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ۞ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ۞ لَيْفَ سُطِحَتْ ۞ فَذَكِرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ۞ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ۞ لَا لَيْفَ اللهُ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرُ ۞ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابُهُمْ ۞ فَيُعَذِّبُهُ ٱلللهُ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرُ ۞ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابُهُمْ ۞ ﴿ إِلَّا مَن تَوَلَى وَكُفَرَ ۞ فَيُعَذِّبُهُ ٱلللهُ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرُ ۞ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابُهُمْ ۞ ﴾ [ الغاشية ] .

اعلم هداك الله وأيدك بروح الفهم ، أن الموت حق حادث لكل مخلوق منا ، وأن الله يبعثنا أحياء مرة أخرى يوم القيامة ليحاسبنا على معتقداتنا وأعمالنا وكل هذا حق حادث لكل منا لا شك ، والحساب عسير ودقيق جدا ، فإن اخترت الكفر حتى النهاية ومت وأنت كافر بدين الله الحق ( الإسلام ) فإن مصيرك إلى نار جهنم خالدا فيها حيث لا موت هناك يريحك من عذابها ، أتدرى ما جهنم ؟ هى النار الذي يعذب الله بها الكافرين في الآخرة التي لو فتح منها بمقدار ثقب إبرة على الأرض لأحرقت كل ما فيها ومن عليها من خلق في لحظة وما بقي على الأرض بعدها أي شيء حي .

وللأسف هم كثير ، أرجو من الله ألا تكون واحدا منهم بعد الآن بعدما تبين لك الحق من الباطل بوضوح.

ألا تشتاق نفسك أن تكون من أبناء ملكوت الله ؟

إذن سارع وأنقذ نفسك وادخل دين الإسلام أسلم تدخل الملكوت .

اعلم أن الموت يأتى فجأة وليس بعد الموت إلا الجنة أو النار ، فارجع لله ربك مسلما مؤمنا قبل فوات الآوان ، فنحن لا نريد أن نخسرك لتكون مع الشيطان فى أتون النار الأبدى ، ارجع لدين الله الإسلام فنحن نريدك معنا فى جنة الله الخالدة ، ارجع لله ربك وآمن برسوله وكتابه فنجاتك تهمنا.

يقول الله - تعالى : ﴿ هَلْ أَتَنكَ حَدِيثُ ٱلْغَنشِيَةِ ۞ وُجُوهٌ يَوْمَإِنا وَمُولًا لِللهِ عَامِلَةٌ نَّ صَلَىٰ نَارًا حَامِيَةً ۞ تُسْقَىٰ مِنْ عَيْنٍ ءَانِيَةٍ ۞ خَنشِعَةٌ ۞ عَامِلَةٌ نَّ صَرِيعٍ ۞ لَا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِى مِن جُوعٍ ۞ وُجُوهٌ لَيْسَ هَمْ طَعَامٌ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ۞ لَا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِى مِن جُوعٍ ۞ وُجُوهٌ لَيْسَ هَمْ طَعَامٌ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ۞ لَا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِى مِن جُوعٍ ۞ وُجُوهٌ يَوْ عَنْ يَوْمَإِنِ نَاعِمَةٌ ۞ لِي جَنّةٍ عَالِيَةٍ ۞ لَا تَسْمَعُ فِيهَا لَنغِيَةً يَوْمَإِن قَلْ عَنْ جَارِيَةٌ ۞ فِيهَا لَنغِيَةً ۞ فِيهَا عَيْنٌ جَارِيَةٌ ۞ فِيهَا سُرُرٌ مَّرْفُوعَةٌ ۞ وَأَكُوابٌ مَّوْضُوعَةٌ ۞ وَمُارِقُ

فما بالك لو فعلت كل يوم مرة أليس يكون أفضل بكثير ؟

فما بالك لو فعلت خمس مرات في كل يوم أوليس هذا أفضل شيء

فما بالك لو أنها لو كانت معمودية ماء تليها مباشرة معمودية روح ينالها كل فرد خمس مرات يوميا ، هل بعد ذلك يوجد أى دنس لهذا الشخص ؟

تخیل لو أنك تستطیع أن تنال معمودیة الروح فی كل یوم خمس مرات بنفسك و لا حاجة لك فی ذلك لكاهن أو لمسة من یده ، بل تكون الصلة منك لربك مباشرة بلا أی وسیط بینك و بین الله تعالى .

قال سيد الأنبياء والمرسلين النبى الخاتم رسول الله محمد : « أرأيتم لو أن نهرا بباب أحدكم يغتسل منه كل يوم خمس مرات ، هل يبقى من درنه شىء قال : فذلك مثل الصلوات الخمس يمحو الله بهن الخطايا » (۱).

ألا تحب أن تدخل في رحمة الله ؟

إذن اطرح معتقداتك الباطلة وأقوال الشياطين خلف ظهرك واتجه شه ربك الذى خلقك واطلب منه الهدى وأسلم قبل أن يأتى يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

# (معمودية الروح):

نبى الله يحيى بن زكريا والذى يسمى فى الأناجيل بيوحنا المعمدان ، وذلك لأنه كان يعمد اليهود بالماء فما هو مقصود المعمودية وما هى فائدتها للإنسان ؟

المعمودية هي رمز للتوبة ومغفرة الخطايا ، وكان يوحنا المعمدان ويسوع والحواريون يعمدون اليهود بالماء وكانت هذه المعمودية تفعل للشخص مرة في العمر ، وتقام لها الآن في الكنائس طقوس حيث يعمدون الأطفال بتغطيسهم في حوض ماء .

سؤال : هذه المعمودية تفعل مرة واحدة في عمر الشخص فما بالك لو فعلت مرة كل سنة ؟ أليس يكون ذلك أفضل ؟

فما بالك لو فعلت مرة كل شهر ؟ أليس أفضل ؟

فما بالك لو فعلت كل أسبوع مرة أليس أفضل ؟

<sup>(</sup>١) البخاري في مواقبت الصلاة (٢٨) ، ومسلم في المساجد ومواضع الصلاة (١) (١٨/٦،٦٧) عن أبي هريرة ﴿ ...

هذه نبوءة صادقة قالها نبى الله يوحنا بن زكريا ولم تتحقق هذه النبوءة إلا فى شخص رسول الله محمد ، « الذى رفشه فى يده » الرفشة ، هى النورج وهى أداة معدنية تستخدم فى حصاد القمح .

«سينقى بيدره» والبيدر هو الجرن أى المكان الذى يدرس فيه القمح وفى هذا إشارة دقيقة إلى الكعبة ومكة ويستطيع القارئ أن يربط بين البيدر ومكة ؛ لأن مكة هى المكان الذى يجتمع فيه المسلمون للحج والطواف حول الكعبة ، أشبه بما يحدث فى البيدر أو الجرن عندما كان يدرس الفلاح قمحه بالنورج الذى يدور فى حركة دائرية أشبه بالطواف حول الكعبة وتتفتح دلالة هذه الكلمة على مكة أكثر حينما نتأمل قوله سينقى بيدره أى سينظف الجرن ولم يحدث أن نبيا نظف بيدره إلا النبى محمد وذلك بأن جعلت مكة بلداً يحرم على المشركين دخولها أو الاقتراب من المسجد الحرام.

فَفَى الْقَرْ آنِ قَالَ الله ـ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ خَبَسٌ فَلَا يَقْرَبُواْ

ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَنذَا ﴾ [ التوبة : ٢٨ ] ، وهكذا نرى وبكل

وضوح أن النبى محمدا ﷺ قد نقى بيدره وصارت مكة بلدا لا يرتاده إلا المسلمون ، وهذه صفة دلالة على النبى عظيم الشأن الذى سيدل

هذه هي صبغة الله يصبغ الله بها أرواح المؤمنين يقول الله عنها:

﴿ صِبْغَةَ ٱللَّهِ ۗ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ صِبْغَةً ۗ وَخَنْ لَهُۥ عَبِدُونَ ﴿ ﴾ [
البقرة].

هذه هي صبغة الله التي ينالها كل مسلم في صلاته إنها معمودية الروح التي تنبأ عنها نبي الله يوحنا المعمدان.

كان يوحنا المعمدان ينادى فى الناس الذين يجيئون ليتعمدوا على يديه بأنه إن كان هو يعمدهم بالماء فسيأتى فى زمن قادم نبى عظيم الشأن قوى هو رئيس الأنبياء كلهم ، وسوف يعمد الناس بمعمودية جديدة وعظيمة هى معمودية الروح ، فكان يقول لهم : « الذي رفشة في يده وسينقي بيدره ويجمع القمح الى مخزنه وأما التبن فيحرقه بنار لا تطفأ » .

والمعنى أن ذلك النبى عظيم الشأن الذى سيأتى بعد يوحنا يكون أقوى من يوحنا بحيث تكون له من الله القدرة بأن ينتقى ويفرز المؤمنين الصادقين ، ويجمعهم سويا فى الدنيا وفى الآخرة لهم الجنات والنعيم الأبدى وذلك هو الفوز العظيم ، بينما الكافرون فسيلقون الهزيمة فى الدنيا وفى الآخرة ليس لهم إلا النار هى مثواهم وبئس المصير .

أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به ، وبصره الذى يبصر به ، ويده التى يبطش بها ، ورجله التى يمشى بها ، وإن سألنى لأعطينه ولئن أستعاننى لأعيننه (1).

إن الله يريدك أنت بنفسك أيها الإنسان أن تتوجه إليه هو وحده معترفا بنعمته عليك ومعترفا بذنبك وطالبا عفوه ومغفرته ، ليس بينك وبين الله في هذه واسطة ، بل منك لربك مباشرة ، فبابه مفتوح لا يغلق أبدا وليس على بابه بوابون ، وقد بين لنا الله الطريق المؤدنة لنيل محبته والخلاص من الذنوب والخطايا وذلك باتباع النبي محمد في لا ينكلم من عند نفسه ولكن بما يوحى إليه من الله رب العالمين .

وهذا هو الطريق الذى بينه الله لنا ولك أنت أيضا حيث يأمر الله رسوله محمداً الله أن يقول مبلغا عن الله طريق محبة الله والخلاص من الإثم ، ففى القرآن يقول الله تعالى : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللهَ

(٢) البخاري في الرقاق (٥٦٠٢) ، وأحمد (٢٥٦/٦) عن عائشة رضي الله عنها

الناس على معمودية الروح الحقيقية ، والتي ستكون في متناول كل شخص مؤمن .

قال الحبيب محمد رسول الله ﷺ: «أرأيتم لو أن نهرا بباب أحدكم يغتسل منه كل يوم خمس مرات ، هل يبقى من درنه شيء ؟ قالوا: لا يبقى من درنه شيء ، قال فذلك مثل الصلوات الخمس يمحو الله بهن الخطايا » (۱).

وقد سمى الله هذه المعمودية فى الإسلام باسم صبغة الله ، لأنها لا يتدخل فيها أى كاهن أو شيخ وإنما يتلقاها المؤمن من الله مباشرة بلا أى وسيط.

ذكر رسول الله محمد أن الصلاة هي عماد الدين ، وأنها تمحو الذنوب وأنها تنهي المؤمن عن فعل الفحشاء والمنكر بمعنى أنه إذا حافظ وداوم على الصلاة التي هي صلته بالله خالقه فإنه يكون محفوظا من وساوس الشيطان ويرتقى حتى يصبح في معيه الله التي يقول الله عنها في حديث قدسى : «ما تقرب إلى عبدى بشيء أحب إلى مما افترضت عليه ، ولا يزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى

هل يسوع الذى ذهب طائعا مختارا لينال معمودية الماء على يد يوحنا المعمدان شخصيا يكون هو المقصود بنبوءة يوحنا أن الآتى بعده أقوى منه ويعمد الناس بالروح ؟ فلندع العقل يجيب .

وإذا كان يسوع هو المقصود بنبوءة يوحنا فلماذا لم يتبعه يوحنا ويكون من تلاميذه هو وكل تلاميذه ؟ ، فلندع العقل يجيب .

هل يسوع الذى قال: «أعطوا ما لقيصر لقيصر » هو المقصود بالأقوى فى نبوءة يوحنا عن الآتى بعده الذى سينقى بيدره ويحارب الكافرين ويقيم ملكوت الله ويحكم ولا يدين لحكم ملوك الوثنيين أبدا ؟ فلندع العقل بجبب

هل يسوع فعلا عمد اليهود بالروح ؟ فلندع نصوص أناجيلكم تجيب ، فيسوع نفسه عمد اليهود بنفس معمودية يوحنا المعمدان بالماء فقط وبنفس طريقة يوحنا المعمدان ، وأمر الحواريين أن يعمدوا اليهود بالماء بنفس طريقة يوحنا وكانوا يفعلون .

يو ٣:٢٢ وبعد هذا جاء يسوع وتلاميذه الى أرض اليهودية ومكث معهم هناك وكان يعمد .

يو ٣:٢٣ وكان يوحنا أيضا يعمد في عين نون بقرب ساليم لأنه كان هناك مياه كثيرة وكانوا يأتون ويعتمدون .

فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبِّكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُرْ ۗ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴾ [ آل عمران ] .

\_تفسيرات المفسرين المسيحيين لنبوءة يوحنا كلها تخالف الواقع والعقل كما اعتدنا منهم .

فماذا يقولون ؟ يقولون : إن يوحنا كان يتنبأ عن يسوع ، تخيل ؟!

والحق أن يسوع كان فى نفس السن العمرى ليوحنا حيث كان يوحنا يكبره فقط بسته أشهر ، وبينهما صلة قرابة قوية فهما ابنا خالة ويعرفان بعضهما البعض معرفة جيدة جدا منذ الطفولة ، ولم يكن لقاؤهما عند نهر الأردن هو اللقاء الأول والوحيد بينهما ، كما يظن خطأ الكثيرون منكم ذلك .

فعندما يقول يوحنا: « يأتي بعدى من هو أقوى مني » .

فهل يسوع أتى فى زمن وعصر غير الزمن الذى كان يعيش فيه يوحنا المعمدان أم كان معاصرا له فى نفس المرحلة الزمنية! فلندع العقل يجيب؟

## محمد رسول الله:

كان رسول الله محمد والقرآن وكأنه قرآن يمشى على الأرض والقرآن هو كلمة الله الباقية والحية المنزلة على قلب النبى محمد وقد وصف الله القرآن بالروح ، فالقرآن روح من أمر الله وكلمته ألقاها على نبيه ورسوله المصطفى محمد الذى أرسله الله رحمة للعالم ، ليبين للناس الحق من الباطل ، ليبلغ كلمة الله للناس جميعا ، ووصف الله نبيه محمدا بالنور فهو نور هداية أرسله الله للعالم وأنزل عليه روحا من أمره كلام الله القرآن ، وهو الكتاب الوحيد المحفوظ بالصدور الذى يحمله الإنسان المؤمن بداخله فى قلبه وعقله و روحه أى يحفظه بلفظه المنزل من الله كما هو عن ظهر قلب وهو الكتاب الذى يحتوى على تعاليم الله وميثاقه .

وقد ذكر لنا يسوع صفات المسيا المعزى النبى الرئيس الآتى من بعده ، الممتلئة نفسه وأخلاقه بروح الحق وجوهر الصدق وروح الطهارة والقداسة والتقوى ، وهو الذى يمكنه التحمل حتى ظهور الحق للأبد ، وأنه سوف يأتى فى زمن لاحق بعده بكلام الله الحى يوحى إليه من الله بواسطة الروح القدس ، أمين الوحى ملاك الله جبرائيل ليبلغه للناس ويحفظ الناس كلمة الله الحيه بصدورهم ، وهو

يو ٣:٢٦ فجاؤوا إلى يوحنا وقالوا له يا معلّم ، هو ذا الذي كان معك في عبر الأردن الذي أنت قد شهدت له هو يعمد والجميع يأتون اليه .

يو ٢:٢ مع أن يسوع نفسه لم يكن يعمد بل تلاميذه .

يو ١٠:٤٠ ومضى أيضا إلى عبر الأردن إلى المكان الذي كان يوحنا يعمد فيه أو لا ومكث هناك .

والكنائس الحالية مازالت تعمد بالماء بنفس طريقة يوحنا المعمدان ، مع إدخال بعض الطقوس المستحدثة الغريبة عليها ويدعون كذبا وضلالا أن لمسة يد الكاهن تنزل روح القدس على الشخص المعمد ؟ هل رأيت باطلا وضلالا أكثر من ذلك ؟ ولكى لا يناقشهم أحد في ضلالهم هذا ، يجعلون المعمودية سراً من أسرار الكنيسة لا يجوز لأحد من العامة الاقتراب من محاولة فهمه ، والملاحظ أن كل ما يسمونه أسراراً للكنيسة ما هي إلا طريقة الأقدمين منهم توارثها الكهنة جيلا بعد جيل لمدارة عجزهم الفكرى في التفسير الصحيح لبيان الحق من الباطل ، فكلما رأوا باطلا يريدون أن يجعلوه حقا بمنتهى البساطة ، يجعلونه سراً من أسرار الكنيسة ؟

قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمًا كُنتُمْ تُخَفُونَ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَيَعْفُواْ عَنِ كَثِيراً قَدْ جَآءَكُم مِّرَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَبُّ مُّبِينٌ ١ يَهْدِى بِهِ ٱللَّهُ مَن ٱتَّبَعَ رِضُوانَهُ مسبُلَ ٱلسَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ لَّقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوۤاْ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبِّنُ مَرِّيَمَ ۚ قُلۡ فَمَن يَمۡلِكُ مِنَ ٱللَّهِ شَيْعًا إِنْ أَرَادَ أَن يُهْلِكَ ٱلْمَسِيحَ ٱبْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا " وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا عَكَلُّقُ مَا يَشَآءُ ۚ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلّ شَيء قَدِيرٌ ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَرَىٰ خَنْ أَبْنَتُواْ ٱللَّهِ وَأَحِبَّتُوهُ ١ قُلْمَ يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُم لللهِ أَنتُم بَشَرٌ مِّمَّنْ خَلَقَّ يَغْفِرُ لِمَن يَشَآءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَ تِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ يعلم أحكام الله للناس ويشهد ليسوع بالحق والصدق ويذكر شهادة الحواريون له بالحق ، وسيكون هو العزاء الحق من الله للمؤمنين الحقيقيين ويأتى مبوخا لخطية اليهود لعدم إيمانهم ببشارة عيسى ، ولعدم إيمان اليهود والنصارى ببر الله بعيسى حيث نجاه من كيد الكافرين ببشارته ونجاه من القتل ورفعه إليه معززا مكرما .

ويأتى ذلك النبى المعزى حاكما للناس بأحكام الله ، ويدين الذين ضيعوا أحكام الله ولم يعملوا بها من اليهود والنصارى وذلك النبى المعزى الآتى للعالم ينطلق بأمر من الله ويكلم الناس بأمور كثيرة وأمور مستقبلية ستحدث وأمور غيبية لا يستطيع أحد غيره التحدث عنها ولا حتى يسوع نفسه ، وأن الكلام الذى سيكلم به الناس لا يتكلم به من نفسه ولكن بما يسمعه من وحى الله الملقى عليه من الروح الأمين جبرائيل ويبلغ الناس كلمة الله كما سمعها باسم الله ، ذلك هو النبى الخاتم المحمد والمبارك من الله صاحب الملكوت محمد وأمته هم الآخرون في زمن الدنيا ، وهم الأولون يوم القيامة ويعطون ضعفين من الأجر .

وأنت أيها القارئ المسيحى أمامك ملكوت الله أبوابه مفتوحة لا تغلق أبدا ، والله يدعوك لدخول ملكوته ويقول لك : ﴿ يَتَأْهُلَ ٱلْكِتَبِ

فاسمعوا أنتم مثل الزارع ، كل من يسمع كلمة الملكوت و لا يفهم ، فيأتي الشرير ويخطف ما قد زرع في قلبه ، هذا هو المزروع على الطريق .

والمزروع على الأماكن المحجرة هو الذي يسمع الكلمة وحالاً يقبلها بفرح ، ولكن ليس له أصل في ذاته بل هو إلى حين ، فإذا حدث ضيق أو اضطهاد من أجل الكلمة فحالاً يعثر .

والمزروع بين الشوك هو الذي يسمع الكلمة ، وهم هذا العالم وغرور الغنى يخنقان الكلمة، فيصير بلا ثمر .

وأما المزروع على الأرض الجيدة فهو الذي يسمع الكلمة ويفهم ، وهو الذي يأتي بثمر فيصنع بعض مائة وآخر ستين وآخر ثلاثين .

(متی ۱/۱۳ ـ ۲۳) .

ويتطابق هذا المثل الإنجيلي مع المثل الذي ضربه سيد الأنام وإمام الأنبياء والمرسلين محمد الإنجيلي مع المثل الناس مع دعوته ، حيث قال : «مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضاً ، فكان منها نقية قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير ، وكانت منها أجادب أمسكت الماء ، فنفع الله بها الناس ، فشربوا وسقوا ، وزرعوا وأصابت منها طائفة أخرى إنما هي قيعان لا تمسك ماء

قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ فَتَرَةٍ مِّنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنَ قَد بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ ۖ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ۗ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۗ ۞ [ المائدة ] .

والخيار لك ، فهذا عيسى ابن مريم رسول الله يضرب لك الأمثال ويبين لك أن الناس مختلفون فى قبول الملكوت والإذعان له ، ودعاهم لقبوله والإذعان له متى جاء ، فقال : « هو ذا الزارع قد خرج ليزرع، وفيما هو يزرع سقط بعض على الطريق، فجاءت الطيور وأكلته .

وسقط آخر على الأماكن المحجرة ، حيث لم تكن له تربة كثيرة ، فنبت حالاً، إذ لم يكن له عمق أرض ، ولكن لما أشرقت الشمس احترق، وإذ لم يكن له أصل جف .

وسقط آخر على الشوك فطلع الشوك وخنقه .

وسقط آخر على الأرض الجيدة ، فأعطى ثمراً ، بعض مائة ، وآخر ستين، وآخر ثلاثين ، من له أذنان للسمع فليسمع ....

﴿ قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكُمْ ۖ فَمَنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا ۖ وَمَآ أَنَا عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ﴿ يَهَا يَضِلُ عَلَيْهَا ۖ وَمَآ أَنَا عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ﴿ يَهَا يَضِلُ عَلَيْهَا ۖ وَمَآ أَنَا عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ﴾ [يونس].

صدق الله العظيم

ولا تنبت كلأ، فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم ، ومثل من لم يرفع بذلك رأساً، ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به (1).

معنى الغيث : المطر ، والكلأ : نوع من المحاصيل الزراعية ألم يحن لك الوقت لتدخل ملكوت الله دين الإسلام ، ؟؟

يقول رسول الله محمد : « والذي نفسي بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به [Y] إلا كانوا من أهل النار (Y) .

وقول الرسول حق فهل أنت تؤمن برسول الله محمد وبالذى أرسل به من الله ؟

هذه كلمة الحق من الله أبلغتها لكم أمام الله في هذا الكتاب والله على ما أقول شهيد ، هو يحكم بيني وبينكم

بسم الله الرحمن الرحيم

<sup>(</sup>١) البخارى في العلم (٧٩) عن أبي موسى الأشعري ... (١) مسلم في الإيمان (٢٤٠/١٥٢) عن أبي هريرة ... ...

# فاصل (۱)

شرح عقيدة المسيحيين الأوائل من اليهود واختلافها جذريا عن مسيحية بولس التي هي عقيدة المسيحيين الحاليين.

حقيقة الأمر أنه عندما نقارن عقيدة المسيحيين الأوائل الذين هم من اليهود وبين عقيدة المسيحيين من الأمم غير اليهود فنحن نجد أنفسنا كأننا نقارن بين ديانتين مختلفتين تماما.

فمن آمن من اليهود بيسوع الناصرى نبيا مرسلا من الله برسالة هداية لبنى إسرائيل يسمونهم العلماء المؤرخون بـ : ( اليهود المسيحيين ) ، وعقيدة هؤلاء هي :

إنه لا تصح المسيحية مطلقا بدون شريعة التوراة ، ويؤيدون ذلك بأن يسوع عاش كيهودى والحواريون والتلاميذ مع إيمانهم بيسوع الناصرى وبشارته كانوا يسلكون فى تصرفاتهم وأقوالهم كيهود ويجب الاقتداء بهم كما أن كنيسة أورشليم كانت تقيم أحكام التوراة حتى بولس نفسه زعيم دعوة التحرر من الشريعة كان يمارس شريعة موسى عندما يكون مع اليهود ويرون أن دعوته لهذا التحرر لم تكن إلا نفاقاً منه وتملقاً للأمميين .

# الفواصل

ويرون أن يسوع رجل مبارك مرسل من الله بآيات وعجائب لبشارة اليهود ببشارة الملكوت ولم يؤمنوا أن يسوع أكثر من نبى أرسله الله إليهم ، هذه هى نظرتهم ليسوع الناصرى الذى يؤمنون به وهذا هو إيمانهم به .

والحق أنه إذا كانت عقيدة اليهود المسيحيين تنسب ليسوع الناصرى فعقيدة المسيحيين الأمميين تنسب لبولس وليس ليسوع الناصرى ، حيث إن بولس هو مؤلف هذه العقيدة الجديدة التى مع مرور الوقت تحولت لديانة جديدة هى التى تسمى الآن : ( الديانة المسيحية ) .

مسجل بسفر الأعمال أن بولس اختلف مع برنابا وهنا يوجد حلقة مفقودة حيث لم يتم ذكر السبب الحقيقي لهذا الخلاف الكبير الذي من أجله افترق برنابا عن بولس وتركه إلى غير رجعة ورجع إلى أورشليم، وبالبحث والتحرى وجدنا هذه الحلقة المفقودة مسجلة بأول إصحاح من كتاب برنابا الذي يسمى بإنجيل برنابا وهذا الإنجيل يصنف من أبوكريفا العهد الجديد والتي تعنى مجموعة الأناجيل المخفية، فماذا يقول برنابا في أول إنجيله؟

يقول: « أيها الأعزاء إن الله العظيم العجيب قد افتقدنا في هذه

الأيام الأخيرة بنبيه يسوع المسيح برحمة عظيمة للتعليم والآيات التي اتخذها الشيطان ذريعة لتضليل كثيرين بدعوى التقوى ، مبشرين بتعليم شديد الكفر ، داعين المسيح ابن الله ، ورافضين الختان الذي أمر به الله دائما ، مجوزين كل لحم نجس ، الذين ضل في عدادهم أيضا بولس الذي لا أتكلم عنه إلا مع الأسى ، وهو السبب الذي لأجله أسطر ذلك الحق الذي رأيته وسمعته أثناء معاشرتي ليسوع لكي تخلصوا ولا يضلكم الشيطان فتهلكوا في دينونة الله ، وعليه فاحذروا كل أحد يبشركم بتعليم جديد مضاد لما أكتبه لتخلصوا خلاصا أبديا ، وليكن الله العظيم معكم وليحرسكم من الشيطان ومن كل شر آمين »

أعلمت الآن السبب الحقيقى للخلاف بين برنابا وبولس ، لقد وجد برنابا أن بولس انحرف عن العقيدة السوية التى دعا إليها يسوع وبدأ يضل ويضلل الناس بكلام باطل وبعقيدة باطلة ينسبها كذبا ليسوع ، وأن بولس دعا لترك الختان وأكل لحم الخنزير المحرم بشريعة التوراة ، وطبعا كان ذلك تمهيدا لإلغاء أعباء شريعة التوراة فيما بعد عن كاهل الأمميين

كان سبب الخلاف كما ترى قويا جدا حيث إن الخلاف كان في عمق العقيدة نفسها وهو سبب من أجله حكم برنابا على بولس بالكفر

أن تزن به أمور التوحيد والآخرة وحقيقة النبوة وحقائق الصفات الإلهية وكل ما وراء طوره ؛ فإن ذلك طمع في محال ومثال ذلك رجل رأى الميزان الذي وزن به الذهب فطمع أن يزن به الجبال ، وهذا لا يفهم على أن الميزان في أحكامه غير صادق ولكن العقل قد يقف عنده ولايتعد طوره.

وأول مرتبة من رتب الإيمان هي التصديق ؛ إذ التصديق موجود في جميع رتبه لأنه أقل ما يطلق عليه اسم الإيمان ، وهو المخلص من عهدة الكفر والفيصل بين الكافر والمسلم فلا يجزئ أقل منه ، قال الرسول على حين سئل عن الإيمان فقال : « أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره » (۱) وهذه هي العقائد الإيمانية المقررة .

واعلم أن الشارع لما أمرنا بالإيمان بهذا الخالق الذي رد الأفعال كلها إليه وأفرده به وعرفنا أن في هذا الإيمان نجاتنا عند الموت ولم يعرفنا بكنه ذات حقيقة هذا الخالق المعبود عز وجل ، وهو إذ ذاك متعذر على إدراكنا ومن فوق طورنا فكلفنا أولا اعتقاد تنزيهه في ذاته عن مشابهة المخلوقين ، وإلا لما صح أنه خالق لهم لعدم الفارق على

وجعله تحت اللعنة ، وهو سبب من أجله أدعى بولس أن من يبشر بإنجيل غير إنجيله فهو كافر واقع تحت اللعنة ، فأيهما فى رأيك كان على حق ومن منهما هو الكافر الملعون ؟ بولس (شاؤل اليهودى) ، أم برنابا الحوارى التلميذ المخلص المحب ليسوع.

# فاصل (۲)

# شرح حقيقة الإيمان وحقيقة الكفر

اعلم أن الوجود عند كل مدرك في بادئ رأيه منحصر في مداركه لا يعدوها والأمر نفسه بخلاف ذلك والحق من ورائه ؛ ألا تري الأصم كيف ينحصر الوجود عنده في المحسوسات الأربع والمعقولات ويسقط عنده صنف المسموعات ، وكذلك الأعمى أيضا يسقط عنده صنف المرئيات ولولا يعلمهم بذلك الناس لما أقروا به أبدا ، فإذا علمت هذا فلعل هناك صنوفا من الإدراك غير مدركاتنا لأن إدراكاتنا مخلوقة محدثة وقدرة الله على الخلق غير محدودة والحصر مجهول والوجود أوسع نطاقا من ذلك فهناك أطوار فوق إدراكك ومن نطاق أوسع من نطاق عقلك وليس ذلك بذم في العقل ومداركه بل العقل ميزان صحيح وأحكامه يقينية ، لاكذب فيها غير أنك لا تطمع العقل ميزان صحيح وأحكامه يقينية ، لاكذب فيها غير أنك لا تطمع

<sup>(</sup>١) مسلم في الإيمان (١/٨) عن عمر بن الخطاب الله .

هذا التقدير ، ثم تنزيهه عن صفات النقص وإلا لشابه المخلوقين ، ثم توحيده فلا إله غيره ، ثم اعتقاد أنه عالم قادر فبذلك تتم الأفعال ، ومريد ، وإلا لم يخصص شيئا من المخلوقات ، ومقدر لكل كائن وإلا فالإرادة حادثة ، وأنه يعيدنا بعد الموت ، ثم اعتقاد بعثه الرسل للنجاة من الشقاء وبيان الطريقين وأن الجنة للنعيم وجهنم للعذاب .

هذه هي أمهات العقائد الإيمانية معللة بأداتها العقلية وأداتها من الكتاب والسنة كثيرة ، فقد آمن السلف بجميع ما وصف الله تعالى به نفسه في كتابه أو على لسان رسوله على حسب المعنى الحقيقى لذلك الوصف وهو المعنى الذي يعلمه الله تعالى ويعلمه رسوله لله كالك الوصف وهو ما تتخيله عقول على حسب المعنى المجازى لذلك الوصف وهو ما تتخيله عقول المؤمنين وهذا هو التسليم وهو أسلم ؛ فتقر بواطنهم بالعجز عن فهم المعنى الحقيقي من ذلك الوصف ويكلون علم ذلك إلى الله ورسوله فيكون إيمانهم بتلك الأوصاف إيمانا بالغيب عند العقل وقد مدحهم الله تعالى بقوله : ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ ﴾ فيصفون الله تعالى بجميع ما تعالى بقوله : ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ ﴾ فيصفون الله تعالى بجميع ما

وصف به نفسه فى كتابه أو على لسان رسوله ويؤمنون بجميع ذلك ولكن على حسب المعنى الذي عند الله وعند رسوله لا على حسب المعنى الذي عند عقولهم ، ولم يتحاشوا من إطلاق ذلك على الله تعالى

لأن الله تعالى أطلق ذلك على نفسه وأطلقه عليه رسوله في قال الله تعالى : ﴿ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَدُهُ فَٱنتَهُواْ ﴾ [ الحشر :

٧] فمن قال أين الله ؟ قلنا له : (أين) كلمه يستفهم بها عن المكان والله تعالى خلقها وخلق معناها وخلق قائلها وخلق جميع الأماكن ، وهو تعالى لا يوصف بالصفات الحادثة المخلوقة ، فلا يليق به أن يقال عنه أين؟.

ومن قال لنا : كيف الله ؟ قلنا له : (كيف) كلمة يسأل بها عن كيفية الشيء ، والله تعالى خلق هذه الكلمة وخلق معناها وخلق قائلها وخلق سؤاله ، وخلق جميع الكيفيات فلا يتصور أن يوصف بشيء خلقه ، فلا يقال عنه كيف هو ؟

ومن قال لنا : في أي شيء هو ؟ قلنا له : في معناها الظرفية الحقيقية نحو زيد في المسجد ، أو مجازية نحو النجاة في الصدق ، والله تعالى خلق هذه الكلمة وخلق معناها وخلق قائلها وخلق الظرفية الحقيقية والمجازية ، فكيف يليق به أن يقال عنه . في أي شيء هو ؟

ومن قال لنا : على أى شيء هو ؟ قلنا له : (على) كلمة معناها الاستعلاء ، والله تعالى خلق هذه الكلمة وخلق معناها الذي هو الاستعلاء وخلق قائلها وخلق قوله ، فلا يقال عنه على أى شئ هو ؟

فتظل قابعا في ظلمات نفسك ، ومن المعلوم أن كل مولود يولد على فطرة الإيمان وعلى ميثاق الربوبية قال الله تعالى :

﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى اللهُ وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِن غَلَهُ اللهُ مَن عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ هَنذَا غَنفِلِينَ ﴿ وَالْعَرَافَ } [ الأعراف] واعلم أن فطرة الإيمان هي الإسلام.

قال تعالى: ﴿ أَفَعُيرَ دِينِ ٱللّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ َ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَنوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران] فكأن الإيمان أمر موجود لا تتكلف فيه الفطرة إذا جنحت إليه ، فإذا انحرفت إلى غيره استتر (أي احتجب) ، بحيث لو زال ذلك الغير وجد الإيمان مكانه بغير كلفة كما كان من قبل ذلك ، فإن الكفر بمنزلة العائق للخاطر عن إدراك ما غاب عنه من الإيمان الذي جعل عليه في أصل فطرته ، أما أقسام الكفر بحسب الشرع ثلاثة أقسام ترجع جميع أنواع الكفر إليها وهي :

وهكذا جميع الأسئلة التي يسألها الإنسان يقال له: أسئلتك هذه كلها مخلوقة ومعانيها التي سألت عنها مخلوقة أيضا وأنت مخلوق والله خالق لكل شئ والخالق لا يوصف بشىء خلقه ، فلا يتصور عنه السؤال بشىء خلقه أن له مثله ، وقال تعالى : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِ شَيْ يُ \* ﴾

[الشورى: ١١] وقال: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ مُ كُفُواً أَحَدُّ ۞ ﴾ [الإخلاص]

ثم بعد ذلك كله من قال لنا : إذا كان الله تعالى فى هذه المثابة من الغيب المطلق عن سائر العقول فكيف أمكن للعقل أن يؤمن به ؟ قلنا له : العقل يستدل بوجود كل شىء من هذه المخلوقات على وجوده تعالى المنزه على حسب ما ذكرنا وزيادة ، وذلك أن وجود كل شىء محسوس أو معقول لابد أن يكون له خالق لا يشبه هذا الوجود الحادث وإلا كان حادثاً مثله ، والمعلوم أن كل حادث له محدث وفاعل ، والحادث ليس فى قوته إحداث نفسه ولا مثله ، وذلك الوجود القديم هو الله تعالى فهو الأول بلا بداية وهو الآخر بلا نهاية ، فالإيمان بالله تعالى حينئذ على حسب ما هو عليه من التنزيه التام ، لأن وجود كل شئ دليل على وجود الله تعالى ، وبمقدار فهمك لحقيقة الإيمان تستطيع أن تفهم حقيقة الكفر ، فحقيقة الكفر بحسب ظاهر الشرع هي الستر (أى الحاجز أو الغطاء العازل) أي إنه يحجز عن نفسك النور

شيء منها ، وجميع ذلك كفر صريح والعياذ بالله ، وسببه الجهل بمعرفة الأمر على ما هو عليه ، وبيان ذلك ؛ أن الله خلق العقل الإنساني ، وهو الذي يخلق فيه جميع تصوراته وتصديقاته ، فإذا أراد العقل أن يؤمن بربه وتصور شيئا من هذه الأشياء التي ذكرناها ، فقد فاته الإيمان بربه بسب ذلك التصور ، فإن ذلك التصور خلقه الله تعالى له في عقله ، ومن المحال أن يشبه الرب ذلك التصور المخلوق ، لأنه لو أشبه لكان حادثا مثله ، والله تعالى واجب القدم وجميع ما سواه حادث

## النوع الثاني: التعطيل:

وهو نفى الرب واعتقاد أنه ليس بموجود ، واعتقاد أن الأشياء تتكون وتفسد بقانون الصدفة وتأثير الطبيعة في العناصر من غير فاعل مختار أمثال ما نادى به داروين وماركس ومن على شاكلتهم من أئمة الكفر في قديم الزمان وحديثه ويندرج تحت هذا الصنف أيضا تعطيل أي صفه لله عز وجل كالاعتقاد أن الله فقير أو أنه غير قادر أو غير عليم أو تأتيه غفلة وكذلك القياس على أي صفه من صفات الله عز وجل فتعطيلها هو كفر صريح و العياذ بالله .

## النوع الثالث: التكذيب:

#### ١ ـ التشبيه

#### ٢ - التعطيل

#### ٣\_ التكذيب

وهى أصول ثلاثة من أصول الكفر لا يدخل الإنسان فى مرتبة عوام المسلمين إلا بعد تبرئته منها ظاهرا وباطنا ومن وجد عنده شيئاً منها فليعلم أنه كافر وليس مؤمنا ولا يغره بالله الغرور ، وفيما يلي شرح عن هذه الأصول الكفرية وحقيقة كفر اليهود وكفر النصارى ، وبيان عن قرب الله تعالى من عباده (على التنزيه التام) ، ونبذة عن ضرورة التوكل على الله تعالى .

## النوع الأول: التشبيه:

وهو الاعتقاد بأن الله تعالى يشبه شيئا من خلقه كالذين يعتقدون أن الله تعالى جسم فوق العرش ، أو يعتقدون أن له يدين بمعنى الجارحتين ، أو أن له الصورة الفلانية ، أو أنه نور يتصوره العقل ، أو أنه في السماء أو في جهة من الجهات الست أو أنه في مكان من الأماكن أو في جميع الأماكن ، أو أنه ملء السموات والأرض ، أو أنه له الحلول في شيء من الأشياء أو في جميع الأشياء أو أنه متحد بشيء من الأشياء أو بجميع الأشياء ، أو أن الأشياء منجلية منه أو

أما كفر اليهود فالتشبيه لأنهم يعتقدون التجسيم في حق الله تعالى والاستقرار على العرش وأنه تعالى في جهة العلو ، والتشبيه يلزم منه التعطيل وهو تعطيل مطلق التنزيه الواجب لله تعالى الذي خلقهم وخلق الاستقرار والعرش والجهات كلها ، وكفرهم أيضا بالتكذيب فإنهم ينكرون رسالة عيسى المنه وبشارته ويكذبون رسالة محمد وبجميع ما جاء به من الحق وتكذيب محمد في في شيء مما جاء به من عند ربه هو تكذيب لله تعالى فإن الله نزله منزلة في الإطاعة من عند ربه هو تكذيب لله تعالى فإن الله نزله منزلة في الإطاعة قال الله تعالى : ﴿ مَّن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَد أَطَاعَ ٱللَّه ﴾ [ النساء : ١٠] .

ويتفرع من كفر اليهود كفر المجسمة من الفرق الضالة فقد اعتقدوا أن الله تعالى جسم كالأجسام، وإن لم يكذبوا بمحمد ، فيكون كفر هم بالتشبيه والتعطيل فقط، أما هؤلاء المجسمة أن اعتقدوا أن الله تعالى جسم لا كالأجسام فهم مبتدعة ضالة وليسوا بكافرين لأن قولهم « لا كالأجسام » تنزيه لله تعالى و عدم تشبيه ولا تعطيل ولكنهم ابتدعوا في إطلاق الجسمية عليه تعالى حيث لم يصف الله تعالى بها نفسه ولا وصفه بها رسوله .

ويتفرع من كفر اليهود أيضا كفر الطبائعيين الذين يعتقدون تأثير الطبيعة والعناصر في عالم الموجودات فقد كفروا بالتعطيل ؛ لأنهم

وهو جحود نبي من الأنبياء عليهم السلام ، أو جحود كتاب من كتب الله تعالى المنزلة أو أية منها أو صحيفة من الصحف على سبيل الإطلاق فيما أنزله الله تعالى على الأنبياء الماضين عليهم السلام ، لاجحود شيء من ذلك بيد اليهود والنصارى الآن ؛ لثبوت التغيير والتبديل فيه بإخبار الله تعالى عنهم في كلامه القديم ؛ قال تعالى : ﴿ أَفَتَطُمْعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَهُ اللّهِ ثُمَّ اللهِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة] .

وقال تعالى: ﴿ فَوَيَلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ ٱلْكِتَنَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَنذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَثَمَنَا قَلِيلًا فَوَيْلٌ لَّهُم مِّمًا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُم مِّمًا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُم مِّمًا يَكْسِبُونَ هِ اللَّهِمَ اللَّهُمْ مِّمًا يَكْسِبُونَ هَا اللَّهِمَ اللَّهُم مِّمًا يَكْسِبُونَ هَا يَكْسِبُونَ هَا اللَّهِمْ اللَّهُمْ مِّمًا يَكْسِبُونَ هَا اللَّهُمْ مَّمًا يَكْسِبُونَ هَا اللَّهُمْ مَّمًا عَلَيْدَا اللَّهُمْ مَّمًا عَلَيْكُ اللَّهُمْ مَّمًا عَلَيْكُ اللَّهُمْ مَمَّا عَلَيْكُمْ مَمَّا عَلَيْكُ اللَّهُمْ مَمَّا عَلَيْكُمْ مَنْ اللَّهُمْ مَنْ اللَّهُمْ مَا عَلَيْكُمْ مُلْكُونَ اللَّهُمْ مَنْ مَا اللَّهُمْ مَنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمْ مَنْ اللَّهُمْ مَنْ مَنْ اللَّهُمْ مَنْ اللَّهُمْ مَنْ مَنْ اللَّهُمْ مَنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمْ مَنْ مَنْ اللَّهُمْ مَنْ مَنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمْ مُنْ مَا الْتَعْمُ مُنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُمْ مُنْ الْعُلْمُ مُنْ اللَّهُمْ مِنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللّهُمُ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُمُ

ولهذا أمرنا الله تعالى بالإيمان بجميع الكتب المنزلة وليس بما حرف اليهود و النصارى من التوراة والإنجيل.

بيان في حقيقة كفر اليهود:

ولهذا لا يدخل الإنسان في أول مرتبة من دين الإسلام حتى ينزه الله تعالى عن مشابهته لشيء من هذين العالمين ولا يضع أول قدم في طريق الإيمان إلا بعد خروجه من هذين العالمين فإن الأول عالم الدنيا والثاني عالم الآخرة.

وكذلك كفر النصارى أيضا بالتكذيب لأنهم يكذبون بمحمد وبما جاء به من الحق ، وإن اعترفت فرقة منهم بأنه مرسل إلى العرب فقط لأنهم يجحدون إرساله إليهم.

ويتفرع من كفر النصارى كفر أصحاب الحلول القائلين: بأن الله تعالى حال في عالم الأجسام أو حال في عالم الأرواح أو شيء من ذلك حال فيه أو هو منحل من شيء من ذلك حال فيه أو هو منحل من شيء من

أنكروا الرب المنزه الحق الذي خلق الطبيعة والعناصر والمؤثرات كلها وغير ذلك من الأشياء والموجودات ، ويلزمهم أيضا التشبيه لأنهم نسبوا الألوهية إلى ما ليس بإله وهو الطبيعة.

# بيان في حقيقة كفر النصارى:

أما كفر النصارى فبالتشبيه لأنهم يعتقدون ويز عمون أن الرب أحد هذه الثلاثة الآب والابن والروح القدس ، أو هو الثلاثة ، وأن الله تعالى متجسد في المسيح عيسى ابن مريم أو هو عيسى ابن مريم ولا شك أن عيسى ابن مريم وأمه والبنوة والأبوة وروح القدس وعقولهم وتصوراتهم وجميع ذلك مخلوق لله تعالى المنزه عن هذه الأوصاف وهذه المقالات الشنيعة .

فتصديقهم بالله تعالى حينئذ وهم على طريقة التشبيه كما تقدم في تجسيم اليهود ، فيلزمهم التعطيل كما لزم اليهود وهو تعطيل مطلق التنزيه الواجب لله تعالى .

والحاصل أن تشبيه اليهود في عالم الأجسام وتشبيه النصارى في عالم الأرواح ؛ وعالم الأرواح والأجسام مخلوقان لله تعالى ، فافتتنت اليهود والنصارى بهذين العالمين واعتقدوا أن الله تعالى شيء من هذين العالمين ، تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا .

عليه وكتمان الحق وهذا هو العناد الذي ينزل الآن منزل كفر إبليس وأعوانه.

# بيان عن قرب الله تعالى إلى خلقه (على التنزيه التام):

إن قربه تعالى إلى أهل الكفر مثل قربه إلى أهل الإيمان ولكن أهل الكفر هم المتباعدون عنه بسبب كفرهم وأهل الإيمان متقربون إليه بسبب إيمانهم وأعمالهم فمن تقرب إلى الله بطاعته أدرك قرب الله تعالى منه ومن لم يتقرب إليه بالطاعة بقى الله تعالى قريبا منه وهو لا يدرك ذلك ، فالمؤمن قريب من الله تعالى والله قريب منه والكافر بعيد عن الله تعالى والله قريب منه ، ولولا قرب الله تعالى من الخلق لما وجد الخلق ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ۖ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد] ، وقال الله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْفُسُهُ وَخُنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ ﴾ [ق]. ذلك ، ومن اعتقد شيئا من هذه الاعتقادات فهو كافر بالتشبيه والتعطيل وإن صدق برسالة محمد ويشيط ويقرب من ذلك اعتقاد الجهلة من المؤمنين بمحمد ويما جاء من الحق ، أن الله تعالى في السماء أو على العرش أو في جهة العلو أو أنه مصور أو أنه مجسم أو أنه جسم كما يعهدون من الأجسام وهذا بسبب جهلهم بالعقائد الصحيحة وليسوا معذورين بالجهل ؛ لأن عقولهم وافرة في أمور المعاش فيمكنهم صرفها إلى ما هو المطلوب منهم ، ولاسيما فيمن نشؤوا في الأمصار وعاشروا أئمة العقائد الصحيحة ولم ينتفعوا بهم لعدم احترامهم لهم ووقوعهم بالطعن والانتقاض ولا حول ولا قوة إلا بالله .

منزلة العناد : وهو تعمد الخطأ والإصرار عليه وهو منزل من منازل الكفر ، كما أخبر الله تعالى عن أهل الكتاب في محمد في فقال الله تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ ، كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمْ أَوْإِنَّ

فَرِيقًا مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ البقرة ] ، فمعرفتهم به ﴿ وَعَلَمُهُمْ لَيَكُتُمُونَ الْحَقَ لِيسَ ذَلْكَ بِإِيمانِ منهم لتعمد الخطأ ظاهرا والإصرار

ليقابل ابن خالته الذي يكبره بسته أشهر يوحنا بن زكريا وتعمد على يديه بماء نهر الأردن ، وكان حينها يوحنا يكرز في اليهود ببشارة اقتراب الملكوت ، فبدأ يسوع يعمد اليهود بالماء بنفس طريقة يوحنا المعمدان وهي نفسها الطريقة التي مازالت متبعة في الكنائس حاليا بالماء ، وعندما قتل يوحنا المعمدان بدأ يسوع يكرز بنفس بشارة يوحنا المعمدان : توبوا فقد اقترب ملكوت الله ، وآتاه الله الإنجيل الذي معناه بشارة الله ، وأرسله نبيا إلى اليهود فقط ليبشر هم ببشارة اقتراب ملكوت الله متى جاء الملكوت مع الأمم الذي سيختم به الله النبوة والكتاب .

وكان في ذلك الزمن اليهود متشوقين لظهور هذا النبي الخاتم المذكور صفته بالتوراة ليقيم ملكوت الله على الأرض ويهزم به ممالك الأرض ويضرب مملكة الرومان وقد خدعهم علماؤهم بتحريفات كتبوها بأيديهم بأن قالوا لهم: إن ظهور هذا النبي الملك سيكون منهم من نسل داود ، وكانت الحقيقة غير ذلك حيث إن البشارات كلها كانت تشير أن هذا النبي يأتي من الأمم من نسل إسماعيل من فاران بكة ومعه شريعة من الله يحكم بها ، وتسقط تحت قدميه ممالك الأرض ، ويقيم مملكة الله على الأرض كما هي مقامة في السماء ، ولهذا أرسل الله رسوله يسوع ليبين للأمة اليهودية حقيقة الأمر وخداع علماء الدين

# فاصل (۳)

# يسوع في عيون معاصريه

يسوع إنسان مخلوق خلقه الله القادر على كل شيء ، والقادر على أن يخلق من العدم بالأمر الإلهى كن فكان بمعجزة في رحم فتاه يهودية عذراء اسمها مريم ، فحملت بيسوع تسعة أشهر وهي الفترة اللازمة لتكوين الجنين ونموه في رحم أمه عند البشر حيث يتغذى من دم أمه عبر ما يسمى المشيمة داخل الرحم فينمو إلى أن يحين موعد الولادة ، فولدته وأرضعته من ثديها الحليب ليتقوى جسمه وينمو وختنته بقطع غلفته في اليوم الثامن لمولده على حسب شريعة التوراة ، واعتنت به أمه كأى أم تعتني بطفلها فكانت تطعمه وتنظفه وتعلمه النطق والكلام وتعلمه المشي ، عاش يسوع وترعرع وسط قومه كأى طفل عادى ولعب مع أطفال منطقته التي يعيش بها ألعاب الأطفال العادية وكبر وذهب للتعلم فتعلم أحكام شريعة التوراة وكتب الأنبياء وأظهر تفوقا كبيرا عن سائر أقرانه في هذا المجال .

وأصبح شابا يافعا فكان يعمل نجارا مع يوسف النجار الذي تكفل بتربيته منذ صغره ، ولما بلغ الثلاثين عاما ذهب إلى نهر الأردن

أنه أكثر من مجرد نبى عادى لليهود ؟ أم هل نظر لنفسه أنه هو المسيا الرئيس نبيا لأمم الأرض كلها صاحب الشريعة الجديدة ، والنبى الحاكم الذى سيقيم ملكوت الله في الأرض ، أم هل نظر لنفسه أنه هو الإله الحي الحقيقي خالق كل شيء إله بنى إسرائيل إلوهيم ؟ (١)

#### فاصل ٤:

## معجزات النبى محمد المادية

أنا مسلم مؤمن بكل أنبياء الله بما فيهم نبى الله إسحاق ونبى الله يعقوب ونبى الله حزقيال ونبى الله هوشع ونبى الله يوئيل ونبى الله عاموس ونبى الله داود ونبى الله أشعياء ونبى الله عبوديا ونبى الله ميخا ونبى الله ناحوم ونبى الله حبقوق ونبى الله صفنيا ونبى الله حجى ونبى الله زكريا ونبى الله ملاخى ونبى الله يوحنا المعمدان بالرغم من عدم وجود أى معجزات مادية خارقة لهم ، فأنا كمسلم مؤمن بأنهم

لهم ؛ لأن ملكوت الله آت آت كما يريد الله وليس كما يريد المحرفون

فكان يسوع إنذار الله وبشارته الأخيرة لليهود حتى يؤمنوا بالنبى الأمى المبارك الآتى باسم الله فيكون لهم نصيب فى الملكوت القادم، وأيده الله بالمعجزات العظيمة التى تدل على نبوته الصادقة ليصدق اليهود دعواه وإنجيله، فماذا كان ظن يسوع فى نفسه، وماذا كان ظن يوحنا المعمدان فيه؟ وماذا كان ظن أمه ويوسف النجار فيه؟ وماذا كان ظن أهل الناصرة فيه ؟ وماذا كان ظن علماء الدين اليهودى فيه ؟ وماذا كان ظن الحواريين فيه ؟ وماذا كان ظن جموع الشعب اليهودى فيه ؟ وماذا كان ظن من أقام لهم معجزة فيه ؟ وماذا كان ظن المحتلين فيه ؟ وماذا كان ظن الحكام فيه ، ومن أين جاءت اللهقتراءات فيه هذا ما سنتحدث معك فيه ؟ بطريقة النفى والإثبات عبر ثلاثة محاور رئيسية وهى : هل يسوع نبى عادى ؟ هل يسوع على المسيا الرئيس المنتظر ؟ هل يسوع إله ؟

وقد رأيت أن هذا الموضوع يستحق كتاباً مستقلاً لتقديمه في شرح واف من نصوص الأناجيل وعندها ستعرف الحقيقة كاملة عن يسوع الناصري أنه لم يكن أكثر من نبي عادى مرسل من الله لبني إسرائيل والدليل من أقواله وأفعاله كثيرة ، فهل حقا نظر يسوع لنفسه على

<sup>(</sup>١) هذا ما ستعرفه من الكتاب القادم : ( يسوع في عيون معاصريه ) .

أنبياء لله فهل تؤمن أنت بهم بالرغم من عدم إعطائهم أى معجزة مادية خارقة للطبيعة للدلالة على نبوتهم الصادقة ؟

تعلم ٠٠٠ أنكم تطلبون معجزة لا عظة ، صدقنى ما أضعف هذا الإيمان ومع ذلك فالمعجزات المادية ذات المحدودية الزمانية والمكانية والخارقة للطبيعة للنبى محمد كثيرة جدا جدا ، فإن أردت الاطلاع عليها فابحث عن كتاب اسمه : ( دلائل النبوة ) للبيهقى واقرأه جيدا عسى أن يفيدك .

والآن دعنى أحدثك قليلا عن المعجزة الخالدة التى لا يطويها زمن منذ ظهورها بل يزداد بريقها وجلالها وبهاؤها مع تقدم الإنسانية ونضج الفكر الإنسانى فى فهم واستيعاب هذه المعجزة الخالدة (القرآن الكريم)، الكلمة الحية لله إلى البشرية كلها بلغة العرب كلمة الله المنطوقة الباقية والدائمة إلى الأبد، قال الله فيها وعنها: ﴿ وَكَذَ لِكَ

أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا ۚ مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِتَنبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَاكِن جَعَلْنَهُ نُورًا تَهْدِى بِهِ مَن نَّشَآءُ مِنْ عِبَادِنَا ۚ وَإِنَّكَ لَهُ دِيَ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمِ ﴾ [الشورى].

نعم نحن عندما نتحدث عن القرآن فنحن نتحدث عن روح من أمر الله ونور منه ، أنه الحق من الله ومن يعاند ويكذب ذلك الحق يتوعدهم الله ويقول لهم: ﴿ قُلُ أَرَءَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ثُمَّ كَفَرْتُم

بِهِ مَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ هُوَ فِي شِقَاقٍ بَعِيدِ ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيَ الْمُ مَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ هُو فِي شِقَاقٍ بَعِيدِ ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي اللَّهُ مَا أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَوْلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ مَا كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ اللَّهُ مَا لَنَّهُ مَا لَكُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ

فإن بين الله لكم من الآيات الكونية والآيات في جسم الإنسان على أن القرآن هو كلمة الله بحق ، فهل حقا أنتم تؤمنون ؟ يقول الله فيه عنه:

﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ۚ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَفًا كِثِيرًا ﴿ وَ النساء ] .

#### ١ - ظاهرة تمدد الكون:

منذ بدء البشرية على كوكب الأرض لم ينمو علمهم عن الأفلاك والنجوم والفضاء الخارجي اللا متناهي سوى رصد حركات الكواكب ومواقع النجوم ولكن الآن في زمننا الحاضر مع تقدم العلوم البشرية صعد الإنسان على سطح القمر و في أمريكا تم صنع تلسكوب عملاق اسمه تلسكوب هابل ووضعوه في مدار خارجي في الفضاء حول الأرض وأمكن للعلماء لأول مرة في تاريخ البشرية كلها رؤية أعماق بعيدة جدا من الكون وتوصل العلماء بواسطة هذا التلسكوب الهائل إلى حقيقة علمية هائلة تم رصدها لأول مرة في تاريخ البشرية كلها وهي ظاهرة تمدد الكون بمعنى أن الكون يتسع وهو دائما في حالة تمدد و اتساع في جميع جهاته.

وكان ذلك هو الحدث العلمي الأكثر أهمية في وقتها ، وحصل مكتشف هذه الظاهرة على جوائز علمية عديدة من أرفع وأكبر الجهات العلمية في العالم ، هذا العالم المكتشف لم يكن مسلما ولعله لم يسمع طيلة حياته عن شيء اسمه دين الإسلام ، ولا عن رسول شه اسمه محمد ولا عن كتاب منزل عليه من الله اسمه القرآن ، هذا العالم الذي حصد الجوائز الكثيرة من المؤكد لم يعلم أن ما توصل إليه من اكتشاف علمي مذهل قد ذكر في القرآن كلمة الله المنزلة منذ أكثر

# تحذير قبل أن تقرأ هذه السطور القادمة:

بعون من الله تعالى وهدى منه سوف تقام الدينونة الآن على قارئ السطور القليلة القادمة على أن القرآن هو كلمة الله الحيه فمن آمن نجا ومن كفر هلك.

### فهل أنت مستعد ؟؟

#### ٢ ـ ظاهرة السقف المحفوظ:

إذا دخلت بيتك ونظرت بأعلى فماذا ترى ؟ نعم أنك ترى سقف بيتك هذه حقيقة فإذا كنت بالخارج في الهواء الطلق ونظرت بأعلى فهل ترى أي سقف للأرض ؟ بالطبع لا فنحن لا نرى للأرض أي سقف ، هذا حقا ما كانت البشرية تظنه منذ وجودها على الأرض وحتى سنوات قليلة ماضية حيث اكتشف علماء العلم الحديث بالوسائل العلمية الحديثة التي لم تكن متاحة من قبل والأول مرة في تاريخ البشرية اكتشفوا أن للأرض سقفاً ، وأن هذا السقف غير مرئى وبتكون من طبقات غازية محددة التركيب والخصائص بعضها فوق بعض وهو ما يسميه العلماء الطبقات العليا للغلاف الجوى وهذه الطبقات الغازية تحرق أي جسم دخيل بسقط من الفضاء على الأرض فتحرق النيازك حتى تصل إلى الأرض مفتتة إلى قطع صغيرة ، وبذلك تحمى الأحياء الأرضية بالإضافة إلى مجال مغناطيسي قوى حول الأرض في الفضاء الخارجي على شكل حلقات غير مرئية يطرد المجالات الإشعاعية والجسميات تحت الذرية الفضائية الضارة بالأحياء على الأرض وبالإضافة إلى طبقة غازية تحيط بكوكب الأرض تسمى طبقة الأوزون تحمى الأحياء على الأرض من ضرر الأشعة فوق البنفسجية والتي تطلقها الشمس

من ألف وأربعمائة سنة مضت على نبى غير متعلم من الصحراء اسمه محمد من بدو العرب، وهم قوم بدو رعاة غنم وتجار لا دراية لهم بالعلوم بتاتا.

إن كانت هذه الحقيقة العلمية المكتشفة حديثا مذكورة بالقرآن ، فهذا يكون معجزة للقرآن ، فهل أنت بعد ذلك تؤمن بأن القرآن هو الكلمة الحية للإله الحي الحقيقي الله خالق كل شيء ؟

قال الله فى القرآن: ﴿ وَٱلسَّمَآءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴿ ﴾ [الذاريات].

ربما يكون جدير بالذكر أن المفسرين القدامي من المسلمين من علماء تفسير القرآن كانوا علماء أدب و بلاغة ولم يكن منهم أي عالم مادة ولم يكن لهم أية دراية بالعلوم المادية لذلك عجزوا تماما عن تفسير هذه الآيات العلمية وأغلب ما كتبوه في تفسيرها هو اجتهاد شخصي منهم لا يعتد به يغلبه الظن لم يكن متوافراً في زمنهم أي من الاكتشافات العلمية في الكون ، وجسم الإنسان ليعلموا التفسير الصحيح للآيات العلمية في القرآن معجزة كل زمان .

كسبق علمى فريد من نوعه ، لم يسبق لأحد من قبل التوصل إليه في التاريخ العلمى للبشرية كلها .

وقد جاء بالقرآن الكريم كلمة الله الحية وصفاً دقيقاً لمراحل خلق الجنين في رحم أمه في وقت لم يكن في البشرية كلها علم يسمى علم الأجنة أو باحث في هذا المجال ، بل كان البشر ينسجون قصص الخلق من وحي خيالهم فيأتي كل كلامهم باطل لا صحة فيه ، ولكن عندما يتكلم الخالق بنفسه فكلمته حق لأنه أعلم بما يخلق و كيف يخلق

جاء بالقرآن: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينِ ۚ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُخَلَقْنَا ٱلْعَظَيمَ خُمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا ءَاخَرَ مُضَغَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظِيمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظِيمَ خُمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا ءَاخَرَ مُضَغَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظِيمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظِيمَ خُمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا ءَاخَرَ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخُيلِقِينَ ﴿ ثُمَّ إِنكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ ﴿ ثَلَ ثُمَّ إِنكُمْ فَنَا المؤمنون] .

هذا هو سقف الأرض حقيقة علمية لم يتمكن الإنسان أن يرصدها أو يكتشفها إلا فى زماننا هذا حديثا وفقط باستخدام الأجهزة العلمية الحديثة والمعقدة جدا.

فماذا تقول لو أن هذه الحقيقة العلمية الكونية التي اكتشفت حديثا تكون مذكورة في كتاب أنزل على رجل من بادية الصحراء غير متعلم منذ أكثر من ١٤٠٠ سنة.

ألا يدلك ذلك على أن ذاك الكتاب منزل عليه من الإله خالق هذا الكون العليم بكل شيء خلقه ، وأن القرآن الحق من الله إله الكون وأن محمدا نبى الله ورسوله حقا وصدقا .

قال الله في القرآن : ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقْفًا تَّحَفُوظًا ۗ وَهُمْ عَنْ

ءَايَتِهَا مُعْرِضُونَ ۞ ﴾ [ الأنبياء ] .

# ٣- مراحل تكوين الجنين في رحم أمه:

تطورت العلوم البشرية جدا في الآونة الأخيرة حتى نما فرع جديد من العلم اسمه علم الأجنة اختص فيه العلماء بدراسة مراحل تكوين الجنين ونموه في رحم أمه وسجلت اكتشافاتهم وأبحاثهم في الكتب ـ

إن الله خلق الإنسان من سلالة من طين ، كلمة (سلالة) لها معنيان:

الأول: بمعنى: سلّ شيئا من شيء أي أخذ منه ، والثاني: بمعنى التسلسل ، وكلا المعنيين متحقق كإعجاز لفظى ، والطين هو: مخلوط الماء والتراب معا وبتحليل مركبات جسم الإنسان وجد أنها تتوافق مع تحليل مكونات الطين ، وبنفس نسب العناصر ، أما كيف يتحول الطين إلى بشر من لحم ودم وعظم وجلد.

هذا كله موجود في معنى كلمة (سلالة) فالبذرة النباتية سلت أي أخذت من طين الأرض عناصره الأساسية وحولتها لمركبات، ونمت نباتا وشجرا وعشبا وأخرجت ثمارا، ومن هذا أكل الحيوان فسل أي أخذ من النباتات مركباته وحولها في جهازه الهضمي إلى عناصر الأرض الرئيسية ومركبات بسيطة ودخلت في مجرى الدم إلى كل خلية من خلايا جسمه فنما وتحولت هذه العناصر عبر عمليات بيولوجية عديدة ومعقدة إلى لحم و دم وعظم ودهن.

وعندما يأكل الإنسان من هذه الحيوانات والنباتات فإنه يسل منها أى يأخذ منها مركباتها ويحولها فى جسمه عبر عمليات بيولوجية كثيرة جدا ومعقدة تم اكتشاف تفاصيلها حديثا فى ما يسمى حاليا بعلم

تأمل وافهم - هداك الله: إنه لو كان القرآن مؤلفاً بشرياً ما كانت الحقائق العلمية المكتشفة حديثا توافقه أبدا وخاصة عندما تعلم أن القرآن ظهر منذ أكثر من ألف وأربعمائة سنة مضت قبل اكتشاف أى من هذه الحقائق العلمية الحديثة ، وأنه ظهر في بيئة جاهلية بحتة مجرد قبائل بدوية وثنية يعيشون في صحراء الجزيرة العربية من تجار ورعاة غنم لا دراية لها بأى نوع من أنواع العلوم ، وأنه ظهر رجل منهم غير متعلم يدعوهم لعبادة الله وحده اسمه محمد نادى فيهم أنه نبى الله ورسوله وأن القرآن كلمة الله المنزلة عليه ، فلو كان القرآن مؤلفاً بشرياً ما كانت الحقائق العلمية المكتشفة حديثا في الكون وفي جسم الإنسان تتفق مع جاء عنها في القرآن .

وهذا يدل أكبر دلالة على أن هذا القرآن هو كلمة الله بحق ، وأن محمداً كان صادقا في دعواه أنه هو نبى الله ورسوله حقا ، بل وأكثر من ذلك أنه لو كان القرآن وحداً بالمعنى فقط وأن النبى كتب الألفاظ من عنده لظهر الخلاف وعدم التوافق ، وهذا يدل على أن القرآن هو كلمة الله الحية المنطوقة المنزلة بلفظها وحروفها بل حتى وطريقة تلاوتها .

#### شرح الآيات القرآنية:

الكيمياء الحيوية فتتحول العناصر والمركبات البسيطة التي كانت في الأصل طين الأرض إلى جلد ولحم ودم وعظم بشرا سويا، ومنها يتكون في جسم الرجل في أنسجة خصيتيه السائل المنوى الذي يحتوى على النطف ويتكون في جسم المرأة من مبايضها البويضات فتسقط داخل رحمها وعند حدوث التلقيح تندمج نطفة الرجل مع نطفة المرأة.

وتبدأ أولى مراحل الجنين في القرار المكين في رحم أمه (علقة) ؛ إعجاز لفظى آخر يصف الشكل وطريقة التغذية ونوع الغذاء في لفظة واحدة (علقة) ، لأنها تكون معلقة في سقف الرحم حيث تغرز هذه العلقة ما يشبه الجذور في داخل بطانة جدار الرحم وتمتص عبرها الدم من الأم ، وهذه الجذور هي بداية تكوين ما يسمى بالمشيمة فيما بعد ، وتكون في البداية في حجم حبة العدس ثم تنمو شيئا فشيئا مع مرور الأيام.

وبعد (٤٠ يوماً) تتحول العلقة إلى مضغة ، ومن الإعجاز اللفظى فى كلمة مضغة أن الحق سبحانه وتعالى يصف الشكل والحجم والقوام للجنين فى بطن أمه فى تلك المرحلة بلفظة واحدة ، فالمضغة فى اللغة العربية ، هى : قطعة اللحم الممضوغة فأنت حينما تمضغ قطعة من اللحم وتخرجها من فمك فانظر إلى حجمها وشكلها

وقوامها هكذا بالضبط يكون حجم وشكل وقوام الجنين في رحم أمه في تلك المرحلة مرحلة المضغة وهذا ما أثبته العلم الحديث بالوسائل العلمية الحديثة ؛ ثم تأتى مرحلة تكوين الأعضاء فيتكون إبتداء العظم ثم يكسى العظم لحما الذي هو عضلات الجسم كله ، ثم ينفخ فيه الروح الإنساني : ﴿ فَتَبَارَكَ آللَّهُ أُحْسَنُ آلَخُلِقِينَ ﴿ المؤمنون ] .

#### ٤- تحديد جنس المولود:

مع التقدم المذهل في علم الوراثة وعلم الجينات وجد أن المرأة لا تنتج سوى نوع واحد من البويضات تحتوى على الصبغيين ( XX ) بينما الرجل ينتج نوعين من الحيوانات المنوية : نوع يحتوى على ( Xy) الذى عند تلقيحه للبويضة يكون المولود ذكرا : ونوع ( XX ) ، والذى عند تلقيحه للبويضة يكون المولود أنثى ، هذا الكشف العلمى الحديث وتم بوسائل علمية متقدمة جدا كالمجهر الإلكتروني ووسائل تحليل جزئ وجيني متقدمة جدا جدا ، ورغم ذلك فهذا الكشف العلمى الحديث مذكور بكل بساطة في القرآن الذي جاء منذ أكثر من ١٣٠٠ عام قبل ظهور هذا الكشف العلمي وتأكيده بوسائل البحث العلمي الحديثة جدا ، مما يدل على أن القرآن هو كلمة الله الحيه وهو الحق

من الله الخالق لكل شيء ويعلم كل شيء خلقه وكل خلق هو بأمره وحده .

قال الله في القرآن ـ كلمة الله الحية الباقية في سورة [ القيامة ] : ﴿ لَا أُقْسِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ ۞ وَلَا أُقْسِمُ بِٱلنَّفْسِ ٱللَّوَّامَةِ ۞ أَخَسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَلَّن خُّمْعَ عِظَامَهُ ﴿ بَلَىٰ قَدِرِينَ عَلَىٰۤ أَن نُّسَوِّى بَنَانَهُ ﴿ إِن اللَّهِ يُريدُ ٱلْإِنسَنُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ ﴿ يَسْعَلُ أَيَّانَ يَوْمُ ٱلْقِيَامَةِ ﴿ فَإِذَا بَرِقَ ٱلْبَصَرُ ﴿ وَخَسَفَ ٱلْقَمَرُ ﴿ وَجُمِعَ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴿ يَقُولُ ٱلْإِنسَنُ يَوْمَبِدٍ أَيْنَ ٱلْمَقُورُ ﴿ كَلَّا لَا وَزَرَ ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَهِذٍ ٱلْمُسْتَقَرُّ ﴿ يُنَبُّوا ٱلْإِنسَانُ يَوْمَهِذ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَّرَ ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ عَبِيرَةٌ ﴿ وَلَوْ أَلْقَىٰ مَعَاذِيرَهُ چ لَا تُحُرِّكَ بِهِ ـ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ـ آ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ ، ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَاتَّبِعْ قُرْءَانَهُ ﴿ ﴾ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴿ كَلَّا بَلْ تُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ ۞

وَتَذَرُونَ ٱلْأَخِرَةَ ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَبِدِ نَّاضِرَةٌ ﴿ إِلَىٰ رَبَّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ وَوُجُوهٌ يَوْمَيِذ بَاسِرَةٌ ﴿ تَظُنُّ أَن يُفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ ﴿ كَلَّا إِذَا بَلَغَتِ ٱلتَّرَاقِي ﴾ وقيل مَنْ "رَاقٍ ﴿ وَظَنَّ أَنَّهُ ٱلْفِرَاقُ ﴿ وَٱلْتَفَّتِ ٱلسَّاقُ بِٱلسَّاقِ ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَبِنٍ ٱلْمَسَاقُ ﴿ فَلَا صَدَّقَ وَلَا صَلَّىٰ ﴿ وَلَاكِن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ﴿ ثُمَّ ذَهَبَ إِلَىٰٓ أَهْلِهِ مِ يَتَمَطَّىٰ ﴿ أُولَىٰ لَكَ فَأُولَىٰ ﴿ ثُمَّ أُولَىٰ لَكَ فَأُولَىٰ ﴿ أَيْحُسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَن يُتْرَكَ شُدًى ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطُفَةً مِّن مَّنِي يُمْنَىٰ ﴿ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴿ فَهُعَلَ مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأُنثَىٰ ﴿ أَلَيْسَ ذَالِكَ بِقَندِرٍ عَلَىٰ أَن شُحِتَى ٱلْمُوْتَىٰ ﴿ ﴾ [ القيامة ] .

الكون على عبده وآخر رسله للبشرية كلها محمد ، تذكر في إعجاز علمى لفظى مذهل حقيقة كروية الأرض ودورانها حول نفسها ، وأن ظاهرة تعاقب الليل والنهار ترجع أساسا لكروية الأرض ودورانها حول نفسها أمام الشمس .

فتأمل أيدك الله بروح الفهم قول الله في القرآن: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَـوَاتِ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَمُوالِمُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

هذه الآیات القرآنیة التی تنزلت علی النبی الأمی محمد ﷺ منذ اکثر من ۱٤۰۰ سنة مضت رآها رؤیة عین رواد الفضاء الأمریکان تأمل معى قول الله :﴿ أَخَسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَن يُتْرَكَ سُدًى ﴿ أَلَمْ يَكُ نَامُكُ مَن مَنِي يُمْنَى ﴿ اللهِ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوّىٰ ﴿ فَجَعَلَ مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ فَطْفَةً مِّن مَّنِي يُمْنَىٰ ﴿ قُ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوّىٰ ﴿ فَجَعَلَ مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ اللهَ عَلْمَةً مِّن مَّنِي يُمْنَىٰ ﴾ [ القيامة ] .

الآيات القرآنية تحدد بأسلوب انسيابي سهل معجز للبشر أن جعل الذكر ذكرا وجعل الأنثى أنثى يرجع أساسا إلى نوع النطفة في منى الرجل وذلك طبعا بتقدير الله الخالق العليم، وهذه حقيقة علمية هائلة لم يتوصل إليها العلم إلا حديثا جدا.

#### ه ـ كروية الأرض:

فى أو اخر العصور الوسطى أصدرت الكنيسة الحكم بالإعدام على العالم الفلكى جالليو ، وذلك لقوله : إن الأرض كرة تدور حول نفسها لأنه بذلك الزعم يخالف آيات الكتاب المقدس ، ولكن العلم الحديث أكد بالفعل أن الأرض كرة تدور حول نفسها ؛ وتم تصوير ذلك بالأقمار الصناعية حديثا وأصبحت كروية الأرض ودورانها حول نفسها ، من المحقائق العلمية التى لا تقبل الشك أو الجدل لأنها تأكدت برؤية العين ، وقبل جالليو هذا بأكثر ٧٠٠ سنة تنزلت آيات القرآن من الله خالق

أن ثبت الله هذه القشرة الأرضية التي نحيا عليها بالجبال لكنا كركاب سفينة وسط بحر هائج من الجحيم ، وأثبت العلم الحديث أن الجبال تمتد حتى أسفل القشرة الأرضية نفسها وتكون في ذلك مشابهة للوتد الذي يثبت الخيمة وهو وصف دقيق جدا ومعجز جاء في القرآن عن شكل الجبال ووظيفتها.

#### ٧ \_\_قوة تمسك الكون من الانحلال والزوال:

وجد علماء المادة أنفسهم أمام قوة غامضة تمسك ذرات الكون والكواكب والأرض والسماء والنجوم من أن تزول وتنحل ولم يجدوا لهذه القوة أى تفسير علمى مادى محسوس.

سموها بأسماء علمية لديهم سموها قوى الجاذبية وقوى الطرد المركزى وقوى الترابط النووى ، فمن المعروف علميا أن تعادل قوتى الجاذبية والطرد المركزى تمسك النجوم والأقمار والكواكب فى مداراتها المحددة ، وبذلك لا تصطدم الشمس بالقمر ، ولا يسقط القمر على الأرض ، وكل فى فلك يسبحون ، وهذه الظاهرة عامة فى الكون كله بما يحويه من نجوم وكواكب نراها ولا نراها ، حتى إنها تمسك الإلكترونات فى مدارات محددة حول نواة الذرة فى كل مادة .

والروس الغير مسلمين في رحلاتهم الفضائية حديثا وتم تصوير هذه المشاهد وبثها عبر قنوات التليفزيون في كل أرجاء العالم كله آية من الله للناس على أن القرآن حق كلمة الله خالق الكون ، فهل أنتم تؤمنون ؟

#### ٦ - وظيفة الجبال:

يقول الله في القرآن: ﴿ وَٱلْحِبَالَ أُوْتَادًا ﴿ ﴾ [ النبأ ] .

ويقول تعالى : ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَنَهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْج بَهِيجٍ ﴾ [ق].

ويقول: ﴿ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَّسِي أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَارًا وَسُبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ وَ النَّحَلَ ] .

وهذه حقائق أثبتها علم الجيولوجيا الحديث جدا ، حيث أثبت أن الذي تحت أقدامنا ما هو إلا القشرة الأرضية وهي عائمة فوق بحر هائل من الحمم والمعادن المنصهرة السائلة في باطن الأرض ولولا

تزنه برتقالة برتقالة ثم تجمع وزن البرتقالات تجد إجمالي الوزن كيلو ونصفاً مثلا ، وهذا ليس له أي تفسير علمي مادي أبدا .

والسر الحقيقي يوجد في هذه الآية القرآنية العظيمة :

قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولَا ۚ وَلَإِن

زَالَتَآ إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّنْ بَعْدِهِ مِّ إِنَّهُۥ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴿ ﴾ [ فاطر ] .

لاحظ لفظة (يمسك) في الآية إنها تدل على إمساك متنافرين بقوة حيث إنه لو انحلت نواة الذرة لانفرط تماسك الكون كله ، ولزالت السموات والأرض ، ولتحول الكون كله إلى إشعاعات وجسيمات دقيقة تحت ذرية ، فالله وحده هو القادر القوى الذي يمسك الكون من الزوال والتفكك وهذا من رحمته الكبرى .

ويعطينا الله مثلا صغيراً جداً على هذا الويل العظيم فعلتها أيدى الإنسان الآثمة ، وهو ما حدث من انفجارات نووية باليابان بهيروشما ونجازاكى ، وكان ذلك من مجرد انحلال عدد قليل جدا جدا من النواة فى ذرات المادة ، فما بالك لو انحلت ذرات الكون كله ذرة ذرة ، شىء رهيب أكبر من كل تصور ممكن أن يعيه عقل الإنسان .

وإن نيوتن رصد هذه القوة وسماها قوة الجاذبية لكنها يعترف أنه لا يعرف لكنهها أي تفسير ، حتى أينشتين بنظريته الجديدة : (انحناء الكون) ، لم يقدم لنا تفسيرا كافيا ومحددا لهذه القوى التي تمسك الكواكب والمجرات والنجوم في الكون ، فهو تفسير يحتاج لتفسير آخر ، وقوة أخرى اكتشفها العلماء حديثا ولكن هذه القوة تكمن نواة الذرات في مادة موجودة في الكون وهي قوة الترابط النووى ، فمن المعروف علميا أن الشحنات المتشابهة تتنافر بشدة ، ومع ذلك نجد العجب كل العجب داخل نواة كل ذرة يتركب منها هذا الكون كله ، فهذه النواة المتناهية في الصغر جدا تحوى بداخلها شحنات موجبة على شكل جسيمات دقيقة جدا تسمى بروتونات ورغم قوة التنافر على شدة مدا بين هذه البروتونات فإننا نجد نواة الذرة مستقرة .

قام العلماء بتجربة مثيرة فحسبوا مجموع كتل الجسيمات داخل نواة الذرة، ثم حسبوا كتلة النواة نفسها فوجدوا عجبا وهو أن كتلة النواة بما فيها من جسيمات أقل من مجموع كتل ما بها من جسيمات، فقالوا: إن الفارق في الكتلة هو قوة الترابط النووي، وذلك ليس له أي تفسير علمي مادي مقنع بتاتا، وهذا الأمر يشبه كأن عندك كيساً من البرتقال عندما تضعه على الميزان تجده كيلو واحداً، وعندما

# أولا: مثال نص إنجيلي (لوقا ٢ – ٤٢):

« وكان أبواه يذهبان كل سنة إلى أورشليم في عيد الفصح » ، ونفس النص ممكن أن يكتب هكذا : « وكل سنة في عيد الفصح كان أبواه يذهبان إلى أورشليم » ، وممكن أيضا أن يكتب هكذا : « وفي عيد الفصح كان أبواه يذهبان إلى أورشليم كل سنة » ، والثلاث جمل صحيحة كنص إنجيلي . لا يختلف على ذلك أي مسيحي .

الوحى فى النص القرآنى لا يقبل مثل هذه التباديل فى الكلمات والألفاظ حتى وإن كان المعنى واحدا.

مثال : ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ [

البقرة ] هذا نص قرآنى من سورة البقرة آية ١٥٠ ، أما هذه الجملة هكذا : ( وشطر المسجد الحرام فول وجهك من حيث خرجت ) ليست هذه الجملة قرآناً ولا تسمى قرآنا أبدا ؛ لأنها لم تتنزل من الله بهذا الشكل .

وإن كانت هكذا أيضا: ( فول وجهك من حيث خرجت شطر المسجد الحرام) ليست هذه الجملة قرآناً ولا تسمى قرآنا أبدا لأنها لم تتنزل من الله بهذا الترتيب بين الكلمات وبعضها.

فسبحان الله العظيم والحمد لله رب العالمين.

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوٰتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا ۚ وَلَبِن زَالَتَاۤ إِنۡ أَمْسَكَهُمَا مِنْ ٱللَّهَ يُمْسِكُ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّنْ بَعْدِهِ مَ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴿ ﴾ [ فاطر ] .

#### فاصل ٥:

## الوحى الإلهي

ذكر لوقا في أول إنجيله أن ما كتبه هو مجهود شخصى قام به .

لم يذكر متى أو مرقس أو يوحنا أو لوقا فى أناجيلهم ، أن ما كتبوه تم بوحى من الله لهم .

لم يذكر بالأناجيل نوع اللغة التي تم بها كتابة هذه الأناجيل

ذكر بالقرآن أن هذا القرآن منزل من الله باللغة العربية على النبى محمد .

سأعطيك مثالاً بسيطاً جدا لتفهم ما هو الوحى القرآنى :

رسول الله موسى ورجع بها إلى قومه .

كتب الأنبياء: أوحيت إلى الأنبياء كمعنى فقط، وعبر النبى عن هذه المعانى بالكلمات والألفاظ من عنده وكذلك يقول أيضا المسيحيون عن أناجيلهم: إنها أوحيت معانيها إلى مرقس ومتى ولوقا و يوحنا وهم كتبوا كلماتها وألفاظها بأسلوبهم الشخصى.

كما أن أصول كل هذه الكتب مفقودة منذ زمن بعيد جدا جدا كما لا يعلم أسماء كاتبيها على وجه الدقة والزمن الذي كتبت فيه على وجه التحديد كما أن اللغة التي كتبت بها هذه الأصول ماتت منذ زمن سحيق ، ولا يوجد بين أيدينا منها في زمننا الحاضر سوى النسخ المترجمة فقط ولا يعلم أحد أسماء هؤلاء المترجمين ومدى أمانتهم في النقل حيث إنه لا تكاد توجد نسخة تتشابه مع نسخة أخرى كما سترى في فاصل: فضح المحرفين).

الأناجيل الحالية التي بأيدى المسيحيين مجرد تدوين لقصة حياة يسوع دونها الذين عاشوا معه أحداث هذه القصة وتناقلها منهم من كتب بعدهم نفس هذه القصة ، والملاحظ أنه لم يتجرأ واحد من كتاب هذه القصة بأن يدعى أن ما كتبه هذا تم بوحى مباشر له من الله بالرغم من احتوائها فعلا على بعض نصوص من الإنجيل الأصلى

وهذا في كل كلمات القرآن من أول كلمة فيه إلى آخر كلمة فيه ، بل وأيضا بترتيب آياته بل وأيضا بطريقة نطق حروفه ، حيث إن القرآن نزل من الله وحيا منطوقا بكلماته وألفاظه وحتى بطريقة نطقه التي ننطقه بها الآن في الترتيل ، فقد بلغه أمين الوحى ملاك الله جبرائيل كما سمعه من الله بالضبط إلى رسول الله محمد فحفظه ، وبلغه للناس كما سمعه بالضبط من ملاك الله جبرائيل فكان الناس يحفظونه أولا بأول كلما يتنزل منه آيات كانوا يحفظونها فورا كما أنزلت .

وكان من الصحابة المؤمنين كتبة عينهم رسول الله محمد لكتابة آيات القرآن أو لا بأول حينما يتنزل منه شيء واستغرق تنزيل القرآن ٢٣ سنة حتى تم كاملا كما هو بين أيدينا الآن بالمصحف ، وكان ملاك الله أمين الوحى جبرائيل يراجع ما نزل من القرآن مع النبى محمد مرة كل عام وفي عام وفاة النبي محمد راجعه مرتين .

فالقرآن لم يتناقل كنص مكتوب وفقط ، كلا بل تناقل كنص منطوق أساسا ، وكان هذا لا يتم إلا بالتعلم المباشر على يد شيخ حافظ للقرآن

شريعة التوراة: أنزلت من الله نصا مكتوبا في ألواح تسلمها

الذى أوحى به من الله إلى النبى يسوع ، وهذه النصوص غالبا ما تظهر فى بعض أقوال يسوع وعظاته ونبوءاته ، ولكن العجب هو أنه قد جاء أناس بعدهم بقرون عديدة يدعون أن ما كتبه هؤلاء الكتاب كان بوحى مباشر إليهم من الله ، فأيهما تصدق يا عاقل ؟!!

الوحى الإلهى هو مجموع تعاليم الله إلى بنى آدم ، وهو وحى ملىء بالحكمة والرقى المعجز لبنى البشر حيث ينهى الله فيه عن كل فحش فى الكلام والأفعال ، ويأمر بفعل الخيرات والقول الطيب ، فالوحى الإلهى هو منظومة حياة كاملة وهو الحياة التى يريدها الله للإنسان ، والمسلم يتعبد لله بقراءة وحيه ( القرآن ) كلمة الله الحية والباقية .

فقولوا لى هل يجوز للمسيحى أن يتعبد لله بقراءة هذه النصوص المثيرة جنسيا من كتابه المقدس باعتبارها كما يعتقد وحداً إلهداً مقدساً ؟ ١

من حزقیال ( ۲۳: ۱۱ – ۲۱ ) :

« وَمَعَ أَنَّ أُخْتَهَا أُهُولِيبَةَ شَهِدَتْ هَذَا ، فَإِنَّهَا أَوْغَلَتْ أَكْثَرَ مِنْهَا فِي عِشْقِهَا وَزِنَاهَا ، ١٢إِذْ عَشِقَتْ أَبْنَاءَ أَشُّورَ مِنْ وُلاَةٍ وَقَادَةٍ الْمُرْتَدِينَ أَفْخَرَ اللِّبَاسِ ، فُرْسَانَ خَيْلٍ وَجَمِيعُهُمْ شُبَّانُ شَهْوَةٍ ، ١٣ فَرَأَيْتُ أَنَّهَا قَدْ

تَنَجَّسَتْ ، وَسَلَكَتَا كِلْتَاهُمَا فِي ذَاتِ الطَّريق ، ١٤ غَيْرَ أَنَّ أُهُولِيبَةً تَفَوَّقَتْ فِي زِنَاهَا ، إذْ حِينَ نَظَرَتْ إلَى صُور رجَال الْكَلْدَانِيِّينَ الْمَرْسُومَةِ عَلَى الْحَائِطِ بِالْمُغْرَةِ ، ١٥مُتَحَرِّمِينَ بِمَنَاطِقَ عَلَى خُصُورِهِمْ ، وَعَمَائِمُهُمْ مَسْدُولَةٌ عَلَى رُؤُوسِهِمْ ، وَكُلُّهُمْ بَدَوْا كَرُوَسَاء مَرْكَبَات مُمَاثِلِينَ تَمَاماً لأَبْنَاءِ الْكَلْدَانِيِّينَ فِي بَابِلَ أَرْضِ مِيلادِهِمْ ، ١٦ عَشِقَتْهُمْ وَبَعَثَتْ إِلَيْهِمْ رُسُلاً إِلَى أَرْضِ الْكُلْدَانِيِّينَ ، ١٧ فَأَقْبَلَ إِلَيْهَا أَبْنَاءُ بَابِلَ وَعَاشَرُوهَا فِي مَضْجَعِ الْحُبِّ وَنَجَّسُوهَا بِزِنَاهُمْ ، وَبَعْدَ أَنْ تَنَجَّسَتْ بِهِمْ كَر هَتْهُمْ ، ١٨ وَإِذْ وَاظَبَتْ عَلَى زِنَاهَا عَلاَنِيَةً ، وَتَبَاهَتْ بِعَرْضِ عُرْبِهَا ، كَرِهْتُهَا كَمَا كَرِهْتُ أُخْتَهَا ، ١٩ وَمَعَ ذَلِكَ أَكْثَرَتْ مِنْ فُحْشِهَا ، ذَاكِرَةً أَيَّامَ حَدَاثَتِهَا حَيْثُ زَنَتْ فِي دِيَار مِصْرَ ١٠٠ فَأُوْلِعَتْ بِعُشَّاقِهَا هُنَاكَ ، الَّذِينَ عَوْرَتُهُمْ كَعَوْرَةِ الْحَمِيرِ وَمَنِيُّهُمْ كَمَنِيِّ الْخَيْلِ ، ٢١وَتُقْتِ إِلَى فُجُور حَدَاثَتِكِ حِينَ كَانَ الْمِصْرِيُّونَ يُدَاعِبُونَ تَرَائِبَ عِذْرَتِكِ طَمَعاً فِي نَهْد حَدَاثَتك »

#### و هذه النصوص من نشيد الأنشاد:

« لنا أخت صغيرة ليس لها ثديان ،فماذا نصنع لأختنا في يوم تخطب إن تكن سورا فنبني عليها برج فضة ، وإن تكن بابا فنحصرها بألواح أرز أنا سور وثدياي كبرجين ، حينئذ كنت في عينيه كواجدة سلام ».

«حالما أرسل إليك أرتماس أو تيخيكس أجتهد أن تأتيني إلى مدينة نيكوبوليس لأني قررت أن أقضى فصل الشتاء هناك » من رسالة بولس إلى تيطيس

ما قدمته لك هو كأمثلة بسيطة قليلة جدا والحصر فوق ذلك بكثير جدا.

والله يهدى من يشاء وهو أعلم بالمتقين والذين هم على الحق المبين.

#### فاصل ٦:

# فضح المحرفين

اعلم أننا في بياننا للتحريفات الحادثة في الكتاب المقدس ليس غرضنا الانتقاص من كلمة الله الحق ، ولكن بياننا هذا نضعه في مصاف الذود والدفاع عن كلمة الله الحق التي تجاسر عليها أسافل

٢ (الْمَحْبُوبَةُ): لِيَلْثِمْنِي بِقُبْلاَتِ فَمِهِ ، لأَنَّ حُبَّكَ أَلَدُّ مِنَ الْخَمْرِ ، ٣ رَائِحَةُ عُطُورِكَ شَذِيَّةٌ ، وَاسْمُكَ أَرِيجٌ مَسْكُوبٌ ؛ لِذَلِكَ أَحَبَّتْكَ الْعَذَارَى ، ٤ اجْدُبْنِي وَرَاءَكَ فَنَجْرِيَ ، أَدْخَلَنِي الْمَلِكُ إِلَى مَخَادِعِهِ ، نَبْتَهِجُ بِكَ وَنَفْرَحُ ، وَنُطْرِي حُبَّكَ أَكْثَرَ مِنَ الْخَمْرِ، فَالَّذِينَ أَحَبُوكَ مُحِقُونَ . ) .

(الْمَحْبُوبَةُ) : لَيْنَكَ كُنْتَ أَخِي الَّذِي رَضِعَ ثَدْيَ أُمِّي ، حَتَّى إِذَا الْتَقَيْتُكَ فِي الْخَارِجِ أُقَبِّلُكَ وَلَيْسَ مَنْ يَلُومُنِي! ٢ثُمَّ أَقُودُكَ وَأَدْخُلُ بِكَ بَيْتَ أُمِّي النِّتِي تُعَلِّمُنِي الْحُبَّ ، فَأُقَدِّمُ لَكَ خَمْرَةً مَمْزُوجَةً مِنْ سُلاَفِ بَيْتَ أُمِّي النِّتِي تُعَلِّمُنِي الْحُبَّ ، فَأُقَدِّمُ لَكَ خَمْرَةً مَمْزُوجَةً مِنْ سُلاَفِ رُمَّانِي ، ٣ شِمَالُهُ تَحْتَ رَأْسِي، وَيَمِينُهُ تُعَانِقُنِي ، ٤ أَسْتَحْلِفُكُنَّ يَابَنَاتِ رُمَّانِي ، ٣ شِمَالُهُ تَحْتَ رَأْسِي، وَيَمِينُهُ تُعَانِقُنِي ، ٤ أَسْتَحْلِفُكُنَّ يَابَنَاتِ أُورُ شَلِيمَ أَلاَّ تُوْقِظْنَ وَلاَ ثُنَبِّهِنَ الْحَبِيبَ حَتَّى يَشَاءَ .) .

( (المُحِبُّ) : مَا أَرْشَقَ خَطْوَاتِ قَدَمَيْكِ بِالْجِذَاءِ يَابِنْتَ الأَمِيرِ! فَخْذَاكِ الْمُسْتَدِيرَتَانِ كَجَوْهَرَتَيْنِ صَاغَتْهُمَا يَدُ صَانِعٍ حَاذِقٍ ، ٢سُرَّ تُكِ كَأْسٌ مُدَوَّرَةٌ ، لاَ تَحْتَاجُ إِلَى خَمْرَةٍ مَمْزُوجَةٍ ، وَبَطْنُكِ كُومَةُ حِنْطَةٍ مُسْيَّجَةٌ بِالسُّوْسَنِ ، ٣نَهْدَاكِ كَخِشْفَتَيْ ظَبْيَةٍ تَوْأَمَيْنِ . )

هل يجوز التعبد لله بقراءة كلام شخصى كهذا ؟:

الناس على مر العصور فامتدت أيديهم بتحريف كلمة الله الحق فى التوراة و الإنجيل ، فعلى هؤلاء الملاعين الأنجاس ينطبق كلام الله فى كتاب أشعياء : « ويل للذين يتعمقون ليكتموا رأيهم عن الرب فتصير أعمالهم في الظلمة ويقولون من يبصرنا ومن يعرفنا ، يا لتحريفكم ، هل يحسب الجابل كالطين حتى يقول المصنوع عن صانعه : لم يصنعني ، أو تقول الجبلة عن جابلها : لم يفهم ) ، فعليهم لعنة الله عدد من أضلوا من بنى آدم .

فى هذا الموضوع لن نذكر لك كل مواضع التحريف فى الكتاب المقدس ؛ لأنها كثيرة جدا فوق الحصر ؛ ولأن عملية التحريف لم تتوقف فى زمن معين بل هى عملية مستمرة فى كل زمن بل مازالت مستمرة حتى كتابة هذه السطور وستستمر بعدها ولن تتوقف أبدا إلا عندما تتوقف الأرض عن الدوران ، ولكننا بعون الله سنضع لك القواعد الأساسية التى تمكنك من كشف التحريف فى نصوص الكتاب المقدس وسنضرب لك فقط مثلاً أو أكثر على كل قاعدة بقدر الإمكان ، فإن أردت المزيد فعليك باتباع القواعد المبينة لتكتشف بنفسك مواضع تحريف جديدة لم نذكرها لك .

كل ما عليك هو أن تحاول الحصول على أقدم نسخة ممكنة من كتابك المقدس ثم نسخة طبعت من خمسين عاما ثم نسخة حديثة من

زماننا الحاضر ونسخة قديمة وحديثة باللغة الإنجليزية ، وما ستفعله هو مقارنة نصوص هذه النسخ ببعضها ، وستوضح لك حقيقة التحريف وكيف تم عبر العصور القديمة والحديثة وستعرف الغرض الذي تم من أجله التحريف وهو إثبات عقيدة أو نفى عقيدة وإثبات نبوءة أو نفى نبوءة ، لخدمة تفسير باطل .

# القاعدة الأولى: التحريف بالتبديل:

ويتم ذلك باستبدال حرف مكان حرف أو كلمة مكان كلمة أو جملة مكان جملة ، ويتم أحيانا أخرى بالتلاعب بالألفاظ كتقديم وتأخير ونفى وإثبات على غير الواقع ، لتعسير فهم المعنى الحقيقى المقصود على القارئ العادى غير المتمرس ، وأحيانا يتم بتبديل اللفظة أثناء ترجمتها من لغة إلى أخرى ، وتستطيع اكتشاف مواضع كثيرة جدا في الكتاب المقدس تم فيها التحريف اللفظى بتبديل كلمة محل كلمة أخرى غير مساوية لها في المعنى ، حتى لا تقول إنها مجرد اختلاف لفظى في الترجمة من لغة إلى لغة أو بين نسخة و أخرى .

#### القاعدة الثانية: التحريف بالإضافة:

ويتم هذا النوع من التحريف بإضافة كلمة أو جملة لم تكن بالنص الأصلى ، وأحيانا يتم ذلك بإدخال الشروح التي كانت توضع في

بالباطل ويقدم لهم النص في صورة مبطلة على حسب تفسيره الوثنى له ليقبلوه ، وهي طريقة اتبعها المفسرون اليهود والمسيحيون قديما وحديثا.

#### الأمثلة:

مثال ١ : تحريف قديم بالتوراة : وقع خلاف قديم بين السامريين واليهود وهذا الخلاف مسجل بالإنجيل في حديث يسوع مع المرأة السامرية ؛ فالتوراة عند السامريين في كتاب التثنية أن موسى يأمر ببناء الهيكل على جبل جرزيم ففيها (فانصبوا الحجارة التي أنا اليوم أوصيكم في جبل جرزيم »، ولكن عند اليهود في نسخة التوراة العبرانية : «فانصبوا الحجارة التي أنا أوصيكم في جبل عيبال »، وهذا نزاع بين اليهود والسامريين حيث يتهم كل منهما الآخر بتبديل الكلمة في هذا الموضع .

#### الدليل على التحريف:

١ - اختلاف النسختين السامرية و اليهودية .

٢ ـ سؤال المرأة السامرية يسوع عن هذا الأمر.

الغرض من التحريف : غير معلوم لنا .

الهامش أو الكلمات التوضيحية التي كانت توضع بين قوسين في النص الأصلى وذلك عند إعادة الطبع في زمن لاحق ويتم ذلك بإزالة القوسين بمنتهى البساطة، فتصبح الجملة او الكلمة المضافة وكأنها في النص الأصلى ، وأحيانا تتم الإضافة بحرف واحد ولكنه يقلب المعنى الأصلى حيث يقلب القسم إلى نفى والنفى إلى قسم ، وينفى المثبت ويثبت المنفى ، وأحيانا تتم الإضافة بوضع قصة كاملة الأحداث ليس لها أى أساس من الصحة تم نسجها في مخيلة كاتب الإنجيل في زمن لاحق ، نتيجة تأثيرات عقائد وثنية كانت شائعة ورائجة وقت إعادة كتابة الأناجيل مرة أخرى .

#### القاعدة الثالثة: التحريف بالحذف:

ويتم هذا النوع بحذف حرف أو كلمة أو جملة أو قصة ، وذلك لغرض إثبات عقيدة أو نفي عقيدة أو إثبات نبوءة أو نفيها ، لخدمة تفسير باطل.

## القاعدة الرابعة وهي تحريف التفسير:

وهذا من أخطر أنواع التحريف وهو النوع الذى استعمله كبير المحرفين بولس ، وهو تفسير النص بطرق وثنية ليوافق عقائد الوثنيين والتلاعب بالنبوءات في الكتاب ، فيلبس على الناس الحق

فبكى بنو إسرائيل موسى في عربات موآب ثلاثين يوما، فكملت أيام بكاء مناحة موسى )

الدليل على التحريف : عقلى باستحالة أن يكون كاتب الأحداث المذكورة هو موسى نفسه ، ولكنه و لابد شخص آخر غير معلوم الاسم .

الغرض من التحريف : سرد تاريخي توضيحي لأحداث موت موسى ودفنه ومناحة بني إسرائيل عليه .

نوع التحريف: التحريف بالإضافة .

مثال (٤): تحريف نص التوراة بسفر التكوين: «قال: خذ ابنك وحيدك الذي تحبه إسحاق واذهب إلى أرض المريّا واصعده هناك محرقة على أحد الجبال الذي أقول لك ».

#### دليل التحريف:

\_ الابن الوحيد لإبراهيم: هل كان هو إسحاق أم إسماعيل ؟

سؤال الإجابة عليه سهلة جدا جدا و ذلك إذا عرفنا من كان مولده قبل الثانى وبكم سنة إسحاق أم إسماعيل ؟ الكتاب المقدس يحدد أن الذى ولد أولا كان هو إسماعيل فهو الابن البكر لإبراهيم ، وظل

نوع التحريف: تبديل كلمة محل كلمة أخرى .

زمن التحريف: قديم - غالبا بعد فترة الأسر ببابل.

مثال (٢): اختلاف نسخة الملك جيمس المعتمدة عند البروتستانت للكتاب المقدس عن نسخة الكاثوليك، وعندما سئل قسيس إنجليزى بروتستانتى يدعى: جيمس تد عن ذلك قال: لقد أسقط مارثن برؤيته الإصلاحية الثاقبة الكثير من أباطيل البابا ومن طغيان الكنيسة في روما، ومن الأسفار التى لا نثق في صحتها أو في صلاحيتها.

**الدليل على التحريف** : مقارنة النسختين المذكورتين للكتاب المقدس .

الغرض من التحريف : إصلاحى بالنسبة للبروتستانت ، وهرطقة بروتستانية بالنسبة للكاثوليك .

نوع التحريف : التحريف بالحذف من البروتستانت أو التحريف بالزيادة من الكاثوليك .

مثال (٣): بآخر سفر التثنية: «فمات هناك موسى عبد الرب في أرض موآب حسب قول الرب، ودفنه في الجواء في أرض موآب مقابل بيت فغور، ولم يعرف إنسان قبره إلى هذا اليوم وكان موسى ابن مئة وعشرين سنة حين مات ولم تكلّ عينه ولا ذهبت نضارته

saints: from his right hand went a fiery law for them)

وترجمتة العربية الصحيحة والمذكورة ببعض النسخ القديمة هى: « فقال : جاء الرب من سيناء وأشرق لهم من سعير وسطع من جبل فاران ، وأتى ومعه عشرة آلاف من القديسين وبيده اليمنى أحكام شريعة نارية لهم .» .

نص محرف ۱: «فقال: جاء الرب من سيناء وأشرق لهم من سعير وتلألأ من جبل فاران وأتى من ربوات القدس وعن يمينه نار شريعة لهم » نسخة الكتاب المقدس في السبعينيات ١٩٧٥.

نص محرف ۲: « فقال : أقبل الرب من سيناء وأشرق عليهم من سعير وتألق في جبل فاران محاطا بعشرات الألوف من الملائكة وعن يمينه يومض برق لهم » نسخة الكتاب المقدس سنة ١٩٩٥ المعنون على الغلاف ب: كتاب الحياة .

دليل التحريف : اختلاف النص المترجم حديثا عن الأصل الإنجليزى والترجمة العربية قديما .

النص الأصلى: وأتى ومعه عشرة آلاف من القديسين وبيده اليمنى أحكام شريعة نارية لهم.

إسماعيل هو الابن الوحيد لإبراهيم طيلة ١٤ سنة كاملة ، إلى أن ولد إسحاق ، ولم يكن إسحاق أبدا هو الابن الوحيد لإبراهيم في أي يوم من حياة إبراهيم ، لذلك تتضح الحقيقة وهي أن إقحام اسم إسحاق في النص هو من باب التحريف المتعمد من اليهود في مرحلة إعادتهم لكتابة التوراة من جديد .

الغرض من التحريف : نفى أى نبوءة بظهور نبوة من ذرية إسماعيل ،

نوع التحريف: الإضافة.

﴿ فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ يَكْتُبُونَ ٱلْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَاذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَسْمَ وُمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَّهُم مِّمَّا يَكْسِبُونَ فِي ﴿ [البقرة].

مثال (٥) : \_ بسفر التثنية ٣٣ \_ ٣ النص الأصلى هو :

(And he said, The LORD came from Sinai, and rose up from Seir unto them; he shined forth from mount Paran, and he came with ten thousands of

Who passing through the valley of Baca make it a well; the rain also filleth the pools 7 They go from strength to strength ))

والترجمة العربية الصحيحة هي: « العابرون بوادى بكة يجعلونه حسنا».

تحريف ١ : النسخ العربية : « عابرون في وادي البكاء يصيرونه ينبوعا».

تحریف ۲: النسخة العربیة للکتاب المقدس سنة ۱۹۹۰ المسماة کتاب الحیاة: « وإذ یعبرون وادی البکاء الجاف یجعلونه ینابیع ماء ».

دليل التحريف : لفظة : ( the valley of Baca ) بالنسخة الإنجليزية ، والتي تدل على اسم علم لمكان يدعى وادى بكة يأتيه الحجاج المسلمون كل عام ، تم ترجمتها في النسخ العربية إلى : « وادى البكاء » وفي نسخة سنة ١٩٩٥ تم إضافة كلمة الجاف بعدها لتصبح : « وادى البكاء الجاف » إمعانا وتأكيدا على استمرارية عملية التحريف والإبداع فيها .

موضع التحريف في نسخة السبعينيات: وأتى من ربوات القدس وعن يمينه نار شريعة لهم.

موضع التحريف في نسخة التسعينيات: <u>محاطا بعشرات الألوف</u> من الملائكة وعن يمينه يومض برق لهم.

فى نسخة السبعينيات: تحول العشرة آلاف من القديسين الذين هم المؤمنون إلى: ربوات القدس.

وفى نسخة التسعينيات المسماة بكتاب الحياة : تحولت كلمة أتى إلى كلمة محاطا وتحول العشرة آلاف من القديسين الذين هم إلى : عشرات الألوف من الملائكة وتحولت الشريعة إلى برق يومض للملائكة في سماء فاران .

الغرض من التحريف : طمس نبوءة عن النبى محمد التحريف : طمس نبوءة عن النبى محمد المؤمنين بدخوله مكة التى هى فاران منتصرا ومعه عشرة آلاف من المؤمنين ومعه من الله كتاب القرآن يحتوى على أحكام الشريعة الإسلامية .

نوع التحريف: التبديل اللفظى .

مثال(٦) :

نص المزمور ٨٤ جملة ٦:

الغرض من التحريف : طمس نبوءة تحققت بالنبى محمد والمسلمين ، حيث إن وادى بكة المذكور بنص المزمور ، هو اسم مشهور ومعروف قديما لمكة موطن قبيلة قريش حيث ولد خاتم المرسلين رسول الله محمد وإليه يذهب الحجاج المسلمون في كل عام يعبدون الله فيه حيث يؤدون شعائر الحج .

نوع التحريف: التبديل اللفظى في الترجمة والإضافة.

مثال( ۷) :

نص إنجيل متى إصحاح ١٩ جملة ١٦ ، ١٧ بالنسخ القديمة : «واذا واحد تقدم وقال له : أيها المعلم الصالح أي صلاح أعمل لتكون لي الحياة الأبدية ، ١٧ فقال له : لماذا تدعوني صالحا ، ليس أحد صالحا إلا واحداً وهو الله ، ولكن أن إردت إن تدخل الحياة فاحفظ الوصايا » .

والنص المحرف في النسخ الحديثة كلها ومنها النسخة المسماة بكتاب الحياة هو: «وإذ شاب يتقدم إليه ويسأل: أيها المعلم الصالح، أي صلاح أعمل لأحصل على الحياة الأبدية؟ فأجابه: لماذا تسألني عن الصالح؟ واحد هو الصالح، و لكن إن أردت أن تدخل الحياة فاعمل بالوصايا».

دليل التحريف: مقارنة النسخ القديمة بالنسخ الحديثة ، حيث تم استبدال الرد الاستنكاري القوى ليسوع على نداء الشاب له بالصالح ، من جملة: ( لماذا تدعوني صالحا ، ليس أحد صالحا إلا واحداً وهو الله ) إلى رد تحريفي استفهامي مموه ومضطرب هكذا: ( لماذا تسألني عن الصالح ؟ واحد هو الصالح ) .

الغرض من التحريف: خدمة تفسير باطل يخدم عقيدة باطلة وينفى عقيدة صحيحة ، فمنذ العلامة رحمة الله الهندى في كتابه إظهار الحق وحتى اليوم وهاتان الجملتان تستخدمان كدليل واضح على عدم ألوهية يسوع الذي يقرر بكل وضوح أن ليس أحد صالحا إلا واحدا وهو الله ويرفض بشدة أن يدعوه أحد صالحا .

والذين يكتبون الكتاب بأيديهم في النسخة الجديدة يحاولون إخفاء ذلك فحرفوا إجابة يسوع إلى المقطع المبتور: « واحد هو الصالح » هكذا فقط بدون ذكر الله وبدون نفى صفة الصلاح عن غيره.

والنص الأخير به تناقض جديد لأنه يقول على لسان يسوع لماذا تسألني عن الصالح مع أن السؤال كان عن أي صلاح أعمل .

نوع التحريف: التبديل، باستبدال جملة محل جملة.

مثال( ۸) :

النص الأصلى ، أى أن صيغة التثليث هذه فقرة مزيفة من عمل كاتب مجهول .

والسؤال الآن من المسئول عن مصائر الملابين من النصارى الذين هلكوا ، وسيهلكون وهم يعتقدون أن عقيدة التثليث التى تعلموها تقوم على أساس نص من وحى إلهى ، بينما هو فى حقيقة أمره نص دخيل أقحمته يد كاتب مجهول ؟؟

الغرض من التحريف: محاولة إثبات عقيدة باطلة وهي عقيدة التثليث.

نوع التحريف: تحريف التفسير وتحريف بالإضافة .

يقول الله تعالى : ﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوۤاْ إِنَّ ٱللَّهَ ثَالِثُ ثَلَثَةٍ ۗ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا إِلَهُ وَحِدُ ۚ وَإِن لَمْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ المائدة ] .

رسالة يوحنا الأولى الإصحاح الخامس جملة ٧ بالنسخ بعد القرن الثالث عشر الميلادى .

هذا النص محرف: ( • • • • فان الذين يشهدون في السماء هم ثلاثة الآب والكلمة والروح القدس وهؤلاء الثلاثة هم واحد • • • • ) .

دليل التحريف: بالنسخة الحديثة للكتاب المقدس المسماة بكتاب الحياة الطبعة السادسة سنة ١٩٩٥ فان الذين يشهدون في السماء هم ثلاثة: الآب والكلمة والروح القدس و هؤلاء الثلاثة هم واحد.

تم وضع هذه الجملة بين قوسين كما هو مبين أمامك .

وفى آخر سطر من مقدمة هذه الطبعة الحديثة كتب الناسخون الجدد هذه الملحوظة الهامة جدا: « ما بين الأقواس هو تفسير لعبارات صعبة الفهم أو مقاييس ومكاييل قديمة وضعنا ما يقابلها بالقيمة الحديثة بين الأقواس ».

نفهم من هذا أن ما بين الأقواس هو إضافة من الناسخ و غير موجودة بالنص الأصلى ، وهذا النص تم حذفه بالكامل بالنسخة الأمريكية القياسية اعتمادا على الأبحاث المعروفة التى تقول: إن هذا النص غير موجود في أي مخطوطة يونانية ، وأنه أضيف بعد القرن الثالث عشر الميلادي بدون وضعه بين قوسين للتمويه أنه من

بالنسخة العربية الحديثة المسماه بكتاب الحياة هكذا:

( ١٧ وَمَاتَ إِسْمَاعِيلُ وَلَهُ مِنَ الْعُمْرِ مائة سَبْعٌ وَتَلاَثُونَ سَنَةً ، وَلَحِقَ بِقَوْمِهِ ، ١٨ أَمَّا ذُرِّيَتُهُ فَقَدِ انْتَشَرَتْ مِنْ حَوِيلَةَ إِلَى شُورَ الْمُتَاخِمَةِ لِمِصْرَ فِي اتِّجَاهِ أَشُّورَ، وَكَانَتْ عَلَى عَدَاعِ مَعَ بَقِيَّة إِخْوَتِهَا .

دليل التحريف : مقارنة النسخ المذكورة للكتاب المقدس وبيان وقوع الاختلاف دل على أن نسختين منهما محرفتان في ذلك الموضع لا شك .

حيث إن ما ذكر بالنسخة الإنجليزية هو:

( and he died in the presence of all his brethren )

والذى ترجمته العربية الصحيحة : « ومات فى حضور جميع إخوته » وبهذا نجد أن الكلام فى هذه الجملة موصولاً بالكلام عن موت إسماعيل .

لأن الكلام عنه يأتى بضمير المفرد : ( he ) و (his ) ، و أما عند الحديث عن ذريته بالنص يكون الضمير للجمع : ( they ) .

ويقول: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ تَلَنَّةُ ۚ آنتَهُواْ خَيِّرًا لَّكُمْ ۚ إِنَّمَا ٱللَّهُ إِلَهُ وَحِدُ ۗ مُبْحَنِفُرَ ﴾ [النساء: ١٧١].

مثال (٩) :

سفر التكوين ، إصحاح ٢٥ ، جملة ١٧ ، ١٨ :

بالنسخة الإنجليزية هكذا:

(And these are the years of the life of Ishmael, an hundred and thirty and seven years: and he gave up the ghost and died; and was gathered unto his people 18 And they dwelt from Havilah unto Shur, that is before Egypt, as thou goest toward Assyria: and he died in the presence of all his brethren )

## بالنسخ العربية هكذا:

( هذه سنو حياة اسماعيل ، مائة سبع وثلاثون سنة ، وأسلم روحه ومات وانضم إلى قومه ، ١٨ وسكنوا من حويلة الى شور التي أمام مصر حينما تجيء نحو آشور، أمام جميع إخوته نزل » .

بالنسخ العربية هكذا: «سيقيم <u>لك</u> الرب إلهك نبيا من وسطك من إخوتك مثلي ، له تسمعون ».

التحريف : بالنسخة العربية الحديثة المسماة بكتاب الحياة هكذا : « سيقيم الرب فيكم نبيا مثلى من بني إسرائيل له تسمعون » .

دليل التحريف: مقارنة النسخ المذكورة ، حيث تحولت كلمة: (لك) إلى: (فيكم) وشتان شتان ما بين المعينيين ، وأتوقع أن يكون التحريف في المستقبل هو: (منكم) ، وتحولت كلمة: (من إخوتك) إلى: (من بني إسرائيل) وهو تحريف جديد وجرىء لم يجرؤ حتى اليهود أنفسهم على فعله ، ولكن فعله هؤلاء الملعونون من الله المحرفون المسيحيون من النساخ الجدد للكتاب المقدس.

الغرض من التحريف : طمس نبوءة تحققت بالنبي محمد ، حيث كان مثل موسى فهو النبى الوحيد الذى تنزلت عليه مثل موسى شريعة من الله بها كافة الأحكام فى الحياة وكان حاكما بها للشعب مثل موسى ، وكان من بنى إسماعيل إخوة بنى إسرائيل ، وقام بعد هجرته بالمدينة المنورة وسط قبائل من بنى إسرائيل كانوا حول المدينة كيهود خيبر وبنى قينقاع والنضير و غيرهم .

نوع التحريف: تحريف في التفسير و تحريف بالتبديل.

والمعنى أنه عند موت إسماعيل كان جميع إخوته موجودين معه ، وإخوته هم : إسحاق وزمران ويقشان ومدان ومديان ويشباق وشوحا أولاد إبراهيم من سارة و قطورة .

وهذه الجملة بالكتاب المقدس باللغة العربية هكذا: « أمام جميع إخوته نزل » تجعل الحديث عن ذرية إسماعيل و تحديدا عن مكان إقامتهم .

وبالنسخة العربية الحديثة المسماه بكتاب الحياة هكذا: ( وَكَاتَتُ عَلَى عَدَاءٍ مَعَ بَقِيَّةٍ إِخْوَتِهَا) تجعل الحديث عن ذرية إسماعيل أيضا ، ولكن هذه المرة بشكل جديد متطور يواكب أحداث العصر من الصراع العربى الإسرائيلي ويؤكد على الإبداع في عملية التحريف.

الغرض من التحريف: غير معلوم لنا ، سألوا المحرفين أى نص هو كلمة الله ، وأيهما هو المحرف ، ولماذا هذا التخريف في التحريف!!

نوع التحريف: التبديل، باستبدال جملة محل جملة.

مثال (۱۰) :

سفر التثنية ، الإصحاح ١٨ ، جملة ١٥:

# فهرس الموضوعات

# الموضوع الصفحة

| مقدمة الكتاب ( الناس مختلفور | لفون في ا | نبولهم لملكوت الله ) | 0      |
|------------------------------|-----------|----------------------|--------|
| الجزء الأول ( ر              | رب        | واحد ودين            | واحد ) |
| ٧                            |           |                      |        |
| مقدمة الجزء الأول            |           |                      | ۹      |
| دین الله                     |           |                      | 11     |
| الغفران الإلهي               |           |                      | ٣٨     |
| یسوع وشریعة موسی             |           |                      | ۰۲     |
| دين يسوع                     |           |                      | ٧٥     |
| ذات الله                     |           |                      | ٧٧     |

# ومازال التحريف مستمرا .....

| رأى المفسرين المسيحيين في النبوة                | 191   |
|-------------------------------------------------|-------|
| شروط مملكة الله                                 | ۲.,   |
| مسيحية بولس وملكوت الله                         | 7.7   |
| معمودية الروح                                   | ۲.٥   |
| محمد رسول الله                                  | 717   |
| الفواصل الفواصل                                 | 719   |
| فاصل (١): شرح عقيدة المسيحيين الأوائل من اليهود | 771   |
| فاصل (٢) : شرح حقيقة الإيمان وحقيقة الكفر       | 775   |
| فاصل (۳) : يسوع في عيون معاصريه                 | 770   |
| فاصل (٤): معجزات النبى محمد المادية             | ۲۳۸   |
| فاصل (٥): الوحى الإلهى اللهي الوحى الإلهام      | 405   |
| فاصل (٦) : فضح المحرفين                         | ۲٦.   |
| فهرس الموضوعات                                  | 7 7 7 |

| الجزء الثاني (بشارة الملكوت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٨٣  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| مقدمة الجزء الثانى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٨٥  |
| بمن صنع العهد ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٨٦  |
| بشارة يسوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٨٨  |
| الله يغير حملة رسالته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 97  |
| نبی من فاران """"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١.٧ |
| نبوءة أرميا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 111 |
| نبوءة أشعياء المعاد الم | 117 |
| ترنيمة داود ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 179 |
| وحى من جهة بلاد العرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 105 |
| مبارك الأتى باسم الرب والمستحدد المات الما | ١٦٣ |
| مبارك شعبى مصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١٧٨ |
| خاتم الأنبياء كالمستعاد الأنبياء المستعدد المستع | ١٨٢ |
| مملكة الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 198 |
| الحجر الذي قطع بغير يدين للحجر الذي قطع بغير يدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 197 |



رقم الإيداع ٢٠٠٥/٢١١٧٥م

977-15-0534-3 I.S.B.N.