

المعلق المعمد العيد (المعلق العيد ال





# هذا الكتاب منشور في





هداء من شبكة الألوكة www.alukah.net

# حعوة الأقربين ني القرآة الكريم

أ.د. سليمان بن قاسم العيد

الأستاذ المشارك في قسم الثقافة الإسلامية يجامعه الملك سعود - الرياض - المملكة العربية السعودية المشرف على كرسي الملك عبد الله بن عبد العزيز للحسبة وتطبيقاتها المعاصرة



# بسم الله الرحمن الرحيم

#### تقديم

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً، أما بعد:-

إذاً فالأقربون للداعية من أحق الناس بدعوته، والتقصير في دعوهم سيحاسب عنه الإنسان يوم القيامة، لما في صحيح البخاري عن ابن عمر في قال سمعت رسول الله يقول: «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته، الإمام راع ومسئول عن رعيته، والرجل راع في أهله وهو مسئول عن رعيته، والمرأة راعية في بيت زوجها ومسئولة عن رعيتها، والخادم راع في مال سيده ومسئول عن رعيته»(١). فمسئولية الرجل عن أهل بيته ليست مقصورة على رعايتهم في أمور الدنيا، بل تتعدى ذلك إلى رعايتهم في أمور الآخرة بدعوهم إلى الله على .



<sup>(</sup>١) الجامع الصحيح، كتاب الجمعة، رقم الحديث ٨٩٣.

ويتأكد هذا من قول المولى ﴿ :﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوَاْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْهِكُمْ فَيفَعُلُونَ مَا وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْهِكُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦]. فجاءت هذه الآية تأمر بوقاية النفس والأهل من النار، فوقاية النفس تكون بالعمل، ووقاية الأهل تكون بالدعوة، ووصف الله تعالى النار بتلك الصفات ليزجر عباده عن التهاون في أمره، في أنفسهم وأهليهم (١٠).

ومما يؤكد أهمية البحث هو اجتهاد بعض الدعاة ببذل دعوته للآخرين وغفلته عن عشيرته الأقربين، وبخاصة في العصر الحاضر، وربما دخل في ذلك شيء من حظوظ النفس، كطلب السمعة والذكر بين الأقران.

ومن جانب آخر ربما كان الداعية حريصاً على دعوة أقاربه من أب أو أم أو أخ أو أخت ونحوهم، ولكنه قد يحتار في الوسيلة والأسلوب الذي يسلكه معهم، ولربما كان الخوف أو الحياء مانعاً له من دعوته إياهم.

ومن هنا كان اختيار هذا البحث بعنوان (دعوة الأقربين في القرآن الكريم) محاولة لإضاءة مصباح في طريق الدعاة إلى الله (سبحانه وتعالى) الحريصين على دعوة أقرارهم، وذلك بتتبع النماذج القرآنية التي عرضت مواقف دعوية للأقربين.

#### التعريف بمصطلحات البحث

# الدعوة

في اللغة: للدَّعْوة لغة عدة استعمالات منها: الدعاء إلى الطعام، يقال كنا في دَعوة فلان ومَدْعَاة فلان. والدِّعوة بالكسر في النسب، يقال فلان دَعِيَّ بين البدعوة والبدعوى في النسب، هذا كلام أكثر العرب إلا عَديَّ الرباب في هم يفتحون البدال في النسب، ويكسرونها في الطعام. وتداعت الحيطان للخراب أي تهادت. وتداعى القوم أي دعا بعضُهم بعضاً. ودعوت فلاناً أي صحت به. ورجل داعية إذا كان يدعو الناس إلى بدعة أو دين، وأدخلت الهاء فيه للمبالغة. ويطلق الداعية على صريخ الخيل في الحروب. والدعوة



<sup>(</sup>١) انظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ١٢٧/٨. والسعدي ٤٢٢/٧.



٤

من دعا إلى الشيء، أي ساقه إليه، وحثه على قصده (١٠). ومنه قوله ﷺ :﴿ وَاللَّهُ يَدْعُوۤا إِلَىٰ مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَطٍ مُّسَنَقِيمٍ ﴾ [يـونس: ٢٥]، وقولـه ﷺ:﴿ قَالَ رَبِّ السَّكَمِ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَطٍ مُّسَنَقِيمٍ ﴾ [يـونس: ٢٥]، وقولـه ﷺ:﴿ قَالَ رَبِّ السِّجْنُ أَحَبُ إِلَيْ مِمَّا يَدْعُونَنِيٓ إِلْيَهِ وَ إِلَّا تَصْرِفَ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْمِنَّ وَأَكُنُ مِنَ السِّجْنُ أَحَبُ إِلَيْ مِمَّا يَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ وَ إِلَّا تَصْرِفَ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْمِنَّ وَأَكُنُ مِنَ السَّجْنُ أَحَبُ إِلَيْ مِمَّا يَدُعُونَنِيٓ إِلَيْهِ وَ إِلَّا تَصْرِفَ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْمِنَّ وَأَكُنُ مِنَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كَنْ مَن اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ قَالَ لَكُونُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّ

في الاصطلاح: -

اختلف تعريف الدعوة الاصطلاحي بين المعرفين لها، فمنهم من جعل كلمة الدعوة مرادفة لكلمة الإسلام، فيتحدث عن الإسلام سواء بسواء، ومنهم من جعلها فناً آخر يتعلق بكيفية نشر هذا الإسلام، ومن هذه التعريفات الاصطلاحية ما يأتي:-

عرفها البهي الخولي بقوله: «الإسلام الحنيف هو الدعوة العالمية الكبرى الذي بعث بها رسول الله (صلى الله عليه وسلم) لتكون نظام الإنسانية الكامل في حياتها الروحية والمادية في كل زمان ومكان »(٢).

وعرفها علي محفوظ بقوله: «حث الناس على الخير، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ ليفوزوا بسعادة العاجل والآجل  $^{"}$ .

وعرفها محمد الراوي بقوله: «هي دين الله الذي بعث به الأنبياء جميعاً تجدد على يد محمد (صلى الله عليه وسلم) خاتم النبيين كاملاً وافياً لصلاح الدنيا والآخرة»<sup>(3)</sup>.



<sup>(</sup>۱) انظر: الجوهري، الصحاح 7 / ٢٣٣٦-٢٣٣٨، مادة [دعا] . وابن منظور، لسان العرب ٢٥٧/١٤ -٢٦٢، مادة [دعا] . والزبيدي، تاج العروس ١٣٧/١، مادة [دعا] . والزبيدي، تاج العروس ١٣٧/١، مادة [دعا] . مادة [دعا] .

<sup>(</sup>٢) تذكرة الدعاة ص ١٤.

<sup>(</sup>٣) هداية المرشدين ص ١٧ .

<sup>(</sup>٤) الدعوة الإسلامية دعوة عالمية ص ٢٩.



وعرفها آدم الألوري بقوله: « صرف أنظار الناس وعقولهم إلى فكرة أو عقيدة وحثهم عليها، وهي بمثابة ندبة لإنقاذ الناس من ضلالة كادوا يقعون فيها، وتخليصهم من مصيبة حدقت بهم (1).

# الأقربون

الأقربون: قَرُبَ الشيء بالضم يَقْرُب قُرْباً، أي دنا. وتقرب إلى الله بشيء، أي طلب منه القربة. والقُرْبُ ضدّ البُعد. والقَرابة والقُربي في الرحم، وهي في الأصل مصدر، تقول بيني وبينه قَرَابة، وقُرْبُهُ، وقُرْبَةُ، وقُرْبَةُ، وقُرْبَةُ بضم الراء. وهو قريبي، وذو قرابتي، وهم أقربائي، وأقاربي ٢٠. والمقصود بهم في هذا البحث هم الأدنون للداعية بنسب أو سبب.

النموذج: وهو الآية أو الآيات القرآنية التي جاء فيها ذكر الدعوة للأقربين، ولها حالات مختلفة كما يلي:-

أ- أن تكون أمراً من الله سبحانه وتعالى بدعوة الأقربين.

ب- أن تكون ذكراً لما جرى من الدعوة بين الداعية وأحد الأقارب.

#### الدارسات السابقة:

بعد سؤال بعض المختصين والتحري والبحث في بعض المكتبات التي هي مظنة وجود مثل هذا البحث، كمكتبة الملك فهد الوطنية، ومركز الملك فيصل، ومكتبة الملك عبدالعزيز العامة، ومكتبة الأمير سلمان بجامعة الملك سعود، والمكتبة المركزية بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، لم يجد الباحث كتاباً أو رسالة مستقلة في الموضوع، وما وجده في ذلك هو مجرد رسالة صغيرة جداً هي عبارة عن نصيحة بعنوان "إبراء الذمة بالنصيحة في الدين، وإنذار العشيرة الأقربين". وأما ما وجد من الكتب والرسائل العلمية التي لها صلة في الموضوع فأبرزها ما يأتي:-

<sup>(</sup>۲) انظر: الجوهري، الصحاح ۱۹۸/۱-۲۰۰۰مادة [قرب]. وابن منظور، لسان العــرب ۲۲۲۱-۲۶۰ مــادة [قرب].



<sup>(</sup>١) تاريخ الدعوة إلى الله ص ١٧.



- ۱- الاحتساب على الوالدين: لفضيلة الدكتور فضل إلهي ظهير، وهو كتاب يقع في (٦٢) صفحة، قسم فضيلته الكتاب إلى مبحثين، الأول: حول مشروعية الاحتساب على الوالدين، عرض فيه بعض النصوص الدالة على الاحتساب على الوالدين، ومن ضمنها احتساب إبراهيم (عليه السلام) على أبيه. أما المبحث الثاني فتحدث فيه فضيلته عن درجات الاحتساب على الوالدين وآدابه.
- 7- إبراهيم (عليه السلام) ودعوته في القرآن الكريم: لأحمد البراء الأميري، والكتاب أصله رسالة ماجستير تقدم بها الباحث للمعهد العالي للدعوة الإسلامية بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية عام ١٤٠٣ه. وهو مطبوع في (٢٣٢) صفحة، قسمه الباحث إلى خمسة أبواب: تناول في الباب الأول حياة إبراهيم (عليه السلام)، وفي الباب الثاني الدعوة والمدعوين، وفي الباب الثالث ابتلاؤه وصبره، وفي الباب الرابع فضائله وشمائله، وفي الباب الخامس شبهات مردودة.
- ٣- لقمان الحكيم ومنهجه في الدعوة إلى الله، إعداد: خالد محمد الحافظ، وهـو بحث السنة النهائية لمرحلة الماجستير في قسم الدعوة والاحتساب بالمعهد العالي للدعوة الإسلامية بالمدينة المنورة، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، عام ٥٠٤١هـ، ويقع البحث في ١٦٨ صفحة. قسمه الباحث إلى ثلاثة فصول، تحدث في الفصل الأول عن لقمان وعصره، والفصل الثاني عـن منهجـه في الدعوة إلى الله، وأما الفصل الثالث فتحدث فيه عن جوانب دعوة لقمان.

ومن الملاحظ أن هذه الدراسات لم تكن شاملة لدعوة الأقربين ، بل كل منها تناول الموضوع في جزئية خاصة حسب موضوعه، وأما البحث الذي نحن بصدده فيحرص فيه الباحث على تناول دعوة الأقربين الوردة في القرآن الكريم.



#### حدود البحث:

البحث مختص في صنف من المدعوين، وهم الأقربون، وذلك من خلال ما ورد في القرآن الكريم من نماذج في شأن دعوهم.

# منهج البحث:

المنهج المستخدم في هذا البحث هو المنهج الاستقرائي، وذلك باستقراء مواقف دعوة الأقربين في القرآن الكريم، ومن ثم عرض منهجها وبيان أسلوبها، واستنباط دروسها وعبرها.

#### إجراءات البحث

سلك الباحث في بحثه الخطوات الآتية:-

- ١- ذكر النص القرآبي الدعوي.
- ۲- التعریف بالداعی بشکل موجز.
- ٣- التعريف بالمدعو بشكل موجز.
- ٤- بيان موضوع الدعوة الوارد في النص.
- دكر المنهج الدعوي في هذا الموقف وبيان ما فيه من الأساليب .
- التعقیب بعد ذلك بذكر الفوائد المستنبطة لذلك الموقف الدعوى.
- ٧- في حالة وردود أكثر من نموذج يتم ترتيبها حسب أفضلية الداعي، وأما إذا تعددت النصوص للنموذج الواحد فيكون ترتيبها حسب ورودها في المصحف.
- ٨- تم ترتيب المراجع هجائياً حسب اسم الكتاب، مع حذف (ال). كما تم ذكر بيانات النشر، وفي حالة عدم وجود أي منها يكتب (بدون ناشر) وفي حالة عدم وجود تاريخ على المرجع يرمز إلى ذلك بالرمز: د. ت.

#### تقسيم البحث

تم تقسيم البحث إلى مقدمة وخمسة مباحث وخاتمة، على النحو الآتي: -







المبحث الأول: دعوة الأب - دعوة إبراهيم على لأبيه

المبحث الثاني: دعوة الأبناء

- النموذج الأول: دعوة النبي الله البناته.

- النموذج الثاني: دعوة إبراهيم ويعقوب على لبنيهما.

- النموذج الثالث: دعوة نوح الله لابنه

- النموذج الرابع - دعوة لقمان الله لابنه

المبحث الثالث: دعوة الأخ- دعوة موسى لهارون على .

المبحث الرابع: دعوة النبي ﷺ لأزواجه.

المبحث الخامس: سائر الأقربين.

النموذج الأول: دعوة الرسول ﷺ لأهله.

النموذج الثاني: دعوة النبي ﷺ لعشيرته الأقربين.

النموذج الثالث: دعوة إسماعيل على الأهله.

الخاتمة

وأسال الله ﷺ التوفيق والسداد والنفع، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.

الباحث





٩

# المبحث الأول دعوة الأب

# دعوة إبراهيم الطيخة لأبيه

# النصوص الدعوية

- (١) ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةً ۗ إِنِّ أَرَىٰكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينِ ﴾ [الأنعام: ٧٤].
- (٢) ﴿ وَاذَكُرُ فِي ٱلْكِنْبِ إِبْرَهِيمَ ۚ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًا ﴿ اللَّهِ إِنْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأَبَتِ لِمَ تَعَبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْنًا ﴿ اللَّهِ يَتَأْبِ إِنِّي قَدْ جَآءَ فِي مِن الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِى آهَدِكَ صِرَطًا سَوِيًا ﴿ اللَّهِ يَتَأَبُتِ إِنِّي يَتَأْبُتِ لِلاَ تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنَ ۚ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ فَاتَبُعِنِى الشَّيْطَنِ وَلِيًا عَصِيًّا ﴿ اللهَ يَعَلَى اللهَ يَعْبُدِ الشَّيْطَنِ وَلِيًا عَصِيًّا ﴿ اللهَ يَعْبُدِ الشَّيْطَنِ وَلِيًا عَصِيًّا ﴿ اللهَ يَعَلَى اللَّهُ عَلَى أَن يَمسَكَ عَذَابُ مِن ٱلرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطِنِ وَلِيًا عَصِيًّا ﴿ اللهَ يَعْبُولُ لَكُ مَن الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًا عَلَيْكَ مَا اللهَ عَنْ ءَالِهِ عِي مَا يَا إِنْكُمْ لَكِن لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَكَ وَالْهُجُرِ فِي مَلِيًا وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكَ مَا السَّيَمُ عَلَيْكَ مَا السَّكُمُ عَلَيْكَ مَا السَّتَغْفِرُ لَكَ رَبِّ آ إِنَّهُ وَكُونَ بِدُعَا اللهَ وَأَدْعُوا رَبِّ عَسَى اللَّهُ اللَّهُ مَا يَعْ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكَ مَا اللَّهُ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ وَالْمَالِكُمُ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ وَالْمَالِكُمُ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ وَالْعَلْمِ اللَّهُ وَالْمَالِكُمُ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ وَالْمَالِكُمْ وَاللَّهُ وَالْمَالِكُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْلُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَكُونَ مِلْكُونَ مِلْكُولُ وَلِهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللل

#### الداعي

هو إبراهيم الخليل على أبو الأنبياء، ومن أولي العزم من الرسل، ولقد أثنى الله على عليه في مواضع عدة من كتابه العزيز، فمن ذلك قوله على :﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمُّةً قَانِتًا لِللّهِ حَنِيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ أَنَ شَاكِرًا لِلاَّنْعُمِةً آجْتَبَكُهُ وَهَدَلُهُ إِلَى صِرَطٍ قَانِتًا لِللّهَ حَنِيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللّهِ مَن اللّهُ عَن مِنَا اللّهُ اللّهُ مَن يَرْغَبُ عَن مِلّةٍ إِبْرَهِ عَم إِلّا مَن مُسْتَقِيمٍ ﴿ النحل: ١٢١، ١٢١]، وقوله:﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلّةٍ إِبْرَهِ عَم إِلّا مَن مُسْتَقِيمٍ ﴿ النحل: ١٢٠، ١٢٠]، وقوله:﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلّةٍ إِبْرَهِ عَم إِلّا مَن



سَفِهَ نَفْسَهُ ۚ وَلَقَدِ ٱصْطَفَيْنَهُ فِي ٱلدُّنْيَا ۗ وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّالِحِينَ ﴾ [البقرة: ١٣٠]. وهو خليل الرحمن كما في قوله ﷺ : ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ وَٱتَّبَعَمِلَّهَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ۗ وَٱتَّخَذَ ٱللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٥]. إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة التي جاءت ببيان صفاته وفضله (عليه السلام).

وكونه أباً للأنبياء ؟ لأن من ذريته إسماعيل وإسحاق على ، وكل منهما نبياً، ومن نسل إسماعيل على جاء خاتم الأنبياء محمد ﷺ ومن نسل إسحاق على جاء يعقوب على ومن نسله جاء جميع أنبياء بني إسرائيل وهم كثير.

ولد على في بابل ثم انتقل إلى حران ثم الشام، ورحل إلى مصر ومكة، واستقر أمره بالشام بعد ذلك، واحه قومه بالدعوة في بابل وكذلك في حران، وواصل الدعوة إلى دين الله في كل مكان يحل فيه. وكان له مواجهات مع النمرود، وحاول قومه إحراقه بالنـــار فأبطل الله كيدهم ونجاه من شرهم(١).

#### المدعو

المدعو هو والد إبراهيم، واسمه آزر، وهذا هو الاسم الذي دلت عليه نصوص الكتاب والسنة دلالة صريحة، فنص الكتاب كما هو مذكور في الآية، أما في السنة فما ورد عن أبي هريرة ﴿ عن النبي ﷺ قال: «يلقى إبراهيم أباه آزر يـوم القيامــة... » الحديث(٢).

وورد عن بعض النسابين والمؤرخين وأهل التفسير أقوال مختلفة في (آزر) على النحو التالي:-

<sup>(</sup>١) للاستزادة في سيرة إبراهيم (عليه السلام) راجع – مثلاً -: ابن حرير الطبري، تاريخ الأمم والملوك ص ١٤٢ – ١٧٤. وابن كثير، البداية والنهاية ص١٣٩-١٥٧. ومحمد على الصابوني، النبوة والأنبياء ص ١٦٠-١٨٠. ومحمد النجار، تاريخ الأنبياء في ضوء القرآن الكريم والسنة النبوية ص ٩٥-١١. وأحمد البراء الأمـــيري، إبراهيم (عليه السلام) ودعوته في القرآن الكريم ص ٢٥-٤٠. وهشام فهمي العارف، سيرة إبراهيم (عليــه السلام) ص ٢٧-١١٨. وسليمان الراجحي، إبراهيم (عليه السلام) في التوراة --دراسة عقدية في ضـوء القرآن الكريم- رسالة ماجستير، جامعة الملك سعود١٤٢١-١٤٢١ ص ٢٥-٨٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، رقم الحديث ٣١٠١.

11

- ١- أنه اسم لأبي إبراهيم.
- ٢- أنه اسم لصنم، فأما اسم أبي إبراهيم فتارح.
- ٣- أنه ليس باسم، ولكنه سب بعيب، وفي معناه قولان: أنه المعوج، والثاني: أنه المخطئ.
  - ٤- أنه لقب لأبيه وليس باسم (١).
    - 0 its lung an [y,y]

ولعل مرد هذا الاختلاف هو ما ورد عند أهل الكتاب في نسب إبراهيم (عليه السلام) أنه: (إبراهيم بن تَارَح بن ناحور...) م ومن المعلوم أن التوراة كتاب محرف لا يعول عليه، فبقي أن المقطوع به أن اسم أبي إبراهيم (آزر) كما ورد بذلك التصريح في القرآن والسنة.

ولقد كان (آزر) كافراً عابداً للأصنام، وقيل صانعاً لها. بل أشهر صناعها وأمهرهم فقد كان القوم يشترونها منه لا من غيره (٤٠٠٠). إذاً فهو فوق كفره وعبادة الأصنام معين للناس على عبادتها بصناعتها لهم.

#### موضوع الدعوة

التوحيد ونبذ الشرك، فإبراهيم الله يدعو والده إلى عبادة الله وحده وترك عبادة الأصنام.



<sup>(</sup>١) هذه الأقوال الأربعة ذكرها ابن الجوزي، زاد المسير ٧٠،٧١/٣.

<sup>(</sup>۲) الزبيدي، تاج العروس ۱۳/۳. وانظر الكلام على آزر عند البغوي، معالم التنزيل ۱۵۸۳. والقرطبي، الخامع لأحكام القرآن ۱۵۱/، ۱۰۱، وابن كثير، تفسير القرآن العظيم ۱۵۰/، ۱۰۱، والشوكاني، فتح الخامع لأحكام القرآن البراء الأميري، إبراهيم (عليه السلام) ودعوته في القرآن الكريم ص ۱۸۵–، ۱۹.

<sup>(</sup>٣) سفر التكوين إصحاح ١١ فقرة ٢٣-٢٦. وانظر: ابن كثير، البداية والنهاية ص١٣٩. وسليمان الراجحي، إبراهيم (عليه السلام) في التوراة – دراسة عقدية في ضوء القرآن الكريم، رسالة ماحستير – حامعة الملك سعود ١٤٢٠-١٤٢١، ص ٢٥.

<sup>(</sup>٤) انظر : الشهرستاني، الملل والنحل ٣٠٥.



17

# المنهج

أما النص الأول فجاءت فيه الدعوة مختصرة حاسمة، ويتمثل الأسلوب الـــدعوي في هذا النص بما يأتي :-

## 1- طرح السؤال الاستنكاري

فإبراهيم على السوال الله الله الذي يعبد ، والذي يتوجه إلى العباد في وكأنه يستنهض تفكيره ويوقظ فطرته، فالإله الذي يعبد ، والذي يتوجه إليه العباد في السراء والضراء ، والذي خلق الناس والأحياء.. هذا الإله في الفطرة السليمة لا يمكن أن يكون صنما من حجر، أو وثناً من خشب..! . وإذا لم تكن هذه الأصنام هي التي تخلق وترزق وتسمع وتستجيب - وهذا ظاهر من حالها للعيان - فما هي بالتي تستحق أن تعبد، وما هي بالتي تتخذ آلهة، حتى على سبيل أن تتخذ واسطة بين الإله الحق والعباد! ".

#### ٢- الصدع بالحق

وبعد هذا السؤال يتوجه إبراهيم السالصدع بالحق ﴿ إِنِّ أَرَنكَ وَقُوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مَبِينِ ﴾ أي السالكين مسلكك ( في ضلال مبين ) أي تائهين، لا يهتدون أين يسلكون، بل في حيرة وجهل، وأمركم في الجهالة والضلال بين واضح لكل ذي عقل سليم ". كلمة يقولها إبراهيم الله لأبيه. وهو الأواه الحليم الرضي الخلق السمح اللين، كما ترد أوصافه في القرآن الكريم. ولكنها العقيدة هنا. والعقيدة فوق روابط الأبوة والبنوة، وفوق مشاعر الحلم والسماحة ". فالعقيدة يصدع بها المؤمن ولا يخشى فيها لومة لائم، ولا يجامل على حسابها أباً، ولا أسرة، ولا عشيرة، ولا قوماً ".



<sup>(</sup>١) انظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ١٧/٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: سيد قطب، في ظلال القرآن ١١٣٨/٢.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ١٥١/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: سيد قطب، في ظلال القرآن ١١٣٩/٢.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ١١٣٨/٢.

١٣

وأما النص الثاني فيكشف لنا بصورة مغايرة للأولى كيفية دعوة إبراهيم الله البار الحليم المشفق الرقيق لوالده الكافر الفظ الغليظ، ويتمثل الأسلوب الدعوي في هذا الموقف بالنقاط الآتية:-

### ١ – التذكير بصلة القرابة

بدأ إبراهيم دعوته بـ (يا أبت) وكررها في كل جملة تذكيراً للوالد بصلة القرابة ومنبع الشفقة عليه، وما يكون بين الوالد والولد في العادة من محبة أحدهما للآخر وحرصه على مصلحته، وتضحيته من أجله، وفي هذه الدعوة «تبدو شخصية، إبراهيم الحليم... تبدو وداعته وحلمه في ألفاظه وتعبيراته... وفي تصرفاته ومواجهته للجهالة »(أ).

#### ٢- طرح السؤال وإقامة الحجة

لم تكن بداية الدعوة بنصح مباشر، إنما كانت بسؤال مطروح، ليوقظ قلبه ويستنهض تفكيره، فسأله أولاً عن العائد من عبادة أصنام لا تسمع ولا تبصر ولا تغني عنه شيئاً. «وهذا برهان حلي دال على أن عبادة الناقص في ذاته وأفعاله مستقبح عقالاً وشرعاً» في يقول الشهرستاني (ت ٤٨ هـ): «ولما كان أبوه آزر هو أعلم القوم بعمل الأشخاص والأصنام ورعاية الإضافات النجومية فيها حق الرعاية، ولهذا كانوا يشترون منه الأصنام لا من غيره، كان أكثر الحجج معه، وأقوى الإلزامات عليه، إذ قال على لأبيه آزر: أتتخذ أصناما آلهة إني أراك وقومك في ضلال مبين، وقال: يا أبت لم تعبد ما لا يسمع ولا يعني عنك شيئاً؛ لأنك جهدت كل الجهد، واستعملت كل العلم، حتى عملت أصناماً في مقابلة الأجرام السماوية، فما بلغت قوتك العلمية والعملية إلى أن تحدث فيها لائك خلقت سميعاً بصيراً نافعاً ضاراً، والآثار السماوية فيك أظهر منها، في هذا المتخذ تكلفاً» في دعوته أحسن منهاج، ويقول الألوسي (ت ١٢٧٠هـ): «ولقد سلك هي في دعوته أحسن منهاج،



<sup>(</sup>١) سيد قطب، في ظلال القرآن ٢٣١١/٤.

<sup>(</sup>٢) السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ١١٠/٥.

<sup>(</sup>٣) الملل والنحل ص٣٠٥.

1 2

واحتج عليه أبدع احتجاج، بحسن أدب وخلق ليس له من هاج، لئلا يركب متن المكابرة و العناد، ولا ينكب بالكلية عن سبيل الرشاد، حيث طلب منه علة عبادته لما يستخف به عقل كل عاقل، من عالم وجاهل، ويأبى الركون إليه، فضلاً عن عبادته التي هي الغاية القاصية من التعظيم، مع ألها لا تحق إلا لمن له الاستغناء التام، والإنعام العام...»(١).

#### ٣- التنبيه بحذر

عقب إبراهيم على بعد ذلك بدعوة والده بحذر بالغ حتى لا يشعر الوالد بالغضاضة من اتباع ابنه، وهو الوالد الأكبر سناً، والأكثر خبرة وتجربة في الحياة، فلم يسند إبراهيم العلم إلى نفسه، ويقل: إني أعلم مالا تعلم، بل أخبر أنه قد جاءه من العلم ما لم يسأت والده، وفي ذلك عدم حرح لكبرياء الأب، فهو «لم يَسم أباه بالجهل المفرط وإن كان في أقصاه و لا نفسه بالعلم الفائق وإن كان كذلك بل أبرز نفسه في صورة رفيق له، يكون أعرف بأحوال ما سلكاه من الطريق فاستماله برفق » فعبارته تفيد أن عندي وعندك علماً ولكن في قد جاءي من العلم بما يجب لله تعالى وما يمتنع في حقه وما يجوز على أتم وجه وأكمله، وقيل العلم بأمور الآخرة وثوابها وعقابها، وقيل العلم بما يعم ذلك أب. وبه دعاه إلى الطريق السوي ، وهو الطريق المستقيم الموصل إلى نيل المطلوب، والنجاة من المرهوب، وذلك بعبادة الله وحده لا شريك له وطاعته في جميع الأحوال ().

<sup>(</sup>١) روح المعاني ٩٧/١٦. وانظر تفسير المراغي ٩٦/١٦.

<sup>(</sup>٢) الألوسي روح المعاني ٩٧/١٦. وانظر: والبيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل ٨/٤. وأبو السعود، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ٥٨٥/٣.

<sup>(</sup>٣) ابن حيان، البحر المحيط ١٩٤/٦.

<sup>(</sup>٤) الألوسي، روح المعاني ٩٧/١٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ١٢٤/٣. و السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كالام المنان المالاه.



10

#### ٤- النهي والتعليل

#### ٥- التخويف بحكمة

وهنا يأتي تخويف الأب من العذاب، ولم يصرح إبراهيم على بلحوق العذاب بأبيه، بل أظهر له الشفقة والخوف عليه من عذاب الرحمن، فأتى بلفظ المس الذي هو ألطف من المعاقبة، ونكر العذاب ورتب على مسس العذاب ما هو أكبر منه فقال: ﴿ إِنِّي أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِن ٱلرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا ﴾ قال الطبري



<sup>(</sup>١) ابن عطية، المحرر الوحيز ١٨/٤.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، زاد المسير ٥/٢٣٦. وانظر: الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير ١١٦/١، ١١٧.

<sup>(</sup>٣) الألوسي، روح المعاني ٩٧/١٦.

<sup>(</sup>٤) البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل ٤/٨.

<sup>(</sup>٥) السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ١١٢/٥.

<sup>(</sup>٦) ابن حيان، البحر المحيط ١٩٤/٦.

<sup>(</sup>V) ابن حيان، البحر المحيط ١٩٤/٦.

١٦

(ت ٣١٠هـ): أخاف بمعنى أعلم أنك إذا مت على عبادة الشطان أن يمسك عذاب من عذاب الله(١٠). وقال الثعاليي (ت ٨٧٥هـ): والظاهر عندي أنه خوف على بابه، وذلك إبراهيم على في وقت هذه المقالة لم يكن آيساً من إيمان أبيه(١٠).

## ٦- التدرج مع الأب

ولقد تدرج إبراهيم في دعوة أبيه تدرجاً: «فأخبره بعلمه، أن ذلك موجب لاتباعك إياي، وأنك إن أطعتني اهتديت إلى صراط مستقيم. ثم نهاه عن عبادة الشيطان وأخبره بما فيها من المضار. ثم حذره عقاب الله ونقمته إن أقام على حاله، وأنه يكون ولياً للشيطان»(").

مع هذا كله فلم تنجع تلك الدعوة بذلك الشقي، فقد وحد الولد الغلظة مقابل اللين، والسفه مقابل الحلم، والبعد مقابل القرب، والانقطاع مقابل الحجة. وأجاب الوالد بحواب جاهل فقال: ﴿ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ تِي يَاإِبْرَهِمُ ﴾ فتبجح بآلهته التي هي من الحجر والأصنام، وفي هذا الجواب أضاف الوالد الآلهة إلى نفسه ليبين شدة قربه منها، واستعداده للدفاع عنها. فقابل الوالد استعطاف الولد ولطفه في الإرشاد بالفظاظة وغلظة العناد، فناداه باسمه، ولم يقابل (يا أبت) بريا بني)، وأخره وقدم الخبر على المبتدأ وصدره بالهمزة ؛ لإنكار نفس الرغبة على ضرب من التعجب، كأنها مما لا يرغب عنها عاقل ، ثم هدده قائلاً: ﴿ لَهِن لَمْ تَنتَهِ ﴾ عن شتم آله ي، ودعوتي إلى عبدة الله ﴿ لَا تَكلمني عليه الله عنها القول ، ثم هدده قائلاً ؛ أي بالحجارة أو شتماً بالقول ، ﴿ وَاهْجُرْنِي مَلِينًا ﴾ أي لا تكلمني زماناً طويلاً ،

<sup>(</sup>١) الطبري، جامع البيان ٦٨/٨.

<sup>(</sup>٢) حواهر الحسان في تفسير القرآن ١١/٣.

<sup>(</sup>٣) السعدي، تيسر الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ١١٢/٥.

<sup>(</sup>٤) البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل ٩/٤. وانظر: الشنقيطي، أضواء البيان ٢٨٧/٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن عطية، المحرر الوجيز ١٨/٤. وابن الجوزي، زاد المسير ٢٣٧/٥.

<sup>(</sup>٦) السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ١١٢/٥، ١١٣.

١٧

وعلى مثل هذه الحال تكون مواقف الجبابرة من دعاة الحق، في إلام إذا انقطعوا وعجزوا عن الحجة قابلوا الدعاة بالشدة والغلظة والتهديد والوعيد، كحال قوم إبراهيم حينما توعدوه بالإحراق بالنار، وحال فرعون مع موسى وغير هم.

وبعد هذا كله رد الحليم قائلاً: ﴿ سَكَنَمُ عَلَيْكَ ۚ ﴾ أي لا يصلك مني مكروه ولا ينالك مني أذى بل أنت سالم من ناحيتي، وهذا هو حواب المؤمنين في حالة الرد على الجهال. وقيل هذا سلام هجران ومفارقة، وقيل: سلام بر ولطف، وهو حواب الحليم للسفيه. وزاده خيراً فقال: ﴿ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَقِّ ۚ إِنّهُ وَكَانَ بِي حَفِيّا ﴾ أي لطيفا يعني في أن هداني لعبادته والإحلاص له ولهذا قال: ﴿ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَأَدْعُوا رَقِي عَسَى أَلّا أَكُونَ بِدُعَا ءِ رَقِي شَقِيّا ﴾ (١٠. فكان إبراهيم على يستغفر لأبيه مدة حياته، فلما مات على الشرك وتبين إبراهيم ذلك، رجع عن الاستغفار له، وتبرأ منه (٢٠) كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كُلُونَ بِدُعُهُ إِنّهُ إِنْ إِبْرَهِيمَ لِأَيْسِهِ إِلّا عَن مَّوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيّاهُ كُما فَلَمّا أَنْ اللهِ عَن مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيّاهُ كُما فَلَمّا أَنْ اللهِ مَن لَوْ اللّه عَن مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيّاهُ اللهِ اللهِ وَعَدَهُ اللهُ اللهُ وَعَدَهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَعَدَهُ اللهُ عَن مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيّاهُ مِن لَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَاكُ اللهُ عَلَاكُ اللهُ عَلَاكُ اللهُ اللهُ

ومن التأسي بإبراهيم على البراءة من المشركين، كما كانت حاله ومن معه من المؤمنين. ولكن هناك أمر استثني من الاتباع، وهو استغفار إبراهيم على لأبيه، فقد قال الله عنه في المؤمنين. ولكن هناك أمر أَسُوةُ حَسَنَةُ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا عِنْ هَذَا الشّأن: ﴿ قَدْ كَانَتُ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا



<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير، البداية والنهاية ١/١١. والبغوي، معالم التنزيل ٢٣٥/١٦.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ١٥١/٢. والبداية والنهاية ١٤١/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ١١٣/٥.



۱۸

بُرَءَ وَأُ مِنكُمْ وَمِمّا تَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُوْمِنُواْ بِٱللّهِ وَمَ لَكُم وَمَا لَعَيْكَ لَكُ مِنَ ٱللّهِ مِن شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ تُوْمِنُواْ بِٱللّهِ وَحَدَهُ وَإِلّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغَفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ ٱللّهِ مِن شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ تُوْمِنُواْ بِاللّهِ مِن شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ أَلْمَصِيرُ ﴾ [الممتحنة: ٤]، أي لكم في إبراهيم الله وقومه أسوة حسنة، تتأسون بها، إلا في استغفار إبراهيم الله لأبيه، فإنه إنما كان عن موعدة وعدها إياه فلما تبين له أنه عدو لله تبرأ منه (١٠).

#### الدروس المستفادة

من الأمور المهمة أن يستفيد الداعية المعاصر من هذا الأنموذج الدعوي، ولعل هذه الاستفادة تتمثل بالنقاط الآتية:-

- 1- أن يدرك الداعية المعاصر أن البر بالوالد أو الوالدة لا يقتصر على تلبية حاجاتهما والإنفاق عليهما، بل الأهم من ذلك السعي لنجاتهما في الآخرة، وذلك بدعوتهما إلى الله في فالدعوة من أعظم وجوه الإحسان التي يكافئ بحاله الولد إحسان الوالد".
- ۲- أن دعوة الوالد تحتاج إلى خطاب خاص ينبع من صلة القرابة، تكون مصبوغة
  بالشفقة والرحمة والأدب، كما كانت حال إبراهيم ع والده.
- ٣- الحرص على الإقناع العقلي للوالد، الذي يدعوه لترك ما عنده من الشر، والإقبال على ما تركه من الخير.
  - ٤- التدرج المناسب في عرض الدعوة ومتابعة مراحلها.
- ٥- التواضع مع الوالد في الخطاب الدعوي، فلا يظهر الداعية أنه أعلم من أبيه أو أصلح منه أو أنجح منه، وإن كان الولد كذلك، ولكن يختار العبارات اليي تكون سبباً في قبول الوالد للدعوة، وعدم الاستنكاف عنها.

<sup>(</sup>١) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ٣٤٩/٤ .

 <sup>(</sup>۲) انظر: محمد أحمد العدوي، دعوة الرسل إلى الله تعالى ص٤٤. ود. فضل إلهي، الاحتساب على الوالدين
 ص٣٠٠.

١٩



دعوة الأقربين في القرآن الكريم .

- 7- أن تحمل الدعوة طابع الترغيب، وإن احتاج الأمر إلى الترهيب يكون بلطف و وأسلوب لبق كما فعل إبراهيم الله .
- ٧- اصطحاب الحلم في هذه الدعوة، وأن يقابل الكلمة الخبيثة في حال صدورها بالطيبة، والجبين المقطب بالبسمة الحانية، والنبرة الصاحبة، بالعبارة الهادئة، فإن الوالد لما له من حق على ولده يستحق أكثر من ذلك، فكيف إذا كان الأمر أمر الدعوة إلى الله.
- √ إذا لم يستجب الوالد لدعوة الولد، فإن للولد في إبراهيم ﷺ أسوة وتسلية، فالأسوة تكون في البراءة في حين تبين عداوة الوالد لله، كأن يموت الوالد مشركاً، ويتيقن الولد ذلك. والتسلية تكون في عدم الأسبى والحزن على الوالد والحال كذلك، فإبراهيم الخليل ﷺ هكذا كانت نهاية والده.





المبحث الثاني دعوة الأولاد النموذج الأول أمر الله تعالى نبيه ﷺ بدعوة بناته

النص الدعوي

﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ قُل لِإَزَّوَاجِكَ وَبَنَانِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَبِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدَنَىٰ أَن يُعْرَفُنَ فَلَا يُؤْذَنُّ وَكَاكَ ٱللَّهُ عَنْفُورًا رَّحيمًا ﴾ [ الأحزاب: ٥٩] الداعيهو رسول الله ﷺ .

#### المدعو

المدعو في هذه الآية هن نساء المؤمنين بعامة، وخص منهن زوجات النبي ﷺ وبناته (رضى الله عنهن) وهن مدار الحديث في هذا الأنموذج. وله من البنات ﷺ أربع من حديجة (رضى الله عنها) وهن: فاطمة (رضى الله عنها) ولدت قبل البعثة بخمس سنين، وهمي أصغر بناته، وتوفيت بعد النبي ﷺ بيسير، وكانت وفاها لثلاث خلون من رمضان سنة إحدى عشرة، زوجة على بن أبي طالب ، ورقية (رضى الله عنها) تزوجها عثمان بن عفان کے توفیت ورسول اللہ ﷺ ببدر. وأم كلثوم (رضى الله عنها) تزوجها عثمان کے حین توفيت رقية وتوفيت في حياة النبي ﷺ سنة تسع من الهجرة. وزينب (رضـــي الله عنهـــا) زوجة أبي العاص بن الربيع وهي أكبر بناته توفيت سنة ثمان من الهجرة. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ٤ /٥٥/١، ١٥٦. و ابن الأثير، أسد الغابة ٥٦/٥، ٤٦٧، ١٩٥-٢١٢، ١٢٢. وابن حجر، الإصابة في تمييز حياة الصحابة ٤/٤،٣، ٣١٢، ٣٧٧-٣٨٠.



# موضوع الدعوة

دعوة الأقربين في القرآن الكريم .

هو حجاب المرأة المسلمة عن الأجانب.

#### المنهج

يتمثل هذا الموقف الدعوي بأمر إلهي لرسول الله ﷺ أن يأمر أزواجه وبناته ليتميزن عن المرأة في الجاهلية، فإنه كانت عادة العربيات في الجاهلية التبرج وكشف الوجوه فأراد الله ﷺ لنساء المؤمنين التميز والبعد عن أفعال الجاهلية، والأسلوب الدعوي الظاهر من هذا النموذج يتمثل بالنقاط الآتية:-

#### ١ – ١ الأمر

ففي هذا النص الدعوي يأمر الله على رسوله الله النساء المؤمنات وبخاصة أزواجه وبناته (رضى الله عنهن) لشرفهن بأن يدنين عليهن من حلابيبهن ليتميزن عن سمات نساء الجاهلية وسمات الإماء، فقال:﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لِّلْأَزْوَحِكَ وَبَنَانِكَ وَفِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْمِنَ مِن جَكَبِيبِهِنَ ۚ ذَٰلِكَ أَدَٰنَىۤ أَن يُعۡرَفۡنَ فَلَا يُؤۡذَٰيَن ۗ وَكَابَ ٱللَّهُ عَـٰفُورًا رَّحِيمًا ﴾. والجلباب هو الرداء فوق الخمار، قاله ابن مسعود وعبيدة وقتادة والحسن البصري وسعيد ابن جبير وإبراهيم النخعي وعطاء الخراساني وغير واحد ١٠٠٠. وقال الجوهري (ت ٣٩٣هـ): الجلباب الملحفة (٣). وقال على بن أبي طلحة عن ابن عباس الله أمر الله نساء المؤمنين إذا حرجن من بيوتمن في حاجة أن يغطين وجوههن من فوق رءوسهن بالجلابيب، ويبدين عينا واحدة. وقال عكرمة: تغطى ثغرة نحرها بجلباها تدنيه عليها. وعن أم سلمة (رضي الله عنها) قالت: لما نزلت هذه الآية ﴿ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَبِيبِهِنَّ ذَلِكَ



<sup>(</sup>١) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ١٩/٣.

<sup>(</sup>٢) الصحاح ١٠١/١ مادة [جلب].



أَدُنَى أَن يُعْرَفُنَ فَلا يُؤَذِّينَ ﴾ خرج نساء الأنصار كأن على رءوسهن الغربان من السكينة وعليهن أكسية سود يلبسنها().

#### ٢ – التعليل

جاء التعليل بعد ذلك لهذا الحجاب فقال سبحانه (ذلك أدبى أن يعرفن فلا يؤذين) أي إذا فعلن ذلك عرفن أنمن حرائر لسن بإماء ولا عواهر. وقال مجاهد: يجلببن فيعلم أنمن حرائر، فلا يتعرض لهن فاسق بأذى ولا ريبة ٥٠٠. وإن تعليل الأمر الدعوي من الجوانب الهامة في الدعوة، وذلك ليدرك المدعو الحكمة من هذا الأمر، ليكون أكثر استجابة لـه، وأسرع مبادرة لتنفيذه.

ولم يرد في النص ما يوضح موقف بنات النبي ﷺ من ذلك الخطاب، والشك ألهن (رضى الله عنهن) كما قال الله تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ ع وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۗ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَتِهِ كَيْنِهِ وَرُسُلِهِ عَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّن رُّسُلِهِ وَكَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] فهن العفيفات الطاهرات قدوة نساء المسلمين (رضى الله عنهن وأرضاهن).

#### الدروس المستفادة

- إن بنات الداعية من أحق الناس بتوجيه دعوته إليهن.
- لابد من الانتباه للأمور الخاصة التي توجه فيها الدعوة للبنات، وكما في **- ٢** النموذج السابق فإن موضوع الحجاب هو موضوع دعوي مهم للمرأة المسلمة في القديم والحديث.



<sup>(</sup>١) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ١٩/٣.٥٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.



۲٣

- ٣- مهما بلغ صلاح البنات فإنهن لن يكن كصلاح بنات رسول الله ﷺ، وكذلك مهما بلغ صلاح المجتمع فإنه لن يكون كمجتمع الصحابة (رضي الله عنهم) فلا بد من الاهتمام بالحجاب والحذر من الأشرار.
  - ٤- الحرص على التعليل في توجيه الدعوة للبنات كما جاء في الآية الكريمة.
  - ٥- اقتران التوجيه الدعوي بالترغيب أمر مهم في طيب النفوس واستجابة الدعوة.
- 7- اجتهاد الداعية في دعوة أهله يقوي دعوته للآخرين ويكون سبباً في قبول الدعوة(١).





# النموذج الثابي

# دعوة إبراهيم ويعقوب (عليهما السلام) لبنيهما

#### النصوص الدعوية

- ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبۡرَهِ عُمُ بَنِيهِ وَيَعۡقُوبُ يَبَنِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصۡطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢].
- ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعَبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَاهَكَ وَإِلَاهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِءَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَهًا وَلِحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٣].

#### الداعي

يوجد في هذا النص داعيان:-

الأول: إبراهيم الخليل (عليه السلام) وقد سبق التعريف به ٠٠٠٠.

والثابي: هو يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم الخليل (عليهم السلام) وهو نبي من أنبياء الله ﷺ ، وأنبياء بني إسرائيل كلهم من نسله، بشر الله ﷺ به إبراهيم ﷺ وزوجته سارة بقوله: ﴿ وَأَمْرَأَتُهُ، قَاآبِمَةٌ فَضَحِكَتُ فَبَشَّرْنِكُهَا بِإِسْحَلَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَلَقَ يَعْقُوبَ ﴾ [ هود: ٧١ ] .ولقد ابتلاه ربه ﷺ بفقد ابنه يوسف ﷺ مدة من الزمن حتى ابيضت عيناه من الحزن، ففرج الله عنه كربته برجوع بصره ولقيا ولده. كان في الشام ثم رحل بعد إلى مصر مع بنيه ومات هناك. (٢)

<sup>(</sup>١) راجع ص ٨.

<sup>(</sup>٢) للاستزادة في سيرة يعقوب (عليه السلام) راجع – مثلاً-: ابن جرير الطبري، تاريخ الأمم والملوك ص ٢٠٠-٢١٩. وابن كثير، البداية والنهاية ٧/١٩٢/١. ومحمد على الصابوبي، النبوة والأنبياء ص ٢٦٧-٢٦٩. ومحمد على البار، الله والأنبياء في التوراة والعهد القديم ص ١٣٥-١٤٩.



70

#### المدعو

أولاً: أبناء إبراهيم الخليل (عليه وعليهم السلام)، وهم ثمانية نفر: إسماعيل على وأمه هاجر. وإسحاق على وأمه سارة، وهذان قد ثبتت نبوقهما، وستة آخرون يقال أن أمهم قنطورة تزوجها إبراهيم بعد وفاة سارة().

ثانياً: أولاد يعقوب، وهم اثنا عشر ولداً ١٠٠٠)، منهم يوسف على بعثه الله رسولاً نبياً.

#### موضوع الدعوة

الإسلام لله وتوحيده بالعبادة.

# المنهج

يمثل هذا النص الدعوي حرص الآباء على صلاح الأبناء وسلامة دينهم بعبادة الله وحده لا شريك. ويتمثل الأسلوب الدعوي في هذا المنهج بما يلي:-

#### ١ – التذكير بصلة القرابة

حيث دلت الآية الأولى أن كلاً من إبراهيم ويعقوب (عليهم السلام) بدأ وصيته لبنيه بقوله: (يا بني)، وإشعار المدعو بصلة القرابة مفيد في ألفة الداعي واستجابة الدعوة.

### ٢ - التذكير بالنعمة

فهذا كل من إبراهيم ويعقوب (عليهما السلام) يلفت نظر بنيه إلى هذا النعمة العظيمة قائلاً: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصَطَفَى لَكُمُ ٱلدِّينَ ﴾ أي اختاره لكم رحمة بكم وإحساناً إليكم ...



<sup>(</sup>١) انظر: البغوي، معالم التنزيل ١٥٣/١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق. وانظر أسماءهم عند ابن حيان، البحر المحيط ٥٧٩/١.

<sup>(</sup>٣) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ٩٣/٢.



#### ٣- الموعظة بما يترتب على النعمة

دعوة الأقربين في القرآن الكريم .

وبعد التذكير بين ما يترتب على ذلك وهو شكر هذه النعمة فجاء التوجيه ﴿ فَلاَ تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم ثُمُسَلِمُونَ ﴾ إيجاز بليغ، والمعني : الزموا الإسلام ودوموا عليه ولا تفارقوه حتى تموتوا، فأتى بلفظ موجز يتضمن المقصود، ويتضمن وعظاً وتذكيراً بالموت، والمؤمن بحاجة إلى الاستمرار بالعمل حتى الموت بالالتزام بمذا الدين والإسلام لله بعبادتـــه وحده لا شريك له، لأن الغالب أن من عاش على شيء مات عليه، ومن مات على شيء بعث عليه (الله على الله على الله على الإسلام... المعنى لا يكن موتكم إلا على الإسلام... فإن الموت على غير الإسلام موت لا خير فيه، وأنه ليس بموت السعداء، وأن من حق هذا الموت ألا يحل فيهم ...

وفي هذه الوصية إيماء إلى أن من كان منحرفاً عن الجادة لا ييأس، بل عليه أن يبادر بالرجوع إلى الله ويعتصم بحبل الدين، خيفة أن يموت وهو على غير هدى، فالمرء مهدد في كل آن بالموت(٤).

وذكر ابن حيان (ت ٧٤٥هـ) أن هذه الوصية فيها جملة من اللطائف وهي:-

- الوصية، ولا تكون إلا عند حوف الموت، ففي ذلك ما كان عليه إبراهيم من الاهتمام بأمر الدين حتى وصى به من كان متلبساً به إذ كان بنوه على دين الإسلام.
  - اختصاص بنيه ولا يخصهم إلا بما فيه سلامة عاقبتهم.
    - أنه عمم بنيه ولم يخص أحداً، وهو من باب العدل.



<sup>(</sup>١) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ٩٣/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ١٨٦/١. والسعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان .1 27/1

<sup>(</sup>۳) الكشاف ۱۹۱/۱.

<sup>(</sup>٤) المراغى، تفسير المراغى ٢٢١/١.

۲٧

٤- إطلاق الوصية، فلم يقيدها بزمان ولا مكان، ثم ختمها بأبلغ الزجر أن يموتوا غير مسلمين.(١)

وفي النص الثاني نجد يعقوب على حال حضور الموت شغله الشاغل هو صلاح أبنائه، واستقامتهم على عبادة الله وحده لا شريك، وهذا المشهد بين يعقوب وأبنائه مشهد عظيم الدلالة، قوي الإيجاء، عميق التأثير.. ميت يحتضر. فما لقضية التي تشغل باله في ساعة الاحتضار ؟ ما الشاغل الذي يعني خاطره وهو في هذه الحالة. ما الأمر الجلل الذي يريد أن يطمئن عليه ويستوثق منه ؟.. إلها الدعوة إلى التوحيد، إلها العقيدة. إلها القضية الكبرى، إلها الشغل الشاغل ليعقوب، إلها التركة وهي الذخر الذي تركه يعقوب لأبنائه موقف، موقف الاحتضار.

ويتمثل الأسلوب الدعوي في هذا الموقف بطرح السؤال، فحين حضرت يعقوب علامات الموت وأماراته، جمع أبناءه، وتوجه إليهم بالسؤال قائلاً: ﴿ مَا تَعَبُدُونَ مِنَ بَعَدِى ﴾ يريد أن يطمئن على دينهم قبل أن يفارق الدنيا. وسؤال يعقوب لبنيه عن حالهم بعد موته دليل على أن الغرض حثهم على ما كانوا عليه حال حياته من التوحيد والإسلام، وأخذ الميثاق عليهم وليس الاستفهام حقيقياً، وربما كان هذا السؤال بعد أن دخل مصر ورأى ما فيها من المعبودات فسألهم هذا السؤال.

وجاء الجواب من الأبناء البررة مطمئناً لقلب الوالد المشفق قائلوا نَعَبُدُ وَالْوانَعُبُدُ الْمَانِ ﴿ قَالُوا نَعَبُدُ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ عَالِمَ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَال

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ١/٧١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: سيد قطب، في ظلال القرآن ١١٠/١.

<sup>(</sup>٣) انظر : ابن حيان، البحر المحيط ٧٢/١. وأبو السعود، إرشاد العقل السليم ١/١ ٣٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ٩٤/٢. وابن كثير، تفسير القرآن العظيم ١٨٧/١. والبغوي، معالم التنزيل ١٨٧/١.

7.7

تأكيد للتوحيد وجمعاً بينه وبين العمل. وهذا ظلت وصية إبراهيم لبنيه مرعية في أبناء يعقوب، وكذلك هم ينصون نصاً صريحاً على أنهم (مسلمون)(١).

#### الدروس المستفادة

- ١- الحرص على سلامة الأبناء في الدين أولى من الحرص على سلامتهم في الدنيا.
- ٢- يحسن أن يقترن الخطاب الدعوي من الوالد للولد بما يشعر بهذه الصلة التي تمتزج بالشفقة.
- رعاية الداعية لأبنائه لا يتوقف عند حصول صلاحهم فقط، بل يتعدى الأمرر ذلك إلى فعل الأسباب المعينة على استمرار الصلاح إلى أن يمروت الإنسان عليه.
- إن الوصية عند الموت ليست فقط في الأموال ونحوها، بل هناك ما هو أهم من ذلك وهو الوصية للأبناء بالاستقامة على دين الله وحده لا شريك له.
- هـ لا مانع من توجيه الدعوة للأبناء في أمر هم قد فعلوه، ويكون هذا من باب
  التأكيد عليهم للمداومة عليه.
- 7- من الأساليب الدعوية توجيه الدعوة بشكل سؤال مطروح، كما فعل يعقوب الله مع بنيه.
  - ٧- الحرص على شمول الأولاد كلهم بالاهتمام الدعوي.

S S TA

۲٩



دعوة الأقربين في القرآن الكريم .

٨- لا يغفل الداعية عن الدعاء لأولاده بالصلاح والاستقامة.



۳,

شبخة **قاوالا** www.alukah.net

# النموذج الثالث دعوة نوح (عليه السلام) لابنه

النص الدعوي

﴿ وَهِى تَجَرِّى بِهِمْ فِي مَوْجِ كَٱلْجِبَالِ وَنَادَىٰ نُوحُ ٱبْنَهُ, وَكَانَ فِي مَعْزِلِ يَبُنَى الرَّكِب مَعْنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ قَالَ سَاوِى إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِن الْمَاءَ وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِينَ اللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمُ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِن ٱلْمُعْرَقِينَ وَاللَّهُ وَاللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمُ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِن ٱلْمُعْرَقِينَ اللَّهُ إِلَّا مَن رَحِمُ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِن ٱلْمُعْرَقِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَقَلِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَقَلِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَقَلِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَقَلِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَقَلِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَ

# الداعي

هو نوح الله أول رسول أرسله الله لله إلى أهل الأرض، كما في قوله لله النَّه الله الله الله الله الأرض، كما في قوله الله النَّه أو حَيْنَا إِلَيْ فَرَح وَالنَّبِيّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَالْحَيْنَا إِلَى اللَّه عَيْمَ وَإِسْمَعِيلَ وَاللَّه وَيُعْفُونَ وَسُلَيْمَنَ وَاللَّه وَاللَّه عَلَيْهُ وَاللَّه وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، الجامع الصحيح، كتاب الرقاق، رقم الحديث ٢٥٦٥. ومسلم، كتاب الإيمان، رقم الحديث ١٩٣.



٣1

دعوة الأقربين في القرآن الكريم .

عشرة قرون، كما دل على ذلك ما ورد في صحيح ابن حبان أن رجلاً سال النبي الله فقال: أنبي كان آدم ؟ قال: «نعم » قال: كم كان بينه وبين نوح ؟ قال: «عشرة قرون»(۱). لبث نوح الله في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً يدعوهم إلى الإسلام بكل وسيلة ممكنة، فما آمن معه إلا قليل، فنجاه الله ومن معه في السفينة وأغرق الآخرين.(۱)

#### المدعو

هو ابن نوح هو الابن الرابع واسمه " يام "، وقيل: اسمه كنعان. وكان كافراً عمل عملاً غير صالح، خالف أباه في دينه ومذهبه، فهلك مع من هلك. "

#### موضوع الدعوة

الإيمان والنجاة من الكفر

# المنهج

بعد أن حق الأمر ودنت ساعة الهلاك تلاطم الكون بالمياه المغرقة الذي التقت فيه مياه الأرض بمياه السماء، في منظر لم تشهد البشرية له مثيلاً وكان المؤمنون وهم قليل قد ركبوا في السفينة ﴿ وَهِي تَجَرِّي بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ ﴾ وبقي الكافرون وهم الأكثر ولا عبرة بالكثرة - تتقاذفهم الأمواج، وفي هذا الجو الرهيب والوقت العصيب، يتطلع نوح الله إلى ابنه فيراه قد فر إلى جهة لم يكن قد وصلها الماء، ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ أَبُنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ ﴾ قال ابن عطية: أي في ناحية، فيمكن أن يريد في معزل في الدين،

<sup>(</sup>١) صحيح ابن حبان، رقم الحديث ٢١٩٠. وانظر: ابن حجر، فتح الباري ٣٧٢/٦.

<sup>(</sup>٢) للاستزادة في سيرة نوح ﷺ راجع −مثلاً –: ابن جرير الطبري، تاريخ الأمم والملوك ص١١٢-١٢٠. وابسن كثير، البداية والنهاية ص ١١٠-١٢٠. ومحمد علي الصابوني، النبوة والأنبياء الأنبياء ص ١٤٧-١٦٠. ومحمد النبياء في ضوء القرآن الكريم والسنة النبوية ص ٣٣-٧٥. وسعد صادق محمد، الأنبياء في القرآن ص ٣٥-٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ٤٤٧/٢. وابن كثير أيضاً، البداية والنهاية ص١١٣. والشوكاني، فتح القدير ٤٩٩/٢.



37

ويمكن أن يريد في معزل في بعده عن السفينة (١٠ وقال أبو السعود (ت ٩٥١هـ): أي في مكان عزل فيه نفسه عن أبيه وأخوته وقومه بحيث لم يتناوله الخطاب بـ(اركبوا) واحتاج إلى النداء المذكور، وقيل في معزل عن الكفار، فقد انفرد عنهم، وظن نوح أنه يريد مفارقتهم ولذلك دعاه إلى السفينة. (٢)

قال الرازي (ت ٢٠٤هـ): ذكروا في معنى ذلك وجوهاً:

الأول: أنه كان في معزل من السفينة لأنه كان يظن أن الجبل يمنعه من الغرق.

الثاني: أنه كان في معزل عن أبيه وأخوته وقومه.

الثالث: أنه كان في معزل من الكفار كأنه انفرد عنه فظن نوح الله أن ذلك إنما كان ؟ لأنه أحب مفارقتهم. ٣

ويتمثل الأسلوب الدعوي في هذا الموقف بما يأتي:-

#### ١ – النداء بصلة القرابة

إن ذلك الموقف الذي شهده الأب والابن، أب في السفينة مع من آمن به قد نجاهم الله، وابن يصارع الغرق بين الأمواج، توجه الأب بالنداء للابن قائلاً (يا بني) فلعل تلك الكلمة تلامس قلبه، وتكون سبب نجاته، ليس في الدنيا فحسب، في الدنيا والآخرة.

# ٢- الأمر والنهي

بعد التذكير بتلك الصلة، جاء الأمر بالركوب، والنهي عن البقاء مع الكافرين، فقال: ﴿ اَرْكَب مَّعَنَا وَلَاتَكُن مَّعَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ يحتمل أن يكون نهياً محضاً مع علمه أنه كافر، ويحتمل أن يكون خفي عليه حاله فناداه ألا يبقى -وهو مؤمن- مع الكفرة فيهلك



<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز ٣/١٧٤.

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم ٢١٠/٤.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ١٨٥/١٧.



44

هلاكهم، والأول أبين (١). فالكفر هو سبب هلاك القوم، ناداه إلى الإيمان في هذا الموقف العصيب، ولكن الابن الجاحد المعاند لا يلبي دعوة الرحمة ولا يجيب داعي الإيمان، بل يعاند ويمضي في ركاب الشيطان قائلاً: ﴿ سَتَاوِى ٓ إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ ٱلْمَآءِ ﴾، وهذا يدل على أن الابن كان متمادياً في الكفر مصراً عليه، مكذباً لأبيه فيما أخبر عنه (١). قال تلك المقولة ناسياً أن هذا الماء ليس سيلاً عادياً تصده التلال وتعصم منه الجبال، وإنما هو القضاء المبرم والقدرة النافذة، وأمر الله الذي لا يعصم منه عاصم (١).

## ٣- اللجوء إلى الله ﷺ

في بعض الأحيان لا تفلح جهود الداعية مهما بلغت في استجابة المدعو، فيكون هنا اللجوء إلى الله في في هذا الشأن، لما رأى نوح نهاية الأمر وهلاك الكافرين ومنهم ابنه ساورته أحاسيس العطف على ابنه والأسف العميق على نهايته، نادى ربه قائلاً: ﴿ إِنَّ ٱبنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُّ ﴾ أي وقد وعدتني بنجاة أهلي ووعدك الحق الذي لا يخلف فكيف غرق وأنت أحكم الحاكمين ﴿ قَالَ يَكنُوحُ إِنَّهُ وَلِنَسُ مِنْ أَهْلِك كَ اللَّهِ وعدت إنجاء من آمن من أهلك، ولهذا قال: ﴿ وَأَهْلَك إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْ وَالْمَنْ أُمْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وهذا الموقف الدعوي فيه تسلية للأتقياء والدعاة إلى الله في حال فساد أبنائهم بعد بذل الجهد معهم وفعل الأسباب في صلاحهم، فإن الله المحكم الحاكمين الذي لا يظلم أحداً في حكمه.

<sup>(</sup>٤) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ٤٤٨/٢. وانظر : محمد محمود حجازي، التفسير الواضح ٢٦٢/٢...



<sup>(</sup>١) ابن عطية، المحرر الوحيز ١٧٤/٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: الرازي، التفسير الكبير ١٨٦/١٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: محمد النجار، تاريخ الأنبياء ص ٧٢، ٧٣.



۶ ۳

# الدروس المستفادة

دعوة الأقربين في القرآن الكريم .

- ١- أهمية اقتران الخطاب الدعوي من الوالد للولد بالإشعار بصلة القرابة ممزوجة بالشفقة والرحمة.
  - ٢- الحرص على الإقناع والتعليل في التوجيه الدعوي.
    - ٣- أهمية الحوار الدعوي بين الوالد والولد.
  - ٤- التوجه إلى الله على ودعائه بسلامة الولد وصلاحه.
    - ٥- اغتنام الفرص في دعوة الأبناء وتوجيههم.
  - عدم اليأس في دعوة الأبناء مهما بلغ بمم الفساد والبعد عن الله تعالى.
    - ٧- ليس عيباً على الوالد الداعية أن يضل أبناؤه إذا اجتهد في دعوهم.
- - ٩- تسليم الأمر لله ﷺ في توجه الولد ومصيره.
- ١٠- إن عدم استجابة الولد لدعوة الوالد ليست بالضرورة دليلاً على فشل الدعوة.



40

# النموذج الرابع دعوة لقمان العدد لابنه

#### النص الدعوي

﴿ يَنْهُنَّ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهِ يَكُنَى أَقِمِ ٱلصَّكَلُوةَ وَأَمْرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ كَلْ رَضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ أَإِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴿ اللَّ يَنْهُ اللَّهُ لَلِي عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴿ اللَّهُ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَصْعِرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَصْعِرُ فَكُورِ اللَّ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ كُلَّ مُغْنَالِ فَخُورٍ ﴿ اللَّ وَاقْصِدَ فِي مَشْيِكَ وَاعْضُضْ مِن تَمْشِيكَ وَاعْضُضْ مِن فَي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ كُلَّ مُغْنَالٍ فَخُورٍ ﴿ اللَّ وَاقْصِدَ فِي مَشْيِكَ وَٱعْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُ كُلَّ مُغْنَالٍ فَخُورٍ ﴿ اللَّ وَالْعَالَ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَصُورُ لَا اللَّهُ لَا يَعْمِلُ اللَّهُ لَا يَعْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمِلُ اللَّهُ لَا يَعْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمِلُ اللَّهُ لَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ لَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُعْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمَلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمِلُونَ اللَّهُ لَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ لَا يَعْمِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْمِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللللِّهُ الللللَّهُ اللللللللِّهُ الللللللَّهُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ ال

#### الداعي

هو لقمان الحكيم، ولقد اختلف السلف في لقمان هل كان نبياً أو عبداً صالحاً من غير نبوة، على قولين، الأكثرون على الثاني، وعن ابن عباس فقال: كان لقمان عبداً حبشياً نجاراً، وقيل في وصفه غير ذلك، وقال ابن كثير (ت ٤٧٧هـ) في نسبه: هو لقمان بن عنقاء بن سدون (١).

#### المدعو

هو ابن لقمان، قال السهيلي (ت ٨١هه): اسمه تاران، وقال الكلبي: مشكم. وقال النقاش (ت ٤١٤هه): أنعم. وقيل ماتان. قال القشيري (ت٤٦هه): كان ابنه وامرأته كافرين، فما زال يعظهما حتى أسلما.



<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم ٤٤٤، ٥٤٤، وانظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ١/١٤.

<sup>(</sup>٢) غوامض الأسماء المبهمة ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ٤٣/١٤. وأبو السعود، إرشاد العقل السليم ٧١/٧.



# موضوع الدعوة

- التوحيد .
- ٧- الصلاة.
- ٣- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.
- حسن الخلق: تقدير الناس واحترامهم، وعدم الكبر، المشي المعتدل، عدم رفع
  الصوت فوق الحاجة.

# المنهج

تمثلت هذه الدعوة بشكل وصايا متتابعة من الأب الحكيم إلى ابنه، وصايا بأسلوب رقيق تحمل شفقة الأب تجاه ابنه، فهو أشفق الناس عليه وأحبهم إليه، فهو حقيق أن يمنحه أفضل ما يعرف، ويتمثل أسلوب الدعوة في هذا الموقف بما يأتى: -

#### ١ – النداء بصلة القرابة

حيث كان لقمان يبتدئ وصيته في كل مرة بقوله (يا بني) ، وهذا النداء حدير بأن يجعل الابن يصغي لما يقوله الأب المشفق عليه.

# ٢ - البداءة بالأهم

ولهذا أوصاه أولاً بتلك القضية الكبرى (قضية التوحيد ) التي عليها مدار النجاة، أوصاه بأن يعبد الله وحده ولا يشرك به شيئاً.

#### ٣- النهى والتعليل

النهي هنا هو النهي عن الشرك، حيث قال: ﴿ لَا تُشْرِكَ بِأَللَّهِ ۚ ﴾ ثم قال معللاً ذلك النهي ومحذراً: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ أي هو أعظم الظلم (١٠. كما ورد في



<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ٣/٤٤٠.



3

صحيح البخاري عن عبد الله بن مسعود في قال: لما نزلت ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا اللهُ مَ مَنْهُ مَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٦] شق ذلك على أصحاب رسول الله في وقالوا: أينا لم يلبس إيمانه بظلم. فقال رسول الله في : (( إنه ليس بذلك، ألا تسمع لقول لقمان لابنه: ﴿ يَبُنَى لَا تُشْرِكَ بِأَللَّهِ أَلِي الشَّرِكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾ (().

# ٤ - التدرج في بقية فقرات الوصية

الفقرة التالية من الوصية تقرر الآخرة وما فيها من حساب دقيق وجزاء عادل، ولكنه لا يعرضها هكذا مجردة، إنما يعرضها مقرونة بلفت النظر إلى علم الله الشامل وقدرته الكاملة على كل شيء "، ثم عقب بجملة من الوصايا النافعة فقال: ﴿ يَكُبُنَى ۚ إِنَّهَا وَاللّٰهِ مِثْقَالَ حَبّة مِنْ خَرْدَكِ ﴾ أي أن المظلمة أو الخطيئة لو كانت مثقال حبة خردل ﴿ يَأْتِ مِنَا اللّٰهُ ﴾ أي يحضرها الله يوم القيامة حين يضع الموازين القسط ويجازى عليها إن خيراً فخير وإن شراً فشر كما قال تعالى: ﴿ فَكَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرً يَكُورُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةٍ ضَيْرًا يَكُورُ الزلزلة: ٧ ، ٨] ولو كانت تلك الذرة محصنة محجبة في داخل صخرة صماء أو غائبة ذاهبة في أرجاء السماوات والأرض فإن الله يأتي بما ؟ لأنه لا تخفى عليه خافية ولا يعزب عنه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض ولهذا قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللّٰهَ لَطِيفٌ خَيِرٌ ﴾ أي لطيف العلم فلا تخفى عليه الأشياء وإن دقت ولطفت وتضاءلت ﴿ خَيرٌ ﴾ بدبيب النمل في الليل البهيم ". وبعد الله الوصايا المتعلقة بجوانب العقيدة يعقب بأهم جوانب العبادة وهي الصلاة، ومن ثم الحث على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والصبر على تكاليف الدعوة ومتاعبها، ﴿ الحَث على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والصبر على تكاليف الدعوة ومتاعبها، ﴿ الحَث على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والصبر على تكاليف الدعوة ومتاعبها، ﴿



<sup>(</sup>١) الجامع الصحيح، كتاب التفسير، رقم الحديث ٤٧٧٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: سيد قطب، في ظلال القرآن ٥/٨٩٨٠.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ٣/٤٤



3

يَنْبُنَى أَقِمِ ٱلصَّكَلُوة ﴾ أي بحدودها وفروضها وأوقاتها ﴿وَأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهُ عَنِ الْمُنكَرِ ﴾ أي بحسب طاقتك وجهدك ﴿ وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ ﴾ علم أن الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر لا بد أن يناله من الناس أذى، فأمره بالصبر وقوله: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْم ٱلْأُمُورِ ﴾ أي أن الصبر على أذى الناس لمن عزم الأمور (١٠).

وهذه الجملة من الوصية انتظمت توحيد الله.. وشعور برقابته.. وتطلع إلى ما عنده.. وثقة في عدله.. وخشية من عقابه.. ثم انتقال إلى دعوة الناس وإصلاح حالهم، وأمرهم بالمعروف، وله يهم عن المنكر، والتزود لتلك المعركة مع الشر بالزاد الأصيل، زاد العبادة لله والتوجه إليه بالصلاة، ثم الصبر على ما يصيب الداعية إلى الله، من التواء النفوس وعنادها، وانحراف القلوب وإعراضها، ومن الأذى تمتد به الألسنة وتمتد به الأيدي، ومن الابتلاء في المال والابتلاء في النفس عند الاقتضاء. إن ذلك من عز الأمور، وهو قطع الطريق على التردد فيها بعد العزم والتصميم. ش فتضمنت الوصية تكميل النفس وتكميل الغير، فتكميل النفس بفعل الخير وترك الشر، وتكميل الغير بالأمر والنهى ش.

ثم يذكر لقمان في وصيته لابنه الهدي المشروع في مقابلة الناس قائلاً: ﴿ وَلَا تُصَعِّرَ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾ يقول: لا تعرض بوجهك عن الناس إذا كلمتهم أو كلموك احتقاراً منك لهم واستكباراً عليهم، ولكن ألن جانبك وابسط وجهك إليهم، كما جاء في الحديث: «ولو أن تلقى أخاك ووجهك إليه منبسط وإياك وإسبال الإزار فإنها من المحيلة والمخيلة لا يحبها اللهين، قال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس ﴿ في قوله: ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾ قول لا تتكبر فتحتقر عباد الله وتعرض عنهم بوجهك إذا كلموك، وكذا روى

<sup>(</sup>١) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٤٤٧/٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: سيد قطب، في ظلال القرآن ٥/٠٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ١٥٩/٦.

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام أحمد في المسند ٦٣/٥ . ولفظه : ((ولو أن تكلم أخاك ووجهك إليه منبسط، وإيـــاك وتسبيل الإزار فإنه من الخيلاء، والخيلاء لا يحبها الله عز وحل).

٣9

العوفي وعكرمة عنه، وقال مالك عن زيد بن أسلم ﴿ وَلَا تُصَعِّرَ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾ لا تتكلم وأنت معرض.

وقوله: ﴿ وَلَاتُمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ﴾ أي حيلاء متكبراً جباراً عنيداً، لا تفعل ذلك يبغضك الله ولهذا قال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْنَالِ فَخُورٍ ﴾ أي مختال معجب في نفسه فحور أي على غيره. ومع النهي عن مشية المرح أمره بمشية الاعتدال ﴿ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ ﴾

ثم ينتقل إلى موضوع آخر في الوصية ﴿ وَٱغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ﴾ أي لا تبالغ في الكلام ولا ترفع صوتك فيما لا فائدة فيه ولهذا قال: ﴿ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصُورَتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ ﴾ قال مجاهد وغير واحد: إن أقبح الأصوات لصوت الحمير أي غاية من رفع صوته أنه يشبه بالحمير في علوه ورفعه ومع هذا هو بغيض إلى الله تعالى وهذا التشبيه بالحمير يقتضي تحريمه وذمه غاية الذم. (۱)

#### ٥- الشمول

هذه الوصايا من لقمان الحكيم لابنه تجمع أمهات الحكم، وتستلزم ما لم يذكر منها. وكل وصية يقرن بها ما يدعو إلى فعلها إن كانت أمراً، أو تركها إن كانت نهياً. افقد جمع لقمان لابنه في هذا الموقف بين العقيدة والعبادة والأحلاق، فإن تحقيق العبودية لله والحلاص من الشرك يندرج تحته أمور كثيرة من تقوى الله على والعلم بإحاطة الله بعباده تستلزم مراقبته وحشيته. كما أن إقامة الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، كما في قوله على الله ما أوجى إلينك مِن الْكِنْكِ وَأَقِمِ الصَّكُونَ الصَّكُونَ المَّكُونَ مَا تَصْمَعُونَ العنكبوت: عَنِ الْفَحَشَاءَ وَالمُنكرِ وَالْقِيْكُونَ اللهُ يَعْلَمُ مَا تَصَمَعُونَ العنكبوت: عَنِ الْفَحَشَاءَ وَالْمُنكرِ وَالْمُنكرِ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تَصْمَعُونَ اللهُ العنكبوت: عَنِ الْفَحَشَاءَ وَالْمُنكرِ وَالْمُنكرِ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تَصْمَعُونَ اللهِ العنكبوت: ٥٤].



<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ٤٤٧/٣. وسيد قطب، في ظلال القرآن ٥/٠٧٩٠.

<sup>(</sup>٢) السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ١٦٠/٦.



# الدروس المستفادة

- 1- الحرص على التذكير برابط الصلة في الخطاب الدعوي بين الوالد والولد والولد وتكرار ذلك وتوكيده.
  - ٢- الحرص على الموضوعات الدعوية المهمة التي يحتاجها الولد.
    - ٣- الحرص على الإقناع والتعليل في التوجيه الدعوي.
  - ٤- التركيز على الدعوة إلى محاسن الأخلاق التي يحتاجها الأولاد.
  - ٥- استخدام أسلوب التمثيل الذي يكون معيناً على قبول الدعوة والانتفاع بها.
    - ٦- الإيجاز في التوجيه الدعوي.
    - ٧- التدرج في الموضوعات الدعوية.





٤١

# المبحث الثالث

# دعوة الأخ

# دعوة موسى لهارون (عليهما السلام)

النص الدعوي

﴿ وَوَاعَدُنَا مُوسَىٰ تَلَاثِينَ لَيُلَةً وَأَتْمَمْنَكَهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيقَتُ رَبِّهِ اَرْبَعِينَ لَيُلَةً وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَدُونَ الْخُلُفِّنِي فِي قَوْمِى وَأَصْلِحْ وَلَاتَنَّبِعُ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَدُرُونَ الْخُلُفِّنِي فِي قَوْمِى وَأَصْلِحْ وَلَاتَنَّبِعُ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ وقال مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَدُرُونَ الْخُلُفِي فِي قَوْمِى وَأَصْلِحْ وَلَاتَنَبِعُ سَبِيلَ اللَّمُ فُسِدِينَ ﴾

#### الداعي

هو نبي الله موسى بن عمران الكليم الله الذي ابتعثه الله نبياً إلى بين إسرائيل، واختصه الله به بكلامه من غير واسطة، وهو من أولي العزم من الرسل، ولقد ولد في مصر ونشأ وترعرع في بيت الطاغية فرعون في وقت كان فرعون شديد الحرص على قتل كل مولود ذكر في بين إسرائيل، وفي ذلك عبرة وعظه، ولقد نجا الله به على يديه بين إسرائيل من الاستعباد والظلم الذي نالهم من الفراعنة، فخرج موسى ببين إسرائيل إلى سيناء بعد أن أهلك الله في فرعون وقومه، ولقد لقي موسى في من بين إسرائيل العنت والمشقة في دعوقهم إلى الله في ، وكانت وفاته الله في سيناء (۱).

<sup>(</sup>۱) للاستزادة في سيرة موسى (عليه السلام) راجع -مثلاً -: ابن جرير الطبري، تاريخ الأمم والملوك ص ٢٣١- ٢٠٦. و ٢٥٦. وابن كثير، البداية والنهاية ص ٢٣٧- ٣١٩. ومحمد علي الصابوني، النبوة والأنبياء ص ١٨١- ٢٠٣. محمد النجار، تاريخ الأنبياء في ضوء القرآن الكريم والسنة النبوية ص ١٧٣- ٢٢٧. ومحمود شلبي، حياة موسى ص ٣١- ١٩٩.



#### المدعو

دعوة الأقربين في القرآن الكريم .

النص الدعويالمذكور يفيد أن الداعي نبي والمدعو كذلك نبي فهو هارون الله الذي أرسله الله ﷺ نبياً إلى بني إسرائيل مع موسى استجابة لدعوة موسى على ﴿ وَٱجْعَل لِّي وَزيرًا مِّنْ أَهْلِي (الله عَرُونَ أَخِي (الله عَنْ الله عَنْ ا اللسان قوي الجنان ﴿ وَأَخِي هَـُـرُونِتُ هُوَ أَفْصِحُ مِنِّي لِسَــانَافَأَرْسِلَهُ مَعِيَ رِدْءَا يُصَدِّقُنِيَّ ۖ إِنِّيَّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴾ [القصص: ٣٤]. ١٠

موضوع الدعوة: الصلاح وعدم اتباع سبيل المفسدين، وهم العصاة.

# المنهج

هذا الموقف الدعوي جرى بين أخ وأخيه وكل منهما نبي من أنبياء الله ﷺ ، ولكن الأمر الذي يحسن التنبه له في هذا الموقف أن الداعي صاحب فضل كبير على المدعو، فلم ينفع أحد أخاه، كما نفع موسى أخاه هارون وذلك حين دعا الله أن يشركه معه في النبوة فاستجيبت الدعوة وتحققت النبوة، والدعوة كانت بمناسبة ذهاب موسى لميقات ربه واستخلافه لهارون على بني إسرائيل. والأسلوب الدعوي المتمثل في هذا الموقف عليي النحو الآتى:-

١- النصيحة المباشرة، فالدعوة جاءت بشكل نصيحة مباشرة من الأخ لأحيه.

٢- البلاغة والإيجاز

كانت تلك الكلمات الدعوية بالغة في الإيجاز واسعة في المعنى، فقول. : ﴿ وَأَصْلِحْ ﴾ أي اتبع طريق الإصلاح فيما يجب من أمور بني إسرائيل، والإصلاح يكون في كل شهيء للنفس وللغير.

٣- الأمر والنهي.



جمعت هذه الوصية بين الأمر والنهي، فالأمر بقوله: ﴿ وَأَصْلِحْ ﴾ ، فإن قيل: لما كان هارون نبياً، والنبي لا يفعل إلا الإصلاح، فكيف وصاه بالإصلاح؟ فالجواب: أن المقصود من هذا الأمر التأكيد، كقوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى ۖ قَالَ أَوَلَمُ تُؤْمِنَ ۚ قَالَ بَكَى وَلَكِن لِيَظْمَيِنَ قَلْبِي ۚ قَالَ فَخُذَ أَرْبَعَةً مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءَاثُمَّ أَدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيَا ۚ وَٱعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾

[البقرة: ٢٦٠] (١). والنهي بقوله: ﴿ وَلَا تَنَّبِعُ سَكِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ وهم الذين يعملون بالمعاصى ". ومن دعاك منهم للإفساد فلا تتبعه ولا تطعه". واتباع سبيل المفسدين يشمل مشاركتهم في أعمالهم ومساعدتهم عليها ومعاشرهم والإقامة معهم حال اقترافها. ٤٠

ومن جانب آخر فإن موسى الله لما وجه الدعوة لأخيه يعلم أن هارون الله نبي مرسل من ربه معه، ولكن المسلم للمسلم ناصح، والنصيحة حق واجب للمسلم على المسلم ، ثم إن موسى يقدر ثقل التبعة ، وهو يعرف طبيعة قومه بني إسرائيل. وقد تلقى هارون النصحية ولم تثقل على نفسه، فالنصيحة إنما تثقل على نفوس الأشرار؛ لأنها تقيدهم، وتثقل على نفوس المتكبرين الذين يحسون في النصيحة تنقصاً لأقدارهم(٠٠).

وهذه الدعوة الموجهة إلى نبي من أنبياء الله إنما هي من باب التنبيه والتـــذكير، وإلا فهارون ﷺ نبي شريف كريم على الله له وجاهة وجلالة، صلوات الله وسلامه عليه وسائر الأنبياء (٠٠). وعلى هذا الأساس فإن الأتقياء والصلحاء من الناس عامة، ومن الإخوة خاصة



<sup>(</sup>١) الرازي، التفسير الكبير٤ ١/٥٥١.

<sup>(</sup>٢) انظر: الرازي، التفسير الكبير ١٨٥/١٤. القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ١٧٧/٧. والسعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ٨٧/٣.

<sup>(</sup>٣) الزمخشري، الكشاف ١٤٥/٢.

<sup>(</sup>٤) أحمد مصطفى المراغى، تفسير المراغى ٥٦٩/٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: سيد قطب، في ظلال القرآن ١٣٦٨/٣.

<sup>(</sup>٦) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ٢٤٤/٢.



٤٤

دعوة الأقربين في القرآن الكريم .

بحاجة إلى التذكير والتنبيه اقتداءً بذلك الموقف الدعوي بين موسى وهارون (عليهما السلام).

# الدروس المستفادة

- ١- استشعار أن الدعوة من المنافع المهمة التي ينفع فيه المرء أحاه.
- ٢- توجيه الدعوة إلى الأخ الأكبر سناً مطلوب من الداعية في حال الحاجـة إلى
  ذلك.
- ۳- لا مانع من توجيه الخطاب الدعوي لمن هو عامل به وذلك من باب التأكيد والمزيد.
- إن درجة صلاح الأخ مهما بلغت ليست مغنية عن توجبه الخطاب الدعوي
  إليه.
- ٥- اختيار الكلمات المناسبة للأخ، وبالأخص إذا كان الأخ ذا مكانة، كما اختار موسى الله تلك الكلمة الموجزة البليغة (وأصلح) في مخاطبة أخيه.





50

# المبحث الرابع

# أمر الله تعالى نبيه ﷺ بدعوة أزواجه

#### النصوص الدعوية

(١) ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لِإَزْوَكِ إِن كُنتُنَّ تُرِدْكَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِيَا وَزِينَتَهَا فَنَعَالَيْكَ أُمَيِّعَكُنَّ وَأُسَرِّمُكُنَّ مَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ ثَا كُنتُنَّ تُرِدْكَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ فَإِنَّ أُمَيِّعَكُنَّ وَأُسَرِّمُكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ ثَا كُنتُنَ تُرِدْكَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ فَإِنَّ أُمَيِّعُكُنَّ وَأُسَرِّمُكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ ثَلَ اللَّهُ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ أَن الْحزاب: ٢٨، ٢٩].

(٢) ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُلُ لِأَزَّوَجِكَ وَبَنَانِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْمِنَّ مِن جَلَبِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَىَ أَن يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنُ وَكَاكَ ٱللَّهُ عَنْوُرًا رَّحِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٩].

#### الداعي

هو رسول الله ﷺ .

#### المدعو

هن زوجات النبي ﷺ التسع اللاتي مات عنهن، خمس من قريش: عائشة وحفصة وأم حبيبة وسودة وأم سلمة (رضي الله عنهن). وثلاث من سائر العرب: ميمونة وزينب بنت ححش ( وجويرية (رضي الله عنهن). وواحدة من بني هارون: صفية (رضي الله عنهن).

<sup>(</sup>۱) وزينب (رضي الله عنها) قريبة من قريش؛ لأنها تنتسب إلى أسد بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر بسن نزار. وقبيلة قريش هم أولاد فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن إلياس ... وأمها قرشية وهي أميمة بنت عبدالمطلب عمة رسول الله (صلى الله عليه وسلم) . (انظر: ابن حجر، تحذيب التهذيب وهي أميمة بنت عبدالمطلب عمة وسائل العرب ٢١/١، ٩٤٧/٣)



علماً بأن أول زوجات النبي ﷺ حديجة بنت حويلد (رضي الله عنها) توفيت في السنة السابعة من البعثة وقيل العاشرة.(١)

# موضوع الدعوة

موضوع الدعوة في النص الأول هو الرضى بالله ورسوله وما يترتب على ذلك من العمل الصالح والإعراض عن الحياة الدنيا وزينتها. وأما في الثاني فهو الاحتشام والحجاب عن الرجال الأجانب.

#### المنهج

هذا الموقف الدعوي هو أمر من الله الله النعوي النص الأول المتعلق بتخيير خلال هذا الأمر يظهر الأسلوب الدعوي وهو التخيير، ففي النص الأول المتعلق بتخيير زوجات النبي الخيرة الله والدار الآخرة والبقاء مع الرسول الله والدار الآخرة والبقاء مع الرسول الله والإجبار، إنه يخير عن الحياة الدنيا، ولكن بأسلوب جميل، أسلوب التخيير دون الإلزام والإجبار، إنه يخير نساءه الله بين الدنيا والآخرة، كما تروي لنا عائشة (رضي الله عنها) جانباً من هذا التخيير، فتقول: «... فأنزلت آية التخيير، فبدأ بي أول امرأة، فقال: إني ذاكر لك أمراً، ولا عليك أن لا تعجلي حتى تستأمري أبويك. قالت: قد أعلم أن أبوي لم يكونا يأمراني بفراقك. ثم قال: إن الله قال: يا أيها النبي قل لأزواجك إلى قوله عظيماً. قلت: أفي هذا أستأمر أبوي، فإني أريد الله ورسوله والدار الآخرة. ثم خير نساءه، فقلن مثل ما قالت عائشة». شمراً ...

إذاً كل زوجات النبي ﷺ اخترن هذا الخيار، اخترن حب الله ورسوله على الحياة الدنيا وزينتها.

<sup>(</sup>۱) انظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ١١١/١٤ - ١١١٠، ١/٥٥١. والشوكاني، فتح القدير ٢٧٥/٤. وابن سيد الناس، عيون الأثر ٣٩٣/٣ - ٤٠٠ وابن القيم، زاد المعاد ١/٥٥١ - ١١٤ ود. أكرم ضياء العمري، السيرة النبوية الصحيحة ٢/٢٤ - ٣٥٣. والندوي، السيرة النبوية ص ٣٥٢ - ٣٦٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، الجامع الصحيح، كتاب المظالم والغصب، رقم الحديث ٢٤٦٨.



وقيل في سبب التخيير أن بعض زوجاته سألنه شيئاً من عرض الدنيا، وقيل زيادة في النفقة، وقيل آذينه بغيرة بعضهن على بعض (٠٠). وفي رواية لمسلم قول الرسول ﷺ لعمر: «هن حولي كما ترى يسألنني النفقة »(٢). وسؤال المرأة زوجها النفقة وإن توسعت في ذلك إنما هو أمر مباح، ولكنها التربية النبوية لزوجات المصطفى ﷺ.

كما لا بد ن أن نلمح إلى حاله هو ﷺ الذي اقتصد في العيش ابتغاء ما عند الله، وفي القصة المذكورة يبين عمر بن الخطاب لله شيئاً من حال النبي ﷺ حيث يقول: «دخلت عليه فإذا هو مضطجع على رمال ٣٠ حصير، ليس بينه وبينه فراش، قد أثر الرمال بجنبه، متكئ على وسادة من أدم حشوها ليف فسلمت عليه... ثم رفعت بصري في بيته فوالله ما رأيت فيه شيئا يرد البصر غير أهبة (٤) ثلاثة فقلت: ادع الله فليوسع على أمتك فإن فرارس والروم وسع عليهم وأعطوا الدنيا وهم لا يعبدون الله وكان متكئاً فقال: أوفي شك أنت يا ابن الخطاب، أولئك قوم عجلت لهم طيباهم في الحياة الدنيا،(٥).

من هنا لا بد أن نعلم أن الحال التي كان النبي ﷺ يريد من زوجاته أن يكن عليها نجده هو أكمل حال فيها.

وفي التخيير فائدة دعوية جميلة وهي أن المختار يكون لديه الاستعداد لما يترتب على هذا الخيار من لوازم بعد ذلك، وأنه ترك المرغوب عنه عن طواعية واختيار فلا تتعلق بــه

إن المنهج الدعوي في هذا موقف النبي ﷺ مع زوجاته فيه تنبيه للزوج المعاصر الداعية في حسن المعاملة مع الزوجة فهو سبب في قبول الدعوة، فهذا النبي ﷺ وعد زوجاتــه في



<sup>(</sup>١) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ١٠٦/١٤. وابن الجوزي، زاد المسير ٣٧٦/٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الطلاق، حديث ٢٧٠٣.

<sup>(</sup>٣) بكسر الراء ويجوز ضمها، يقال : رَمَلَ الْحَصير إذَا نَسَجَهُ ، والمراد ضلوعه المتداخلة بمترلة الخيوط في الثـــوب المنسوج، وكأنه لم يكن فوق الحصير فراش ولا غيره بحيث لا يمنع تأثير الحصير. (ابن احجر، فتح الباري ٥/١١٧. وانظر: الزبيدي، تاج العروس ٧/٥٠٠. والجوهري، الصحاح ١٧١٣/٤ مادة [رمل]).

<sup>(</sup>٤) الإهاب: الجلد ما لم يدبغ. (الجوهري، الصحاح ٨٩/١ مادة [أهب]).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري، الجامع الصحيح، كتاب المظالم والغصب، رقم الحديث ٢٤٦٨.

٤٨

طلاقهن بالتسريح بإحسان وهو التسريح من دون مغاضبة ولا مشاتمة، بل بسعة صدر وانشراح بال().

وأما النص الثاني المتعلق بالحجاب، فقد سبق الحديث عنه في الكلام على دعوة الأبناء، ولكن مما يجب التنبه له هنا في هذا الإطار هو الحرص على سلامة الزوجات بتوجيههن ودعوقهن مهما بلغن من التقى والصلاح والعفاف، فإلهن لن يصلن إلى ما كان عليه زوجات رسول الله (صلى الله عليه وسلم).

ومما ينبغي ذكره أيضاً أن عائشة (رضي الله عنها) قد فهمت التوجيه جيداً فهي تدعو النساء بشأن الحجاب: فقد دخل نسوة من بني تميم على عائشة (رضي الله عنها) وعليهن ثياب رقاق فقالت عائشة: إن كنتن مؤمنات فليس هذا بلباس المؤمنات وإن كنتن غير مؤمنات فتمعتينه (رضي الله عنها) وعليها خمار قبطي معصفر فلما رأها قالت: لم تؤمن بسورة النور امرأة تلبس هذا. وثبت عن النبي الله قال: «نساء كاسيات عاريات مائلات مميلات رءوسهن مثل أسنمة البخت لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها». (")

#### الدروس المستفادة

- ١- العناية بتوجيه الدعوة إلى الزوجات.
- ٣٠٠ شمول الزوجات بتوجيه الدعوة إليهن في حالة وجود أكثر من زوجة.
  - ٣- مهما بلغ صلاح الزوجات فلا يستغنين عن توجيه الدعوة لهن.
- ٤- مهما بلغ صلاح المجتمع فلا يغفل الزوج عن صيانة زوجاته من أعين الفسقة.
  - ٥- الاعتناء بحسن الخطاب الدعوي مع الزوجات.

<sup>(</sup>١) السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ٢١٤/٦.

<sup>(</sup>٢) هكذا في أكثر من نسخة، ولعلها : فتمتعن به .

<sup>(</sup>٣) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ١٥٦/١٤. والحديث أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب اللباس والزينة، رقم الحديث ٢١٢٨.

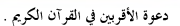
٤٩



دعوة الأقربين في القرآن الكريم .

٦- استخدام التمثيل عند الحاجة في الخطاب الدعوي للزوجات.





الألولة

٥,

# المبحث الخامس سائر الأقربين النموذج الأول أمر الله تعالى بيب بدعوة أهله

النص الدعوي

﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَا بِعَايَةٍ مِّن رَّبِّهِ ۚ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِّنَةُ مَا فِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَى ﴾ [طه: ١٣٢].

الداعي: هو رسول الله (صلى الله عليه وسلم).

المدعو: الأهل، والمراد بمم قومه عامة، أو أهل بيته خاصة. (١)

موضوع الدعوة: الصلاة.

المنهج: في هذه الآية توجيه من المولى النبيه الكريم الله بالعناية بأهله وأمرهم بالصلة، والأسلوب الدعوي الظاهر من هذا النص هو ما يأتي:-

#### ١ – الأمر بالصلاة

فالدعوة هنا هي أمرهم بالصلاة، وقد يكون الأمر للترغيب، كما في صلاة النافلة، أو للإلزام في الصلاة الواجبة. والأمر بالشيء أمر بجميع ما لا يتم إلا بــه فيكــون أمــراً بتعليمهم ما يصلح الصلاة وما يفسدها وما يكملها.

#### ٧- القدوة الصالحة

كون الداعية قدوة صالحة للمدعوين مما يفيد في استجابتهم للدعوة، ورسول الله ﷺ أكمل قدوة لهذه الأمة. وكما جاء في الآية الأمر بالصلاة فإن من كمال الأمر وتمام



<sup>(</sup>١) انظر: ابن الجوزي، زاد المسير ٥/٥٣٠.

<sup>(</sup>٢) السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ٢٠٣/٥.



01

قال ابن حجر (ت ١٥٨هـ) في شرحه للحديث: قال الطبري: لولا ما علم النبي الله من عظم فضل الصلاة في الليل ما كان يزعج ابنته وابن عمه، في وقت جعله الله لخلقه سكناً، ولكنه اختار لهما إحراز تلك الفضيلة على الدعة والسكون، امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ وَأَمْرَ أَهَلَكَ بِٱلصَّلُوةِ ﴾ الآية. (٢)

كما كان النبي ﷺ يوقظ عائشة (رضي الله عنها) للوتر، كما في صحيح البخاري عن عائشة (رضي الله عنها) قالت: كان النبي ﷺ يصلي وأنا راقدة معترضة على فراشه، فإذا أراد أن يوتر أيقظن ، ٣٠٠٠.

ويتأكد إيقاظ النبي ﷺ لأهله في رمضان، كما في البخاري أيضاً عن عائشة (رضي الله عنها) قالت: كان النبي ﷺ إذا دخل العشر شد مئزره وأحيا ليله وأيقظ أهله.(١)

كما اقتدى به أصحابه ﴿ فهذا عمر بن الخطاب ﴿ يوقظ أهل داره لصلاة الليل ويصلي وهو يتمثل بالآية (٥). ففي موطأ الإمام مالك عن زيد ابن أسلم عن أبيه أن عمر بن الخطاب ﴿ كان يصلى من الليل ما شاء الله، حتى إذا كان من آخر الليل أيقظ أهله



<sup>(</sup>١) الجامع الصحيح، كتاب التهجد، رقم الحديث ١١٢٧.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان ١٦٩/١٦ . وانظر : فتح الباري ١١/٣

<sup>(</sup>٣) الجامع الصحيح، كتاب الوتر، رقم الحديث ٩٩٧.

<sup>(</sup>٤) الجامع الصحيح، كتاب صلاة التراويح، رقم الحديث ٢٠٢٤.

<sup>(</sup>٥) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ١٧٤/١١.



للصلاة، يقول لهم: الصلاة الصلاة، ثم يتلو هذه الآية ﴿ وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَاصَطِيرِ عَلَيْما لَا لَهُ الصَّلَوْةِ وَاصَطَيرِ عَلَيْما لَا لَا لَهُ اللَّهِ لَا لَا لَهُ اللَّهِ لَا لَا لَهُ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ

#### الدروس المستفادة

- ١- أن يكون الداعية قدوة لأهله فيه أثر كبير لقبولهم دعوته.
- ٢- يجدر بالداعية الذي له نصيب من قيام الليل أن يحث أهله على هذا الخير.
- عناية الداعية بنفسه واجتهاده في طاعة ربه والتقرب إليه يحتاج إلى صبر ومصابرة، وذلك معين له في قيامه بالدعوة إلى الله .
- ٤- ينبغي للداعية أن تغلب شفقته على أهله في أمور الآخرة على شفقته عليهم في أمور الدنيا.



<sup>(</sup>١) الموطأ، كتاب الصلاة، رقم الحديث ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) الباجي، المنتقى شرح موطأ الأمام مالك ٢١٣/١.



# النموذج الثابي أمر الله تعالى نبيه ﷺ بدعوة عشيرته الأقربين

#### النص الدعوي

﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ اللَّهُ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱنَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللَّ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّي بَرِيٓ أَوْ مِّمَّا تَعْمَلُونَ ﴿١١﴾ وَتَوكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿١١٧﴾ [الشعراء: ٢١٤ -1717

الداعي : هو رسول الله ﷺ .

المدعو: هم عشيرته الأقربون، وهم قريش، وقيل بنو عبدمناف. وقيل بنو هاشم. ووقع في صحيح مسلم (روعشيرتك الأقربين ورهطك منهم المحلصين)(١).

موضوع الدعوة: الإسلام ونبذ الشرك بالله

المنهج: هذا الموقف هو أمر من الله ﷺ بتوجيه الدعوة للعشيرة الأقربين بأسلوب الإنذار، والإنذار بمعنى الإبلاغ ، ولا يكون إلا في التحويف.

كان ذلك الأمر لرسول الله ﷺ بعد تسلية الله ﷺ لرسوله بذكر شيء من قصص الأنبياء قبله وما تبعها، ثم أجاب عن سؤال المنكرين، أمره بعد ذلك بما يتعلق بالتبليغ والرسالة، فرتب له طريق الإنذار بدءاً بالأقرب فالأقرب والرفق بالمؤمنين، ثم ختم وصاياه له بالتوكل عليه وحده. ٣

وإنذار العشيرة الأقربين هو جزء من الإنذار العام لأمته، وأما عن كيفية هذا الإنذار الذي أمر به للعشيرة .فقد وردت أحاديث عدة تروي لنا كيفية قيام النبي ﷺ بهذا الأمر ومن ذلك ما ورد عن ابن عباس (رضى الله عنهما) قال: لما أنزل الله عز وجل ﴿ وَأَنذِرُ



<sup>(</sup>١) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ٩٦/١٣. والشوكاني، فتح القدير ١٢٠/٤. وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، رقم الحديث ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) الجوهري، الصحاح ١/٥٢٨، مادة [نذر].

<sup>(</sup>٣) انظر: الرحيلي، التفسير المنير ١٩/٢٣٥.

0 2

عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ أتى النبي ﷺ الصفا فصعد عليه، ثم نادى: يا صباحاه. فاحتمع الناس الله بين رجل يجئ إليه، وبين رجل يبعث رسوله، فقال: رسول الله ﷺ: يا بني عبد المطلب، يا بني فهر، يا بني لؤي، أرأيتم لو أخبرتكم أن خيلاً بسفح هذا الجبل تريد أن تغير عليكم، صدقتموني؟ قالوا: نعم. قال: فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد. فقال أبو لهب: تباً لك سائر اليوم، أما دعوتنا إلا لهذا. وأنزل الله ﴿تَبَتَ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبّ ﴾ [المسد: 1]. (1)

وعن عائشة (رضي الله عنها) قالت: لما نزلت ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقَرَبِينَ ﴾ قام رسول الله ﷺ على الصفا فقال: يا فاطمة بنت محمد، يا صفية بنت عبد المطلب، يا بين عبد المطلب، لا أملك لكم من الله شيئاً، سلوني من مالي ما شئتم»(").

وإذا جئنا نتأمل هذا النداء وصلته بنسب رسول الله ، فإن نسبه هو: محمد بن عبدالله بن عبدالله بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر – وهو الملقب بقريش وإليه تنسب القبيلة - بن مالك بن النظر ...(٤)

نجد أن كل من له صلة برسول الله من طريق عبدالمطلب أو طريق هاشم أو طريق عبد مناف أو طريق كعب أو عن طريق فهر، كلهم شملهم هذا النداء، بل ويتكرر

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ۳۰۷/۱، واللفظ له. والبخاري، الجامع الصحيح، كتاب تفسير القرآن، رقم الحديث ٤٧٧٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، رقم الحديث ٣٠٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ٣٦٠/٢ واللفظ له. ومسلم، كتاب الإيمان، رقم الحديث ٢٠٤.

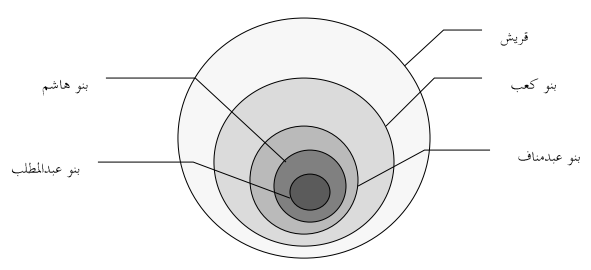
<sup>(</sup>٤) انظر : ابن إسحاق، السيرة النبوية ص١ . وابن هشام، السيرة النبوية ص١ . والمباركفوري، الرحيق المختوم ص٥٥-٦١.



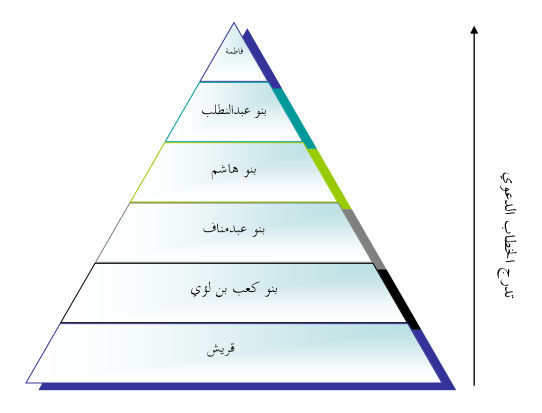
٥٥

النداء في حق بعضهم كلما كانت القرابة أشد، فعل سبيل المثال فإن النداء لفاطمة (رضي الله عنها) شملها النداء لكل البطون لأنها منهم.

ويتضح هذا من التثيل الآتي:-



وفي شكل آخر يتضح التدرج الهرمي لنداء رسول الله ﷺ لتلك البطون، كما يأتي:-







ومن باب البداءة بإنذار العشيرة الأقربين ما قاله ﷺ في خطبته في حجة الوداع: ﴿ أَلا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع ودماء الجاهلية موضوعة، وإن أول دم أضع من دمائنا دم ابن ربيعة بن الحارث، كان مسترضعاً في بني سعد فقتلته هذيل، وربا الجاهلية موضوع، وأول ربا أضع ربانا ربا عباس بن عبد المطلب فإنه موضوع كله »(١). قال النووي (ت ٢٧٧هـ): « في هذه الجملة إبطال أفعال الجاهلية وبيوعها التي لم يتصل بما قبض ، وأنه لا قصاص في قتلها، وأن الإمام وغيره ممن يأمر بمعروف أو ينهي عن منكر ينبغي أن يبدأ بنفسه وأهله فهو أقرب إلى قبول قوله وإلى طيب نفس من قرب عهده بالإسلام، وأما قوله صلى الله عليه وسلم (تحت قدمي) فإشارة إلى إبطاله $^{(7)}$ .

#### الدروس المستفادة

- الأقربون من الداعية مهما كانت درجة القربة لهم حق الدعوة عليه.
  - العناية بدعوة الأقربين فيها اقتداء بالنبي ﷺ . - ٢
- كلما ازدادت القربة زاد التوكيد في توجيه الدعوة إليهم، فدعوة الوالدين آكد -٣ من دعوة الأخوة، ودعوة الأخوة آكد من أبناء العم، وهكذا.
  - التوكل على الله ﷺ في دعوة العشيرة الأقربين. - ٤
  - الداعية الذي بلغ دعوته إلى عشيرته يكون أعذر إلى ربه ١٠٠٠.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الحج، رقم الحديث ١٢١٨.

<sup>(</sup>۲) النووي، شرح صحيح مسلم ١٨٢/٨.



# النموذج الثالث دعوة إسماعيل المسيخ لأهله

# النص الدعوي

﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهُلُهُ بِٱلصَّلَوْقِ وَٱلزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَرَبِّهِ عَرْضِيًّا ﴾ [مريم: ٥٥].

الداعي: هو إسماعيل بن إبراهيم الخليل (عليهما السلام)، وهو والد عرب الحجاز كلهم ('). ولقد كان رسولاً نبياً كما وصفه ربه بقوله: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِئْبِ إِسْمَاعِيلَ ۚ إِنَّهُۥكَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِوَكَانَرَسُولَا نَبْيَّا ﴾ [مريم: ٥٤]. ومن نسله جاء نبينا محمد ﷺ ولقد أثني الله ﷺ عليه في مواضع عدة من كتابه. هاجر به والده مع أمه هاجر إلى مكة، ولما كبر إسماعيل تـزوج امرأة من جرهم. ٣

المدعو: هم الأهل من زوجة وأبناء ونحوهم من القرابات، وقيل في معنى الأهل في هـذه الآية: الأمة، وجرهم وهم قوم إسماعيل ٣٠٠.

الموضوع: الصلاة والزكاة، وهما أشرف العبادات.

المنهج: هذا الموقف هو بيان حال إسماعيل (عليه السلام) في دعوته لأهله، وهو ثناء جميل من الله (سبحانه وتعالى) على عبده في هذا الموقف الدعوي، ويتمثل الأسلوب الظاهر من النص بما يأتى: -

١- الأمر: وهو أمرهم بالصلاة والزكاة، سواء كان أمر ترغيب في النوافل، أو أمر إلزام في الفرائض، فكان يأمر أهله بالصلاة المتضمنة للإخلاص للمعبود، والزكاة المتضمنة للإحسان إلى العبيد، فكمل نفسه وكمل غيره وخصوصاً أخص الناس عنده وهم أهله

<sup>(</sup>١) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم ١٢٦/٣.

<sup>(</sup>٢) للاستزادة في سيرة إسماعيل (عليه السلام) انظر – مثلاً –: ابن جرير الطبري، تاريخ الأمم والملوك ص ١٨٩. وابن كثير، البداية والنهاية ص١٩١-١٩٣٠. ومحمد على الصابويي، النبوة والأنبياء ص ٢٦٢- ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزي، زاد المسير ٥/٠٤٠. والرازي، التفسير الكبير ١٩٩/٢١.



0 /

وقال الرازي: «والأقرب في الأهل أن المراد به من يلزمه أن يؤدي إليه الشرع فيدخل فيه كل أمته من حيث لزمه في جميعهم ما يلزم المرء في أهله خاصة، هذا إذا حمل الأمر على المفروض من الصلاة والزكاة، فإذا حمل على الندب فيهما كان المراد أنه كما كان يتهجد بالليل يأمر أهله أي من كان في داره في ذلك الوقت بذلك وكان نظره لهم في الدين يغلب على شفقته عليهم في الدنيا، بخلاف ما عليه أكثر الناس. وقيل: كان يبدأ بأهله في الأمر بالصلاح والعبادة ليجعلهم قدوة لمن سواهم»(").

والداعية الذي يسعى إلى هذا المنهج من حث الأهل على الخير له فضل عظيم، كما جاء في الحديث عن أبي هريرة في قال قال رسول الله في: «رحم الله رجلا قام من الليل فصلى وأيقظ امرأته، فإن أبت نضح في وجهها الماء. رحم الله امرأة قامت من الليل فصلت وأيقظت زوجها، فإن أبي نضحت في وجهه الماء».

وفي حديث آخر عن أبي سعيد وأبي هريرة ﴿ عن النبي ﷺ قال: ﴿إِذَا استيقظ الرجل من الليل وأيقظ امرأته فصليا ركعتين جميعاً كتبا من الذاكرين الله كثيراً والذاكرات، (°).

<sup>(</sup>١) السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ١١٨/٥.

<sup>(</sup>٢) انظر : الألوسي، روح المعاني ١٠٥/١٦.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ٢١/٩٩/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الصلاة، رقم الحديث ١٣٠٨ واللفظ له. والنسائي في سننه، كتاب قيام الليل، رقم الحديث ١٦١١. وابن ماجه في سننه، كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، رقم الحديث ١٣٣٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الصلاة رقم الحديث ١٣٠٩. وابن ماجه في سننه، كتاب إقامـــة الصـــلاة والسنة فيها، رقم الحديث ١٣٣٥. واللفظ له.



٥٩

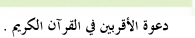
دعوة الأقربين في القرآن الكريم .

٢ – القدوة الحسنة: مع ذكر الله ﷺ عن إسماعيل أنه كان يأمر أهله بالصلاة بين حاله في نفسه حيث قال: ﴿ وَكَانَ عِندَرَبِهِ عَمْرَضِيًّا ﴾ أي رضياً زاكياً صالحاً(١). وهذا يعني أنه قد كمل نفسه فيه، فكان قدوة لمدعوية.

# الدروس المستفادة

- ١- اعتناء الداعية بأهله دليل على إخلاصه.
- ٢- العناية بدعوة الأهل إلى العبادات المهمة.
- قيام الداعية بدعوة أهله هو جانب من جوانب الثناء عليه، وفيه تحقيق لمرضاة
  الله .





الألهلة

٦.

#### الخاتمة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد: فبعد الوقوف على عدد من النماذج الدعوية التي ساقها القرآن الكريم في دعوة الأقربين، وبيان ما فيها من الأساليب، يجدر التأمل فيها والسير على لهجها، وذلك طلباً للنجاة من النار التي أخبر الله عنها بقوله: ﴿ يَكَانَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُو ٱ أَنفُسَكُمُ وَالَّمَلِكُمُ نَارًا وَقُودُهَا النار التي أخبر الله عنه عنها بقوله: ﴿ يَكَانَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُو ٱ أَنفُسَكُمُ وَالمَّلِكُمُ نَارًا وَقُودُها النار التي أخبر الله عنه عنها بقوله ألله الله مناه على ملامة أقاربه في دينهم يتطلب منه تحري المنهج السليم في دعوقم إلى الله ...

ففي شأن الأب يجد الداعية التوجيه القرآني في كيفية مخاطبته بالدعوة إلى الله ، وكيف يكون موقف الابن الداعية إلى الله في حال الصد والإعراض صيانة لحق الأبوة وواجب الدعوة. وليدرك الداعية أن من أعظم وجوه البر بالأب هو رعايته في أمر دينه بدعوته إلى المولى .

كما يجد أيضاً ذلك المنهج الحكيم في كيفية مخاطبة الأبناء بالدعوة إلى الله ، تلك المخاطبة الممزوجة بالرحمة والشفقة عليهم، وفيه أيضاً تسلية للداعية في حال صد الابن وإعراضه وعدم استجابته لداعي الإيمان الصادر من الوالد الحنون المشفق على ولده من المصير المخزي. كما لا بد أن يستشعر الداعية وقوفه يوم القيامه حين يسأله ربه عن هذه الرعاية.

ويجد الداعية أيضاً منهجاً حكيماً في مخاطبة آخرين من الأقدارب، كالإخوان، والأزواج، ونحوهم من العشيرة الأقربين الذين جاء الحث على تبليغهم الدعوة إلى الله لله لله لم من الحق الخاص على الداعية، وفي هذا سير على نمج سيد الدعاة سيدنا محمد لله لذي لم يدخر وسعاً في دعوته لعشيرته الأقربين.

ولذا فإنه حري بالداعية الحريص على نفع أقاربه السير على هذا المنهج الحكيم، والتغلب على تلك العواطف التي تمنع الداعية من توجيه دعوته إلى أقاربه، فإن بعض

٦١

العلاقات الأسرية يشوبها شيء من النزاع والخلاف، وربما الانقطاع، فيكون ذلك سبباً في منع الدعوة عنهم. وإن الداعية المخلص يتجاوز كل تلك الخلافات ويبذل دعوته إلى أقاربه، فإن سيد الدعاة نبينا محمد (صلى الله عليه وسلم) لم تمنعه عداوة أبي لهب من أن يبلغه الدعوة.

وإن مما يوصي به الباحث في ختام هذا البحث ما يأتي:-

- 1- الحرص على دعوة الوالدين لما لهم من الحق على الأولاد وسلوك المنهج القرآني في مخاطبتهم في الدعوة، وذلك بتأمل ما عندهم من النقص في جوانب الدين، فإن كانا غير مسلمين تكون دعوهم إلى الإسلام، وإن كان مسلمين تـــتم دعوهما في جوانب التقصير سواء كانت ترك واجبات، أو وقوع في محرمات.
- 7- إن نفع الأبناء ليس مقصوراً على التربية البدنية، بل أعظم من ذلك التوجيه الدعوي القائم على المنهج القرآني. ويكون ذلك بتعليمهم كتاب الله، وسنة رسوله (صلى الله عليه وسلم) وغرس العقيدة السليمة فيهم، وأمرهم بالصلاة وتعليمهم العبادات على الوجه الصحيح. فإن المسؤولية الدعوية تقع في الدرجة الأولى على الوالدين، فإذا أغفل الوالدان واجبهما في ذلك ربما كان ذلك سبباً في انحراف الأبناء عن الطريق المستقيم.
- ٣- لابد أن يحرص الداعية على نفع إخوانه وأخواته بالتوجيه إلى الخيرات والتحذير من المنكرات، ولو كانوا أكبر وأصلح. فإن رابطة النسب لها من الحقوق ما لها، وأعظم هذه الحقوق ما يتعلق بالدين من دعوهم إلى الله (سبحانه وتعالى)، وقد يكون الأخ أكبر من الداعية أو أصغر فيختار الأخ الداعية لكل ما يناسبه من نوع الخطاب الدعوي، ولا يغفل عن الكلمة الطيبة والهدية النافعة، التي تقرب الأخ لأحيه وتكون سبباً في قبول الدعوة.
- الأزواج لهم حقوق على أزواجهم ومن أهم هذه الحقوق التوجيه الدعوي المتسم بمنهج القرآن الحكيم. فإن الزوجين أكثر معرفة بحال بعضهما، فيجتهد كل منها بدعوة زوجه، ويكون بينهما تعاون على الخير، لأنهما يعيشان مع



بعضهما، فيوقظ الزوجه زوجه للصلاة -مثلا- ويحثه على الخيرات، ويحذره من المنكرات، ونحو ذلك من الجوانب الدعوية التي تكون متيسرة للزوجين دون غيرها.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





#### قائمة مراجع البحث

- ١- إبراهيم (عليه السلام) في التوراة --دراسة عقدية في ضوء القرآن الكريم-سليمان الراجحي، رسالة ماجستير، جامعة الملك سعود٢٠١-١٤٢١هـ.
- إبراهيم (عليه السلام) ودعوته في القرآن الكريم، أحمد البراء الأمـــيري، ط١(دار المنارة، جدة، ٢٠٦هـ).
- ٣- الاحتساب على الوالدين، د. فضل إلهي، ط١ (إدارة ترجمان الإسلام، باكستان، ٨١٤١٨ هـ).
- ٤- إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم (تفسير أبي السعود)، أبو السعود، نشر (دار إحياء التراث، بيروت )، د.ت.
- ٥- أسد الغابة في معرفة الصحابة، ابن الأثير، نشر (درا إحياء التراث العربي، بيروت)، د. ت.
- ٦ الإصابة في تمييز حياة الصحابة، ابن حجر العسقلاني، ط١(مطبعة السعادة، مصر، ۸۲۳۱هـ).
- أضواء البيان، الشنقيطي، طبع على نفقة صاحب السمو الملكي الأمير أحمد بن عبدالعزيز (٣٠٤١هـ).
  - ٨- الأنبياء في القرآن، سعد صادق محمد، ط١ (دار اللواء، الرياض، ١٤٠٢هـ).
- 9- أنوار التريل وأسرار التأويل، البيضاوي، نشر (دار الكتب العربية الكبرى، مصر )،
- ١٠- البحر المحيط، ابن حيان، نشر (مكتبة ومطابع النصر الحديثة، الرياض). وكذلك ط١ (دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٣هـ).
  - ۱۱ تاج العروس، الزبيدي، ط۱ (المطبعة الخيرية، مصر، ١٣٠٦هـ).
- ١٢ تاريخ الأنبياء في ضوء القرآن الكريم والسنة النبوية، محمد النجار، ط٢ (مكتبــة المعارف، الرياض، ١٤٠٣هـ).
  - ١٣ التحرير والتنوير، الطاهر بن عاشور، نشر (الدار التونسية للنشر، تونس)، د. ت.
    - ١٤ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، ط١ (دار الفكر، ١٤٠٠هـ).



- ٥١- التفسير الكبير، الرازي، ط١ (دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١١هـ).
  - ١٦ تفسير المراغى، المراغى، ط٤ (مصطفى الحلبي، مصر، ١٣٨٩هـ).
- 11- التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، الرحيلي، ط۱(دار الفكر، بيروت، هـ).
  - ۱۸ التفسير الواضح، محمد محمود حجازي، ط۱۰ (دار الجيل، بيروت، ۱۶۱۳ هـ).
    - ١٩ تمذيب التهذيب، ابن حجر العسقلاني، ط١(دار الفكر، بيروت، ١٤٠٤هـ).
- · ٢ تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، نشر (الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، الرياض، ١٤١٠هـ).
  - ٢١ جامع البيان في تفسير القرآن. الطبري، نشر (دار الحديث، القاهرة، ١٤٠٧هـ).
- ٢٢- الجامع الصحيح، البحاري، ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، ط١ (المطبعة السلفية، القاهرة، ١٤٠٠هـ).
  - ٢٣ الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، نشر (دار الكتب العلمية، ١٤١٣هـ).
- ٢٤ جواهر الحسان في تفسير القرآن (تفسير الثعالبي)، الثعالبي، نشر (مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت)، د.ت.
  - ٥٧ حياة موسى، محمود شلبى، ط٢ (دار الجيل، بيروت، ١٤٠٧هـ).
- ٢٦ دعوة الرسل إلى الله تعالى، محمد أحمد العدوي، نشر (مطبعة مصطفى الحلي، مصر)، د. ت.
  - ٢٧ الرحيق المختوم، المباركفوري، ط٣ (دار الوفاء، المنصورة، ١٤٠٧هـ).
- ٢٨ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع والمثاني، الألوسي، ط٤ (دار إحياء التراث، بيروت، ٤٠٥ هـ).
  - ٢٩ زاد المسير، ابن الجوزي، ط١ (المكتب الإسلامي)، د. ت.
  - · ٣- زاد المعاد، ابن القيم، ط٣ (مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٢ هـ).
- ٣١ سنن ابن ماجه، ابن ماجه، تحقيق وترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، نشر (المكتبة الإسلامية، استانبول)، د. ت.





70

- ۳۲- السنن، أبو داود، إعداد وتعليق عزت عبيد الدعاس، ط۱ (دار الحديث، بيروت، ١٣٨- السنن، أبو داود، إعداد وتعليق عبدالقادر أحمد عطا، نشر (مكتبة الرياض الحديثة)، د.ت.
  - ٣٣ السنن، الدارمي، نشر (دار الكتب العلمية، بيروت)، د. ت.
- ٣٤- السنن، النسائي، بشرح الحافظ حلال الدين السيوطي وحاشية الإمام السندي، ترقيم أبي غدة، ط٢ (مكتبة المطبوعات الإسلامية، حلب، ١٤٠٦هـ).
- ٥٣- سيرة إبراهيم الخليل (عليه الصلاة والسلام) في القرآن المجيد والأحاديث الصحيحة، هشام فهمي العارف، ط١(دار البشائر الإسلامية، بيروت، ١٤١٧هـ).
- ٣٦- السيرة النبوية الصحيحة، أكرم ضياء العمري، ط٦ (مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ١٤١٥هـ).
  - ٣٧ السيرة النبوية، ابن إسحاق، تحقيق محمد حميد الله، بدون ناشر.
- ۳۸ السيرة النبوية، ابن هشام، تحقيق مصطفى السقا وزميليه، نشر (دار المعرفة، بيروت).
  - ٣٩ السيرة النبوية، أبو الحسن الندوي، ط٤ (دار الشروق، بيروت، ١٤٠٢هـ).
- ٠٤- شرح صحيح مسلم، النووي، ط٢ (دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٣٩٢هـ).
- 13 الصحاح، الجوهري، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار، ط٣ (دار العلم للملايسين، بيروت، ٤٠٤ هـ).
- 27 صحيح ابن حبان، ابن حبان، ترتيب ابن بلبان الفارسي، ط۱ (دار الكتب بالعلمية، ۱۵،۷۷).
- ٤٣ صحيح مسلم، الإمام مسلم، ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، نشر (رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، الرياض، ١٤٠٠هـ).
  - ٤٤ العهد القديم (دار الكتاب المقدس في الشرق الأوسط)، د. ت.
  - ٥٥ عيون الأثو، ابن سيد الناس، ط١(دار التراث، المدينة المنورة، ١٤١٣هـ).



٦٦

- 23 غوامض الأسماء المبهمة والأحاديث المسندة في القرآن، عبدالرحمن السهيلي، ط١(دار الفكر العربي، بيروت، ١٩٨٨م).
- ٤٧- فتح الباري، ابن حجر، ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، تصحيح وتعليق سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز، نشر (رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، الرياض)، د. ت.
  - ٤٨ فتح القدير، الشوكاني، نشر (دار الفكر)، د.ت.
  - ٤٩ في ظلال القرآن، سيد قطب، ط١٢ (دار الشروق، بيروت،١٤٠٦ هـ).
- · ٥ الكشاف، الزمخشري، ترتيب وضبط وتصحيح محمد عبدالسلام شاهين، ط١(دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هـ).
- ٥١ الله والأنبياء في التوراة والعهد القديم، محمد علي البار، ط١ (دار القلم. دمشق، عمد على البار، ط١ (دار القلم. دمشق، ١٤١٠هـ).
- ٥٢ المحرر الوجيز، ابن عطية، تحقيق عبدالسلام عبدالشافي محمد، ط١( دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٣هـ).
  - ٥٣ المسند، الإمام أحمد بن حنبل، ط٥ (المكتب الإسلامي، بيروت، ١٤٠٥هـ).
- ٤٥- معالم التريل (تفسير البغوي)، البغوي، تحقيق محمد عبدالله النمر و آخرين، نشر (دار طيبة، الرياض، ١٤١١هـ).
- ٥٥ معجم قبائل العرب،عمر رضا كحالة، ط٦ (مؤسسة الرسالة، بيروت،١٤١٢هـ).
- ٥٦ معجم المؤلفين، عمر رضا كحالة، نشر(دار إحياء التراث العربي، بيروت)، د. ت.
- ٥٧- الملل والنحل، الشهرستاني، تحقيق عبد العزيز محمد الوكيل، نشر (دار الفكر)، د. ت.
- ٥٨ المنتقى شرح موطأ الأمام مالك، الباجي، ط١ (مطبعة السعادة، مصر، ١٣٣٢هـ).
  - ٥٩ الموطأ، الإمام مالك، ط٦ (دار النفائس، بيروت، ١٤٠٦هــ).
  - ٠٦- النبوة والأنبياء، محمد علي الصابوني، ط١( عالم الكتب، بيروت، ١٤٠٥هــ).



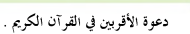


٦٧

# فهرس محتويات البحث

| قليم                                                         |
|--------------------------------------------------------------|
| لمبحث الأول: دعوة الأب - دعوة إبراهيم الله لأبيه             |
| لمبحث الثاني: دعوة الأولاد                                   |
| لنموذج الأول: أمر الله تعالى نبيه ﷺ بدعوة بناته              |
| لنموذج الثاني: دعوة إبراهيم ويعقوب الله لبنيهما              |
| لنموذج الثالث: دعوة نوح الله لابنه                           |
| لنموذج الرابع – دعوة لقمان لابنه                             |
| لمبحث الثالث: دعوة الأخ- دعوة موسى لهارون الله               |
| لمبحث الرابع: أمر الله تعالى نبيه ﷺ بدعوة أزواجه             |
| لمبحث الخامس: سائر الأقربين                                  |
| لنموذج الأول: أمر الله تعالى نبيه ﷺ بدعوة أهله               |
| لنموذج الثاني: أمر الله تعالى نبيه ﷺ بدعوة عشيرته الأقربين٥٠ |
| لنموذج الثالث: دعوة إسماعيل على المله                        |
| لخاتمة                                                       |
| فائمة مراجع البحث                                            |





الألهلة

٦٨

#### ملخص البحث

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، أما بعد فإن هذا البحث يهدف إلى إبراز نماذج دعوة الأقربين الواردة في القرآن، كدعوة الآباء والأولاد والأخوة والزوجات والعشيرة ونحوهم، وقد تم عرض بعض النماذج الدعوية فيه، ففي دعوة الوالد نجد دعوة إبراهيم لأبيه. وفي دعوة الأولاد نجد دعوة نبينا محمد لله لبناته، وكذلك دعوة نوح وإبراهيم ويعقوب لأبنائهم، ومن ثم دعوة لقمان لابنه. وفي دعوة الأخ نجد موقف موسى مع هارون الله وأما في دعوة الأزواج فنجد دعوة محمد لله لزوجاته. وفي دعوة سائر الأقربين نجد دعوة نبينا محمد لله لعشيرته الأقربين تنفيذاً لأمر به لله وغير ذلك.

ولقد عرض البحث لمنهج القرآن الكريم في دعوة هذا الصنف من الناس وما فيه من الأساليب الدعوية، فهو المنهج الحكيم، والطريق المستقيم، ففي شأن الوالد يجد الداعية التوجيه القرآني في كيفية مخاطبة الوالد بالدعوة إلى الله ، وكيف يكون موقف الابن الداعية إلى الله في حال الصد والإعراض صيانة لحق الأبوة وواجب الدعوة.

كما يحد أيضاً ذلك المنهج الحكيم في كيفية مخاطبة الأبناء بالدعوة إلى الله ، تلك المخاطبة الممزوجة بالرحمة والشفقة عليهم، وفيه أيضاً تسلية للداعية في حال صد الابن وإعراضه وعدم استجابته لداعي الإيمان الصادر من الوالد الحنون المشفق على ولده من المصير المحزى.

ويجد الداعية أيضاً منهجاً حكيماً في مخاطبة آخرين من الأقارب كالإخوان ولأزواج ونحوهم من العشيرة الأقربين الذين جاء الحث عليهم في تبليغهم الدعوة إلى الله لله لما لمن الحق الخاص على الداعية. كما أنه قد ورد في البحث الدروس المستنبطة من كل نموذج ليستفيد الداعية المعاصر منها لتطبيق المنهج القرآن في دعوته للأقربين.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

