
OBIDATM
بحر القـــــراءات

https://www.bhr-q.com/ar/


  

      
1 

�

La Lode spetta ad Allah; che gli elogi e la pace siano sul nostro Profeta e 
benamato, il Messaggero di Allah. 

Sappiate, fratelli e sorelle musulmani, che Allah vi accordi la misericordia, che 
dobbiamo imparare quattro cose: 

�In primo luogo: la scienza: Consiste nel conoscere Allah (�), nel conoscere il Suo 
Profeta (SallAllâhu 

C
alayhi wasallam) e nel conoscere la religione islamica, poiché non è permesso adorare 

Allah senza conoscenza, e chiunque faccia ciò si dirige verso la perdizione e somiglia su 
questo punto a coloro che Allah ha descritto come sviati (cfr. Sûratu-l-Fâtiha, v. 7). 

�In secondo luogo: La messa in pratica: Colui che conosce ma non mette in pratica, 
somiglia a “coloro che sono incorsi nella collera” di Allah (cfr. Sûratu-l-Fâtiha, v. 7), poiché 
essi hanno imparato ma non hanno agito secondo quanto hanno appreso. Uno dei tranelli del 
Diavolo consiste nell’indurre l’uomo a non ricercare la scienza, allo scopo di poter prendere a 
pretesto l’ignoranza dinanzi ad Allah! Ma non sa egli forse che colui che ha la possibilità di 
imparare, ma non lo fa, non avrà alcuna giustificazione? Si tratta dello stesso errore in cui 
cadde il popolo di Noè, quando �si turavano le orecchie con le dita e si avvolgevano nelle loro 
vesti � (Corano LXXI. Nûh, 7) affinché – pensavano – non vi potesse essere argomento contro di loro. 

�In terzo luogo: Invitare la gente ad applicare tutto ciò, poiché i sapienti e i predicatori 
sono gli eredi dei Profeti. D’altra parte, Allah (�) ha maledetto i Figli di Israele, poiché 
�non si vietavano l'un l'altro quello che era nocivo. Quant'era esecrabile quello che 
facevano� (Corano V. Al-Mâ’idah, 79) 

L’appello all’Islâm e l’insegnamento della religione sono dei doveri detti kifayyah; 
ciò significa che quando siano assicurati da una parte sufficiente della comunità, il resto 
della comunità è esonerato da questa responsabilità; ma se essi siano abbandonati da tutti, 
tutti sono responsabili e ne portano il peccato. 

�In quarto luogo: La pazienza dinanzi ai torti che si possano subire nel tentativo di 
ricercare la conoscenza, di metterla in pratica e di invitare gli altri ad applicarla. 

Con l’obbiettivo di diffondere la sapienza e di facilitare l’acquisizione della scienza 
obbligatoria, abbiamo raccolto in questo libro conciso il minimo necessario che bisogna 
conoscere della scienza religiosa, e l’interpretazione del significato dei versetti delle tre 
ultime parti del Nobile Corano, poiché esse sono quelle che si recitano più spesso. E come 
dice il proverbio: “Meglio poco che niente...”. 

Siamo stati attenti a presentare il nostro lavoro in maniera concisa e ci siamo limitati agli 
hadîth autentici del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam). Non pretendiamo tuttavia di aver raggiunto la perfezione, 
poiché essa fa parte delle cose che Allah ha riservato a Sé Stesso. Al contrario, questo non è altro 
che il modesto sforzo di una persona fallibile. Qualsiasi cosa corretta che contenga questo libro 
proviene da Allah; ogni errore non proviene che dalla nostra persona e dal Diavolo. 

Che Allah abbia misericordia di ogni persona che ci indichi i nostri errori tramite la 
critica obiettiva e costruttiva. 

Imploriamo Allah di accordare la migliore delle ricompense a tutti coloro che hanno 
partecipato alla preparazione, alla traduzione, alla pubblicazione e alla distribuzione di 
questo lavoro; che Egli accetti quest’opera da parte loro e moltiplichi le loro ricompense. 

Infine, Allah è il più Sapiente; e che tutti gli elogi e la pace di Allah siano sul nostro 
Profeta Muhammad, sulla sua famiglia e sui suoi Compagni. 

Questa traduzione è stata effettuata sulla seconda edizione dell’originale in arabo che è 
un’edizione rivista e corretta, e contiene qualche preziosa aggiunta (Safar 1439 H – giugno 2018) 
Per fare un dono o dare un contributo, per ottenere delle cope di questo libro, o per 

maggiori informazioni (unicamente per questo progetto):  
Sito internet: www.tafseer.info – Posta elettronica: aital@tafseer.info 

 
     e 

 
 

 

  

Introduzione 
Nel nome di Allah, il 

sommamente Misericordioso, 
Colui Che dona misericordia 



  

    

 

SOMMARIO 
 

1. Il merito della recitazione del Corano  2 

2. L’esegesi dell’ultimo decimo del Corano 4 

3. Questioni importanti nella vita del musulmano 85 

4. Riferendosi al Corano e alla Sunnah autentica, si 
possono elencare i nomi di Allah. Essi sono: 

87 

5. Gli atti del cuore  106 

6. Dialogo pacifico  120 

7. La testimonianza che non vi è altra divinità all’infuori 

di Allah  
138 

8. La testimonianza che Muhammad (
SallAllâhu 
Calayhi wasallam) è il 

Messaggero di Allah 
140 

9.  La purificazione  142 

10.  I precetti relativi alle donne 148 

11. La posizione della donna nell’Islam 151 

12.  La preghiera rituale 157 

13.  La Zakât (elemosina obbligatoria) 167 

14.  Il digiuno 171 

15.  Il  Hajj e la ‘Umrah 175 

16.  Ecco un riassunto degli atti del Hajj, nell’ordine: 181 

17.  Qualche argomento utile 182 

18.  L’esorcisme  (Ruqyah)  permesso nell’Islam 190 

19.  L’invocazione  199 

   Alcune invocazioni importanti che è bene memorizzare 202 

21.   Il commercio fruttuoso  208 

22.   Il wird quotidiano che è bene recitare mattina e sera 210 

23. Qualche parola ed opera la cui ricompensa è considerevole 213 

24. Qualche atto proibito 222 

25.  Il viaggio verso l’eternità 227 

26.  Tavola di traslitteraziona 232 

27.  Descrizione dell’abluzione   

28.  Descrizione della preghiera   

29.  L’esigenza logica del sapere e la sua messa in pratica  



  

     

         Lode ad Allah, pace e misericordia sul Messaggero di Allah, sulla sua 
famiglia ed i suoi Compagni … 

Il Corano è la parola di Allah, una misericordia da parte dell’Altissimo per 
tutte le Sue creature. La sua recitazione è la cosa migliore che la nostra lingua 
possa pronunciare.  
���� L’apprendimento del Corano, il suo insegnamento e la sua recitazione 
comportano molti meriti, fra i quali:  
���� La ricompensa per il suo insegnamento: il Profeta (SallAllâhu Calayhi wasallam)1 ha detto: «Il 
migliore tra voi è chi impara il Corano e lo insegna» [Al-Bukhârî]. 
���� La ricompensa per la sua recitazione: il Profeta (SallAllâhu Calayhi wasallam) ha detto: «Chi recita 
anche una sola lettera del Libro di Allah  gli viene ascritta una buona azione, ed ogni 
buona azione viene ricompensata dieci volte il suo valore» [Tramandato da At-Tirmidhî]. 
���� Il merito dell’apprendimento del Corano, della sua memorizzazione e del 
perfezionamento della sua recitazione: il Profeta (SallAllâhu Calayhi wasallam) ha detto: «Chi recita 
il Corano avendolo appreso a memoria è [nel novero] degli angeli nobili ed 
obbedienti; e colui che lo recita con l’intenzione di impararlo [a memoria]  e non 
riesce se non con difficoltà, egli avrà doppia ricompensa» [Tramandato da Al-Bukhârî e 

Muslim]; e ha detto anche: «A chi ha imparato a memoria il Corano sarà detto: 
recita e sali più in alto, e recita lentamente e chiaramente così come recitavi nel 
basso mondo, poiché il tuo rango si trova là dove reciterai l’ultimo verso» 
[Tramandato da At-Tirmidhi].  

Al-Khattâby ha detto: «E’ riportato in una tradizione (athar) che il numero dei 
versetti del Corano è proporzionale al numero dei gradi del Paradiso. A chi recita 
verrà detto: «Sali di grado in base ai versi del Corano che recitavi». Inoltre chi 
completa la recitazione del Corano [a memoria] occuperà il grado più elevato del 
Paradiso nella prossima vita; chi ne reciterà [a memoria] una parte, salirà i gradi 
[del Paradiso] in misura proporzionale alla sua recitazione; il limite della 
ricompensa sarà dunque in funzione del limite della recitazione». 
���� La ricompensa per coloro i cui figli imparano il Corano: il Profeta (SallAllâhu Calayhi wasallam) 
ha detto: «Nel Giorno della Resurrezione una corona di luce splendente come il 
sole sarà portata sulle teste del padre e della madre di coloro che recitano il 
Corano, lo studiano e lo mettono in pratica, e questi ultimi indosseranno due 
abiti in confronto ai quali questo mondo non ha alcun valore. Allora essi 
diranno: «Quale merito ci ha portati sino a qui?» Sarà detto loro: «E’ perché 
vostro figlio ha imparato [a memoria] il Corano» [Al-Hâkim].   
���� L’intercessione del Corano nel Giorno della Resurrezione a favore di chi lo 
recita: il Profeta (SallAllâhu Calayhi wasallam) ha detto: «Recitate il Corano, poiché esso intercederà 
nel Giorno della Resurrezione a favore di coloro che lo recitano» [Tramandato da 

Muslim]. E ha detto anche: «Il digiuno ed il Corano intercederanno a favore del 
servitore (di Allah) nel Giorno della Resurrezione» [Ahmad e Al- Hâkim] 

                              
1 Questa formula araba che segue il nome del Profeta Muhammad signifi ca:” Che Allāh 

preghi su di lui e gli dia la Sua pace.” In lingua araba si pronuncia: (Salla Allâhu 
Calayhi wa sallam). 

Il merito della recitazione del Corano 



  

    

 

���� La ricompensa per coloro che si riuniscono per recitarlo e studiarlo: il Profeta 
(SallAllâhu Calayhi wasallam) ha detto: «Ogni qualvolta che un gruppo di persone che si riunisce 
in una delle moschee di Allah per recitare il Libro di Allah e studiarlo fra di 
loro, la serenità scende su di loro, vengono avvolti dalla misericordia, circondati 
dagli angeli e Allah li ricorderà presso di Lui» [Tramandato da Abû Dâwûd].  
���� Le regole per la recitazione del Corano: Ibn Kathîr ha citato alcune norme, fra 
cui: «Non toccare il Corano nè recitarlo se non in istato di purità e pulirsi i denti col 
siwâk prima della recitazione; indossare i propri abiti migliori; volgersi in direzione 
della qiblah; interrompere la recitazione quando si sbadiglia; non interrompere la 
recitazione per parlare, salvo in caso di necessità; essere concentrati nella 
recitazione; soffermarsi quando si recita un versetto che evoca la promessa delle 
ricompense e del Paradiso, per implorare Allah di concedercele; e  soffermarsi 
quando si recita un versetto che evoca la minaccia del castigo, per implorare la 
protezione di Allah. Non lasciare il Mushaf (Corano cartaceo) aperto e non porvi 
nulla al di sopra; non recitarlo ad alta voce in presenza di altre persone mentre esse 
stesse recitano; non recitarlo nei mercati e nei luoghi dove c’è confusione». 
 ���� Come si recita il Corano: la lettura del Corano e le invocazioni nel corso della 
preghiera non sono considerate tali fino a quando non si pronunciano le parole in 
modo da potersi udire. Questo, senza tuttavia disturbare gli altri. Si deve quindi 
recitare con tono basso ma udibile: Anas �, interrogato sulla maniera in cui il 
Profeta recitava il Corano, rispose: «In maniera prolungata» poi recitò queste 
parole: لرحيم �لر�ن �الله بسم�  prolungando ( �الله بسم ) (bismillâh), prolungando (لر�ن�) (Ar-
Rahmân) e prolungando (لرحيم�) (Ar-Rahîm) [Al-Bukhârî].    
���� La moltiplicazione delle ricompense: chi recita il Corano esclusivamente per 
Allah è ricompensato; ma tale ricompensa si moltiplica ed aumenta quando la 
concentrazione è presente, quando viene meditato e compreso quel che si sta 
recitando. Una sola lettera vale allora da dieci a settecento buone azioni. 
���� La quantità che si recita nel corso di un’intera giornata: i Compagni del Profeta 
(Salla Allâhu 
Calayhi wa sallam) stabilivano un numero preciso di versetti del Corano da recitare 

quotidianamente  e nessuno fra loro recitava il Corano per intero in meno di sette 
giorni  in maniera costante. Al contrario, è vietato recitare il Corano per intero in 
meno di tre giorni.  

Cerca dunque, fratello mio e sorella mia nell’Islam, di investire il tuo tempo nella 
recitazione del Corano e stabilisci per te stesso una quantità giornaliera che non 
lascerai mai, qualunque cosa succeda. Ciò che è poco ma costante è migliore di tanto 
ma discontinuo. Se vi succede di dimenticarvi o di addormentarvi senza averlo recitato, 
recuperate il giorno successivo. Il Profeta (SallAllâhu Calayhi wasallam) ha detto: «Chi dorme senza 
aver recitato la sua parte del Corano (durante la preghiera della notte) o senza averla 
recitata in modo completo, poi la recita tra la preghiera dell’alba e quella del mezzogiorno, 
questo gli varrà come se l’avesse recitata durante la notte» [Tramandato da Muslim].  

Non siate dunque fra quelli che hanno tralasciato il Corano e dimenticato, in 
qualunque modo, come l’abbandono della sua recitazione lenta e chiara, della sua 
meditazione, della sua applicazione, e della guarigione che esso contiene. 



  

 @ @@ @

Surah 1 
Esegesi della surah 

L’Aprente (al-Fatiha) 
Questa surah prende il nome dal fatto che si 
trova all’inizio del nobile Corano. 
Si chiama anche “i (versetti) ripetuti”, poiché 
si recita in ogni unità di preghiera (Rak’ah). 
Essa ha inoltre altri nomi. 
AAAA(Nel nome di Allah) comincio la lettura del 
Corano chiedendo l’aiuto di Allah. (Allah) è 
il Nome proprio che designa Colui Che 
possiede gli Attributi della Signoria (Rabb), 
il Solo Che ha il diritto di essere adorato 
all’infuori di qualsiasi altro. È il Nome più 
distintivo di Allah, nessuno oltre a Lui porta 
questo Nome – gloria e purezza a Lui. 
 (Il Compassionevole) Colui Che possiede la 
misericordia assoluta, Colui la Cui 
misericordia tocca tutte le creature. 
 (Il Misericordioso) specificamente con i 
credenti.  Questi due attributi fanno parte dei 
Nomi di Allah l’Altissimo, ciò implica che 
Allah l’Altissimo possiede l’attributo della 
misericordia, come conviene alla Sua maestà. 
BBBB(La lode [appartiene] ad Allah, Signore 
dei mondi) è un elogio ad Allah con le Sue 
qualità, che sono perfette, e la Sua grazia 
apparente e celata, tanto nella sfera spirituale 
che in quella mondana; questa espressione 
implica l’ordine indirizzato ai Suoi servi di 
lodarLo; solo Lui ne è degno, poiché è Colui 
Che ha creato le creature, Colui Che regola 
le loro azioni, Che le beneficia della Sua 
grazia, ed eleva i Suoi alleati attraverso la 
fede e le buone opere.     
CCCC(il Compassionevole,) Colui la Cui 
misericordia avvolge tutte le creature.  
(Il Misericordioso,) specificamente con i 
credenti. Questi due attributi fanno parte dei 
Nomi di Allah l’Altissimo. 
DDDD(Re del Giorno del Giudizio.) è solo 
Lui il Re del Giorno della Resurrezione, che 
è il Giorno della  Retribuzione delle proprie 
opere. Nella recitazione di questo versetto in 
ogni unità (Rak’ah) di preghiera, c’è un 
monito per i musulmani riguardo all’ultimo 
Giorno, un incitamento a prepararsi 
compiendo buone opere, astenendosi dal 
commettere peccati e dal disubbidire Allah. 
EEEE(Solo Te noi adoriamo e solo a Te 
chiediamo aiuto.) Dedichiamo la nostra 
adorazione soltanto a Te, e chiediamo l’aiuto 
soltanto a Te, in tutte le nostre questioni. 
Tutto è nelle Tue mani, e nessuno possiede 

alcunché all’infuori di Te. Questo versetto è 
la prova che è stato vietato al servo di 
dedicare qualunque adorazione a qualcuno 
all’infuori di Allah, che sia con 
l’invocazione, la domanda di soccorso, il 
fatto di sacrificare un animale o girare 
attorno ad una costruzione (come 
adorazione) (Tawâf). Questo versetto è un 
rimedio per le malattie dei cuori, come la 
venerazione di altri all’infuori di Allah, 
l’ostentazione, la vanità e l’arroganza. 
FFFF(Guidaci sulla retta via,) guidaci, orientaci 
ed agevolaci l’accesso verso la retta via, e  
mantienici su questa via fino al giorno in cui Ti 
incontreremo. Questa via è l’Islam, il cammino 
chiaro che conduce verso l’approvazione di 
Allah e verso il Suo Paradiso. È la via che ci 
ha indicato l’ultimo dei Suoi profeti e 
inviati, Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam). Non si 
ottiene la felicità in questa vita e nell’aldilà 
se non mantenendosi su questa retta via. 
GGGG(la via di coloro che hai colmato di 
grazia, non di coloro che [sono incorsi] nella 
[Tua] ira, né degli sviati.) La via di quelli che 
hai colmato di grazia: come i profeti, la gente 
sincera, i martiri ed i virtuosi. Sono le persone 
corrette e ben guidate. Non di coloro che [sono 
incorsi] nella [Tua] ira, né degli sviati: coloro 
che conoscono la verità ma non la applicano, 
ovvero gli Ebrei e tutti coloro che hanno un 
atteggiamento simile. Gli smarriti sono coloro 
che non sono ben guidati a causa della loro 
ignoranza, e che hanno quindi deviato dalla 
retta via; sono i Cristiani e quanti seguono il 
loro esempio. In quest’invocazione vi è una 
protezione per il cuore del Musulmano contro 
il male del rinnegamento della fede, l’ignoranza 
e lo smarrimento. È anche la prova che la più 

CBAT
� �

F�G�H�IJ��� �
K�LMN�O�P�Q� �
����R�S�T�U�V�W�

X�Y�Z�[�\�]�
�̂_�̀a�

cbd� �
 



  

@ @@ @

grande delle grazie è senza alcun dubbio 
l’Islam. Più una persona conosce e segue la 
verità, più è vicina alla retta via. Non c’è alcun 
dubbio che i Compagni dell’Inviato di Allah 
erano i più vicini, dopo i profeti – che la pace 
sia su loro. Questo versetto mostra dunque il 
loro merito e il loro grado elevato. Si 
raccomanda di dire: “Âmîn” dopo avere letto 
la surah “l’aprente” (Al-Fâtihah). Il che 
significa: “O Allah, esaudisci!”. Tuttavia i 
sapienti concordano che non si tratta di un 
versetto della surah l’aprente; è per questo che 
si sono accordati nell’ometterlo nelle copie del 
Corano (Mushaf). 

Surah 58 

La disputante (Al-Mujâdalah) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Allah ha udito il discorso di colei che 
discuteva con te a proposito del suo sposo e 
si lamentava [davanti] ad Allah. Allah 
ascoltava il vostro colloquio. Allah è 
audiente e vede con chiarezza) Allah si 
riferisce ai reclami di Khawlah bint Tha’labah, 
che venne a consultarsi lamentandosi di suo 
marito ‘Aws ibn as-Sâmit, riguardo al divieto 
che aveva pronunciato nei suoi confornti. Egli 
le aveva detto: “Mi sei vietata come il dorso di 
mia madre”. Questa espressione veniva usata 
dagli arabi per intendere il rifiuto del voler 
avere rapporti intimi con la propria moglie. 
Khawlah implora Allah di alleviare la sua 
sofferenza, quindi Allah si riferisce al loro 
dialogo e alla loro discussione. Allah capisce 
perfettamente ogni parola, vede ogni cosa; non 
Gli sfugge assolutamente nulla.     
BBBB(Quelli fra voi che ripudiano le loro 
mogli dicendo: “Sii per me come la 
schiena di mia madre” [sappiano che] esse 
non sono affatto le loro madri. Le loro 
madri sono quelle che li hanno partoriti. 
In verità proferiscono qualcosa di 
riprovevole e una menzogna. Tuttavia 
Allah è indulgente, perdonatore.) Coloro 
[di voi] che si vietano i rapporti con le loro 
mogli, dicendo loro: “Mi sei proibita come 
la schiena di mia madre” hanno disobbedito 
ad Allah e violato la legge islamica. Le loro 
donne non sono in realtà le loro madri; sono 
le loro mogli, non le loro madri, che sono 
quelle che li hanno fatti nascere. Coloro che 
pronunciano tale divieto dicono palesi 
menzogne, la cui falsità è ben chiara. Allah è 
Indulgente e Perdonatore verso chi ha 
commesso degli errori e poi si pente  

sinceramente delle sue mancanze. 
CCCC(Coloro che paragonano le loro mogli 
alla schiena delle loro madri e poi si 
pentono di quello che hanno detto, liberino 
uno schiavo prima di riprendere i rapporti 
coniugali. Siete esortati a far ciò. Allah è 
ben informato di quello che fate) Chiunque 
si priva di avere relazioni con sua moglie 
pronunciando il divieto (Dhihâr), dopodiché 
ritorna sui suoi passi e prende la decisione di 
avere nuovamente relazioni con essa, deve – 
ed è questo il caso – purificarsi tramite una  
compensazione, che consiste nel liberare uno 
schiavo credente, uomo o donna, prima di 
avere nuovamente relazioni con la donna da 
cui ci si era vietati. Questo è il giudizio di 
Allah riguardante colui che si proibisce le 
relazioni con sua moglie, affinché ciò vi serva 
da esortazione – o credenti – e non pronunciate 
divieto né menzogne, e affinché compensiate 
se lo avete fatto, e non ripetiate lo stesso 
errore. Nessuno dei vostri atti sfugge ad Allah, 
ed è Lui Che li remunererà in funzione delle 
vostre opere. 
DDDD(E colui che non ne abbia i mezzi, 
digiuni [allora] per due mesi consecutivi 

ò� �
CBA� �

KJIHGFEDCBA� �
SRQPONMLTVU� �

a`_ ]̂\[ZYXW� �
kjihgfedcb� �

nmloutsrqp� �
`_~}|{zyxwv� �

fedcbaglkjih� �
wvutsrqponm� �
£¢¡�~}|{zyx� �

¦¥¤§®¬«ª©¨� �
»º¹¸¶µ´³²±°¯� �

½¼¾ÄÃÂÁÀ¿� �
ÉÈÇÆÅÊÏÎÍÌËÐ 

¹|  
������� �
٢٢� �

���	�
�� �
٥٨� �



  

 @ @@ @

NMLKJIHGFEDCBA� �
YXWVUTSRQPO� �
hgfedcba`_^]\[Z� �

rqponmlkjiswvut� �
a`_~}|{zyx� �
jihgfedcb� �
vutsrqponmlk� �

{zyxw|¡�~}� �
©¨§¦¥¤£¢� �

²±°¯®¬«ª³µ´� �
¾½¼»º¹¸¶� �

ÆÅÄÃÂÁÀ¿ÇÉÈ� �
ÒÑÐÏÎÍÌËÊ� �
ÝÜÛÚÙØ×ÖÕÔÓ� �
çæåäãâáàßÞè� �

prima di riprendere i rapporti coniugali. 
E chi non ne abbia la possibilità nutra 
sessanta poveri. Ciò [vi è imposto] 
affinché crediate in Allah e nel Suo 
Inviato. Questi sono i limiti di Allah. I 
miscredenti avranno un doloroso castigo) 
Chi non trova uno schiavo da liberare deve 
digiunare due mesi consecutivi, prima di 
potere avere relazioni con sua moglie. Chi 
non è in grado di digiunare due mesi 
consecutivi per una ragione religiosamente 
valida, deve sfamare e provvedere a sessanta 
poveri. Sono i giudizi che riguardano il 
divieto che vi abbiamo esposto, affinché 
crediate in Allah, seguiate il Suo Inviato, 
applichiate la legge che Allah ha instaurato, 
ed evitiate le cose che facevate al tempo 
dell’ignoranza (al-Jâhilîyyah). I giudizi citati 
sono ordini e limiti provenienti da  Allah, 
quindi non infrangeteli. Coloro che li 
respingono avranno una punizione dolorosa. 
EEEE(In verità coloro che si oppongono ad 
Allah e al Suo Inviato, saranno annientati 
come lo furono coloro che li precedettero. 
Già facemmo scendere prove 
inequivocabili. I miscredenti subiranno 

un avvilente castigo,) Coloro che 
contestano Allah ed il Suo Profeta, e 
disobbediscono ai loro ordini, saranno 
abbandonati ed umiliati come lo sono stati i 
popoli precedenti che si sono allontanati da 
Allah e dal Suo Inviato. E abbiamo rivelato 
versetti che sono prove chiare che solo la 
legge di Allah è verità, e che coloro che 
respingono questi versetti avranno una 
punizione che li umilia nell’inferno. 
FFFF(Nel Giorno in cui Allah tutti li 
resusciterà e li informerà delle loro opere. 
Allah le ha contate, mentre essi le hanno 
dimenticate. Allah è testimone di ogni 
cosa.) Ricorda, o Profeta, del Giorno della 
Resurrezione, quando Allah risusciterà tutti i 
morti, raccoglierà i primi e gli ultimi in un 
solo posto; li informerà del bene e del male 
che hanno fatto. Allah li avrà registrati e 
iscritti sulla tavola custodita (al-Lawh al-
Mahfûdh); avrà consegnato tutto ciò nei 
registri delle loro opere, mentre loro le 
avranno dimenticate. Allah è testimone di 
qualsiasi cosa, nulla Gli sfugge.  
GGGG(Non vedi che Allah conosce quel che è 
nei cieli e sulla terra ? Non c’è 
conciliabolo a tre in cui Egli non sia il 
quarto, né a cinque in cui non sia il sesto; 
siano in più o in meno, Egli è con loro 
ovunque si trovino. Poi, nel Giorno della 
Resurrezione, li porrà di fronte a quello 
che avranno fatto. In verità Allah conosce 
ogni cosa) Non sai che Allah conosce tutto 
ciò che è nei celi e sulla terra? Tre persone 
fra le sue creature non possono confabulare 
senza che Egli sia il Quarto presente con 
loro con la Sua scienza e la Sua conoscenza 
di tutto… né cinque senza che Egli sia il 
Sesto. Possono essere più o meno di questo 
numero ma Egli è sempre con loro con la 
Sua scienza ovunque siano. Nulla di ciò che 
fanno Gli sfugge. In seguito, il Giorno della 
Resurrezione, Allah li informerà del bene e 
del male che hanno fatto, e li remunererà in 
funzione di ciò. Allah è perfettamente a 
conoscenza di qualsiasi cosa, non Gli sfugge 
assolutamente nulla.  
HHHH(Non hai visto coloro ai quali sono stati 
vietati i conciliaboli? Hanno ricominciato 
[a fare] quel che era stato loro vietato e 
tengono conciliaboli peccaminosi, ostili e di 
disobbedienza nei confronti dell’Inviato. 
Quando vengono a te, ti salutano in un 
modo in cui Allah non ti ha salutato e 



  

@ @@ @

dicono in cuor loro: “Perché Allah non ci 
castiga per quello che diciamo?”. Basterà 
loro l’Inferno in cui saranno precipitati. 
Qual tristo avvenire!) Non vedi – o Profeta 
– gli Ebrei, a cui era stato proibito di parlarsi 
in segreto poiché ciò suscitava il dubbio nello 
spirito dei credenti, commettere nuovamente 
ciò che gli era stato interdetto? Si parlano in 
segreto e si incitano al peccato, all’ostilità e a 
trasgredire l’ordine del Profeta. E quando 
vengono a visitarti – o Profeta – per qualche 
affare, ti salutano in modo diverso da quello 
che Allah ha stabilito per te, e ti dicono: “La 
morte sia su te!” (As-Sâm ‘aleyk). Poi dicono 
tra loro: “Che Allah ci punisca dunque per ciò 
che diciamo a Muhammad, se è realmente un 
Inviato di Allah!”. E’ sufficiente l’inferno nel 
quale saranno gettati: ne misureranno 
l’arsura. Quale odioso destino!  
IIII(O credenti, non siano peccaminosi, ostili 
e di disobbedienza nei confronti 
dell’Inviato, i vostri colloqui privati, ma 
nel bene e nel timor di Allah. Temete Allah, 
davanti al Quale sarete radunati.) O voi 
che avete creduto in Allah e nel suo Inviato, 
ed avete applicato la Sua legge, quando 
parlate tra di voi in segreto, non parlate di 
cose che comportano peccati, ostilità nei 
confronti degli altri, o disobbedienza verso gli 
ordini del Profeta. Parlate piuttosto del bene, 
dell’obbedienza (ad Allah e al Suo Profeta) e 
di bontà verso gli altri. Temete Allah 
obbedendo ai Suoi ordini ed evitando ciò che 
Lui ha vietato. È solo verso Lui che tornerete 
con tutte le vostre opere e le vostre parole, 
che Allah ha registrato ed in funzione delle 
quali vi remunererà. 
JJJJ(Il conciliabolo non è altro che opera di 
Satana, per affliggere i credenti; ma in 
nulla può nuocer loro senza il permesso di 
Allah. Confidino dunque in Allah i 
credenti.) In verità, parlare in segreto di cose 
che comportano peccati e ostilità è frutto di 
un sussurro del diavolo; è lui che rende ciò 
più bello ed incita a farlo, per procurare 
tristezza nel cuore del credente. Ma ciò non 
nuoce affatto a chi crede, eccetto con il 
permesso e la volontà di Allah l’Altissimo. 
Ed è solo su Lui che contano i credenti. 
KKKK(O credenti, quando vi si dice: “Fate 
spazio [agli altri] nelle assemblee”, allora 
fatelo: Allah vi farà spazio [in Paradiso]. 
E quando vi si dice: “Alzatevi”, fatelo. 
Allah innalzerà il livello di coloro che 

credono e che hanno ricevuto la scienza. 
Allah è ben informato di quel che fate.) O 
voi, che avete creduto in Allah e nel Suo 
Inviato ed avete applicato la Sua legge, 
quando vi chiedono di fare posto in una 
seduta, allora fatelo, così Allah vi metterà in 
comodità in questa vita e nell’aldilà; e 
quando vi chiedono – o voi che credete – di 
alzarvi per compiere una cosa nella quale c’è 
un bene per voi, allora fatelo; Allah eleverà 
le file dei credenti sinceri fra di voi, come 
pure la gente della scienza, con numerosi 
gradi di ricompensa e d’approvazione. Allah 
è perfettamente al corrente dei vostri atti; 
nulla Gli sfugge e vi ricompenserà in 
funzione di quello che avete fatto. C’è in 
questo versetto un’allusione all’importanza, 
al merito ed al posto elevato dei sapienti.  
LLLL(O credenti! Quando desiderate un incontro 
privato con il Messaggero, fate precedere 
il vostro incontro da un’elemosina: è 
meglio per voi e più puro. Se però non ne 
avete i mezzi, in verità Allah è Perdonatore, 
Misericordioso.) O voi che avete creduto in 
Allah e nel Suo Inviato, e avete applicato la 
Sua legge, quando volete avere un colloquio 
in segreto con il Messaggero di Allah, solo 
voi e lui, allora fate precedere a ciò 
un’elemosina ai bisognosi; ciò è migliore 
per voi, per la ricompensa che ne trarrete e 
più ancora per la purificazione dei vostri 
cuori dai peccati. Se non trovate nulla da 
dare in elemosina, allora non ve ne sarà 
chiesto conto, poiché Allah è Perdonatore e 
Misericordioso verso i Suoi servi credenti.  
MMMM(Forse temete [di cadere in miseria] se 
farete precedere un’elemosina ai vostri 
incontri privati [con l’Inviato]? Se non lo 
avrete fatto – e che Allah accolga il vostro 
pentimento – eseguite l’orazione, versate 
l’elemosina rituale ed obbedite ad Allah e 
al Suo Inviato. Allah è ben informato di 
quello che fate.) Temete di impoverirvi dando 
un’elemosina prima di avere un colloquio in 
fiducia con il Profeta? Dato che non avete 
fatto ciò che vi è stato ordinato di fare, e che 
Allah ve l’ha perdonato e ve ne ha esentato, 
allora siate fermi e costanti nel compimento 
della preghiera, nel versamento della Zakât e 
nell’obbedienza ad Allah e al Suo Profeta (
SallAllâhu 
Calayhi wasallam) e in tutto ciò che vi hanno 
ordinato di fare. Allah è perfettamente 
informato di tutto ciò che fate, ed è Colui Che 
vi ricompenserà in funzione delle vostre opere.  



  

 @ @@ @

JIHGFEDCBA� �
XWVUTSRQPONMLK� �

Ydcbà _^]\[Z� �
mlkjihgfe� �

srqpontu{zyxwv� �
edcba`_~}|f� �

hgisrqponmlkj� �
tu}|{zyxwv� �
�~¡©¨§¦¥¤£¢� �

³²±°̄ ®¬«ª´¶µ� �
ÅÄÃÂÁÀ¿¾½¼»º¹¸� �

ÈÇÆÉÎÍÌËÊ� �
ÚÙØ×ÖÕÔÓÒÑÐÏ� �

ÛãâáàßÞÝÜä� �
îíìëêéèçæåï 

NNNN(Non hai visto coloro che si sono alleati 
con quelli con i quali Allah è adirato? Non 
sono né dei vostri né dei loro, e giurano il 
falso sapendo di farlo.) Non vedi gli ipocriti 
che hanno preso gli Ebrei come amici ed 
alleati? In realtà gli ipocriti non fanno parte 
né dei Musulmani né degli Ebrei. Mentono 
quando giurano che sono musulmani e che sei 
l’Inviato di Allah, ma sanno perfettamente 
che non sono sinceri quando attestano ciò.   
OOOO(Allah ha preparato loro una punizione 
dura. Quanto è malvagio quel che 
commettevano!) Allah ha preparato per 
questi ipocriti una punizione estremamente 
dura e dolorosa. Quanto era malvagio quel che 
commettevano in ipocrisia e falsi giuramenti!  
PPPP(facendosi scudo dei loro giuramenti, 
frappongono ostacoli sulla via di Allah. 
Avranno un avvilente castigo.) Gli ipocriti 
si sono serviti dei loro falsi giuramenti come 
protezione per evitare di essere uccisi a 
causa della loro miscredenza, ed evitare che 
i Musulmani li combattano e prendano i loro 
beni. Per questa ragione si sono deviati e 
hanno deviato la gente dalla retta via di 
Allah, che è l’Islam. Avranno una punizione 

umiliante all’inferno, per essersi riempiti 
d’orgoglio, per non aver creduto in Allah e 
nel Suo Messaggero e per avere deviato la 
gente dalla via di Allah.  
QQQQ(I loro beni e la loro progenie non 
gioveranno loro in alcun modo contro 
Allah. Sono i compagni del Fuoco, in cui 
rimarranno in perpetuo.) I beni e i figli 
degli ipocriti non permetteranno loro in 
nessun modo di essere salvati dalla punizione 
di Allah. Quelli sono la gente del fuoco; vi 
entreranno per restarvi in eterno e per non 
uscirne. Questa punizione sarà applicata ad 
ogni persona che ostacolerà la religione di 
Allah con i suoi atti o le sue parole. 
RRRR(Il Giorno in cui Allah li resusciterà tutti, 
giureranno [davanti] a Lui come giuravano 
[davanti] a voi, credendo di basarsi su 
qualcosa [di vero]. Non sono forse loro i 
bugiardi?) Nel Giorno del Giudizio, Allah 
farà uscire tutti gli ipocriti dalla loro tomba e 
li riporterà alla vita. Giureranno che furono 
credenti, come lo giuravano a voi credenti 
nella vita terrena; crederanno che ciò sia di 
loro vantaggio presso Allah come lo era 
presso i Musulmani nella vita terrena. In 
verità, hanno superato i limiti della 
menzogna, come nessuno ha mai fatto.  
SSSS(Satana si è impadronito di loro, al 
punto di far sì che dimenticassero il 
Ricordo di Allah. Sono il partito di Satana 
e il partito di Satana in verità è perdente.) Il 
diavolo ha vinto su di loro e si è impadronito 
di loro, affinché trascurassero gli ordini di 
Allah e smettessero di obbedirGli. Quelli 
appartengono al partito del diavolo e dei 
suoi seguaci. I partigiani del diavolo sono i 
perdenti quaggiù e nell’aldilà.     
TTTT(In verità, coloro che si oppongono ad Allah 
e al Suo Inviato saranno fra i più umiliati.) 
Coloro che disubbidiscono agli ordini di 
Allah e del Suo Inviato faranno parte del 
gruppo di quelli che saranno umiliati, superati 
e disprezzati, in questa vita e nell’aldilà. 
UUUU(Allah ha scritto: “Invero vincerò, Io e 
i Miei messaggeri”. In verità Allah è forte, 
eccelso.) Allah ha scritto sulla Tavola custodita 
(al-Lawh al-Mahfudh) che la vittoria spetta a 
Lui, al Suo libro, ai Suoi profeti e ai Suoi 
servi che credono. Allah è Forte, nulla Gli è 
impossibile, è Onnipotente sulla Sua creazione.  
VVVV (Non troverai alcuno, tra la gente che 
crede in Allah e nell’Ultimo Giorno, che sia 
amico di coloro che si oppongono ad Allah 



  

@ @@ @

IHGFEDCBA
 

QPONMLKJ
 

ZYXWVUTSR
 

ba`_^]\[
 

lkjihgfedc
 

xwvutsrqponmy
 

ò� �
CBA
 


edcba`_~}|{z
 

fponmlkjihg
 


{zyxwvutsrq
 

¥¤£¢¡�~}|§¦
 


±°¯®¬«ª©¨
 

´³²µ»º¹¸¶
 


ÅÄÃÂÁÀ¿¾½¼Æ


º|  
������� �
٢٤� �

���	�
�� �
٥٩  

e al Suo Inviato, fossero anche i loro padri, 
i loro figli, i loro fratelli o appartenessero 
al loro clan. Egli ha impresso la fede nei 
loro cuori e li ha rafforzati con uno spirito 
proveniente da Lui. Li farà entrare nei 
Giardini dove scorrono i ruscelli, in cui 
rimarranno in perpetuo. Allah si compiace 
di loro e loro si compiacciono di Lui. Essi 
sono il partito di Allah. Ebbene, il partito 
di Allah non è forse quello di coloro che 
trionferanno?) Tu non troverai, o Profeta, un 
popolo che crede in Allah e nell’Ultimo 
Giorno, e applica la legge che Allah ha 
prescritto loro, amare e prendere per alleati i 
nemici di Allah, del Suo Profeta e di quelli 
che si oppongono ai loro ordini, fossero 
anche i loro padri, i loro figli, i loro fratelli o i 
loro parenti. Coloro che si alleano e si 
schierano ad Allah, la fede si è radicata nel 
loro cuore; Allah li ha rafforzati concedendo 
loro il Suo sostegno e il Suo aiuto, contro i 
loro nemici, nella vita terrena. Nell’aldilà li 
farà entrare nei giardini in cui si trovano ville 
e alberi sotto i quali scorrono i ruscelli; vi 
resteranno un periodo che si estende senza 
fine. Allah elargirà la Sua soddisfazione e 
non sarà più in collera con loro. Questi sono 
soddisfatti del Loro Signore per via degli 
onori e dei gradi elevati che ha concesso loro. 
Quelli sono i seguaci del partito di Allah ed i 
Suoi alleati. Sono coloro che otterranno la 
felicità nella vita quaggiù e nell’aldilà.  

Surah 59 

L’esodo (al-Hashr) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Glorifica Allah ciò che è nei cieli e ciò 
che è sulla terra. Egli è eccelso, saggio.) Tutto 
ciò che è nei cieli e sulla terra proclama la 
purezza di Allah e la libera da tutto ciò che 
non Gli compete (come imperfezioni e 
difetti). È l’Eccelso, Colui Che non può essere 
superato, il saggio nel destino (che assegna ai 
suoi servi), nel modo in cui gestisce 
(l’universo), la Sua concezione e la Sua 
legislazione; ordina tutto in modo adeguato. 
BBBB(Egli è Colui Che ha fatto uscire dalle 
loro dimore, in occasione del primo esodo, 
quelli fra la gente della Scrittura che erano 
miscredenti. Voi non pensavate che 
sarebbero usciti, e loro credevano che le 
loro fortezze li avrebbero difesi contro 
Allah. Ma Allah li raggiunse da dove non 
se Lo aspettavano e gettò il terrore nei loro 
cuori: demolirono le loro case con le loro 

mani e con il concorso delle mani dei 
credenti.  Traetene dunque una lezione, o 
voi che avete occhi per vedere.) È Allah – 
gloria e purezza a Lui – Che ha espulso dalle 
loro residenze coloro che hanno rifiutato la 
profezia di Muhammad; si tratta della Gente 
del Libro, gli Ebrei della tribù dei Banû 
Nadhîr che vivevano in vicinanza con i 
Musulmani, a Madinah. Questa è la loro 
prima espulsione dalla penisola arabica verso i 
paesi della grande Siria (Shâm). Voi non 
pensavate – o Musulmani – che sarebbero 
stati espulsi in modo umiliante ed avvilente, a 
causa della loro forza e resistenza. Gli Ebrei 
pensavano, che, grazie alle loro fortezze, 
sarebbero stati al riparo dalla potenza di Allah, 
e che nessuno sarebbe stato capace di resistere 
loro. Allah li ha attaccati da dove non se lo 
sarebbero mai aspettato ed ha messo nei loro 
cuori una grande paura ed un timore terribile. 
Distrussero le loro case con le loro mani e con 
le mani dei credenti. Meditate dunque su ciò 
che successe a loro, o voi che siete dotati di 
chiarezza di discernimento e di ragionevolezza.  
CCCC(E se Allah non avesse decretato il loro 
bando, li avrebbe certamente castigati in 



  

 @ @@ @

LKJIHGFEDCBA
 

MNUTSRQPO
 


[ZYXWV\_^]
 

ihgfedcba`
 

utsrqponmlkj
 


vwa`_~}|{zyx
 

jihgfedcb
 

tsrqponmlk
 

�~}|{zyxwvu¡
 


¨§¦¥¤£¢
 

³²±°¯®¬«ª©
 


µ´¶½¼»º¹¸
 

ÆÅÄÃÂÁÀ¿¾
 

ÐÏÎÍÌËÊÉÈÇ
×ÖÕÔÓÒÑØ


questa vita: nell’altra vita avranno il 
castigo del Fuoco,) Se Allah non avesse 
stabilito e deciso di farli uscire dalle loro 
dimore, li avrebbe puniti quaggiù facendoli 
uccidere e ridurre in schiavitù. E in seguito 
subiranno la punizione del fuoco nell’aldilà.  
DDDD(poiché si opposero ad Allah e al Suo 
Inviato. E quanto a chi si oppone ad 
Allah... invero Allah è severo nel castigo!) 
Quello che hanno subito quaggiù e ciò che li 
attende nell’aldilà, è arrivato loro poiché si 
sono opposti all’ordine di Allah e del Suo 
Messaggero nel modo più virulento; li hanno 
combattuti e loro hanno disubbidito. Chi si 
oppone ad Allah ed al Suo Messaggero, 
(sappia che) Allah lo punirà duramente. 
EEEE(Tutte le palme che abbatteste e quelle 
che lasciaste ritte sulle loro radici, fu con 
il permesso di Allah, affinché Egli copra 
gli empi di ignominia.) Ciò che avete 
tagliato, voi credenti, fra le palme o che 
avete lasciato senza toccare, tutto ciò è, con 
il permesso e l’ordine di Allah, per umiliare 
coloro che Lo disubbidiscono e si 
oppongono al Suo ordine ed al Suo divieto. 
Infatti, è Allah Che vi ha permesso di tagliare  

e bruciare le loro palme.  
FFFF(Il bottino che Allah concesse [spetta] 
al Suo Inviato; non faceste correre [per 
conquistarlo] né cavalli, né cammelli. Allah 
fa trionfare i Suoi Inviati su chi vuole, e 
Allah è onnipotente.) Per quanto riguarda il 
bottino che proviene dai beni dei Banû 
Nadhîr che Allah ha dato al Suo Messaggero 
senza combattimento, senza aver dovuto 
ricorrere ai vostri cavalli o ai vostri cammelli 
per ottenerlo. Ma è Allah Che dà la 
supremazia ai Suoi Messaggeri su chi vuole 
fra i Suoi nemici, in modo che quest’ultimi si 
consegnino a loro senza che debbano 
combatterli. Il bottino (al-Fay) rappresenta i 
beni che sono stati presi legittimamente dai 
miscredenti senza combattere. E Allah è 
capace di qualsiasi cosa, è l’Onnipotente.  
GGGG(Il bottino che Allah concesse al Suo 
Inviato, sugli abitanti delle città, appartiene 
ad Allah e al Suo Inviato, ai [suoi] familiari, 
agli orfani, ai poveri e al viandante 
diseredato, cosicché non sia diviso tra i 
ricchi fra di voi. Prendete quello che il 
Messaggero vi dà e astenetevi da quel che vi 
nega e temete Allah. In verità Allah è severo 
nel castigo.) Ciò che Allah ha datto al Suo 
Messaggero come bottino proveniente dai 
beni degli abitanti politeisti delle città, senza 
avere dovuto inforcare né i vostri cavalli né i 
vostri cammelli, appartiene ad Allah e al Suo 
Messaggero; questo bottino sarà speso 
nell’interesse generale dei Musulmani, per 
sovvenire alle necessità: 1) dei parenti del 
Messaggero della progenie di Hâshim e di 
Al-Muttalib, 2) degli orfani – che sono i 
bambini poveri il cui padre è deceduto prima 
che i primi figli raggiungano l’età della 
pubertà e, 3) dei bisognosi – coloro che sono 
nella condizione di non poter soddisfare le 
loro necessità, 4) dei viandanti – cioè i 
viaggiatori che vengono dall’esterno che 
hanno esaurito il loro denaro e che sono 
sprovvisti di risorse. Lo scopo è che questo 
denaro non circoli soltanto tra i ricchi, mentre 
i poveri ed i bisognosi ne restano privi. Ciò 
che il Messaggero vi ha dato come bene o vi 
ha prescritto come legge o regola, prendetela, 
e ciò che vi ha proibito di prendere come 
bene o di compiere come atto, non prendetelo 
e non fatelo. E temete Allah applicando i Suoi 
ordini ed evitando ciò che vi ha proibito. 
Allah è duro nella punizione con colui che Lo 
disubbidisce e si oppone al Suo ordine e al 



  

@ @@ @

HGFEDCBA	 	
PONMLKJI	 	

WVUTSRQXY\[Z	 	
dcba`_^]	 	
lkjihgfe	 	
srqponmut	 	

v_~}|{zyxw	 	
fedcba`g	 	
rqponmlkjih	 	

tsu{zyxwv	 	
§¦¥¤£¢¡�~}|	 	
±°¯®¬«ª©¨²	 	
¾½¼»º¹¸¶µ´³	 	

¿ÀÈ			ÇÆÅÄÃÂÁ	 	
ÑÐÏÎÍÌËÊÉÒ 

Suo divieto. Questo versetto è una regola di 
base che instaura l’obbligo di applicare la 
Sunnah basata su atti, parole o silenzi del 
Profeta (il suo silenzio dinanzi ad una 
questione era un atto d’approvazione).  
HHHH([Appartiene] inoltre agli emigrati 
bisognosi che sono stati scacciati dalle loro 
case e dai loro beni poiché bramavano la 
grazia e il compiacimento di Allah, ausiliari 
di Allah e del Suo Inviato: essi sono i sinceri;) 
Si distribuisce questo bottino, che Allah ha 
dato al Suo Messaggero senza combattere, 
anche ai poveri che hanno emigrato, e che i 
politeisti di Mecca hanno scacciato dalle loro 
case, costringendoli a lasciare i loro beni 
dietro di loro. Questi emigrati (al-Muhâjirûn) 
chiedono ad Allah di concedere loro della 
Sua grazia, la sussistenza quaggiù e la Sua 
soddisfazione nell’aldilà. Supportano la 
religione di Allah e del Suo Messaggero 
combattendo sulla via di Allah. Quelli sono i 
veritieri i cui atti hanno confermato le parole. 
IIII(e [appartiene] a quanti prima di loro 
abitavano il paese e [vivevano] nella fede, 
che amano quelli che emigrarono presso di 
loro e non provano in cuore invidia alcuna 
per ciò che hanno ricevuto e che [li] 
preferiscono a loro stessi nonostante siano 
nel bisogno. Coloro che si preservano dalla 
loro stessa avidità, questi avranno successo.) 
Gli Ansâr – coloro che si sono stabiliti a 
Medina e che hanno creduto prima ancora 
che gli Emigrati (Muhâjirûn) arrivassero – 
amano gli Emigrati. Li confortano dando loro 
i propri beni; gli Ansâr non provano gelosia 
verso i Muhâjirûn a causa del bottino che 
hanno ottenuto senza combattere, e di altri 
vantaggi materiali. Privilegiano i Muhâjirûn e i 
bisognosi su loro stessi, anche se sono poveri 
e bisognosi. Coloro che non sono avari, e 
danno l’eccedenza dei loro beni agli altri, sono 
i vincitori che otterranno ciò che chiedono.  
JJJJ(Coloro che verranno dopo di loro 
diranno: “Signore, perdona noi e i nostri 
fratelli che ci hanno preceduto nella fede, 
e non porre nei nostri cuori alcun rancore 
verso i credenti. Signor nostro, Tu sei 
dolce e misericordioso”.) I credenti giunti 
dopo i primi Ansâr e Muhâjirûn dicono: “O 
Signore, perdona i nostri peccati, e perdona i 
nostri fratelli nell’Islam che ci hanno 
preceduti nella fede. Non mettere nei nostri 
cuori alcuna gelosia, né animosità verso 
qualche seguace della fede, chiunque esso 

sia. Signore! Certamente perdoni la gran 
parte dei Tuoi servi per ciò che hanno 
commesso come peccati presenti o a venire”. 
Questo versetto prova che il Musulmano 
deve ricordare i suoi predecessori nel bene, 
deve fare invocazioni a loro favore, deve 
amare i seguaci del Profeta, li deve citare in 
termini elogiativi e chiedere ad Allah di 
essere soddisfatto di loro. 
KKKK(Non hai visto gli ipocriti, mentre 
dicevano ai loro alleati miscredenti fra la 
Gente della Scrittura: “Se sarete scacciati, 
verremo con voi e rifiuteremo di obbedire 
a chiunque contro di voi. Se sarete 
attaccati vi porteremo soccorso”? Allah è 
testimone che in verità sono bugiardi.) 
Non vedi gli ipocriti dire ai loro fratelli in 
miscredenza, che sono gli Ebrei della tribù 
dei Banû Nadhîr: “Se Muhammad ed i suoi 
seguaci vi espelleranno dalle vostre residenze, 
partiremo con voi. E non obbediremo a 
nessuno se ci chiedono di denunciarvi o di 
non uscire con voi, e se vi combattono, ci 
uniremo per respingerli”? Allah attesta che 
le promesse degli ipocriti ai membri della 
tribù dei Banû Nadhîr sono menzogne.  



  

 @ @@ @

JIHGFEDCBA� �
KLRQPONM� �

_^]\[ZYXWVUTS� �
`ihgfedcba� �

kjlqponm� �
wvutsrx{zy� �

cba`_~}|� �
kjihgfed� �

lxwvutsrqponm� �
{zy|¤£¢¡�~}� �

ª©¨§¦¥� �
²±°¯®¬«� �

³¾½¼»º¹¸¶µ´
ÈÇÆÅÄÃÂÁÀ¿É� �
ò� � »|  

������� �
١٣� �

���	�
�� �
٦٠� �

LLLL(Se verranno scacciati, essi non partiranno 
con loro, mentre se saranno attaccati non li 
soccorreranno, e quand’anche portassero 
loro soccorso, certamente volgerebbero le 
spalle e quindi non li aiuterebbero affatto.) 
Se gli Ebrei saranno espulsi da Medina, gli 
ipocriti non usciranno con loro, e se saranno 
combattuti, non combatteranno con loro, 
contrariamente a ciò che hanno promesso 
loro. Al contrario, se combatteranno con gli 
Ebrei, gli ipocriti sicuramente volgeranno le 
spalle e fuggiranno sconfitti. Infine, Allah 
non li sosterrà, ma piuttosto li abbandonerà 
alla loro sorte e li umilierà. 
MMMM(Voi mettete nei loro cuori più terrore 
che Allah Stesso, poiché invero è gente 
che non capisce.) La paura ed il timore che 
provano gli Ebrei e gli ipocriti, al vostro 
riguardo – o voi che credete – è più grande e più 
forte nel loro cuore che la paura ed il timore che 
hanno di Allah, perché non comprendono la 
grandezza di Allah, non hanno fede in Lui, e 
non temono la Sua punizione.  
NNNN(Vi combatteranno uniti solo dalle loro 
fortezze o dietro le mura. Grande è 

l’acrimonia che regna tra loro. Li ritieni 
uniti, invece i loro cuori sono discordi: è 
gente che non ragiona.) Gli Ebrei vi 
affronteranno in combattimento soltanto 
raccolti in villaggi rinforzati da muri di 
recinzione e fossati, o dietro muri al riparo 
dei quali si nascondono, a causa della 
codardia e del timore che hanno preso 
possesso del loro cuore. I disaccordi tra loro 
sono grandi; tu pensi che siano uniti sotto 
una stessa bandiera, ma i loro cuori sono 
divisi, poiché è un popolo che non 
comprende l’ordine di Allah e che non 
medita sui Suoi versetti (o i Suoi segni).  
OOOO(Sono simili a coloro che di poco li 
precedettero: subirono le conseguenze del 
loro comportamento, riceveranno doloroso 
castigo.) La situazione di questi Ebrei colpiti 
dalla punizione di Allah è simile a quella dei 
miscredenti coreisciti nel giorno della 
battaglia di Badr, e quello degli Ebrei della 
tribù del Qaynuqâ’, che hanno gustato le 
conseguenze spiacevoli delle loro miscredenze 
e della loro ostilità verso il Messaggero di 
Allah. Inoltre, avranno una punizione severa 
e dolorosa nell’aldilà.  
PPPP([Furono traditi] come quando Satana 
disse all’uomo: “Non credere”; ma 
quando questo fu miscredente gli disse: 
“Ti sconfesso, io temo Allah, il Signore dei 
mondi”.) Inoltre l’esempio di questi ipocriti 
che hanno indotto gli Ebrei ad impegnarsi 
nel combattimento, e che li hanno sostenuti 
contro il Messaggero di Allah, è simile a 
quello del demonio quando abbellisce 
all’essere umano la miscredenza e lo invita 
ad essa. Una volta che quest’ultimo 
miscrede, il diavolo gli dice: “Ti rinnego; io, 
temo Allah, il Signore di tutta la creazione”.  
QQQQ(La fine di entrambi sarà nel Fuoco, in 
cui rimarranno in perpetuo. Ecco il 
compenso degli ingiusti.) Il destino dei due, 
cioè del diavolo e dell’essere umano che lo 
ha seguito e miscrede, è di essere gettati 
nell’inferno; vi resteranno per l’eternità. 
Questa è la fine dei trasgressori, coloro che 
oltrepassano i limiti posti da Allah. 
RRRR(O voi che credete, temete Allah e che 
ognuno rifletta su ciò che avrà preparato 
per l’indomani. Temete Allah: in verità 
Allah è ben informato di quello che fate.) 
O voi che avete creduto in Allah e nel Suo 
Messaggero ed avete applicato la Sua legge, 
temete Allah ed evitate la Sua punizione 



  

@ @@ @

rispettando ciò che vi ha ordinato ed evitando 
quel che vi ha proibito. Che ogni anima 
mediti sulle opere compiute in vista del 
Giorno della Resurrezione. Temete Allah in 
tutto ciò che fate, poiché Allah è 
perfettamente informato su tutto ciò che avete 
fatto; nessuna delle vostre azioni Gli sfugge, 
ed è Lui Che vi concederà la retribuzione. 
SSSS(Non siate come coloro che dimenticano 
Allah e cui Allah fece dimenticare se stessi. 
Questi sono i malvagi.) O voi credenti non 
siate come quelli che hanno trascurato il 
compimento degli obblighi che Allah ha 
imposto loro. A causa di ciò, Allah ha fatto 
loro dimenticare la parte di bene che li 
salverà dalla punizione nel Giorno del 
Giudizio. Quelli sono stati qualificati come 
perversi, ovvero quelli che hanno rifiutato 
l’obbedienza ad Allah e al Suo Profeta.  
TTTT(Non saranno uguali i compagni del 
Fuoco e i compagni del Giardino: i 
compagni del Giardino avranno la 
beatitudine.) Non è allo stesso livello la 
gente dell’inferno, coloro che subiranno la 
punizione, e la gente del paradiso, coloro 
che gusteranno le delizie. La gente del 
paradiso è composta da coloro che hanno 
guadagnato tutto ciò che desideravano e si 
sono astenuti da tutto ciò che è riprovevole.  
UUUU(Se avessimo fatto scendere questo 
Corano su una montagna, l’avresti vista 
umiliarsi e spaccarsi per il timor di Allah. 
Ecco gli esempi che proponiamo agli 
uomini affinché riflettano.) Se avessimo 
rivelato questo Corano ad una montagna, ed 
essa avesse potuto comprendere quel che il 
Corano contiene come promesse (di 
ricompense) e di minacce (di punizioni), 
l’avresti vista, nonostante la sua grandezza, la 
sua durezza e la sua dimensione, sottomettersi 
in umiltà e tendersi per timore di Allah 
l’Altissimo. Ecco le metafore che vi 
proponiamo e ed esplichiamo affinché 
meditiate sulla potenza e la maestosità di 
Allah. C’è in questo versetto un incitamento a 
meditare sul Corano, riflettere sul significato 
dei suoi versetti ed applicare ciò che contiene.  
VVVV(Egli è Allah, Colui all’infuori del Quale 
non c’è altro dio, il Conoscitore dell’invisibile 
e del palese. Egli è il Compassionevole, il 
Misericordioso;) È Allah, gloria a Lui, il 
Solo a meritare l’adorazione, non c’è altra 
divinità oltre a Lui, conosce le cose nascoste 
ed evidenti, sa ciò che è presente e quello 

che non lo è; è il Compassionevole (ar-
Rahman) la cui misericordia include 
qualsiasi cosa, l’infinitamente Misericordioso 
(ar-Rahîm) verso quelli che hanno fede in Lui.  
WWWW(Egli è Allah, Colui all’infuori del 
Quale non c’è altro dio, il Re, il Santo, la 
Pace, il Fedele, il Custode, l’Eccelso, Colui 
Che costringe al Suo volere, Colui Che è 
cosciente della Sua grandezza. Gloria ad 
Allah, ben al di là di quanto Gli associano.) 
È Allah, gloria a Lui, il Solo a meritare 
l’adorazione, non c’è altra divinità oltre a Lui, 
il Sovrano di qualsiasi cosa, tutto gestisce 
senza che nulla Lo impedisca o Lo costringa, 
è esente da qualsiasi imperfezione, libero da 
qualsiasi difetto, Egli supporta i Suoi profeti 
ed i Suoi Inviati con prove irrefutabili, 
sorveglia gli atti di tutte le Sue creature, il 
Solo Che nessuno può superare, il Costrittivo 
che predomina su tutti i Suoi servi ed al 
Quale tutte le creature sono naturalmente 
sottomesse, il Fiero (Che regna) con la Sua 
maestosità e la Sua immensità. Che Allah sia 
glorificato e purificato da tutto ciò che Gli 
associano nell’adorazione.  
XXXX(Egli è Allah, il Creatore, Colui Che dà 
inizio a tutte le cose, Colui Che dà forma a 
tutte le cose. A Lui [appartengono] i nomi 
più belli. Tutto ciò che è nei cieli e sulla 
terra rende gloria a Lui. Egli è l’Eccelso, il 
Saggio.) È Allah, gloria a Lui, il Creatore, 
Che realizza il Suo decreto sulla creazione, 
Che crea e concepisce qualsiasi cosa come 
stabilisce la Sua saggezza, Che dà forma alla Sua 
creazione come decide. A Lui appartengono i 
più bei nomi e gli attributi più nobili. Tutto 
quello che si trova nei cieli e sulla Terra Lo 
glorifica. È il Potente, terribile nella vendetta 
contro i Suoi nemici, il Saggio nel Suo modo 
di dirigere la vita delle Sue creature.  

Surah 60 

L’Esaminata (Al-Mumtahana) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(O credenti, non prendetevi per alleati il 
Mio nemico e il vostro, dimostrando loro 
amicizia, mentre essi non hanno creduto 
alla verità che vi è giunta e hanno scacciato 
l’Inviato e voi stessi, solo perché credete in 
Allah vostro Signore. Se siete usciti in 
combattimento per la Mia causa, bramando 
il Mio compiacimento, pensate di poter 
mantenere segreta la vostra relazione con 
loro, mentre Io conosco meglio [di chiunque 
altro] quel che celate e quel che palesate?   



  

 @ @@ @

CBA
 

IHGFEDCBA
 

SRQPONMLKJ
 

_^]\[ZYXWVUT
 

ihgfedcba`
 

srqponmlkjtu
 


}|{zyxwv
 

a`_~bgfedc
 


qponmlkjirs
 

~}|{zyxwvut
 

«ª©¨§¦¥¤£¢¡�
 

µ´³²±°¯®¬
 

ÂÁÀ¿¾½¼»º¹¸¶
 


ÊÉÈÇÆÅÄËÎÍÌ
 

ÙØ×ÖÕÔÓÒÑÐÏÚ


Chi di voi agisse in questo modo si 
allontanerebbe dalla retta via.) O voi che 
avete creduto in Allah e nel Suo Messaggero 
ed avete applicato la Sua legge, non prendete 
il Mio nemico ed il vostro come amico né 
come alleato. Riempite d’affezione i vostri 
nemici al punto di rivelare loro gli affari del 
Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e degli altri 
Musulmani, mentre quelli che hanno rifiutato 
la verità che vi è giunta, come la fede in 
Allah, nel Suo Messaggero e nel Corano che 
gli è stato rivelato. Espelleranno voi credenti  
e il Messaggero (Allah lo benedica e gli dia 
la pace) per il semplice fatto che credete in 
Allah, il vostro Signore, e che adorate solo 
Lui. Se voi credenti avete emigrato per lottare 
sulla via di Allah e ricercare la Mia 
soddisfazione, allora non prendete il Mio 
nemico ed il vostro come alleato, 
testimoniandogli l’amicizia in segreto, quando 
[Io] so ciò che nascondete e ciò che mostrate. 
E chiunque fra di voi commette ciò, fallirà nel 
prendere il cammino della rettitudine e della 
verità e si sarà allontanato dalla retta via.  
BBBB(Se vi incontrano in qualche luogo, 
saranno vostri nemici, vi aggrediranno con 
le loro mani e le loro lingue e si 

augureranno che diveniate miscredenti.) Se 
quelli - coloro che amate segretamente - 
avranno la meglio su di voi, vi combatteranno 
a morte, impiegheranno la loro forza fino a ad 
uccidervi e fare di voi degli schiavi, e vi 
feriranno attraverso le loro lingue con i loro 
insulti e le loro ingiurie. In qualsiasi circostanza 
(che vi dominino o no), sperano ardentemente 
che diventiate miscredenti come loro. 
CCCC(I vostri parenti e i vostri figli non vi 
saranno utili e nel Giorno della Resurrezione 
[Allah] deciderà tra di voi; Allah osserva 
quello che fate.) Né i vostri parenti, né la 
vostra progenie, vi aiuterà se prendete i 
miscredenti come alleati, per il fatto che sono 
miscredenti. Il Giorno del Giudizio, Allah 
deciderà tra voi: coloro che erano obbedienti 
nei Suoi confronti entreranno nel paradiso e 
coloro che erano disobbedienti nei Suoi 
confronti entreranno nell’inferno. E Allah vede 
perfettamente ciò che avete fatto, nulla delle 
vostre parole né dei vostri atti Gli è nascosto.  
DDDD(Avete avuto un bell’esempio in 
Abramo e in coloro che erano con lui, 
quando dissero alla loro gente: “Noi ci 
dissociamo da voi e da quel che adorate 
all’infuori di Allah: vi rinneghiamo. Tra 
noi e voi è sorta inimicizia e odio [che 
continueranno] ininterrotti, finché non 
crederete in Allah, l’Unico”, eccezion 
fatta per quanto Abramo disse a suo 
padre: “Implorerò perdono per te, anche 
se è certo che non ho alcun potere in tuo 
favore presso Allah!”. – “Signore a Te ci 
affidiamo, a Te ci volgiamo pentiti e verso 
di Te è il divenire.) C’è per voi credenti un 
bell’esempio da seguire l’esempio di Abramo 
(pace su di lui) e di coloro che erano con lui, 
coloro che si rivolsero al loro popolo politeista 
dicendo: “Rinneghiamo voi e ciò che adorate 
oltre ad Allah (e che considerate) come 
divinità ed uguali. Vi disconosciamo e 
disapproviamo gli atti di politeismo che 
commettete. L’inimicizia sarà tra di noi finché 
resterete nella miscredenza, a meno che 
crediate in Allah il Solo”. Tuttavia, non vi è 
chiesto di imitare Abramo nella sua domanda 
di perdono a favore di suo padre. Infatti, lo ha 
fatto prima che gli apparisse chiaramente che 
suo padre era un nemico di Dio. Appena seppe 
ciò, lo rinnegò. “O nostro Signore, è su Te che 
noi contiamo, è verso Te che ci volgiamo 
pentiti, ed è verso Te che sarà realizzato il 
ritorno nel Giorno del Giudizio”.  



  

@ @@ @

MLKJIHGFEDCBA�
TSRQPONUVZYXW�

gfedcba`_^]\[�
hsrqponmlkji�

xwvut~}|{zy�
_hgfedcba`�

srqponmlkji�
utv|{zyxw�

§¦¥¤£¢¡�~}�
¶̧µ´³²±°¯®¬«ª©¨�

ÄÃÂÁÀ¿¾½¼»º¹�
ÏÎÍÌËÊÉÈÇÆÅ�

ÙØ×ÖÕÔÓÒÑÐÚÜÛ�
åäãâáàßÞÝ�
ðïîíìëêéèçæñ


EEEE(Signore, non fare di noi una tentazione 
per i miscredenti e perdonaci, o Signore! Tu 
sei l’Eccelso, il Saggio.”) “Signore, non far di 
noi una prova per quelli che non hanno creduto, 
punendoci dando ai miscredenti il potere su 
di noi”. Questo rappresenterebbe una prova per 
noi (che ci devierebbe) della nostra religione o 
una prova per loro, poiché prenderebbero la 
meglio su di noi e direbbero: “Se quelli fossero 
nella verità, non avrebbero sofferto una tale 
punizione” e quindi si rinforzerebbero nella 
loro miscredenza. “E nascondi i nostri 
peccati perdonandoci, o Signore, Tu sei 
l’Eccelso Che nessuno può sconfiggere, il 
Saggio nelle Sue parole e nei Suoi atti”. 
FFFF(Invero avete avuto in loro un 
bell’esempio, per chi spera in Allah e 
nell’Ultimo Giorno. Quanto a chi invece 
volge le spalle, Allah basta a Se stesso ed è 
il Degno di lode.) C’è per voi credenti in 
Abramo e quelli che erano con lui, un 
esempio eminente da seguire, per chiunque 
aspiri al bene che viene da Allah quaggiù e 
nell’aldilà. E chiunque si rifiuta di prendere i 
profeti di Allah come esempio così come 
Allah ha indicato, e prende i Suoi nemici per 
alleati, (sappia allora) che Allah non ha 
alcun bisogno di loro, è il Degno di lode con 
la Sua essenza ed i Suoi attributi, è Colui 
Che viene glorificato in qualsiasi circostanza.  
GGGG(Forse Allah stabilirà amicizia tra voi 
e quanti fra di loro considerate nemici.  
Allah è onnipotente e Allah è perdonatore, 
misericordioso.) È possibile che Allah 
susciti tra voi che credete e i politeisti che vi 
sono vicini, dell’amicizia dopo l’odio, ed 
affetto dopo l’animosità, aprendo i loro cuori 
all’Islam. Allah è capace di tutto, è 
Perdonatore e Misericordioso verso i suoi servi. 
HHHH(Allah non vi proibisce di essere buoni 
e giusti nei confronti di coloro che non vi 
hanno combattuto per la vostra religione 
e che non vi hanno scacciato dalle vostre 
case, poiché Allah ama coloro che si 
comportano con equità.) O voi credenti, 
Allah non vi proibisce di essere buoni verso 
i miscredenti che non vi hanno combattuto a 
causa della vostra religione e non vi hanno 
espulso delle vostre abitazioni, né di essere 
equi attraverso la vostra bontà e la vostra 
generosità verso loro, poiché Allah ama coloro 
che sono equi nei loro atti e nelle loro parole.  
IIII(Allah vi proibisce soltanto di essere 
alleati di coloro che vi hanno combattuto per 

la vostra religione, che vi hanno scacciato 
dalle vostre case, o che hanno contribuito 
alla vostra espulsione. Coloro che li 
prendono per alleati, sono essi gli ingiusti.) 
Ma Allah vi proibisce soltanto di amare e di 
prendere la difesa di quelli che vi hanno 
combattuto a causa della vostra religione, 
che vi hanno espulsi dalle vostre dimore e 
che hanno aiutato i miscredenti a cacciarvi. 
Chiunque li prende per alleati contro i 
credenti e testimoniano loro affetto, allora 
quelli sono ingiusti verso se stessi e 
trasgrediscono i limiti di Allah.  
JJJJ(O voi che credete, quando giungono a 
voi le credenti che sono emigrate, 
esaminatele ; Allah ben conosce la loro fede. 
Se le riconoscerete credenti, non 
rimandatele ai miscredenti – esse non sono 
lecite per loro né essi sono loro leciti – e 
restituite loro ciò che avranno versato. Non 
vi sarà colpa alcuna se le sposerete versando 
loro il dono nuziale. Non mantenete legami 
coniugali con le miscredenti. Rivendicate 
quello che avete versato ed essi rivendichino 
quel che hanno versato. Questo è il giudizio 
di Allah, con il quale giudica fra voi, e Allah 



  

 @ @@ @

JIHGFEDCBA� �
UTSRQPONMLK� �
\[ZYXWV� �
hgfedcba`_̂ ]� �

irqponmlkj� �
|{zyxwvuts}� �
ò� �
CBA
 


ihgfedcba`_~� �
jrqponmlks� �

ut|{zyxwv}~� �
§¦¥¤£¢¡�� �

©¨ª±°¯®¬«� �
»º¹¸¶µ´³²� �
ÅÄÃÂÁÀ¿¾½¼Æ
 


¼|  
������� �
١٤� �

���	�
�� �
٦١  

è sapiente, saggio.) O voi che avete creduto in 
Allah e nel Suo Messaggero e avete applicato 
la Sua legge, quando le donne credenti 
emigrano verso di voi,  e lasciano una terra di 
miscredenza per una terra d’Islam, provate ad 
esaminare la loro fede. Allah conosce meglio 
l’autenticità della loro fede. Se siete convinti 
che siano credenti basandovi su segni e prove 
evidenti, allora non le rinviate ai loro mariti 
miscredenti. Infatti non è permesso che le 
donne che credono sposino i miscredenti 
come non è permesso ai miscredente di 
sposarle. E rimettete ai loro mariti miscredenti 
la dote che hanno speso. Non commettete 
peccato se le prendete come spose se date loro 
la loro dote. Non trattenete le vostre mogli 
miscredenti restando sposati con esse, e 
richiedete ai politeisti la dote che avete speso 
per le vostre mogli che hanno commesso 
apostasia e li hanno raggiunti. E che loro 
stessi vi richiedano la dote che hanno speso 
per le loro mogli che sono entrate nell’Islam e 
vi hanno raggiunti. Questo giudizio come 
descritto nel versetto è il giudizio di Allah. È 
con ciò che giudica, dunque non Lo contraddite. 
Allah è esperto, nulla Gli è nascosto, è Saggio  

nei Suoi atti e nelle Sue parole.     
KKKK(Se qualcuna delle vostre spose fugge 
verso i miscredenti, quando avete la meglio 
[su di loro] date a quelli le cui spose sono 
fuggite, quanto avevano versato . Temete 
Allah nel Quale credete.) E se alcune fra le 
vostre mogli raggiungono i miscredenti dopo 
aver rinnegato la propria fede,  se i 
miscredenti rifiutano di restituirvi la dote che 
avete speso per esse, preso il sopravvento su 
di loro o su altri miscredenti e ottenuta la 
vittoria su di loro, allora distribuite ai 
Musulmani, le cui donne erano scappate di 
casa, una parte del bottino di guerra o l’altra, 
in quantità equivalente a quella che hanno 
speso precedentemente per la loro dote. E 
temete Allah nel Quale avete fede. 
LLLL(O Profeta, quando vengono a te le 
credenti a stringere il patto, [giurando] che 
non assoceranno ad Allah alcunché, che non 
ruberanno, che non fornicheranno, che non 
uccideranno i loro figli, che non 
commetteranno infamie con le loro mani o 
con i loro piedi e che non ti disobbediranno 
in quel che è reputato conveniente, stringi il 
patto con loro e implora Allah di perdonarle. 
Allah è perdonatore, misericordioso.) O 
Profeta! Quando le donne che credono in 
Allah e nel Suo Profeta vengono da te e 
assumono l’impegno di non attribuire nessun 
socio ad Allah nella Sua adorazione, di non 
rubare, di non commettere fornicazione, non 
uccidere i loro bambini prima o dopo la 
nascita, non attribuire ai loro mariti bambini 
che non provengono da loro (che sono frutto 
dell’adulterio), di non di disubbidirti in un 
atto di bene che hai ordinato loro, allora 
accetta il loro impegno e chiedi per esse il 
perdono di Allah. Allah perdona le malefatte 
dei Suoi servi che si volgono pentiti a Lui, 
ed è Misericordioso verso loro. 
MMMM(O credenti, non prendetevi per alleati 
gente contro la quale Allah è adirato e che 
non hanno la speranza dell’altra vita, come 
i miscredenti che disperano [di rivedere] la 
gente delle tombe.) O voi che avete creduto 
in Allah e nel Suo Messaggero, non prendete 
per amici intimi quelli che sono incorsi 
nell’ira di Allah a causa della loro 
miscredenza. Costoro hanno perso ogni 
speranza nella ricompensa di Allah 
nell’aldilà  1) come i miscredenti nella loro 
tomba hanno disperato della Sua 
misericordia quando hanno visto la realtà 



  

@ @@ @

(della morte) dinanzi e si sono convinti che 
nessuna parte di tale misericordia sarà 
riservata per loro. 2) (Seconda 
interpretazione): Questi hanno perso ogni 
speranza nella ricompensa di Allah 
nell’aldilà come i miscredenti disperano che 
i loro morti –coloro che si trovano nelle 
tombe - ritornino alla vita, poiché sono 
convinti che non saranno mai risuscitati. 

Surah 61 

I Ranghi Serrati (As-Saff) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Glorifica Allah ciò che è nei cieli e 
sulla terra. Egli è l’Eccelso, il Saggio.) 
Tutto quello che è nei cieli e sulla terra 
proclama la purezza e l’estraneità di Allah 
da tutto ciò che non Gli Si addice  (come 
imperfezioni e difetti). È il Potente, Colui 
Che non può essere superato, il saggio nei 
Suoi atti e nelle Sue parole.  
BBBB(O credenti, perché dite quel che non 
fate?) O voi che avete  creduto in Allah e 
nel Suo Messaggero ed avete applicato la 
Sua legge, perché avete fatto promesse e 
detto parole che non siete capaci di 
mantenere? Questo è un ammonimento per 
coloro che non applicano ciò che dicono. 
CCCC(Presso Allah è grandemente odioso 
che diciate quel che non fate.) Quale atto 
grave presso Allah dire con le vostre stesse 
lingue ciò che poi non fate!     
DDDD(In verità Allah ama coloro che 
combattono per la Sua causa in ranghi 
serrati come fossero un solido edificio.) 
Certamente Allah ama coloro che combattono 
sulla Sua via, allineati come una costruzione 
densa e solida, davanti al quale il nemico si 
intimorisce. Questo versetto presenta i meriti 
del combattimento ed il posto elevato dei 
combattenti, poiché Allah ama i Suoi servi 
credenti allorché si allineano e affrontano i 
loro nemici, combattendoli sul Suo sentiero. 
EEEE([Ricorda] quando Mosè disse al suo 
popolo: “O popolo mio, perché mi 
tormentate nonostante sappiate che sono 
veramente il Messaggero di Allah a voi 
[inviato]?”. Quando poi deviarono, Allah 
fece deviare i loro cuori. Allah non guida 
la gente malvagia.) Ricorda al tuo popolo – 
o Messaggero – quando Mosè, il Profeta di 
Allah, disse al suo popolo: “Perché mi causate 
torto con i vostri atti e le vostre parole, mentre 
sapete bene che sono il Messaggero di 
Allah?”. Quando deviarono dalla verità del 

tutto consapevoli e s’intestardirono in ciò, 
Allah deviò i loro cuori dall’accettazione della 
verità per punirli a causa di questa deviazione 
che avevano scelto per se stessi. Ed Allah non 
guida coloro che escono dal quadro della Sua 
obbedienza e dalla via della verità.  
FFFF(E quando Gesù figlio di Maria disse: 
“O Figli di Israele, io sono veramente un 
Messaggero di Allah a voi [inviato], per 
confermare la Torâh che mi ha preceduto, e 
per annunciarvi un Messaggero che verrà 
dopo di me, il cui nome sarà Ahmad”. Ma 
quando questi giunse loro con le prove 
incontestabili, dissero: “Questa è magia 
evidente”.) E ricorda al tuo popolo – o 
Messaggero – quando Gesù figlio di Maria 
disse al suo popolo: “Sono il Messaggero di 
Allah (inviato) a voi, vengo a confermare ciò 
che è venuto prima di me nella Torah, e a 
dimostrare (l’arrivo) e la veridicità di un 
Messaggero che verrà dopo me, il cui nome 
sarà “Ahmad” – si tratta di Muhammad (
SallAllâhu 
Calayhi wasallam) – ed io vi chiamo a credere in 
lui”. Quindi quando Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
venne loro con le prove irrefutabili, dissero: 
“Ciò con cui sei venuto è una palese magia!”. 
GGGG(Chi è più iniquo di colui che inventa 
menzogne contro Allah, nonostante venga 
chiamato all’Islàm? Allah non guida gli 
ingiusti.) Non c’è più ingiusto e eccessivo di 
quello che forgia una menzogna contro Allah 
e Gli attribuisce soci nella sua adorazione, 
mentre è chiamato ad accettare l’Islam e 
dedicare un culto esclusivo ad Allah. Allah 
non accorda il successo a quelli che hanno 
commesso ingiustizia verso se stessi 
scegliendo la miscredenza e il politeismo. 
HHHH(Vogliono spegnere la luce di Allah con 
le loro bocche, ma Allah completerà la Sua 
luce a dispetto dei miscredenti.) Questi 
stessi ingiusti vogliono distruggere la verità 
con la quale Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) è stato 
inviato – si tratta del Corano – attraverso le 
loro parole prive di verità. Ma Allah farà 
trionfare la verità completando la Sua religione, 
a dispetto degli ingiusti e dei detrattori.  
IIII(Egli è Colui Che ha inviato il Suo  
Messaggero con la Guida e la Religione della 
verità, affinché essa prevalga su ogni religione 
a dispetto degli associatori.) Allah è Colui 
Che ha inviato il Suo Messaggero Muhammad 
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) con il Corano e l’Islam, per 
elevarlo sopra tutte le altre religioni, anche 
se i politeisti provano dell’avversione in ciò. 



  

 @ @@ @

LKJIHGFEDCBA
 

ZYXWVUTSRQPONM
 


`_^]\[aedcb
 

rqponmlkjihgf
 


s}|{zyxwvut
 

~_gfedcba`
 


mlkjihnsrqpo
 

yxwvutz~}|{
 


«ª©¨§¦¥¤£¢¡�¬
 

¸¶µ´³²±°¯®
 


À¿¾½¼»º¹ÁÅÄÃÂ
 

ÌËÊÉÈÇÆÍÑÐÏÎ
 


ÝÜÛÚÙØ×ÖÕÔÓÒÞ
éèçæåäãâáàß
 

óòñðïîíìëêô
 


JJJJ(O voi che credete, [volete che] vi indichi 
una transazione che vi salverà da un 
doloroso castigo?) O voi che avete creduto 
in Allah e nel Suo Messaggero ed avete 
applicato la Sua legge, volete che vi guidi 
verso un commercio di grande importanza, 
che vi salverà da una dolorosa punizione?  
KKKK(Credete in Allah e nel Suo Inviato e 
lottate con i vostri beni e le vostre persone 
sulla Via di Allah. Ciò è meglio per voi, se lo 
sapeste.) Mantenetevi la vostra fede in Allah 
e nel Suo Messaggero e combattete sulla via 
di Allah con i vostri beni e con le vostre vite 
per fare trionfare la Sua religione. Questo è 
migliore per voi che il commercio di questo 
mondo, se soltanto conosceste le cose benefiche 
e le cose nocive. Rispettate dunque ciò.  
LLLL([Allah] perdonerà i vostri peccati e vi 
farà entrare nei Giardini dove scorrono i 
ruscelli e nelle piacevoli dimore dei Giardini 
di Eden. Ecco il più grande successo!) Se 
voi, credenti, fate ciò che Allah vi ha 
ordinato, Allah espierà i vostri peccati e vi 
farà entrare nei Giardini in cui si trovano 
castelli ed alberi, come pure nelle dimore 
pure e sane, sotto cui scorrono i ruscelli. Vi 

rimarrete eternamente senza alcuna interruzione. 
Ecco il successo supremo.  
MMMM(E [vi darà] un’altra cosa che avete 
desiderato: l’aiuto di Allah e una rapida 
vittoria. Danne [o Muhammad] la lieta novella 
ai credenti.) Ed otterrete anche altre delizie che 
apprezzerete: l’aiuto di Allah che vi giungerà 
ed una vittoria imminente che si realizzerà 
sotto la vostra autorità. E avvisa i credenti 
delle buone notizie – o Profeta – dell’aiuto e 
della vittoria imminente quaggiù e nell’aldilà. 
NNNN(O credenti, siate gli ausiliari di Allah, 
così come Gesù figlio di Maria chiedeva agli 
apostoli: “Chi sono i miei ausiliari [nella 
causa di] Allah?”.   Risposero gli apostoli: 
“Noi siamo gli ausiliari di Allah”. Una parte 
dei Figli di Israele credette, mentre un’altra 
parte non credette. Aiutammo coloro che 
credettero contro il loro nemico ed essi 
prevalsero.) O voi che avete creduto in Allah 
e nel Suo Messaggero ed avete applicato la 
Sua legge, difendete la religione di Allah, nel 
modo in cui hanno fatto gli apostoli di Gesù 
ed i migliori dei suoi compagni. Gesù disse 
loro: “Chi fra voi si incaricherà di 
soccorrermi ed aiutarmi in quel che ci 
avvicinerà ad Allah?”. Risposero: 
“Sosterremo la religione di Allah”. Così, un 
gruppo dei Figli di Israele fu guidato, mentre 
l’altro si perse. Aiutammo coloro che 
credettero in Allah e nel Suo Messaggero e 
concedemmo loro la vittoria sui loro nemici 
fra le fazioni cristiane. Così trionfarono su di 
loro, con l’arrivo di Muhammad (SallAllâhu 

C
alayhi wasallam).  

Surah 62 

Il venerdì ( Al-Jumu’ah) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Glorifica Allah ciò che è nei cieli e 
sulla terra, il Re, il Santo, l’Eccelso, il 
Saggio.) Tutto quel che è nei cieli e sulla 
terra proclama la purezza e l’estraneità di 
Allah da tutto ciò che non Gli compete 
(come imperfezioni e difetti). È solo Lui il 
Sovrano su ogni cosa, che regola (la propria 
creazione) senza opposizione alcuna, che è 
privo di qualsiasi difetto, il Potente che non 
si può superare, il Saggio nella propria 
amministrazione e la propria creazione. 
BBBB(Egli è Colui Che ha inviato tra gli 
illetterati un Messaggero della loro gente, 
che recita i Suoi versetti, li purifica e 
insegna loro il Libro e la Saggezza, anche se 
in precedenza erano in errore evidente,) È 



  

@ @@ @

ò� �
CBA
 


KJIHGFEDCBA� �
LMUTSRQPON� �

]\[ZYXWV� �
ba`_^chgfed� �
lkjimutsrqpon� �
xwvy_~}|{z� �

hgfedcba`� �
rqponmlkjis� �
}|{zyxwvut� �

¥¤£¢¡�~¦¨§� �
±°¯®¬«ª©²´³� �

¾½¼»º¹¸¶µ� �
ÆÅÄÃÂÁÀ¿Ç
 


½|  
������� �
١١ 

���	�
�� �
٦٢  

Allah (Gloria a Lui L’Altissimo) Che ha 
inviato agli Arabi che non sapevano leggere, 
non possedevano un Libro, né tradizione 
profetica, un Messaggero sorto da loro per 
predicare a tutti gli esseri umani. Egli recita 
loro il Corano, li purifica dalle loro credenze 
erronee e dai loro comportamenti indegni, 
insegna loro il Corano e la Sunnah, mentre 
prima del suo arrivo, essi erano chiaramente 
deviati dalla verità. 
CCCC(e ad altri che ancora non li hanno 
raggiunti [nella fede]. Egli è l’ Eccelso, il 
Saggio.) E l’ha pure inviato a popoli che non 
hanno conosciuto (il Profeta) ma che verranno 
più tardi, che siano arabi o altro. Ed Allah è 
l’Unico, è il Potente che domina su ogni 
cosa, il Saggio nelle Sue parole e nei Suoi atti.  
DDDD(Questa è la Grazia di Allah, Egli la 
concede a chi vuole. Allah è il Detentore 
della Grazia immensa.) La missione del 
Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) verso la 
comunità araba e verso il resto dell’umanità 
è una grazia di Allah, che dà a chi vuole fra i 
Suoi servi. Ed è il Solo a concedere tali 
vantaggi e a colmare della Sua generosità.  
EEEE(Coloro cui fu affidata la Torâh e che 
non la osservarono, assomigliano all’asino 
che porta i libri. Quanto è detestabile la 
similitudine di coloro che tacciano di 
menzogna i segni di Allah: Allah non 
guida gli ingiusti.) Gli Ebrei, che sono stati 
incaricati di applicare la Torah e non l’hanno 
fatto, sono paragonati all’asino che porta dei 
libri senza sapere ciò che contengono. Quale 
esempio più abietto di quelli che trattano i 
versetti di Allah di menzogna, anziché trarne 
profitto! E Allah non concede il successo al 
popolo degli ingiusti, che infrange i limiti di 
Allah ed esce dal quadro della Sua obbedienza.  
FFFF(Di’: “O voi che praticate il giudaismo, se 
pretendete di essere gli alleati di Allah, ad 
esclusione degli altri uomini, auguratevi la 
morte, se siete veritieri”.) Dì – o Profeta – a 
quelli che si aggrappano alla religione giudaica, 
che è stata alterata: “Se pretendete – nel torto -  
di essere amati da Allah, all’infuori degli altri 
uomini, allora auguratevi la morte, se siete 
veritieri quando affermate che Allah vi ama”.  
GGGG(Giammai se la augureranno, a causa 
di quel che hanno commesso le loro mani. 
Allah ben conosce gli empi.) Queste stesse 
persone non desidereranno mai la morte, 
poiché preferiscono la vita mondana a quella 
dell’aldilà, e anche soltanto per paura che la 

punizione di Allah si abbatta su di loro a 
causa di ciò che hanno commesso come 
miscredenza e altri atti odiosi. E Allah 
conosce perfettamente gli ingiusti, nessuna 
delle loro ingiustizie Gli è nascosta. 
HHHH(Di’ [loro, o Muhammad]: “Invero, la 
morte che fuggite vi verrà incontro, quindi 
sarete ricondotti a Colui Che conosce 
l’invisibile e il palese, e vi informerà a 
proposito di quel che avrete fatto”.) Dite: 
“Non ci sono scappatoie alla morte dalla 
quale cercate di fuggire; vi raggiungerà 
certamente, quando la vostra vita arriverà al 
suo termine. Quindi, il giorno della 
Resurrezione, tornerete ad Allah Che 
conosce perfettamente ciò che è presente e 
ciò che è assente, vi informerà dei vostri atti 
e vi concederà la retribuzione”.  
IIII(O credenti, quando viene fatto 
l’annuncio per l’orazione del Venerdì, 
accorrete al ricordo di Allah e lasciate ogni 
traffico.  Ciò è meglio per voi, se lo sapeste.) 
O voi che avete creduto in Allah e nel Suo 
Messaggero e avete applicato la Sua Legge, 
quando il muezzin esegue la chiamata alla 
preghiera del venerdì, affrettatevi ad andare 



  

 @ @@ @

IHGFEDCBA
 

UTSRQPONMLKJ
 


VW]\[ZYX
 

fedcba`_^
 


grqponmlkjih
 

yxwvuts~}|{z_� �

ò� �
CBA
 


jihgfedcba`
 

qponmlkr
 

~}|{zyxwvuts
 


�¡©¨§¦¥¤£¢
 

¬«ª®´³²±°¯
 


¹¸¶µº½¼»
À¿
 

ÆÅÄÃÂÁÇÉÈÊÌËÍ  

¾|  
������� �
١١� �

���	�
�� �
٦٣  

ad ascoltare il sermone ed a compiere la 
preghiera; rimandate ogni vendita, acquisto 
o tutto ciò che vi distrae dalla preghiera. Ne 
avete ricevuto l’ordine, ed è meglio per voi, 
a causa della remissione dei vostri peccati e 
della ricompensa di Allah che ne deriva. Se 
sapeste dove è il vostro interesse, allora 
fareste ciò. Questo versetto indica l’obbligo 
di partecipare alla preghiera ed ascoltare 
attentamente il sermone del venerdì.  
JJJJ(Quando poi l’orazione è conclusa, 
spargetevi sulla terra in cerca della grazia 
di Allah, e molto ricordate Allah, affinché 
possiate avere successo.) Dopo avere ascoltato 
il sermone ed avere compiuto la preghiera, 
diffondetevi sulla terra e ricercate con i 
vostri sforzi la sussistenza di Allah. E invocate 
molto Allah in qualsiasi circostanza, per  
ottenere il successo di quaggiù e nell’aldilà.  
KKKK(Quando vedono un commercio o un 
divertimento, si precipitano e ti lasciano 
ritto. Di’: “Quel che è presso Allah, è 
migliore del divertimento e del commercio 
e Allah è il Migliore dei sostentatori”). 
Quando alcuni Musulmani scorgono qualche 
distrazione o ornamento della vita mondana, 

si allontanano affrettandosi verso di essa e 
lasciandoti in piedi sul pulpito - o Profeta -
durante la tua predica. Dì loro – o Profeta: 
“Le ricompense e le grazie presso Allah 
sono molto più benefiche delle distrazioni e 
del commercio. Non vi è alcuno che possa 
donare e concedere meglio di Allah; 
presentateGli dunque le vostre domande e 
sforzatevi di obbedirGli fino ad ottenere i 
Suoi benefici in questa vita e nell’aldilà”. 

Surah 63 

Gli ipocriti (Al-Munâfiqûn) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Quando vengono a te, gli ipocriti 
dicono: “Attestiamo che sei veramente il 
Messaggero di Allah”, ma Allah attesta 
che tu sei il Suo Messaggero e attesta 
Allah che gli ipocriti sono bugiardi.) 
Quando gli ipocriti sono presenti ai tuoi 
incontri – o Profeta - affermano con le loro 
lingue: “Attestiamo che sei il Messaggero di 
Allah”. Allah sa che sei il Suo Messaggero 
ed attesta che gli ipocriti sono bugiardi 
quando sostengono apertamente di attestare 
ciò e giurano con le loro lingue, pur 
nascondendo in fondo la loro miscredenza.  
BBBB(Si fanno scudo dei loro giuramenti e 
hanno allontanato altri dalla via di Allah. 
Quant’è perverso quello che fanno!) Gli 
ipocriti si sono serviti dei giuramenti che 
hanno emesso come scudo e protezione per 
evitare di essere rimproverati o puniti. E 
hanno sbarrato la strada a loro stessi e agli 
altri verso la retta via che conduce ad Allah. 
I loro atti sono davvero abietti! 
CCCC(E questo perché prima credettero, poi 
divennero increduli. Sul loro cuore fu quindi 
posto un suggello, affinché non capissero.) 
È perché hanno creduto apparentemente, ma 
non credevano nel loro cuore, quindi Allah 
ha sigillato i loro cuori a causa della loro 
miscredenza. Così non possono comprendere 
dove si trova il loro reale interesse.  
DDDD(Quando li vedi, sei ammirato dalla 
loro prestanza; se parlano, ascolti le loro 
parole. Sono come tronchi appoggiati.  
Credono che ogni grido sia contro di loro. 
Sono essi il nemico.  Stai in guardia. Li 
annienti Allah! Quanto si sono traviati!) 
Quando osservi questi ipocriti, i loro passi e 
i loro aspetti ti piacciono, e se discutono, tu 
ascolti la loro discussione, a causa della loro 
eloquenza. Ma essendo il loro cuore vuoto di 
fede ed i loro spiriti privati di qualsiasi 



  

@ @@ @

JIHGFEDCBA� �
NMLKOQP� �

]\[ZYXWVUTSR� �
ba`_^cfed� �

onmlkjihg�q� �
xwvutsr� �

y`_~}|{z� �
bachgfed� �

kjilqponm� �
zyxwvutsr� �

~}|{�¤£¢¡� �
¯®¬«ª©¨§¦¥� �
¶µ´³²±°¸¹� �

»ºÄÃÂÁÀ¿¾½¼Å
 

ò� � ¿|  ������� �

١٨� �
���	�
�� �
٦٤  

comprensione e di conoscenza benefica, sono 
simili a pezzi di legno gettato contro una 
parete, amorfi e senza vita. Temono che la 
diffamazione si abbatta su di loro poiché 
conoscono perfettamente la loro situazione, ed 
a causa della loro grande mancanza di 
coraggio e dell’angoscia che si è impadronita 
dei loro cuori. Sono i veri nemici poiché sono 
riempiti di odio verso te e verso chi crede. 
State in guardia da loro. Che Allah li umili e li 
privi della Sua misericordia! Come possono 
allontanarsi dalla verità e preferire l’ipocrisia e 
l’ignoranza nella quale si trovano? 
EEEE(E quando si dice loro: “Venite, il 
Messaggero di Allah implorerà il perdono per 
voi”, voltano la testa e li vedi allontanarsi 
pieni di superbia.) E quando si dice a questi 
stessi ipocriti: “Ritornate pentiti, scusandovi 
per ciò che avete detto di cattivo e per le 
inutili discussioni, il Messaggero di Allah 
chiederà il perdono per voi, la remissione e 
il perdono dei vostri peccati”, si mettono a 
deviare e scuotere la loro testa per 
schernimento e per vanità. Li vedi – o Profeta -  
allontanarsi da te, pieni di superbia verso ciò 
che è stato ordinato loro di rispettare. 
FFFF(Per loro è la stessa cosa, che tu implori 
perdono per loro o che non lo implori: 
Allah non li perdonerà mai. In verità Allah 
non guida gli empi.) Non fa alcuna differenza 
per questi ipocriti, che tu chieda per loro il 
perdono - o Profeta - o no, poiché Allah non 
assolverà mai i loro peccati, in quanto si 
ostinano nella disobbedienza totale e sono 
radicati nella loro miscredenza. In realtà, Allah 
non guida verso la fede coloro che miscredono 
e si affrancano dalla Sua obbedienza.  
GGGG(Essi sono coloro che dicono: “Non date 
nulla a coloro che seguono il Messaggero di 
Allah, affinché si disperdano”.  Appartengono 
ad Allah i tesori dei cieli e della terra, ma 
gli ipocriti non lo capiscono.) Sono gli 
ipocriti che dicono alla gente di Medina: 
“Non elargite ai Compagni del Messaggero 
di Allah, che hanno emigrato con lui (al-
Muhâjirûn), affinché si separino da lui”, 
mentre è ad Allah che appartengono tutti i 
tesori dei cieli, della Terra e di ciò che 
contengono, comprese le elemosine. Li 
concede a chi vuole e ne priva chi Egli 
vuole. Ma gli ipocriti non capiscono che i 
vantaggi materiali provengono soltanto da 
Allah, poiché non Lo conoscono. 
HHHH(Dicono: “Se ritorniamo a Medina, il 
più potente scaccerà il più debole”. La 

potenza appartiene ad Allah, al Suo 
Messaggero e ai credenti, ma gli ipocriti 
non lo sanno.) Questi ipocriti dicono: “Se 
torniamo a Medina, il più potente espellerà 
colui che crede, il più debole”. Ma è ad 
Allah che appartiene la potenza, come pure 
al Suo Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), ed a quelli 
che credono in Allah e nel Suo Messaggero 
e a nessun’altro. Ma gli ipocriti non sanno 
ciò a causa della loro grande ignoranza. 
IIII(O credenti, non vi distraggano dal 
ricordo di Allah i vostri beni e i vostri 
figli. Quelli che faranno ciò saranno i 
perdenti.) O voi che avete creduto in Allah 
e nel suo Messaggero ed avete applicato la 
Sua legge, che né i vostri beni, né i vostri 
figli vi distraggono dall’adorazione di Allah 
e della Sua obbedienza. E quelli i cui beni e 
figli li distraggono da ciò, saranno privati della 
generosità di Allah e della Sua misericordia.  
JJJJ(Siate generosi di quello che Noi vi 
abbiamo concesso, prima che giunga a 
uno di voi la morte ed egli dica: “Signore, 
se Tu mi dessi una breve dilazione, farei 
l’elemosina e sarei fra i devoti”.) E 
spendete – o voi che credete in Allah e nel 



  

 @ @@ @

CBA
 

NMLKJIHGFEDCBA

SRQPOTYXWVU� �
`_^]\[Zacb� �

kjihgfedl� �
xwvutsrqponm� �

{zy|cba`_~}� �
ihgfedjnmlk� �

wvutsrqpo� �
|{zyx}¨§¦¥¤£¢¡�~� �

³²±°¯®¬«ª©´¶µ� �
À¿¾½¼»º¹¸ÁÂ� �

ÎÍÌËÊÉÈÇÆÅÄÃ� �
×ÖÕÔÓÒÑÐÏ� �
ßÞÝÜÛÚÙØà
 


Suo Messaggero - una parte di ciò che vi 
abbiamo concesso, nelle vie del bene. Ed 
affrettatevi a farlo prima che venga la morte, 
prima che vediate i Suoi segni chiari e che 
diciate, pieni di rammarico: “Signore! Se 
soltanto mi concedessi una dilazione e 
rimandassi la mia morte per un breve 
periodo, spenderei dei miei beni in elemosina, 
e sarei fra i devoti ed i benefattori”.  
KKKK(Ma Allah non concede dilazioni a 
nessuno che sia giunto al termine. Allah è 
ben informato a proposito di quello che fate.) 
Ma Allah non ritarderà mai il termine di 
un’anima alla quale la morte è giunta, ed il 
cui termine è prestabilito. Allah è 
perfettamente informato di ciò che avete fatto di 
bene e male, e vi ricompenserà in base a ciò.  

Surah 64 

Il reciproco inganno (At-Taghâbun) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Glorifica Allah ciò che è nei cieli e 
sulla terra, Sua la Sovranità, Sua la Lode. 
Egli è onnipotente.) Tutto ciò che è nei cieli 
e sulla Terra proclama la purezza e 
l’esenzione di Allah da tutto ciò che non Gli 
conviene (come imperfezioni e difetti). 

Gloria a Lui! Detiene la capacità assoluta di 
agire su qualsiasi cosa. A Lui i belli e nobili 
elogi e Lui è Onnipotente. 
BBBB(Egli è Colui Che vi ha creati. Fra di 
voi vi è chi non crede e chi crede e Allah 
osserva quello che fate.) Allah è Colui Che 
vi ha dato vita a partire dal nulla. Alcuni fra 
voi rinunciano ad adorarLo senza associarGli 
nessuno, e altri credono ed applicano la Sua 
Legge. Allah osserva perfettamente i vostri 
atti, nessuno di loro Gli è sconosciuto e vi 
ricompenserà in base a ciò.     
CCCC(Egli ha creato i cieli e la terra in tutta 
verità, e vi ha plasmati in una forma 
armoniosa. Verso di Lui è il divenire.) 
Allah ha creato i cieli e la terra con una 
saggezza infinita, e vi ha dato forma nel più 
bello degli aspetti, ed è verso Lui che sarà 
realizzato il ritorno nel Giorno del Giudizio, 
quando darà a ciascuno la giusta retribuzione.  
DDDD(Egli conosce quel che è nei cieli e sulla 
terra e conosce quello che celate e quello 
che palesate. Allah ben conosce quello che 
c’è nei petti.) Allah conosce tutto ciò che 
c’è nei cieli e sulla terra e sa ciò che 
dissimulate gli uni agli altri – o uomini - e 
ciò che rivelate. E Allah è perfettamente a 
conoscenza di ciò che contengono i petti e di 
ciò che nascondono i cuori.  
EEEE(Non vi è giunta notizia di coloro che 
furono miscredenti in passato? Gustarono 
le conseguenze della loro condotta e 
avranno doloroso castigo.) Non vi è giunta 
– o politeisti - la storia delle comunità 
precedenti che hanno miscreduto prima di 
voi, quando la grave punizione della loro 
miscredenza e delle loro cattive azioni li ha 
spazzati via in questa via? Ed nell’aldilà 
avranno una punizione dolorosa e penosa. 
FFFF(E ciò in quanto vennero ad essi con le 
prove i loro messaggeri, ma dissero: “Sarà 
un uomo a guidarci?”. Non credettero e 
voltarono le spalle, ma Allah non ha 
bisogno [di loro]. Allah basta a Se Stesso 
ed è il Degno di lode.) Questa punizione che 
li ha colpiti in questa vita e che li colpirà 
nell’aldilà è dovuta al fatto che i Messaggeri 
di Allah venivano loro con segni chiari e 
miracoli evidenti e loro li rinnegarono: 
“Degli uomini come noi potranno guidarci?”. 
Così miscredettero e rinnegarono il 
messaggio dei loro Inviati, e si allontanarono 
dalla verità senza accettarla. Ma Allah fa a 
meno della loro fede e della loro adorazione, 



  

@ @@ @

FEDCBA� �
LKJIHGMPON� �

ZYXWVUTSRQ[]\� �
_^`dcbafe� �

lkjihgmpon� �
wvutsrqxy� �

`_~}|{z� �
gfedcba� �

kjihlonm� �
p�utsrvzyxw� �

¢¡�~}|{� �
¨§¦¥¤£©«ª� �

¶µ´³²±°¯®¬� �
¸¹¾½¼»º¿  

ò� � À|  
������� �
١٢� �

���	�
�� �
٦٥� �

poiché Allah non necessita di nessuno, 
detiene l’autosufficienza completa ed 
assoluta, è degno di elogi nelle Sue parole, i 
Suoi atti ed i Suoi attributi; i miscredenti 
non Gli creano alcuna preoccupazione ed il 
loro smarrimento non Gli causa alcun torto.  
GGGG(Coloro che non credono affermano 
che non saranno affatto resuscitati. Di’: 
“Invece sì, per il mio Signore: sarete 
resuscitati, quindi sarete informati di quel 
che avrete fatto. Ciò è facile per Allah”.) 
Coloro che non credono in Allah hanno 
sostenuto, con menzogna, che non sarebbero 
usciti dalle loro tombe (e riportati alla vita) 
dopo la morte. Dì loro –o Messaggero: 
“Invece sì, per il mio Signore: sarete 
resuscitati [dopo aver riavuto la vita], quindi 
sarete informati di quel che avete fatto nella 
vita terrena. Ciò è facile per Allah”.  
HHHH(Credete dunque in Allah e nel Suo 
Messaggero e nella Luce che abbiamo 
fatta scendere. Allah è ben informato a 
proposito di quello che fate.) Credete 
dunque in Allah e nel Suo Messaggero – o 
politeisti - e seguite la guida del Corano che 
ha rivelato al Suo Messaggero. Ed Allah è 
perfettamente informato di ciò che avete 
fatto, nulla dei vostri atti né delle vostre 
parole Gli è nascosto. Vi darà la retribuzione 
giusta nel Giorno del Giudizio.  
IIII(Il Giorno in cui sarete riuniti per il 
Giorno del Raduno, sarà il Giorno del 
reciproco inganno. A chi avrà creduto in 
Allah e avrà compiuto il bene, Egli 
cancellerà i peccati e lo introdurrà nei 
Giardini dove scorrono i ruscelli, in cui 
rimarrà in perpetuo e per sempre. Ecco 
l’immenso successo.) Ricordati il Giorno in 
cui sarete riuniti, quando Allah riunirà i 
primi e gli ultimi. In quel giorno, la distinzione 
tra le creature sarà visibile: i credenti 
precederanno i miscredenti e i perversi, e la 
gente di fede entrerà nel paradiso grazie alla 
misericordia di Allah, e quelli della 
miscredenza entreranno nell’inferno con la 
giustizia di Allah. E chiunque crede in Allah 
e Gli obbedisce, avrà i suoi peccati cancellati 
e sarà fatto entrare nei giardini in cui si 
trovano castelli ed alberi sotto i quali 
scorrono ruscelli. Vi rimarranno eternamente. 
Questa residenza eterna in paradiso è 
realmente il grande ed ultimo successo. 
JJJJ(Coloro invece che non credono e 
tacciano di menzogna i Nostri segni, saranno 

i compagni del Fuoco in cui rimarranno in 
perpetuo. Qual tristo avvenire!) Quanto a 
quelli che hanno rinnegato il fatto che Allah 
è il Solo degno d’adorazione ed hanno 
rinnegato i segni della Sua signoria e le 
prove del Suo diritto esclusivo alla divinità – 
ragione per la quale i Messaggeri sono stati 
inviati - costoro saranno la gente dell’inferno, 
dove vi rimarranno eternamente. E quale 
triste posto quello verso il quale torneranno, 
che altro non è che l’inferno!     
KKKK(Nessuna sventura colpisce [l’uomo] senza  
il permesso di Allah. Allah guida il cuore 
di chi crede in Lui. Allah è l’Onnisciente.) 
Nessuna sventura raggiunge l’uomo senza il 
permesso di Allah e con il Suo ordine ed il 
Suo decreto. Chiunque crede in Allah, Egli 
guida il suo cuore a sottomettersi al Suo ordine 
e ad essere soddisfatto del Suo decreto, e lo 
guida verso i migliori atti, parole e stati. Infatti, 
la base della guida si trova nel cuore e le 
membra non fanno che obbedire. E Allah 
conosce ogni cosa, nulla di ciò Gli è nascosto.  
LLLL(Obbedite dunque ad Allah e obbedite 
al Messaggero. Se poi volgerete le spalle, 



  

 @ @@ @

[sappiate che] al Nostro Messaggero [incombe] 
solo la trasmissione esplicita.) E obbedite 
ad Allah – o uomini - e sottomettetevi a Lui 
in ciò che vi ordina e vi proibisce, e obbedite 
al Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) in ciò che vi ha 
trasmesso da parte del suo Signore. Ma se vi 
allontanate dall’obbedienza ad Allah ed al Suo 
Messaggero, (sappiate che) ciò non causa alcun 
torto al Nostro Messaggero, poiché gli spetta 
soltanto di trasmettere in modo chiaro ed 
esplicito il messaggio con il quale è stato inviato. 
MMMM(Allah, non v’è dio all’infuori di Lui! 
Confidino dunque in Allah i credenti.) 
Allah l’Unico, nessun altro all’infuori di Lui 
è degno di essere adorato, ed è in Allah 
soltanto che confidano i credenti, con la Sua 
unicità, e in qualsiasi circostanza.  
NNNN(O voi che credete, nelle vostre spose e 
nei vostri figli c’è [talvolta] un nemico per 
voi. State in guardia. Se dimenticherete, 
lascerete cadere e perdonerete; in verità 
Allah è perdonatore, misericordioso.) O 
voi che avete creduto in Allah e nel Suo 
Messaggero, si trovano certamente fra i 
vostri coniugi ed i vostri figli dei nemici per 
voi: vi allontanano dal cammino di Allah e 
vi incitano alla pigrizia nell’adorazione che 
Gli dedicate. State in guardia da loro e non 
obbediteli. E se perdonate i loro errori, ve ne 
allontanate e li dissimulate, allora Allah è 
Perdonatore e Misericordioso. Perdonerà i 
vostri peccati, poiché perdona enormemente 
e la Sua misericordia è vasta.  
OOOO(I vostri beni e i vostri figli non sono 
altro che tentazione, mentre presso Allah 
c’è ricompensa immensa.) I vostri beni e i 
vostri figli sono soltanto una tentazione e 
una prova per voi. Ma Allah detiene una 
ricompensa enorme per chiunque privilegi 
l’obbedienza a Lui all’obbedienza ad altri e 
rispetta il diritto di Allah sui propri beni.  
PPPP(Temete Allah per quello che potete, 
ascoltate, obbedite e siate generosi: ciò è 
un bene per voi stessi. Coloro che si saranno 
preservati dalla loro stessa avidità saranno 
quelli che prospereranno.) Fate dunque – o 
voi credenti - ogni sforzo che potete nel timore 
di Allah ed ascoltate ciò che il Messaggero di 
Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) vi dice, meditandoci e 
riflettendoci sopra. E obbedite ai suoi ordini 
ed evitate i suoi divieti. Spendete (una parte) 
di ciò che Allah vi ha concesso, ciò sarà 
meglio per voi. E coloro che si astengono 
dalla cupidigia e dall’avarizia nello spendere 

dall’eccedenza dei loro beni, sono coloro 
che raccoglieranno tutte le grazie ed 
otterranno tutto ciò che richiedono.  
QQQQ(Se fate ad Allah un prestito bello, Egli 
ve lo raddoppierà e vi perdonerà.  Allah è 
riconoscente, magnanimo,) Se spendete i 
vostri beni sulla via di Allah di buon cuore e 
con sincerità, Allah moltiplicherà la ricompensa 
di quello che voi avete speso e vi perdonerà i 
vostri peccati. E Allah è riconoscente verso 
quelli che spendono, remunerandoli 
generosamente per ciò che hanno speso, ed è 
clemente poiché non affretta la sanzione di 
coloro che Lo disubbidiscono.  
RRRR(Conoscitore dell’invisibile e del 
palese, l’Eccelso, il Saggio.) È Colui Che 
conosce ciò che è assente e ciò che è 
presente, il Potente Che non si può superare, 
il Saggio nelle Sue parole e nei Suoi atti.  

Surah 65 

Il Divorzio (At-Talâq) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(O Profeta, quando ripudiate le vostre 
donne, ripudiatele allo scadere del termine 
prescritto e contate bene il termine*. 
Temete Allah vostro Signore e non 
scacciatele dalle loro case, ed esse non se ne 
vadano, a meno che non abbiano commesso 
una provata indecenza. Ecco i termini di 
Allah. Chi oltrepassa i termini di Allah, 
danneggia se stesso. Tu non sai: forse in 
questo periodo Allah farà succedere 
qualcosa.) O Profeta, quando tu o i credenti 
desiderate divorziare dalle vostre mogli, 
fatelo nel periodo (prescritto), ovvero quando 
si sono purificate (delle loro ultime regole) e 
non avete avuto alcuna relazione intima 
(dall’inizio del periodo di purezza), o quando 
sono chiaramente incinte – e contate il periodo 
(del divorzio), affinché sappiate in quale 
momento riprenderle se desiderate in seguito 
farlo. E temete Allah il vostro Signore. Non 
espellete le donne divorziate dalle dimore nelle 
quali abitano finché il loro termine d’attesa 
non sia terminato. Questo termine è uguale a 
tre cicli mestruali, eccetto per le bambine, le 
donne mestruanti o le donne incinte. E non è 
consentito loro di lasciare da loro stesse il 
focolare coniugale eccetto se commettono un 
atto chiaramente perverso, come la 
fornicazione. Ecco le regole che Allah ha 
legiferato per i Suoi servi. E chiunque non 
rispetta le leggi di Allah è ingiusto verso se 
stesso e porta il suo cuore alla perdizione. Non 



  

@ @@ @

CBA
 

HGFEDCBA	 	
RQPONMLKJI	 	
\[ZYXWVUTS	 	
ihgfedcba`_^]	 	

nmlkjosrqp	 	
{zyxwvut	 	
edcba`_~}|	 	

onmlkjihgfpq	 	
�~}|{zyxwvutsr	 	

©¨§¦¥¤£¢¡ª¬«	 	
¶µ´³²±°¯®	 	
ÂÁÀ¿¾½¼»º¹¸	 	

ÊÉÈÇÆÅÄÃËÍÌÏÎ	 	
ÚÙØ×ÖÕÔÓÒÑÐÛ
 


sai – o tu che divorzi della tua sposa – può 
darsi che Allah crei (in questo periodo 
d’attesa) un evento che non ti aspetti.  
BBBB(Quando poi siano giunte al loro 
termine, trattenetele convenientemente o 
separatevi da esse convenientemente. 
Richiedete la testimonianza di due dei vostri 
uomini retti, che testimonino davanti ad 
Allah. Ecco a che cosa è esortato chi crede 
in Allah e nell’Ultimo Giorno. A chi teme 
Allah, Egli apre una via d’uscita,) Quando 
la fine del termine d’attesa si avvicina, allora 
riprendetele in buona coabitazione e 
spendendo per esse, o separatevi da esse 
rispettando i loro diritti senza causare loro 
nessun torto; e prendete come testimoni del 
vostro ritorno (alla vita comune) o della vostra 
separazione, due uomini giusti fra voi. Ed 
onorate – o testimoni - la vostra testimonianza, 
con totale sincerità verso Allah, senza ricercare 
nient’altro. Questo è quel che Allah vi ha 
ordinato  e ciò a cui sono esortati coloro che 
credono in Allah e nell’ultimo Giorno. E 
chiunque teme Allah, applichi ciò che gli è 
stato ordinato, ed eviti ciò che gli è stato 
proibito: Allah gli concederà un’uscita 
favorevole da ogni situazione difficile.  
CCCC(e gli concede provvidenze da dove non 
ne attendeva. Allah basta a chi confida in 
Lui. In verità Allah realizza i Suoi intenti. 
Allah ha stabilito una misura per ogni cosa.) 
E Allah gli faciliterà dei mezzi di sussistenza 
in modo che lui non ha mai immaginato e 
che riteneva impossibile. E chiunque si 
affida ad Allah, ciò gli basta a dissipare tutte 
le proprie preoccupazioni. Certamente Allah 
realizzerà ciò che ha deciso. Nulla Gli sfugge, 
e nessuna domanda Gli è impossibile. Ha 
accordato a qualsiasi cosa un termine che 
prestabilito e una misura precisa. 
DDDD(Se avete qualche dubbio a proposito 
di quelle delle vostre donne che non 
sperano più nel mestruo, il loro termine 
sia di tre lunazioni. Lo stesso valga per 
quelle che non hanno ancora il mestruo. 
Quelle che sono incinte avranno per 
termine il parto stesso. A chi teme Allah, 
Egli facilita i suoi intenti.) Per quanto 
riguarda le donne divorziate che hanno finito 
il periodo mestruale a causa della loro età 
avanzata, se avete dei dubbi e non sapete 
quale regola applicare al loro riguardo, 
sappiate che il loro termine d’attesa è di tre 
mesi. Quanto alle ragazze che non hanno 

ancora le loro mestruazioni, il loro periodo è 
anche di tre mesi. E per le donne che sono 
incinte, il loro termine si estende fino al loro 
parto. E chiunque teme Allah e mette le Sue 
regole in atto, ciò gli renderà le cose facili 
quaggiù e nell’aldilà.  
EEEE(Questo è l’Ordine che Allah ha fatto 
scendere su di voi. A chi teme Allah, Egli 
cancella i peccati e aumenta la sua 
ricompensa.) Quel che vi è stato detto a 
proposito del divorzio e del termine d’attesa 
costituisce l’ordine di Allah, Che vi ha 
rivelato – o uomini - allo scopo che lo 
applichiate. E chiunque teme Allah e si 
mette al riparo (dalla Sua punizione) 
allontanandosi dai Suoi divieti e compiendo 
i Suoi obblighi, Egli gli cancella i peccati, 
gli aumenta la ricompensa nel Giorno del 
Giudizio e lo farà entrare nel paradiso.  
FFFF(Fatele abitare dove voi stessi abitate, 
secondo i vostri mezzi. Non tormentatele 
mettendole in ristrettezze. Se sono incinte, 
provvedete al loro mantenimento fino a che 
non abbiano partorito. Se allatteranno per 
voi, date loro un compenso e accordatevi tra 
voi convenientemente. Se andrete incontro a 



  

 @ @@ @

IHGFEDCBA
 

UTSRQPONMLKJ
`_^]\[ZYXWV
 


dcbaekjihgf
 

xwvutsrqponml
 


a`_~}|{zybedc
 

nmlkjihgf
 


poqxwvutsry
 

§¦¥¤£¢¡�~}|{z

¬«ª©¨®´³²±°¯
 

¿¾½¼»º¹¸¶µ
 

ÉÈÇÆÅÄÃÂÁÀ
 


ÓÒÑÐÏÎÍÌËÊÔ×ÖÕ
 

áàßÞÝÜÛÚÙØ
 

íìëêéèçæåäãâî
 


difficoltà, sia un’altra ad allattare per voi.) 
Tenete le vostre mogli divorziate presso i 
vostri domicili fino a quando sarà scaduto il 
termine d’attesa, secondo i vostri mezzi e la 
vostra capacità. E non causate loro torti 
facendole vivere in ristrettezze. E se le 
vostre mogli divorziate sono incinte, 
spendete per esse nel corso del loro termine 
d’attesa fino a che partoriscono. E se 
allattano per voi il bambino (che è vostro) in 
cambio di un salario, allora dateglielo. E che 
ciascuno si avvicini all’altro in modo 
clemente e di buon cuore, secondo le buone 
consuetudini. E se non vi mettete d’accordo 
affinché sia la madre ad allattare, allora sia 
una balia al posto di sua madre divorziata ad 
allattarlo per conto del padre.  
GGGG(L’agiato spenda della sua agiatezza, 
colui che ha scarse risorse spenda di quello 
che Allah gli ha concesso. Allah non 
impone a nessuno se non in misura di ciò 
che Egli ha concesso.  Allah farà seguire il 
benessere al disagio.) Che il marito spenda 
con generosità ciò che Allah gli ha concesso, 
per sua moglie divorziata e per il suo 
bambino, quando può permetterselo. E 

quello che è povero e con scarsi mezzi, che 
spenda ciò che Allah gli ha dato. Il povero 
non è tenuto a spendere quanto il ricco. E 
Allah farà succedere la ricchezza e l’agio a 
qualsiasi privazione e difficoltà.  
HHHH(Quante città si mostrarono orgogliose 
di fronte all’ordine del loro Signore e dei 
Suoi messaggeri! Le costringemmo ad un 
rendiconto rigoroso, e le castigammo di 
un orribile castigo.) Gli abitanti di molte 
città hanno disobbedito all’ordine di Allah e 
dei loro profeti, ed hanno persistito nella 
loro trasgressione e nella loro miscredenza. 
Li abbiamo dunque giudicati con rigore per le 
loro azioni che commettevano in questa vita e li 
abbiamo puniti in modo estremamente duro.  
IIII(Gustarono le conseguenze della loro 
condotta e l’esito della loro condotta fu la 
dannazione.) (Gli abitanti) hanno gustato 
interamente le conseguenze della loro 
insolenza e della loro miscredenza. E la 
conseguenza della loro miscredenza fu 
soltanto la distruzione e la perdita immensa. 
JJJJ(Allah ha preparato loro un severo castigo. 
Temete dunque Allah, o dotati d’intelletto, 
voi che avete la fede. Invero Allah ha fatto 
scendere su di voi un Monito,)     
KKKK(un Messaggero che vi recita i versetti 
espliciti di Allah, per trarre dalle tenebre 
alla luce coloro che credono e compiono il 
bene. Chi crede in Allah e compie il bene, 
Egli lo farà entrare nei Giardini in cui 
scorrono i ruscelli, dove rimarrà in perpetuo. 
A costui Allah ha concesso buona provvidenza.) 
Allah ha preparato per queste persone che 
hanno trasgredito, che hanno infranto l’ordine 
di Allah e del Suo Messaggero, una punizione 
di grande brutalità. Quindi, temete Allah e 
mettetevi in guardia dalla Sua collera, voi che 
siete dotati di spiriti ragionevoli, che avete 
creduto in Allah e nei Suoi Messaggeri ed 
avete applicato la Sua legge. Allah ha fatto 
scendere su di voi – o voi che credete - il 
richiamo con il quale vi esorta e (che vi sarà di 
beneficio) in funzione del vostro livello di fede 
e d’adorazione verso Allah. Questo richiamo 
non è altro quel che il Messaggero che vi recita 
dei versetti di Allah, che distinguono per voi 
fra la verità ed il falso, affinché Allah faccia 
uscire dall’oscurità della miscredenza verso la 
luce della fede coloro che hanno creduto in 
Allah e nel Suo Messaggero, hanno messo i 
Suoi ordini in atto e Gli hanno obbedito. 
Chiunque crede in Allah e fa buone azioni, 



  

@ @@ @

ò� �
CBA
 


LKJIHGFEDCBAMN� �
POQTSRZYXWVU[
^]\_fedcba`

rqponmlkjihg
yxwvutsz~}|{

_jihgfedcba`
srqponmlk� �

vutw~}|{zyx� �
§¦¥¤£¢¡�� �

©¨ª±°¯®¬«� �
º¹¸¶µ´³²� �

ÂÁÀ¿¾½¼»ÃÄ� �
ÏÎÍÌËÊÉÈÇÆÅÐ  

Á|  
������� �
١٢� �

���	�
�� �
٦٦  

Egli lo farà entrare nei giardini in cui si 
trovano castelli ed alberi sotto i quali scorrono 
i ruscelli. Vi rimarranno eternamente. E Allah 
ha riservato una bella ricompensa virtuosa nel 
paradiso, per chi crede.     
LLLL(Allah è Colui Che ha creato sette cieli 
e altrettante terre. Scende il Suo Ordine 
tra di loro, affinché sappiate che in verità 
Allah è onnipotente e che Allah abbraccia 
nella Sua Scienza ogni cosa.) Allah ha 
creato, Lui Solo, sette cieli, come pure sette 
terre. È sceso il Suo ordine tra i cieli e la 
terra, con la Sua rivelazione ai Suoi profeti e 
con la Sua gestione dei cieli e della terra, 
affinché voi sappiate – o uomini - che Allah 
è capace di qualsiasi cosa, che nulla Gli è 
impossibile, e che Allah include ogni cosa 
nella Sua conoscenza. Così, nulla sfugge alla 
Sua conoscenza né alla sua potenza.  

Surah 66 

L’interdizione (At-Tahrim) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(O Profeta, perché, cercando di 
compiacere le tue spose, ti interdici quello 
che Allah ti ha permesso ? Allah è 
perdonatore, misericordioso.) O Profeta! 
Perché ti vieti le cose lecite che Allah ti ha 
concesso, cercando di soddisfare le tue spose? 
Allah è Perdonatore e ti farà misericordia.  
BBBB(Eppure Allah vi ha prescritto un modo 
per sciogliere i vostri giuramenti. Allah è il 
vostro Padrone, Egli è il Sapiente, il Saggio.) 
Allah vi ha tuttavia ordinato – o voi che 
credete - di liberarvi dai vostri giuramenti 
per mezzo dell’espiazione, che consiste nel 
nutrire dieci poveri o vestirli bene o liberare 
uno schiavo. Chiunque non ne ha la 
capacità, che digiuni tre giorni. Ed Allah vi 
protegge e Si assume i vostri affari. Sa tutto 
ciò che è benefico per voi e ve lo prescrive.  
È saggio nelle Sue parole e nei Suoi atti.  
CCCC(Quando il Profeta confidò un segreto 
ad una delle sue spose, e questa lo andò a 
riferire [ad un’altra], Allah lo informò [ed 
egli] ne confermò una parte tenendone 
nascosta un’altra. Quando le chiese conto 
della sua indiscrezione, ella disse: “Chi te ne 
ha dato notizia?”. Rispose: “Il Sapiente, il 
Ben informato me ne ha dato notizia”.) 
Quando il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) confidò un 
segreto a sua moglie Hafsa (che Allah sia 
soddisfatto di lei) questa riferí ad `Aisha 
(che Allah sia soddisfatto di lei) quindi Allah 
informò il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) che aveva 

rivelato il suo segreto; il Profeta informò (a 
sua volta) Hafsa di una parte del segreto che ella 
aveva rivelato e tacque sul resto per nobiltà 
di spirito. Avendola informata di quel che 
sapeva, lei disse: “Chi ti ha informato di ciò? 
Disse: “È Colui Che è perfettamente 
informato e Che conosce tutto che mi ha 
informato”. Nessun segreto Gli è sconosciuto.  
DDDD(Se entrambe ritornerete ad Allah, è 
segno che i vostri cuori si sono pentiti; se 
invece vi sosterrete a vicenda contro il 
Profeta, [sappiate] allora che il suo 
Padrone è Allah e che Gabriele e i devoti 
tra i credenti e gli angeli saranno il suo 
sostegno.) Se ritornate verso Allah – o 
Hafsa e ‘Aisha- (questo è auspicabile) 
poiché avete commesso un atto che richiede 
un pentimento, quando i vostri cuori hanno 
deviato verso ciò che dispiace al Messaggero 
di Allah e avete rivelato il suo segreto; e se 
vi aiutate in ciò che lo contrasta, allora 
(sappiate) che Allah è il suo alleato e che gli 
verrà in aiuto. Ed oltre all’aiuto di Allah, gli 
angeli gli porteranno il loro sostegno e il 
loro aiuto contro chiunque lo contrasta e lo 
prende come nemico.  



  

 @ @@ @

JIHGFEDCBA� �
QPONMLK� �
[ZYXWVUTSR� �
dcba`_^]\� �
onmlkjihgfep� �
xwvutsrq� �

}|{zy~a`_� �
jihgfedcb� �
rqponmlk� �
zyxwvuts{� �
¤£¢¡�~}|� �
°¯®¬«ª©¨§¦¥� �

µ´³²±¶¹¸� �
ÁÀ¿¾½¼»º� �
ÈÇÆÅÄÃÂÉ
 


EEEE(Se vi ripudiasse, certamente il suo 
Signore vi sostituirebbe con delle spose 
migliori di voi, sottomesse ad Allah, credenti, 
devote, penitenti, adoranti, osservanti il 
digiuno , già sposate [in precedenza] o 
vergini.) Può darsi che, se il Profeta divorzia 
da voi – o spose - il suo Signore vi 
sostituisca con consorti umili e sottomesse 
ad Allah, che credono in Allah e nel Suo 
Messaggero, che obbediscono ad Allah, che 
ritornano verso Lui compiendo gli atti che 
ama, che moltiplicano l’adorazione, che 
digiunano, che siano vergini o che abbiano 
contratto matrimonio precedentemente. 
FFFF(O credenti, preservate voi stessi e le vostre 
famiglie, da un fuoco il cui combustibile 
saranno uomini e pietre e sul quale vegliano 
angeli formidabili, severi, che non 
disobbediscono a ciò che Allah comanda loro e 
che eseguono quello che viene loro ordinato.) 
O voi che avete creduto in Allah e nel Suo 
Inviato ed avete applicato la Sua legge, 
proteggetevi, mettendo in atto ciò che Allah 
vi ha ordinato ed evitando ciò che vi ha vietato 
– e proteggete le vostre famiglie con quel che 
usate per proteggere voi stessi - da un fuoco il 

cui combustibile sarà la gente e le pietre. Un 
gruppo di angeli temibili, dai modi severi, si 
incaricherà di punire i suoi abitanti. Non 
disubbidiranno agli ordini di Allah e 
compiranno quel che verrà comandato loro di fare.  
GGGG(O miscredenti, non chiedete scusa 
oggi, sarete compensati solo per quel che 
avrete fatto.) E sarà detto a quelli che hanno 
rifiutato che Allah è la Sola vera divinità e 
che non hanno creduto, quando li faranno 
entrare nell’Inferno: “Non trovate scuse 
oggi! Ottenete soltanto la ricompensa degli 
atti che commettevate nella vita di terrena” 
HHHH(O credenti, pentitevi davanti ad Allah 
d’un pentimento sincero. Forse il vostro 
Signore cancellerà i vostri peccati e vi 
introdurrà nei Giardini in cui scorrono i 
ruscelli, nel Giorno in cui non imporrà 
umiliazione alcuna al Profeta e a coloro 
che avranno creduto insieme con lui. La 
loro luce correrà innanzi a loro e sulla 
loro destra ed essi diranno: “Signore, 
completa la nostra luce e perdonaci. In 
verità tu sei l’Onnipotente”.) O voi che 
avete creduto in Allah e nel Suo Inviato ed 
avete applicato la Sua legge, abbandonate i 
vostri peccati e ritornate all’obbedienza ad 
Allah in modo da non disobbedirGLI più. 
Certamente il vostro Signore può cancellare 
tutte le vostre cattive azioni e farvi entrare 
nei giardini in cui si trovano castelli ed 
alberi sotto i quali scorrono i ruscelli, il 
Giorno in cui Allah salverà il Profeta, e 
quanti hanno creduto con lui, 
dall’umiliazione e dalla punizione ed eleverà 
la loro gloria. La loro luce si muoverà con 
loro, davanti a loro e sulla loro destra, 
quando  passeranno sul sentiero (as-Sirât) 
(che conduce al Paradiso), secondo le loro 
opere. E diranno: “Signore! Completa la 
nostra luce affinché attraversiamo il sentiero 
e siamo guidati verso il Paradiso. E 
perdonaci, nascondi i nostri peccati e non 
rivelarli, certamente sei Onnipotente”. 
IIII(O Profeta, combatti i miscredenti e gli 
ipocriti e sii severo nei loro confronti. Il loro 
asilo sarà l’Inferno, qual triste rifugio!) O 
Profeta! Combatti con la spada coloro che 
esprimono la loro miscredenza e la espongono. 
Quanto a quelli che hanno camuffato la loro 
miscredenza e l’hanno dissimulata, combattili 
con l’esposizione delle prove, l’applicazione 
delle pene legali e degli altri principi islamici. 
E da’ prova, con tutti, di fermezza e risolutezza 



  

@ @@ @

quando li combatti. La residenza alla quale 
sono destinati è l’inferno, e quale destinazione 
spaventosa è la loro! 
JJJJ(Allah ha proposto ai miscredenti 
l’esempio della moglie di Noè e della 
moglie di Lot. Entrambe sottostavano a due 
dei Nostri servi, uomini giusti. Entrambe 
li tradirono, ed essi non poterono in alcun 
modo porle al riparo da Allah. Fu detto 
loro: “Entrate entrambe nel Fuoco, 
insieme con coloro che vi entrano” .) Allah 
compara la situazione dei miscredenti – che 
si mescolano con i Musulmani, li 
accompagnano e li frequentano senza che 
ciò sia loro di alcuna utilità a causa della 
loro miscredenza in Allah - alla situazione 
delle coniugi dei profeti di Allah, Noè e Lot. 
Esse erano sotto la tutela di due dei Nostri 
servi benefici, ma entrambe li opposero nella 
loro religione, in quanto restarono miscredenti. 
Così, questi due Messaggeri non poterono 
evitare alle proprie mogli la punizione di 
Allah. Fu allora detto alle due donne: “Entrate 
nell’inferno con quello che meritate!”. 
KKKK(Allah ha proposto ai credenti l’esempio 
della moglie di Faraone, quando invocò: 
“Signore, costruiscimi vicino a Te una casa 
nel Giardino. Salvami da Faraone e dalle 
opere sue. Salvami dagli ingiusti”.) Allah 
compara la situazione di quanti credono in 
Allah, adorano Lui Solo e ubbidiscono alla Sua 
legge, senza che la vicinanza dei miscredenti li 
influenzi - a quella della moglie del Faraone; 
ella, pur restando sotto la tutela del più grande 
dei miscredenti, era credente. Disse infatti: 
“Signore! Costruisci per me una residenza 
presso Te nel Paradiso, e salvami dalla tirannia 
del Faraone e dalla sua devianza, come pure 
dalle malvagità che commette, e salvami da 
quelli che lo seguono nella sua ingiustizia e 
devianza, e (salvami) dalla loro violenza”.     
LLLL(E Maria, figlia di Imrân, che conservò 
la sua verginità; insufflammo in lei del 
Nostro Spirito. Attestò la veridicità delle 
Parole del suo Signore e dei Suoi Libri e 
fu una delle devote.) E Allah offre come 
esempio a chi crede Maria la figlia di Imran, 
che rimase vergine e che Allah protesse 
dalla turpitudine. Allah ordinò all’angelo 
Gabriele di soffiare nel collare della sua 
tunica ed il soffio giunse fino al suo ventre, 
fu allora incinta di Gesù (pace su di lui). 
Credette alle Parole del suo Signore ed 
applicò le regole legiferate per i Suoi servi. 

Credette nei libri rivelati ai Suoi Messaggeri, 
e fu tra quelli che Gli obbedivano.  

Surah 67 

La Sovranità (Al-Mulk) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Benedetto Colui nella Cui mano è la 
sovranità, Egli è onnipotente;) Che le 
benedizioni di Allah e la Sua bontà si 
diffondano su tutte le Sue creature, (è) Colui 
Che possiede e dirige la vita terrena e quella 
dell’aldilà, nelle quali effettua la Sua volontà ed 
il Suo decreto. Ed è capace di qualsiasi cosa. 
Questo versetto conferma che Allah possiede 
una Mano in conformità alla Sua magnificenza. 
BBBB(Colui Che ha creato la morte e la vita per 
mettere alla prova chi di voi meglio opera, 
Egli è l’Eccelso, il Perdonatore;) Colui 
Che ha creato la morte e la vita per mettervi 
alla prova – o uomini -  (e distinguere) quali 
fra voi compiranno le migliori opere e più 
sincere. È l’Onnipotente, nulla Gli è 
impossibile, Perdonatore verso i Suoi servi 
che si pentono. Questo versetto è un 
incoraggiamento a compiere buone opere ed 
una messa in guardia dal commettere peccati. 

ò� �
CBA
 

IHGFEDCBAJLK
 


VUTSRQPONMW
 

cba`_^]\[ZYX
 


kjihgfedlponm
 

vutsrqwzyx
 


cba`_~}|{
 

demlkjihgf
 

nvutsrqpowyx
 


¦¥¤£¢¡�~}|{z§
 

¶µ´³²±°¯®¬«ª©¨
 


»º¹¸¼ÆÅÄÃÂÁÀ¿¾½
 

ÇÈÍÌËÊÉÎ
 


×ÖÕÔÓÒÑÐÏØ  

Â|  
������� �
٣٠� �

���	�
�� �
٦٧  



  

 @ @@ @

CCCC(Colui Che ha creato sette cieli 
sovrapposti senza che tu veda alcun difetto 
nella creazione del Compassionevole. Osserva, 
vedi una qualche fenditura?) Colui Che ha 
creato sette cieli ben ordinati, gli uni sopra 
gli altri. O tu che osservi, non troverai alcuna 
incoerenza né contraddizione nella creazione 
del Misericordioso. Osserva dunque il cielo 
nuovamente, vedi una minima breccia? 
DDDD(Osserva ancora due volte: il tuo 
sguardo ricadrà, stanco e sfinito.) Insisti e 
continua ad osservare più volte, il tuo 
sguardo ritornerà a te spossato ed indebolito, 
imbarazzato e confuso per non aver trovato 
il minimo difetto. 
EEEE(Invero abbellimmo di luminarie il 
cielo più vicino, e ne abbiamo fatto 
strumenti per lapidare i dèmoni, per i 
quali abbiamo preparato la Fiamma.) 
Abbiamo ornato il cielo più vicino – quello 
percettibile con la vista umana - di stelle 
luminose e sublimi e ne abbiamo fatto 
meteore infiammate per (cacciare) i demoni 
che tendono l’orecchio per cercare di rubare 
(delle informazioni dal cielo). Abbiamo 
preparato loro nell’aldilà una punizione di 
un fuoco attizzato; ne subiranno il calore. 
FFFF(Per coloro che non credono nel loro 
Signore, c’è il castigo dell’Inferno: qual 
tristo divenire!) Coloro che hanno rinnegato 
il loro Creatore avranno la punizione 
dell’inferno. Quale cattivo luogo di ritorno! 
GGGG(Quando vi sono precipitati, ne sentono 
il fragore mentre ribolle) Quando questi 
miscredenti saranno gettati nell’inferno, vi 
intenderanno un rumore spaventoso ed orribile, 
che proverrà dalla sua ebollizione terribile.     
HHHH(manca poco a che scoppi di rabbia. 
Ogni volta che un gruppo vi è precipitato, 
i suoi guardiani chiedono: “Non vi è forse 
giunto un ammonitore?”). Manca poco 
perché l’Inferno non scoppi di rabbia contro 
i miscredenti. Ogni volta che un gruppo di 
uomini vi sarà gettato, i suoi custodi 
chiederanno loro rimproverandoli: “Non vi è 
forse giunto un Messaggero nella vostra 
(prima) vita per informarvi della punizione 
nella quale siete oggi?” 
IIII(Risponderanno: “Sì, ci era giunto un 
ammonitore, ma noi lo tacciammo di 
menzogna e dicemmo: Allah non ha fatto 
scendere alcunché, voi siete in evidente 
errore!”.) Risponderanno loro dicendo: “Sì! 
Un Messaggero che viene da Allah è venuto 

a noi e ci ha informati, ma lo abbiamo 
trattato da bugiardo ed abbiamo detto sui 
versetti che ha portato: “Allah non ha 
rivelato niente ad un uomo. È solo che voi, o 
messaggeri, avete preso una via molto 
distante dalla verità”.     
JJJJ(E diranno: “Se avessimo ascoltato o 
compreso, non saremmo tra i compagni 
della Fiamma”.) E diranno con ammissione: 
“Se soltanto avessimo ascoltato, ricercando 
la verità, o avessimo riflettuto su ciò verso 
cui eravamo stati invitati, noi non saremmo 
parte della gente dell’inferno!”. 
KKKK(Riconoscono il loro peccato. Che 
siano ridotti in polvere i compagni della 
Fiamma!) Ammetteranno il loro rifiuto 
(della verità) e la loro miscredenza per la 
quale hanno meritato la punizione del fuoco. 
Che la gente dell’inferno sia allontanata per 
sempre dalla misericordia di Allah! 
LLLL(Coloro che invece temono il loro Signore 
in ciò che è invisibile, avranno perdono e 
ricompensa grande.) Coloro che temono il 
loro Signore, Lo adorano, e non Gli 
disubbidiscono, anche quando sono al riparo 
dallo sguardo della gente, e temono la 
punizione dell’aldilà anche prima di averla 
vista coi loro stessi occhi, i loro peccati 
saranno cancellati dal loro Signore, e avranno 
pure una ricompensa enorme, che è il paradiso. 
MMMM(Sia che nascondiate i vostri intenti o li 
palesiate, Egli ben conosce quello che 
contengono i petti.) O uomini che 
dissimulavate le vostre opinioni, a qualsiasi 
proposito, o che le mostravate, ciò è uguale per 
Allah. Infatti, Egli è perfettamente informato 
di ciò che nascondono i petti. Come potrebbe 
ignorare i vostri atti e le vostre parole? 
NNNN(Non conoscerebbe ciò che Egli stesso 
ha creato, quando Egli è il Sottile, il Ben 
informato?) Come fa il Signore 
dell’universo a non conoscere le Sue 
creature e tutto ciò che le riguarda, quando è 
Colui Che le ha create ed ha completato la 
loro creazione, in modo perfetto? È 
Compassionevole verso i Suoi servi, li 
conosce perfettamente, come pure i loro atti. 
OOOO(Egli è Colui Che vi ha fatto remissiva 
la terra: percorretela in lungo e in largo, e 
mangiate della Sua provvidenza. Verso di 
Lui è la Resurrezione.) È solo Allah Che ha 
livellato la terra e l’ha estesa affinché 
possiate abitarvi. Percorrete le sue regioni e 
le sue contrade, e consumate le grazie che vi 



  

@ @@ @

JIHGFEDCBAKL
 

RQPONMSWVUT
 


ba`_^]\[ZYX
 

cmlkjihgfed
 

noyxwvutsrqp
 


|{z}cba`_~
 

edfonmlkjihg
 


wvutsrqpx{zy
 

©¨§¦¥¤£¢¡�~}|
 


ª¸¶µ´³²±°¯®¬«
 

¹ºÃÂÁÀ¿¾½¼»
 


ÆÅÄÇÎÍÌËÊÉÈ
 

ÔÓÒÑÐÏÕÙØ×Ö
 


ÝÜÛÚÞäãâáàß
 

åæïîíìëêéèçð
 


concede. Solo verso Lui sarete risuscitati 
dalle vostre tombe, per ricevere il vostro 
conto e la vostra retribuzione. Questo versetto 
suggerisce indirettamente di ricercare le 
grazie della vita terrena. Ed è una prova che 
Allah è il vero Dio, Lui solo senza soci. 
Questo versetto sottolinea anche la Sua 
potenza, ricorda  le Sue grazie(verso i Suoi 
servi), e mette in guardia (nello stesso tempo) 
contro il fatto di attaccarsi alla vita materiale. 
PPPP(Siete forse sicuri che Colui Che sta 
nel cielo non vi faccia inghiottire dalla 
terra quando trema?) Siete sicuri – o 
miscredenti di Mecca – che Allah, che Si 
trova sopra il cielo, non vi faccia inghiottire 
dalla terra facendola tremare sotto i vostri piedi?     
QQQQ(O siete sicuri che Colui Che sta nel 
cielo non scateni contro di voi un uragano? 
Conoscerete allora il Mio avvertimento.) O 
siete sicuri che Allah, che si trova sopra il 
cielo, non vi mandi un uragano che vi 
sommergerà di pietre? Comprenderete, o 
miscredenti, perché vi ho informati, quando 
affronterete la punizione. Ma la vostra 
conoscenza non vi sarà di alcun’utilità in 
quel momento. Questo versetto contiene una 
prova che Allah è elevato (sopra i cieli), nel 
modo che conviene alla Sua grandezza.  
RRRR (Invero coloro che li precedettero già 
tacciarono di menzogna. Quale fu la mia 
riprovazione!) Coloro che hanno vissuto 
prima dei miscredenti di Mecca, come il 
popolo di Noè, gli ‘Âd, i Thamûd… avevano 
trattato i loro Messaggeri come bugiardi. 
Quindi Allah li ha rimproverati e sostituito 
le grazie di cui usufruivano con la punizione 
e la distruzione!  
SSSS(Non hanno visto, sopra di loro, gli uccelli 
spiegare e ripiegare le ali? Non li sostiene 
altri che il Compassionevole. In verità Egli 
osserva ogni cosa.) Questi miscredenti sono 
disattenti al punto di non vedere gli uccelli 
sopra loro, che spiegano e ripiegano le loro 
ali e planano nell’aria? Nulla impedirebbe 
loro di schiantarsi se non l’azione del 
Misericordioso. Vede perfettamente ogni 
cosa. Non si trova alcun’imperfezione né 
incoerenza nella Sua creazione.     
TTTT(Chi potrebbe costituire un esercito 
per voi, e [chi potrebbe] soccorrervi 
all’infuori del Compassionevole? I 
miscredenti sono in preda all’inganno.) O 
miscredenti, quale è dunque questo gruppo 
che pretendete essere in grado di soccorrervi 

contro il Misericordioso, se volesse un male 
per voi? I miscredenti, con tali supposizioni, 
non fanno altro che ritrovarsi prede 
dell’inganno e della deviazione di Satana.  
UUUU(Chi provvederà a voi, se Egli tratterrà 
la Sua provvidenza? No, essi persistono 
nell’insolenza e nel rifiuto.) D’altra parte, 
chi ritenete capace di concedervi delle grazie, 
se Allah ve ne priva e cessa di concedervele? 
Ma i miscredenti non fanno che intestardirsi 
nella loro trasgressione e nel loro smarrimento, 
con persistenza, orgoglio, e rifiuto della 
verità, alla quale non prestano alcuna 
attenzione e che si rifiutano di seguire.  
VVVV(Colui che cammina con il volto rivolto 
al suolo è forse meglio guidato di colui che 
si erge camminando sulla retta via ?) 
Quello che va a marcia indietro, la testa 
contro il suolo, senza sapere dove andare né 
con quale mezzo muoversi, è meglio orientato 
e più guidato di quello che cammina rettamente, 
si tiene diritto, ed avanza pacatamente su un 
cammino chiaro, senza alcuno ostacolo né 
deviazione? Allah cita quest’esempio per 
comparare il miscredente al credente.  
WWWW(Di’: “Egli è Colui Che vi ha creati e vi  



  

 @ @@ @

ha dato l’udito, gli occhi e i cuori”. Quanto 
poco Gli siete riconoscenti!) Dì loro, o 
Messaggero: “Allah è Colui Che vi ha dato 
vita a partire dal nulla, Egli vi ha forniti di 
udito affinché intendiate, di vista affinché 
osserviate, e di un cuore affinché riflettiate”. 
È molto raro che i miscredenti diano prova 
di riconoscimento verso il loro Signore per 
queste grazie di cui li ha colmati.  
XXXX(Di’: “Egli è Colui Che vi ha sparsi sulla 
terra e verso di Lui sarete riuniti”.) E dì 
loro: “Allah è Colui Che vi ha creati quindi 
vi ha dispersi sulla terra. E dopo essere stati 
dispersi in tal modo, è a Lui Solo che sarete 
riuniti, per i conti e la retribuzione”. 
YYYY(Dicono: “A quando questa promessa? 
[Ditecelo,] se siete veridici”.) I miscredenti 
dicono: “Quando si realizzerà la promessa di 
quest’assembramento, o Muhammad? 
Informateci dunque del momento del suo  
arrivo, o credenti, se siete veritieri!”.  
ZZZZ(Di’: “La conoscenza [di ciò] appartiene 
ad Allah. Io non sono altro che un 
ammonitore esplicito”.) Dì a queste persone, 
o Messaggero: “L’arrivo dell’Ora è una cosa 
che solo Allah conosce. Non faccio che 

informarvi e mettervi in guardia contro le 
tristi conseguenze della vostra miscredenza, 
e vi spiego nel modo più chiaro ciò che 
Allah mi ha ordinato di chiarirvi”.  
aaaa(Quando la vedranno da vicino, 
saranno stravolti i visi dei miscredenti e 
sarà detto loro: “Ecco ciò che vi 
ostinavate a chiedere!”.) Quando i 
miscredenti vedranno la punizione coi loro 
occhi, molto vicina a loro, l’umiliazione e il 
dispiacere apparirà sui loro volti. E si dirà 
loro rimproverandoli: “Ecco ciò che 
cercavate di affrettare nella vita terrena!”.  
bbbb(Di’: “Cosa credete? Sia che Allah 
faccia perire me e quelli che sono con me 
sia che ci usi misericordia, chi potrà 
proteggere i miscredenti da un doloroso 
castigo?”.) Dì a questi stessi miscredenti, o 
Messaggero: “Se Allah mi desse la morte 
come pure ai credenti che mi seguono, così 
come voi sperate tanto, o che ci faccia 
misericordia prolungando le nostre vite e 
proteggendoci dalla Sua punizione, ditemi 
chi allora vi proteggerebbe e vi eviterebbe 
una punizione terribile e dolorosa?”.  
cccc(Di’: “Egli è il Compassionevole! 
Crediamo in Lui e in Lui confidiamo. 
Presto saprete chi è in errore evidente”.) 
Dì: “È Allah! È il Misericordioso. Abbiamo 
creduto in Lui e applichiamo la Sua legge, 
Gli obbediamo, ed è a Lui solo che ci 
affidiamo, in tutti i nostri affari. Saprete presto, 
o miscredenti, quando la punizione scenderà, 
quale fra le nostre due parti si trovava 
chiaramente lontana dalla retta via di Allah”. 
dddd(Di’: “Cosa credete? Se la vostra 
acqua rientrasse nelle profondità [della 
terra] chi vi procurerebbe acqua sorgiva?”.) 
Dì a questi miscredenti, o Messaggero: 
“Ditemi, se il livello dell’acqua che bevete 
scendesse fino in fondo alla terra, senza che 
potreste recuperarla con alcun mezzo, chi 
altri all’infuori di Allah vi porterebbe l’acqua 
che scorre sulla superficie della terra?”. 

Surah 68 

Il Calamo (Al-Qalam) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso.    
AAAA(Nûn. Per il calamo e ciò che scrivono!)  
Nūn: è una lettera dell’alfabeto arabo. Fa 
parte delle lettere isolate che si trova 
all’inizio di alcune sure. Queste ricordano il 
carattere miracoloso del Corano venuto a 
sfidare i politeisti, che non hanno mai potuto 
raccogliere la sfida (di produrre qualcosa di 

JIHGFEDCBA� �
MLKNUTSRQPO� �

]\[ZYXWV^`_� �
edcbaflkjihg� �

mwvutsrqponx� �
ò� �
CBA
 


}|{zy~ba`_cd� �
ihgfejnmlko� �
qprtsuxwv� �

¡�~}|{zy¢¤£� �
¥¦ª©¨§«¯®¬� �
±°²µ´³¶º¹¸� �

»¼À¿¾½ÁÆÅÄÃÂ� �
ÇÎÍÌËÊÉÈÏ� �

Ã|  
������� �
٥٢� �

���	�
�� �
٦٨  



  

@ @@ @

simile), benché il Corano si componga di 
queste stesse lettere che gli Arabi utilizzano 
nella loro lingua. Allah giura per la penna 
con la quale gli angeli, come gli uomini, 
scrivono, e giura per quel che scrivono di 
bene, come le scienze ed altre cose utili.  
BBBB(Per Grazia di Allah tu non sei un folle,) 
O Messaggero, grazie alla profezia ed al 
messaggio che Allah ti ha dato, non sei né un 
debole di spirito, né qualcuno di irragionevole. 
CCCC(e in verità ci sarà per te infinita 
ricompensa,) E riceverai, per tutte le difficoltà 
che affronti per trasmettere il messaggio, 
una ricompensa enorme, eterna ed infinita.  
DDDD(e in verità di un’immensa grandezza è 
il tuo carattere.) E tu sei – o Messaggero - 
dotato di una personalità eminente. Questa si 
costituisce di tutti i tratti caratteriali nobili 
citati nel Corano. Infatti, il Profeta (
SallAllâhu 
Calayhi wasallam) aveva per natura il fatto di 
mettere il Corano in pratica: obbedendo ai 
suoi ordini, ed astenendosi dai suoi divieti.  
EFEFEFEF(Vedrai, e pure loro vedranno) e 6. 
(chi di voi ha perso la ragione.) e molto 
presto, vedrai, o Messaggero, e i miscredenti 
vedranno, chi fra voi è posseduto o sviato.  
GGGG(Il tuo Signore ben conosce chi si 
allontana dalla Sua via e ben conosce 
coloro che seguono la retta via.) Certamente 
il vostro Signore (gloria a Lui l’Altissimo) 
sa meglio di chiunque come distinguere tra il 
miserabile che si allontana dalla religione di 
Allah e dalla via dell’orientamento, e chi fa 
il bene, che è guidato sulla via della verità.  
HHHH(Non obbedire a coloro che tacciano di 
menzogna.) Resta fermo in ciò che sei, o 
Messaggero, e continua a differenziarti da 
quelli che ti denigrano, e non obbedirli.  
IIII(Vorrebbero che tu fossi 
accondiscendente e allora sarebbero 
accondiscendenti anche loro.) Auspicano 
che tu sia più permissivo con loro e che 
finisca per accettare una parte dei loro atti. 
In tal modo, essi sarebbero più tolleranti con te.  
JJJJ(Non dare ascolto ad alcun miserabile 
spergiuro,) O Messaggero, non obbedire a 
qualsiasi grande spergiuro, bugiardo, indegno. 
KKKK(al diffamatore, seminatore di maldicenza,) 
Chi sparla alle spalle della gente, e non cessa 
di seminare discordia diffondendo delle 
parole allo scopo di creare tensioni,  
LLLL(a quel grande nemico del bene, 
trasgressore, peccatore,) Avaro delle sue 
ricchezze, che preferisce alla verità, e che 
ostacola ogni bene, terribilmente ingiusto verso 

gli altri ed eccessivamente disubbidiente 
verso (Allah), responsabile di molti peccati 
MMMM(arrogante e persino bastardo.) 
ostinato nella sua miscredenza, ignobile, 
grezzo, e che dichiara di discendere da un 
altro padre che il suo.  
NNNN([Non dargli ascolto,] anche se possiede 
ricchezze e progenie.) i suoi beni ed i suoi 
numerosi figli lo hanno spinto a trasgredire i 
limiti e rifiutare la verità per orgoglio,  
OOOO(Quando i nostri versetti gli sono 
recitati, dice: “Favole degli antichi!”.) 
Quando un versetto del Corano gli è recitato, lo 
tratta come menzogna e dice: “Sono leggende 
e storie inventate dai nostri antenati”.  
Questo gruppo di versetti (dal 10 al 15), 
benché sia stato rivelato a riguardo di alcuni 
politeisti come Al-Walîd Ibn Al-Mughîra, è 
un ammonimento per ogni Musulmano dal 
possedere questi difetti esecrabili.  
PPPP(Lo marchieremo sul grugno.) 
Segneremo il suo naso con un segno 
distintivo, per l’eternità, per punirlo, e che 
sia così esposto agli occhi di tutti.  
QQQQ(Li abbiamo messi alla prova come 
abbiamo messo alla prova quelli del giardino 
che avevano giurato di fare il raccolto al 
mattino,) Abbiamo messo alla prova i Meccani 
con la fame e la penuria come avevamo 
provato prima i proprietari del frutteto, 
quando fecero il patto tra loro di raccogliere 
i frutti (il giorno dopo) di buona mattina, in 
modo che nessun’ altro a parte loro potesse 
gustarne alcun frutto, nemmeno i poveri.  
RRRR(senza formulare riserva.) Senza dire: 
“Se Allah lo vuole”  
SSSS(Venne una punizione, proveniente dal 
tuo Signore, mentre dormivano) Allah 
fece scendere un fuoco che consumò il 
giardino, di notte, durante il loro sonno.  
TTTT(e al mattino fu come se [il giardino] 
fosse stato falciato.) Fu allora ridotto in 
cenere e diventò nero come la notte.  
UUUU(L’indomani si chiamarono gli uni con 
gli altri, di buon mattino� Al mattino 
presto si’interrogarono l’un l’altro:  
VVVV(“Andate di buon’ora alla vostra 
piantagione, se volete raccogliere”.) “andate 
rapidamente al vostro giardino se siete 
sempre decisi a raccoglierne i frutti”.  
WWWW(Andarono parlando tra loro a bassa 
voce) Si affrettarono e s’incamminarono, 
borbottando gli uni con gli altri:  
XXXX(“Che oggi non si presenti a voi un  



  

 @ @@ @

CBADLKJIHGFE
 

NMOQPRWVUTS
 

YXZ\[]_^`a
 


gfedcbhkjil
 

rqponmswvutxy
 

}|{z~a`_bfedc
 

ihgjponmlkqr
 


vutsw|{zyx}~
 

¨§¦¥¤£¢¡�©®¬«ª
 

´³²±°¯µ¼»º¹¸¶
 


½À¿¾ÁÅÄÃÂÆÇ
 

ËÊÉÈÌÑÐÏÎÍÒÕÔÓ
 


ßÞÝÜÛÚÙØ×Öàâá
 

äãåíìëêéèçæî
 


­öõôóòñðïû
 

povero!”.)“Non permettete ad alcun povero 
di entrare oggi nel vostro giardino!”  
YYYY(Uscirono di buon’ora, in preda 
all’avarizia, pur avendo i mezzi [per fare 
l’elemosina].) Si recarono al loro frutteto di 
buon mattino, con la loro intenzione malsana 
d’impedire ai poveri (di mangiarne) i frutti, 
del tutto convinti che fossero capaci di farlo.  
ZZZZ(Quando poi videro [quel che era 
avvenuto], dissero: “Davvero abbiamo 
sbagliato [strada]!) quando videro il loro 
frutteto incinerito, lo scambiarono per un altro 
e credettero di aver sbagliato nel cammino.  
aaaa([Ma poi convennero:] Siamo rovinati”.) 
Quando seppero che era realmente il loro 
frutteto, dissero: “Siamo stati privati dei suoi 
frutti a causa della nostra avarizia e per 
avere voluto privarne i poveri!” 
bbbb(Il più equilibrato tra loro disse: “Non 
vi avevo forse avvertito di rendere gloria 
ad Allah?”.) Il più giusto di loro disse loro: 
“Non vi avevo raccomandato di esprimere 
una riserva dicendo “se Allah lo vuole?” 
cccc(Dissero: “Gloria al nostro Signore, 
invero siamo stati ingiusti”.) Dopo aver 
recuperato la ragione, dissero: “Gloria ad 

Allah, il nostro Signore! Non ci ha fatto 
alcuna ingiustizia in quel che ci è successo! 
Siamo piuttosto noi ad essere stati ingiusti 
rifiutando di dire “se Allah lo vuole” e con 
le nostre intenzioni malsane!”  
dddd(Si volsero poi gli uni agli altri, 
biasimandosi a vicenda.) Si affrontarono 
l’un l’altro e presero a darsi la colpa 
reciprocamente per avere avuto cattive 
intenzioni e non avere emesso condizioni.  
eeee(Dissero: “Guai a noi, invero siamo 
stati iniqui.) Dissero: “Disgraziati che siamo! 
Abbiamo realmente superato i limiti volendo 
privare i poveri e disubbidendo ad Allah!” 
ffff(È possibile che il nostro Signore ci 
compensi di questo con qualcosa di 
migliore. Noi bramiamo il nostro 
Signore”.) Può darsi che il nostro Signore, 
in ricompensa per il nostro pentimento e per 
il nostro senso di colpevolezza, ci dia un 
giardino migliore di questo. È solo al nostro 
Signore che aspiriamo, è da Lui che 
speriamo il perdono ed aspiriamo al bene.  
gggg(Questo fu il castigo, ma il castigo 
dell’altra vita è ancora maggiore, se solo 
lo sapessero!) Questa punizione, così come 
l’abbiamo decretata per i proprietari del 
frutteto, sarà la nostra sanzione quaggiù per 
chiunque infrange l’ordine di Allah, e si 
mostra avaro delle grazie che Allah gli ha dato 
al punto di non rispettare il diritto divino. 
Tuttavia, la punizione dell’aldilà è molto più 
brutale ed intensa di quella terrena. Se soltanto 
avessero saputo, avrebbero rinunciato a tutto 
quel che può condurre alla punizione.  
hhhh(I devoti avranno presso il loro Signore i 
Giardini della Delizia.) Coloro che si sono 
messi al riparo dalla punizione di Allah, 
mettendo in pratica i Suoi ordini ed evitando 
i Suoi divieti, avranno presso il loro Signore, 
nell’aldilà, giardini dalle delizie eterne. 
iiii(Tratteremo i sottomessi come i 
criminali?) Tratteremo coloro che si 
sottomettono ed obbediscono ad Allah nello 
stesso modo dei miscredenti? 
jjjj(Che cosa vi prende? Come giudicate?) 
Come potete dunque giudicare in modo così 
ingiusto, al punto da considerare che 
meritano tutti e due la stessa ricompensa?     
kkkk(Avete forse una Scrittura che vi istruisca,) 
O possedete un libro sceso dal cielo, nel quale 
il devoto è comparabile al libertino, e che 
avete studiato e da cui attingete le vostre parole? 
llll(e in cui troviate quel che desiderate?)  



  

@ @@ @

In tal caso, avreste allora in quel libro tutto 
ciò che desiderate. Ma, non è così.  
mmmm(Ci siamo forse legati a voi con solenni 
giuramenti che Ci impegnino fino al 
Giorno della Resurrezione, a darvi quello 
che chiederete?) O avete ricevuto promesse ed 
impegni da parte Nostra, che vi garantiscono 
di ottenere tutto ciò che desiderate? 
nnnn(Interpellali su chi di loro se ne faccia 
garante.) Domanda ai politeisti, o Messaggero, 
chi garantisce ciò e garantisce che sarà così.  
oooo(Oppure, hanno forse degli [dèi] associati? 
Allora facciano venire i loro associati, se sono 
sinceri.) O hanno divinità che garantiscono 
loro ciò che pretendono, e li aiutano ad ottenere 
ciò che chiedono? Che le facciano venire se 
dicono la verità in quel che affermano.  
pppp(Il Giorno in cui affronteranno gli 
orrori, saranno chiamati a prosternarsi, ma 
non potranno farlo) Il Giorno del Giudizio, 
la situazione sarà difficile ed i suoi orrori 
appariranno. Allah verrà a decidere 
definitivamente tra le creature. Scoprirà la 
Sua gamba splendida che non somiglia a 
nulla di conosciuto. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) ha 
detto: “Il nostro Signore scoprirà la Sua 
gamba, allora tutti i credenti si prosterneranno. 
Non riusciranno a farlo coloro che erano soliti 
prosternarsi per ostentazione e per vanità. 
Proveranno a prosternarsi ma il loro dorso 
resterà diritto come un solo membro rigido”. 
Trasmesso da Al-Bukhari e da Muslim 
qqqq(saranno bassi i loro sguardi e saranno 
coperti di ignominia. Eppure furono chiamati 
a prosternarsi quando ancora erano sani 
e salvi.)Gli sguardi abbassati, non leveranno 
gli occhi. Saranno preda di una grande 
vergogna, a causa della punizione di Allah. 
Venivano invitati a fare la preghiera per 
Allah e ad adorarLo quaggiù, quando erano 
in buona salute e capaci di farlo, ma non 
l’hanno fatto per orgoglio e arroganza. 
rrrr(LasciaMi solo con coloro che tacciano di 
menzogna questo Discorso. Li condurremo 
passo passo per vie che non conoscono.) 
LasciaMi, o Messaggero, con quelli che trattano 
questo Corano come menzogna, poiché spetta a 
Me di punirli e vendicarMi di loro. Daremo loro 
ancora più beni, figli e grazie, riempiendoli 
gradualmente, senza che si rendano conto di 
quel che li conduce alla loro perdita. 
ssss(Concedo loro una dilazione: in verità 
il Mio piano è infallibile.) Ritardo la loro 
scadenza e prolungo la loro esistenza, 

affinché aumentino i loro peccati. 
Certamente, il mio inganno verso i seguaci 
della miscredenza è duro e potente.  
tttt(Forse chiedi loro un compenso che li 
gravi di un peso insopportabile?) O 
Messaggero, domandi forse a questi 
politeisti ricompensa materiale per 
trasmettere il messaggio, in modo che siano 
indebitati e afflitti da un carico pesante? 
uuuu(Forse possiedono l’invisibile e lo 
descrivono?) O sono forse al corrente 
dell’ignoto, del quale scrivono, per 
rassicurarsi di avere un posto più elevato 
presso Allah di quelli che credono in Lui?  
vvvv(Sopporta dunque con pazienza il 
Decreto del tuo Signore e non essere come 
l’uomo della balena, che invocò al colmo 
dell’angoscia.) Pazienta, o Messaggero, 
riguardo a quello che il vostro Signore 
decreta e prescrive, in particolare sul fatto 
che ritarda la loro scadenza e il momento in 
cui vi darà vittoria su loro. E non imitare 
l’uomo all’interno del pesce – si tratta di 
Giona (pace su di lui) – che nella sua collera 
ed impazienza nei confronti del suo popolo, 
esasperato, implorò il suo Signore, e chiese  

LKJIHGFEDCBA
 

M
VUTSRQPON
 

XWY_^]\[Z`dcba
 


gfehmlkjino
 

yxwvutsrqpz{
 

dcba`_~}|egf
 


jihkqponml
 

wvutsrx}|{zy~� �

ò� �
CBA
 


�¡£¢¤¨§¦¥©«ª
 

®¬¯³²±°´µ
 


»º¹¸¶¼¾½
 

ÇÆÅÄÃÂÁÀ¿
 


ËÊÉÈÌÑÐÏÎÍÒ
 


Ä|  
������� �
٥٢� �

���	�
�� �
٦٩  



  

 @ @@ @

di  affrettare la loro punizione.  
wwww(Se una grazia del tuo Signore non lo 
avesse toccato, sarebbe stato gettato sulla 
riva deserta, reietto.) Se il tuo Signore non lo 
avesse salvato con la Sua grazia, portandolo a 
pentirsi e accettando di perdonarlo, sarebbe 
stato gettato su una terra deserta ed ostile e 
sarebbe stato colpevole di un grande peccato. 
xxxx(Poi il suo Signore lo scelse e ne fece 
uno dei giusti.) Ma il suo Signore lo ha 
eletto per (trasmettere) il Suo messaggio ed 
ha fatto di lui una persona virtuosa, le cui 
intenzioni, parole ed atti sono puri. 
yyyy(Manca poco che i miscredenti ti 
trapassino con gli sguardi, quando 
sentono il Monito; dicono: “Davvero è 
uno posseduto!”.) O Messaggero, quando i 
miscredenti hanno sentito il Corano, se 
Allah non ti avesse protetto e difeso, ti 
avrebbero colpito col malocchio, talmente ti 
odiano. E dicono, come suggeriscono loro le 
loro passioni: “È completamente pazzo!”  
zzzz(Ma questo [Corano] non è che un 
Monito per il Creato.) Tuttavia, il Corano 
non  è altro che un’esortazione e un richiamo 
per l’umanità intera, jinn compresi. 

Surah 69 

L’Inevitabile (Al-Hâqqah) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(L'Inevitabile!) La resurrezione  che 
avrà luogo inevitabilmente, vedrà le  
promesse e le minacce di Allah realizzarsi!   
BBBB(Cos'è l'Inevitabile?) Quale è dunque 
questa resurrezione che avrà luogo 
inevitabilmente? A cosa assomiglierà ?  
CCCC(Chi mai ti dirà che cos'è l'Inevitabile?) 
Chi ti insegneràerà, o Messagero, e informerà 
della realtà della resurrezione? Chi ti 
descriverà la sua durata e i suoi tormenti?   
DDDD(I Thamûd e gli ‘Âd tacciarono di 
menzogna il cataclisma,) I Thamûd, che 
sono il popolo di Sâlih, come pure gli ‘Âd, 
che sono il popolo di Hûd, hanno tacciato la 
resurrezione di menzogna, mentre essa fa 
tremare i cuori dallo spavento.  
EEEE(ma i Thamûd furono sterminati da un 
Grido tremendo,) I Thamûd morirono con 
un grido spaventoso, che raggiunse un grado 
di violenza inaudita.   
FFFF(mentre gli ‘Âd furono distrutti da un 
vento mugghiante, furioso,) Gli ‘Âd invece 
sono morti tramite un  vento ghiacciato 
d’una forza intensa.     
GGGG(che Allah scatenò contro di loro per  

sette notti e otto giorni consecutivi. Allora 
avresti visto quella gente riversa in terra 
come tronchi cavi di palma.) Allah lo 
scatenò contro loro per sette notti e otto  
giorni consecutivi, senza diminuzione né 
interruzione.  Se tu li avessi visti, allora, li 
avresti trovati come tronchi di palma 
distrutti, con le cime crollate.   
HHHH(Ne vedi forse uno sopravvissuto?) 
Conosci di queste persone un solo sopravvissuto 
che è stato risparmiato dalla distruzione?   
IIII(Anche Faraone e coloro che lo 
precedettero e le [città] stravolte commisero 
peccati.) Quindi vennero Faraone il tiranno, 
i membri della comunità precedente che non 
credettero in Allah, ed anche gli abitanti delle 
contrade del popolo di Lot: le loro abitazioni 
sono state fatte crollare a causa degli atti 
ripugnanti che commisero come la 
miscredenza, il politeismo e la deviazione perversa.  
JJJJ(Disobbedirono al Messaggero del loro 
Signore ed Egli li afferrò con estrema 
energia.) Ciascuna di queste Comunità ha 
disubbidito ai Messaggeri che sono stati loro 
inviati da parte del loro Signore. Mentre Allah 
li afferra in una maniera estremamente brutale.  
KKKK(Quando l'acqua dilagò vi caricammo 
sull'Arca,) Quando l'acqua straripò dal suo 
letto e si alzò fino a ad assorbire tutto, 
facemmo imbarcare i vostri antenati nell'arca 
che navigava sull'acqua.  
LLLL(affinché essa diventasse un monito 
ricordato da ogni orecchio che ricorda.) 
Per fare di questo avvenimento, quando 
credenti e  miscredenti annegarono, una 
lezione ed un'esortazione, e che ogni persona 
perspicace ricordi e ragioni su ciò che ha 
inteso da parte di Allah.  
MMMM(Quando sarà soffiato nel Corno la prima 
volta,) Quando l’angelo soffierà nel corno la 
prima volta, il mondo intero sarà distrutto,   
NNNN(e la terra e le montagne saranno 
sollevate e polverizzate in un sol colpo,) 
La terra e le montagne saranno spostate dalle 
loro posizioni, quindi ridotte in polvere in 
una sola volta.  
OOOO(in quel Giorno avverrà l'Evento,) In 
questo momento preciso, la resurrezione 
avrà inizio,  
PPPP(e si spaccherà il cielo, così fragile in 
quel Giorno.) In quel giorno, il cielo si 
romperà e cadrà, senza resistenza né solidità.  
QQQQ(Staranno gli angeli ai suoi orizzonti e 
in quel Giorno otto [di loro] porteranno il 



  

@ @@ @

Trono del tuo Signore.) Gli angeli staranno 
ai lati e alle estremità del cielo. Il Giorno 
della resurrezione, otto angeli enormi porteranno, 
elevandolo, il Trono del vostro Signore.  
RRRR(Sfilerete [davanti ad Allah] in quel 
Giorno e niente di quel che celate potrà essere 
nascosto.) Quel giorno sarete presentati 
dinanzi ad Allah, o uomini, per i conti e la 
retribuzione. Nessuno dei vostri segreti Gli 
sarà nascosto.  
SSSS(Chi avrà ricevuto il libro nella mano 
destra, dirà: “Prendete, leggete il mio 
libro.) Quello che riceverà il libro, ove sono 
scritte le sue azioni, nella mano destra, dirà, 
pieno di gioia: “Prendete il mio libro, leggete!   
TTTT(Invero sapevo che avrei avuto il mio 
rendiconto!”.) Ero convinto, nella vita terrena, 
che avrei trovato la mia ricompensa il Giorno 
della resurrezione. Mi sono dunque preparato 
con la mia fede e facendo buone opere”. 
UUUU(Egli avrà piacevole esistenza) Assaporerà 
una vita deliziosa  e meravigliosa,   
VVVV(in un Giardino elevato,) in un giardino 
elevato in altezza ed in gradi,  
WWWW(i cui frutti saranno a portata di 
mano.) i cui frutti saranno a portata di mano 
per tutti, che stiano in piedi, seduti o distesi.   
XXXX(“Mangiate e bevete in pace, è il 
premio per quel che avete fatto nei giorni 
passati.”) Verrà detto loro: “Mangiate a 
volontà, bevete in pace! (Siete d’ora in poi) 
preservati da qualsiasi dispiacere, al riparo 
da qualsiasi male, grazie alle buone opere 
che avete compiuto nei giorni passati”.   
YYYY(Chi invece avrà ricevuto il suo libro 
nella mano sinistra, dirà: “Ahimè, se solo 
non mi fosse stato consegnato il mio libro) 
Quello che riceverà il libro che contiene le 
sue azioni nella mano sinistra dirà, pieno di 
rimorso e di disperazione: “Se soltanto non 
avessi ricevuto il mio libro!   
ZZZZ(e non avessi conosciuto il mio 
rendiconto!) Se soltanto non fossi al 
corrente di ciò che contiene!   
aaaa(Ahimè, quanto vorrei che essa fosse 
stata definitiva!) Se soltanto la mia prima 
morte avesse potuto definitivamente sigillare 
la mia sorte, senza dopo esser resuscitato!   
bbbb(Quel che possedevo non mi ha giovato 
affatto.) Il denaro che ho accumulato nella 
vita terrena non mi è stato di alcuna utilità,    
cccc(Ho perso il mio potere”.) Le mie 
argomentazioni mi hanno abbandonato oggi, 
e non ho più nessun pretesto per contestare”  

dddd([Diranno:] “Afferratelo e mettetelo nei 
ceppi,) Verrà detto ai custodi dell'inferno:  
“Saziatevi di questo criminale colpevole, ed 
attaccate le sue mani al suo collo con cinghie,   
eeee(quindi sia precipitato nella Fornace,) 
Quindi fatelo entrare nell’inferno, e subisca 
la fornace!  
ffff(e poi legatelo con una catena di 
settanta cubiti.) Quindi, incatenatelo con 
una catena di ferro la cui lunghezza si 
estende per settanta cubiti,   
gggg(Non credeva in Allah, il Supremo,) 
Certamente, non credeva che Allah sia il Dio 
Unico, il Solo Che ha il diritto di essere 
adorato all'infuori di qualsiasi altro; e non 
seguiva la Sua religione,  
hhhh(e non esortava a nutrire il povero.) E 
nella vita terrena egli non incitava nessuno a 
nutrire le persone bisognose, i poveri…   
iiii(Oggi non avrà qui nessun amico 
sincero,) Il Giorno della resurrezione, 
questo miscredente non avrà alcun amico 
vicino per salvarlo dalla punizione,   
jjjj(né altro cibo che sanie) Non avrà altri 
pasti che il pus della gente dell'inferno, 
kkkk(che solo i colpevoli mangeranno.) di ciò  

FEDCBAGIH
 

MLKJNUTSRQPO
 


V\[ZYXW]a`_^
 

cbdejihgfk
 


nmlotsrqp
 

u_~}|{zyxwv
 

`fedcbagjih
 


ponmlkqutsr
 

vw{zyx|�~}¡
 


£¢¤«ª©¨§¦¥
 

¬®¹¸¶µ´³²±°¯
 

º¾½¼»¿ÂÁÀÃÅÄ
 


ÈÇÆÉÌËÊÍÏÎÐÒÑ
 

ÓÔÛÚÙØ×ÖÕÜÝ
 


âáàßÞãèçæåäé  



  

 @ @@ @

solo i peccatori ostinati nella miscredenza si 
nutriranno.   
llll(Lo giuro per quel che vedete,) Realmente, 
giuro per le cose visibili che percepite,   
mmmm(e per quel che non vedete!”.) e per le 
cose nascoste, che non potete vedere,  
nnnn(Questa è in verità la parola di un 
Messaggero nobilissimo;) che questo Corano 
è la Parola d'Allah, recitata da un Messaggero 
dai grandi meriti ed estremamente nobile,   
oooo(non è la parola di un poeta - 
[credetelo] per quanto poco crediate-) e 
che non è la parola di un poeta, 
contrariamente a ciò che voi  pretendete. 
Eppure, credete assai poco.  
pppp(e neanche la parola di un indovino - 
per quanto poco riflettiate!) Non è neppure 
come le rime (incantatorie) degli indovini. È 
soltanto di rado che uno fra di  voi mediti e si 
ricordi la differenza che c'è tra queste cose.   
qqqq(È una Rivelazione venuta dal Signore 
dei mondi.) Ma sono Parole del Signore 
dell'universo, che ha rivelato al Suo 
Messaggero Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam).   
rrrr(Se [Muhammad] Ci avesse 
mendacemente attribuito qualche discorso,) 

E se Muhammad (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) avesse preteso 

di rivelare qualcosa che non avevamo detto,   
ssss(lo avremmo certo afferrato per la 
mano destra,) Ci saremmo vendicati di lui, 
e l'avremmo afferrato con forza e potenza. 
(In  Arabo), la forza di ogni cosa è designata 
con la sua destra.   
tttt(e quindi gli avremmo reciso l'aorta) 
Quindi gli avremmo reciso l'arteria aortica,  
uuuu(e nessuno di voi avrebbe potuto 
impedirCelo.) E nessuno fra voi avrebbe 
potuto proteggerlo dalla Nostra punizione.   
vvvv(In verità questo è un Monito per i 
timorati [di Allah]!) Questo Corano 
costituisce in realtà un’esortazione per i 
devoti che obbediscono agli ordini di Allah e 
evitano i Suoi divieti.  
wwww(Sappiamo che tra voi c'è chi lo tratta 
da bugiardo;) Noi sappiamo perfettamente 
che c’è fra voi chi rinnega il Corano, 
malgrado la chiarezza dei suoi versetti.   
xxxx(in verità ciò sarà un rimpianto per i 
miscredenti;) Tuttavia, smentirlo causerà ai 
miscredenti i rimorsi peggiori, quando 
vedranno la punizione loro riservata e le 
delizie concesse ai credenti.   
yyyy(questa è l'assoluta certezza.) Questa è 
la verità assoluta, non c’è nessun dubbio su ciò.   
zzzz(Allora glorifica il Nome del tuo 
Signore, il Supremo.) Proclama dunque la 
purezza e l'esenzione di Allah da tutto ciò 
che non Gli riguarda (come le imperfezioni e 
i difetti), ed invocaLo con il Suo nome “Il 
Supremo” (al-‘Athîm). 

Surah 70 

Le Vie dell’Ascesa (Al-Ma’ârij) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Un tale ha chiesto un castigo 
immediato.)  Una persona fra i politeisti ha 
chiesto che la punizione si abbatta su di lui 
ed il suo popolo.  
BBBB(Per i miscredenti nessuno potrà 
impedirlo) 
CCCC([poiché proviene] da Allah, il Signore 
delle Vie dell'Ascesa.) Si abbatterà su di 
loro il Giorno della resurrezione, sicuramente. 
Nulla potrà impedire Allah, Colui Che 
possiede l'elevazione assoluta e la Magnificenza.  
DDDD(Gli angeli e lo Spirito ascendono a 
Lui in un Giorno la cui durata è di 
cinquantamila anni.) Gli angeli, fra cui 
l'arcangelo Gabriele, si innalzeranno verso Lui 
durante un Giorno che dura cinquantamila 
anni della vita terrena. E questo Giorno, che 

EDCBAFKJIHGLNM� �
POQUTSRVYXWZ� �

^]\[_gfedcba`h� �
onmlkjiptsrquv� �
zyxw{~}|_a`� �

cbdjihgfekml� �
noqptsruxwv� �
yz}|{~£¢¡�¤� �

ò�
CBA
 


¨§¦¥©®¬«ª¯°� �
³²±´º¹¸¶µ� �

À¿¾½¼»ÁÄÃÂÅ� �
ÈÇÆÉËÊÌÐÏÎÍ� �

ÑÔÓÒÕÙØ×ÖÚ  

Å|  
������� �
٤٤� �

���	�
�� �
٧٠  



  

@ @@ @

JIHGFEDCBAK� �
MLNQPORUTS� �
XWVY]\[Z^`_ab� �
edcfhginmlkj� �
osrqptxwvuyz� �
{|a`_~}bdc� �

gfehjikml� �
onpvutsrqwyx� �
|{z}¢¡�~£¥¤� �

®¬«ª©¨§¦¯²±°� �
¶µ´³¸½¼»º¹� �

¾ÂÁÀ¿ÃÈÇÆÅÄ� �
ÉÍÌËÊÎÓÒÑÐÏ� �
ÔÙØ×ÖÕÚÞÝÜÛ� �

áàßâãéèçæåäê  

è il Giorno del Giudizio, sarà alleggerito per 
i credenti al punto che  sarà equivalente al 
tempo di una preghiera obbligatoria. 
EEEE(Pazienta dunque di bella pazienza.) 
Pazienta dunque - o Profeta - ai loro 
schernimenti e al loro desiderio insistente di 
vedere la punizione, senza lamentarti né 
dolerti con altri che Allah.  
FFFF(Essi lo considerano come fosse lontano,) 
I miscredenti pensano che la punizione sia 
impossibile e non possa aver luogo.  
GGGG(mentre Noi lo vediamo vicino.) Ma Noi 
sappiamo che è molto vicina ed inevitabile. 
HHHH(Il Giorno in cui il cielo sarà come 
metallo fuso) Quando il cielo sarà liquido 
come un residuo d'olio, 
IIII(e le montagne come [fiocchi] di lana,) 
E le montagne saranno come lana spezzata e 
districata, portata via dal vento.  
JJJJ(nessun amico sollecito chiederà 
dell'amico,) E che nessuno chiederà notizie 
del suo amico, poiché ciascuno sarà 
preoccupato dalla propria sorte,  
KKKK(anche se sarà dato loro di vedersi. Il 
malvagio vorrebbe riscattarsi dal castigo 
di quel Giorno, offrendo i suoi figli,) Si 
vedranno e si riconosceranno, ma nessuno 
potrà essere utile all’altro. Il miscredente 
vorrebbe dare i suoi figli in riscatto per salvarsi 
dalla punizione del Giorno del Giudizio,     
LLLL(la sua sposa e suo fratello,) Come pure 
sua moglie e suo fratello,  
MMMM(e la sua gente che lo ospitava,) ed 
anche la tribù che lo proteggeva, ed alla 
quale apparteneva, 
NNNN(e tutto quel che è sulla terra, ogni 
cosa che potesse salvarlo.) Ed anche tutto 
ciò che si trova  sulla terra, umano o no, per 
sfuggire alla punizione di Allah.  
OOOO(Niente [lo salverà]: sarà una fiammata) 
No, non ci sarà nessun riscatto. Questo non 
passerà come tu speravi, o miscredente! Il 
fuoco dell'inferno è una brace infiammata,  
PPPP(a strappargli brutalmente la pelle del 
cranio.) che, con l’intensità del suo calore, 
strappa il cuoio capelluto e la pelle delle 
altre estremità del corpo.  
QQQQ(Essa chiamerà chi avrà volto le spalle 
e se ne sarà andato) Si rivolge a tutti coloro 
che deviarono dalla verità nella vita terrena e 
trascurarono l'obbedienza ad Allah ed al Suo 
Messaggero,  
RRRR([chi] accumulava e tesaurizzava.) 
Accumulavano beni, li conservavano in  

casseforti e non  rispettavano il diritto di Allah.  
SSSS(In verità l'uomo è stato creato 
instabile;) L'uomo è per sua natura avido e 
timoroso (o impaziente dinanzi alle disgrazie).  
TTTT(prostrato quando lo coglie sventura,) 
Quando una cosa penosa o difficile lo 
raggiunge, non cessa di lamentarsi e rattristarsi  
UUUU(arrogante nel benessere;) Quando è 
pieno di beni e in agio, si mostra avaro ed 
egoista.  
VVVV(eccetto coloro che eseguono l'orazione,) 
eccetto quelli che compiono la preghiera,  
WWWW(e sono costanti nella loro orazione,) e 
la eseguono sempre nel suo orario, senza che 
alcuna occupazione li trattenga,  
XXXX(e sui cui beni c'è un riconosciuto 
diritto,) Coloro che danno in elemosina una 
parte specifica dei loro beni, che Allah ha 
prescritto loro – qui si tratta della  Zakât  
YYYY(per il mendicante e il diseredato;) A 
quelli che chiedono loro aiuto, o coloro che 
sono imbarazzati nel chiedere,  
ZZZZ(coloro che attestano la verità del 
Giorno del Giudizio) Coloro che credono nel 
Giorno del compenso e della retribuzione, e 
si sono preparati compiendo buone opere,  



  

 @ @@ @

aaaa(e coloro che temono il castigo del loro 
Signore-) Coloro che temono la punizione 
di Allah,  
bbbb(ché in verità il castigo del loro Signore 
non è cosa da cui si possa trovare riparo -) 
Ché in verità non conviene a nessuno sentirsi 
al riparo dalla punizione del suo Signore.  
cccc(e che si mantengono casti) Coloro che 
preservano le loro parti intime da tutto ciò 
che Allah ha proibito,  
dddd(eccetto che con le loro spose e con le 
schiave che possiedono  -  e in questo non 
sono biasimevoli,) eccetto le loro spose e le 
loro schiave, poiché non sono da biasimare 
in questo caso,  
eeee(mentre coloro che desiderano altro 
sono i trasgressori;) Ma coloro che cercano 
di saziare i loro impulsi con altre donne 
anziché le loro mogli o le loro domestiche, 
hanno infranto i limiti di quanto è lecito ed 
hanno commesso l'illecito.  
ffff(coloro che rispettano ciò che è loro 
stato affidato e i loro impegni,) Quelli che 
si prendono cura dei depositi che sono stati 
loro affidati da Allah o dai Suoi servi, e che 
mantengono i loro impegni che hanno preso 
con  Allah e con i Suoi servi, 
gggg(che rendono testimonianza sincera,) 
Coloro che testimoniano con assoluta verità, 
senza dissimulare né alterare i fatti,  
hhhh(e hanno cura della loro orazione.) 
Coloro che sono regolari nel compimento 
della preghiera senza  trascurare nessuno dei 
propri obblighi,  
iiii(Costoro saranno onorati nei 
Giardini.) Coloro che possiedono tutte 
queste nobili qualità riposeranno nei giardini 
delle delizie, e vi saranno onorati con ogni 
specie di distinzioni.  
jjjj(Cos'hanno mai da affrettarsi verso di 
te coloro che non credono,) Cos’è che 
motiva dunque questi miscredenti ad 
affrettarsi verso te – o Profeta -  tendendo il 
collo e guardando verso la tua direzione,  
kkkk([venendo] in gruppi da destra e da 
sinistra?) Alla tua sinistra e alla tua destra, 
in gruppi attorno a te, discutendo al tuo 
proposito e con lo sguardo meravigliato?   
llll(Ciascuno di loro desidera che lo si 
lasci entrare nel Giardino della Delizia?) 
Ogni miscredente spera che Allah lo farà 
entrare nel giardino delle Delizie eterne?   
mmmm(No, mai! Invero li creammo di quello 
che già sanno.) No, ciò non succederà come 

desiderano, poiché non ci entreranno mai! In 
realtà, Noi li abbiamo creati, come sanno 
bene, da un liquido insignificante, come gli 
altri. Ma loro non hanno creduto 
(contrariamente agli altri), come dunque 
potrebbero avere l'onore di entrare nel 
giardino delle delizie?   
nnnn(Lo giuro per il Signore degli Orienti e 
degli Occidenti, in verità abbiamo il 
potere) Allah giura su Se Stesso, è il 
Signore dell’oriente e dell’occidente, della 
luna e delle altre stelle; e giura per questo a 
causa di ciò che rappresentano come  segni 
prodigiosi e prove della resurrezione. Siamo 
perfettamente capaci di qualsiasi cosa, e…  
oooo(di sostituirli con [altri] migliori di 
loro e nessuno potrebbe precederCi.) di 
sostituirli con un popolo superiore a loro e 
più obbediente. Nessuno potrà sfuggirCi o 
scapparCi o trattenerCi se Noi decidiamo di 
rimpiazzarli con un altro popolo migliore di 
loro.  
pppp(Lascia dunque che disputino e 
giochino finché non incontreranno il 
Giorno che è stato loro promesso;) Ma 
abbiamo deciso di rinviare la punizione di 
questi miscredenti e di non sostituirli con un 
altro popolo. Quindi, lasciali perdersi nei 
loro errori e deviarsi in questa vita, finché 
incontreranno il Giorno della resurrezione, 
in cui troveranno la punizione promessa loro.  
qqqq(il Giorno in cui usciranno dalle tombe 
in fretta, come se corressero verso pietre 
drizzate.) Il Giorno in cui usciranno dalle 
tombe, correndo a tutta velocità, come 
facevano nella vita terrena verso i loro idoli, 
che avevano fabbricato con qualsiasi 
materiale per adorarli all’infuori di Allah.  
rrrr(con gli sguardi umili, coperti di 
vergogna: questo è il Giorno che è stato 
loro promesso.)   Accelereranno il passo e 
correranno con gli sguardi pieni di vergogna 
ed abbassati al suolo, coperti di disonore e 
d'umiliazione. Ecco il Giorno che era stato 
promesso loro nella vita terrena, e di cui 
scherzavano trattandolo di menzogna. 

Surah 71 

Noè (Nûh) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(In verità inviammo Noè al suo 
popolo: “Avverti il tuo popolo prima che 
giunga loro un doloroso castigo”.) 
Abbiamo inviato Noè al suo popolo e gli 
abbiamo detto: “Informa il tuo popolo prima  



  

@ @@ @

che una punizione dolorosa li tocchi”.  
BBBB(Disse: “O popol mio, in verità io sono 
per voi un ammonitore evidente:) Noè 
disse loro: “O popolo mio! Io vi ammonisco 
e vi metto chiaramente in guardia contro la 
punizione di Allah, se Gli disubbidite.  
CCCC(adorate Allah, temeteLo e obbeditemi,) 
E sono un Messaggero di Allah inviato a 
voi. Allora adorateLo senza associarGli 
nulla, temete la Sua punizione, e obbeditemi 
in quel che vi ordino e vi proibisco. 
DDDD(affinché perdoni una parte dei vostri 
peccati e vi conceda dilazione fino a un 
termine stabilito; ma quando giungerà il 
termine di Allah non potrà essere 
rimandato, se [solo] lo sapeste”.) Se mi 
obbedite e rispondete alla mia chiamata, 
Allah cancellerà e perdonerà i vostri peccati, 
e prolungherà la vostra vita fino ad un 
termine che ha decretato e che solo Lui 
conosce. Quando la morte arriva, nulla può 
ritardarla. Se soltanto sapeste ciò, vi 
affrettereste a credere ed obbedire”.  
EEEE(Disse: “Signore, ho chiamato il mio 
popolo giorno e notte,) Noè disse: “Mio 
Signore! Di giorno come di notte, ho 
chiamato il mio popolo a credere in Te e ad 
obbedirTi.  
FFFF(ma il mio richiamo ha solo accresciuto 
la loro repulsione.) Ma la mia chiamata alla 
fede non ha fatto che aumentare la loro 
lontananza ed il loro rifiuto (della verità). 
GGGG(Ogni volta che li chiamavo affinché 
Tu li perdonassi, si turavano le orecchie 
con le dita e si avvolgevano nelle loro 
vesti, pervicaci e tronfi di superbia.) Ogni 
volta che li chiamavo a credere in Te perché 
Tu perdonassi i loro peccati, si tappavano le 
orecchie per non sentire la chiamata alla 
verità, si coprivano con i loro vestiti per non 
guardarmi, e si ostinavano nella loro 
miscredenza, mostrandosi troppo orgogliosi 
per aver fede. 
HHHH(Poi li ho chiamati ad alta voce.) Quindi, 
li ho chiamati in pubblico, senza nascondermi  
IIII(Li ho arringati e ho parlato loro in 
segreto,) ho esposto loro la mia chiamata, 
alzando la voce in alcuni casi, ed in modo 
discreto in altri casi. 
JJJJ(dicendo: Implorate il perdono del 
vostro Signore, Egli è Colui Che molto 
perdona,) Ho detto al mio popolo: “Chiedete 
al vostro Signore che vi perdoni i vostri 
peccati, e pentitevi della vostra miscredenza. 

Allah (gloria a Lui L’Altissimo) perdona molto 
i Suoi servi che si rivolgono a Lui pentiti. 
KKKK(affinché vi invii dal cielo una pioggia 
abbondante,) se accettate di pentirvi e 
chiedete perdono, farà scendere per voi 
piogge abbondanti e ricorrenti,     
LLLL(accresca i vostri beni e i vostri figli e 
vi conceda giardini e ruscelli.) Egli 
moltiplicherà i vostri beni e la vostra 
discendenza. Vi concederà giardini dai frutti 
deliziosi e dalla bellezza avvolgente (nella 
vita terrena). E farà scorrere per voi fiumi 
con i quali irrigherete i vostri campi ed 
abbevererete il vostro bestiame.  
MMMM(Perché non confidate nella 
magnanimità di Allah,) Cosa avete - o 
gente mia – che non rispettate la maestosità 
di Allah e la Sua potenza, 
NNNN(quando è Lui che vi ha creati in fasi 
successive?) mentre Lui vi ha creati 
attraverso fasi progressive: da una goccia 
che diventa un'aderenza, poi un embrione, 
quindi ossa e carne? 
OOOO(Non avete considerato come Allah ha 
creato sette cieli sovrapposti) non vedete 
come Allah ha creato sette cieli ordinati, gli  

GFEDCBAHMLKJI� �
PONQXWVUTSR� �
YZcba`_^]\[� �
dnmlkj�hgfeo
 


ò� �
CBA
 


{zyxwvutsrqp� �
}|~dcba`_egf� �

jihkponml� �
�~}|{zyxwvutsrq� �

¡¨§¦¥¤£¢©®¬«ª� �
¯°¸¶µ´³²±� �

¿¾½¼»º¹� �
ÀÄÃÂÁÅÊÉÈÇÆ� �
ÌËÍÓÒÑÐÏÎÔ  

Æ|  
������� �
٢٨� �

���	�
�� �
٧١  



  

 @ @@ @

uni sopra gli altri?  
PPPP(e della luna ha fatto una luce e del 
sole un luminare.) E in questi sette cieli, ha 
fatto della luna una luce e del sole una 
lampada brillante, che illumina tutti sulla terra.  
QQQQ(È Allah che vi ha fatto sorgere dalla 
terra come piante.) Allah ha certamente creato 
il vostro antenato (Adamo) a partire dalla terra,  
RRRR(Poi vi rimanderà [ad essa] e vi farà 
risorgere.) Quindi Egli vi resusciterà dopo 
la morte, e vi farà uscire in tutta certezza.  
SSSS(Allah ha fatto della terra un tappeto 
per voi,) È Allah che  ha livellato la terra 
per voi come un tappeto.  
TTTT(affinché possiate viaggiare su spaziose 
vie”.)Affinché percorriate i suoi ampi cammini.” 
UUUU(Disse Noè: “Signore, mi hanno 
disobbedito seguendo coloro i cui beni e 
figli non fanno che aumentarne la rovina;) 
Noè disse: “Signore! Mi hanno troppo 
spesso disubbidito e trattato da bugiardo. I 
deboli fra loro hanno seguito i loro capi 
deviati, quelli i cui beni e i figli non hanno 
fatto che aumentare il loro sviamento nella 
vita terrena e la punizione nell’aldilà.  
VVVV(hanno tramato un'enorme trama) 

I capi degli sviati hanno trattato i loro 
seguaci in modo abominevole. 
WWWW(e hanno detto: Non abbandonate i 
vostri dèi, non abbandonate né Wadd, né 
Suwâ, né Yaghûth, né Yaûq, né Nasr”.) 
Dicendo loro: “Non trascurate l'adorazione 
delle vostre divinità per l'adorazione di Allah 
Unico, al quale Noè vi esorta! E non 
abbandonate mai Wadd, Suwâ’, Yaghûth, 
Ya’ûq e Nasr!”. Questi sono i nomi degli 
idoli che adoravano oltre a Allah. Il loro 
nome fa riferimento a uomini che furono pii. 
Quando questi morirono, Satana ispirò al loro 
popolo di costruire delle statue e 
rappresentazioni in loro memoria, affinché 
contemplandoli, ciò li stimolasse - secondo le 
loro pretese - e li motivasse ad adorare Allah. 
Ma quando questa prima generazione morì, e 
il tempo passò, ed altri presero il loro posto, 
Satana sussurrò loro l'idea che i loro antenati 
adoravano queste rappresentazioni e queste 
statue e li prendevano come intermediari per 
implorare Allah. È da questo che deriva la 
saggezza del divieto di costruire statue e 
mausolei sopra le tombe, poiché con il tempo, 
gli ignoranti prendono ad adorarli.  
XXXX(Essi ne hanno traviati molti; [Signore,] 
non accrescere gli ingiusti altro che nella 
perdizione”.) Questi capi hanno sviato un 
gran numero di persone rendendo loro 
attraente la via dell'aberrazione e della 
confusione”. Quindi Noè (pace su di lui) 
disse: “O nostro Signore! Non accrescere a 
questi ingiusti verso se stessi - con la loro 
miscredenza e ribellione - se non 
l’allontanamento dalla verità”.  
YYYY(A causa dei loro peccati sono stati 
affogati e poi introdotti nel Fuoco, e non 
trovarono nessun soccorritore all'infuori 
di Allah.) A causa dei loro peccati e della 
loro insistenza nella miscredenza e nella 
trasgressione, sono stati annegati dal diluvio. 
Quindi, subito dopo l'annegamento, sono 
stati introdotti in un forno dalle grandi 
fiamme e dal fuoco intenso. Non hanno 
trovato, oltre ad Allah, nessuno che possa 
salvarli o liberarli dalla punizione.  
ZZZZ(Pregò Noè: “Signore, non lasciare 
sulla terra alcun abitante che sia 
miscredente!) Noè disse, dopo avere perso 
ogni speranza per il suo popolo: “Signore! 
Non lasciar vivere e circolare sulla terra 
alcuno che Ti rinnega!  
aaaa(Se li risparmierai, travieranno i Tuoi  

DCBAEIHGF
 

NMLKJOUTSRQPV
 

YXWZa`_^]\[
 


bcjihgfedk
 

ponmlqutsr
 


vw|{zyx}_~
 

a`bkjihgfedc
 


onmlpsrqtu
 

¡�~}|{zyxwv
 


¢£¬«ª©¨§¦¥¤®
 

¹¸¶µ´³²±°¯
 


»º¼ÅÄÃÂÁÀ¿¾½
 

ÆÇÐÏÎÍÌËÊÉÈ
 

ÑÒÙØ×ÖÕÔÓ
 


áàßÞÝÜÛÚâ
 




  

@ @@ @

servi e non genereranno altro che perversi 
ingrati.) Certamente se Tu li lasciassi in vita 
senza distruggerli, farebbero smarrire la retta 
via ai Tuoi servi che hanno creduto in Te, e 
genereranno soltanto una discendenza che 
devierà dalla verità e che non farà che 
rinnegarTi e disubbidirTi spudoratamente.  
bbbb(Signore, perdona a me, ai miei 
genitori, a chi entra nella mia casa come 
credente, ai credenti e alle credenti;   non 
accrescere gli ingiusti altro che nella 
rovina”.) Signore! Perdonami, come pure i 
miei genitori, tutti i credenti  che entrano 
nella mia dimora, a quelli che credono in Te, 
uomini e donne. E non accrescere ai 
miscredenti se non perdita e distruzione in 
questa vita e nell’aldilà. 

Surah 72 

I Dèmoni (Al-Jinn) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Di': “Mi è stato rivelato che un 
gruppo di dèmoni ascoltarono e dissero: 
Invero abbiamo ascoltato una Lettura 
meravigliosa,) “O Messaggero, dì: “Mi è 
stato rivelato che un gruppo di jinn mi ha 
ascoltato recitare il Corano. Poi, hanno detto 
al loro popolo: “Abbiamo sentito un Corano 
di notevole retorica ed eloquenza, prodigioso 
con la sua saggezza, i suoi giudizi, ed i suoi 
insegnamenti,  
BBBB(che conduce sulla retta via; abbiamo 
creduto in essa e non assoceremo nessuno 
al nostro Signore.) orienta verso la verità e 
la guida. Abbiamo creduto a questo Corano 
e lo abbiamo messo in pratica. E mai più noi 
assoceremo alcunchè nell'adorazione al 
nostro Signore, Che è il nostro Creatore.  
CCCC(In verità Egli _ esaltata sia la Sua 
Maestà - non si è preso né compagna, né 
figlio.) Il nostro Signore -che la Sua 
grandezza ed il Suo splendore siano esaltati - 
non Si è preso né sposa, né discendenza.  
DDDD(Uno stolto dei nostri diceva menzogne 
contro Allah.) Il nostro stolto Iblîs, 
sosteneva che Allah avesse una compagna e 
dei figli, sostenendo a proposito di Allah 
(gloria a Lui L’Altissimo) parole false e del 
tutto lontane dalla verità.  
EEEE(Pensavamo che né gli uomini, né i 
dèmoni, potessero proferire menzogne 
contro Allah.) Non pensavamo che un 
angelo o un jinn si potessero permettere di 
mentire a proposito di Allah, attribuendoGli 
una compagna ed una discendenza,  

FFFF(Invero c'erano degli uomini che si 
rifugiavano presso i dèmoni, e questo non 
fece che aumentare la loro follia:) ma 
c'erano alcuni essere umani che chiedevano 
protezione a certi jinn maschi. Così, gli 
(altri) uomini, vedendo quelli chiedere 
protezione ai jinn, furono spaventati, 
angosciati e terrorizzati da quest'ultimi. 
Questo modo di chiedere protezione o 
soccorso ad altri che ad Allah è stato 
proibito alle persone del periodo 
preislamico. Costituisce un atto di 
politeismo maggiore, che Allah non perdona 
eccetto dopo un pentimento sincero. Questo 
versetto è un rigoroso avvertimento contro 
quanti si recano presso stregoni, ciarlatani ed 
altri praticanti di scienze occulte.  
GGGG(anch'essi pensavano, come lo 
pensavate voi, che Allah non avrebbe 
resuscitato nessuno.) I miscredenti fra gli 
umani ritenevano come voi, o gruppo di 
jinn, che Allah (gloria a Lui L’Altissimo) 
non risuscitasse nessuno dopo la morte.     
HHHH(Invero abbiamo sfiorato il cielo, ma lo 
abbiamo trovato munito di temibili 
guardiani e di bolidi fiammeggianti. ) E 

ò�
CBA
 


LKJIHGFEDCBA
 

MNXWVUTSRQPOY
 


ba`_^]\[Zced
 

jihgfkqponml
 


utsrv}|{zyxw
 

a`_~bihgfedc
 


kjlrqponm
 

tsu}|{zyxwv
 


¤£¢¡�~¥ª©¨§¦
 

³²±°¯®¬«´¸¶µ
 

¿¾½¼»º¹ÀÅÄÃÂÁ
 

ËÊÉÈÇÆÌÐÏÎÍ
 


ÛÚÙØ×ÖÕÔÓÒÑÜ  

Ç|  
������� �
٢٨� �

���	�
�� �
٧٢� �



  

 @ @@ @

noi jinn, abbiamo cercato di salire al cielo, 
per ascoltare ciò che dicevano i suoi abitanti, 
ma lo abbiamo trovato pieno di angeli che lo 
proteggevano, e di meteore infiammate che 
assalivano chiunque si avvicinava. 
IIII(Ci sedevamo [un tempo] in sedi 
appropriate, per ascoltare. Ma ora chi vuole 
origliare trova un bolide fiammeggiante 
in agguato.) Eravamo soliti, prima di ciò, di 
prendere posto in alcuni posti del cielo per 
ascoltare quello che si diceva. Ma chiunque 
cercava di origliare la più piccola informazione 
trovava un meteorite pronto a bruciarlo e farlo 
perire. Quest'ultimi due versetti rigettano gli 
inganni degli stregoni ed altri ciarlatani quando 
essi pretendono di conoscere l’ignoto e 
fuorviano i deboli di spirito con le loro 
menzogne e le loro invenzioni.  
JJJJ(Noi non sappiamo se sia stata 
decretata una sventura per coloro che 
stanno sulla terra, o se il loro Signore li 
voglia guidare [al bene].) Noi jinn non 
sappiamo se Allah vuole far scendere un 
male sulla gente della terra o se vuole 
concedere loro del bene e guidarli.  
KKKK(Tra noi ci sono dei giusti e altri che non  

lo sono: siamo in diverse sette.) Esistono 
fra noi dei pii e dei virtuosi, come ne 
esistono diversi che sono miscredenti e 
perversi. Siamo distinti in gruppi e abbiamo 
credenze divergenti.     
LLLL(Pensavamo che mai avremmo potuto 
annullare [la potenza di] Allah sulla terra 
e che non avremmo mai potuto sfuggire [a 
Lui].) Crediamo fermamente che Allah 
detenga ogni potere su noi, e che noi siamo 
dipendenti da Lui e sotto il Suo potere, e che 
non possiamo fuggire a quel che Egli decreta 
per noi, ovunque noi siamo, e che non è 
fuggendo verso il cielo che potremmo 
sottrarci alla Sua punizione, se ha decretato 
un male per noi.  
MMMM(Quando udimmo la Guida, credemmo; 
e chi crede nel suo Signore non teme danno, 
né offesa.) Quando abbiamo sentito il 
Corano abbiamo creduto, ed abbiamo 
dichiarato che è verità proveniente da Allah. 
Così, chiunque crede nel suo Signore non ha 
da temere diminuzione nella ricompensa 
delle sue buone azioni, né ingiustizia per 
l'aumento (ingiusto) della sua pena.  
NNNN([Ora] tra noi ci sono i musulmani e i 
ribelli. I musulmani sono quelli che hanno 
scelto la Retta via.) Alcuni fra noi sono 
sottomessi e obbedienti ad Allah, altri sono 
ingiusti e deviano dal cammino della verità. 
Coloro che si sottomettono e si umiliano 
dinanzi ad Allah ubbidendoGli, sono coloro 
che hanno cercato la verità e la retta via 
facendo gli sforzi necessari, allora Allah li 
ha guidati.  
OOOO(I ribelli, invece, saranno combustibile 
dell'Inferno".) Quanto a coloro che si 
allontanano dalla via dell'Islam, saranno un 
combustibile per il fuoco dell'inferno.  
PPPP(Se si manterranno sulla Retta via, Noi 
li disseteremo di acqua abbondante) se i 
miscredenti, fra uomini e jinn, avessero 
preso il cammino dell'Islam, senza deviare, 
Noi avremmo fatto scendere per loro acqua a 
profusione, ed avremmo concesso loro molte 
grazie materiali nella vita terrena,  
QQQQ(per metterli colà alla prova. Allah 
condurrà ad un castigo incessantemente 
più severo chi avrà trascurato il monito del 
suo Signore.) Al fine di metterli alla prova (e 
vedere) se si sarebbero mostrati riconoscenti 
verso le grazie di Allah nei loro riguardi. E 
chiunque si allontana dall'obbedienza al suo 
Signore, dall'ascolto del Corano, dalla sua 

IHGFEDCBA
 

KJLQPONMR
 


YXWVUTSZ[
 

edcba`_ ]̂\fg
 


nmlkjihotsrqp
 

yxwvuz`_~}|{
 


backjihgfedlnm
 

xwvutsrqpoy{z
 


¨§¦¥¤£¢¡�~}|
 

«ª©¬³²±°¯®
 


¹¸¶µ´º¾½¼»
 

ÅÄÃÂÁÀ¿ÆÉÈÇ
 


ÍÌËÊÎÔÓÒÑÐÏ
 

ÛÚÙØ×ÖÕÜàßÞÝ
 


éèçæåäãâáê  



  

@ @@ @

meditazione e dalla sua applicazione, Allah 
gli darà una punizione intensa e dolorosa. 
RRRR(Le moschee appartengono ad Allah: 
non invocate nessuno insieme con Lui.) Le 
moschee sono dedicate esclusivamente 
all'adorazione di Allah; non adorate dunque 
nessun’altro che Lui. AdorateLo ed invocateLo 
in modo esclusivo poiché le moschee sono  
state costruite soltanto perché vi si adori 
Allah e nessun’altro. Questo versetto 
dimostra che è obbligatorio purificare le 
moschee da tutto ciò che può inquinare il 
culto per Allah o la conformità all'esempio 
del Suo Messaggero Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam).  
SSSS(Quando il servo di Allah si levò per 
invocarLo, poco mancò che lo stringessero 
[fino a soffocarlo]!”) Quando Muhammad (
SallAllâhu 
Calayhi wasallam) si è messo ad invocare il suo 
Signore, i jinn erano sul punto di ammucchiarsi 
in gruppi gli uni sugli altri, per il desiderio 
irrefrenabile di ascoltarlo leggere il Corano. 
TTTT(Di': “Non invoco altri che il mio Signore 
e non Gli associo alcunché”.) O Messaggero, 
dì a questi miscredenti: “Invoco soltanto il mio 
Signore, Lui Solo. E non Gli associo nessuno 
nell'adorazione che dedico soltanto a Lui”. 
UUUU(Di': “In verità non posso né nuocervi, 
né giovarvi”.) Dì loro, o Messaggero: “Non 
sono in nessun caso capace di allontanare il 
male da voi, né di procurarvi qualche grazia”. 
VVVV(Di': “In verità nessuno potrà 
proteggermi da Allah e mai troverò rifugio 
all'infuori di Lui,) E dì loro: “Nessuno 
potrà salvarmi dalla punizione di Allah, se 
Gli disubbidisco. E non troverò alcuna 
scappatoia per proteggermi dalla Sua punizione.  
WWWW(se non comunicando, in Nome di 
Allah, i Suoi messaggi”.  Coloro che 
disobbediranno ad Allah e al Suo 
Messaggero, avranno il fuoco dell'Inferno 
e vi rimarranno in perpetuo per sempre.) 
ma ho la capacità di trasmettervi da parte di 
Allah ciò che mi ha ordinato di trasmettervi, 
che è il messaggio con il quale mi ha 
inviato”. E chiunque disobbedirà ad Allah e 
al Suo Profeta, e si allontana dalla Sua 
religione avrà per retribuzione il fuoco 
dell'inferno e non potrà mai uscirne. 
XXXX(Quando poi vedranno quello che è stato 
promesso loro, allora sapranno chi avrà 
avuto l'alleato più debole e [chi sarà stato] 
numericamente esiguo!) Finché i politeisti 
vedranno coi loro occhi la punizione che gli 
è stata promessa, allora, in quel momento, 

vedranno chi fra loro sono i meno numerosi 
e dispongono dell'esercito meno forte.  
YYYY(Di': “Io non so se quello che vi è stato 
promesso è imminente o se il mio Signore 
vorrà ritardarlo:) Dì, o Messaggero, a questi 
politeisti: “Non so se la punizione che vi è 
stata minacciata arriverà prossimamente, o se 
Allah la farà avvenire dopo un lungo periodo. 
ZZZZ([Egli è] Colui Che conosce l'invisibile e 
non lo mostra a nessuno,) Egli (gloria a Lui 
l’Altissimo) conosce l’invisibile, e non rivela i 
Suoi misteri a nessuna fra le Sue creature,  
aaaa(se non a un Messaggero di cui si 
compiace, che fa precedere e seguire da una 
guardia [angelica],) eccetto ai messaggeri 
che ha scelto e che ha autorizzato. Fa loro 
conoscere alcune cose invisibili, ed assegna 
loro angeli che li accompagnano davanti e 
dietro e li proteggono contro i jinn, affinché 
non carpiscano loro delle informazioni per 
poi in seguito andare a mormorarle alle 
orecchie degli indovini 
bbbb(per sapere se [i profeti] hanno 
trasmesso i messaggi del loro Signore. Gli 
è ben noto tutto ciò che li concerne e tiene 
il conto di tutte le cose”.) Affinché il 
Messaggero (pace e bendizine su di lui) 
sappia che i messaggeri precedenti, come 
lui, hanno ben trasmesso (il messaggio) in 
totale verità e sincerità, e che anche lui, 
come loro, è stato protetto contro i jinn. E 
(che sappia) che Allah (gloria a Lui 
L’Altissimo) include nella Sua conoscenza 
tutto quello che è presso loro, visibile o 
meno, come le leggi, la legislazione… Nulla 
di ciò Gli sfugge. E (che sappia) che Allah 
ha tutto contato, senza trascurare nulla. 

Surah 73 

L’avvolto (Al-Muzzammil) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(O tu l'avvolto [nelle tue vesti],) O tu 
che ti avvolgi negli abiti tuoi!  
BBBB(veglia una parte della notte,) Svegliati e 
prega tutta la notte, eccetto una piccola parte.  
CCCC(la metà, oppure meno,) prega metà 
della notte, o un po'meno di metà, fino al terzo,  
DDDD(oppure poco più. E recita il Corano 
lentamente, distintamente.) O un po' più 
della metà, fino ai due terzi. E recita il Corano 
con lentezza e serenità, pronunciando bene 
le sue lettere e sostando nei posti adeguati,  
EEEE(Faremo scendere su di te parole gravi.) 
Faremo scendere su di te - o Profeta - un 
Corano maestoso, che contiene ordini, divieti,  



  

 @ @@ @

ò�
CBA
 


BACGFEDHMLKJI� �
NTSRQPOUYXWV� �
Z[cba`_^]\dgfe� �

jihkqponmlr� �
{zyxwvuts|}� �

cba`_~dfe� �
jihgkonmlp� �
utsrqvzyxw� �
~}|{�¥¤£¢¡� �

«ª©¨§¦¬°¯®� �
³²±´»º¹¸¶µ� �
½¼¾ÅÄÃÂÁÀ¿Æ� �

ÐÏÎÍÌËÊÉÈÇÑ  

È|  
������� �
٢٠� �

���	�
�� �
٧٣  

e regole religiose.  
FFFF(In verità la preghiera della notte è la 
più efficace e la più propizia:) 
L'adorazione che ha luogo nel mezzo della 
notte ha più influenza sul cuore e permette 
una lettura più chiara, poiché il cuore è 
liberato dalle sue preoccupazioni materiali. 
GGGG(durante il giorno hai occupazioni 
impegnative.) Di giorno sei occupato con i 
tuoi affari personali, e  sei in gran parte 
preso dalla tua missione di Messaggero. 
Quindi, liberati la notte per consacrarti 
all'adorazione del tuo Signore. 
HHHH(Menziona il Nome del tuo Signore e 
consacrati totalmente a Lui.) Ricordati - o 
Profeta - il Nome del tuo Signore, quindi 
invocaLo in questo modo. Ed isolati 
completamente con Lui quando Lo adori. 
IIII(Il Signore dell'Oriente e dell'Occidente: 
non c'è dio all'infuori di Lui. Prendi Lui 
come Protettore.) Confida in Lui, Il Detentore 
dell'oriente e dell'occidente, nessun’altro merita 
di essere adorato all’infuori di Lui. Poni la tua 
fiducia in Lui, e affidaGli tutti i tuoi affari.  
JJJJ(Sopporta con pazienza quello che dicono 
e allontanati dignitosamente.) Pazienta 

riguardo a quello che i politeisti dicono su di 
te e sulla tua religione. E critica i oro atti 
assurdi, allontanandoti da loro, senza cercare 
di vendicarti di loro (o farti giustizia da solo).  
KKKK(LasciaMi con coloro che tacciano di 
menzogna, che vivono nell'agiatezza e concedi 
loro un po' di tempo.) LasciaMi occuparMi 
- o Messaggero - di coloro che smentiscono i Miei 
versetti, e che vivono nel lusso e nell'opulenza 
della vita terrena. Da’ loro una breve dilazione, 
il tempo che la loro punizione sia procrastinata 
fino a che giunga il tempo stabilito.  
LLLL(Invero presso di Noi ci sono catene e 
la Fornace) nell’aldilà, troveranno presso 
noi legami solidi ed un fuoco attizzato, nel 
quale bruceranno, 
MMMM(e cibo che soffoca e doloroso castigo,) 
cibo ripugnante e indigesto che farà bruciare 
le gole, ed una punizione dolorosa.  
NNNN(nel Giorno in cui la terra e le montagne 
tremeranno e in cui le montagne 
diventeranno come dune di sabbia fina.) 
Quando la terra e le montagne si metteranno 
ad oscillare, quindi a tremare al punto che le 
montagne diventeranno colline di sabbia che 
cola e si disperde, dopo essere state solide e 
incrollabili.  
OOOO(In verità inviammo a voi un 
Messaggero, affinché testimoniasse contro 
di voi, così come inviammo un Messaggero 
a Faraone.) O abitanti di Mecca, vi abbiamo 
inviato Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) come 
Messaggero, che testimonia contro di voi, i 
vostri atti di miscredenza e disobbedienza, come 
abbiamo inviato Mosè a Faraone, il tiranno. 
PPPP(Ma Faraone disobbedì al Messaggero. 
Lo afferrammo allora con stretta severa.) 
Ma Faraone tacciò Mosè di menzogna, non 
credette nel suo messaggio, e disubbidì al 
suo ordine; allora lo facemmo perire 
violentemente. Questo versetto è una messa 
in guardia dal disubbidire al Messaggero (
SallAllâhu 
Calayhi wasallam), allo scopo di evitare al peccatore 
che sia colpito da una punizione simile a 
quella che ha raggiunto il popolo di Faraone.  
QQQQ(Come vi difenderete, voi che già non 
credeste nel Giorno che trasformerà i 
bambini in vecchi canuti) come dunque vi 
proteggerete - se restate miscredenti - dalla 
punizione del Giorno ultimo, che con i suoi 
orrori ed i suoi tormenti trasformerà i 
bambini facendone dei vegliardi?  
RRRR([nel Giorno in cui] si spaccherà il cielo? 
La promessa [di Allah] si realizzerà.) Il 



  

@ @@ @

cielo si fenderà in quel Giorno, a causa delle 
sue atrocità. La promessa di Allah di far 
accadere questo Giorno si realizzerà certamente.  
SSSS(In verità questo è un Monito. Chi 
vuole, intraprenda dunque la via che 
conduce al suo Signore.) Questi versetti 
terrificanti, che contengono ammonimenti e 
minacce da far tremare di paura, sono 
un’esortazione ed un esempio da meditare 
per gli uomini. Chiunque desidera riformarsi 
e beneficiare (da questi avvertimenti) 
prenderà il cammino dell'obbedienza e della 
pietà per raggiungere la soddisfazione del 
suo Signore, che è Colui Che l’ha creato e 
nutrito delle Sue grazie. 
TTTT(In verità il tuo Signore sa che stai ritto 
[in preghiera] per quasi due terzi della 
notte, o la metà, o un terzo e che lo stesso 
[fanno] una parte di coloro che sono con te. 
Allah ha stabilito la notte e il giorno. Egli 
già sapeva che non avreste potuto passare 
tutta la notte in preghiera ed è stato 
indulgente verso di voi. Recitate dunque, 
del Corano, quello che vi sarà agevole. Egli 
già sapeva che ci sarebbero stati tra voi i 
malati ed altri che avrebbero viaggiato 
sulla terra in cerca della grazia di Allah ed 
altri ancora che avrebbero lottato per la 
Sua causa. Recitatene dunque quello che vi 
sarà agevole. Assolvete all'orazione e 
versate la decima e fate ad Allah un 
prestito bello. Tutto il bene che avrete 
compiuto, lo ritroverete presso Allah, 
migliore e maggiore ricompensa. 
Implorate il perdono di Allah. In verità 
Allah è perdonatore, misericordioso.) O 
Profeta, il tuo Signore sa bene che tu passi a 
volte una parte della notte in preghiera, a 
volte due terzi, a volte la metà, o in altre 
occasioni, un terzo; e che una parte dei tuoi 
Compagni prega assieme a te. È Allah Solo 
Che determina il giorno e la notte, conosce la 
loro durata, quel che ne trascorre e ciò che ne 
resta. Sa molto bene che per voi non era 
possibile pregare la notte intera e vi ha 
dunque alleggerito l’impegno. Recitate nella 
vostra preghiera notturna ciò che vi è 
possibile leggere del Corano. Allah sa che 
avrebbe fatto in modo che alcuni fra voi 
sarebbero stati incapaci di pregare la notte a 
causa della malattia,  altri viaggiano 
costantemente per fare commercio e lavorare 
per ricercare una sussistenza lecita, e altri 
combattono sulla strada di Allah per innalzare 

la Sua Parola e propagare la Sua religione. 
Quindi recitate nella vostra preghiera ciò che 
vi è possibile leggere. Eseguite le preghiere 
obbligatorie assiduamente, versate 
l’elemosiana obbligatoria (Zakah), e spendete 
una parte dei vostri beni in elemosina 
(supererogatoria) in ogni forma di bontà e 
beneficenza, ricercando il Volto di Allah. 
Tutti gli atti di bene, di generosità e 
d'adorazione che realizzate, ne troverete la 
ricompensa e la retribuzione presso Allah il 
Giorno della resurrezione, e questa sarà certo 
migliore e superiore a quanto avete speso 
nella vita mondana. Chiedete il perdono ad 
Allah in tutti i vostri affari poiché certamente 
Allah vi perdona e vi fa misericordia.     

Surah 74 

L’Avvolto nel mantello  
(Al-Muddaththir) 

In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(O tu che sei avvolto nel mantello,) O 
tu che sei avvolto nei tuoi abiti! 
BBBB(alzati e ammonisci,) Alzati dal tuo letto 
e avverti della punizione di Allah.  
CCCC(e il tuo Signore magnifica,) Proclama la  

MLKJIHGFEDCBA� �
[ZYXWVUTSRQPON� �
ihgfedcba`_^]\� �

lkjsrqponm� �
`_~}|{zyxwvut� �
lkjihgfedcba� �
zyxwvutsrqponm{� �
ò� �
CBA
 


}|~¡�¢¤£¥§¦¨� �
ª©«¯®¬°²±³� �
¸¶µ´¹½¼»º¾À¿� �
ÂÁÃÇÆÅÄÈËÊÉ� �
ÌÍÏÎÐÓÒÑÔÖÕ� �
Ø×ÙßÞÝÜÛÚàâáã
 


É|  
������� �
٢٠� �

���	�
�� �
٧٤  



  

 @ @@ @

grandezza e l'unicità del tuo Signore, e adoraLo 
Lui Solo, ad esclusione di chiunque altro.  
DDDD(e le tue vesti purifica,) Purifica i tuoi 
abiti dalle impurità, poiché la purezza esteriore 
procede parallelamente alla purezza interiore.  
EEEE(allontanati dall'abiezione.) Continua ad 
evitare le statue, gli idoli e gli atti di politeismo, 
qualunque siano, e non avvicinartici.  
FFFF(Non dar nulla sperando di ricevere di 
più,) Non fare regali cercando di ottenere 
qualcosa di migliore in cambio.  
GGGG(ma sopporta con pazienza per il tuo 
Signore!) Accetta con pazienza ordini e 
divieti, per soddisfare il tuo Signore.  
HHHH(Quando sarà soffiato nel Corno,) 
Quando verrà soffiato nel corno per 
annunciare la resurrezione e la Raccolta,  
IIII(quello sarà un Giorno difficile,) Quel 
Giorno sarà un momento doloroso per i 
miscredenti,  
JJJJ(niente affatto facile per i miscredenti.) 
Non sarà affatto facile per loro scappare 
dall’interrogatorio, nel quale imploreranno 
[pietà], come pure dagli altri tormenti.  
KKKK(LasciaMi solo con colui che ho 
creato,) LasciaMi, o Messaggero, con colui 
che ho creato dentro il ventre di sua madre, 
solo, senza alcun bene né figlio.  
LLLL(cui ho concesso abbondanza di beni,) 
Quindi gli ho dato con grande generosità 
beni in abbondanza, 
MMMM(e figli al suo fianco,) E dei figli presenti 
con lui alla Mecca, che non lo lasciano solo,  
NNNN(al quale ho facilitato ogni cosa,) gli ho 
facilitato enormemente l’esistenza.  
OOOO(e che ancora desidera che gli dia di 
più.) Ma attende che Io gli conceda ancor 
più beni e figli, mentre lui non crede in Me, 
PPPP(No, invero è stato refrattario ai Nostri 
segni:) al contrario, non avverrà quel che 
desidera questo peccatore perverso, io non 
gli aggiungerò niente a questo! Rifiutava 
con ostinazione di credere nel Corano e nei 
miracoli di Allah verso le Sue creature,     
QQQQ(lo costringerò a una dura salita.) Lo 
affliggerò con una punizione penosa e 
insopportabile, e non troverà la minima 
dilazione. La persona considerata da questa 
minaccia(versetti da 11 a 17) è Al-Walîd Ibn 
Al-Mughîra, che osteggiava la verità e si 
opponeva ad Allah e al Suo Messaggero e 
dichiarava loro guerra. Ecco dunque la 
retribuzione di chiunque si rifiuta di 
accettare la verità e lo dichiara apertamente.  

RRRR(Ha ponderato e l'ha definito.) Ha 
riflettuto nel suo intimo, quindi ha escogitato 
il modo con cui diffamare Muhammad (
SallAllâhu 
Calayhi wasallam) e il Corano.  
SSSS(Perisca per come l'ha definito,) Che 
sia maledetto, e che perisca per ciò! Come 
ha potuto allestire tali calunnie?  
TTTT(sì, perisca per come l'ha definito!) Ed 
ancora maledizione su di lui una volta di più!     
UUUU(Quindi ha guardato,) Quindi ha 
analizzato le sue opinioni piene di menzogne 
che aveva preparato a proposito del Corano,  
VVVV(si è accigliato e rabbuiato.) Quindi ha 
aggrottato le sopracciglia, e si è duramente 
rigonfiato di collera facendo delle smorfie 
quando non ha potuto trovare stratagemmi 
né argomentazioni per diffamare il Corano.  
WWWW(Ha volto le spalle, si è fatto altero) 
Quindi ha ricominciato ad allontarsi dalla 
verità, e si è riempito d’orgoglio (rifiutando 
di ammetterlo). 
XXXX(e ha detto: “Questo non è che magia 
appresa;) Allora ha detto a proposito del 
Corano: “Queste parole che pronuncia 
Muhammad sono soltanto delle stregonerie 
trasmesse dai suoi antenati,  
YYYY(non è altro che un discorso di un 
uomo”.) Queste sono soltanto parole di creature. 
Muhammad le ha apprese da tali creature, 
quindi ha sostenuto che venivano da Allah”.  
ZZZZ(Lo getterò nel Calore che brucia.) Lo 
farò entrare nell’inferno, il cui calore lo 
brucerà, ed il fuoco lo renderà cenere.  
aaaa(Chi mai ti dirà cos'è il Calore che 
brucia?) Non sai cos’è l'inferno?  
bbbb(Nulla risparmia, non lascia nulla;) 
Non lascia il minimo pezzo di carne o d'osso 
senza arrostirlo. 
cccc(carbonizza gli uomini.) Disintegra la 
pelle, ed annerisce il suo colore, bruciandola.  
dddd(Gli stanno a guardia diciannove 
[angeli].) Diciannove angeli forti e potenti 
sono incaricati di mantenere la guardia e 
farne soffrire gli abitanti,  
eeee(Non ponemmo che angeli a guardia 
del fuoco, fissando il loro numero solo per 
tentare i miscredenti affinché credessero 
con fermezza quelli cui è stato dato il 
Libro e aumentasse la fede dei credenti e 
non dubitassero coloro cui è stata data la 
Scrittura e i credenti, e affinché coloro 
che hanno morbo nel cuore e i miscredenti 
dicessero: “Cosa vuol significare Allah 
con questa metafora?”. È così che Allah 



  

@ @@ @

travia chi vuole e guida chi vuole.Non 
conosce le truppe del tuo Signore altri che 
Lui. Questo non è altro che un Monito per 
gli uomini.) Non abbiamo designato come 
custodi dell'inferno che angeli duri, ed 
abbiamo certamente fatto di questo numero 
una prova per quelli che non hanno creduto 
in Allah; affinché coloro che hanno ricevuto 
il Libro (Ebrei e Cristiani) abbiano la 
certezza che il numero degli angeli custodi 
dell'inferno è verità proveniente da Allah, in 
quanto corrisponde a ciò che è menzionato 
nei loro Libri; e affinché coloro che hanno 
creduto rafforzino la loro fede in Allah e nel 
Suo Messaggero e continuino ad applicare la 
Sua legge; e affinché la gente che ha 
ricevuto il Libro come quelli che credono in 
Allah e nel Suo Messaggero non abbiano più 
nessun dubbio; e affinché i miscredenti e 
coloro che hanno il cuore malato dicano: 
“Cosa vuole dire Allah con questo strano 
numero?”. È precisamente con questo genere 
d'esempio che Allah devia coloro che Egli 
vuol deviare e che guida coloro che vuole 
guidare. Nessuno può determinare gli 
eserciti del tuo Signore - di cui gli angeli 
fanno parte - eccetto Lui. Il fuoco è soltanto 
un richiamo ed un'esortazione per gli uomini.  
ffff(No, per la luna,) No, non è come 
dicono quando trattano il Messaggero da 
bugiardo! Allah (gloria a Lui L’Altissimo) 
giura per la luna.  
gggg(per la notte quando volge al termine,) 
e Allah giura per la notte quando ricomincia 
e si allontana,  
hhhh(e per l'aurora quando si mostra,) e 
Allah giura per l'alba quando fa la sua 
comparsa ed illumina,  
iiii([il Calore è davvero uno dei segni più 
grandi,) che l'inferno è una delle atrocità 
peggiori .     
jjjj(un monito per gli uomini,) questa è 
una messa in guardia e un avviso per gli uomini,  
kkkk(per chi di voi vuole avanzare [nella 
fede] o indietreggiare.) Per chiunque fra 
voi desidera avvicinarsi ad Allah compiendo 
atti d’adorazione o allontanarsi da lui 
commettendo peccati.  
llll(Ogni anima è pegno di quello che ha 
compiuto,) Ogni anima sarà prigioniera 
delle azioni malvagie che ha commesso. Sarà 
liberata soltanto dopo aver compiuto i suoi 
doveri ed avere ricevuto le punizioni che merita.  
mmmm(eccetto i compagni della destra;)  

Eccetto le persone sottomesse e sincere: la 
gente della destra, che si è liberata dalle 
proprie catene facendo buone opere,  
nnnn([saranno] nei Giardini e si 
interpelleranno a vicenda) saranno in 
giardini che nessuno può immaginare. Si 
interrogheranno l'un l'altro,     
oooo(a proposito dei colpevoli:) sui 
criminali che hanno commesso ingiustizie 
contro se stessi:  
pppp(“Cosa mai vi ha condotti al Calore 
che brucia?”.) “qual è la ragione che vi ha 
fatto entrare nell’inferno vi ha fatto subire il 
suo fuoco?”  
qqqq(Risponderanno: “Non eravamo tra 
coloro che eseguivamo l'orazione,) i 
criminali diranno: “Non facevamo la 
preghiera nella vita terrena,  
rrrr(né nutrivamo il povero,) Non davamo 
l'elemosina ai poveri e non eravamo 
benevoli con loro,  
ssss(e chiacchieravamo vanamente con i 
chiacchieroni) avevamo discussioni inutili 
con gente persa e deviata,  
tttt(e tacciavamo di menzogna il Giorno 
del Giudizio,) non credevamo nel  Giorno  

CBADGFEHLKJIMON� �
PSRQTWVUX]\[ZY� �
^_dcba`egfhji� �
lkmqponrtsuxwv� �
yedcba`_~}|{z� �

ponmlkjihgf� �
|{zyxwvutsrq� �
ª©¨§¦¥¤£¢¡�~}� �

µ́ ³²±° ®̄¬«»º¹¸¶¼½� �
¾¿ÂÁÀÃÆÅÄÇÉÈ� �
ÊËÍÌÎÕÔÓÒÑÐÏÖ×� �

ÛÚÙØÜßÞÝàãâá� �
äæåçëêéèìðïîí� �
ñòöõôóظمضمüû� �

قحفمفىفيفخغجغمفجفحعمعج 




  

 @ @@ @

dei conti e della retribuzione,  
uuuu(finché non ci pervenne la certezza”.) 
Finchè giungemmo all'evidenza della morte, 
mentre eravamo ancora persi in questi errori 
e in questi atti sordidi”.  
vvvv(Non gioverà loro l'intercessione di 
intercessori.) Non sarà loro utile l'intercessione 
di alcuno, né quella degli angeli, né quella 
dei profeti, né quella di chiunque altro… 
Poiché l'intercessione può risultare utile 
soltanto a una persona cui Allah concede 
questa grazia, e soltanto se è effettuata tramite 
colui al quale Allah ha dato il permesso di 
intercedere. 
wwww(Ma perché mai si scostano dal 
Monito?) Cosa hanno i politeisti che fuggono 
dal Corano e dalle esortazioni che contiene?  
xxxx(Sembravano onagri spaventati) come 
se fossero degli asini selvaggi e recalcitranti,  
yyyy(che fuggono davanti a un leone!) che 
prendevano il largo alla vista di un leone feroce.  
zzzz(Ciascuno di loro vorrebbe che gli 
fossero dati fogli dispiegati.) Piuttosto 
ciascuno di questi politeisti auspicherebbe 
che Allah facesse scendere su di lui un libro 
aperto che viene dal cielo come ha fatto per  

Muhammad (SallAllâhu 
Calayhi wasallam).  

AAAA(No, non hanno invece alcun timore 
dell'altra vita!) No, non è come loro 
pensano! In realtà, non sono spaventati 
dall’aldilà, e non credono né nella 
resurrezione, né nella retribuzione. 
BBBB(No, in verità questo è un Monito.) 
Indubbiamente! Il Corano è un richiamo 
convincente e sufficiente affinché si 
rimettano in questione.  
CCCC(Se ne ricordi dunque chi vuole.) 
Chiunque desidera riformarsi beneficerà di 
ciò che contiene e ne trarrà lezioni.  
DDDD(Ma non se ne ricorderanno altrimenti 
che se Allah vuole. Egli è il più Degno di 
essere temuto, è il Detentore del perdono.) 
Ma non si rimetteranno in  questione che 
coloro che Allah vuole guidare. Allah è Il 
più degno di essere temuto ed obbedito, ed è 
disposto a perdonare quelli che credono in 
Lui e Gli obbediscono. 

Surah 75 

La Resurrezione (Al-Qiyâmah) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Lo giuro per il Giorno della Resurrezione,) 
Allah (gloria Lui L’Altissimo) giura per il 
Giorno dei conti e della retribuzione,  
BBBB(lo giuro per l'anima in preda al rimorso.) 
e giura per l’anima credente e pia - quella 
che biasima se stessa per aver trascurato gli 
obblighi o commesso dei peccati capitali - 
che gli uomini saranno risuscitati. 
CCCC(Crede forse l'uomo che mai riuniremo 
le sue ossa?) l'uomo miscredente suppone 
che non siamo capaci di raccogliere le sue 
ossa dopo che sono state disperse (e sepolte).  
DDDD(Invece sì, possiamo persino riordinare 
le sue falangi.) Invece sì! Le raccoglieremo, 
e siamo capaci di creare nuovamente le sue 
dita e le sue falangi dopo averle riunite e 
riassemblate, in modo perfetto, come lo erano 
inizialmente prima della morte. 
EEEE(Ma l'uomo preferisce piuttosto il 
libertinaggio!) Tuttavia, l'uomo rinnega la 
resurrezione, e desidera continuare a vivere 
nella disobbedienza totale per il resto dei 
suoi giorni.     
FFFF(Chiede: “Quando verrà il Giorno della 
Resurrezione?”.) Questo miscredente rivolge 
la domanda, pensando che sia incredibile 
che l'Ora possa arrivare: “Quando verrà il 
Giorno della resurrezione?” 
GGGG(Quando sarà abbagliato lo sguardo,) 
quando gli sguardi saranno stupefatti e 

DCBAEJIHGF� �
KNMLORQPSUT� �

\[ZYXWV]ba`_^� �
cdgfehkjil� �

xwvutsrqponmy
 

ò� �
CBA
 


}|{z~ba`_cd� �
hgfeionmlkjpq� �
utsrvzyxw{~}|� �

�¢¡£¦¥¤§ª©¨� �
¬«®±°¯²¶µ´³¸º¹� �

¾½¼»¿ÁÀÄÃÂÅÇÆ� �
ÈÉÏÎÍÌËÊÐÓÒÑ� �
ÔÕÙØ×ÖÚÞÝÜÛß
 


Ê|  
������� �
٤٠� �

���	�
�� �
٧٥� �



  

@ @@ @

costernati dalla paura vedendo gli orrori del 
Giorno della resurrezione,   
HHHH(ed eclissata la luna,) che la luminosità 
della luna scomparirà,  
IIII(e riuniti il sole e la luna.) che il sole e la 
luna saranno raccolti, tutti e due privati di luce,   
JJJJ(In quel Giorno l'uomo dirà: “Dove 
fuggire?”.) In quel momento l'uomo dirà: 
“Dove rifugiarsi per sfuggire alla punizione?”. 
KKKK(No, non avrà rifugio alcuno.) O uomo, 
ciò non accadrà come tu speravi quando 
cercavi rifugio. Non esiste alcuna uscita né 
scappatoia!  
LLLL(In quel Giorno il ritorno sarà presso 
il tuo Signore.) È solo verso Allah che tutte 
le creature torneranno e rimarranno il Giorno 
della resurrezione. Di conseguenza, Allah 
remunererà ciascuno secondo quel che merita.  
MMMM(In quel Giorno l'uomo sarà edotto di 
quel che avrà commesso.) Quel Giorno, 
l'uomo sarà informato di tutto ciò che ha 
commesso: le sue azioni buone e cattive, 
come pure quel che si è affrettato a fare nel 
corso della sua vita e ciò che ha rimandato a 
più tardi,  
NNNN(Sì, l'uomo testimonierà contro se 
stesso,) Ma l'uomo stesso è testimone degli 
atti che ha commesso o trascurato.  
OOOO(pur avanzando le sue scuse.) E se 
venisse con tutti i pretesti per cercare di farsi 
perdonare dei suoi crimini, ciò non gli 
sarebbe di alcuna utilità.     
PPPP(Non agitare la tua lingua con esso, 
per affrettarti:) non agitare la tua lingua, o 
Profeta, quando il Corano viene rivelato, per 
affrettarti a memorizzarlo, per paura di 
dimenticarlo.  
QQQQ(invero spetta a Noi la sua riunione e 
la sua recitazione.) È a Noi che spetta di 
preservarlo nel tuo cuore. In seguito, recitalo 
tu stesso quando lo desideri.  
RRRR(Quando lo recitiamo, ascolta [attento] 
la recitazione.) Quando il Nostro Arcangelo 
Gabriele lo recita a te, osserva il silenzio e 
ascolta attentamente la sua recitazione, 
quindi recita come te l’ha insegnato.  
SSSS(Poi spetterà a Noi la sua spiegazione.) 
Quindi è a Noi che spetta chiarire i suoi 
significati e le sue regole, la cui 
comprensione ti è difficile. 
TTTT(No, voi amate l'effimero [della vita 
terrena],) non è come voi pretendete, o 
politeisti, quando negate la resurrezione e la 
retribuzione! È piuttosto che voi siete stati 

delle persone che amano la vita terrena ed i 
suoi ornamenti,  
UUUU(e trascurate l'altra vita.) E voi 
abbandonate l’aldilà e le sue delizie. 
VVVV(In quel Giorno ci saranno dei volti 
splendenti,) Il Giorno della resurrezione, i volti 
dei beati saranno illuminati e radianti di bellezza, 
WWWW(che guarderanno il loro Signore;) 
vedranno il loro Signore e il loro Sovrano 
(coi loro occhi) e gusteranno quei momenti.  
XXXX(e in quel Giorno ci saranno volti 
rabbuiati,) quanto al viso degli infelici, sarà 
pieno di smorfie e afflitto quel giorno,  
YYYY(al pensiero di subire un castigo terribile.) 
Saranno in attesa di subire un’enorme 
disgrazia, che romperà le loro vertebre dorsali. 
ZZZZ(No, quando [l'anima] sarà giunta alle 
clavicole,) indubbiamente, quando l’anima 
sarà sul punto di uscire dal petto,  
aaaa(sarà gridato: “Chi è esorcista?”.) E 
che alcune persone presenti si rivolgeranno 
agli altri, dicendo: “ci sarebbe una persona per 
curarlo e guarirlo da ciò che sta subendo?”  
bbbb(Ed egli concluderà che è prossima la 
dipartita,) e che la persona che vive i suoi 
ultimi momenti avrà la convinzione che sta 
lasciando la vita, poiché vedrà gli angeli 
della morte dinanzi a lui,  
cccc(e le gambe si irrigidiranno;) e che la 
durezza della separazione dalla vita terrena 
coinciderà con la durezza dell'entrata nella 
vita dell’aldilà, 
dddd(in quel Giorno il ritorno sarà verso il 
tuo Signore.) È verso Allah (gloria a Lui 
l’Altissimo) che saranno condotti i Suoi servi 
nel Giorno della resurrezione, quindi la loro 
destinazione sarà il paradiso oppure l'inferno.  
eeee(Ma egli non credette e non eseguì 
l'orazione,) Il miscredente non ha creduto al 
Messaggero, né nel Corano, e non ha 
ottemperato all’obbligo divino di eseguire le 
preghiere obbligatorie,  
ffff(tacciò invece di menzogna e voltò le 
spalle,) Ma ha rifiutato il Corano e  ha girato 
le spalle  alla fede,  
gggg(ritornando poi verso la sua gente, 
camminando con alterigia.) Quindi è 
tornato verso i suoi, pieno d'orgoglio, con 
passo pretenzioso.     
hhhh(Guai a te, guai,) Che perisca! Quindi 
che perisca!  
iiii(e ancora guai a te, guai!) Che perisca! E  
che perisca ancora! 
jjjj(Crede forse l'uomo che sarà lasciato  



  

 @ @@ @

libero?) Quest'uomo che rinnega la 
resurrezione crede che lo lasceremo a se 
stesso, senza ordinargli né proibirgli nulla, o 
senza chiedergli conto e senza punirlo?   
kkkk(Già non fu che una goccia di sperma 
eiaculata,) Non è stato forse solo una piccola 
goccia d'acqua senza valore, posta nell’utero?  
llll(quindi un'aderenza, poi [Allah] lo 
creò e gli diede forma armoniosa;) E che 
in seguito diventò un grumo di sangue, 
quindi Allah lo creò con la Sua potenza e lo 
plasmò nella migliore delle forme?  
mmmm(poi ne trasse una coppia, il maschio e 
la femmina.) E che ha creato, a partire da 
quest'uomo, i due generi: l'uomo e la donna? 
nnnn(Colui [che ha fatto tutto questo] non 
sarebbe dunque capace di far risorgere i 
morti?) Non è dunque soltanto Dio, Che 
crea tutte queste cose, ad esser capace di fare 
rivivere le Sue creature dopo che si sono 
estinte?! Certamente, Egli ne è 
assolutamente capace.  

Surah 76 

L’Uomo (Al-Insân) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 

AAAA(Non è forse trascorso un lasso di 
tempo in cui l'uomo non sia stato una 
creatura degna di menzione?) Durante un 
periodo lunghissimo, l'uomo, prima che la 
sua anima gli venisse insufflata, non era 
neppure una cosa che si poteva citare e non 
esisteva alcuna traccia di lui. 
BBBB(Invero creammo l'uomo, per metterlo 
alla prova, da una goccia di sperma 
eterogenea e abbiamo fatto sì che sentisse 
e vedesse) Abbiamo creato l'uomo da una 
goccia composta da un miscuglio d'acqua 
provenienete dall'uomo e dalla donna. 
Quindi, lo abbiamo messo alla prova con le 
responsabilità religiose, e lo abbiamo 
fornito, a questo scopo, di udito e vista 
affinché ascolti i versetti ed osservi le prove.  
CCCC(e gli abbiamo indicato la Retta Via, 
sia esso riconoscente o ingrato.) Gli 
abbiamo esposto e messo in evidenza il 
cammino della retta via e quello dello 
smarrimento, come pure il bene ed il male, 
affinché diventi credente e riconoscente 
oppure miscredente ed ingrato.  
DDDD(In verità abbiamo preparato per i 
miscredenti catene, gioghi e la Fiamma.) 
Abbiamo preparato per i miscredenti ostacoli 
di ferro che legheranno le loro caviglie, 
gioghi che legheranno le loro mani alla loro 
nuca, come pure un fuoco nel quale bruceranno.  
EEEE(In verità i giusti berranno da una 
coppa in cui è un miscuglio di [acqua e di] 
Kafûr,) Quanto alla gente sincera ed 
obbediente che rispetta il diritto di Allah, essi 
berranno, nel Giorno della resurrezione, in 
coppe colme di vino profumato del profumo 
più nobile che ci sia: l'acqua di canfora. 
FFFF([attinta da una] fonte da cui berranno 
i servi di Allah, che la faranno fluire con 
abbondanza,) Questa bevanda composta da 
canfora proverrà da una fonte dalla quale si 
abbevereranno i servi di Allah. La 
utilizzeranno come piace loro e la faranno colare 
come lo desiderano, senza difficoltà alcuna.     
GGGG(coloro che assolvono ai loro voti e 
temono il giorno il cui male si propagherà 
ovunque,) Queste stesse persone nella vita 
terrena erano solite compiere gli atti 
(supererogatori) d'adorazione che loro stessi 
si erano dati come dovere. E temevano il 
giudizio di Allah nel Giorno del Giudizio, il 
Giorno il cui pericolo è temibile e il cui male 
si estenderà a tutti, eccetto a quelli cui Allah 
ha fatto misericordia. 

DCBAEGFHKJIL
 

ONMPSRQTYXWVUZ
 


^]\[_cba`dgfehi
 

kjlponmqutsr
 

vyxwz_~}|{`ba
 

cdhgfeinmlkjo
 


utsrqpv{zyxw|~}
 

¢¡�£ª©¨§¦¥¤«
 


ò�
CBA
 


¸¶µ´³²±°¯®¬¹
 

ÂÁÀ¿¾½¼»º
 


ÃÄËÊÉÈÇÆÅÌ
 

ÒÑÐÏÎÍÓÔ
 

ÛÚÙØ×ÖÕÜ
 


Ë|  
������� �
٣١� �

���	�
�� �
٧٦  



  

@ @@ @

HHHH([loro] che, nonostante il loro bisogno, 
nutrono il povero, l'orfano e il prigioniero;) 
Nonostante la loro necessità di nutrirsi e 
nonostante i bisogni che provano, essi 
nutrono il povero incapace di guadagnare e 
che non trova di che rispondere ai suoi 
bisogni, l’orfano che ha perso suo padre 
prima della pubertà e che non possiede alcun 
bene, ed il prigioniero che è stato catturato nel 
corso di una guerra, che sia politeista o meno.  
IIII([e interiormente affermano:] “È solo 
per il volto di Allah, che vi nutriamo; non 
ci aspettiamo da voi né ricompensa, né 
gratitudine.) E dicono in fondo a se stessi: 
“È per ottenere la soddisfazione di Allah e per 
la Sua ricompensa che ci comportiamo con 
benevolenza nei vostri confronti. Non 
vogliamo nulla in cambio, e non desideriamo 
che ci rivolgiate elogi e complimenti,     
JJJJ(Invero noi temiamo un Giorno terribile 
e catastrofico da parte del nostro Signore”.) 
Ma temiamo, da parte del nostro Signore, un 
Giorno terribile durante il quale i volti si 
faranno cupi e le fronti si ripiegheranno a 
causa dell’asprezza e dell'atrocità dei suoi 
tormenti”.  
KKKK(Allah li preserverà dal male di quel 
Giorno e verserà su di loro splendore e 
gioia,) Allah li proteggerà dalle difficoltà di 
quel Giorno e coprirà il loro volto di bellezza e 
di luce, ed il loro cuore di gioia e felicità.  
LLLL(li compenserà del loro perseverare con il 
Giardino e la seta.) Li ricompenserà, per quel 
che hanno sopportato nell'obbedienza ad 
Allah, con un giardino squisito, nel quale 
troveranno il nutrimento che più li aggrada e 
nel quale saranno vestiti di seta delicata,  
MMMM(Adagiati su alti divani, non dovranno 
subire né il sole, né il freddo pungente.) Si 
riposeranno su letti decorati dei più bei 
tessuti e di panni lussuosi, e saranno protetti 
dal calore del sole e dall’asprezza del freddo.  
NNNN(Le sue ombre li copriranno e i suoi frutti 
penderanno a portata di mano.) Gli alberi del 
paradiso saranno vicini e faranno loro ombra. I 
loro frutti saranno messi a loro disposizione 
senza che debbano effettuare sforzo alcuno.     
OOOO(Verranno serviti da un vassoio 
d'argento e coppe di cristallo,) Dei 
servitori gireranno fra loro con piatti 
d’argento per offrir loro del cibo, e coppe di 
cristallo perché si rinfreschino, 
PPPP(di cristallo e d'argento, 
convenientemente riempite.) Questo 

cristallo è argentato e la bevanda che 
contiene è stata minuziosamente elaborata dai 
servitori, conformemente alle esigenze dei 
consumatori, senza nulla togliere o aggiungere.  
QQQQ(E berranno colà, da una coppa 
contenente una mistura di zenzero,) 
queste persone che hanno compiuto il bene 
saranno abbeverate in coppe colme di un 
miscuglio di vino e zenzero.  
RRRR([attinta] da una fonte di quel luogo 
chiamata Salsabîl.) Berranno da una fonte 
del paradiso chiamata Salsabîl, chiamata così a 
causa della sua purezza, della sua composizione 
e del suo gusto delicato e squisito.  
SSSS(Saranno serviti da fanciulli di eterna 
giovinezza: vedendoli, ti sembreranno 
perle sparse.) Ragazzini dall’eterna gioventù 
circoleranno attorno a queste persone devote 
per servirli. Quando li vedrai, penserai, a 
causa della loro bellezza, della chiarezza, 
della loro pelle e dell'abbagliamento del loro 
viso, che siano perle diffuse e brillanti.  
TTTT(Quando lo vedrai, vedrai delizia e un 
vasto regno.) Osservando qualsiasi posto 
del paradiso, vi vedrai delizie indescrivibili, 
ed un regno immenso ed infinito.  

GFEDCBAHKJI� �
ONMLPUTSRQ� �

WVXba`_^]\[ZY� �
cjihgfedkonml� �

srqptyxwvu� �
zedcba`_~}|{f� �

lkjihgmpon� �
utsrqv{zyxw|� �

£¢¡�~}¤¨§¦¥� �
©´³²±°¯®¬«ª� �
µ½¼»º¹¸¶¾ÁÀ¿� �

ËÊÉÈÇÆÅÄÃÂ� �
ÌÍÕÔÓÒÑÐÏÎÖ×� �

ÜÛÚÙØÝâáàßÞ� �
æåäãçìëêéèí
 




  

 @ @@ @

UUUU(Indosseranno abiti verdi di seta 
finissima e broccato. Saranno ornati con 
bracciali d'argento e il loro Signore darà 
loro una bevanda purissima.) Saranno 
onorati ed abbelliti di abiti, il cui interno è 
fatto di seta verde morbida e l'esterno è fatto 
di seta spessa. Saranno ornati di gioielli fatti 
di braccialetti d’argento. E soprattutto, il 
loro Signore farà bere loro una bevanda che 
non contiene alcuna impurità,  
VVVV(In verità questo vi sarà concesso in 
ricompensa e il vostro sforzo sarà 
riconosciuto.) E sarà detto loro: “Questo è 
stato preparato per voi per ricompensarvi dei 
vostri atti di bene. Le vostre opere nella vita 
terrena sono state accettate e gradite da parte 
di Allah”.  
WWWW(In verità siamo stati Noi a far scendere 
gradualmente il Corano su di te.) Certamente 
siamo Noi Che ti abbiamo rivelato il 
Corano, o Messaggero, affinché ricordi alla 
gente ciò che contiene: le promesse ed i 
moniti, la punizione e la ricompensa.  
XXXX(Sii paziente [nell'attesa] del Decreto 
del tuo Signore e non obbedire al 
peccatore e all'ingrato dei loro.) Sopporta 

dunque ed accetta gli eventi che il tuo 
Signore ha decretato e la religione che ha 
stabilito, restando fedele a ciò. E non 
obbedire ai politeisti che sono schiavi delle 
loro passioni e che persistono nella 
miscredenza e nella deviazione.  
YYYY(Menziona il Nome del tuo Signore, al 
mattino e alla sera,) e continua ad invocare 
il Nome del tuo Signore e invocalo all’inizio 
e alla fine della giornata.  
ZZZZ(e durante la notte prosternati a Lui e 
glorificaLo a lungo nella notte.) Umiliati 
dinanzi al tuo Signore durante una parte 
della notte, pregaLo, in veglia per lunghe ore.  
aaaa(Coloro che amano l'effimero 
trascurano un Giorno grave.) Questi 
politeisti privilegiano la vita terrena e vi si 
dedicano totalmente, tralasciando le opere 
dell’aldilà, che saranno la chiave della loro 
liberazione nel Giorno di grande difficoltà.  
bbbb(Siamo stati Noi a crearli e a 
consolidare le loro giunture. Se volessimo, 
li sostituiremmo con altri loro simili.) 
Siamo Noi Che li abbiamo creati ed abbiamo 
dato loro vigore. E se lo volessimo, li 
faremmo perire e faremmo venire al loro 
posto delle persone sottomesse e che 
obbediscono agli ordini di Allah.  
cccc(In verità questo è un Monito. Chi 
vuole, intraprenda dunque la via che 
conduce al suo Signore.) Questa surah, a 
causa di ciò che comporta come 
ammonimenti ed incoraggiamenti, promesse 
e minacce, è un'esortazione per la gente che 
ragiona. Chi vuole il bene per se stesso 
quaggiù e nell’aldilà, che prenda il cammino 
della fede e della devozione, ciò lo condurrà 
al perdono ed alla soddisfazione di Allah.  
dddd(Ma voi lo vorrete solo se Allah lo 
vuole. Allah è sapiente e saggio.) Non 
potete volere qualcosa eccetto che se Allah 
lo ha già deciso e decretato. Allah conosce 
perfettamente lo stato delle Sue creature, è 
Saggio in tutto ciò che fa.  
eeee(Introduce chi vuole nella Sua 
misericordia, mentre per gli ingiusti ha 
preparato un doloroso castigo.) Decide chi 
far entrare nella Sua approvazione e nella Sua 
misericordia. Quelli sono coloro che credono. 
E prepara agli ingiusti, che trasgrediscono i 
limiti di Allah, una punizione dolorosa.  

Surah 77 

Le inviate (Al-Mursalât) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 

GFEDCBAHI
PONMLKJQR

[ZYXWVUTS� �
\fedcba`_^]g� �

srqponmlkjiht� �
~}|{zyxwvu_`
 

ò�
CBA
 


bacedfhgi� �
kjlnmorqpst� �
vuwzyx{~}|� �

�£¢¡¤§¦¥¨«ª©� �
¬¯®°µ´³²±¶¹¸� �

º»¾½¼¿ÂÁÀ� �
ÃÆÅÄÇÊÉÈË
 


Ì|  
������� �
٥٠� �

���	�
�� �
٧٧  



  

@ @@ @

AAAA(Per le inviate in successione,) Allah 
(gloria a Lui L’altissimo) giura per i venti 
quando soffiano succedendosi gli uni agli altri,  
BBBB(per quelle che impetuose tempestano,)  
e giura per i venti violenti e distruttivi che si 
scatenano,  
CCCC(per quelle che si diffondono ampie,) e 
giura per gli angeli responsabili di 
trasportare le nuvole dove Allah vuole,  
DDDD(per quelle che separano con esattezza) 
e giura per gli angeli che, provenendo da 
Allah, scendono con ciò che separa la verità 
dalla menzogna, e tra il lecito e l'illecito,  
EEEE(e per quelle che lanciano un monito) E 
giura per gli angeli che ricevono la 
rivelazione da parte di Allah, quindi scendono 
(sulla terra) per trasmetterla ai Suoi profeti,  
FFFF([a guisa] di scusa o di avvertimento!) 
affinché Allah esponga loro le prove e 
l’ammonimento, di modo che non abbiano 
più scuse presso Allah.  
GGGG(In verità quello che vi è stato 
promesso avverrà,) Il Giorno del Giudizio 
che vi è stato promesso, con i suoi conti e 
retribuzioni, avrà luogo, senza dubbio. 
HHHH(quando le stelle perderanno la luce) 
Quando le stelle saranno estinte e la loro 
luminosità scomparirà,  
IIII(e si fenderà il cielo) il cielo si romperà 
e si fenderà,  
JJJJ(e le montagne saranno disperse) le 
montagne saranno ridotte in pezzi, quindi in 
briciole fino a finire in polvere spazzata dal 
vento,   
KKKK(e sarà indicato il momento ai 
Messaggeri!...) E i messaggeri saranno 
convocati per una riunione nella quale si 
deciderà definitivamente tra loro e le loro 
comunità,  
LLLL(A quale giorno saranno rinviati?) 
Sarà detto: “Per quale Giorno grandioso è 
stata ritardata questa riunione?” 
MMMM(Al Giorno della Decisione!) E’ stata 
convocata per il Giorno del Giudizio e della 
separazione tra le creature.  
NNNN(Chi mai ti dirà cos'è il Giorno della 
Decisione?) Chi ti farà sapere, o uomo, cosa 
è il Giorno del Giudizio ed i suoi orrori? 
OOOO(Guai, in quel Giorno, a coloro che 
tacciano di menzogna!) Coloro  che trattavano 
come menzogna questo Giorno promesso 
periranno atrocemente in quel Giorno!  
PPPP(Già non facemmo perire gli antichi?) 
Non abbiamo distrutto i loro predecessori delle 

comunità passate, come ‘Ad, Thamûd, il popolo 
di Noè… per aver rinnegato i Messaggeri?  
QQQQ(E non li facemmo seguire dagli ultimi?) 
quindi facemmo seguire loro le ultime comunità, 
uniti nel loro rifiuto e nei loro peccati,  
RRRR(Così trattiamo i colpevoli.) Questa 
distruzione abominevole, la riserviamo per i 
criminali che sono i miscredenti della Mecca, 
poiché trattano il Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) da 
bugiardo, 
SSSS(Guai, in quel Giorno, a coloro che 
tacciano di menzogna!) Coloro che non 
credevano che Allah sia l’Unico a meritare 
l'adorazione, all’infuori di qualsiasi altro, 
periranno atrocemente in quel Giorno, come 
pure coloro che negano la profezia, la 
Resurrezione, e il Giudizio!  
TTTT(Non vi creammo da un liquido vile,) 
Non vi creammo forse, o comunità di 
miscredenti, da un liquido vile e 
insignificante (lo sperma)?  
UUUU(che depositammo in un sicuro 
ricettacolo,) che abbiamo messo al riparo in 
un posto protetto, che è l'utero della donna.  
VVVV(per un tempo stabilito?) Fino ad una 
durata limitata e conosciuta da Allah (gloria 
a Lui l’Altissimo).  
WWWW(Siamo Noi che lo stabiliamo. Siamo i 
migliori nello stabilire [tutte le cose].) 
Abbiamo decretato la sua creazione, il suo 
aspetto e la sua nascita. E quale modo 
eccellente di decretare!  
XXXX(Guai, in quel Giorno, a coloro che 
tacciano di menzogna!) che coloro che 
negavano la Nostra potenza periscano 
atrocemente quel Giorno! 
YYYY(Non abbiamo fatto della terra un 
luogo di riunione 
ZZZZ(dei vivi e dei morti?) non avete notato 
che questo pianeta sul quale vivete, 
supporta, nella sua superfice, un numero 
incalcolabile di creature viventi e che 
accoglie, nel suo seno, un numero 
incommensurabile di morti?  
aaaa(Non vi ponemmo alte montagne? Non 
vi demmo da bere un'acqua dolce?) non vi 
abbiamo piantato delle montagne colossali e 
incrollabili, affinché la terra non le porti via 
con le sue scosse? Non vi abbiamo 
abbeverati di un'acqua pura e delicata?  
bbbb(Guai, in quel Giorno, a coloro che 
tacciano di menzogna!) che coloro che 
rinnegano queste grazie periscano 
atrocemente questo giorno!  



  

 @ @@ @

cccc([Sarà detto ai miscredenti] “Andate 
verso quel che tacciavate di menzogna!) sarà 
detto ai miscredenti il Giorno del Giudizio: 
“Andate alla punizione dell'inferno, alla 
quale rifiutavate di credere nella vita terrena,  
dddd(Andate verso un'ombra di tre 
colonne) Andate ad abitare all’ombra del 
fumo dell'inferno, che si divide in tre parti”  
eeee(che non ombreggia e non ripara dalla 
vampa [infernale]) Quest'ombra non potrà 
offrire riparo né dal calore di questo giorno, 
né dall'ardore delle fiamme!  
ffff(che proietta scintille [grandi] come 
tronchi,) l'inferno fa scaturire dal fuoco 
delle scintille enormi, ciascuna di esse è 
della dimensione di un grande edificio, in 
altezza ed in larghezza.  
gggg(che sembrano invero lastre di rame”.) 
Le scintille proiettate dall'inferno assomigliano 
a dei cammelli di un colore nero scuro.     
hhhh(Guai, in quel Giorno, a quelli che 
tacciano di menzogna!) che coloro che 
rinnegano la minaccia di Allah periscano 
atrocemente questo giorno!  
iiii(Sarà il Giorno in cui non potranno 
parlare,) Sarà il Giorno della resurrezione 

durante il quale i rinnegatori non potranno 
esprimersi in un modo che sarà loro di alcun 
beneficio,  
jjjj(e non sarà dato loro il permesso di 
scusarsi.) E durante il quale non sarà loro 
permesso parlare per cercare delle scuse, 
poiché ne non avranno alcuna.  
kkkk(Guai, in quel Giorno, a coloro che 
tacciano di menzogna!) che coloro che 
rinnegano questo giorno e ciò che contiene 
periscano atrocemente questo giorno! 
llll(È il Giorno della Decisione, in cui 
riuniremo voi e gli antichi.) È il giorno nel 
quale Allah deciderà tra le creature, e nel 
quale la verità si distinguerà chiaramente 
dalla falsità. Noi vi riuniremo – o 
miscredenti di questa comunità - con i 
miscredenti precedenti.  
mmmm(Se possedete uno stratagemma, usatelo 
dunque contro di Me.) Se avete qualche 
stratagemma per scappare dalla punizione, 
usatelo dunque e tentate di liberarvi dalla 
vendetta di Allah e dalla Sua risposta.  
nnnn(Guai, in quel Giorno, a coloro che 
tacciano di menzogna!) che coloro che 
rinnegano il Giorno della resurrezione 
periscano atrocemente questo giorno!  
oooo(I timorati [di Allah] saranno tra ombre 
e sorgenti,) Certamente coloro che hanno 
temuto il loro Signore nella vita terrena, e si 
sono messi al riparo dalla Sua punizione 
effettuando i Suoi ordini ed evitando i Suoi 
divieti, saranno, il Giorno della resurrezione, 
all'ombra di alberi frondosi ed in mezzo a 
fiumi d'acqua che scorre,  
pppp(e frutti che brameranno.) Avranno tutti 
i frutti che desiderano, e se ne diletteranno.  
qqqq([Sarà detto loro]: “Mangiate e bevete 
in pace, [compenso] per quello che avete 
fatto”.) Sarà detto loro: “Mangiate da questo 
cibo delizioso e bevete da queste bevande a 
vostro piacimento, in conseguenza alle buone 
opere che avevate preparato nella vita terrena” 
rrrr(Compensiamo così coloro che compiono 
il bene.) È con queste ricompense generose 
che remuneriamo le persone che fanno il 
bene, danno prova d'obbedienza e compiono 
le buone azioni.  
ssss(Guai, in quel Giorno, a coloro che 
tacciano di menzogna!) che coloro che 
rinnegano il Giorno dei conti e della 
Retribuzione, le sue delizie e le sue sanzioni, 
periscano atrocemente in quel giorno!  
tttt([Sarà detto loro]: “Mangiate e godete un  

EDCBAFJIHGKML� �
NORQPSVUTW� �

[ZYX\^]_ba`� �
fedcgjihk� �
qponmlrwvuts� �

xy_~}|{z`cba� �
dehgfilkjm� �

qponrvutswyx� �
z{¢¡�~}|£¥¤� �

¨§¦©¬«ª®±°¯� �
³²´¸¶µ¹¼»º� �
¿¾½ÀÄÃÂÁÅÇÆ� �
ÈÉÎÍÌËÊÏÑÐ� �
ÒÓÙØ×ÖÕÔÚÛ� �
ÜÝÞâáàßã
 




  

@ @@ @

poco, voi che siete criminali”.) In seguito 
Allah ammonisce i miscredenti dicendo loro: 
“Gradite i piaceri della vita terrena, ed 
approfittate di un breve momento dei suoi 
godimenti effimeri. Voi siete dei veri 
criminali, attribuendo dei consimili ad Allah”  
uuuu(Guai, in quel Giorno, a coloro che tacciano 
di menzogna!) che coloro che rinnegano il 
Giorno dei conti e della Retribuzione 
periscano atrocemente in quel Giorno!  
vvvv(Quando si dice loro: “Inchinatevi”, 
non si inchinano.) E quando si dice a questi 
politeisti: “Pregate e siate umili verso 
Allah”, non si mostravano umili e non 
eseguivano la preghiera. Al contrario, 
persistevano nel loro orgoglio.  
wwww(Guai, in quel Giorno, a coloro che 
tacciano di menzogna!) che coloro che 
rinnegano i versetti di Allah periscano 
atrocemente in quel Giorno!  
xxxx(A quale discorso mai crederanno, dopo 
di ciò?) Se non credono al Corano – che è 
giunto a chiarire ogni cosa, e che è di una 
saggezza limpida, di una legislazione 
esplicita, di una precisa informazione, e che 
è miracoloso nei suoi significati e nella sua 
eloquenza - in quale libro ed in quale 
discorso crederanno dopo ciò?  

Surah 78 

L’Annuncio (An-Nabâ’) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Su cosa si interrogano a vicenda?) a 
proposito di cosa i miscredenti della tribù 
dei Quraysh si interrogano l'un l'altro?  
BBBB(Sul grande Annuncio,) Si interrogano 
su notizie di grande importanza: il Corano 
grandioso.  
CCCC(a proposito del quale sono discordi.) 
Quest'ultimo informa sulla resurrezione. Ma, 
i miscredenti fra i Quraysh non cessano di 
rinnegarla, e sono in pieno dubbio al suo 
riguardo. 
DDDD(No, presto verranno e sapranno.) Ma 
la verità non è come questi politeisti 
immaginano. Questi vedranno presto la 
conseguenza nociva della loro miscredenza, 
e la sorte che Allah riserva loro apparirà loro 
nel Giorno del giudizio.  
EEEE(Ancora no, presto sapranno.) Ciò sarà 
confermato loro, e la veridicità di ciò che 
Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) ha portato (il 
Corano e la Resurrezione) sarà confermata. 
Ciò rappresenta una minaccia ed una 
promessa nei loro riguardi.  

FFFF(Non facemmo della terra una culla,) non 
vi abbiamo disteso la terra come un tappeto?  
GGGG(delle montagne pioli?) ed ancorato le 
montagne come pioli, per evitare che la terra 
vi porti via con le sue scosse? 
HHHH(Vi abbiamo creato in coppie) e vi 
abbiamo creato in generi: il maschio e femmina? 
IIII(e facciamo del vostro sonno un riposo,) 
ed abbiamo fatto del vostro sonno un mezzo 
per rigenerare i vostri corpi, nel quale trovate 
le quiete ed il riposo (di cui avete bisogno)?  
JJJJ(della notte un indumento,) ed abbiamo 
trasformato la notte in un abito di cui 
l'oscurità vi copre e vi veste, nello stesso modo 
in cui l'abito copre la persona che lo porta?  
KKKK(e del giorno un mezzo per le 
incombenze della vita.)  ed abbiamo fatto 
del giorno un momento per occuparsi e andare 
per la  terra, per trovare di che vivere?  
LLLL(Costruimmo sopra di voi sette solidi [cieli]) 
Ed abbiamo stabilito, sopra di voi, sette cieli 
dalla costruzione solida e dalla costituzione 
robusta, senza alcuna fessura né crepa?  
MMMM(e vi ponemmo una lampada ardente;) 
Ed abbiamo trasformato il sole in una 
lampada riscaldante ed illuminante?  

ò�
CBA
 


BACFEDGKJIHL
 

NMORQPSWVUTX
 

ZY[]\^a`_
 

bedcfihgjk
 


nmlorqpst
 

xwvuy}|{z~_
 


`afedcbgkjih
 

mlnrqpost
 


wvux|{zy}~
 

�¡¤£¢¥«ª©¨§¦
 

¬°¯®±³²´¶µ
 


º¹¸»¾½¼¿ÁÀ
 

ÃÂÄÉÈÇÆÅÊ


Í|  
������� �
٤٠� �

���	�
�� �
٧٨  



  

 @ @@ @

NNNN(facciamo scendere dalle nuvole 
un'acqua abbondante) ed abbiamo fatto 
scendere una pioggia che cade in abbondanza, 
che proviene da nuvole gonfie d'acqua?  
OOOO(per suscitare grano e vegetazione) per 
farne suscitare grani di cui gli uomini si 
nutrono, ed erbe che le bestie mangiano?  
PPPP(e giardini lussureggianti.) e dei 
giardini frondosi e fitti, i cui i rami si 
mescolano gli uni agli altri, a causa del 
grande numero di alberi che contengono?  
QQQQ(Invero il Giorno della Decisione è 
stabilito.) Il Giorno della divisione finale tra le 
creature, che è il Giorno della resurrezione, è 
da sempre stato un appuntamento ed un 
termine fissato per i primi e gli ultimi.  
RRRR(Il Giorno in cui verrà soffiato nel Corno, 
accorrerete a frotte;) Il giorno in cui 
l'angelo soffierà nel corno, per proclamare la 
resurrezione, quando verrete per comunità, 
ogni comunità con la sua guida,  
SSSS(sarà spalancato il cielo e [sarà tutto] 
porte,) Il cielo sarà aperto e avrà numerose 
porte affinché gli angeli lo attraversino. 
TTTT(e le montagne saranno messe in marcia, 
diventando un miraggio.) Le montagne 

saranno polverizzate dopo che sono state erette 
solidamente, e diventeranno come miraggi.  
UUUU(Invero l'Inferno è in agguato,) l'inferno, 
in quel giorno, sarà alla ricerca dei miscredenti: 
sono quelli per i quali è stato preparato.  
VVVV(asilo per i ribelli.) Sarà un ritorno 
eterno per i miscredenti,  
WWWW(Vi dimoreranno per [intere] 
generazioni,) Vi rimarranno un periodo 
senza fine, perpetuo ed ininterrotto.  
XXXX(senza gustare né freschezza né 
bevanda,) non avranno neppure speranza 
che si dia loro di che alleviare il calore del 
fuoco ardente, o della bevanda per rinfrescarsi,  
YYYY(eccetto acqua bollente o liquido infetto.) 
se non l'acqua bollente, accompagnata dal 
pus della gente dell'inferno, 
ZZZZ(Giusto compenso,) Saranno remunerati 
in tal modo con piena giustizia, 
conformemente agli atti che commettevano 
nella vita terrena. 
aaaa([poiché] non si aspettavano il 
rendiconto;) non temevano il Giorno dei 
conti, e non operavano a questo scopo,  
bbbb(sfrontatamente tacciavano di 
menzogna i Nostri segni,) e tacciavano 
ostinatamente di menzogna quel che i 
Messaggeri avevano portato loro. 
cccc(mentre di ogni cosa abbiamo tenuto 
conto per iscritto.) Ma Noi abbiamo scritto 
ogni cosa prima di ciò nella Tavola custodita 
(al-Lawh al-Mahfûth).  
dddd(E allora gustate [il tormento]! A voi 
non accresceremo null'altro che il castigo.) 
gustate dunque - o miscredenti - la 
retribuzione dei vostri atti. Non faremo che 
amplificare la tortura che subite attualmente! 
eeee(In verità avranno successo i timorati:) 
Certamente coloro che temono il loro Signore 
e compiono le buone opere otterranno il 
successo con la loro entrata nel paradiso,  
ffff(giardini e vigne,) otterranno vasti 
giardini popolati di vigne,  
gggg(fanciulle dai seni pieni e coetanee,) 
avranno donne, giovani e tutte coetanee, dai 
petti arrotondati e solidi,  
hhhh(calici traboccanti.) ed avranno calici 
colmi di vino,  
iiii(Non udranno colà né vanità né 
menzogna:) Non udiranno alcuna parola 
inutile in paradiso, e nessuno mentirà né 
fuorvierà altri,  
jjjj(compenso del tuo Signore, dono adeguato) 
avranno tutto ciò per bontà e generosità di 

CBADFEGIHJK� �
LMSRQPONTXWVU� �
YZcba`_^]\[� �
edfnmlkjihg� �

utsrqpov{zyxw� �
`_~}|afedcb� �

ponmlkjihgq� �
ò�
CBA
 


srtvuwyx� �
z|{}�~¡¤£¢� �
¥§¦¨«ª©¬®� �
¯°µ´³²±¶¹¸� �
»º¼ÁÀ¿¾½ÂÅÄÃ� �
ÆÇÊÉÈËÏÎÍÌÐ
 


Î|  
������� �
٤٦� �

���	�
�� �
٧٩  



  

@ @@ @

Allah, grazie alla Sua generosità abbondante 
che sarà loro sufficiente,  
kkkk(da parte del Signore dei cieli e della 
terra e di ciò che vi è frammezzo, del 
Compassionevole, Cui non oseranno 
rivolgere la parola.) È il Signore dei cieli, 
della terra e di ciò che si trova tra essi, il 
Misericordioso quaggiù e nell’aldilà. 
Avranno il diritto di chiederGli soltanto ciò 
che avrà loro autorizzato.  
llll(Il Giorno in cui lo Spirito e gli angeli 
si ergeranno in schiere, nessuno oserà 
parlare, eccetto colui cui il Compassionevole 
l'avrà permesso e che dirà cose vere.) Il 
giorno in cui Gabriele (pace su di lui) e gli 
altri angeli si terranno allineati in file, non 
intercederanno per nessuno eccetto per colui 
al quale il Misericordioso avrà dato la Sua 
autorizzazione, e che si esprimerà allora con 
precisione e verità.  
mmmm(Quel Giorno [verrà] ineluttabilmente. 
Si rifugi quindi presso il suo Signore chi 
vuole.) Ecco il Giorno della verità, che arriverà 
senza dubbio. Chiunque desidera sfuggire alle 
sue atrocità, cerchi un mezzo per ritornare al 
suo Signore, compiendo buone opere.  
nnnn(In verità vi abbiamo avvertito di un 
castigo imminente, il Giorno in cui l'uomo 
vedrà quello che le sue mani avranno 
preparato e dirà il miscredente: “Ahimè, 
fossi io polvere!”.) Li abbiamo certamente 
informati riguardo la punizione del Giorno 
Ultimo, che è molto vicino. In quel Giorno, 
ogni persona vedrà ciò che ha compiuto di 
bene e quel che ha accumulato come peccati. 
Ed il miscredente dirà a causa della 
difficoltà dei conti: “Se soltanto fossi 
polvere e non fossi mai stato resuscitato!”  

Surah 79 

Le Strappanti Violente (An-Nâzi’ât) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Per gli strappanti violenti!) Allah 
(gloria a Lui L’Altissimo) giura per gli 
angeli che strappano le anime dai 
miscredenti con durezza e brutalità,  
BBBB(Per i correnti veloci!) e giura per gli 
angeli che ritirano le anime credenti con 
delicatezza ed accuratamente,  
CCCC(Per i nuotanti leggeri!) E giura per gli 
angeli che circolano quando scendono dal 
cielo e quando vi risalgono,  
DDDD(Per i sopravanzanti con foga) Quindi 
giura per gli angeli che a tutta velocità si 
affrettano nell’eseguire l'ordine di Allah,  

EEEE(per sistemare ogni cosa!) Quindi giura 
per gli angeli ai quali è affidata 
l'amministrazione dell'universo; (Giura) che 
le creature saranno veramente resuscitate e 
che verrà chiesto loro conto di tutto. Non è 
permesso alle creature di giurare in altri che 
il loro Creatore, poiché quest'atto costituisce 
un atto di associazionismo a Dio.  
FFFF(Il Giorno in cui risuonerà il Risuonante,) 
Il Giorno in cui il primo soffio nel corno farà 
tremare la terra, e farà morire ogni cosa,  
GGGG(al quale seguirà il successivo,) Un 
secondo soffio gli succederà, e tutte le 
creature saranno allora risuscitate, 
HHHH(il quel Giorno tremeranno i cuori) In 
questo Giorno, i cuori dei miscredenti 
sussulteranno di paura, 
IIII(e saranno abbassati gli sguardi.) I loro 
sguardi saranno umiliati, talmente ciò che 
vedranno sarà atroce,  
JJJJ(Dicono: “Saremo ricondotti [sulla terra]) 
le stesse persone che negano la resurrezione 
dicono: “Dopo la nostra morte saremo 
ricostituiti nella stessa forma che avevamo 
quando vivevamo sulla terra? 
KKKK(quando già saremo ossa marcite?”.) 
come sarà possibile dal momento che non 
saremo altro che ossa ridotte in polvere?” 
LLLL(Dicono: “Sarebbe questo un disastroso 
ritorno!”.) dicono: “Questo ritorno sarebbe 
effettivamente una rovina totale!”  
MMMM(Ci sarà un solo grido, 
NNNN(ed eccoli risvegliati, sulla superficie 
[della terra].) Basterà soltanto un soffio 
perché si rimettano a vivere sulla superficie 
della terra mentre prima erano nascosti nelle 
sue profondità.  
OOOO(Non ti giunse [o Muhammad] la 
storia di Mosè?) O Messaggero, la storia di 
Mosè ti è giunta?  
PPPP(Quando lo chiamò il suo Signore, 
nella valle santa di Tuwâ:) Quando il suo 
Signore lo chiamò, nella valle pura e 
benedetta chiamata “Tuwâ”, 
QQQQ(“Va' da Faraone, invero è divenuto 
un ribelle!”.) E gli disse: “Vai da Faraone. 
Ha chiaramente esagerato nella 
disobbedienza. 
RRRR(E digli: Sei disposto a purificarti,) Dì: 
“Ameresti mondare la tua anima dai suoi 
difetti per riempirla di fede? 
SSSS(sicché io ti guidi verso il tuo Signore e 
tu [Lo] tema?".) E che ti mostri la via verso 
l'obbedienza del tuo Signore, affinché tu Lo tema? 



  

 @ @@ @

TTTT(Gli mostrò poi il segno più grande.) 
Mosè espose allora a Faraone la prova 
grandiosa: il bastone (che si trasformò in 
serpente) e la mano (che apparì molto bianca).  
UUUU(Ma quello tacciò di menzogna e 
disobbedì,) Ma Faraone respinse Mosè, il 
Profeta di Allah (gloria a Lui l’Altissimo), e 
disubbidì al suo Signore (gloria a Lui 
l’Altissimo),  
VVVV(poi volse le spalle e si distolse.) Quindi 
si allontanò fuggendo dalla verità e cercò 
con qualsiasi mezzo di contraddire Mosè,  
WWWW(Convocò [i notabili] e proclamò:) 
Raccolse la gente del suo regno e li 
apostrofò dicendo:   
XXXX(“Sono io il vostro signore, l'altissimo”.) 
“Sono il vostro signore, non c'è nessuno al 
disopra di me”.  
YYYY(Lo colpì Allah con il castigo nell'altra 
vita e in questa.) Allah si vendicò di lui con 
la punizione nella vita terrena e nell’aldilà, e 
fece di lui un esempio ed una lezione per gli 
altri tiranni. 
ZZZZ(In ciò vi è motivo di riflessione per chi è 
timorato [di Allah].) C'è in Faraone e ciò che 

si è abbattuto su di lui un'insegnamento per 
chiunque si rimette in questione e si corregge.     
aaaa(Sareste voi più difficili da creare o il 
cielo che [Egli] ha edificato?) Pensate - o 
uomini -  che resuscitarvi dopo la vostra 
morte sia più difficile che creare il cielo? Lo 
ha stabilito sopra voi come una costruzione,  
bbbb(Ne ha innalzato la volta e le ha dato 
perfetta armonia,) Ha alzato il suo tetto nel più 
alto dei cieli, senza alcuna fenditura né difetto.  
cccc(ha fatto oscura la sua notte e ha fatto 
brillare il chiarore del suo giorno.) Ha reso 
la sua notte oscura con il tramonto, ed ha reso 
il suo giorno chiaro e limpido con l’alba.  
dddd(Dopo di ciò ha esteso la terra:) Quindi 
ha esteso la terra, dopo aver creato i cieli.  
eeee(ne ha tratto l'acqua e i pascoli,) Vi ha 
stabilito tutto ciò di cui provvede le Sue 
creature, vi ha fatto scorrere fonti d'acqua, 
ed ha fatto crescere le erbe che servono a far 
nutrire le bestie,  
ffff(e le montagne le ha ancorate,) ed ha 
rinforzato le montagne che fungono da pilastri,  
gggg(sì che ne godeste voi e il vostro 
bestiame.) Egli (gloria a Lui l’Altissimo) ha 
creato tutte queste delizie affinché ne 
beneficiate, voi ed il vostro bestiame. Così, 
crearvi di nuovo nel Giorno della 
resurrezione sarà ancora più facile per Allah 
che creare tutte queste cose. E qualsiasi 
creazione è semplice e facile per Allah. 
hhhh(Poi, quando verrà il grande cataclisma,) 
quando verrà il grande Giorno della 
resurrezione, che sarà di una durezza atroce 
e che avrà luogo al secondo soffio nel corno,  
iiii(il Giorno in cui l'uomo ricorderà in 
cosa si è impegnato,) In questo momento, 
tutto il bene ed il male che l'uomo ha fatto 
gli sarà manifesto. Se ne ricorderà e 
riconoscerà i suoi errori,  
jjjj(e apparirà la Fornace per chi potrà 
vederla,) L'inferno sarà mostrato e sarà 
chiaramente visibile ad ogni persona vedente.  
kkkk(colui che si sarà ribellato,) Colui che si 
ribellava contro l'ordine di Allah,  
llll(e avrà preferito la vita terrena,) e 
preferiva la vita terrena all’aldilà,  
mmmm(avrà invero la Fornace per rifugio.) 
allora il suo luogo di ritorno sarà l'inferno,  
nnnn(E colui che avrà paventato di 
comparire davanti al suo Signore e avrà 
preservato l'animo suo dalle passioni,) 
Quanto a colui che temeva all'idea di 
comparire dinanzi al suo Signore per i conti, 

FEDCBAGLKJIHM� �
SRQPONTXWVUYZ� �
\[]_^`cbade� �
fgkjihlqponm� �
rwvutsxy_̀~}|{z� �
adcbeihgfj� �

nmlkosrqpt� �
vuwzyx{~}|� �
�¡£¢¦¥¤§©¨� �
«ª¬°¯®±´³²µ¸¶� �
º¹»ÄÃÂÁÀ¿¾½¼� �
ÅÉÈÇÆÊÏÎÍÌË� �
ÐÔÓÒÑÕØ×ÖÙÜÛÚ� �
ÞÝßèçæåäãâáàé� �

ò�Ï|  
������� �
٤٢� �

���	�
�� �
٨٠  



  

@ @@ @

CBA
 

BACFEDGKJIHLM� �

PONQTSRUXWVY� �
]\[Z^ba`_cedf��g� �
ihjmlknqports�������������������u� �
vxwy{z|~}_a`� �
cbdhgfeimlkjno� �
qprutsvzyxw{}|� �
¡�~¢¦¥¤£§«ª©¨� �
¬±°¯®²µ´³¶¹¸º� �

¼»½¿¾ÀÂÁÃÅÄ� �
ÆÇÊÉÈËÐÏÎÍÌÑ� �
ÓÒÔÖÕ×ÜÛÚÙØ� �
ÝÞáàßâäãåæ� �

éèçêìëíñðïîò


ed impediva alla sua anima di cedere alle 
cattive tentazioni, 
oooo(avrà invero il Giardino per rifugio.) 
allora il paradiso sarà la sua residenza.  
pppp(T'interpellano a proposito dell'Ora: 
“Quando giungerà?”.) O Messaggero, i 
politeisti ti interrogano, per scherno, a 
proposito del Giorno in cui giungerà l'Ora, 
che tu non smetti di promettere loro.  
qqqq(Che [scienza] ne hai per informarli?) 
tu non ne hai conoscenza alcuna. 
rrrr(Al tuo Signore il termine.) Ma spetta 
soltanto ad Allah (gloria a Lui l’Altissimo) 
di conoscere ciò.  
ssss(Tu non sei che un ammonitore per 
coloro che la paventano.) Il vostro ruolo, 
per quel che riguarda l'Ora, è soltanto di 
informare quanti la temono,  
tttt(Il Giorno in cui la vedranno, sarà 
come se fossero rimasti [sulla terra] una 
sera o un mattino.) Il Giorno in cui 
assisteranno alla resurrezione, sembrerà loro, 
a causa dei suoi tormenti, di non avere 
vissuto quaggiù che una parte del giorno 
equivalente al tempo che passa tra la 
preghiera del mezzogiorno ed il tramonto, o 
tra il sorgere del sole ed il mezzogiorno.  

Surah 80 

Si Accigliò (‘Abasa) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Si accigliò e voltò le spalle) Un 
cambiamento d'umore ed un cipiglio delle 
sopracciglia è apparso sul viso del Messaggero 
di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), e si è allontanato,  
BBBB(quando il cieco venne da lui.) Poiché 
‘Abdullah Ibn Umm Maktûm, il cieco, è 
giunto a lui a chiedergli raccomandazioni, 
mentre il Messaggero era occupato 
nell’invitare all'Islam i capi dei Quraysh.   
CCCC(Cosa ne puoi sapere? Forse voleva 
purificarsi) Cosa sai realmente al suo 
riguardo? Può darsi che, grazie alle domande che 
ti rivolge, la sua anima si nobiliti e purifichi.   
DDDD(o riflettere, affinché il Monito gli 
fosse utile.) o che ne tragga  ancora più 
insegnamenti e si corregga.   
EEEE(Quanto a colui che invece pensa di 
bastare a se stesso,)  Quanto a quello che 
pensa di fare a meno dalla tua guida,   
FFFF(tu ne hai maggiore premura.) tu vai ad 
incontrarlo e ti rivolgi a lui prioritariamente,   
GGGG(Cosa t'importa se non si purifica?) 
Cosa dovresti biasimare a te stesso se egli 
rifiutasse di purificarsi dalla sua miscredenza?   

HHHH(Quanto a colui che ti viene incontro 
pieno di zelo,) mentre quello è pieno 
d'entusiasmo per venire a incontrarti,   
IIII(essendo timorato [di Allah],) e che 
teme Allah di non averti chiesto abbastanza 
informazioni,   
JJJJ(di lui non ti occupi affatto!) Tu mostri 
di essere indisponibile per lui,   
KKKK(In verità questo è un Monito:) Ma non 
è così che si deve agire, o Messaggero!  
Questa surah e quello che contiene come 
guida è un'esortazione per te e per chiunque 
cerca di correggersi.   
LLLL(se ne ricordi, dunque, chi vuole.)  
Chiunque lo desidera, che menzioni Allah e 
si conformi alla Sua rivelazione,   
MMMM([È contenuto] in Fogli onorati,)  Questa 
rivelazione, che non è altro che il Corano, è 
depositata in Fogli meravigliosi ed onorati,   
NNNN(sublimi, purissimi,) di un'alto  valore e 
purificati da qualsiasi impurità, e da 
qualsiasi mancanza o aggiunta.   
OOOO(tra le mani di scribi)  Tra le mani di 
angeli scribi, inviati come messaggeri tra 
Allah e le Sue creature,  
PPPP(nobili, obbedienti!) Nobilmente costituiti,  



  

 @ @@ @

dal carattere e dagli atti puri e pii,   
QQQQ(Perisca l'uomo, quell'ingrato!) che 
l'uomo miscredente sia maledetto e punito! 
Quale enorme ingratitudine quella che costui 
manifesta verso il suo Signore!   
RRRR(Da cosa l'ha creato Allah?)  Non ha 
visto a partire da cosa Allah lo ha creato 
inizialmente?   
SSSS(Da una goccia di sperma. Lo ha 
creato e ha stabilito [il suo destino],) Allah 
lo ha creato da una quantità d'acqua 
miserevole - lo sperma - quindi lo ha fatto 
sviluppare in fasi successive.   
TTTT(quindi gli ha reso facile la via,) poi gli 
ha mostrato la via del bene e quella del male,  
UUUU(quindi l'ha fatto morire e giacere 
nella tomba;) quindi lo ha fatto morire e gli ha 
assegnato una posizione dove viene sepolto.   
VVVV(infine lo resusciterà quando lo vorrà!) 
Quindi, quando Egli (gloria a Lui L’Altissimo) 
lo deciderà, lo farà risuscitare dopo la sua 
morte per i conti e la retribuzione.   
WWWW(No, non ha adempiuto a quello [che 
Allah] gli ha comandato.) No, il 
miscredente non deve parlare e comportarsi 
in tal modo, rifiutando l'ordine che ha 
ricevuto di credere in Allah e obbedirLo!   
XXXX(Consideri l'uomo il suo cibo:) che 
l'uomo mediti un po' sul modo in cui Allah 
ha creato per lui il nutrimento, che è il suo 
mezzo di sussistenza:  
YYYY(siamo Noi che versiamo l'acqua in 
abbondanza,) abbiamo fatto  versare l'acqua 
in abbondanza,   
ZZZZ(poi spacchiamo la terra in 
profondità) quindi  abbiamo spaccato la 
terra facendone uscire ogni specie di piante,  
aaaa(e vi facciamo germinare cereali,) vi 
abbiamo fatto germinare grani,   
bbbb(vitigni e foraggi,) dell'uva, del fieno 
per le bestie,  
cccc(olive e palmeti,) delle olive, delle palme,  
dddd(lussureggianti giardini,) dei giardini 
dagli alberi elevati,  
eeee(frutti e pascoli,) della frutta e dei pascoli,  
ffff(di cui godete voi e il vostro bestiame.) 
di cui beneficiate, voi e le vostre greggi. 
gggg(Ma quando verrà il Fragore,) quando il 
grido della resurrezione che assorda arriverà,   
hhhh(il Giorno in cui l'uomo fuggirà da suo 
fratello,)  quando qualsiasi uomo, dinanzi a  
questo immane spavento, fuggirà da suo fratello,  
iiii(da sua madre e da suo padre,) da sua 
madre, da suo padre,   

jjjj(dalla sua compagna e dai suoi figli,) 
dalla sua coniuge e dai suoi discendenti,   
kkkk(poiché ognuno di loro, in quel Giorno, 
avrà da pensare a se stesso,) ciascuno  di 
loro sarà preoccupato da un affare che li farà 
dimenticare l’uno dell’altro.  
llll(ci saranno in quel Giorno volti radiosi,) 
in quel Giorno, i visi di quelli che meritano 
le delizie del paradiso saranno illuminati,  
mmmm(sorridenti e lieti.)  felici e sorridenti,   
nnnn(E ci saranno, in quel Giorno, [anche] 
volti terrei) quanto ai visi della gente 
dell'inferno, saranno scuri e tenebrosi,   
oooo(coperti di tenebre:) ricoperti di vergogna.   
PPPP(sono i miscredenti, i peccatori.)  Le 
persone che hanno queste caratteristiche 
sono coloro che hanno manifestato 
dell'ingratitudine riguardo alle grazie di 
Allah, hanno trattato i Suoi versetti come 
menzogna, e hanno osato disubbidire con la 
loro perversione e la loro trasgressione.  

Surah 81 

L’Oscuramento (At-Takwîr) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Quando sarà oscurato il sole,) Quando il 
sole sarà oscurato e la sua  luce scomparirà,   
BBBB(e spente le stelle,) quando le stelle si 
sfalderanno ed il loro luccichio si estinguerà,  
CCCC(e messe in marcia le montagne,) e le 
montagne saranno spazzate dalla superficie 
della terra e diventeranno polvere dispersa,   
DDDD(e neglette le cammelle gravide di dieci 
mesi,) quando le cammelle in fine di 
gravidanza - che sono beni assai preziosi per 
gli Arabi - saranno completamente trascurate,  
EEEE(e radunate le belve,) quando gli 
animali selvaggi    saranno raccolti e 
mischiati fra loro affinché Allah permetta 
che gli uni si vendichino degli altri.   
FFFF(e ribollenti i mari,)  Quandi i mari 
saranno accesi fino a diventare un fuoco 
immenso ed intenso,  
GGGG(e divise in gruppi le anime,) Quando ogni 
anima raggiungerà i suoi simili ed i suoi pari,   
HHHH(e quando verrà chiesto alla [neonata] 
sepolta viva) e quando, nel Giorno del 
Giudizio, si domanderà alla neonata sepolta 
viva, per renderle giustizia, di accusare 
quello che l’ha seppellita:  
IIII(per quale colpa sia stata uccisa,) quale 
male ha fatto perché la si seppellisca?  
JJJJ(e quando saranno dispiegati i fogli,) 
Quando i fogli che registrano le azioni 
saranno esposti,   



  

@ @@ @

ò�
CBA
 


CBADGFEHJI� �
KLONMPSRQ� �
TWVUX[ZY\]� �

_^`cbadgfe� �
hkjilonmprq� �
stxwvuy|{z}� �
_~`cbadgfeh� �
lkjimsrqpontu� �
wvx{zy|¡�~}� �
¢§¦¥¤£¨®¬«ª©¯� �
±°²¸¶µ´³¹½¼»º� �
¾¿ÇÆÅÄÃÂÁÀÈ� �

ò�

Ð|  
������� �
٢٩� �

���	�
�� �
٨١  

Ñ|  
������� �
٢٩� �

���	�
�� �
٨٢  

LLLL(e scorticato il cielo,) quando il cielo 
sarà rimosso e spazzato dalla sua posizione,  
KKKK(e attizzata la Fornace,) quando il 
fuoco sarà acceso e attizzato,   
MMMM(e avvicinato il Paradiso,) E quando il 
paradiso, la residenza delle delizie, sarà  
avvicinato a coloro che lo meritano,   
NNNN(ogni anima conoscerà quel che avrà 
prodotto.) Quando tutto ciò avrà luogo, 
ogni anima avrà la certezza e troverà tutto 
ciò che ha preparato di bene e di male.   
OOOO(Giuro per i pianeti) Allah (Gloria a 
Lui l’Altissimo) ha giurato per le stelle la 
cui luce è invisibile di giorno,  
PPPP(che passano e che si occultano,) che 
girano e si dissimulano nelle loro  costellazioni!  
QQQQ(per la notte che si estende,) Per la 
notte quando viene con la sua oscurità!   
RRRR(per l'aurora che esala il suo alito,) Per 
l'alba quando la sua luce fa la comparsa!  
SSSS(questa è la parola di un Messaggero 
nobilissimo,) Il Corano è indubbiamente la 
Parola trasmessa da parte di un Messaggero 
nobile, che è Gabriele (pace su di lui),   
TTTT(potente ed eccellente presso il Signore 
del Trono,) dotato di una forza 
impressionante per realizzare  ciò che gli è 
ordinato, e di una posizione  onorata presso 
Allah,  
UUUU(colà obbedito e fedele.) Gli angeli gli 
obbediscono, ed è degno di fiducia per 
trasmettere la rivelazione che riceve.  
VVVV(Il vostro compagno non è un folle:) 
Muhammad che conoscete perfettamente, 
non è posseduto,  
WWWW(in verità l'ha visto sull'orizzonte luminoso,) 
Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) ha effettivamente 
visto Gabriele che è venuto a portargli il 
Messaggio presentandosi sotto la sua forma 
originale che copre tutto l'orizzonte - quella 
sotto la quale  Allah lo ha creato - dalla parte 
orientale, a  Mecca. Si tratta qui del suo 
primo incontro con lui nella grotta di “Hirâ”     
XXXX(non è avaro dell'Invisibile.) E 
Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) non è in alcun 
modo avaro nel trasmettere il Messaggio.  
YYYY(Questa non è parola di dèmone 
lapidato.) E questo Corano non è la parola 
di un diavolo maledetto ed escluso dalla 
misericordia di Allah, ma è la Parola di 
Allah e la Sua rivelazione.   
ZZZZ(Dove andate dunque?) Dov’è che vi 
portano i vostri ragionamenti quando 

smentite questo Corano dopo tutte queste 
prove innegabili?  
aaaa(Questo non è che un Monito rivolto al 
creato) Questa è soltanto un'esortazione da 
parte di Allah destinata a tutta l'umanità,  
bbbb(per chi di voi voglia seguire la Retta 
Via.) Per chiunque fra voi desidera rimettersi 
sulla retta via della verità e della fede,  
cccc(Ma voi lo vorrete solo se lo vorrà 
Allah, il Signore dei mondi.) Ma non 
vorrete e non potrete correggervi se non con la 
volontà di Allah,  Signore di tutte le creature.  

Surah 82 

Lo Squarciarsi (Al-Infitâr) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Quando il cielo si squarcerà) Quando 
il cielo si squarcerà e la sua organizzazione 
sarà  stravolta,     
BBBB(e saranno dispersi gli astri) e i pianeti 
cadranno gli uni dopo gli altri,  
CCCC(e confonderanno le loro acque i mari) 
Quando Allah urterà i mari gli uni contro gli 
altri e le acque scompariranno, 



  

 @ @@ @

CBA
 

CBADGFEHJI� �
KLONMPTSRQ� �
UV\[ZYXW]^� �

a`_bhgfedci� �
mlkjnqpors� �
tuxwvy}|{z~_� �

ba`cfedgkjih� �
lqponmrxwvuts� �
y¤£¢¡�~}|{z¥� �

ò
CBA
 


§¦¨¯®¬«ª©°� �
µ´³²±¶»º¹¸� �

¼½¿¾ÀÅÄÃÂÁÆ� �

Ò|  
������� �
٣٦� �

���	�
�� �
٨٣  

DDDD(e saranno sconvolti i sepolcri,) 
Quando le tombe saranno rivoltate poiché i 
loro corpi saranno resuscitati,  
EEEE(ogni anima conoscerà quel che avrà 
fatto e quel che avrà trascurato!) In questo 
momento preciso, ogni anima saprà tutto 
quello che ha compiuto e ciò che ha 
rimandato a più tardi, e sarà remunerata in 
funzione di ciò, 
FFFF(O uomo, cosa mai ti ha ingannato 
circa il tuo Nobile Signore) O tu uomo che 
non credi nella resurrezione, che cosa ha 
ingannato la tua opinione sul tuo Signore, il 
Munifico  Che elargisce le Sue generosità, 
Che merita di esserGli riconoscenti e che a 
Lui si obbedisca?  
GGGG(Che ti ha creato, plasmato e t'ha dato 
armonia) Non è Lui Che ti ha creato, ti ha 
plasmato in modo perfetto ed armonioso?  
HHHH(e Che ti ha formato nel modo che ha 
voluto?) E ti ha costituito dandoti l'aspetto 
che ha voluto, perché tu compia i tuoi doveri.  
IIII(No, voi tacciate di menzogna il 
Giudizio,) No, non è come pretendete 
quando dite che la vostra adorazione 
all’infuori di Allah è legittima! Non fate 

altro che negare il Giorno dei conti e della 
retribuzione.  
JJJJ(nonostante [veglino] su di voi dei 
custodi,) mentre avete angeli che osservano 
i vostri atti, 
KKKK(nobili scribi,) nobili presso Allah,  scrivono 
ciò che è stato loro incaricato di riportare,  
LLLL(ben consci di quello che fate.) Nessuna 
delle vostre azioni sfugge loro, conoscono 
quel che fate di male e di bene,   
MMMM(In verità i giusti saranno nella 
Delizia,) certamente i devoti, che sono 
coloro che adempiono al diritto di Allah, di 
conseguenza il diritto delle Sue creature, 
gusteranno le grazie. 
NNNN(e in verità i peccatori nella Fornace) 
mentre i peccatori, che sono coloro che 
hanno trascurato il diritto di Allah, di 
conseguenza il diritto delle Sue  creature, 
saranno nell’inferno.  
OOOO(in cui precipiteranno nel Giorno del 
Giudizio,) Il Giorno della retribuzione, le 
sue fiamme li afferreranno,  
PPPP(senza potervi sfuggire.)  non potranno 
fuggire dalla punizione dell'inferno, né 
allontanandosi, né morendo.  
QQQQ(Chi mai ti farà comprendere cos'è il 
Giorno del Giudizio?) chi ti farà sapere 
qual è l’enormità del Giorno dei conti? 
RRRR(E ancora, chi mai ti farà 
comprendere cos'è il Giorno del 
Giudizio?) chi dunque ti  farà sapere qual è 
l’enormità del Giorno dei Conti? 
SSSS(Il Giorno in cui nessun' anima potrà 
giovare ad un'[altra] anima in alcunché.  
In quel Giorno [tutto] il potere 
apparterrà ad Allah.)  Nel Giorno dei conti, 
nessuno potrà  portare beneficio a nessuno. 
Quel Giorno, l'ordine apparterrà soltanto ad 
Allah, che nessuno potrà contrastare, nessuno 
potrà dominare né contestare. 

Surah 83 

I frodatori (Al-Mutaffifîn) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Guai ai frodatori,) una  punizione 
terribile è promessa a coloro che truffano 
nella misura e nel peso.  
BBBB(che quando comprano esigono colma 
la misura,) coloro che, quando comperano 
per loro stessi una derrata  quantificabile o 
pesabile, richiedono che si rispetti la misura,  
CCCC(ma quando sono loro a misurare o a 
pesare, truffano.) ma che, quando si tratta 
di vendere a qualcun’altro una derrata 



  

@ @@ @

FEDCBAGKJIHLM� �
NORQPSWVUTX� �

_^]\[ZY`fedcba� �
ghrqponmlkjisut� �

yxwvz~}|{_a`� �
fedcbgmlkjih� �

nrqposutvxw� �
y}|{z~¢¡�£¥¤� �

¨§¦©®¬«ª¯� �
¶µ´³²±°¸¹� �

»º¼À¿¾½ÁÃÂ� �
ÉÈÇÆÅÄÊÍÌË� �

ÎÏÕÔÓÒÑÐÖ� �
ÜÛÚÙØ×ÝàßÞ� �

áâèçæåäãé� �

quantificabile o pesabile, truffano, riducendo le 
quantità ed il peso. Che dire allora  di quelli che 
rubano e truffano e che inoltre deprezzano i 
beni degli altri? Quest'ultimi sono ancora più 
interessati da questa minaccia che il Corano 
rivolge a quanti frodano il peso e le quantità.  
DDDD(Non pensano che saranno resuscitati,) 
questi frodatori non pensano che Allah 
(gloria a Lui L’Altissimo) li farà presto 
risuscitare e chiederà loro i conti?  
EEEE(in un Giorno terribile,) la loro 
resurrezione avrà luogo in un Giorno di 
estrema difficoltà,  
FFFF(il Giorno in cui le genti saranno ritte 
davanti al Signore dei mondi?)  Il Giorno 
in cui la gente apparirà davanti Allah, Che 
chiederà loro il conto di  qualsiasi cosa, che sia 
trascurabile o importante, e che saranno umiliati 
davanti ad Allah, il Signore dell'universo.   
GGGG(No, in verità, il registro dei peccatori 
è nella Segreta;) indubbiamente, la residenza 
e il luogo di ritorno delle persone disubbidienti 
si faranno in circostanze molto difficili,  
HHHH(e chi mai ti farà comprendere cos'è la 
Segreta ?) E chi ti farà sapere cos’è questa 
tortura?   
IIII(È uno scritto vergato.) È una prigione 
eterna ed una punizione dolorosa, ed è il luogo 
di ritorno per coloro che ne sono destinati. 
Tutto ciò è un decreto irreversibile, al quale 
nessuno può aggiungere o  togliere nulla.  
JJJJ(Guai, in quel Giorno, a coloro che 
tacciano di menzogna,) Che una punizione 
dolorosa colpisca, in quel Giorno, coloro che 
tacciavano di menzogna!   
KKKK(che tacciano di menzogna il Giorno 
del Giudizio.) Coloro che rinnegavano 
l'arrivo del Giorno della retribuzione! 
LLLL(Non lo taccia di menzogna altri che il 
peccatore inveterato,) Solo un ingiusto che 
commette peccati enormi può rinnegarlo, 
MMMM(che, quando gli sono recitati i Nostri 
versetti, dice: “Favole degli antichi!”.) 
Quando gli recitano i versetti del Corano, 
dice: “Sono favole raccontate dagli antichi”  
NNNN(Niente affatto: è piuttosto quello che 
fanno che copre i loro cuori.) No, non è 
come affermano! È invece la Parola di Allah 
e la Sua rivelazione al Suo Profeta. Piuttosto 
questa è la conseguenza dei numerosi 
peccati che  commettevano: hanno coperto i 
loro cuori e gli hanno impedito di credere.   
OOOO(Niente affatto: in verità in quel 
Giorno un velo li escluderà dal vedere il 

loro Signore,) No, non è come pretendono 
questi miscredenti! Il Giorno del Giudizio, 
saranno privati della visione del loro Signore 
(gloria a Lui L’Altissimo). Questo versetto è 
una prova che i credenti vedranno il loro  
Signore in paradiso.  
PPPP(e poi cadranno nella Fornace.) quindi  
entreranno nel fuoco per subire il suo calore.  
QQQQ(Sarà detto loro: “Ecco quello che 
tacciavate di menzogna!”.) Quindi sarà 
detto loro: “Questa retribuzione è per il fatto 
che  tacciavate di menzogna!”   
RRRR(Niente affatto: il registro dei 
caritatevoli sarà nelle Altezze.) 
Indubbiamente,  la residenza ed il luogo di 
ritorno di quelli che facevano il bene - che 
sono i pii - sarà nei gradi più alti del paradiso.   
SSSS(E chi mai ti farà comprendere cosa 
sono le Altezze?) e chi ti farà sapere, o 
Messaggero, quali sono questi alti gradi?   
TTTT(È uno scritto vergato.) Il destino di quanti 
fanno il bene è decretato in modo  irreversibile, 
nessuno può aggiungere o  togliere nulla. 
UUUU(I ravvicinati ne renderanno 
testimonianza.)  I più vicini ad Allah, che 
sono gli angeli di ogni cielo, lo leggeranno,  



  

 @ @@ @

CBADJIHGFEK� �

ò�
CBA
 


NMLORQPSVUT� �
W[ZYX\_^]`a� �

hgfedcbilkj� �
nmosrqptu� �
xwvy_~}|{z`a� �
cbdfeglkjihm� �

rqponsyxwvutz|{� �
}~¢¡�£¦¥¤§� �

«ª©¨¬±°¯®²´³� �
º¹¸¶µ»¿¾½¼

ÀÄÃÂÁÅÈÇÆÉ� �
ÒÑÐÏÎÍÌËÊÓ� �

Ó|  
������� �
٢٥� �

���	�
�� �
٨٤  

VVVV(I giusti saranno nella delizia,) le 
persone veritiere ed obbedienti si 
delizieranno nel paradiso,  
WWWW([appoggiati] su alti divani 
guarderanno.) Su letti contempleranno il loro 
Signore e le grazie che ha preparato loro.  
XXXX(Sui loro volti vedrai il riflesso della 
Delizia.) Potrai vedere sul loro viso 
l'irradiazione della felicità.   
YYYY(Berranno un nettare puro, suggellato) 
si servirà loro un vino puro, da un recipiente 
ben chiuso,   
ZZZZ(con suggello di muschio - che vi 
aspirino coloro che ne sono degni -) Il suo 
retrogusto sarà di muschio. È per  ottenere 
queste delizie eterne che la gente piena 
d'entusiasmo deve farsi concorrenza,  
aaaa([un nettare] mescolato con Tasnîm,) 
questa bevanda sarà mescolata e 
accompagnata da una  fonte del paradiso 
chiamata “Tasnîm” per via della sua altezza,  
bbbb(fonte di cui berranno i ravvicinati.) Questa 
fonte è stata preparata affinché i più vicini ad 
Allah  se ne rinfreschino e ne approfittino,   
cccc(Invero i l malvagi schernivano i credenti;) 
Certo i criminali schernivano i credenti in  

questa vita,  
dddd(quando passavano nei loro pressi si 
davano occhiate,) e quando erano vicini a loro, 
si lanciavano occhiate per scherzare su di loro,  
eeee(ritornando dalla loro gente, si 
burlavano di loro;) quando i criminali 
ritornavano alle loro famiglie e parenti, 
scherzavano con loro ridendo dei credenti,  
ffff(e quando li vedevano, dicevano: “Davvero 
sono fuorviati!”.)  E quando questi stessi 
miscredenti incontravano i Compagni di 
Muhammad (SallAllâhu 

C
alayhi wasallam), dopo che questi 

ultimi erano stati guidati, dicevano: “Quelli 
lì sono idioti a seguire Muhammad”.  
gggg(Certo non hanno avuto l'incarico di 
vegliare su di loro.) Ma questi criminali 
non sono stati inviati per sorvegliare i 
Compagni di Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam).  
hhhh(Oggi invece sono i credenti a ridere 
dei miscredenti:) Nel Giorno del giudizio, 
quelli che hanno creduto in Allah e nel Suo 
Messaggero e hanno applicato la Sua 
religione rideranno dei miscredenti, come 
quest'ultimi ridevano di loro quaggiù,  
iiii([appoggiati] su alti divani 
guarderanno.) Su divani lussuosi, i credenti 
contempleranno le generosità che Allah ha 
concesso loro così come le delizie del 
paradiso, fra cui la maggiore consisterà nel 
contemplare il nobile Volto di Allah.   
jjjj(I miscredenti non sono forse compensati 
per quello che hanno fatto?) I miscredenti 
non sono retribuiti conformemente ai loro atti, 
secondo i vizi ed i peccati che commettevano 
quaggiù? Invero saranno remunerati nel 
modo più equo e giusto che ci sia. 

Surah 84 

La Fenditura (AL-Inshiqâq) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Quando si fenderà il cielo) Quando, il 
Giorno della resurrezione, il cielo si fenderà 
e si creperà, una grande nuvola farà la sua 
comparsa.  
BBBB(e obbedirà al suo Signore e quel che 
deve fare farà;) obbedirà all'ordine del suo 
Signore quando gli sarà ordinato di lacerarsi, 
e senza dubbio si adeguerà all'ordine del suo 
Signore,   
CCCC(quando la terra sarà spianata,) 
quando la terra sarà estesa ed allargata, e le 
sue montagne saranno polverizzate, 
DDDD(rigetterà quello che ha in seno e si 
svuoterà) quando espellerà i morti che  
contiene, liberandosi di loro,  



  

@ @@ @

EEEE(e obbedirà al suo Signore e quel che 
deve fare farà,) obbedirà a ciò che il suo 
Signore gli ordina di fare, e senza dubbio si 
adeguerà all'ordine del suo Signore,  
FFFF(o uomo che aneli al tuo Signore, tu Lo 
incontrerai.) O uomo, ti affretti verso Allah, 
compiendo buone opere e meno buone, poi 
Lo incontrerai nel Giorno della resurrezione 
ed Egli ti ricompenserà secondo le tue opere, 
con la Sua giustizia e bontà, 
GGGG(Quanto a colui che riceverà il suo 
libro nella mano destra,) Coloro che 
otterranno fogli che riportano le loro opere 
nella mano destra, che sono coloro che 
hanno creduto al loro Signore,  
HHHH(gli verrà chiesto conto con indulgenza,) 
verranno presentati loro conti leggeri, 
IIII(e lietamente ritornerà ai suoi.) E 
torneranno alle loro famiglie in Paradiso, rallegrati.  
JJJJ(Quanto a colui che riceverà il suo 
libro da dietro le spalle,) Quanto a quelli 
che otterranno i fogli che riportano le loro opere 
dietro il loro dorso, questi sono i miscredenti,  
KKKK(invocherà l'annientamento,) invocheranno 
su se stessi la perdita e la distruzione,  
LLLL(e brucerà nella Fiamma!)  
ed entreranno nel fuoco subendovi il suo calore, 
MMMM(Si rallegrava in mezzo ai suoi,) 
Godevano nella loro deviazione assieme a i 
loro parenti nella vita terrena,     
NNNN(e pensava che mai sarebbe ritornato 
[ad Allah].) non pensavano alle 
conseguenze (dei loro atti), e non pensavano 
che sarebbero tornati vivi dal loro Signore 
per essere giudicati,  
OOOO(Invece sì, in verità il suo Signore lo 
osservava.) Al contrario! Allah li farà 
tornare come li ha creati una prima volta, 
quindi li ricompenserà per i loro atti. Il loro 
Signore li osservava e li conosceva 
perfettamente, dal giorno in cui li ha creati 
fino al Giorno in cui li ha risuscitati.  
PPPP(Lo giuro per il crepuscolo,) Allah 
(gloria a Lui L’Altissimo) giura per 
l'orizzonte che si tinge di rosso al tramonto,  
QQQQ(per la notte e per quello che essa 
avvolge,) E per la notte e tutto quel che 
riunisce come bestie, insetti ed altre bestiole, 
RRRR(per la luna quando si fa piena:) E per la 
luna piena quando la sua luminosità è totale,  
SSSS(invero passerete attraverso fasi 
successive.) Certamente passerete - o uomini 
– attraverso fasi successive e stati ben 
distinti: da una goccia, quindi un'aderenza, 

quindi un embrione, quindi il soffio dello 
spirito, fino alla morte, quindi la 
resurrezione, e infine il grande Raduno. Non 
è concesso alle creature di giurare per altri 
che Allah, in caso contrario si finisce per 
commettere un atto di politeismo.  
TTTT(Cos' hanno dunque, che non credono) 
Cos’ha loro impedito dunque di credere in 
Allah e nel Giorno ultimo, dopo che le prove 
sono state chiaramente esposte loro?  
UUUU(e non si prosternano quando si recita 
loro il Corano?) E cosa hanno per non 
prosternarsi ad Allah quando il Corano è 
stato recitato loro, e per rifiutare di 
ammettere quel che contiene?  
VVVV(I miscredenti invece tacciano di 
menzogna.) Coloro che hanno rifiutato di 
credere hanno per abitudine di disconoscere 
ed opporsi alla verità.  
WWWW(Ma Allah ben conosce quel che 
celano.) Ma Allah conosce perfettamente ciò 
che nascondono nei loro petti ed il loro 
rifiuto della verità mentre sanno bene che il 
Corano è soltanto verità.  
XXXX(Annuncia loro un doloroso castigo,) 
Informali, o Messaggero, che Allah (gloria a 
Lui L’Altissimo) ha preparato loro una 
punizione dolorosa e penosa.  
YYYY(eccetto che per coloro che credono e 
compiono il bene: essi avranno ricompensa 
inesauribile.) In compenso, coloro che 
hanno creduto in Allah e nel Suo Messaggero e 
hanno messo in pratica ciò che Allah ha 
imposto loro, avranno una ricompensa 
ininterrotta e che non diminuirà mai nell’aldilà. 

Surah 85 

Le Costellazioni (Al-Burûj) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Per il cielo dalle costellazioni,) Allah 
(gloria a Lui l’Altissimo) ha giurato per il 
cielo che ospita il sole e la luna, entrambi 
soggetti a fasi successive, 
BBBB(per il Giorno promesso,) E per il 
Giorno della resurrezione nel quale Allah ha 
promesso di riunire le Sue creature, 
CCCC(per il testimone e la [sua] 
testimonianza!) E per colui che testimonia e 
per ciò di cui testimonia. Allah giura per 
quel che vuole fra le Sue creature. Quanto 
alle Sue creature, a loro non è permesso di 
giurare per altri che Lui, poiché altrimenti 
questo costituirebbe un atto di politeismo.  
DDDD(Sia maledetta la gente del Fossato) che  



  

 @ @@ @

ò�
CBA
 


CBADFEGIH
 

JMLKNQPORUTS
 

VW]\[ZYX^`_
 


gfedcbahkji
 

srqponmltvu
 


`_~}|{zyxw
 

bacihgfed
 


rqponmlkjsut
 

wvx|{zy}¡�~¢
 

¥¤£¦©¨§ª¯®¬«
 


°²±³¹¸¶µ´º¼»
 

¾½¿ÃÂÁÀÄÇÆÅÈ� �

ò�

Ô|  
������� �
٢٢� �

���	�
�� �
٨٥  

Õ|  
������� �
١٧� �

���	�
�� �
٨٦  

siano maledetti coloro che hanno scavato sotto 
terra un pozzo enorme per far soffrire i credenti! 
EEEE(dal fuoco incessantemente attizzato,) 
Vi hanno acceso un fuoco enorme, che 
bruciava ardentemente,  
FFFF(quando se ne stavano seduti accanto,) 
Quando si sedevano attorno al fossato, senza 
abbandonarlo,     
GGGG(testimoni di quel che facevano ai 
credenti.) ed assistevano al supplizio ed alla 
tortura che infliggevano ai credenti,  
HHHH(E non li tormentavano che per aver 
creduto in Allah, il Potente, il Degno di lode,) 
non hanno imposto loro questa tortura atroce 
se non perché questi credevano in Allah, il 
Potente, l’Invincibile, il Degno d'elogio per 
le Sue Parole, i Suoi atti ed i Suoi attributi,  
IIII(Colui al Quale appartiene la sovranità 
dei cieli e della terra. Allah è Testimone di 
ogni cosa.) Colui Che possiede la sovranità 
dei cieli e della terra. Ed Allah è testimone 
di qualsiasi cosa, nulla Gli sfugge. 
JJJJ(In verità coloro che perseguitano i 
credenti e le credenti e poi non se ne 
pentono, avranno il castigo dell'Inferno e 

il castigo dell'Incendio.) Coloro che hanno 
bruciato le credenti e i credenti nel fuoco per 
deviarli dalla religione di Allah, poi non si 
sono pentiti, avranno la punizione dell'inferno 
nell’aldilà, ed otterranno una punizione di un 
fuoco che brucia ardentemente.  
KKKK(In verità coloro che credono e 
compiono il bene avranno i Giardini dove 
scorrono i ruscelli. Questo è il grande 
successo.) coloro che hanno creduto in Allah 
e nel Suo Messaggero quindi hanno 
compiuto opere buone avranno giardini nei 
quali si trovano castelli ed alberi sotto i quali 
scorrono i fiumi. Ecco la vittoria immensa!  
LLLL(La risposta del tuo Signore è severa.) 
Certamente la rivalsa del tuo Signore contro 
i Suoi nemici e la Sua punizione contro di 
loro sono di una grande durezza. 
MMMM(Invero Egli è Colui Che inizia e reitera.) 
È Lui Che comincia la creazione, poi la rinnova.  
NNNN(Egli è il Perdonatore, l'Amorevole,) è 
Lui Che perdona chiunque si pente, ed è 
pieno d'amore per i Suoi alleati,  
OOOO(il Signore del Trono glorioso,) Il 
Padrone del trono, il Maestoso dalla grazia e 
dalla generosità infinita,  
PPPP(Colui Che fa [tutto] ciò che vuole.) Fa 
assolutamente ciò che vuole; nulla di ciò che  
decide può resistere a Lui. 
QQQQ(Non ti è giunta la storia delle armate) 
Ti è giunto, o Profeta, la notizia delle 
coalizioni di miscredenti che trattavano i 
loro profeti da bugiardi - 
RRRR(di Faraone e dei Thamûd?) i miscredenti 
che sono Faraone ed il popolo di Thamûd – 
e della punizione esemplare che li ha colpiti?     
SSSS(I miscredenti continuano invece a 
tacciare di menzogna,) ma non traggono alcuna 
lezione da ciò. Al contrario, i miscredenti 
perseverano nel negare incessantemente, 
come facevano i loro predecessori,  
TTTT(nonostante che Allah sia dietro di loro 
e li circondi.) Mentre Allah li ha circondati 
della Sua scienza e della Sua potenza, e 
nulla di quello che commettono Gli sfugge.  
UUUU(Questo è invece un Corano glorioso,) 
Il Corano è completamente diverso da ciò 
che pretendono i politeisti e altri miscredenti 
quando lo considerano come poesia o 
stregoneria per giustificare il loro rifiuto. Ma 
è piuttosto un Corano maestoso e nobile,  
VVVV([impresso] su di una Tavola protetta.) 
Conservato in una Tavola protetta, senza che 
possa raggiungerla la minima modifica o 
alterazione. 



  

@ @@ @

CBA
 

BACGFEDHJIKML� �

QPONRVUTSWZYX� �
[\a`_^]bfedcg� �

jihkqponmlrutsv� �
yxwz}|{~a`_bc� �

edfhgimlkjn� �

ò� �
CBA
 


rqposvutwzyx� �
{~}|�£¢¡¤¥� �

§¦¨³²±°¯®¬«ª©´µ� �
¶¸¼»º¹½À¿¾Á� �

ÃÂÄÈÇÆÅÉÌËÊ� �
ÏÎÍÐÔÓÒÑÕÙØ×ÖÚ�

Ö|  
������� �
١٩� �

���	�
�� �
٨٧  

Surah 86 

L’Astro Notturno (At-Târiq) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Per il cielo e per l'astro notturno,) 
Allah (gloria a Lui l’Altissimo) giura per il cielo 
e per la stella che fa la suo comparsa di notte.  
BBBB(e chi mai ti dirà cos'è l'astro 
notturno?) Chi ti farà sapere qual’è la 
magnificenza di questa stella?  
CCCC(È la fulgida stella.) È la stella 
scintillante e brillante.  
DDDD(Non c'è anima alcuna che non abbia 
su di sé un [angelo] guardiano.) non esiste 
alcuna anima cui non sia stato affidato un 
angelo che la sorveglia e registra le sue 
azioni, affinché le venga chiesto conto nel 
Giorno del Giudizio. 
EEEE(Consideri dunque l'uomo da che cosa 
fu creato!) Che l'uomo che nega la 
Resurrezione osservi da cosa l’abbiamo 
creata, affinché sappia che crearlo di nuovo è 
molto più facile della sua creazione iniziale.     
FFFF(Da un liquido eiaculato,) È stato creato 
a partire da sperma depositato in un breve 
momento nell’utero,  
GGGG(che esce di tra i lombi e le costole.) 
Proviene dai lombi dell'uomo e dal petto 
della donna  
HHHH([Allah] è certo capace di ricondurlo,)  
Certamente Colui Che ha creato l'uomo con 
queste (due) acque è perfettamente capace di 
ridargli la vita dopo la sua morte. 
IIII(nel Giorno in cui i segreti saranno 
svelati,) Nel Giorno in cui i cuori saranno 
interrogati su ciò che hanno dissimulato, e 
che si distinguerà tra ciò che era buono e 
quello che era cattivo,  
JJJJ(e [l'uomo] non avrà più né forza, né 
ausilio.) L'uomo non avrà allora alcun 
mezzo per difendersi, e nessun soccorritore 
verrà a salvarlo dalla punizione di Allah.  
KKKK(Per il cielo che ritorna incessantemente) 
Per il cielo dalla pioggia ripetitiva!     
LLLL(e per la terra quando si fende:) E per 
la terra che si spacca a causa di tutte le 
piante che vi prendono vita!  
MMMM(in verità questa è Parola decisiva,) 
Questo Corano è una Parola che stabilisce 
verità e falsità,  
NNNN(per nulla frivola.) E non è una parola 
vana! Non è dato alle creature di giurare per 
altro che Allah, perché in caso contrario si 
commette un atto di politeismo.  
OOOO(Invero tramano insidie,) coloro che 
trattano il Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) ed il 

Corano di menzogna complottano e tramano 
per rifiutare la verità e rafforzare il falso.  
PPPP(e Io tesso la Mia strategia.) Ed Io 
Stesso adotto la Mia strategia per far apparire la 
verità, anche se non gradita ai miscredenti.  
QQQQ(Concedi una dilazione ai miscredenti, 
da' loro un po' di tempo.) Non essere 
impaziente riguardo loro - o Messaggero - 
chiedendo che la punizione si abbatta su di 
loro. Ma accorda loro un termine e falli 
attendere un poco. Vedrai presto che la 
punizione, il castigo, la sanzione e la 
distruzione si abbatteranno su di loro. 

Surah 87 

L’Altissimo (Al-A’lâ) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Glorifica il Nome del tuo Signore, 
l'Altissimo,) Proclama la grazia del Nome 
del Tuo Signore “l’Altissimo” e la Sua 
gloria da tutto ciò che non compete con la 
Sua maestà (come il fatto di avere un socio o 
un'imperfezione). 
BBBB(Colui Che ha creato e dato forma 
armoniosa,) Colui Che ha creato le creature 
in modo perfetto e sublime.  



  

 @ @@ @

DCBAEHGFIJ� �
NMLKORQPS� �

ò�
CBA
 


WVUTX[ZY\� �
^]_ba`cgfedh� �

nmlkjioutsrqpv� �
yxwz|{}`_~a� �
edcbfihgjmlkn� �
poqsrtvuw� �

}|{zyx~¢¡�� �
£¤¨§¦¥©¬«ª� �
®¯³²±°´¶µ� �
¸¹½¼»º¾ÁÀ¿� �
ÂÃÆÅÄÇËÊÉÈÌ� �

×|  
������� �
٢٦� �

���	�
�� �
٨٨  

CCCC(Colui Che ha decretato e guidato,) 
Colui Che ha decretato il destino di qualsiasi 
cosa, guidando ogni creatura verso ciò che 
gli è proprio. 
DDDD(Colui Che fa germinare i pascoli,) 
Colui Che ha fatto germinare il pascolo verde,  
EEEE(e ne fa poi fieno scuro.) E ne ha fatto, 
dopo ciò, paglia secca, che si decompone e 
annerisce, dopo essere stata verde. 
FFFF(Ti faremo recitare [il Corano] e non 
dimenticherai) Noi ti insegneremo il 
Corano, o Messaggero, affinché tu non 
dimentichi nulla.  
GGGG(se non ciò che Allah vuole. Egli conosce 
il palese e l'occulto.) Eccetto ciò che Allah 
avrà voluto che dimentichi, con la Sua 
Saggezza infinita e per una ragione benefica  
che Lui solo conosce. Certamente, Egli 
(gloria a Lui L’Altissimo) conosce gli atti e le 
parole evidenti, come pure quel che è nascosto.   
HHHH(Ti faciliteremo la [via] più facile.) Ti 
faciliteremo la via in tutto  ciò che 
intraprenderai. Ad esempio, noi riduciamo per 
te il carico che rappresenta la ricezione (e la 
trasmissione) del Messaggio, e faremo della 
tua religione una via facile, senza alcun fastidio.  

IIII(Ricorda, ché il Ricordo è utile:) Esorta 
dunque il tuo popolo, o Messaggero, con ciò 
che ti abbiamo rivelato, e secondo quello che 
ti avremo reso facile. Ed orientali verso ciò 
che è loro benefico. Concentrati 
particolarmente su quelli in cui hai speranza 
che si ricredano. E non sprecare le tue 
energie a invitare le persone cui il richiamo 
non fa che aumentare orgoglio e distanza.  
JJJJ(se ne ricorderà chi teme [Allah]) 
Colui che teme il suo Signore si riformerà,  
KKKK(e solo il malvagio se ne allontanerà:) 
ed il malvagio, che non teme il suo Signore, 
se ne allontanerà,  
LLLL(brucerà nel Fuoco più grande,) Ed 
entrerà nel fuoco immenso dell'inferno per 
subirne il suo calore.  
MMMM(in cui non morrà e non vivrà.) In seguito, 
nessuna morte verrà a porre fine alla sua 
sofferenza, e nessuna vita potrà essergli utile.  
NNNN(Avrà successo chi si sarà purificato,) 
sarà certamente vincente chi purifica il suo 
cuore dai comportamenti abietti,  
OOOO(e avrà ricordato il Nome di Allah e 
assolto all'orazione.) chi invoca Allah, Lo 
adora in modo esclusivo, e Lo prega, 
compiendo gli atti di cui Allah è soddisfatto, 
compie la preghiera nel suo orario 
ricercando la Sua soddisfazione e 
conformandosi alla Sua legislazione. 
PPPP(Ma voi preferite la vita terrena,) ma 
voi - o uomini - attribuite più importanza 
all'ornamento della vita terrena che alle 
delizie dell’aldilà,     
QQQQ(mentre l'altra è migliore e più duratura.) 
Mentre la residenza ultima, con tutto ciò che 
offre in delizie e piaceri eterni, è certo 
migliore e duratura rispetto alla vita presente.  
RRRR(In verità ciò è nei Fogli antichi,) ciò di 
cui siete stati informati in questa surah si 
trova anche (sotto un'altra forma ma) con lo 
stesso significato nei Libri che sono stati 
rivelati prima del Corano,  
SSSS(i Fogli di Abramo e di Mosè.) Questi 
sono i Libri  ricevuti da Abramo e Mosè. 

Surah 88 

L’Avvolgente (Al-Ghâshiyah) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Ti è giunta notizia dell'Avvolgente?) 
Ti è giunta, o Messaggero, notizia (del 
Giorno) della resurrezione, che ricoprirà 
tutto con i suoi orrori?  
BBBB(Ci saranno in quel Giorno volti umiliati,) I 
visi dei miscredenti saranno, in quel Giorno,  



  

@ @@ @

coperti da vergogna per la punizione.  
CCCC(di spossati e afflitti,) Distrutti di 
stanchezza per l'eccesso di lavoro, 
DDDD(che bruceranno nel Fuoco ardente,) 
Un fuoco di un'alta intensità li raggiungerà,  
EEEE(e saranno abbeverati da una fonte 
bollente.) Saranno abbeverati da una fonte 
estremamente bollente,  
FFFF(Per essi non ci sarà altro cibo che il 
darî.) non ci saranno altri prodotti alimentari 
per la gente dell'inferno che una pianta 
spinosa abbarbicata al suolo, che è il 
peggiore dei pasti e il più disgustoso.  
GGGG(che non nutre e non placa la fame.) E 
che non li guarirà dal loro stato di magrezza 
estrema, e non soddisferà la loro fame né la 
loro spossatezza.  
HHHH(Ci saranno in quel Giorno volti lieti,) 
quanto ai visi dei credenti nel Giorno della 
resurrezione, saranno pieni di felicità,  
IIII(soddisfatti delle loro opere,) fieri 
nell’aldilà della loro adorazione che avevano 
compiuto nella vita terrena,  
JJJJ(in un Giardino elevato,) in un giardino 
elevato in altezza e in gradi,  
KKKK(in cui non s'odono discorsi vani.) Non 
intenderanno la minima futilità, 
LLLL(Colà vi è una fonte che scorre,) Ci 
sarà una fonte le cui acque scaturiscono,  
MMMM(colà alti divani,) ci saranno letti elevati 
in altezza,  
NNNN(e coppe poste [a portata di mano]) e 
delle coppe di bevande preparate per quelli 
che sono destinati a consumarle, 
OOOO(e cuscini assestati) e dei cuscini 
disposti in file, vicini gli uni agli altri,  
PPPP(e tappeti distesi.) Come molti tappeti 
srotolati.  
QQQQ(Non riflettono sui cammelli e su come 
sono stati creati,) questi miscredenti rinnegatori 
non riflettono sui cammelli? Come queste 
creature stupefacenti sono state create?  
RRRR(sul cielo e come è stato elevato,) e il 
cielo? Come ha potuto essere elevato in 
modo così splendido? 
SSSS(sulle montagne e come sono state infisse,) 
e le montagne? Come sono state erette in 
modo che la terra si stabilizzi e resti immobile?     
TTTT(sulla terra e come è stata distesa?) E 
la terra? Come è stata distesa e spianata?  
UUUU(Ammonisci dunque, ché tu altro non 
sei che un ammonitore) Esorta dunque, o 
Messaggero, coloro che si sono allontanati 
da ciò per cui tu sei stato loro inviato, e non 

rattristarti della loro distanza, poiché a te 
incombe soltanto esortarli.  
VVVV(e non hai autorità alcuna su di loro.) 
E non devi forzarli a credere. 
WWWW(Quanto a chi volge le spalle e non 
crede,) quanto a colui che si allontana dal 
richiamo e dell'esortazione e persevera nella 
sua miscredenza, 
XXXX(Allah lo castigherà con il castigo più 
grande.) Allah lo punirà nel modo più duro 
nell’inferno. 
YYYY(In verità a Noi ritorneranno,) È verso 
Noi che ritorneranno dopo la morte,  
ZZZZ(e allora spetterà a Noi chieder loro conto 
[delle loro azioni].) Quindi starà a Noi 
ricompensarli per ciò che hanno commesso. 

Surah 89 

L’Alba (Al-Fajr) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Per l'alba,) Allah (gloria a Lui 
L’Altissimo) giura per il momento dell'alba,  
BBBB(per le dieci notti,) E giura per le dieci 
prime notti del mese di Dhul-Hijjah e questo 
per il fatto che si distinguono dalle altre, 
CCCC(per il pari e per il dispari) E giura per 
ogni cosa pari e dispari,  
DDDD(e per la notte quando trascorre.) E per 
la notte quando si disperde,  
EEEE(Non è questo un giuramento per chi 
ha intelletto?) Le cose per le quali abbiamo 
giurato non sono forse delle argomentazioni 
convincenti per una persona dotata di ragione?  
FFFF(Non hai visto come il tuo Signore ha 
trattato gli ‘Âd? 
GGGG(e Iram dalla colonna,  
HHHH(senza eguali tra le contrade,) Non hai 
visto, o Messaggero, ciò che ha fatto il tuo 
Signore, del popolo degli ‘Aad, la tribù della 
città d'Iram, dotata di una forza colossale, 
capace di realizzare costruzioni su colonne? 
Nessun popolo fu creato precedentemente 
con forza e potenza simili.  
IIII(e i Thamûd che scavavano la roccia 
nella vallata) E (non hai visto) ciò che ha 
fatto della gente dei Thamud, il popolo di 
Sâlih, che intagliavano la roccia della valle 
per farne abitazioni?  
JJJJ(e Faraone, quello dei pali?) E (non hai 
visto) ciò che ha fatto del Faraone, il re 
dell'Egitto, l'uomo dagli eserciti potenti che 
lo hanno sostenuto nel suo regno e gli hanno 
fornito la forza di cui aveva bisogno,  
KKKK([Tutti] costoro furono ribelli nel mondo) 
tutte queste persone che si sono distinte per la  



  

 @ @@ @

ò�
CBA
 


ABDCEGFHKJI� �
LRQPONMSYXWVUT� �
Z]\[^dcba`_e� �

jihgfknmlo� �
srqptwvuxy� �
}|{z~a`_bc� �

mlkjihgfed� �
nxwvutsrqpoy� �

�~}|{z¡¥¤£¢� �
¦§«ª©¨¬� �

±°¯®²¸¶µ´³� �
¹º¿¾½¼»ÀÂÁ� �

ÊÉÈÇÆÅÄÃË
 


Ø|  
������� �
٣٠� �

���	�
�� �
٨٩  

loro ingiustizia sproporzionata sulle terre di Allah,  
LLLL(e seminarono la corruzione,) E che, 
con la loro ingiustizia, non hanno fatto che 
aumentare la corruzione,  
MMMM(e il tuo Signore calò su di loro la 
frusta del castigo.) Allah lanciò contro di 
loro una punizione intensa,  
NNNN(In verità il tuo Signore è all'erta.) 
Infatti, il tuo Signore, o Messaggero, resta al 
di sopra di chi Gli disubbidisce: gli concede 
una breve dilazione quindi lo afferra in 
modo potente e senza scampo.  
OOOO(Quanto all'uomo, allorché il suo 
Signore lo mette alla prova onorandolo e 
colmandolo di favore, egli dice: “Il mio 
Signore mi ha onorato”.) L'uomo, quando 
il suo Signore lo mette alla prova con la Sua 
grazia, aumentando i suoi beni e assicurandogli 
una vita più piacevole, pensa che ciò sia 
dovuto al suo rango elevato presso il suo 
Signore e dice: “Il mio Signore mi ha onorato”.  
PPPP(Quando invece lo mette alla prova 
lesinando i Suoi doni, egli dice: “Il mio 
Signore mi ha umiliato”.) Ma quando lo 
mette alla prova riducendo i suoi beni, egli 
pensa che ciò sia dovuto al suo rango poco 

importante presso Allah e dice: “Il mio 
Signore mi ha umiliato”.  
QQQQ(No, siete voi che non onorate l'orfano,) 
Ma non è così come pensa l'uomo! Poiché 
l'onore si guadagna con l'obbedienza ad 
Allah, e la vergogna si ottiene con la 
disobbedienza nei Suoi confronti. Siete voi 
che non vi occupate del bene dell'orfano, colui 
che ha perso suo padre nella sua più giovane 
età, e non li trattate nel modo adeguato.  
RRRR(che non vi sollecitate vicendevolmente 
a nutrire il povero,) Inoltre voi non vi 
esortate gli uni gli altri a nutrire le persone 
bisognose, coloro che non possiedono beni 
sufficienti per sovvenire alle proprie spese. 
SSSS(che divorate avidamente l'eredità) 
divorate i beni degli aventi diritto all'eredità 
in modo così avido,  
TTTT(e amate le ricchezze d'amore smodato.) 
E amate i beni in modo esagerato.  
UUUU(No, quando la terra sarà polverizzata, 
in polvere fine,) No! Non dovreste 
comportarvi così. Quando la terra sarà presa 
da un tremito e i suoi frammenti  si 
romperanno gli uni contro gli altri,  
VVVV(e verranno il tuo Signore e gli angeli 
schiere su schiere,) Ed allorché il vostro 
Signore verrà a a giudicare in maniera 
definitiva  tra le Sue creature, mentre gli 
angeli saranno allineati.  
WWWW(in quel Giorno sarà avvicinata l'Inferno, 
in quel Giorno l'uomo si rammenterà. Ma a 
cosa gli servirà rammentarsi?) In quel 
Giorno terribile, sarà fatto venire l'inferno. È 
in quel Giorno che il miscredente si sentirà 
colpevole e si pentirà. Ma come la sensazione 
di colpevolezza e il pentimento potrebbero 
essergli utili quando non conosceva alcuna di 
queste sensazioni quaggiù, e la scadenza ha 
ormai raggiunto il suo termine?  
XXXX(Dirà: “Ahimè! Se avessi mandato 
avanti qualcosa per la mia vita 
[futura]!”.) Dirà: “Ahimè! Se soltanto 
avessi preparato opere che avrebbero potuto 
essermi vantaggiose nella residenza ultima!” 
YYYY(In quel Giorno nessuno castigherà come 
Lui castiga,) (in quel Giorno), nel momento 
di estrema difficoltà, nessuna persona avrà la 
possibilità né la capacità di punire in modo 
così violento come la punizione di Allah 
verso quelli che L’hanno disubbidito!  
ZZZZ(e nessuno incatenerà come Lui 
incatena.)  E nessuno potrà legare in modo 
così solido come Allah!  



  

@ @@ @

DCBAEJIHGFK� �
ONMLPSRQTU� �
YXWVZ]\[^`_a� �

ò�
CBA
 


edcbfjihgknml� �
otsrqpuzyxwv� �
{|`_~}afedcb� �
gkjihlnmop� �
qrutsvzyxw{� �
}|~¥¤£¢¡�¦©¨§� �
ª¯®¬«°¶µ´³²±� �

º¹¸»¾½¼¿À� �
ÅÄÃÂÁÆÉÈÇÊ� �

ò�Ú|  
������� �
١٥� �

���	�
�� �
٩١  

Ù|  
������� �
٢٠� �

���	�
�� �
٩٠  

aaaa(“O anima ormai acquietata,) O tu, 
anima che trovi la pace nel richiamo di Allah 
e nella fede in Lui!  
bbbb(ritorna al tuo Signore soddisfatta e 
accetta;) Torna al tuo Signore piena dell'onore 
che Allah ti riserverà, con la Sua soddisfazione. 
cccc(entra tra i Miei servi,) Raggiungi 
dunque i servi di Allah virtuosi,  
dddd(entra nel Mio Paradiso”.)  

Surah 90 

La Contrada (Al-Balad) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Lo giuro per questa contrada) Allah 
giura per questa città sacra ed inviolabile, 
che è La Mecca. 
BBBB(e tu sei un abitante di questa contrada) 
A te - o Profeta - sarà autorizzato di fare ciò 
che vuoi in questa città sacra, e ciò ti sarà 
permesso soltanto per una parte del giorno. 
Questo versetto annuncia la buone notizia al 
Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) che conquisterà La 
Mecca, e che sarà autorizzato a combattere.  
CCCC(e per chi genera e per chi è generato.) 
Allah giura anche per il padre dell'umanità 
che è Adamo (pace su di lui), e per ciò che 
ha generato come progenie. 
DDDD(In verità abbiamo creato l'uomo 
perché combatta.) Abbiamo creato l'essere 
umano perché provi sofferenza e stanchezza 
nelle difficoltà di questo mondo.  
EEEE(Crede forse che nessuno possa 
prevalere su di lui?) Pensa che, grazie al 
denaro che ha accumulato, Allah non potrà 
nulla contro lui?  
FFFF(Dice: “Ho dilapidato una quantità di 
beni”.) Dice vantandosi: “Ho speso molto 
denaro”.  
GGGG(Crede forse che nessuno lo abbia 
visto?) Pensa che Allah (gloria a Lui 
L’Altissimo) non lo abbia visto fare ciò e 
che non lo ricompenserà per qualsiasi atto, 
piccolo o grande che sia? 
HHHH(Non gli abbiamo dato due occhi,) non 
gli abbiamo concesso due occhi con i quali 
osserva?  
IIII(una lingua e due labbra?) Ed una 
lingua e due labbra con le quali egli può parlare? 
JJJJ(Non gli abbiamo indicato le due vie?) 
Gli abbiamo chiaramente mostrato il 
cammino che conduce al bene e quello che 
conduce al male. 
KKKK(Segua dunque la via ascendente.) 
allora perché non spende il suo denaro per 

superare le difficoltà dell’aldilà e per 
mettersi al riparo?  
LLLL(E chi ti farà comprendere cos'è la via 
ascendente?) Chi gli insegnerà quali sono le 
difficoltà dell’aldilà e quel che aiuta a superarle?  
MMMM(È riscattare uno schiavo,) è liberare 
uno schiavo credente dal suo stato di cattività…  
NNNN(o nutrire, in un giorno di carestia,  
OOOO(un parente orfano) o nutrire, in un 
giorno di grande penuria, un’orfano - uno il 
cui padre è morto mentre era ancora in 
giovane età - ed è anche una persona della 
cerchia familiare. Così si unisce il merito di 
fare l'elemosina al merito di mantenere i 
legami di parentela…  
PPPP(o un povero prostrato [dalla miseria],) 
O nutrire un bisognoso che non possiede nulla.  
QQQQ(ed essere tra coloro che credono e 
vicendevolmente si invitano alla costanza e 
vicendevolmente si invitano alla misericordia.) 
Si tratta anche, oltre agli atti di beneficenza 
che sono stati appena citati, di fare parte di 
coloro la cui fede viene rivolta esclusivamente 
ad Allah, coloro che si raccomandano 
reciprocamente la pazienza nell’adorazione e 



  

 @ @@ @

CBA
 

BACFEDGIHJK� �
NMLORQPSVUT� �

WZYX[^]\_`� �
cbadhgfeikj� �
lmponqutsr� �

xwvy|{z� �
`_~}adcbe� �

ò�
CBA� �

hgfilkjmqponr� �
utsvzyxw{}|~� �
¡�¢¦¥¤£§©¨� �

ª¬«®´³²±°¯µ¸¶� �
¹º¾½¼»¿ÂÁÀÃ� �

Û|  
������� �
٢١� �

���	�
�� �
٩٢  

nel tenersi lontani dagli atti di disobbedienza, e 
coloro che si spronano reciprocamente ad 
essere misericordiosi verso le creature.  
RRRR(Costoro sono i compagni della destra,) 
Coloro che compiono questi atti sono la 
gente della destra: coloro che saranno portati 
dalla destra nel paradiso nel Giorno della 
resurrezione. 
SSSS(mentre coloro che non credono nei 
Nostri segni, sono i compagni della 
sinistra.) Coloro che hanno rinnegato il 
Corano sono coloro che saranno portati dalla 
sinistra nelI’nferno, il Giorno del Giudizio. 
TTTT(Il Fuoco si chiuderà su di loro.) La 
loro retribuzione è l'inferno, che si 
richiuderà e ripiegherà su di loro. 

Surah 91 

Il Sole (Ash-Shams) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Per il sole e il suo fulgore,) Allah giura 
per il sole, la sua chiarezza e il suo 
abbagliamento al mattino, 
BBBB(per la luna quando lo segue,) e per la 
luna quando lo segue all’alba ed al tramonto,  
CCCC(per il giorno quando rischiara [la 
terra],) per il giorno quando caccia l'oscurità  

e ne squarcia il velo, 
DDDD(per la notte quando la copre,) E per la 
notte quando ricopre la terra e tutto quello 
che vi si trova diventa scuro, 
EEEE(per il cielo e Ciò che lo ha edificato,) 
per il cielo e la sua solida costruzione,  
FFFF(per la terra e Ciò che l'ha distesa,) per 
la terra ed il modo in cui è stata distesa, 
GGGG(per l'anima e Ciò che l'ha formata 
armoniosamente) per ogni anima e la 
perfezione con la quale Allah l’ha creata, 
affinché ciascuna possa eseguire il suo compito, 
HHHH(ispirandole empietà e devozione.) 
Allah ha mostrato a tutte le anime la via del 
male e la via del bene, 
IIII(Ha successo invero chi la purifica,) 
Colui che purifica la sua anima e la educa 
nel bene fa parte dei vincitori, 
JJJJ(è perduto chi la corrompe.) quello che 
l’ha spinta alla corruzione del vizio fa parte 
dei perdenti.  
KKKK(I Thamûd, per arroganza, tacciarono di 
menzogna,) il popolo dei Thamûd ha trattato 
il suo Profeta da bugiardo, raggiungendo il 
parossismo della disobbedienza, 
LLLL(quando si alzò il più miserabile di 
loro.) Quando il più miserabile della loro 
tribù si alzò intenzionato ad uccidere la cammella. 
MMMM(Il Messaggero di Allah aveva detto 
loro: “[Questa] è la cammella di Allah, 
[abbia] il suo turno per bere”.) Il 
Messaggero Sâlih disse loro: “State attenti a 
non far del male alla cammella, poiché è un 
segno che Allah vi ha inviato, come prova 
della veridicità del vostro Profeta. Badate a 
non impedirgli di abbeverarsi; essa si 
abbevera un giorno, e voi bevete un’altro 
giorno, secondo un ritmo preciso”. 
NNNN(Lo tacciarono di impostura e le 
tagliarono i garetti: li annientò il loro 
Signore per il loro peccato,) Ma ciò 
sembrò loro difficile, allora rinnegarono la 
loro promessa di non toccarla e la 
sgozzarono. Il loro Signore fece dunque 
scendere la Sua punizione si di loro a causa 
del loro crimine. Il popolo intero subì la 
punizione e nessuno potè evitarla. 
OOOO(senza temere [di ciò] alcuna conseguenza.) 
Allah non teme le conseguenze della 
punizione rigorosa che ha inflitto loro. 

Surah 92 

La Notte (Al-Layl) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Per la notte quando avvolge [con le sue  



  

@ @@ @

DCBAEHGFIJ� �
KLPONMQUTSR� �
WVX]\[ZY^`_a� �

ò�
CBA
 


bcfedglkjihm� �
rqponsvut� �

wx|{zy}_~� �
`adcbeihgf� �
jnmlkosrqpt� �

ò�
CBA
 


xwvuy|{z}~� �
¡�¢¥¤£¦ª©¨§«¬� �
°¯®±´³²µ¹¸¶º
 


Ý|  
������� �
٨� �

���	�
�� �
٩٤  

Ü|  
������� �
١١� �

���	�
�� �
٩٣  

tenebre],) Allah (gloria a Lui L’Altissimo) 
giura per la notte quando essa copre, con la 
sua oscurità, la terra e tutto ciò che vi si trova  
BBBB(per il giorno quando risplende,) e per 
il giorno quando, con la sua luce, scopre il 
velo scuro della notte, 
CCCC(per Colui Che ha creato il maschio e 
la femmina.) Giura anche per la creazione 
della coppia: il maschio e la femmina. 
DDDD(Invero i vostri sforzi divergono.) 
Certamente le vostre opere sono diverse: tra 
quelli che operano per la vita terrena e 
coloro che operano per l’aldilà. 
EEEE(A chi sarà stato generoso e timorato) 
Quello che spende del suo denaro, e in ciò 
teme Allah,  
FFFF(e avrà attestato la verità della cosa 
più bella,) e crede che “non ci siano divinità 
degne d'adorazione oltre ad Allah”, e crede 
nel significato di questa testimonianza e in 
quel che implica come retribuzione divina, 
GGGG(faciliteremo il facile;) Lo guideremo e 
gli faciliteremo la via del bene e della 
rettitudine, e Noi gli faciliteremo i suoi affari.     
HHHH(a chi invece sarà stato avaro e avrà 
creduto di bastare a se stesso) Quanto a 
colui che è avaro dei suoi beni e crede di 
poter evitare la retribuzione del suo Signore, 
IIII(e tacciato di menzogna la cosa più 
bella,) nega che “non ci siano divinità degne 
d'adorazione oltre ad Allah” e nega ciò che 
questa formula significa ed implica quanto a  
retribuzione divina… 
JJJJ(faciliteremo il difficile.)  A costui Noi 
faciliteremo la via verso la disgrazia, 
KKKK(Quando precipiterà [nell'abisso], a 
nulla gli serviranno i suoi beni!) e i beni 
che rifiutava di spendere non gli saranno di 
alcuna utilità quando sarà gettato nell’inferno.     
LLLL(In verità spetta a Noi la guida!) 
Certamente, spetta a Noi, con la Nostra 
grazia e saggezza, mostrare la distinzione tra la 
via della rettitudine che conduce verso Allah ed 
il Suo paradiso, e quella dello smarrimento. 
MMMM(In verità a Noi appartengono l'altra vita 
e questa vita.) Ed è certamente a Noi che 
appartengono la vita dell’aldilà e la vita terrena.     
NNNN(Vi ho dunque messo in guardia da un 
fuoco fiammeggiante,) Vi ho quindi messi in 
guardia – o gente - e vi ho ammoniti contro un 
Fuoco che fiammeggia, il fuoco della Gehenna. 
OOOO(nel quale brucerà solo il malvagio,) Vi 
entrerà soltanto quello che è estremamente 
malefico, 
PPPP(che avrà tacciato di menzogna e avrà  

girato le spalle;) Chi ha trattato il Profeta 
Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) da bugiardo e si è 
deviato dalla fede e dall'obbedienza ad Allah 
ed al Suo Messaggero. 
QQQQ(mentre ne sarà preservato il 
timorato,) Sarà allontanato dall'inferno chi 
dà prova di una grande pietà,  
RRRR(che dà dei suoi beni per purificarsi,) 
Quello che spende il suo denaro sperando in 
un grande bene (da parte di Allah), 
SSSS(che a nessuno avrà fatto un bene per 
ottenere ricompensa,) e non in cambio di 
un servigio che gli hanno reso, 
TTTT(ma solo per amore del suo Signore 
l'Altissimo.) Spera piuttosto di vedere il Volto 
di Allah l’Altissimo e la Sua soddisfazione. 
UUUU(Per certo sarà soddisfatto.) E Allah gli 
darà presto nel paradiso quel che lo soddisfarrà. 

Surah 93 

La Luce del Mattino (Ad-Duhâ) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Per la luce del mattino,) Allah giura 
per il momento in cui il giorno ha inizio, il 
che designa il giorno intero; 
BBBB(per la notte quando si addensa:)  



  

 @ @@ @

E giura per la notte quando si diffonde e 
l'oscurità si ispessisce. Allah giura per quella 
che vuole fra le Sue creature. Quanto alla 
creatura (l'essere umano), gli è vietato di 
giurare per altri che Il suo Creatore, poiché 
giurare per altri che Allah equivale a 
commettere un atto di politeismo. 
CCCC(il tuo Signore non ti ha abbandonato e 
non ti disprezza) O Profeta, il tuo Signore non 
ti ha trascurato e non è perché ha interrotto la 
Rivelazione per qualche tempo che ti detesta. 
DDDD(e per te l'altra vita sarà migliore della 
precedente.) La vita dell’aldilà è certamente 
migliore per te di questa vita terrena, 
EEEE(Il tuo Signore ti darà [in abbondanza] 
e ne sarai soddisfatto.) Presto il tuo Signore 
ti darà - o Profeta – tutti i tipi di grazie 
nell’aldilà e ne sarai soddisfatto. 
FFFF(Non ti ha trovato orfano e ti ha dato 
rifugio?) non ti ha forse trovato orfano 
prima - tuo padre è morto mentre eri ancora 
nel ventre di tua madre -  ti ha protetto e Si è 
interessato a te? 
GGGG(Non ti ha trovato smarrito e ti ha 
dato la guida?) Ti ha trovato quando non 
conoscevi né il Libro né la fede, ti ha 
insegnato ciò che non sapevi, e ti ha 
facilitato la via verso le migliori opere?  
HHHH(Non ti ha trovato povero e ti ha 
arricchito?) Ti ha  trovato povero, allora ti 
ha portato la tua sussistenza, ha arricchito il 
tuo cuore dandoti soddisfazione e pazienza.  
IIII(Dunque non opprimere l'orfano,)  
Non opprimete l'orfano.     
JJJJ(non respingere il mendicante,) Quanto 
a colui che ti domanda qualcosa, non lo 
cacciare, ma offrigli piuttosto da mangiare e 
provvedi alle sue necessità  
KKKK(e proclama la grazia del tuo Signore.) 
Infine, parla delle grazie di cui il tuo Signore 
ti ha riempito. 

Surah 94 

L’Ouverte (Ash-Sharh) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Non ti abbiamo forse aperto il petto 
[alla fede]?) Non abbiamo allargato il tuo 
petto - o Profeta – affinché tu riceva le leggi 
della religione, che predichi e chiami ad 
Allah e che tu sviluppi il migliore carattere, 
BBBB(E non ti abbiamo sbarazzato del 
fardello) e non ti abbiamo così sgravato del 
carico che portavi…     
CCCC(che gravava sulle tue spalle?) e che 
pesava tanto sul tuo dorso? 

DDDD([Non abbiamo] innalzato la tua fama?) 
E non ti abbiamo messo in una posizione 
elevata e nobile, con i benefici che ti 
abbiamo concesso? 
EEEE(In verità per ogni difficoltà c'è una facilità.)  
FFFF(Sì, per ogni difficoltà c'è una facilità.) 
Che il male che ti causano i tuo nemici non ti 
scoraggi nella propagazione del messaggio, 
poiché con l'avversità viene la distensione. 
In verità, con l'avversità viene il sollievo. 
GGGG(Appena ne hai il tempo, mettiti 
dunque ritto,) Una volta terminati i tuoi 
affari e le tue occupazioni mondane, dedicati 
interamente all'adorazione. 
HHHH(e aspira al tuo Signore.) e ricerca 
esclusivamente quel che è presso il tuo Signore. 

Surah 95 

Il Fico (At-Tīn) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Per il fico e per l'olivo,) Allah giura per 
il fico e l'ulivo, che sono frutti conosciuti; 
BBBB(per il Monte Sinai) giura anche per il 
monte Sinai, sul quale Allah ha parlato a 
Mosè in maniera diretta. 
CCCC(e per questa contrada sicura!) inoltre 
Egli giura per questa regione pacifica, dove 
non c’è alcuna paura: non è altro che Mecca, 
culla della Rivelazione. 
DDDD(Invero creammo l'uomo nella forma 
migliore,) Abbiamo creato l'uomo e gli 
abbiamo dato un aspetto perfetto, 
EEEE(quindi lo riducemmo all'infimo 
dell'abiezione,) Quindi lo mandiamo 
all’inferno, se non obbedisce ad Allah e non 
segue il Suo Messaggero.  
FFFF(eccezion fatta per coloro che credono 
e fanno il bene: avranno ricompensa 
inesauribile.) Invece, coloro che credono e 
fanno buone opere avranno una ricompensa 
immensa, che non si interromperà né diminuirà. 
GGGG(Dopo di ciò cosa mai ti farà tacciare di 
menzogna il Giudizio?) Cosa ti spinge – o 
essere umano – a rinnegare la Resurrezione 
e la Retribuzione, mentre sono chiare le 
prove che Allah (gloria a Lui L’Altissimo) è 
perfettamente capace di ciò (la Resurrezione)? 
HHHH(Non è forse Allah il più Saggio dei 
giudici?) Allah, Che ha fatto che questo 
Giorno giudicherà definitivamente tra la 
gente, non è Lui il più giusto dei giudici in 
tutto ciò che ha creato? Certamente sì. 
Abbandonerà dunque le creature senza dare 
loro ordini o divieti, senza ricompensarli o 
punirli? Questo è falso e non accadrà mai. 



  

@ @@ @

ò�
CBA
 


BACEDFIHGJ� �
PONMLKQUTSR� �

V_^]\[ZYXW`� �
dcbaeihgfj� �

ò�
CBA
 


onmlkptsrquwv� �
xy|{z}ba`_~ced� �

gfhkjilmponqr� �
tsuxwvy~}|{z�¢¡� �
£¤¨§¦¥©¯®¬«ª°²±� �

¶µ´³¸»º¹¼¾½� �
¿ÁÀÂÈÇÆÅÄÃÉ� �

Þ|  
������� �
٨� �

���	�
�� �
٩٥  

ß|  
������� �
١٩� �

���	�
�� �
٩٦  

Surah 96 

L’Aderenza (Al-‘Alaq) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Leggi! In nome del tuo Signore che ha 
creato,) Leggi - o Profeta - ciò che ti è stato 
rivelato del Corano, cominciando con 
l’invocare il Nome del tuo Signore, Che è 
l'Unico Creatore.  
BBBB(ha creato l'uomo da un'aderenza.) Allah 
è Colui Che ha creato ogni essere umano a 
partire da un pezzo di sangue rosso coagulato. 
CCCC(Leggi, ché il tuo Signore è il 
Generosissimo,) Leggi - o Profeta - ciò che 
ti è stato rivelato, il tuo Signore è realmente 
pieno di bontà, di generosità ed è l’Altissimo. 
DDDD(Colui Che ha insegnato mediante il 
calamo,) ha insegnato alla Sua creatura a 
scrivere con il calamo.  
EEEE(che ha insegnato all'uomo quello che non 
sapeva.) Ha insegnato all'uomo quel che egli 
non sapeva, e lo ha condotto dall'oscurità 
dell'ignoranza alla luce della sapienza.  
FFFF(Invece no! Invero l'uomo si ribella,) 
GGGG(appena ritiene di bastare a se stesso.) 
in verità, l'uomo supera i limiti fissati da 
Allah, una volta che la ricchezza lo rende 
orgoglioso.  
HHHH(In verità il ritorno è verso il tuo 
Signore.) Che ogni trasgressore 
disubbidente sappia che la sua destinazione 
finale è verso Allah, il Quale remunererà 
ogni persona secondo le proprie opere. 
IIII(Hai visto colui che proibisce) hai visto 
cosa più sorprendente della trasgressione di 
quest’uomo? È preso in considerazione qui 
Abu Jahl. 
JJJJ(al servo di eseguire l'orazione?) che 
proibisce ad uno dei Nostri servitori di 
pregare e adorare il suo Signore – cioè 
Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
KKKK(Pensi che segua la guida,) Se quello a 
cui è stato vietato di pregare si mantiene 
sulla retta via, come si potrebbe proibirgli 
ciò?     
LLLL(che comandi il timore [di Allah]?) e se 
egli ordina la pietà agli altri, gli si 
proibirebbe anche questo? 
MMMM(Non pensi piuttosto che rinneghi e 
volga le spalle?) vedi quello che proibisce 
rifiutare ciò verso cui lo si invita, e voltare le 
spalle?  
NNNN(Non sa che, invero, Allah vede?) non 
sa che Allah vede tutto quello che fa?  

OOOO(Stia in guardia: se non smette, Noi lo 
afferreremo per il ciuffo,) Le cose non 
sono come pretende Abû Jahl. Se 
quest'ultimo non cessa di seminare discordia 
e fare torto agli altri, lo afferreremo in modo 
violento dalla fronte e lo getteremo nel fuoco.  
PPPP(il ciuffo mendace peccaminoso.) Il suo 
ciuffo è quello di un bugiardo nelle sue 
affermazioni, corruttore nei suoi atti; è come 
se la sua menzogna e il suo errore fossero 
chiaramente evidenti.  
QQQQ(Chiami pure il suo clan:) Che questo 
trasgressore faccia venire la sua gente, 
coloro che lo sostengono,  
RRRR(Noi chiameremo i guardiani.) E Noi 
chiameremo gli angeli delle punizioni.  
SSSS(No, non gli obbedire, ma prosternati e 
avvicinati.)    Le cose non sono tali come 
pretende Abû Jahl: non potrà farti nessun 
male, o Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam). Quindi, non 
obbedirgli quando vuole impedirti di 
compiere la preghiera, ma prosternati 
dinanzi al tuo Signore, avvicinati a Lui 
mostrandogli il tuo amore per mezzo dei tuoi 
atti d'adorazione. 



  

 @ @@ @

ò�
CBA
 


EDCBAFKJIHGL
 

RQPONMSVUT
 

\[ZYXW]ba`_^c� �

ò�
CBA
 


lkjihgfed
 

onmpvutsrqw
 

zyx{ba`_~}|
 

fedcgmlkjih
 


tsrqponuwv
 

xy¡�~}|{z
 


¦¥¤£¢§«ª©¨¬®
 

¶µ´³²±°¯¸  

á|  
������� �
٨� �

���	�
�� �
٩٨  

à|  
������� �
٥� �

���	�
�� �
٩٧  

Surah 97 

Il Destino (Al-Qadr) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Invero lo abbiamo fatto scendere 
nella Notte del Destino.) Abbiamo 
certamente rivelato il Corano durante la 
notte degli onori e delle grazie; è una delle 
notti del mese di Ramadan. 
BBBB(E chi potrà farti comprendere cos'è la 
Notte del Destino?) chi ti informerà - o Profeta 
- su cos’è la notte del valore e dell'onore?     
CCCC(La Notte del Destino è migliore di 
mille mesi.) la notte del valore è una notte 
benedetta, qualsiasi opera che vi si compie 
equivale a mille mesi di opere compiute in 
qualunque altro mese. È un favore che Allah 
(gloria a Lui l’Altissimo) ha accordato alla 
comunità dell’Islam.  
DDDD(In essa discendono gli angeli e lo 
Spirito, con il permesso del loro Signore, 
per [fissare] ogni decreto.) Numerosi angeli 
come l'angelo Gabriele (pace su di lui) 
scendono in questa notte, con il permesso 
del loro Signore, recando il destino che 
Allah ha decretato per l'anno che segue.  

EEEE(È pace, fino al levarsi dell'alba.) È 
interamente una notte di pace, nessun male 
si produce, fino a che l'alba appare. 

Surah 98 

La Prova (Al-Bayyinah) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(I miscredenti fra la gente della 
Scrittura e gli associatori, non cesseranno, 
finché non giunga loro la Prova Evidente,) 
Coloro che hanno rinnegato la fede, cioè Ebrei, 
Cristiani e politeisti, non abbandoneranno la 
loro miscredenza finché tu non porterai loro 
il segno che è stato promesso loro nei Libri 
rivelati precedentemente.  
BBBB(un Messaggero, da parte di Allah, che 
legge fogli purissimi,) Questo segno non è 
altro che il Messaggero di Allah, 
Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) che recita loro il 
Corano, consegnato in fogli purificati.  
CCCC(contenenti precetti immutabili.) 
Questi fogli contengono informazioni 
veritiere ed ingiunzioni giuste; guidano 
verso la verità ed un retto cammino.  
DDDD(Coloro cui fu data la Scrittura non si 
divisero, finché non giunse loro la Prova 
Evidente;) Coloro che hanno ricevuto il 
Libro – cioè gli Ebrei e i Cristiani - non si 
sono divisi sul fatto che Muhammad sia un 
vero Messaggero, se non dopo che è 
chiaramente apparso loro che è lui il Profeta 
promesso loro nella Torah e nel Vangelo, 
grazie alle qualità nobili che hanno trovato 
in lui, come descritte nei loro Libri. Prima 
erano d'accordo sull'autenticità della sua 
profezia, ma quando giunse a portare loro il 
messaggio, si divisero: alcuni credettero in 
lui, e altri rinnegarono la sua qualità di 
profeta, per ingiustizia e invidia.  
EEEE(eppure non ricevettero altro comando 
che adorare Allah, tributandoGli un culto 
esclusivo e sincero,  eseguire l'orazione e  
versare la decima. Questa è la Religione 
della verità.) Nelle legislazioni precedenti, è 
stato tuttavia ordinato loro soltanto di adorare 
Allah Unico, cercando con ciò soltanto di 
soddisfarLo, abbandonare il politeismo per 
aderire al monoteismo (Tawhîd), compiere la 
preghiera, versare la Zakât. Questa è la 
religione della rettitudine, questo è l'Islam. 
FFFF(In verità i miscredenti, fra gente della 
Scrittura, e gli associatori, saranno nel 
fuoco dell'Inferno, dove rimarranno in 
perpetuo. Di tutta la creazione essi sono i 
più abbietti.) La punizione di quelli che 



  

@ @@ @

EDCBAJIHGF� �
WVUTSRQPONMLKX� �

ò�
CBA
 


\[ZY]`_^� �
aedcbfihgj� �

nmlkosrqp� �
utv{zyxw� �
|}cba`_~d� �

ò�
CBA
 


fegihjlk� �
mponqtsruwv� �
yxz~}|{�¢¡� �
¤£¥®¬«ª©¨§¦¯� �

ã|  
������� �
١١�

���	�
�� �
١٠٠ 

â|  
������� �
٨ 

���	�
�� �
٩٩ 

hanno rinnegato la fede - ovvero i 
miscredenti fra Ebrei, Cristiani e politeisti - 
è il fuoco dell'inferno, nel quale rimarranno 
eternamente. Sono loro le peggiori creature.  
GGGG(Quelli che invece credono e compiono il 
bene sono i migliori di tutta la creazione.) 
Quanto a quelli che hanno creduto in Allah, 
hanno seguito il Suo Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
ed hanno compiuto le opere buone, quelli 
sono i migliori fra le creature.  
HHHH(Presso il loro Signore, la loro 
ricompensa saranno i Giardini di Eden, 
dove scorrono i ruscelli, in cui rimarranno 
in perpetuo. Allah si compiace di loro e 
loro si compiacciono di Lui. Ecco [cosa è 
riservato] a chi teme il suo Signore.) Il 
Giorno della resurrezione la loro ricompensa 
presso il loro Signore sarà fatta di giardini di 
una bellezza estrema nei quali risiederanno e 
si riposeranno senza sosta. Fiumi coleranno 
sotto i palazzi e gli alberi; là rimarranno 
eternamente. Allah ha concesso loro la Sua 
soddisfazione, accettando le loro buone 
opere; sono soddisfatti di Lui poiché ha 
preparato loro ogni tipo di onori. Questa è la 
migliore delle ricompense che sarà accordata 
a quelli che hanno temuto Allah e si sono 
astenuti dal disobbedirGli.  

Surah 99 

Il Terremoto (Al-Zalzalah) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Quando la terra sarà agitata nel 
terremoto,) Quando la terra si scuoterà con 
uno scatto violento, 
BBBB(la terra rigetterà i suoi fardelli,)  
E caccerà fuori i morti e i tesori che si 
trovano nelle sue profondità 
CCCC(e dirà l'uomo: “Cosa le succede?”.) E 
gli esseri umani terrorizzati chiederanno: 
"Cosa le succede?" 
DDDD(In quel Giorno racconterà le sue 
storie,) Il Giorno della resurrezione, la terra 
parlerà di quel che la gente ha commesso 
sulla sua superficie in bene e in male, 
EEEE(giacché il tuo Signore gliele avrà 
ispirate.) Ed informerà anche che Allah le 
ha ordinato di rivelare ciò. 
FFFF(In quel Giorno gli uomini usciranno in 
gruppi, affinché siano mostrate loro le loro 
opere.) In quel Giorno, diverse categorie di 
persone si renderanno sul luogo dove saranno 
fatti i loro conti, affinché Allah mostri loro 
quel che hanno compiuto di buone o cattive 
opere, e che Egli ricompensa di conseguenza.  
GGGG(Chi avrà fatto [anche solo] il peso di un  

atomo di bene lo vedrà,) Chiunque avrà 
compiuto fosse anche il peso di una 
minuscola formica di bene, ne vedrà la 
ricompensa nell’aldilà;  
HHHH(e chi avrà fatto [anche solo] il peso di 
un atomo di male lo vedrà.) e chiunque 
avrà compiuto fosse anche il peso di una 
minuscola formica di male, ne vedrà la 
punizione nell’aldilà. 

Surah 100 

Le Scalpitanti (Al-‘Adiyât) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Per le scalpitanti ansimanti) Allah giura 
per i cavalli che corrono sul Suo sentiero, in 
direzione del nemico, e che aspirano col naso 
rumorosamente a causa del loro rapido galoppo. 
I servitori di Allah non hanno il diritto di giurare 
se non per Allah, poiché il fatto di giurare per 
altri che Allah è un atto di politeismo.  
BBBB(che fan sprizzare scintille,) E per i 
cavalli che fanno scaturire delle scintille a 
causa della durezza dei loro zoccoli e della 
loro corsa rapida.  
CCCC(che caricano al mattino,) Che si 
affrettanno di buon mattino contro il nemico,  



  

 @ @@ @

DCBAEJIHGFK� �

ò
CBA
 


LMONPTSRQ� �
UZYXWV[� �

_^]\`a� �
dcbeihgf� �

jnmlkoqp� �
rvutswyxz� �

ò
CBA
 


|{}`_~acb� �
deihgfjmlk� �
onprqsut� �
wvx}|{zy~� �

å|  ������� �
����٨� �

���	�
�� �
١٠٢  

ä|  
������� �
��١١� �

���	�
�� �
١٠١  

montati dai loro cavalieri,  
DDDD(che fanno volare la polvere,) Che, 
nella loro corsa, sollevano la polvere.  
EEEE(che irrompono in mezzo [al nemico].) 
E che si affollano con i loro cavalieri, in 
mezzo ai gruppi di nemici.  
FFFF(Invero l’uomo è ingrato verso il suo 
Signore,) L'uomo è realmente ingrato di 
fronte alle grazie del suo Signore;  
GGGG(invero è ben conscio di ciò.) Ne è a 
conoscenza e riconosce la sua ingratitudine.  
HHHH(Invero è avido per amore delle 
ricchezze!) E ama enormemente le ricchezze.  
IIII(Non sa che, quando sarà messo 
sottosopra quello che è nelle tombe) L'uomo 
non sa ciò che lo attende quando Allah farà 
fare uscire i morti dalla loro tomba per fare i 
conti e darà a ciascuno la sua retribuzione?  
JJJJ(e reso noto quello che è nei petti,) E 
che Allah esporrà tutto ciò che era nascosto 
nei petti di bene o di male.  
KKKK(il loro Signore, in quel Giorno, sarà 
ben informato su di loro?) in quel Giorno, 
il loro Signore saprà perfettamente tutto su 
di loro e su quel che facevano; 
assolutamente nulla Gli sfugge. 

Surah 101 

La Percotente (Al-Qari’ah) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(La Percotente,) L'ora che colpisce i 
cuori con il terrore che provoca.  
BBBB(cos’è mai la Percotente?) Quale è 
questa cosa che colpisce?  
CCCC(E chi potrà farti comprendere cos’è la 
Percotente?) Chi t’informerà al suo riguardo? 
DDDD(Il Giorno in cui gli uomini saranno 
come falene disperse,) In quel Giorno, la 
gente sarà, per il gran numero, la sua 
dispersione e agitazione, come farfalle 
disperse. Questi insetti sono soliti gettarsi gli 
uni dopo gli altri nel fuoco. 
EEEE(e le montagne come fiocchi di lana 
cardata,) Le montagne saranno come la lana 
di diversi colori, che si carda a mano, 
diventa polvere quindi scompare. 
FFFF(colui le cui bilance saranno pesanti) 
Quello il cui piatto (della bilancia) delle buone 
azioni sarà più pesante (di quello delle cattive),  
GGGG(avrà una vita felice;) troverà una vita 
piacevole in paradiso. 
HHHH(colui che invece avrà bilance leggere,) 
quello il cui piatto della bilancia delle buone 
azioni sarà leggero, e il cui piatto (della 
bilancia) delle cattive azioni sarà più pesante,     
IIII(avrà per dimora il Baratro.) la sua 
destinazione sarà la Gehenna. 
JJJJ(E chi potrà farti comprendere cos’è?) 
Chi ti informerà - o Profeta – che cos’è 
questo abisso?  
KKKK(È un Fuoco ardente.) È un fuoco 
bollente che ha i suoi abitanti per combustibile. 

Surah 102 

Il Rivaleggiare (At-Takāthur) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Il rivaleggiare vi distrarrà,) Vi vantate 
delle vostre grandi ricchezze e della votra 
progenie numerosa, ma ciò vi ha deviati 
dall'obbedienza di Allah.  
BBBB(finché visiterete le tombe.) E le vostre 
vanaglorie hanno continuato a deviarvi fino 
ad accompagnarvi alle vostra tombe, e alle 
vostre sepolture.  
CCCC(Invece no! Ben presto saprete.) Non 
ha senso che l'accumulo di ricchezze vi 
conduca alla vostra perdita. Vi renderete 
presto conto che l’aldilà è migliore per voi. 
DDDD(E ancora no! Ben presto saprete.) 
ancora una volta, state in guardia! Saprete 
presto la brutta fine che vi è riservata per 
esservi disinteressati dell’altra vita.  



  

@ @@ @

ò� �
CBA
 


ABFEDCGJIH� �
PONMLKQ� �

ò� �
CBA
 


UTSRVZYXW[� �
_^]\`edcbaf� �
jihgknmloqp� �
srtwvux{zy|� �

ò� �
CBA� �
cba`_~}dgfe� �

ihjnmlkop� �
srqtwvux  

è|  
������� �
٥� �

���	�
�� �
١٠٥  

ç|  
������� �
٩� �

���	�
�� �
١٠٤  

æ|  
������� �
٣� �

���	�
�� �
١٠٣  

EEEE(No! Se solo sapeste con certezza...) 
Non ha senso che l'accumulo di ricchezze vi 
conduca alla vostra perdita in questa 
maniera; se aveste avuto la vera scienza, vi 
sareste astenuti [dal male] e vi sareste 
affrettati a salvare le vostre anime che 
correvano alla propria perdizione.  
FFFF(Vedrete certamente la Fornace.) 
Vedrete certamente la fornace  
GGGG(Lo vedrete con l’occhio della certezza,) 
Senz’altro, la vedrete senza alcun dubbio.  
HHHH(quindi in quel Giorno, sarete 
interrogati sulla delizia.) quindi, sarete 
interrogati il Giorno della Resurrezione per 
tutti i tipi di benefici (di cui avete goduto). 

Surah 103 

Il Tempo (Al-‘Asr) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Per il Tempo! 
BBBB(Invero l’uomo è in perdita,) Allah 
giura per il tempo, per quel che contiene a 
prova della Sua capacità illimitata, della Sua 
immensa grandezza. E giura che il figlio di 
Adamo (l’essere umano) va incontro alla sua 
perdizione e alla sua distruzione. Invece, il 
servo non ha il diritto di giurare  che per 
Allah, poiché giurare per altri che Allah è un 
atto di politeismo.  
CCCC(eccetto coloro che credono e compiono 
il bene, vicendevolmente si raccomandano la 
verità e vicendevolmente si raccomandano 
la pazienza.) Eccetto quelli che credono in 
Allah, compiono buone opere e si raccomandano 
reciprocamente di attenersi alla verità, 
obbedire ad Allah e pazientare in questa via. 

Surah 104 

Il Diffamatore (Al-Humazah) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Guai ad ogni diffamatore maldicente,) 
Che il male e la distruzione si abbattano su 
ogni persona che sparla degli altri e li calunnia. 
BBBB(che accumula ricchezze e le conta;) 
Quello la cui sola preoccupazione è 
accumulare beni e contarli.  
CCCC(pensa che la sua ricchezza lo renderà 
immortale?) Pensa che il denaro che ha 
raccolto gli garantirà di vivere eternamente e 
di sfuggire al Giudizio.  
DDDD(No, sarà certamente gettato nella 
Voragine.) Non è affatto come pensa, sarà 
invece precipitato nel fuoco che tutto distrugge.     
EEEE(E chi mai ti farà comprendere cos’è 
la Voragine?) Sai tu - o Messaggero di 
Allah - cosa è realmente questo fuoco? 

FFFF([È] il Fuoco attizzato di Allah,) 
GGGG(che consuma i cuori.) È il fuoco di 
Allah, che è incessantemente attizzato, e le 
cui fiamme sono così ardenti e brucianti da 
forare i corpi e raggiungere i loro cuori.  
HHHH(Invero [si chiuderà] su di loro,) 
IIII(in estese colonne.) e questo fuoco li 
imprigionerà con lunghe catene, affinché 
non ne possano uscire. 

Surah 105 

L’Elefante (Al-Fīl) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Non hai visto come agì il tuo Signore 
con quelli dell’elefante?) Non sai - o 
Messaggero di Allah - come il tuo Signore 
ha ridotto l'esercito dell'elefante - Abrahah 
l’abissino ed il suo esercito, che voleva 
distruggere la sacra Ka’bah?  
BBBB(Non fece fallire le loro astuzie?) Non ha 
sventato e ridotto a nulla il loro piano malefico?  
CCCC(Mandò contro di loro stormi di uccelli) 
Ha inviato loro uccelli in gruppi successivi,  
DDDD(lancianti su di loro pietre di argilla 
indurita.) che li bombardarono di pietre in 
argilla indurita. 



  

 @ @@ @

ò�
CBA
 


BACGFED� �
HKJILMON� �

TSRQPU� �

ò�
CBA
 


YXWVZ\[� �
^]_dcba`e� �

gfhmlkji� �
nqportsu� �

ò�
CBA� �

xwvy|{z}� �
a`_~b� �

ë|  
������� �
٣� �

���	�
�� �
١٠٨  

ê|  
������� �
٧� �

���	�
�� �
١٠٧  

é|  
������� �
٤� �

���	�
�� �
١٠٦  

EEEE(Li ridusse come pula svuotata.) Allah 
li ha fracassati con queste pietre e li ha resi 
come foglie di una pianta che i ruminanti 
hanno masticato quindi sputato. 

Surah 106 

I Coreisciti (Quraysh) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Per il patto dei Coreisciti,)  
BBBB(per il loro patto delle carovane 
invernali ed estive.) Che bella abitudine 
quella dei Quraysh! Infatti, i membri di 
questa tribù erano soliti viaggiare verso lo 
Yemen in inverno e verso la grande Siria 
(Shâm) in estate, per comperare le derrate di 
cui avevano bisogno. E ciò si svolgeva senza 
rischi, con profitto, ed in modo molto 
organizzato, con una facilità stupefacente.  
CCCC(Adorino dunque il Signore di questa 
Casa,) che ringrazino e adorino dunque il 
Signore di questa Casa di cui sono fieri. 
Questa non è altro che la Ka’bah – dalla 
quale hanno tratto il loro onore e gloria; che 
proclamino l'Unicità di Allah e che Lo 
adorino unicamente.  

DDDD(Colui Che li ha preservati dalla fame 
e li ha messi al riparo da [ogni] timore.) 
Colui Che li ha nutriti quando erano affamati, 
e ha dato loro sicurezza allorché erano presi da 
grande paura ed erano terrorizzati. 

Surah 107 

L’Utensile (Al-Mâ’ûn) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Non vedi colui che taccia di menzogna 
il Giudizio?) Hai visto la situazione di 
quello che nega la resurrezione e la 
Retribuzione?  
BBBB(È quello stesso che scaccia l’orfano,) 
Quello che respinge anche l'orfano, quello il 
cui padre è morto mentre era piccolo, con 
violenza e durezza, privandolo dei suoi diritti, 
per crudeltà di cuore.  
CCCC(e non esorta a sfamare il povero.) non 
esorta gli altri a dare da mangiare ai 
bisognosi, coloro che non possiedono quanto 
basta a  soddisfare i loro bisogni. Che dire 
allora del fatto che si propone di nutrire lui 
stesso il povero? 
DDDD(Guai a quelli che fanno l’orazione 
EEEE(e sono incuranti delle loro orazioni,) 
coloro che sono distratti al punto di 
trascurare le loro preghiere subiranno una 
punizione dolorosa; non compiono 
correttamente l’orazione, e non la eseguono 
nei tempi prescritti.  
FFFF(che sono pieni di ostentazione) quelli 
che si mettono in mostra nel compiere le 
buone opere solo affinché la gente li possa 
vedere.  
GGGG(e rifiutano di dare ciò che è utile.) 
Rifiutano di prestare cose mentre ciò non 
costa nulla a loro, come i recipienti o altri 
oggetti. Non compiono il bene 
nell'adorazione del loro Signore, e non lo 
compiono verso le Sue creature. 

Surah 108 

L’Abbondanza (Al-Kauthar) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(In verità ti abbiamo dato 
l’abbondanza.) Ti abbiamo dato – o 
Messaggero di Allah - bene in abbondanza 
quaggiù e nell’aldilà. Fra queste grazie, ti 
abbiamo dato il fiume Al-Kauthar in 
paradiso; è attorniato di tende simili a perle 
cave, il suo limo è fatto di muschio.     
BBBB(Esegui l’orazione per il tuo Signore e 
sacrifica!) Dedica unicamente al tuo 



  

@ @@ @

ò� �
CBA
 


CBADHGFEI
 

NMLKJOTSRQPU
 

ZYXWV[_^]\`� �

ò� �
CBA
 


edcbafhg
 

mlkjinqpo
 

rsvutw� �

ò� �
CBA� �

|{zyx}ba`_~
 

cdhgfeij
 


lkmrqpons  

î|  
������ 
٥ 

���	�
�� �
١١١  

í|  
������� �
٣� �

���	�
�� �
١١٠  

ì|  
������� �
٦� �

���	�
�� �
١٠٩  

Signore tutta la tua preghiera, e sacrifica per 
Lui e nel Suo Nome soltanto.  
CCCC(In verità sarà colui che ti odia a non 
avere seguito.) Quello che ti detesta e prova 
dell'avversione per ciò che ti è stato rivelato 
in rettitudine e luce, è quello la cui progenie 
si interromperà, e che sarà privato di ogni 
bene. 

Surah 109 

I Miscredenti (Al-Kâfirûn) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Di’: «O miscredenti!) Dì – o 
Messaggero di Allah -  a quanti hanno 
rinnegato Allah ed il Suo Profeta: “O voi 
che  avete rinnegato Allah…  
BBBB(Io non adoro quel che voi adorate) 
Non adoro gli idoli e le false divinità che voi 
adorate.  
CCCC(e voi non siete adoratori di quel che io 
adoro.) E voi non adorate il Dio Unico che 
io adoro, Che è il Signore dei mondi, il Solo 
Che ha il diritto di essere adorato.  
DDDD(Io non sono adoratore di quel che voi 
avete adorato) E io non adoro gli idoli e le 
false divinità che voi adorate. 
EEEE(e voi non siete adoratori di quel che io 
adoro:)  E non adorerete in futuro Quel che 
io adoro. Questi versetti sono stati rivelati ad 
alcuni politeisti, a proposito dei quali Allah 
sapeva in anticipo che non avrebbero mai 
creduto.     
FFFF(a voi la vostra religione, a me la mia».) 
A voi la vostra religione che persistete a 
seguire ed a me la mia religione, che mi basta”. 

Surah 110 

L’Ausilio (An-Nasr) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Quando verrà l’ausilio di Allah e la 
vittoria,) Quando si realizzerà – o Profeta - la 
vittoria sui politeisti della tribù dei Quraysh, 
come pure la conquista della Mecca,     
BBBB(e vedrai le genti entrare in massa 
nella religione di Allah,) e vedrai numerose 
persone entrare nell'Islam, gruppi dopo gruppi.  
CCCC(glorifica il tuo Signore lodandoLo e 
chiediGli perdono: in verità Egli è Colui 
che accetta il pentimento.) Quando questo 
avverrà, allora preparati ad incontrare il tuo 
Signore, proclamando la Sua gloria, 
lodandoLo, ed implorando il Suo perdono 
abbondantemente, poiché Egli perdona 
molto a coloro che Lo glorificano e Gli 

chiedono perdono; Egli assolve i loro 
peccati, fa loro misericordia e accetta il loro 
pentimeno. 

Surah 111 

Le Fibre di Palma (Al-Masad) 
In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Periscano le mani di Abû Lahab, e 
perisca anche lui.) Che le mani di Abû 
Lahab siano distrutte e dannate per avere 
fatto torto al Profeta Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam). 
La distruzione e la disgrazia di Abû Lahab si 
è effettivamente realizzata (dopo la 
rivelazione di questo versetto).  
BBBB(Le sue ricchezze e i suoi figli non gli 
gioveranno.) Il suo denaro e suo figlio non 
gli saranno di alcun aiuto e non potranno in 
alcun modo respingere la punizione di Allah 
quando si abbatterà su di lui. 
CCCC(Sarà bruciato nel Fuoco ardente,) 
Egli entrerà nel fuoco della Gehenna, dalle 
fiamme ardenti,  
DDDD(assieme a sua moglie, la portatrice di 
legna,) Come sua moglie, che portava rami 



  

 @ @@ @

ò� �
CBA
 


DCBAEGFHJI� �
LKMRQPONS� �

ò� �
CBA
 


WVUTX\[ZY]^� �
ba`_cgfed� �
hinmlkjo� �

ò� �
CBA� �

psrqtvuwx� �
yz~}|{_`� �

dcbae� �
hgfi  

������� �
٦� � ñ|  

���	�
�� �
١١٤  

ð|  
������� �
٥� �

���	�
�� �
١١٣  

ï|  
������� �
٤� �

���	�
�� �
١١٢  

spinosi e li gettava sul cammino del Profeta 
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) per nuocergli.  
EEEE(che avrà al collo una corda di fibre di 
palma.) porterà attorno al collo una fune 
intrecciata di fibre molto strette, resistenti e 
ruvide, dalla quale sarà sollevata per essere 
gettata nel livello più profondo dell'inferno. 

Surah 112 

Il Puro Monoteismo (Al-Ikhlâs) 
 In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Di’: «Egli Allah è Unico,) Dì – o  
Messaggero di Allah: “È Allah, il Solo a 
possedere il diritto di essere adorato (Al 
Ulûhiyyah), la signoria (ar-Rubûbiyyah) e i 
Nomi e gli Attributi che Gli sono propri; 
nessuno li condivide con lui.  
BBBB(Allah è l’Assoluto.) Allah, i cui Attributi 
di nobiltà, gloria e grandezza sono perfetti, 
Colui verso il Quale le creature si orientano 
per soddisfare i propri bisogni e desideri  
CCCC(Non ha generato, non è stato 
generato) non ha discendenza, né padre, né 
compagna e nulla Gli è simile.  

DDDD(e nessuno è eguale a Lui».) Nessuno 
Gli è comparabile, non somiglia a nessuna 
delle Sue creature, né nei Suoi Nomi, né nei 
Suoi Attributi e nemmeno nei Suoi atti. Che 
Allah sia benedetto ed esaltato, a Lui 
appartiene la gloria”. 

Surah 113 

L’Alba Nascente (Al-Falaq) 
 In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Di’: «Mi rifugio nel Signore dell’alba 
nascente,) Dì – o Messaggero di Allah: 
“Cerco protezione e  mi rifugio presso il 
Signore dell'alba, il levare del giorno.  
BBBB(contro il male che ha creato,) Contro il 
male e la malvagità di tutte le creature.  
CCCC(e contro il male dell’oscurità che si 
estende) contro il male di una notte molto 
scura quando torna e si diffonde con i mali 
ed i pericoli che contiene.  
DDDD(e contro il male delle soffianti sui nodi,) 
contro il male delle streghe che soffiano sui 
nodi che legano per stregare la gente.  
EEEE(e contro il male dell’invidioso quando 
invidia».) Contro il male dell'invidioso che è 
pieno di odio per ciò che Allah ha accordato 
alla gente in grazie e favori, e che auspica 
che queste grazie scompaiano e che il male 
si abbatta su di loro”. 

Surah 114 

Gli Uomini (An-Nâs) 
 In nome di Allah, il Compassionevole, il Misericordioso. 
AAAA(Di’: «Mi rifugio nel Signore degli 
uomini,) Dì - o Messaggero di Allah:  “Cerco 
protezione e mi rifugio presso  il Signore 
della gente, il Solo capace di respingere il 
male delle suggestioni malefiche.  
BBBB(Re degli uomini,) Sovrano della gente, 
Colui Che disciplina tutti i loro affari e Che 
non ha alcun bisogno di loro. 
CCCC(Dio degli uomini,) Dio della gente, la 
Sola Divinità Che merita di essere adorata.   
DDDD(contro il male del sussurratore 
furtivo,) contro il male di Satana che 
sussurra pensieri malefici quando ci si 
distrae dal ricordo di Allah, e che scompare 
appena Lo si invoca.  
EEEE(che soffia il male nei cuori degli 
uomini,) quello che semina il male e i dubbi 
nei cuori della gente.  
FFFF(che [venga] dai dèmoni o dagli 
uomini».) Contro i diavoli fra uomini e i 
dèmoni”.  



  

@ @

1  Da dove il musulmano impara la sua dottrina? Il musulmano basa la sua 
dottrina dal Libro di Allah (�) e dalla Sunnah autentica del Suo Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), 
il quale non riferiva alle persone nulla al di fuori di ciò che gli veniva rivelato: 
non è che una Rivelazione ispirata (Corano LIII. An-Najm, 4). 
Basiamo anche la nostra dottrina sulla comprensione della religione che ebbero 
i Compagni del Profeta e i nostri pii Predecessori. 
2  In caso di divergenza, a cosa dobbiamo riferirci? Dobbiamo fare riferimento 
alla legislazione islamica e giudicare secondo il Libro di Allah e la Sunnah del 
Suo Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), poiché Allah (�) dice: Se siete discordi in qualcosa, 
fate riferimento ad Allah e al Messaggero (Corano IV. An-Nisâ’, 59) 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Vi ho lasciato due cose che, se vi atterrete 

strettamente ad esse, vi preserveranno da ogni sviamento: il Libro di Allah e la Sunnah 
del Suo Profeta” [Riportato da Ahmad].  
3  Quale sarà il gruppo salvato nel Giorno della Resurrezione? Il Profeta                 
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “E la mia comunità si dividerà in sessantatré gruppi; tutti andranno 
all’Inferno, tranne uno”. I Compagni chiesero: “Quale, o Messaggero di Allah?”. 
Rispose: “Quello a cui appartengo io e i miei Compagni” [Ahmad]. La verità è, dunque, ciò 
che praticavano il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e i suoi Compagni. È vostro preciso dovere 
seguire la Sunnah del Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e allontanarvi dall’innovazione se 
aspiriate alla salvezza e all’accettazione delle vostre opere presso Allah (�). 
4 Quali sono le condizioni perché un’azione risulti gradita? Queste 
condizioni sono: 1) La fede in Allah e il monoteismo (At-Tawhîd): Infatti, 
un’azione non è accettata senza fede. 2) La sincerità (Al-Ikhlâs), che consiste nel 
rivolgere l’intenzione di quest’opera esclusivamente ad Allah. 3) La conformità 
con gli insegnamenti del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) (Al-Ittibâc), ovvero seguendo la 
metologia stabilita Profeta e delineata da Allah. Se una di queste condizioni 
viene a mancare, l’azione è rigettata. Allah (�) dice: Abbiamo giudicato le 
loro opere e ne abbiamo fatto polvere dispersa (Corano XXV. Al-Furqân, 23) 

5  Quanti gradi ci sono nella religione islamica? La religione ha tre gradi: 
L’Islâm (Al-Islâm), la fede (Al-Îmân) e la perfezione (Al-Ihsân). 
6  Cos’è l’Islâm e qual è il numero dei suoi pilastri? L’Islâm è la sottomissione 
ad Allah attraverso il monoteismo (Tawhîd), l’assoggettamento a Lui attraverso 
l’obbedienza e il rinnegamento del politeismo e dei suoi adepti. L’Islâm ha cinque 
pilastri, menzionati nella definizione del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “L’Islâm è basato su 
cinque [pilastri]: la testimonianza che non vi è divinità [degna d’adorazione] al di fuori di 
Allah e che Muhammad è il Messaggero di Allah, il compimento dell’orazione, il pagamento 
della Zakât, il pellegrinaggio alla Casa sacra e il digiuno del Ramadân” [Al-Bukhârî e Muslim]. 
7  Cos’è la fede e qual è il numero dei suoi pilastri? La fede è la convinzione 
del cuore, ciò che attesta la lingua e ciò che è applicato dalle membra del corpo; essa 
aumenta quando si obbedisce ad Allah e diminuisce quando Gli si disobbedisce. 
Allah (�) dice: affinché possano accrescere la loro fede1 (Corano XLVIII. Al-Fath, 4) 

                              
1 Lett.: “Affinché aggiungano fede alla loro fede” 

Questioni importanti 
nella vita del musulmano 



  

 @ @@ @

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “La fede è composta da settanta parti; la migliore 

consiste nel testimoniare: “non vi è altra divinità degna d’adorazione all’infuori di 
Allah” e la minore consiste nel rimuovere un ostacolo dalla strada che potrebbe 
arrecare danno. E il pudore fa parte della fede” [Riportato da Muslim]. 

Per rendervi bene conto di ciò, noterete in voi stessi una maggiore 
propensione all’obbedienza durante i periodi in cui le buone azioni sono 
numerose e una minore quando si commettono dei peccati. Allah (�) dice: Le 
opere meritorie scacciano quelle malvagie (Corano XI. Hûd, 114) 

La fede ha sei pilastri. Essi sono ricordati nella parola del Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam): 

“Consiste nel credere in Allah, nei Suoi angeli, nei Suoi Libri, nei Suoi Messaggeri, 
nell’Ultimo Giorno, e nel credere nel destino, che sia buono o cattivo” [Riportato da Al-Bukhârî]. 
8  Che cosa significa: “Non vi è altra divinità all’infuori di Allah”? 
Ciò significa la negazione del diritto d’adorazione di ogni divinità all’infuori di 
Allah e l’affermazione che tale diritto appartiene ad Allah (�) esclusivamente. 
9  Allah è con noi? Sì, Allah è con noi attraverso la Sua conoscenza, il Suo 
udito, la Sua vista, la Sua protezione, il Suo dominio, la Sua potenza e la Sua 
volontà. Quanto alla Sua Essenza, Essa non si mescola alle creature e nessuna 
delle Sue creature può discernerLa, gloria e purezza ad Allah. 
10 Si può vedere Allah? La comunità musulmana è unanime nel ritenere che 
non si veda Allah nella vita presente e che i credenti vedranno Allah nel luogo 
del raduno nel Giorno della Resurrezione e in Paradiso. Allah (�) dice: In quel 
Giorno ci saranno dei volti splendenti, che guarderanno il loro Signore (Corano 

LXXV. Al-Qiyâma, 22-23) 
11  Qual è l’utilità di conoscere i nomi di Allah e i Suoi attributi? Il primo 
dovere che Allah (�) ha prescritto ai Suoi servi è quello di conoscerLo. Se la 
gente Lo conoscesse, Lo adorerebbe come si deve. Allah (�) dice: Sappi che in 
verità non c'è dio all'infuori di Allah e implora perdono per la tua colpa 
(Corano XLVII. Muhammad, 19) 

Così, l’invocazione di Allah per l’immensità della Sua misericordia comporta 
la speranza [di ottenere il Suo perdono]; il ricordo del Suo castigo severo implica di 
temerLo e il fatto che Egli sia il Solo a distribuire i Suoi benefici comporta la 
gratitudine e il ringraziamento nei Suoi confronti. Si intende, per adorare Allah 
attraverso i Suoi nomi e attributi: conoscerli, comprendere il loro senso e metterli 
in pratica. È raccomandato per il servo di far propri alcuni dei nomi e degli 
attributi di Allah, per esempio la scienza, la compassione, la giustizia. Ve ne sono 
altri che al servo è vietato adottare, come la divinità, la fierezza e l’orgoglio – 
poiché sono propri ad Allah. Altri attributi infine sono propri al servo, meritori 
per lui e perfino obbligatori, ma con i quali è vietato definire il Signore, come la 
servitudine (al-cUbûdiyah), la povertà, il bisogno, la sottomissione, l’implorazione, ecc. 
La creatura più amata da Allah è colei che possiede le qualità che Allah ama e la 
creatura più esecrabile presso Allah è quella che detiene le qualità che Allah detesta. 
12  Allah (����) dice: Ad Allah appartengono i nomi più belli: invocateLo con 
quelli (Corano VII. Al-Acrâf, 180) 



  

@ @

Si riporta in maniera autentica che il Messaggero di Allah (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: 

“Allah ha novantanove nomi, cento meno uno; chi li conosce e mette in pratica (lett. 
enumera) entrerà in Paradiso” [Al-Bukhârî e Muslim].  

Enumerarli significa: 1- Enumerare i Suoi nomi ed elencarli;  
2- Comprenderne il senso e credervi. Per esempio, quando si dice Al-Hakîm (il 
Saggio), ci si sottomette interamente ad Allah, poiché si sa che tutto è stabilito 
dalla Sua saggezza. Quando si sente Al-Quddûs (il Santissimo), ciò che viene 
in mente è che Allah è esente da qualsiasi difetto.  
3- Invocare Allah coi Suoi nomi. L’invocazione è di due tipi: a)L’invocazione di 
elogio e di adorazione; b) L’invocazione di richiesta. 
Riferendosi al Corano e alla Sunnah autentica, si possono elencare i nomi di 

Allah. Essi sono: 
Nome Significato 

، 
Allâh 

Colui che possiede l’essere divino e il diritto di essere adorato su tutta 
la Sua creazione. Egli è Colui che è adorato, per il Quale ci si umilia 
e al Quale ci si sottomette interamente. Ci si inchina, ci si prosterna 
dinanzi a Lui e Gli si rivolgono tutte le forme di adorazione. 

�������������������� 
Ar-Rahmân 

Il sommamente Misericordioso: Questo nome indica l’immensità della 
misericordia di Allah, che tocca tutte le Sue creature. Questo nome 
è proprio ad Allah (�). È vietato attribuirlo ad altri che Lui. 

يميميميمالرحالرحالرحالرح  
Ar-Rahîm 

Colui Che dona misericordia: Il Misericordioso, che perdona ai 
credenti in questa vita e nell’Aldilà. Egli li guida verso la Sua 
adorazione e li onorerà nell’Aldilà accordando loro il Suo Paradiso. 

 العفـوالعفـوالعفـوالعفـو
Al-cAfuw 

Il Grande Perdonatore, Colui che cancella i peccati, li assolve e non 
punisce il servo, anche quando egli lo meriterebbe. 

 الغفورالغفورالغفورالغفور
Al-Ghafûr 

Il Perdonatore, Colui che nasconde i peccati, non li divulga e non 
punisce colui che li commette. 

 الغفارالغفارالغفارالغفار
Al-Ghaffâr 

Colui Che tutto perdona; nome che indica che Allah perdona senza 
sosta al Suo servo che commette dei peccati e poi domanda il perdono. 

 الرءوفالرءوفالرءوفالرءوف
Ar-Ra’ûf 

Il Clemente; Colui che possiede la compassione, che è il colmo della 
clemenza che raggiunge tutte le creature di questo mondo, ed 
alcune nella vita futura i cui alleati sono i credenti. 

 الحليم
Al-Halîm 

L’Indulgente; Colui che non si affretta nel punire i Suoi servi, 
nonostante ne abbia la capacità. Al contrario, li tollera e li perdona 
quando essi chiedono il Suo perdono. 

 التواب
At-Tawwâb 

Colui che accetta il pentimento dei Suoi adoratori, Colui Che facilita a 
chi vuole fra i Suoi servi la via verso il pentimento, accettandolo da 
parte loro. 

 الستير
As-Sittîr 

Colui che copre [i peccati del] Suo servo e non lo diffama di fronte 
agli altri. Egli ama che il proprio servo copra i propri peccati e 
quelli degli altri, come pure che copra le parti intime. 

 الغني�
Al-Ghanîy 

Il Ricco, Colui Che non ha mai alcun bisogno di nessuna delle Sue 
creature per la perfezione Sua e dei Suoi attributi, mentre tutte le 
Sue creature hanno bisogno dei Suoi benefici e del Suo aiuto. 

 الكريم
Al-Karîm 

Il Generoso, Che possiede molti beni ed è molto munifico. Dona quel 
che vuole a chi vuole e come vuole, a chi chiede e a chi non chiede. 
Egli perdona i peccati e copre i difetti. 



  

 @ @@ @

 الأكرمالأكرمالأكرمالأكرم
Al-Akram 

L’estremamente Generoso, Colui Che possiede la generosità suprema, 
Che non ha pari nella Sua generosità. Da Lui proviene ogni bene. 
Egli ricompensa i credenti con i Suoi benefici. Tollera i 
disobbedienti e li giudica con giustizia. 

 الوهابالوهابالوهابالوهاب
Al-Wahhâb 

Colui Che dona senza contare, Colui Che elargisce molti doni senza 
conto e gratuitamente. Egli dona senza esserne richiesto. 

 الجواد
Al-Jawâd 

Il Generoso Benefattore, Colui Che dona e accorda i Suoi favori con 
larghezza alle Sue creature; tra di esse, i credenti sono quelli che ne 
ricevono la parte maggiore. 

 الودود
Al-Wadûd 

L’Amorevole, Colui Che ama i Suoi alleati, aumenta il loro amore 
concedendo loro il Suo perdono ed i Suoi benefici. È soddisfatto di 
loro, accetta le loro opere e le rende gradite alla gente della terra. 

 المعطي
Al-Muctîyy 

Il Grande Donatore; Egli dona quel che vuole dei Suoi tesori a chi 
desidera fra i Suoi servi; i Suoi alleati ne ottengono la parte maggiore. 
Colui Che ha creato ogni cosa attribuendole forma specifica. 

 الواسع
Al-Wâsic 

L’Immenso, Colui Che possiede numerosi Attributi; è impossibile 
lodarLo come merita realmente. Colui Che possiede la Grandezza 
ed il potere senza limite, la vasta clemenza ed il perdono; è 
Generoso nei Suoi doni e nel dispensare il bene. 

 المحسن
Al-Muhsin 

Il Benefattore, Colui Che detiene la perfezione nella Sua Essenza, nei 
Suoi Nomi, nei Suoi Attributi e nei Suoi Atti; ha creato ogni cosa in 
modo perfetto ed ha concesso la Sua bontà alle Sue creature. 

 الرازق
Ar-Râziq 

Il Sostentatore, Colui Che concede il sostentamento a tutte le creature, 
avendolo predestinato per loro prima ancora della creazione 
dell’universo. Lo concederà loro anche se con [apparente] ritardo. 

 الرزاق
Ar-Razzâq 

Il Sostentatore, Colui Che provvede; questo Nome indica la 
frequenza del dono del Suo sostentamento alle sue creature. Allah 
provvede ai loro bisogni prima ancora che Glielo chiedano, e 
nonostante essi Gli disobbediscano. 

 اللطيف
Al-Latîf 

Il Sottile, Colui Che conosce le cose sottili; nulla Gli sfugge. Fa 
pervenire il bene e le cose utili attraverso vie occulte ed impensabili. 

 الخبير
Al-Khabîr 

Il Perfetto Conoscitore, Colui la Cui conoscenza discerne ogni 
aspetto, tanto nascosto quanto apparente, di ogni cosa. 

 الفتاح
Al-Fattâh 

Colui Che apre, Colui Che accorda la vittoria, Colui Che distribuisce 
quel che vuole dei Suoi tesori, della Sua misericordia e della Sua 
provvidenza, in base alla Sua saggezza e conoscenza. 

 العليم
Al-cAlîm 

L’Onnisciente, Colui la Cui conoscenza discerne le cose occulte ed 
apparenti, segrete e pubbliche, il passato, il presente ed il futuro. 
Assolutamente nulla Gli sfugge. 

 البر
Al-Barr 

Il Caritatevole, Colui Che offre la Sua bontà con larghezza alle Sue 
creature. Nessuno è in grado di enumerare i Suoi benefici. È 
veridico nella Sua promessa. Colui che non tiene conto degli errori 
del Suo servo, lo aiuta e lo protegge. Egli accetta il poco che il Suo 
servitore Gli vota e lo accresce. 

 الحكيم
Al-Hakîm 

Il Saggio, Colui Che mette ogni cosa al suo posto; la Sua gestione 
non comporta alcuna mancanza né errore. 

 الحكم
Al-Hakam 

Il Giudice, Colui che giudica le Sue creature con Giustizia, non 
commette ingiustizia alcuna verso nessuna delle Sue creature. Ha 
rivelato il Suo nobile Libro come criterio di giudizio fra la gente. 



  

@ @

 الشاكر
Ash-Shâkir 

Il Riconoscente; Allah elogia chi Lo obbedisce ricompensandolo per 
le sue opere, anche se non siano numerose. Egli ricompensa colui 
che Lo ringrazi per i benefici che gli accorda, donandogliene ancor 
più in questa vita, e ricompensandolo nell’altra vita. 

 الشَّكور
Ash-Shakûr 

L’estremamente Grato; aumenta le poche opere del servo e ne 
moltiplica la ricompensa. La gratitudine di Allah verso il Suo servo 
consiste nel ricompensarlo per la sua riconoscenza, e nell’accettare 
le sue opere. 

 الجميل
Al-Jamîl 

Il Bello; È Colui Che è bello nella Sua Essenza, Che detiene la 
bellezza assoluta nei Suoi Nomi, Attributi ed Azioni. Ogni forma di 
bellezza che si trova nelle creature proviene da Allah – gloria a Lui. 

 المجيد
Al-Majîd 

Il Maestoso, Colui Che possiede l’orgoglio, la nobiltà, la maestosità 
e la maestà sulla terra e nei cieli. 

 الوليّ 
Al-Walîy 

Il Padrone o l’Alleato; È Colui Che si occupa degli affari delle Sue creature 
e della gestione del Suo regno; Egli sostiene ed assiste i Suoi alleati. 

 الحميد
Al-Hamîd 

Il Degno di lode; Colui Che viene lodato per i Suoi Nomi, i Suoi 
Attributi ed i Suoi Atti. Colui Che viene lodato nella gioia e 
nell’avversità, nella difficoltà e nel benessere. È il Degno di lode e di 
elogi giacché possiede tutti gli attributi di perfezione. 

مولىال  
Al-Mawlâ 

Il Signore; È il Signore, il Re, il Padrone; Colui Che prende la difesa 
dei Suoi alleati e li aiuta.  

 النصير
An-Nasîr 

Il Grande Difensore; Colui Che aiuta e fa trionfare chi Egli vuole; 
nessuno può sconfiggere chi riceve la protezione di Allah, e 
nessuno può sostenere colui che viene abbandonato da Allah.  

 السميع
As-Samîc 

Colui Che tutto ode; Colui Che percepisce col Suo Udito ogni 
parola e confidenza bisbigliata, ogni parola detta ad alta voce e 
proclama pubblico, ogni piccolo o grande rumore. È anche Colui 
Che esaudisce chi Lo invoca 

 البصير
Al-Basîr 

Colui Che tutto vede, Colui Che percepisce con la Sua vista ogni 
cosa presente nel mondo visibile ed in quello invisibile, dalla più 
nascosta alla più evidente, dalla più piccola alla più grande. 

 الشهيد
Ash-Shahîd 

Il Testimone di ogni cosa, Colui Che sorveglia la Sua creazione. 
Colui Che testimonia che Egli è l’Unico e che Egli stabilisce la 
Giustizia, Che testimonia che i credenti, gli angeli ed i profeti sono 
veridici allorché proclamano la Sua Unicità. 

 الرقيب
Ar-Raqîb 

L’Osservatore supremo, Colui Che osserva le Sue creature e ne 
registra le azioni. Non uno sguardo furtivo e nemmeno un 
momentaneo pensiero Gli sfuggono. 

 الرفيق
Ar-Rafîq 

Il Benevolo, Colui Che è estremamente Benevolo nei Suoi atti. 
Tratta i Suoi servi ed agisce con attenzione ed in modo graduale. 
Allah tratta i Suoi servi con dolcezza ed indulgenza; non impone 
loro quel che non potrebbero sopportare e parimenti ama che il Suo 
servo sia indulgente. 

 القريب
Al-Qarîb 

Il Prossimo; Egli è Vicino alla Sua creazione in generale attraverso la 
Sua conoscenza e capacità; Prossimo ai Suoi servi credenti attraverso 
la Sua dolcezza ed il Suo sostegno, nonostante Egli rimanga sul Suo 
trono, e la Sua Essenza non si mischi alle Sue creature.  

لمجيبا  
Al-Mujîb 

Colui Che esaudisce le invocazioni, Colui Che esaudisce le 
invocazioni e le richieste, in base alla Sua saggezza e conoscenza. 



  

 @ @@ @

 المقيت
Al-Muqît 

Colui Che elargisce il nutrimento, Colui Che ha creato il nutrimento 
e la sussistenza assicurando di farla pervenire alle Sue creature. Egli 
conserva la sussistenza e gli atti dei Suoi servi senza causarne 
alcuna diminuzione [fino al Giorno del Giudizio]. 

 الحسيب
Al-Hasîb 

Colui Che tiene i conti, Colui Che procura tutto ciò di cui i servi 
hanno bisogno nella loro vita e nella loro religione; i credenti ne 
ricevono la parte maggiore. Allah chiede conto di tutte le azioni che 
sono state compiute in questa vita. 

 المؤمن
Al-Mu’min 

Il Rassicurante, Colui Che testimonia della buona fede dei profeti e di 
quanti li hanno seguiti, per mezzo della Sua attestazione e delle prove 
che fornisce. Egli procura la sicurezza nella vita di questo mondo e 
nella vita futura. Rassicura i credenti che saranno al riparo da ogni 
ingiustizia, dal Suo castigo e dalla grande paura nel Giorno del Giudizio. 

 المنان
Al-Mannân 

Il Benefattore, Colui Che elargisce con larghezza, offre alle Sue 
creature i Suoi benefici e la sua bontà in abbondanza. 

 الطيّب
At-Tayyib 

Il Buono, il Puro e l’Esente da ogni difetto ed imperfezione. 
Possiede la Perfezione e la Pienezza assolute. Concede molti beni ai 
Suoi servi e non accetta che gli atti ed i gesti di carità puri, leciti ed 
a Lui esclusivamente dedicati. 

 الشافي
Ash-Shâfiy 

Colui Che guarisce i cuori ed i corpi dalle malattie. I servi non 
dispongono se non di ciò che Allah ha concesso loro come rimedi. 
Quanto alla guarigione, essa proviene esclusivamente da Allah – 
Gloria e Purezza a Lui. 

 الحفيظ
Al-Hafîth 

Il Custode, il Conservatore, Colui Che protegge e preserva i 
credenti e le loro opere attraverso la Sua Grazia, e Che preserva e 
protegge tutte le creature per mezzo della Sua onnipotenza.  

 الوكيل
Al-Wakîl 

Il Garante, Colui Che si fa carico della creazione e della gestione 
dell’universo. Ha creato le creature e garantisce loro la 
provvidenza. È il Garante dei credenti che a Lui si affidano prima 
di agire, chiedono il Suo aiuto negli affari della vita, Lo ringraziano 
e Lo lodano quando facilita loro le loro imprese e che sono 
soddisfatti del loro destino quando Egli li mette alla prova. 

 الخلاّق
Al-Khallâq 

Il Grande Creatore; Nome che indica la moltitudine delle cose che 
Allah ha creato. Allah non cessa di creare e di meritare questo 
sublime attributo. 

 الخالق
Al-Khâliq 

Il Creatore; È l’Ideatore, il Creatore di tutta la creazione, a partire 
dal nulla, senza alcun modello precedente. 

 البارئ
Al-Bâri’ 

Colui che dà inizio a tutte le cose, il Rinnovatore, Colui Che ha 
creato quel che ha predestinato e deciso di creare come creature ed 
è Colui Che le ha fatte esistere. 

ر  المصوِّ
Al-

Musawwir 

Colui Che dà forma; Colui Che ha donato alle creature la forma che 
ha scelto per loro, in base alla Sua saggezza, alla Sua scienza ed alla 
Sua misericordia. 

 الربّ 
Ar-Rabb 

Il Signore; Colui Che fa crescere le creature per mezzo dei Suoi benefici, 
facendole crescere in modo graduale. Educa i Suoi alleati per correggere il 
loro cuore. Egli è il Creatore e Proprietario di ogni cosa, il Padrone assoluto. 

 العظيم
Al-cAthîm 

L’Immenso; Colui Che possiede la grandezza assoluta nella Sua Essenza, 
nei Suoi Nomi ed Attributi. Pertanto le creature debbono proclamare 
la Sua grandezza e venerarLo e rispettare il Suoi ordini e divieti. 



  

@ @

 القاهر
Al-Qâhir 

 

Il Dominatore; Colui Che umilia i Suoi servi, li assoggetta e 
domina. Egli è il Soggiogatore, Colui dinanzi al Quale si abbassano 
le nuche (nella preghiera) e si umiliano i volti.  

 القهّار
Al-Qahhâr 

Il Dominatore supremo; Si tratta della stessa definizione 
precedente, in forma intensiva. 

 المهيم!ن�المهيم!ن�المهيم!ن�المهيم!ن�
Al-Muhaymin 

Il Protettore, Colui Che si occupa di una cosa, la protegge, la 
sorveglia e la circonda. 

 العزيزالعزيزالعزيزالعزيز
Al-cAzîz 

L’Onnipotente, Colui Che detiene la potenza in ogni sua forma: la 
forza – nessuno può vincerLo; l’astensione da ogni cosa – non ha 
bisogno di alcuno; la potenza e la dominazione – nulla si muove se 
non col Suo permesso. 

 الجب�ـارالجب�ـارالجب�ـارالجب�ـار
Al-Jabbâr 

Colui Che domina, Colui Che costringe al Suo volere, Colui Che 
possiede la volontà cogente; tutte le creature sono a Lui asservite, 
sottomesse alla Sua grandezza, dirette dal Suo giudizio. Egli ripara 
quel che è rotto, arricchisce il povero, rende facile quel che è 
difficile, guarisce l’ammalato ed il ferito. 

 المتكب�ـرالمتكب�ـرالمتكب�ـرالمتكب�ـر
Al-

Mutakabbir 

L’Orgoglioso, il Maestoso, Colui la Cui grandezza sorpassa ogni 
male o imperfezione, Colui Che è al di sopra dal commettere 
qualunque ingiustizia verso i Suoi servi, Che domina gli arroganti fra 
i Suoi servi, Colui Che possiede la fierezza assoluta. Chiunque gli 
contesti tale attributo, Allah lo umilia e lo annienta. 

 الكبيرالكبيرالكبيرالكبير
Al-Kabîr 

 

Il Grande; è il Maestoso nella Sua Essenza, nei Suoi attributi e nei 
Suoi atti. Nulla è superiore a Lui; tutto, all’infuori di Lui, è 
estremamente piccolo dinanzi alla Sua maestà e grandezza. 

 الحيي��الحيي��الحيي��الحيي��
Al-Hayyiy 

 

Il Pudico, Colui Che possiede il pudore che conviene alla maestà 
del Suo volto ed all’immensità della Sua potenza. Il pudore di Allah 
è generosità, bontà, larghezza e maestà. 

 الحي��الحي��الحي��الحي��
Al-Hayy 

Il Vivente, Colui Che possiede la vita eterna perfetta, l’eternità 
senza inizio né fine. Ogni vita esistente proviene da lui – gloria a 
Lui l’Altissimo. 

 القي�ومالقي�ومالقي�ومالقي�وم
Al-Qayyûm 

 

L’Assoluto Sussistente, Colui Che basta a Se Stesso; non ha bisogno 
di alcuna delle Sue creature; Si prende carico di tutti quelli che sono 
nei cieli e sulla terra: tutti dipendono da Lui. 

 الوارثالوارثالوارثالوارث
Al-Wârith 

Colui verso il Quale tutto fa ritorno, Colui che rimarrà dopo la fine 
della creazione. Ogni cosa farà a Lui ritorno dopo la fine di chi la 
deteneva.  Ogni cosa che possediamo è un deposito che un giorno 
sarà restituita al suo Proprietario – gloria a Lui l’Altissimo. 

 الدي�انالدي�انالدي�انالدي�ان
Ad-Dayyân 

Il Giudice supremo, Colui al Quale tutta la creazione è sottomessa. 
Colui Che ricompensa i Suoi servi secondo i loro atti: se hanno fatto 
il bene, moltiplica la loro ricompensa; se hanno commesso il male, o 
li castiga oppure li perdona. 

 الملكالملكالملكالملك
Al-Malik 

Il Sovrano, Colui Che ordina, vieta e domina; dirige la Sua creazione 
attraverso i Suoi ordini e le Sue azioni. Nessuno lo aiuta nel creare e 
mantenere il Suo regno. 

 المالكالمالكالمالكالمالك
Al-Mâlik 

Il Padrone; possiede la Sua creazione in proprietà assoluta e di 
diritto. Il Suo regno appartiene a Lui in modo esclusivo dalla sua 
creazione, fino alla sua fine. 

 المليكالمليكالمليكالمليك
Al-Malîk 

L’onnipotente Sovrano, Colui Che possiede la sovranità assoluta. 
Questo è il Nome superlativo di “Il Sovrano”. 



  

 @ @@ @

 السب�وحالسب�وحالسب�وحالسب�وح
As-Subbûh 

Il Glorificato, è esente da qualsivoglia difetto ed imperfezione 
poiché possiede le qualità della perfezione e bellezza assolute. 

 القد��وسالقد��وسالقد��وسالقد��وس
Al-Quddûs 

Il Santificato, l’Immacolato ed il Puro da ogni difetto e mancanza 
in qualsiasi forma. Giacché è Lui solo a detenere le qualità della 
perfezione assoluta e nulla può essere a Lui comparato. 

 السلامالسلامالسلامالسلام
As-Salâm 

La Pace; l’Esente da ogni difetto ed imperfezione nella Sua Essenza, 
nei Suoi Nomi, nei Suoi Attributi e nei Suoi Atti. Ogni forma di 
pace in questa vita o nella vita futura proviene da Lui. 

 الحق�الحق�الحق�الحق�
Al-Haqq 

Il Vero, Colui a proposito del Quale non vi è dubbio alcuno o 
incertezza, nei Suoi Nomi ed attributi, né nella sua adorazione, 
giacché è il Solo ad avere il diritto di essere adorato, nessuno al di 
fuori di Lui ha questo diritto. 

 المبينالمبينالمبينالمبين
Al-Mubîn 

L’Evidente, Colui la Cui Unicità, Saggezza e Misericordia sono evidenti. 
Colui Che espone chiaramente ai Suoi servi la via della rettitudine, 
affinché la seguano e la via dell’errore affinché se ne allontanino. 

 القوي�القوي�القوي�القوي�
Al-Qawiyy 

Il Potente, Colui Che possiede la capacità assoluta e la perfetta 
volontà. 

 المتينالمتينالمتينالمتين
Al-Matîn 

Il Forte; detiene estrema forza e potenza, non prova alcuna 
difficoltà, né fatica, né pena nel compiere i Suoi atti. 

 القادرالقادرالقادرالقادر
Al-Qâdir 

Il Potente, è capace di ogni cosa, nulla può esserGli d’impedimento 
sulla terra o nei cieli. Egli fissa la misura di ogni cosa. 

 القديرالقديرالقديرالقدير
Al-Qadîr 

L’Onnipotente; ha lo stesso significato di “Al-Qâdir”, ma questo 
Nome indica maggiore lode ad Allah – Gloria a Lui l’Altissimo. 

 المقتدرالمقتدرالمقتدرالمقتدر
Al-Muqtadir 

Colui Che fissa la misura di ogni cosa; nome che indica l’estrema 
capacità di Allah l’Eccelso nel realizzare i destini e nel crearli in 
base alla pre-scienza divina. 

 العليالعليالعليالعلي
Al-cAliyy 

L’Altissimo, Colui Che possiede l’Elevatezza e la superiorità nel 
Suo rango, nella Sua potenza ed essenza. Ogni cosa è sotto il Suo 
dominio ed autorità, e mai nulla può sfuggirGli. 

 الأعلىالأعلىالأعلىالأعلى
Al-Aclâ 

Il più Alto [cfr. la spiegazione del nome precedente] 

 المتعالالمتعالالمتعالالمتعال
Al-Mutacâl 

Il Trascendente; tutto si umilia dinanzi alla Sua superiorità. 
Assolutamente niente è al di sopra di Lui, al contrario, tutto Gli è 
inferiore, sotto il Suo dominio ed autorità. 

 المقدمالمقدمالمقدمالمقدم
Al-

Muqaddim 

Colui Che fa avanzare, Colui Che fa avanzare le cose e le colloca al loro 
posto in accordo con la Sua volontà e saggezza. Dà la precedenza ad 
alcune creature su altre, in base alla Sua scelta ed alla Sua conoscenza. 

ررررالمؤخالمؤخالمؤخالمؤخ  
Al-

Mu‘akhkhir 

Colui Che fa ritardare, Colui Che attribuisce ad ogni cosa il suo rango; 
fa avanzare e retrocedere quel ch’Egli vuole in base alla Sua saggezza. 
Ritarda il Suo castigo ai Suoi servi affinché tornino a Lui pentiti. 

 المسعرالمسعرالمسعرالمسعر
Al-Musaccir 

Colui Che stabilisce i valori, Colui Che aumenta o diminuisce il valore 
di una cosa, il suo rango e la sua influenza. Perciò le cose aumentano e 
diminuiscono di valore in base alla Sua saggezza e scienza. 

    القابضالقابضالقابضالقابض
Al-Qâbid 

 

Colui Che trattiene (i Suoi favori), Colui Che afferra le anime. Colui 
Che trattiene la provvidenza a chi Egli vuole delle Sue creature, in 
base alla Sua saggezza e potenza, per metterle alla prova. 

 الباسطالباسطالباسطالباسط
Al-Bâsit 

Colui Che estende (i Suoi favori), Colui Che elargisce la 
provvidenza ai Suoi servi con la Sua generosità e misericordia. 
Attraverso ciò li mette alla prova secondo la Sua saggezza. Accoglie 



  

@ @

[stendendo le Sue Mani] il pentimento del peccatore. 
 الأولالأولالأولالأول

Al-Awwal 
Il Primo, nulla Lo precede. Ma tutte le creature possono esistere solo 
dopo che Lui le ha create. Quanto ad Allah – gloria a Lui l’Altissimo 
– la Sua esistenza non ha inizio. 

 الآخرالآخرالآخرالآخر
Al-Âkhir 

 

L’Ultimo, nulla viene dopo di Lui. Qualunque cosa sia sulla terra è 
destinata a perire, ma [solo] Lui rimane. Poi ogni cosa farà a Lui 
ritorno. Non c’è fine alla Sua esistenza – Sovrano Onnipotente. 

 الظاهرالظاهرالظاهرالظاهر
Ath-Thâhir 

L’Apparente (Esteriore); Si eleva al di sopra di tutto; nulla sta sopra 
di Lui: Egli domina e controlla ogni cosa. 

 الباطنالباطنالباطنالباطن
Al-Bâtin 

L’Occulto (Interiore); nulla sta sotto di Lui. Egli è prossimo, vicino 
ma è velato agli sguardi delle Sue creature in questo mondo. 

 الوترالوترالوترالوتر
Al-Witr 

Il Dispari; Egli è l’Unico, Colui Che non ha associati, il Solo Che 
non ha simili. 

 السي�دالسي�دالسي�دالسي�د
As-Sayyid 

Il Maestro supremo, Colui Che possiede il dominio assoluto sulle Sue 
creature: è il loro Padrone e Signore, ed esse sono sue creature e servitrici. 

 الصمدالصمدالصمدالصمد
As-Samad 

Colui Che tutto sostiene; è il Signore, il Cui dominio è Perfetto. E’ 
Colui al Quale si rivolgono le creature per tutti i loro bisogni per 
l’estrema necessità che hanno di Lui. Egli dà nutrimento, ma non ne 
riceve alcuno. 

 الواحدالواحدالواحدالواحد
Al-Wâhid 

L’Unico, Colui del Quale si proclama l’Unicità e la Singolarità in 
ogni aspetto di perfezione assoluta, che nessuno può condividere 
con Lui. Nulla Gli è simile. Questo necessita ch’Egli sia adorato in 
modo unico ed esclusivo, poiché nessuno può essere a Lui associato. 

 الأحدالأحدالأحدالأحد
Al-Ahad 

Il più Alto [cfr. la spiegazione del nome precedente] 

 الإلهالإلهالإلهالإله
Al-Ilâh 

Colui Che è adorato (la Divinità). Egli Solo ha il diritto di essere 
adorato, senza alcuna eccezione. 

13 Qual è la differenza tra i nomi di Allah (����) e i Suoi attributi? Si ha il diritto di 
utilizzare sia i nomi di Allah che i Suoi attributi per chiedere la Sua protezione e 
giurare. Ma esistono tra i due delle differenze, le più importanti delle quali sono: 
In primo luogo: è permesso utilizzare i nomi di Allah, contrariamente ai Suoi 
attributi, per ottenere un nome composto che valorizzi l’assoggettamento ad 
Allah e per l’invocazione. Si potrà, per esempio, chiamare qualcuno ‘Abdul Karîm 
[servitore del Generoso per eccellenza]; invece chiamarlo ‘Abdul Karam [servitore 
della generosità] non è permesso. Per invocare Allah, si utilizzerà uno dei Suoi 
nomi, come: “Yâ Karîm!” [“O Generoso per eccellenza!”]; ma invocarLo attraverso 
un attributo, come: “Yâ Karamallah!” [“O generosità di Allah!”] non è permesso. 
In secondo luogo: si deducono gli attributi di Allah a partire dai Suoi nomi: si 
deduce, per esempio, dal “sommamente Misericordioso”, l’attributo della 
misericordia. Al contrario, a partire dagli attributi, non si possono derivare dei 
nomi che non siano stati rivelati: dall’attributo al-Istiwâ per esempio [stabilirsi 
al di sopra] non si può dedurre il nome Al-Mustawî [Colui che si è stabilito al di 
sopra] come facente parte dei nomi di Allah. 
In terzo luogo: non si deducono – a partire dagli atti di Allah – dei nomi che  
non siano stati rivelati. Tra i Suoi atti, vi è per esempio la rabbia, ma non si può 
dire che “il rabbioso” faccia parte dei Suoi nomi. In quanto ai Suoi attributi, si 



  

 @ @@ @

possono dedurre dai Suoi atti; così, si attribuisce la collera ad Allah poiché – 
tra i Suoi atti – vi è il fatto che Egli si arrabbi. 
14 Cosa significa la fede negli angeli? Consiste nell’essere fermamente 
convinti che essi esistono e che sono stati creati per adorare Allah (�) e per 
eseguire i Suoi ordini: servi onorati, che mai precedono il Suo dire e che 
agiscono secondo il Suo ordine (Corano XXI. Al-Anbiyâ’, 26-27) 

La fede negli angeli comporta quattro punti:  
1) Credere nella loro esistenza. 2) Credere in quelli – tra loro – di cui 
conosciamo i nomi, tra i quali Jibrîl (Gabriele). 3) Credere nelle loro 
caratteristiche note, come il fatto che siano immensi. 4) Credere in ciò che è 
noto riguardo al ruolo di ciascuno di essi, come l’angelo della morte (il cui 
ruolo consiste nell’estrarre l’anima dal corpo del defunto). 
15  Cos’è il Corano? Il Corano è la Parola di Allah (�) la cui lettura è in sé 
stessa un atto di adorazione. È una parola che emana da Allah e che a Lui 
ritornerà. Allah (�) l’ha effettivamente pronunciata con delle lettere e un suono. 
Jibrîl l’ha ascoltata, proveniente da Allah, poi l’ha trasmessa al Profeta Muhammad 
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam). Tutti i Libri sacri sono [originariamente] le parole di Allah. 
16  Possiamo accontentarci del Corano, astenendoci della Sunnah del Profeta 
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam)? Ciò non è permesso. Allah ha ordinato di seguire la Sunnah. In 
effetti, Allah dice nel Corano: Prendete quello che il Messaggero vi dà e 
astenetevi da quel che vi nega (Corano LIX. Al-Hashr, 7) 

E la Sunnah è stata rivelata come applicazione pratica del Corano. D’altra 
parte, non si possono conoscere i dettagli della religione, come quelli della 
preghiera, se non attraverso la Sunnah. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “In verità, ho 
ricevuto il Libro [il Corano] e con esso un’altra cosa identica [la Sunnah]". Un uomo 
satollo e sdraiato sul suo divano non tarderà a dire: non osservate se non ciò che 
contiene il Corano; ciò che voi vi troverete di lecito, consideratelo come lecito, e ciò che 
vi troverete di illecito, consideratelo illecito” [Abû Dâwûd]. 
17  Cosa significa la fede nei messaggeri? È la ferma convinzione che Allah ha 
inviato un messaggero ad ogni comunità, affinché la invitasse ad adorare Allah 
Solo e a rinnegare tutto ciò che è adorato all’infuori di Lui. Significa altresì 
credere che tutti i messaggeri sono veridici, degni di fede, ben guidati, nobili, 
caritatevoli, pii, degni di fiducia, e che sono delle guide ben guidate. Significa 
anche credere che essi hanno trasmesso il loro messaggio, che furono le 
migliori creature e che furono esenti da ogni associazionismo ad Allah [shirk] 
dalla nascita fino alla morte. 
18 Quali saranno i diversi tipi di intercessione nel Giorno della 
Resurrezione? Saranno numerosi: 
Il primo tipo: la grande intercessione; è la più importante. Si svolgerà nel 
luogo della Resurrezione, dopo che la gente avrà sostato cinquantamila anni, 
aspettando che il proprio giudizio sia pronunciato.  

Allora, il Profeta Muhammad (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) intercederà presso il Suo Signore 

e Gli chiederà di giudicare la gente. 



  

@ @

Questa intercessione è propria al nostro Profeta Muhammad (SallAllâhu 
Calayhi wasallam). È il 

rango che merita e la gratitudine che gli è stata promessa (al-Maqâm ul-Mahmûd). 
Il secondo tipo: l’intercessione perché la porta del Paradiso si apra. La prima 
persona a intercedere perché si apra sarà il nostro Profeta Muhammad  (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
e la prima comunità ad entrarvi sarà la sua comunità.  
Il terzo tipo: l’intercessione perché della gente destinata all’Inferno non vi entri. 
Il quarto tipo: l’intercessione per far uscire dall’Inferno i peccatori – tra i 
monoteisti – che vi siano [già] entrati. 
Il quinto tipo: l’intercessione perché la gente del Paradiso vi sia elevata di grado. 
Il sesto tipo: l’intercessione in favore delle persone, perché entrino in Paradiso 
senza giudizio. 
Il settimo tipo: l’intercessione perché sia alleggerita la pena di alcuni 
miscredenti. È un’intercessione propria al nostro Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), a favore di 
suo zio Abû Tâlib. 
Ottavo tipo: perché Allah tolga delle persone – morte monoteiste – dall’Inferno 
e le faccia entrare in Paradiso per Sua misericordia; ciò riguarda coloro che non 
avranno potuto ottenere una delle intercessioni sopracitate e Allah Solo 
conosce il loro numero. 
19 È permesso chiedere l’aiuto o l’intercessione dei vivi? Sì; ciò è permesso, e 
l’Islâm incita a venire in aiuto agli altri. Allah (�) dice: Aiutatevi l'un l'altro in 
carità e pietà (Corano V. Al-Mâ’ida, 2) 

E il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Allah viene in aiuto del servo finché quest’ultimo 

viene in aiuto a suo fratello” [Muslim]. 
L’intercessione che significa la mediazione possiede un grande merito. 

Allah (�) dice: Chi intercede di buona intercessione ne avrà una parte (Corano 

IV. An-Nisâ’, 85) 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Intercedete [presso gli altri], ne sarete 

ricompensati” [Al-Bukhârî]. 
Tale richiesta deve rispettare determinate condizioni: 

1) Deve essere rivolta ad una persona viva. In effetti, la domanda rivolta ad un 
morto si chiama invocazione; ora, il morto non può sentire colui che lo invochi. 
Allah dice: Se li invocate non odono la vostra invocazione e se mai la 
udissero non saprebbero rispondervi (Corano XXXV. Fâtir, 14) 

Come si può rivolgere una richiesta ad un morto, quando egli stesso ha 
bisogno dell’invocazione dei vivi?! 

Le sue opere si sono interrotte al momento della morte, tranne la ricompensa 
che gli perviene grazie alle invocazioni e altro. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: 
“Quando l’essere umano muore, i suoi atti terminano, tranne che per tre cose: 
un’elemosina la cui utilità continui, una scienza di cui la gente possa beneficiare e un 
figlio pio che invochi [Allah] in suo favore” [Muslim]. 
2) Colui che sia sollecitato deve comprendere ciò che gli si sta domandando. 
3) Ciò che è domandato deve esistere. 
4) Deve far parte delle cose che si è in grado di compiere. 



  

 @ @@ @

5) Deve riguardare le cose della vita presente. 
6) Si deve trattare di una cosa permessa che non rechi alcun pregiudizio. 
20 Quanti modi ci sono di prendere un intermediario (tawassul) per 
avvicinarsi ad Allah? Ve ne sono due: 

Innanzitutto: Le maniere lecite di avvicinarsi ad Allah: 
Ve ne sono tre: 1) Avvicinarsi ad Allah utilizzando i Suoi nomi e attributi 

durante l’invocazione. 2) Avvicinarsi ad Allah evocando le proprie buone 
azioni durante l’invocazione, com’è riportato nel racconto dei tre compagni 
rimasti intrappolati nella grotta. 3) Avvicinarsi ad Allah chiedendo ad un 
individuo vivo e presente, La cui invocazione si pensa che sarà esaudita, di 
invocare in proprio favore. 

In secondo luogo: Le maniere illecite di avvicinarsi ad Allah: 
Ve ne sono due: 1) Chiedere ad Allah per il rango elevato (Jâh) del Profeta 

(SallAllâhu 
Calayhi wasallam) o di un wâlî (servo onorato). Per esempio, è proibito dire: “Oh Allah, 

Ti chiedo per il rango elevato del Tuo Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) – o: per il rango 

elevato di Al-Husayn”.  
Non vi è dubbio che il rango del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e della gente virtuosa 
sia considerevole presso Allah. Tuttavia, quando sopraggiunse la siccità, i 
Compagni – che erano le persone più desiderose di fare il bene – non 
domandarono la pioggia ad Allah invocando il rango elevato del Profeta           
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam), nonostante si trovassero accanto alla sua tomba. Si avvicinarono 
piuttosto ad Allah chiedendo a Al-Abbâs (Radia Allâhu 

Can-hu ), lo zio del Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), 

di invocare Allah per loro. 
2) Il fatto che un individuo invochi Allah giurando in nome del Suo 

Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) o di un wâlî. Per esempio, è vietato dire: “O Allah, ti 

domando la tale cosa per il Tuo wâlî Tale, o per il diritto del Tuo Profeta Tale”. 
Effettivamente, è vietato giurare su una creatura per imporre qualcosa ad 
un’altra creatura; che pensare dunque di tale proibizione quando ci si rivolge 
ad Allah! Inoltre, il servitore non detiene alcun diritto su Allah (�) 
semplicemente per il fatto di obbedire ai Suoi ordini, al punto tale da credere 
di poter farlo valere, giurando in nome di tale [presunto] diritto, allo scopo di 
ottenere qualcosa rivolgendosi ad Allah (�). 
21 Cosa significa la fede nell’Ultimo Giorno? È la ferma convinzione che 
questo giorno giungerà veramente. Ciò include la fede nella morte così come in 
ciò che la segue, come la prova della tomba, i suoi supplizi o le sue delizie; il 
fatto che l’angelo soffierà nella Tromba, che la gente rimarrà dinanzi al suo 
Signore, che i registri delle opere saranno srotolati, che le opere saranno pesate 
sulla Bilancia, il Ponte, il Bacino, l’intercessione e il destino finale verso il 
Paradiso o l’Inferno.1 
22   Quali saranno i grandi segni precursori dell’Ora del Giudizio Finale? Il 
Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “L’Ora non giungerà prima che siate testimoni di dieci 

                              
1 Cfr. alla fine dell’opera: “Il Viaggio verso l’eternità”. 



  

@ @

segni”, poi ricordò il fumo, l’anticristo (Dajjâl), la bestia, il sorgere del sole 
dall’occidente, la discesa di Gesù figlio di Maria (�), Gog e Magog, tre 
terremoti: un terremoto in oriente, un terremoto in occidente e un terremoto 
nella Penisola Araba, e l’ultimo sarà un fuoco che proverrà dallo Yemen e 
spingerà la gente verso il luogo dell’Adunata [Muslim]. 
23  Qual è la prova maggiore che le persone dovranno affrontare? Il Profeta    
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Non vi è tra la creazione di Adamo e l’arrivo dell’Ora [del Giudizio 
finale] una prova maggiore dell’anticristo” [Muslim]; sarà un uomo tra i figli di 
Adamo [gli esseri umani] che giungerà alla fine dei tempi. Sarà scritto tra i suoi 
occhi: “[ ر ك ف  ] ka-fa-ra = egli ha negato, è miscredente”; questa iscrizione sarà 
leggibile da ogni credente. Sarà orbo dell’occhio destro, che somiglierà ad un 
acino d’uva ondeggiante. All’inizio, pretenderà di essere una persona virtuosa; 
in seguito, pretenderà di essere un profeta, e infine di essere Dio. Si presenterà 
dinanzi alle persone, che inviterà al suo sviamento, ma queste ultime lo 
tratteranno da bugiardo e rigetteranno le sue parole. Così, si allontanerà da 
loro e le loro ricchezze lo seguiranno ed essi si ritroveranno al mattino senza 
niente. Poi, si presenterà dinanzi ad [altre] persone e le inviterà al suo sviamento. 
Queste ultime lo ascolteranno e crederanno in lui. Egli ordinerà allora alla 
pioggia di cadere, e alla terra di far crescere le piante, e le piante cresceranno. Si 
presenterà dinanzi alla gente con dell’acqua e del fuoco. Il suo fuoco sarà 
un’acqua fresca e la sua acqua un fuoco. Incombe al musulmano di implorare la 
protezione di Allah contro la sua tentazione alla fine di ogni preghiera, di recitare 
i primi versetti della sûra Al-Kahf se lo [dovesse] incontrare. [Il musulmano] deve 
evitare per quanto possibile di essere sottoposto a [questa] prova. Il Profeta         
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Colui che senta parlare dell’anticristo, non gli vada incontro; giuro 
per Allah che un uomo avanzerà verso di lui ritenendosi credente, ma lo seguirà a 
causa delle ambiguità che egli provocherà in lui” [Abû Dâwûd]. 

Passerà quaranta giorni sulla terra: un giorno sarà simile ad un anno, un 
giorno sarà simile a un mese, un giorno sarà simile a una settimana e il resto 
dei suoi giorni saranno simili ai nostri giorni abituali. Non tralascerà alcuna 
città né alcuna terra, senza passarvi, tranne Mecca e Medina. Poi, Gesù (�) 
discenderà e lo ucciderà. 
24  Il Paradiso e l’Inferno esistono [attualmente]? Sì. In verità, Allah ha creato 
il Paradiso e l’Inferno prima di creare gli esseri umani. Essi non scompariranno 
mai, né saranno annientati. Egli ha altresì creato delle persone destinate al 
Paradiso per Sua Grazia e delle persone destinate all’Inferno per Sua Giustizia, 
e ha facilitato ciascuno secondo ciò per cui era stato creato. 
25 Che significa la fede nella predestinazione? È la ferma convinzione che 
ogni bene o male non derivi da altro che dal decreto di Allah e dal Suo destino, 
e che Allah è Colui che realizza perfettamente tutto ciò che vuole. Il Profeta      
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Se Allah punisse gli abitanti della terra e dei cieli, li castigherebbe 
senza tuttavia essere ingiusto nei loro confronti; e se Egli concedesse loro misericordia, la 
Sua misericordia sarebbe per loro migliore delle loro opere. Se tu spendessi una quantità 



  

 @ @@ @

d’oro equivalente al monte Uhud nel sentiero di Allah, Allah non l’accetterebbe finché tu 
non abbia fede nella predestinazione, e finché tu sappia che ciò che ti accade, non avresti 
potuto evitarlo, e ciò che non ti è accaduto, non sarebbe potuto succederti. Se tu morissi 
credendo qualcosa di diverso da ciò, entrerai sicuramente all’Inferno” [Abû Dâwûd e Ahmad].  

La fede nella predestinazione comporta quattro elementi: 
Primo: Credere che Allah sappia ogni cosa globalmente e nei minimi dettagli. 
Secondo: Credere che Allah l’abbia scritta sulla Tavola Custodita (Al-Lawh ul-
Mahfûzh). Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Allah ha scritto il destino delle creature 
cinquantamila anni prima di creare i cieli e la terra” [Muslim]. 
Terzo: Credere nella volontà di Allah che si esercita ineluttabilmente e che 
nulla intralcia, e nella Sua potenza che nulla sfida; ciò che Egli vuole si realizza 
e ciò che Egli non vuole non si realizza. 
Quarto: Credere che Allah sia il Creatore che dona l’esistenza ad ogni cosa [e 
ad ogni atto] e che tutto al di fuori di Lui faccia parte della Sua creazione. 
26  Le creature hanno un potere e una volontà reali? Sì, l’uomo gode di una 
volontà e di una [libertà di] scelta. Tuttavia, esse non si sottraggono alla 
volontà di Allah (�); Allah (�) dice: Ma voi lo vorrete solo se lo vorrà Allah, 
il Signore dei mondi (Corano LXXXI. At-Takwîr, 29) 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Agite, e a ciascuno sarà facilitato ciò per cui è stato 

creato” [Al-Bukhârî e Muslim]. 
Allah ci ha in effetti dotati di ragione, di udito e di vista, perché noi 

facessimo la differenza tra ciò che è buono e ciò che è cattivo. Una persona 
dotata di ragione potrebbe forse rubare e sostenere in seguito che sia stato 
Allah a decretare che ella rubasse? Se dicesse ciò, la gente non la perdonerebbe; 
al contrario, ella sarebbe sanzionata e le verrebbe detto: “Allah ha decretato 
anche la sanzione nei tuoi confronti!”. Non è dunque permesso invocare il 
destino per discolparsi, poiché ciò equivale a rifiutare la verità. 

Allah (�) dice: Presto gli associatori diranno: “Se Allah avesse voluto non 
avremmo associato alcunché, e neppure i nostri avi; né avremmo dichiarato 
illecito alcunché”. Allo stesso modo i loro antenati smentirono, finché non 
provarono la Nostra severità. Di': “Potete produrre una qualche scienza? Non 
seguite altro che congetture e supposizioni” (Corano VI. Al-Ancâm, 148) 

27  Che cos’è la perfezione (Ihsân)? Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) rispose a colui che lo 

interrogava a proposito della perfezione: “Essa consiste nell’adorare Allah come se tu 
Lo vedessi, poiché – se [anche] tu non Lo vedi – Egli senza dubbio ti vede” [Muslim]. La 
perfezione è il grado più elevato dei tre gradi della religione: l’Islâm, la fede (al-
Îmân) e la perfezione (Al-Ihsân). 
28   Quante categorie di Tawhîd (unicità di Allah, puro monoteismo) ci sono? 

L’unicità di Allah comporta tre categorie: 
1) L’unicità di Allah nella Sua Signoria: consiste nel riconoscere che Allah è il 
Solo a compiere i Suoi atti, quali la creazione, la concessione della sussistenza, 
il fatto di dare la vita, ecc. [Perfino] i miscredenti riconoscevano questa 
categoria di unicità prima dell’avvento del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam). 



  

@ @

2) L’unicità di Allah nella Sua adorazione: consiste nel votare ad Allah Solo tutti 
gli atti di adorazione, come la preghiera rituale, il voto pio, l’elemosina, ecc. 

È per applicare l’unicità di Allah nell’adorazione che i Messaggeri sono 
stati inviati e i Libri rivelati. 
3) L’unicità di Allah nei Suoi Nomi e Attributi: è il fatto di riconoscere i Bei 
Nomi di Allah e i Suoi Attributi sublimi, che Egli Stesso Si è dato nel Suo Libro 
o nella Sunnah del Suo Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), senza negarli, né sviare il loro 
senso, né cercare di spiegare il “come”, né paragonarli agli attributi delle 
creature [antropomorfismo]. 
29  Chi è il Benamato di Allah (wâlî)? È ogni credente virtuoso che tema Allah. 
Allah (�) dice: In verità, quanto ai benamati, non avranno nulla da temere e 
non saranno afflitti; coloro che credono e sono timorati (Corano X. Yûnus, 62-63)  

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Solo Allah è il mio Benamato (wâlî), così come i 

credenti virtuosi” [Al-Bukhârî e Muslim]. 
30  Qual è il nostro dovere nei confronti de Compagni del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam)? 
Il nostro dovere nei loro confronti consiste nell’amarli, nel chiedere ad Allah di 
compiacerSene, di evitare che nei nostri cuori covi del rancore nei loro 
confronti, di fare attenzione a non parlarne male, di propagarne i meriti, di 
evitare di parlare delle loro dispute. Essi non erano infallibili e possono aver 
commesso degli errori. Tuttavia, essi erano dei Mujtahid1: colui che, tra di essi, 
sia giunto a formulare la corretta opinione, riceverà due ricompense; in quanto 
a colui che si sia sbagliato, riceverà una ricompensa per il suo Ijtihâd2 e il suo 
errore sarà perdonato. In più, essi hanno dei meriti che cancellano le cattive 
azioni che abbiano commesso, sempre se le abbiano commesse. 

Non sono tutti allo stesso livello. I migliori tra i Compagni sono i dieci cui 
fu promesso il Paradiso: Abû Bakr, poi cUmar, poi cUthmân, poi cAlî; di 
seguito Talhah, Az-Zubayr, cAbdur-Rahmân ibn cAwf, Sacd ibn Abî Waqqâs, 
Sacîd ibn Zayd, Abû cUbaydah ibnu-l-Jarrâh, poi il resto dei Muhâjirûn, eppoi 
coloro che parteciparono alla battaglia di Badr tra i Muhâjirûn e gli Ansâr3, poi 
il rimanente degli Ansâr, infine il resto dei Compagni. 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Non insultate i miei Compagni. Giuro per Colui che 

tiene la mia anima nella Sua Mano che se uno di voi spendesse l’equivalente del monte 
Uhud in oro, non raggiungerebbe il merito di un Mudd, e nemmeno della metà di un 
Mudd dispensata da uno di loro” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

E ancora: “[In quanto a] colui che insulta i miei compagni, la maledizione di 
Allah, dei Suoi angeli e di tutta la gente ricadrà su di lui” [At-Tabarânî]. 
31  Si può esagerare nell’elogio del Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) tanto da superare il  

                              
1 Ndt: Il Mujtahid è colui che pratichi l’Ijtihâd, ossia lo sforzo di riflessione nella religione. 
2 Ndt: L’Ijtihâd consiste nel fatto che il sapiente faccia del suo meglio, analizzando le prove, 

per riuscire ad accedere alla presunzione o alla certezza che il giudizio di Allah su una data 
questione sia questo o quello; cfr. Mudhakkiratu Usul il-Fiqh, shaykh ash-Shinqîtî, pag.311. 

3 Ndt: Al-Muhâjirûn sono i musulmani che emigrarono da Mecca a Medina; Al-Ansâr sono 
gli abitanti di Medina. 



  

 @ @@ @

rango che Allah gli ha concesso? Non vi è dubbio che il nostro Profeta Muhammad 
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) sia stato la più nobile e la migliore delle creature. Tuttavia, non 
dovremmo esagerare nell’elogiarlo, così come fecero i cristiani nei confronti di 
Gesù figlio di Maria (�), poiché egli stesso ci proibì di agire in tal modo: “Non 
mi esaltate come i cristiani hanno esaltato il figlio di Maria. Non sono altro che il servo di 
Allah. Dite dunque [parlando di me]: “Il servitore di Allah e il Suo Inviato”.” [Al-Bukhârî]. 
32 La gente del Libro è costituita da credenti? I giudei, i cristiani e tutti gli 
adepti di religioni diverse dall’Islâm sono dei miscredenti, anche se seguano 
una religione la cui origine è autentica. Colui che non abbandoni la sua 
religione, dopo l’avvento del Profeta Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) per abbracciare 
l’Islâm: il suo culto non sarà accettato, e nell'altra vita sarà tra i perdenti 
(Corano III. Âl-cImrân, 85) 

Se il musulmano non crede che essi siano miscredenti o nutre dei dubbi 
sul carattere erroneo della loro religione, egli diviene miscredente, poiché si è 
opposto alla sentenza di Allah e del Suo Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), che hanno 
decretato la loro miscredenza. 

Allah (�) dice: E quelli delle fazioni che non ci credono, si incontreranno nel 
Fuoco (Corano XI. Hûd, 17) [Fazioni significa la gente appartenente ad altre religioni]. 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Giuro – per Colui che tiene l’anima di Muhammad 

nella Sua mano – che ogni persona di questa comunità, che si tratti di un giudeo o di 
un cristiano, che senta parlare di me senza credere in me, entrerà all’Inferno” [Muslim]. 
33  È permesso essere ingiusto nei confronti dei miscredenti? L’ingiustizia è 
vietata, poiché Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) dice: In verità Allah ha ordinato la giustizia e 
la benevolenza (Corano XVI. An-Nahl, 90) 

E in un hadîth qudsî, Egli dice: “Ho proibito l’ingiustizia a Me Stesso e l’ho resa 
proibita tra voi; non siate dunque ingiusti gli uni nei confronti degli altri” [Muslim]. 

La persona oppressa si vendicherà nel Giorno del Giudizio. Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) 

disse: “Sapete voi chi è il fallito?”. I Compagni risposero: “È colui che non ha più 
né denaro né beni”. Proseguì: “Colui della mia comunità che avrà fallito, giungerà nel 
Giorno della Resurrezione con le sue preghiere, il suo digiuno, la sua zakât, avendo tuttavia 
insultato, accusato a torto, truffato, fatto scorrere il sangue, colpito. Saranno donate a 
ciascuna delle sue vittime [alcune] delle sue buone azioni; se le sue buone azioni finiranno 
prima che abbia ricompensato tutte le sue vittime, verranno ritirate loro [alcune] delle loro 
cattive azioni per attribuirle a lui, ed egli [l’aggressore] sarà gettato all’Inferno” [Muslim]. 
Giustizia sarà fatta persino tra gli animali. 
34  Che cos’è l’innovazione? Ibn Rajab disse: “Innovazione significa ciò che sia 
stato inventato e che non abbia alcun fondamento nella legislazione islamica a 
sua giustificazione”. 
35   Vi è nella religione una buona innovazione e una cattiva innovazione? I 
versetti del Corano e gli ahâdîth condannano l’innovazione nel suo senso 
religioso; cioè ciò che sia stato inventato senza avere fondamento nella religione. 
In effetti, il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Chiunque compia un’azione che non sia 
conforme alle nostre prescrizioni, questa azione gli sarà rigettata” [Al-Bukhârî e Muslim]. 



  

@ @

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse anche: “Ogni novità è un’innovazione e ogni 

innovazione è uno sviamento” [Ahmad].  
L’Imâm Mâlik disse, a proposito della definizione religiosa dell’innovazione: 

“Chiunque inventi nell’Islâm un’innovazione che stimi buona, avrà [con ciò] 
sostenuto che Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) abbia fallito la sua missione, poiché 
Allah (�) dice: Oggi ho reso perfetta la vostra religione (Corano V. Al-Mâ’ida, 3)” 

Al contrario, alcuni ahâdîth tessono l’elogio dell’innovazione intesa nel 
suo senso linguistico: si tratta d’altra parte di ciò che è prescritto dalla 
religione, ma è stato dimenticato dalla gente. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) esortò la 
gente a rivivificarlo, come quando disse: “Chiunque apporti nell’Islâm una buona 
tradizione [provata da una fondamento religioso] riceverà la sua ricompensa e la 
ricompensa di coloro che la mettano in pratica dopo di lui, senza che nulla diminuisca 
delle loro proprie ricompense” [Muslim]. 

Allo stesso modo, cUmar (Radia Allâhu 
Can-hu ) disse: “Che bella innovazione questa!”, 

facendo allusione alla preghiera della notte (at-Tarâwih) durante il mese di 
Ramadan. In effetti, questa preghiera era prescritta in origine (e non innovata), 
e il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) aveva esortato i musulmani a compierla; egli stesso 
l’aveva compiuta per tre notti, poi l’aveva tralasciata per timore che Allah la 
rendesse obbligatoria [a tutta la comunità]. In seguito, cUmar (Radia Allâhu 

Can-hu ) fece 
rivivere questa tradizione, compiendo la preghiera del Tarâwih in gruppo. 
36   Quanti tipi di ipocrisia ci sono? Vi sono due tipi di ipocrisia: 
1) L’ipocrisia legata alla dottrina (l’ipocrisia maggiore); quando un individuo 
apparentemente sembri credente, benché sia miscredente in fondo al cuore. 
Questa categoria di ipocrisia esclude dalla religione islamica. Se un tale 
individuo muoia su questa via, morirà nella miscredenza. Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
dice: In verità gli ipocriti saranno nel Fuoco più profondo (Corano IV. An-Nisâ’, 145) 

Tra gli attributi che li caratterizzano: essi cercano di imbrogliare Allah e i 
credenti, prendendosi gioco di loro; aiutano i miscredenti contro i credenti e 
cercano, attraverso le loro buone azioni, un profitto mondano. 
2) L’ipocrisia degli atti (l’ipocrisia minore); essa non esclude, chi se ne renda 
colpevole, dall’Islâm; tuttavia, se egli non si penta di questa pratica, 
quest’ultima rischia di condurlo all’ipocrisia maggiore. 

Essa ha dei segni distintivi: quando l’ipocrita parla, mente; se promette, non 
mantiene; quando discute, è in cattiva fede; quando prende un impegno, non lo 
rispetta; quando gli si dà fiducia, tradisce. Ecco perché i Compagni temevano di 
incorrere nell’ipocrisia minore. Ibn Mulaykah disse: “Ho incontrato trenta 
Compagni del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), e tutti temevano di incorrere nell’ipocrisia”. 
Ibrâhîm At-Taymî disse: “Mai confrontai ciò che dicevo con ciò che praticavo, 
senza temere di essere un bugiardo”. Al-Hasan Al-Basrî disse: “Non teme 
l’ipocrisia se non il credente, e non se ne crede al riparo che l’ipocrita”. 

cUmar (Radia Allâhu 
Can-hu ) chiese a Hudhayfah (Radia Allâhu 

Can-hu ): “Per Allah, ti supplico di 
dirmi: forse che il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) mi ha citato tra gli ipocriti?”. Hudhayfah 
rispose: “No, e non farò più l’elogio di nessuno dopo di te”. 



  

 @ @@ @

37 Qual è il peccato più grave e più enorme presso Allah? È il fatto di 
associare ad Allah [shirk], poiché Allah (�) dice: Attribuirgli associati è 
un'enorme ingiustizia (Corano XXXI. Luqmân, 13) 

E quando fu chiesto al Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) quale fosse il peccato più grave, 

egli rispose: “È il fatto di attribuire ad Allah un associato [nidd], quando è Lui Che ti 
ha creato” [riportato da Al-Bukhârî e Muslim]. 
38  Quanti tipi di associazioni ad Allah ci sono? Ve ne sono due: 
- In primo luogo: l’associazione maggiore, che esclude dall’Islâm colui che la 
commette e all’autore della quale Allah (�) non perdona. Allah dice: In verità 
Allah non perdona che Gli si associ alcunché; ma, all'infuori di ciò, perdona 
chi vuole (Corano IV. An-Nisâ’, 48) 

Essa comporta quattro categorie: a) l’associazione nell’invocazione e nella 
domanda rivolta ad Allah; b) l’associazione nell’intenzione, nella volontà e 
nell’obiettivo voluto – come il compiere delle buone azioni per altri che Allah; 
c) l’associazione nell’obbedienza: si tratta di obbedire ai sapienti quando vietano 
ciò che Allah ha reso lecito o quando rendono lecito ciò che Allah ha proibito; 
d) l’associazione nell’amore: quando si ami qualcuno come si ama Allah. 
- In secondo luogo: l’associazione minore, che non esclude dall’Islâm colui 
che vi incorra. Essa è di due tipi: 
a) l’associazione apparente: che essa sia in forma di parole, come giurare per 
altri che Allah, o dire: “per volere di Allah e tuo”, o in forma di atti, come 
portare un anello o una cordicella per eliminare o respingere il male, appendere 
un talismano per proteggersi dal malocchio, essere superstizioso o credere agli 
auguri, alla vista dei presagi degli uccelli, dei nomi, dei luoghi, o altro. 
b) L’associazione occulta o discreta: è dell’associazione nell’intenzione, la 
volontà e lo scopo ricercato [in modo più lieve rispetto a quanto detto in 
precedenza], come l’ostentazione o il fatto di ricercare la buona reputazione 
compiendo degli atti di adorazione o altro. 
39  Qual è la differenza tra l’associazione maggiore e l’associazione minore? 
Tra le altre differenze, vi è il fatto che colui che commette l’associazione 
maggiore esce dall’Islâm nella vita presente e dimorerà eternamente all’Inferno 
nell’aldilà [se muoia senza essersene pentito]. In quanto all’associazione 
minore, non si giudica colui che la commetta come un miscredente nella vita 
presente, ed egli non dimorerà eternamente all’Inferno nell’aldilà. 

Allo stesso modo, l’associazione maggiore rende vane tutte le opere, 
mentre l’associazione minore non annulla se non l’opera cui era riferita.  

Rimane una questione su cui vi è divergenza tra i sapienti, ossia: 
l’associazione minore non è perdonata che in caso di pentimento – come avviene 
per l’associazione maggiore – oppure, come i grandi peccati, è sottoposta alla 
volontà di Allah [cioè: se Egli vuole, perdona, e se vuole, punisce il colpevole]?  
Qualunque sia l’opinione corretta, l’associazione minore rimane pericolosissima. 
40  Vi è un modo di prevenire l’associazione minore prima di incorrervi, o 
un’espiazione una volta che si sia commessa? Sì, la prevenzione contro 



  

@ @

l’ostentazione consiste nel ricercare, attraverso le proprie azioni, il Volto di 
Allah [votare tutti i propri atti ad Allah Solo]. In quanto all’ostentazione lieve, 
ci si può premunire contro di essa attraverso le invocazioni: il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
disse: “O uomini! State in guardia dall’associazione [ad Allah], poiché essa è più 
occulta del cammino delle formiche!”. “O Messaggero di Allah, come 
premunirsene, se è più occulta del cammino delle formiche?” gli chiesero. 
Rispose: “Dite: O Allah! Ti chiediamo di proteggerci dall’associarTi ciò di cui ci 
rendiamo conto, e Ti chiediamo perdono per ciò di cui non ci accorgiamo”1 [Ahmad]. 
Per ciò che riguarda l’espiazione del giuramento per altri che Allah, il Profeta   
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “[In quanto a] colui che giuri per Al-Lât e Al-cUzzâ [divinità pagane], 
che dica: non vi è divinità degna di essere adorata all’infuori di Allah” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

In quanto all’espiazione del presagio, il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Colui che abbia 

annullato ciò che voleva intraprendere a causa del presagio, è incorso nell’associazionismo”. 
Gli chiesero: “Qual è dunque l’espiazione corrispondente?”. Rispose: “Dite: O 
mio Signore! Non vi è altro bene che il Tuo, né presagio se non quello che Tu hai 
predestinato, e non vi è divinità degna di essere adorata all’infuori di Te”2 [Ahmad]. 
41  Quanti tipi di miscredenza ci sono? Esistono due tipi di miscredenza: 
1) La miscredenza maggiore, che esclude dall’Islâm; essa comporta cinque 
categorie: a) la miscredenza basata sulla smentita; b) la miscredenza basata 
sull’orgoglio, pur avendo la fede; c) la miscredenza del dubbio; d) la miscredenza 
del rigetto, allontanandosi dalla verità; e) la miscredenza dell’ipocrisia. 
2) La miscredenza minore: consiste nel commettere un peccato che non 
esclude dall’Islâm, come il fatto di uccidere un musulmano. 
42  Qual è lo statuto del voto di consacrazione nell’Islâm? Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
detestava il voto di consacrazione e lo sconsigliò dicendo: “Esso non procura 
alcun bene” [Al-Bukhârî].  

Tale è lo statuto del voto rivolto esclusivamente ad Allah. Al contrario, se il 
voto sia rivolto ad altri che Allah, ad esempio impegnandosi a compiere qualcosa 
per una tomba o un santo, allora questo voto è illecito e compierlo non è permesso. 
43  Qual è il giudizio dell’Islâm riguardo al fatto di recarsi da un indovino o da  
un mago? Ciò è illecito, e chiunque si rechi da loro per un bisogno, senza 
[tuttavia] credere alla loro pretesa di conoscere l’invisibile, vedrà la sua 
preghiera rigettata per quaranta giorni, secondo la parola del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): 
“Colui che si rechi da un indovino e gli chieda qualcosa, vedrà la sua preghiera 
rigettata per quaranta giorni” [Muslim]. 

Al contrario, se egli si rechi da loro credendo alla loro pretesa di conoscere l’invisibile, 
non avrà creduto alla religione di Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), conformemente 
all’hadîth seguente: “Chiunque si rechi da un indovino o da un mago e creda a quel 
che egli dice, non avrà creduto a ciò che è stato rivelato a Muhammad” [Abû Dâwûd]. 

                              
1 « Allâhumma innâ nacûdhu bika an-nushrika bika shay-‘an naclamuhu wa nastaghfiruka limâ lâ 

naclamuhu. »  
2  « Allâhumma lâ khayra illâ khayruka, wa lâ tayra illâ tayruka, wa lâ ilâha ghayruka. » 



  

 @ @@ @

44  Quando il fatto di attribuire la pioggia agli astri costituisce un politeismo 
maggiore, e quando costituisce un politeismo minore? 

[In quanto a] colui che creda che l’astro abbia un’influenza – senza la 
volontà di Allah – e attribuisca la pioggia all’astro, pensando che sia esso ad 
averla prodotta e creata, la sua condizione è nota come politeismo maggiore. 

In quanto a[lla condizione di] colui che creda che l’astro abbia 
un’influenza – per volontà di Allah – e creda che Allah abbia fatto di 
quest’astro una causa provocante la pioggia, e che Allah abbia fatto sì che la 
pioggia sia solita cadere nel momento in cui quest’astro appare, questa sua 
dottrina è proibita ed è considerata come un politeismo minore. 

In effetti, egli ha considerato l’astro come una causa, senza alcuna prova 
della legislazione divina, della percezione, né della ragione.  

Tuttavia, è permesso osservare [le stelle] per determinare le stagioni 
dell’anno e prevedere i momenti in cui è probabile che la pioggia cada. 
45  Qual è il nostro dovere nei confronti dei capi musulmani? Il dovere nei 
loro confronti è quello di ascoltarli e obbedire loro. Non è permesso ribellarsi nei 
loro confronti, anche se commettano l’ingiustizia [finché siano musulmani]. 

Non è permesso invocare contro di loro, né sottrarci alla loro obbedienza; 
dobbiamo implorare Allah di accordare loro la virtù e la buona salute, e di 
rafforzarli sulla retta via, e credere che l’obbedienza nei loro confronti faccia 
parte dell’obbedienza ad Allah (�), finché non ordinino un peccato. Nel 
momento in cui ordinino al musulmano di compiere un peccato, egli non deve 
compierlo, ma deve obbedire agli altri ordini leciti nel migliore dei modi.1 
Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Devi ascoltare il governante [musulmano] e obbedirgli, anche 
nel caso in cui tu sia battuto e venga spogliato dei tuoi beni: ascolta e obbedisci” [Muslim]. 

46   È permesso porre una domanda a proposito della saggezza [o del motivo]  
che si cela dietro una proibizione di Allah o di un Suo ordine? Sì, a 
condizione che non si aspetti di venirne a conoscenza o di esserne convinto, 
prima di credere e applicare un ordine o stare alla larga da un divieto. Questa 
conoscenza dovrebbe piuttosto rafforzare ulteriormente il credente nella verità. 

Tuttavia, l’accettazione assoluta, senza porsi delle questioni, è una prova 
della sottomissione totale, della fede in Allah e nella Sua saggezza perfetta, 
com’era il caso dei Compagni (Radia Allâhu 

Can-hum ). 
47   Che cosa significa la parola di Allah (����): Ogni bene che ti giunge viene 
da Allah e ogni male viene da te stesso (Corano IV. An-Nisâ’, 79)? 

Il bene significa qui il beneficio e la grazia, mentre il male menzionato è la 
prova e la disgrazia. Entrambi procedono dal destino di Allah (�). La grazia è 

                              
1 Questo principio è applicabile solo fintantoché i dirigenti siano musulmani e il loro 

governo sia basato sulla Sharicah. cUbadah Ibn as-Samit (Radia Allâhu 
Can-hu ) riferì infatti: “Il 

Messaggero di Allah (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) ci vincolò al servizio e all’obbedienza in ciò che ci fosse 

gradito e in ciò che ci fosse sgradito, in ciò che ci fosse difficile e in ciò che ci fosse facile, e 
[ci invitò] a donare con generosità i nostri beni. Egli (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) ci proibì di ribellarci ai 
detentori dell’autorità, a meno che non fossimo testimoni di miscredenza manifesta [da 
parte loro], avendone la prova da [parte di] Allah” [Muslim] (ndt). 



  

@ @

attribuita ad Allah, poiché è Lui che l’ha accordata; in quanto alla disgrazia, 
Egli l’ha creata con saggezza, e prendendo in considerazione questa saggezza, 
tale disgrazia fa parte dei Suoi benefici. In effetti, il Signore non fa mai del 
male; al contrario, tutto ciò che Egli fa è un bene. Il Profeta   (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: 
“E tutto il bene è nelle Tue mani e il male non Ti può essere attribuito” [Muslim]. 

Così, le azioni degli individui sono prescritte da Allah e – allo stesso tempo – 
sono il frutto della volontà degli individui. 

Allah (�) dice: A chi sarà stato generoso e timorato e avrà attestato la 
verità della cosa più bella, faciliteremo il facile (Corano XCII. Al-Layl, 5-7) 
48  Mi è permesso dichiarare che il Tale è martire? Giudicare che una persona 
particolare sia martire, è come dichiarare che ella sia in Paradiso. L’opinione 
della gente della Sunnah è che non si possa dire di un musulmano in 
particolare che egli faccia parte della gente del Paradiso, né della gente 
dell’Inferno, tranne coloro che il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) nominò come facenti parte 
dell’uno o dell’altro [gruppo]. 

In effetti, la verità è nel cuore e noi non possiamo sapere in quale stato 
l’individuo sia morto. Ora, ciò che conta nelle opere, è il modo in cui esse si 
concludono, e Allah Solo conosce le intenzioni. 

Tuttavia, noi speriamo nella ricompensa del Paradiso per il benefico e 
temiamo il castigo dell’Inferno per il disobbediente. 
49  È permesso giudicare un musulmano in particolare come miscredente? 
Non è permesso tacciare un musulmano di miscredenza, né chiamarlo 
politeista, né ipocrita, finché non lasci trasparire dei segni [evidenti] che lo 
indichino, e fintantoché vi siano impedimenti [legali] che non permettano di 
attribuirgli tale giudizio. Così, lasciamo ad Allah (�) il ruolo di giudicare ciò 
che ciascuno detiene [segretamente] in fondo al cuore. 
50  È permesso compiere la circumambulazione (Tawâf) attorno ad altro che 
la Kacbah? Non vi è alcun luogo sulla terra attorno al quale sia permesso 
compiere la circumambulazione, all’infuori della nobile Kacbah. Non è 
permesso comparare la Kacbah a qualsiasi altro luogo, qualunque sia il suo 
merito. Colui che giri attorno ad altro che la Kacbah per venerazione, avrà 
disobbedito ad Allah. 



  

 @ @@ @

 
 
Allah ha creato il cuore e l’ha reso re, mentre le membra sono i suoi soldati. 
Se il re è buono, anche i suoi soldati lo saranno di conseguenza. Il Profeta          

(SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “In verità, vi è un organo nel corpo che – se è sano – tutto il corpo 

sarà sano, ma se è malato, tutto il corpo sarà malato. E [in verità si tratta] del cuore” 
[Muslim]. [Il cuore] è il luogo che occupano la fede e il timore di Allah (Taqwâ), o 
la miscredenza, l’ipocrisia e il politeismo. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse, indicando 
per tre volte il suo petto: “Il timore di Allah si trova qui” [Muslim]. 
 La fede è composta dalla convinzione, dalle parole e dalle azioni: è la 

convinzione del cuore, la pronuncia [della testimonianza di fede] con la 
lingua, la pratica nel cuore e attraverso le membra. Il cuore contiene la 
dottrina e la fede; da ciò, risulta la pronuncia con la lingua della 
testimonianza di fede. Poi, il cuore produce degli atti come l’amore, la 
paura, la speranza; la lingua si mette in movimento con delle formule di 
ricordo [di Allah], con la recitazione del Corano; le membra agiscono 
inclinandosi [nella preghiera], prosternandosi, e compiendo le buone azioni 
che avvicinano ad Allah (�). 

Il corpo obbedisce al cuore: nessuna dottrina si stabilisce nel cuore senza 
che la conseguenza sia visibile, in un modo o nell’altro, sul corpo. 
 Ciò che si intende con “gli atti del cuore”: sono gli atti compiuti dal cuore, 

che vi sono legati, il più importante dei quali è la fede in Allah (�). Ne 
fanno ugualmente parte la convinzione (Tasdîq) accompagnata dalla 
sottomissione e dall’attestazione (Iqrâr), e ciò che tocca il cuore del servitore, 
come i sentimenti nei confronti del suo Signore, o gli stati [spirituali], come 
l’amore, il timore (del Suo castigo), la speranza (della Sua ricompensa), il 
pentimento, la fiducia in Lui (Tawakkul), la pazienza, la certezza, la 
devozione, ecc. 

 Per ogni atto del cuore, esiste il suo contrario, che è una malattia del cuore: 
il fatto di votare sinceramente i propri atti ad Allah (Ikhlâs) ha per contrario 
l’ostentazione, la certezza ha per contrario il dubbio, l’amore ha per 
contrario la repulsione, ecc. Se rimaniamo noncuranti e ci asteniamo dal 
correggere il nostro cuore, i peccati si accumuleranno fino a distruggerlo. 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Quando il servitore commette un peccato, una 

macchiolina nera si posa sul suo cuore; se se ne astiene, chiede perdono ad Allah e si 
pente, il cuore ne sarà sbarazzato; ma se il servitore ricomincia, le macchioline nere 
aumenteranno fino a coprire tutto il cuore, come Allah (�) ha menzionato nel Corano: 
Niente affatto: è piuttosto quello che fanno che copre i loro cuori (Corano LXXXIII. 

Al-Mutaffifîn, 14)” [At-Tirmidhî]. 

Disse anche (SallAllâhu 
Calayhi wasallam): “I cuori sono esposti alle tentazioni, progressivamente, 

alla maniera di un tappeto che sia tessuto, nodo dopo nodo. Ogni cuore che si lasci 
vincere da questa tentazione sarà segnato da una macchiolina nera, ed ogni cuore che 
la rigetterà, sarà segnato da un punto bianco, finché i cuori si divideranno in due 

Gli atti del cuore 



  

@ @

categorie: un cuore bianco come una roccia bianca e solida: nessuna tentazione potrà 
nuocergli finché esisteranno la terra e i cieli; e l’altro cuore: nero cupo e offuscato, come 
un orcio rivoltato, non riconosce alcun bene, né ripudia alcun male, all’infuori di ciò 
che gli è stato inculcato come passione” [Muslim]. 

 Conoscere le adorazioni compiute dal cuore è più importante che 
conoscere quelle compiute dalle membra, ed è un dovere ancora più 
incalzante per il servo, poiché gli atti compiuti dal cuore sono la base, e 
quelli compiuti dalle membra ne sono la conseguenza, la continuità; essi li 
completano e ne sono i frutti. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Allah non guarda il 
vostro aspetto e i vostri beni, ma guarda i vostri cuori e le vostre azioni” [Muslim].  

Il cuore è il luogo in cui si trovano la conoscenza, la meditazione e la 
riflessione. Ecco perché il merito delle persone presso Allah varia in funzione 
di ciò che si trova nel loro cuore come fede, certezza, sincerità, ecc. 

Al-Hasan al-Basrî disse: “Per Allah, Abû Bakr (Radia Allâhu 
Can-hu ) non li superò nel 

numero delle preghiere o dei digiuni, ma li superò per la fede che si trovava 
nel suo cuore”. 
 Gli atti del cuore hanno maggiore merito degli atti delle membra, per 

diverse ragioni:  
1) Ogni difetto nell’adorazione del cuore può condurre all’annientamento 

dell’adorazione delle membra, ad esempio l’ostentazione annulla la buona 
azione.  

2) Gli atti del cuore sono la base, e non si tiene conto di qualsiasi parola o gesto 
compiuti involontariamente, senza che il cuore ne fosse cosciente.  

3) Gli atti del cuore possono far accedere ai gradi elevati del Paradiso, come 
l’ascetismo (Zuhd). 

4) Sono più difficili e maggiore sforzo è richiesto per compierli, rispetto alle 
azioni delle membra. Ibn al-Munkadir disse: “Ho educato la mia anima per 
quarant’anni, prima che essa seguisse la retta via”.  

5) I loro effetti sono più belli, come l’amore per Allah.  
6) Procurano maggiore ricompensa. Abû ad-Dardâ’ (Radia Allâhu 

Can-hu ) disse: “Meditare 
un’ora è meglio che vegliare la notte in preghiera”.  

7) Sono essi a far muovere le membra.  
8) Aumentano, diminuiscono o annullano il valore degli atti delle membra, 

come la concentrazione nella preghiera.  
9) Talvolta compiere gli atti del cuore basta ad ottenere la ricompensa degli atti 

delle membra, ad esempio avendo l’intenzione di fare un’elemosina, 
quando non si possieda del denaro.  

10) La ricompensa degli atti del cuore è illimitata, come la pazienza. 
11) Si continua ad ottenere la loro ricompensa, anche se le membra cessano 

d’agire o ne sono incapaci. 
12) Essi precedono gli atti delle membra e li accompagnano. 



  

 @ @@ @

 Il cuore passa per delle tappe, prima che le membra agiscano: 
1) L’ispirazione/lo stimolo: è il primo pensiero che passa nel cuore.  
2) Il pensiero: è l’idea che si fissa nel cuore.  
3) La riflessione: consiste nel chiedersi se agire oppure no.  
4) L’intenzione: nel momento in cui si decide di agire.  
5)La determinazione: è la decisione ponderata e la ferma intenzione di agire. 

Per le prime tre tappe, non si ottiene ricompensa – se ciò riguardi una 
buona azione – né peccato per un atto di disobbedienza. Quando si abbia 
soltanto l’intenzione di compiere una buona azione, allora essa è contata come 
tale; ma se si abbia l’intenzione di compiere una cattiva azione, essa non è 
contata in quanto tale. 

Se l’intenzione diviene determinazione e si sia decisi a compiere una 
buona azione, allora se ne ottiene la ricompensa. Al contrario, se si sia 
determinati a compiere una cattiva azione, se ne guadagna un peccato, anche 
se non la si compie. In effetti, la volontà associata alla capacità di compiere una 
cosa implica l’esistenza della cosa voluta. 

Allah dice: In verità, coloro che desiderano che si diffonda lo scandalo 
tra i credenti, avranno un doloroso castigo (Corano XXIV. An-Nûr, 19) 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse anche: “Se due musulmani si ritrovano faccia a faccia 

con la loro spada [con l’intenzione di uccidersi], [sia] l’assassino [che] la vittima 
andranno all’Inferno”. Gli fu chiesto: “O Messaggero di Allah, per l’assassino, si 
capisce; ma come mai [anche] la vittima?”. Rispose: “Desiderava ardentemente 
uccidere il suo avversario” [Al-Bukhârî]. 

Il fatto di non commettere un peccato, dopo essere stato determinato a 
farlo, ricade sotto una delle quattro seguenti categorie: 
1) Lo si tralascia per paura (del castigo) di Allah: se ne è allora ricompensati. 
2) Lo si tralascia per timore della gente: si commette un peccato, poiché 

tralasciare un peccato è una forma di adorazione che deve 
obbligatoriamente essere rivolta unicamente ad Allah. 

3) Si tralascia il peccato a causa di un impedimento, senza aver posto in 
essere i mezzi per giungervi: anche in tal caso si commette un peccato, per 
aver avuto la ferma intenzione di commettere l’illecito. 

4) Si abbandona il peccato a causa di un impedimento, dopo aver posto in 
essere i mezzi per giungervi, senza arrivare al fine: in tal caso, [al peccatore] 
è iscritto lo stesso peccato di colui che lo abbia commesso, poiché la sua 
volontà ferma di commettere il peccato lo pone allo stesso livello di colui 
che lo commetta – come indicato dall’hadîth sopracitato.  

Dal momento in cui un atto è accompagnato da una determinazione, allora 
la persona che desidera commetterlo incorre nel castigo, sia che agisca 
immediatamente, sia che lo faccia in seguito. Chiunque abbia commesso 
qualcosa di vietato una volta, poi abbia avuto la ferma intenzione di rifarlo 
appena possibile, incorre nel castigo a causa di tale intenzione, anche nel caso 
in cui non commetta più l’azione proibita. 



  

@ @

 L’intenzione: significa la volontà e l’obiettivo. Ogni azione deve essere 
accompagnata da un’intenzione, per essere valida e accettata da Allah.  

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Le azioni non valgono che secondo le intenzioni, e 

ciascuno sarà retribuito secondo la sua intenzione” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

Ibn al-Mubârak disse: “Può essere che un’azione sia piccola, ma 
l’intenzione la renda grande, e può darsi che un’azione sia grande, ma 
l’intenzione la rimpicciolisca”. 

Al-Fuñayl disse: “Ciò che Allah (�) esige da te sono la tua intenzione e la 
tua volontà. Se il tuo atto (d’adorazione) è rivolto ad Allah, lo si chiamerà 
l’intenzione pura (Ikhlâs), e ciò significa che l’atto è per Allah Solo, nessun altro 
ne ha una parte. E se il tuo atto è rivolto ad altri che Allah, si chiamerà 
ostentazione, ipocrisia, o altro”. 
 Osservazione utile: tutti sono destinati alla perdizione, salvo coloro che 
hanno la scienza; tutti coloro che possiedono la scienza sono destinati alla 
perdizione, tranne coloro che agiscono; tutti coloro che agiscono sono destinati 
alla perdizione, salvo coloro che rivolgono i loro atti unicamente ad Allah. Il 
primo dovere che incombe ad ogni servo che voglia obbedire ad Allah, è di 
imparare cosa sia l’intenzione. 

In seguito, la correggerà tramite le sue azioni, dopo aver compreso cosa 
siano veramente la sincerità e l’intenzione pura; in effetti, le azioni prive di 
intenzione non sono che [vana] fatica, l’intenzione senza sincerità non è altro che 
ostentazione, e la sincerità senza avere la fede non è altro che pura perdita. 
 Gli atti si suddividono in tre categorie: 
1) I peccati: un’intenzione lodevole nel commettere un peccato non rende tale 
azione un atto di obbedienza, solo a causa di questa buona intenzione; al 
contrario, se perfino l’intenzione sia cattiva, ciò non fa che aggravare la colpa. 
2) Gli atti autorizzati: nessun atto autorizzato è compiuto senza intenzione, o 
anche diverse intenzioni; se la persona rivolga la sua intenzione ad Allah, 
queste azioni possono divenire degli atti di adorazione. 
3) Gli atti d’obbedienza: l’intenzione [di compierli per Allah] è una condizione 
di base per la loro validità, e da essa dipende l’importanza della relativa 
ricompensa1. Se si abbia l’intenzione di compiere un atto d’obbedienza per 

                              
1 Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “A colui che abbia intenzione di compiere una buona azione, ma non 
lo faccia, Allah scrive presso di Sé una buona azione completa. Se egli la compie effettivamente, 
Allah gli scrive presso di Sé la buona azione moltiplicata per dieci, per settecento o ancora di più. 
A colui che ha l’intenzione di commettere una cattiva azione e non lo fa, Allah scrive presso di Sé 
una buona azione completa. Se effettivamente la commette, Allah non gli scrive presso di Sé altro 
che una sola cattiva azione” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse anche: “Questa comunità è come un gruppo di quattro persone: Allah 

ha accordato al primo del denaro e della scienza: egli applica ciò che sa e spende i suoi beni nelle 
cose buone; al secondo, Allah ha accordato la scienza, ma non il denaro; costui dice: “Se Allah mi 
avesse accordato ciò che ha accordato al primo, avrei agito come lui”.”. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
disse allora: “Questi due hanno la stessa ricompensa. Al terzo, Allah ha accordato dei beni, ma 
non la scienza: egli spende i suoi beni in qualunque maniera, per delle cose cattive. Infine, al 
quarto, Allah non ha accordato né denaro, né scienza: egli dice: “Se Allah mi avesse accordato ciò 

Alcuni atti del cuore 



  

 @ @@ @

ostentazione, quest’atto diverrà un peccato, del politeismo minore, e può 
perfino giungere al grado di politeismo maggiore. 

Ciò si presenta sotto tre forme:  
1 – Se sia l’ostentazione a motivare l’atto fin dall’inizio: si tratta di 

politeismo, poiché ciò annulla l’atto di adorazione. 
2 – Se l’atto viene compiuto dapprima per Allah, poi l’intenzione 

dell’ostentazione si introduce: in tal caso, se ciò riguarda un tipo di 
adorazione la cui fine non dipende dall’inizio, come l’elemosina, allora il 
suo inizio è corretto e la sua fine non è valida. Al contrario, se la fine 
dipende dall’inizio, come la preghiera, allora vi sono due casi: a) la persona 
che compie l’atto respinge l’intenzione d’ostentazione. In tal caso, 
l’ostentazione non ha ripercussioni sull’atto; b) la persona persiste 
nell’ostentazione. In tal caso, tutto l’atto di adorazione è nullo. 

3 – I pensieri relativi all’ostentazione insorgono dopo l’atto: si tratta di 
suggestioni sataniche, senza effetto sulla validità dell’atto e su colui che lo 
compie. Esistono diverse vie che conducono all’ostentazione, che occorre 
conoscere per poterle evitare. 

Se il compimento di una buona azione è motivato dall’ottenimento di una 
cosa di questa vita mondana, la sua retribuzione o il suo peccato è 
proporzionale alla sua intenzione. 

Si censiscono allora tre casi: 
1) Se la buona azione sia motivata unicamente dall’ottenimento di questa vita 
mondana, come dirigere la preghiera come imâm [soltanto] per il denaro: colui 
che faccia ciò commette un peccato. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Colui che 
apprenda una scienza attraverso la quale ci si dovrebbe avvicinare ad Allah, 
unicamente per ottenere una parte di questo mondo mondano, non sentirà il profumo 
del Paradiso nel Giorno del Giudizio” [Abû Dâwûd]. 

2) Se la buona azione sia votata parzialmente ad Allah e parzialmente all’ottenimento di 
questa vita mondana: colui che commetta ciò ha una fede e una sincerità 
diminuite, come colui che compia il Pellegrinaggio per Allah e per fare del 
commercio; la sua ricompensa sarà proporzionale al suo grado di sincerità. 

                                                                                 
che ha accordato al terzo, avrei agito come lui”.”. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) concluse dunque: 
“Costoro incorrono nel medesimo peccato” [At-Tirmidhî]. 

Secondo i propositi menzionati nel hadîth precedente, il secondo e il quarto hanno 
dispensato ciò che erano davvero in grado di fare, cioè la loro volontà. Ciò è evidente 
dalle loro parole:  “Se Allah mi avesse accordato ciò che ha accordato all’altro, avrei agito come lui”.  

Così, uno ha ricevuto la stessa ricompensa, e l’altro lo stesso peccato di colui da cui voleva 
prendere esempio. Ibn Rajab disse: “La parola del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) nell’hadîth: “Questi 
due hanno la stessa ricompensa” indica che i due ricevono la stessa ricompensa dell’atto in 
sé stesso, e ciò non indica che il secondo ottiene la ricompensa moltiplicata, poiché ciò è 
riservato a colui che abbia veramente compiuto l’azione, non a colui che abbia desiderato 
compierla senza averla portata a termine. Se fosse stato così, allora si sarebbero scritte a 
colui che aveva l’intenzione di compiere una buona azione – senza averla portata a 
termine – dieci buone azioni; ora, ciò è in contraddizione con i testi [degli ahâdîth]”. 



  

@ @

3) Se l’atto è compiuto unicamente per Allah, ma colui che lo compia chiede 
una remunerazione per aiutarlo a compierlo: la sua ricompensa è completa, e 
ciò che acquisisce non la diminuisce in nulla. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Il 
migliore salario che potete ricevere, è il salario in pagamento [dell’insegnamento] del 
Libro di Allah” [Al-Bukhârî]. 
 Sappi che coloro che compiono delle buone azioni esclusivamente per 
Allah hanno diversi livelli: 
1) Il livello inferiore: Quando la persona compie gli atti d’obbedienza con la 

speranza di ottenere la ricompensa di Allah e per timore del Suo castigo. 
2) Il livello intermedio: Quando la persona lo fa per riconoscenza nei confronti 

di Allah e per obbedire ai Suoi ordini. 
3) Il livello superiore: Quando li compie per amore, rispetto e venerazione nei 

confronti di Allah (�). Questo livello è quello dei Sinceri (Siddîqûn)1. 
 Il pentimento: è permanentemente obbligatorio; il fatto di incorrere nel 

peccato è inerente alla natura umana. Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Ogni figlio 

d’Adamo commette dei peccati e i migliori dei peccatori sono coloro che si pentono” 
[At-Tirmidhî]. 

Ha detto anche (SallAllâhu 
Calayhi wasallam): “Se non commetteste dei peccati, Allah vi farebbe 

scomparire e condurrebbe delle persone che commetterebbero dei peccati e che 
implorerebbero il perdono di Allah, che perdonerebbe loro” [Muslim]. 

L’errore, consiste piuttosto nel fatto di perseverare nel peccato e ritardare 
il pentimento. 

Allah (�) dice: Allah accoglie il pentimento di coloro che fanno il male 
per ignoranza e che poco dopo si pentono (Corano IV. An-Nisâ’, 17) 

Il diavolo vuole sconfiggere l’uomo, giocando uno dei suoi sette 
trappole; se non riesce a farlo cadere nel primo, passa al seguente, e così di 
seguito. Queste trappole sono: 
1) Il politeismo e la miscredenza. 2) Se non ci riesce, passa all’innovazione 
nella dottrina e spinge ad abbandonare l’esempio del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e dei 
suoi Compagni. 3) Se non ce la fa, passa ai peccati maggiori. 4) Se non ci riesce, 
passa ai peccati minori. 5) In seguito, cerca di tenerlo occupato col 
compimento degli atti permessi, in maniera eccessiva. 6) La fase seguente, 
consiste nell’occuparlo con degli atti di obbedienza aventi minor valore e 

                              
1 Allah (�) dice:  Mi sono affrettato verso di Te, o Signore, per compiacerTi (Corano XX. Tâ-Hâ, 84) 
Dunque, Mosè (su di lui la pace) era impaziente di incontrare Allah, perché Egli gli concedesse 

il Suo compiacimento, e non soltanto per rispondere al Suo ordine. Nello stesso ordine di 
idee, il livello inferiore del rispetto dei genitori è di obbedire loro per timore del castigo 
riservato a coloro che spezzano i legami di parentela, e per ottenere la ricompensa del buon 
comportamento nei loro confronti.  

Il livello intermedio del rispetto dei genitori consiste nell’obbedire loro per obbedienza nei 
confronti di Allah, per rendere loro il bene che ti hanno fatto, allevandoti quando eri 
piccolo, e per averti messo al mondo. 

Il livello superiore consiste nel fatto che tu li rispetti per rispetto nei confronti dell’ordine 
di Allah che ti è rivolto, e per amore e venerazione per Lui (�). 



  

 @ @@ @

meno ricompensa rispetto ad altri atti che tralascia. 7) Se non ci riesce, si 
accanisce su di lui con il suo esercito di diavoli tra i dèmoni e gli umani. 

I peccati sono di due tipi:  
1 – I peccati maggiori: Sono quelli per cui esiste un testo menzionante una 

sanzione nella vita presente, o una minaccia di castigo nell’aldilà. Sono altresì 
quelli che provocano la collera di Allah, la Sua maledizione, o che qualificano 
colui che li commetta come qualcuno che non abbia una fede completa. 

2 – I peccati minori: Sono tutti quei peccati che non sono qualificati come 
maggiori. Vi sono delle cause che cambiano i peccati minori in peccati 
maggiori, le più importanti delle quali sono: il fatto di persistere a 
commettere i peccati minori, di perseverare, di minimizzarli, di essere fiero 
di commetterli, o di commetterli in pubblico. 

Il pentimento è valido per tutti i peccati, fino al momento in cui il sole 
sorgerà ad occidente, o fino al momento in cui colui che commette il peccato 
sia agonizzante [finché la sua anima gusti le angosce della morte]. 

La ricompensa di colui che si penta, se egli sia sincero, è che i suoi peccati 
siano trasformati in buone azioni, anche nel caso in cui raggiungano le nuvole 
del cielo, talmente sono numerosi. 

Vi sono delle condizioni perché il pentimento sia accettato: 
1) Smettere di commettere il peccato. 2) Rimpiangere i peccati precedenti. 
3)Assumere la ferma risoluzione di non rifarlo mai più in avvenire.  

D’altra parte, se il peccato rechi danno ai diritti delle creature, occorre 
restituire ciò che è stato defraudato agli aventi diritto.1 

La gente che si pente si divide in quattro categorie: 
1) Colui che si penta e persista sulla retta via fino alla morte; non dicendo a 
sé stesso nemmeno una volta di ricommettere il peccato. 

Egli non ha niente da rimproverarsi, se non fosse per errori lievi cui 
nessuno sfugge. Questa è la rettitudine nel pentimento, che si chiama 
pentimento sincero (Nasûh). 

Colui che si penta in tal modo è colui che si affretta alle buone azioni, e  
colui che possiede l’anima acquietata. 
2) Colui che si penta e rispetti gli atti d’obbedienza più importanti, ma non 
giunga a sbarazzarsi di alcuni peccati, che non commette volontariamente; è 
provato da questi peccati e li commette senza averli premeditati. Ogni volta 

                              
1 Si riporta che il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Vi sono tre tipi di registri presso Allah: un registro 
[contenente le azioni] di cui Allah non tiene conto; un registro [contenente le azioni] di cui Allah 
non tralascia nulla; un registro [contenente le azioni] che Allah non perdona. 

In quanto al registro contenente le azioni che Allah non perdona, esso è quello che contiene gli atti 
di politeismo (shirk). Allah (�) dice: Quanto a chi attribuisce consimili ad Allah, Allah gli 
preclude il Paradiso, il suo rifugio sarà il Fuoco (Corano V. Al-Mâ’ida, 72) 

Il registro contenente le azioni di cui Allah non tiene conto, riguarda le ingiustizie che il servo 
commette nei suoi stessi confronti, che rimangono tra lui e Allah. Allah perdona questi atti e li 
cancella se vuole. In quanto al registro di cui Allah non tralascia nulla, si tratta di quello che 
contiene gli atti di ingiustizia dei servi tra loro” [Ahmad, hadîth debole]. 



  

@ @

che pecca, rimprovera sé stesso, rimpiange, si risolve a proteggersi dalle cause 
che l’hanno spinto a sbagliare. Costui possiede l’anima che si rimprovera. 
3) Colui che si penta e rimanga sulla retta via per un certo tempo, finché le 
passioni abbiano la meglio su di lui e lo spingano a commettere di nuovo 
alcuni peccati; malgrado ciò, è assiduo agli obblighi religiosi, e si allontana da 
un buon numero di peccati, benché sia capace di commetterli, e [nonostante] le 
sue passioni ve lo incitino. 

Una o due passioni lo dominano, e una volta che le abbia appagate, lo 
rimpiange e si promette di pentirsi per questo peccato. Costui è quello che 
possiede l’anima che fa i conti con sé stessa.  

Tuttavia, l’esito di questa situazione è pericoloso, poiché il peccatore tarda e 
rimanda a più tardi [il pentimento], e può darsi che muoia prima di pentirsi. 

Ora, le azioni che sono tenute in considerazione sono le ultime che uno 
abbia compiuto. 
4) Colui che si penta e rimanga sulla retta via per un momento, poi si rimetta 
attivamente a commettere il peccato, senza dire a sé stesso che dovrebbe 
pentirsene e senza provarne rimorso. Costui è quello che possiede l’anima 
incitatrice al male. 
C’è da temere che costui giunga ad una morte deplorevole. 
 La sincerità (Sidq): è la base degli atti del cuore. I pii predecessori dissero: 
“La lingua è il portavoce di ciò che c’è nel cuore e il cuore è il re delle membra, 
mentre le membra sono i soldati del cuore. Quindi, se il re e il suo portavoce 
sono retti e sani, lo saranno altrettanto i soldati. Così come se vengono corrotti, 
la stessa fine è destinata ai soldati”. Essa si esprime in sei diversi modi: 
è la base degli atti del cuore e la si utilizza in sei diversi sensi: 
1 – La sincerità nelle parole. 
2 – La sincerità nella volontà e nello scopo prefissato (Ikhlâs). 
3 – La sincerità nella determinazione. 
4 – La sincerità nella pratica della determinazione. 
5 – La sincerità negli atti, in modo che l’aspetto interiore sia conforme con 
l’aspetto esteriore, come la concentrazione nella preghiera. 
6 – La sincerità nell’applicazione di tutti i gradi della religione. Questo è il 
livello più elevato e più prestigioso, come la sincerità nella paura (di Allah), la 
speranza, la venerazione, l’ascetismo, la soddisfazione, la fiducia in Allah, 
l’amore e tutti gli altri atti del cuore. Colui che sia sincero in tutto ciò che è 
stato menzionato precedentemente è davvero sincero (Siddîq, nella forma 
intensiva), poiché la sua sincerità ha messo radici. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: 
“Siate sinceri, poiché la sincerità conduce alla bontà, e la bontà conduce in Paradiso. 
Una persona non smette di essere sincera e cerca di esserlo fino ad essere scritta come 
sincera presso Allah” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

La persona che si trovi in confusione e nutra dei dubbi sulla verità e chieda 
sinceramente ad Allah di guidarla, senza ascoltare le sue passioni, sarà il più 



  

 @ @@ @

delle volte guidata verso ciò che è giusto. E – nel caso in cui non segua 
l’opinione corretta – Allah la scuserà. 

Il contrario della verità è la menzogna. Nel momento in cui la menzogna si 
propaga dall’anima verso la lingua, la corrompe; poi, si propaga verso le altre 
membra e corrompe gli atti. 

Nello stesso modo in cui la menzogna ha corrotto la lingua, si estenderà a 
tutte le sue parole, i suoi gesti e a tutte le situazioni in cui si trovi, in modo tale  
che la corruzione si impadronirà della persona. 
 L’amore: grazie all’amore di Allah, del Suo Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e dei 
credenti, si gode della dolcezza della fede. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Vi sono 
tre cose che procurano la dolcezza della fede: che si ami Allah e il Suo Profeta                
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) più di ogni altra cosa, che si ami una persona esclusivamente per Allah, che 
si detesti di tornare alla miscredenza, dopo che Allah ci ha salvati da essa, così come si 
detesta di essere gettati nel fuoco” [Al-Bukharî e Muslim]. 

Se l’albero dell’amore è stato piantato nel cuore e annaffiato dall’acqua della 
sincerità (Ikhlâs) e della conformità all’esempio del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), produrrà 
dei frutti di ogni sorta, in permanenza, con il permesso del suo Signore. 

L’amore è di quattro tipi: 
1) L’amore di Allah: è la base della fede. 
2) L’amore per Allah e la repulsione per Allah (l’alleanza e il rinnegamento); 

ciò è obbligatorio.1 

                              
1 L’amore e la repulsione (l’alleanza e il rinnegamento – al-walâ’ wa-l-barâ’) riguardano tre 

gruppi di persone: 1) Coloro che si devono amare di un amore sincero, senza intaccarlo 
con le minima repulsione: è l’amore che si accorda ai credenti sinceri, come i Profeti e i 
veridici. Il primo rango è occupato dal nostro Profeta Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), dalle sue 
spose, dalla sua famiglia e dai suoi Compagni. 2) Coloro che si deve detestare e rinnegare 
completamente: si tratta dei miscredenti, dei politeisti e degli ipocriti. 3) Coloro che si 
deve amare da una parte, e detestare dall’altra: sono i credenti che commettono dei 
peccati; li si ama a causa della loro fede, ma li si detesta a causa dei peccati che 
commettono. 

L’amore e il rinnegamento rivolti ai miscredenti è di due tipi: 1) Ciò che conduce 
all’apostasia e all’esclusione dall’Islâm: è il fatto di amarli per la loro religione. 2) Ciò 
che è proibito, ma non fa uscire dall’Islâm: consiste nell’amarli per le cose di questa vita 
mondana che essi possiedono. 
Si fa talvolta confusione tra la benevolenza nei confronti dei miscredenti (che non sono in 

guerra contro i musulmani) e la repulsione e il rinnegamento che occorre provare nei loro 
confronti. 
Bisogna tener conto di tutti i fattori a questo proposito. In effetti, è permesso comportarsi 

bene nei loro confronti, senza provare amore nel proprio cuore, ad esempio essendo 
benevoli verso i deboli tra loro, parlando loro con gentilezza, indulgenza e compassione. 
Allah dice a questo proposito: Allah non vi proibisce di essere buoni e giusti nei 
confronti di coloro che non vi hanno combattuto per la vostra religione e che non vi 
hanno scacciato dalle vostre case (Corano LX. Al-Mumtahana, 8) 

In quanto al fatto di detestarli e di considerarli con inimicizia, si tratta di un’altra cosa, che 
Allah ha ordinato nella Sua parola: O credenti, non prendetevi per alleati il Mio nemico 
e il vostro, dimostrando loro amicizia (Corano LX. Al-Mumtahana, 1) 

In effetti, è possibile essere equi nel proprio comportamento nei loro confronti, 
disapprovandoli allo stesso tempo, e non provando amore nei loro confronti, così come 
faceva il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) coi giudei di Medina. 



  

@ @

3) L’amore d’altri che Allah: è una forma di associazione di Allah con qualcosa 
di altro da Lui nella forma dell’amore obbligatorio, come – ad esempio – 
l’amore che i politeisti votano alle loro divinità, che è la base del politeismo. 

4) L’amore naturale: come l’amore dei genitori, dei figli, del cibo, ecc. Si tratta 
di una forma autorizzata d’amore. 

Se vuoi che Allah ti ami, distaccati da questa vita mondana. Il Profeta          
(che Allâh sia 

soddisfatto di lei) disse: “Distaccati da questa vita mondana; Allah ti amerà” [Ibn Mâjah]. 

 La fiducia in Allah: consiste nel confidare nel proprio cuore in Allah, e 
nel contare su di Lui per ottenere ciò che si chiede, e respingere il male, avendo 
fiducia nell’[esaudimento di] Allah, e ponendo in essere le cause. Non 
confidare nel proprio cuore in Allah è una mancanza nell’unicità (Tawhîd), e 
non porre in essere le cause è dar prova di incapacità e mancanza di 
intelligenza. La fiducia si pone prima dell’azione. È il risultato della certezza 
(Yaqîn) [che Allah sostenga ed esaudisca il Suo servo]. 

Essa riveste quattro forme: 
1) La fiducia obbligatoria: consiste nel rimettersi ad Allah nelle cose di cui 

Solo Allah è capace, come guarire un malato. 
2) La fiducia vietata: è di due tipi: 

a) Ciò che costituisce politeismo maggiore, che consiste nel rimettersi 
interamente alle cause, e credere che esse agiscano senza l’aiuto di Allah 
per ottenere il bene e respingere il male.1 

                              
1 Il fatto di agire e porre in essere le cause è forse in contraddizione con la fiducia che si 

ripone in Allah?  
Vi sono diversi casi: 
1) Cercare di ottenere un bene che non si possiede: vi sono tre casi: 

a) Una causa indispensabile per giungere all’effetto: come il fatto di avere dei rapporti 
sessuali se si voglia avere un figlio. Tralasciare questo genere di causa è debolezza, e in 
nessun caso fiducia. 

b) Delle cause che non sono indispensabili per giungere allo scopo, nelle situazioni in 
cui – in generale – lo scopo non si produca senza ricorrere alle cause. Per esempio, 
viaggiare nel deserto senza provviste non è un atto di fiducia [in Allah]; al contrario, 
portarsi delle provviste è raccomandato. Quando il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) emigrò a 
Medina, portò con sé dei viveri e pagò una guida. 

c) Delle cause che si pensa produrranno l’effetto desiderato, senza poterne essere certi: 
come colui che fa mille conti per guadagnare del denaro. Ciò non contraddice affatto la 
fiducia riposta in Allah. Al contrario, non cercare di guadagnare del denaro non fa 
parte della fiducia. cUmar (Radia Allâhu 

Can-hu ) disse: “Colui che ripone fiducia in Allah è colui che 
pianta il seme nella terra, riponendo [al contempo] la propria fiducia in Allah”. 

2) Conservare una cosa che si possiede: Colui che possieda dei generi alimentari leciti e ne 
faccia scorta, non agisce in contraddizione con la fiducia [in Allah], soprattutto se abbia 
famiglia. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) vendeva i datteri dei palmeti dei Banû Nadhîr e faceva 
scorta dell’equivalente di un anno di cibo per la sua famiglia [Al-Bukhârî e Muslim]. 

3) Prendere delle misure per evitare un male che non sia ancora giunto: non è sintomo di 
mancanza di fiducia in Allah il fatto di intraprendere degli atti che permetteranno di 
evitare un male, ad esempio indossare un’armatura [durante il conflitto], o legare un 
cammello [per non farlo fuggire]. Facendo ciò, si ripone la propria fiducia interamente in 
Allah e non nella causa, e si deve essere soddisfatti di ciò che Allah avrà decretato nei 
propri confronti. 

4) Rimuovere gli effetti di un male che si sia prodotto: vi sono tre categorie: 



  

 @ @@ @

b) Ciò che costituisce politeismo minore, come il fatto di rimettersi a qualcuno  
    per ottenere la propria sussistenza, senza credere che egli agisca senza 

l’aiuto di Allah, ma avendo un legame con lui che vada al di là della 
credenza che egli non sia altro che una semplice causa. 

3) La fiducia permessa: ad esempio incaricare un altro di fare una cosa, e 
contare su di lui per quanto riguarda l’azione che egli è capace di compiere, 
come la vendita e l’acquisto. Tuttavia, non è permesso dire: mi affido ad 
Allah, poi a te; si dirà piuttosto: ti ho affidato questo o quello; oppure: ti ho 
incaricato di fare ciò. 

 La gratitudine (Shukr): è l’effetto dei benefici di Allah sul cuore del 
servitore con la fede, sulla lingua esprimendo la propria soddisfazione e 
ringraziando Allah, e sulle membra, compiendo gli atti di adorazione. 
La gratitudine è un fine in sé, mentre la pazienza è un mezzo per giungere a 
uno scopo. La gratitudine si esprime col cuore, con la lingua e con le membra. 
Il significato della gratitudine è di utilizzare i benefici di Allah per obbedirGli. 
 La pazienza: consiste nel non lamentarsi se non dinanzi ad Allah per le 
calamità che subiamo; e, al contrario, nel rivolgersi ad Allah. 

Allah (�) dice: Coloro che sono perseveranti riceveranno la loro 
incalcolabile ricompensa (Corano XXXIX. Az-Zumar, 10) 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “[A] colui che si sforzi di essere paziente, Allah concederà 

la pazienza; e nessuno ha [mai] ricevuto miglior dono della pazienza” [Al-Bukhârî e Muslim]. 
cUmar (Radia Allâhu 

Can-hu ) disse: “Non sono mai stato messo alla prova, senza che 
Allah mi accordasse ogni volta quattro benefici: senza che questa prova 
riguardasse la mia religione, senza che potesse essere peggio, senza che ciò mi 
impedisse di essere soddisfatto di Allah (poiché questa prova proveniva da 
Lui), e senza che ciò mi impedisse di sperar di ricevere in cambio [della 
pazienza dimostrata] una ricompensa”. 

La pazienza ha dei livelli: 1) Il grado inferiore: non lamentarsi, detestando 
tuttavia ciò che ci capita come prova. 2) Il grado intermedio: non lamentarsi, 
essendo soddisfatti di ciò che ci capita come prova. 3) Il grado superiore: 
lodare Allah per ciò che ci succede come prova. 

Colui che subisca un’ingiustizia ed invochi Allah contro la persona 
ingiusta nei suoi confronti, avrà preso la sua rivincita e sarà considerato come 
chi non abbia pazientato. 

La pazienza è di due tipi: 1) Fisica. 

                                                                                 
a) La causa ha un effetto indiscutibile: per esempio bere dell’acqua per placare la sete; 

tralasciare ciò non fa parte della fiducia. 
b) La causa ha un effetto probabile: praticare un salasso (hijâma) o altro, per esempio, 

non contraddice la fiducia. In effetti, il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) si curò con delle medicine e ordinò 

di curarsi. 
c) L’effetto legato alla causa è improbabile o illusorio: come il fatto di farsi cauterizzare, 

nonostante si sia in buona salute, per premunirsi contro una [possibile] malattia. Ciò è 
un’infrazione alla fiducia assoluta. 



  

@ @

2) Psicologica: la pazienza nei confronti delle inclinazioni naturali e delle 
esigenze delle passioni.1 

Tutto ciò che il servitore incontra in questa vita mondana è 
necessariamente di due tipi:  
a) Ciò che è conforme alle sue passioni: occorre in tal caso dar prova di pazienza, 

allo scopo di rispettare i diritti di Allah riguardo a questa cosa, per esempio 
ringraziandoLo ed evitando di servirsi della cosa stessa per disobbedirGli. 

b) Ciò che non è in conformità con le sue passioni, e questo si divide in tre 
categorie: 

1 – La pazienza nell’obbedienza ad Allah: per quanto riguarda ciò che è 
obbligatorio, si tratta del compimento degli obblighi religiosi; per quanto 
riguarda ciò che è raccomandato, consiste nel compiere gli atti supererogatori. 
2 – La pazienza dinanzi ai divieti di Allah: ciò che è obbligatorio, consiste 
nell’allontanarsi da ciò che è proibito; quel che è raccomandato, è astenersi dal 
commettere ciò che è detestato (makrûh). 
3 – La pazienza dinanzi al destino di Allah: ciò che è obbligatorio, è evitare 
alla lingua di lamentarsi, al cuore di ribellarsi e di montare in collera contro il 
decreto di Allah, alle membra di comportarsi in una maniera che dispiaccia ad 
Allah, ad esempio lamentandosi, stracciandosi gli abiti, graffiandosi il viso, 
ecc. Ciò che è raccomandato in questo caso, è di accettare nel proprio cuore il 
destino che Allah ha prescritto. 

Chi è il migliore: la persona ricca, riconoscente nei confronti di Allah, o 
il povero che dia prova di pazienza? 

Se il ricco spenda le sue ricchezze o le economizzi nella via 
dell’obbedienza, egli è migliore del povero; e se spenda la maggior parte del 
suo denaro nelle cose permesse, allora il povero è migliore di lui. 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Colui che dia da mangiare [ai bisognosi] e che sia 

riconoscente nei confronti di Allah avrà la stessa ricompensa di colui che digiuni e 
sopporti con pazienza” [Ahmad]. 
 La soddisfazione: consiste nell’accontentarsi di poco ed esserne felice. 
Questo atto si verifica dopo che la cosa si sia prodotta. Accontentarsi del 
decreto di Allah è uno dei più elevati livelli di coloro che sono prossimi ad 
Allah. È il frutto dell’amore per Allah e della fiducia in Lui. 

Il fatto di invocare Allah di far scomparire un male non è in 
contraddizione con il fatto di essere soddisfatto di ciò che Egli ha decretato. 
 La devozione (Khushûc): è la venerazione, l’umiliazione e l’umiltà. 

                              
1 Questo tipo di pazienza, se consista nel respingere le tentazioni del ventre e del sesso, la 

si chiama astinenza (cIffah); nel corso di un combattimento, la si chiama coraggio; se 
consiste nel contenere la propria collera, la si chiama indulgenza; se consiste nel 
nascondere una cosa, è nota come discrezione, se consiste nell’astenersi dagli eccessi 
della vita, la si chiama ascetismo (zuhd), se consiste nel contentarsi di poco in questa vita 
mondana, la si chiama soddisfazione. 



  

 @ @@ @

Hudhayfah (Radia Allâhu 
Can-hu ) disse: “State in guardia dalla devozione degli 

ipocriti”. Gli fu chiesto: “E che cos’è la devozione degli ipocriti?”. Rispose: 
“Consiste nel vedere il tuo corpo interamente dedito, mentre il tuo cuore non 
lo è”. Disse anche: “La prima cosa che perderete della vostra religione sarà la 
devozione. Per ogni atto di adorazione che necessita della devozione (o della 
concentrazione), sappiate che la ricompensa sarà in funzione del grado di 
devozione provata nel compierlo, come la preghiera. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse 
che colui che prega non ottiene dalla sua preghiera che la metà, il quarto, il 
quinto, o addirittura il decimo, e può darsi perfino che non ottenga nulla dalla 
sua preghiera a causa della totale mancanza di devozione/concentrazione nel 
compierla”. 
 La speranza: consiste nel considerare l’immensa misericordia di Allah. 
Il suo contrario è la disperazione. Compiere delle opere con speranza è meglio che 
compierle per timore, poiché ciò deriva da una buona opinione di Allah1. 

Allah dice in un hadîth qudsî: “Io sono per il Mio servitore ciò che egli pensa di 
Me” [Muslim]. 

La speranza ha due livelli:  
1) Superiore: quando il servitore obbedisce ad Allah, sperando nella Sua 
ricompensa. 
cAisha (che Allâh sia 

soddisfatto di lei) chiese: “O Messaggero di Allah, il versetto che danno quello 
che danno con cuore colmo di timore (Corano XXIII. Al-Mu’minûn, 60) 

riguarda colui che ruba, commette adulterio e beve l’alcool, [poi] temendo 
Allah (�) [si pente]?”. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) rispose: “No, figlia di as-Siddîq [Abû 
Bakr], si tratta di coloro che pregano, digiunano e versano l’elemosina legale, e che 
temono che Allah non accetti le loro opere: essi sono coloro che si affrettano al 
bene (Corano XXIII. Al-Mu’minûn, 61)” [ At-Tirmidhî]. 

2) Il livello inferiore: colui che commette un peccato e si pente, sperando nel 
perdono di Allah. 

In quanto a colui che commetta dei peccati continuamente, senza pentirsene, 
e speri nel perdono di Allah, costui domanda l’impossibile, e ciò che prova non è 
speranza. Questa forma è condannata, mentre la prima è raccomandata. In 
effetti, il cuore del credente riunisce la bontà e il timore di Allah, mentre quello 
dell’ipocrita riunisce il male e il fatto di credersi al riparo dal castigo di Allah. 
 La paura (al-Khawf): è un’angoscia che si impadronisce dell’anima, 
quando si prevede che qualcosa di detestabile si compirà. Se si sia certi che la 
cosa detestabile si produrrà, questo sentimento si chiama timore (Khashiyah); il 
suo contrario è il fatto di sentirsi in sicurezza (‘amn). 

Non si tratta del contrario della speranza, piuttosto di un sentimento motivato 
dal timore del castigo di Allah (rahbah), mentre la speranza è un sentimento 

                              
1 Ndt: Avere una buona opinione di Allah significa essere convinti che Allah esaudisce le 

invocazioni, sostiene la Sua religione e i Suoi servi, ecc. 



  

@ @

motivato dal desiderio di ottenere la ricompensa divina (raghbah). È indispensabile 
per il musulmano provare allo stesso tempo l’amore, il timore e la speranza. 

Ibn al-Qayyim ha detto: “Il cuore, nella ricerca di Allah, è simile ad un 
uccello, la cui testa è l’amore, e le cui due ali sono il timore e la speranza. Se la 
paura si impadronisce del cuore, ne espellerà le passioni, ed impedirà a[i 
desideri di] questa vita mondana di penetrarvi”. 

La paura obbligatoria: è quella che spinge a compiere i doveri e ad 
allontanarsi dai divieti. 

La paura raccomandata: è quella che spinge a compiere gli atti 
raccomandati e a tralasciare gli atti detestabili. 

La paura di altri che Allah è di diversi tipi: 
1) Il timore interiore di adorazione: esso non deve essere provato per altri che 

Allah; provarne – in qualsiasi misura – per altri che Lui è considerato come del 
politeismo maggiore, come temere che le divinità dei politeisti facciano del male. 

2) La paura illecita: è il fatto di abbandonare alcune obbligazioni o di 
commettere alcune cose proibite per timore della gente. 

3) La paura permessa: come la paura naturale dinanzi al lupo, o altro. 
 L’ascetismo o il distacco da questa vita mondana (Zuhd): ciò 
significa distogliere i propri desideri da una cosa, per un’altra migliore. Il 
distacco dalle cose di questa vita mondana procura un riposo per il cuore e il 
corpo, mentre bramarle non procura che angoscia e tristezza. 

L’amore di questo mondo mondano è la causa di ogni peccato, mentre il 
fatto di detestarlo è la fonte di ogni atto d’obbedienza. Distaccarsene significa 
farlo uscire dal proprio cuore, e non “toglierselo dalle mani”, lasciando che il 
cuore vi rimanga attaccato, poiché ciò è quel che si chiama l’ascetismo degli 
ignoranti. 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Che bello quando il denaro onesto appartiene a un 

uomo pio” [Ahmad]. 
L’attitudine del povero nei confronti del denaro può essere classificato 

in cinque situazioni: 1) Egli evita in tutti i modi di prendere del denaro, 
poiché lo detesta e teme il male e la distrazione da esso causata. Costui è 
chiamato l’asceta (Zâhid). 2) Non si felicita di averlo ottenuto, ma nemmeno lo 
detesta al punto in cui gli nuoccia. Questi è colui che è soddisfatto [di ciò che 
Allah gli ha concesso]. 3) Preferisce avere del denaro piuttosto che non averlo, 
poiché lo desidera, ma non al punto da fare grandi sforzi per ottenerlo; ma – se 
l’ottiene spontaneamente, lo prende e ne gode. Al contrario, se ottenerlo richieda 
uno sforzo, non si investirà. Questi è colui che si accontenta [di ciò che Allah gli 
ha donato]. 4) Non cerca di ottenere il denaro, poiché è incapace di 
procurarselo, benché lo desideri.  Se trova una maniera di procurarselo, anche 
a qualsiasi costo, lo farà. Questi è l’avido di denaro. 5) Si trova nella necessità 
del denaro di cui è alla ricerca, come colui che abbia fame, non abbia di che 
rivestirsi, non possieda né cibo né abiti. Costui si trova nella necessità. 
 



  

 @ @@ @

Un uomo di nome cAbdullah [adoratore, servo di Allah] incontrò un altro 
uomo, di nome cAbdu-n-Nabî [adoratore, servo del Profeta]. 

In fondo al cuore, cAbdullah disapprovava questo nome, chiedendosi: 
“Come può un individuo portare un nome che sottintende l’adorazione di altri 
che Allah (�)?”. 

Così, si rivolse a cAbdu-n-Nabî chiedendogli: “Adori forse altri che 
Allah?”. Costui rispose: “No, non adoro nessuno all’infuori di Allah; sono 
musulmano e adoro unicamente Allah”. 
cAbdullah disse: “Come mai dunque porti questo nome, che somiglia ai nomi 
con cui si chiamano i cristiani, come cAbdul-Masîh [adoratore del Messia], che 
da parte loro non è stupefacente, dato che i cristiani adorano Gesù (�)? Chi 
intenda il tuo nome, avrà l’impressione che tu adori il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam); ora: 
questa non è la dottrina del musulmano riguardo al suo Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam). 
Egli deve piuttosto credere che egli è il servitore di Allah e il Suo Messaggero”. 
cAbdu-n-Nabî rispose: “Però, il Profeta Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) è il migliore 
degli uomini e il signore dei Messaggeri. Noi abbiamo l’abitudine di chiamare 
così i nostri figli allo scopo di ricercare la benedizione e di avvicinarci ad Allah grazie 
alla dignità del Suo Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e al suo rango presso di Lui, e sollecitiamo 
dal Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) la sua intercessione per questo. Non esserne stupito; mio 
fratello si chiama cAbdul-Hussayn [adoratore di Al-Hussayn], e già prima di 
lui, nostro padre si chiamava cAbdu-r-Rasûl [adoratore del Messaggero]. Il 
fatto di chiamarsi così è un’antica usanza e una pratica diffusa tra la gente. 
Abbiamo trovato i nostri padri che facevano ciò, non essere dunque severo 
rispetto a tale questione, poiché si tratta di una piccola cosa, e la religione è facile”. 
Allora, cAbdullah disse: “Si tratta di un’altra azione biasimevole, più grave della 
prima, ossia il fatto di sollecitare da altri che Allah, ciò di cui Solo Allah è capace, 
sia che la persona sollecitata sia il Profeta Muhammad  (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), sia che si tratti 
di coloro che si trovano ad un rango inferiore al suo, tra i virtuosi, per esempio Al-
Hussayn (Radia Allâhu 

Can-hu ) o altri. Ciò è in antitesi col Tawhîd (monoteismo), e col significato 
di “non vi è altra divinità [degna d’adorazione] che Allah”. 

Ti porrò qualche domanda, affinché tu ti renda conto della gravità di 
questo affare e delle conseguenze nell’utilizzare questo genere di nomi. Non 
ho altro obiettivo né scopo, se non quello di esporre la verità e di seguirla, di 
mettere in evidenza la falsità e di evitarla, di ordinare le buone cose e di vietare 
ciò che è biasimevole. Mi pongo sotto la protezione di Allah e a Lui mi affido. 
Non vi è potere né forza se non in Allah, l’Altissimo, il Grande. 

Tuttavia, ti ricordo prima di tutto queste parole di Allah (�): Quando i 
credenti sono chiamati ad Allah e al Suo Inviato, affinché egli giudichi tra 
loro, la loro risposta è “Ascoltiamo e obbediamo” (Corano XXIV. An-Nûr, 51) 

Se siete discordi in qualcosa, fate riferimento ad Allah e al Messaggero, se 
credete in Allah e nell'Ultimo Giorno (Corano IV. An-Nisâ’, 59). 
Tu sostieni di mettere in pratica l’unicità di Allah, e di testimoniare che non vi è 
divinità degna d’essere adorata all’infuori di Allah; puoi spiegarmi cosa significhi?” 

Dialogo pacifico 



  

@ @

cAbdu-n-Nabî: “L’unicità di Allah consiste nel credere che Allah esiste, che è 
Lui ad aver creato i cieli e la terra, che è Lui che dona la vita e la morte, che è 
Colui che gestisce l’universo, che è Colui che provvede, l’Onnisciente, Colui 
che tutto conosce, l’Onnipotente...”. 
cAbdullah: “Se la definizione dell’unicità di Allah non fosse che questa, 
Faraone e il suo popolo, Abû Jahl (miscredente della Mecca) e altri ancora 
sarebbero dei monoteisti, poiché non ignoravano questi aspetti, così come la 
maggior parte dei politeisti. Faraone, che aveva preteso di essere il signore, 
riconosceva e credeva nel suo cuore nell’esistenza di Allah e nel fatto che Egli 
fosse Colui che gestisce l’universo. 
La prova è la parola di Allah: Ingiusti e orgogliosi li negarono, anche se 
intimamente ne erano certi (Corano XXVII. An-Naml, 14) 

Questa certezza apparve chiaramente quando era sul punto di annegare. 
Ma in realtà, l’unicità di Allah (Tawhîd) per cui i Messaggeri sono stati 

inviati, con cui i Libri sono stati rivelati e causa della quale i Quraysh furono 
combattuti, consiste nel votare l’adorazione esclusivamente ad Allah. 
L’adorazione è un termine che ingloba tutto ciò che Allah ama e gradisce tra le 
parole e gli atti apparenti e segreti. Il concetto di divinità nella dichiarazione: 
“non vi è divinità [degna d’adorazione] all’infuori di Allah” significa: Colui 
che è adorato e Solo merita l’adorazione. 

Sai perché i Messaggeri, a partire da Noè (pace su di lui) sono stati inviati 
sulla terra?”. 
cAbdu-n-Nabî: “Perché invitassero i politeisti all’adorazione esclusiva di Allah 
e all’abbandono di tutto quello che Gli associavano”. 
cAbdullah: “E quale fu la causa del politeismo del popolo di Noè?” 
cAbdu-n-Nabî: “Non lo so!”. 
cAbdullah: “Allah inviò Noè al suo popolo, dopo che questi esagerò riguardo a 
dei virtuosi: Wadd, Suwac, Yaghûth, Yacûq e Nasr”. 
cAbdu-n-Nabî: “Vuoi forse dire che Wadd, Suwac, Yaghûth, Yacûq e Nasr sono 
i nomi di uomini virtuosi e non quelli di miscredenti orgogliosi?”. 
cAbdullah: “Sì. Questi nomi sono quelli degli uomini virtuosi che il popolo di 
Noè aveva preso come divinità e che gli Arabi a loro volta presero per divinità; la 
prova è in questo hadîth riportato da Al-Bukhârî, da Ibn cAbbâs (Radia Allâhu 

Can-hu ), che disse: 
“Gli idoli che erano adorati dal popolo di Noè si diffusero in seguito tra gli Arabi. 
Wadd era l’idolo dei Kalb, a Dumatu-l-Jandal; Suwac era l’idolo degli Hudhayl; 
Yaghûth era quello dei Murâd, e più tardi quello dei Banû Ghutayf nel Jawf, presso 
la gente di Sabâ’; Yacûq era quello di Hamdân, Nasr quello degli Himyar, della 
famiglia di Dhu-l-Qalâ’. Sono i nomi degli uomini virtuosi del popolo di Noè. 
Quando perirono, il Diavolo suggerì a queste tribù l’idea di innalzare nei luoghi 
dove si riunivano delle statue, cui diedero il nome di questi uomini. E questo è ciò 
che fecero. Finché costoro vissero, queste statue non furono adorate. Lo furono [solo 
dopo che] queste persone morirono e la scienza fu dimenticata” [riportato da Al-Bukhârî]”. 
cAbdu-n-Nabî: “Ma è incredibile!”. 



  

 @ @@ @

cAbdullah: “Non vorresti che ti indicassi qualcosa di ancora più incredibile? In 
effetti, l’ultimo dei profeti, il nostro Profeta Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) fu inviato 
da Allah a della gente che implorava il perdono, adorava, girava attorno alla 
Kacbah e percorreva la strada tra As-Safâ e Al-Marwah, compiendo il 
pellegrinaggio e versando l’elemosina. Malgrado tutto ciò, essi consideravano 
determinate creature come intermediarie tra loro ed Allah, sostenendo: 
attraverso queste creature, vogliamo avvicinarci ad Allah; cerchiamo la loro 
intercessione presso di Lui; queste creature potevano essere degli angeli, o 
Gesù (�), o altri tra i virtuosi. 
Allah inviò allora Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) per ricondurli alla religione del loro 
antenato Ibrâhîm (�) e annunciare loro che questa ricerca della grazia e questa 
fede sono un diritto esclusivo di Allah e che nulla di tutto ciò deve essere rivolto 
ad altri che Allah; Egli è l’unico Creatore, senza associati, nulla all’infuori di Lui 
garantisce la sussistenza. I sette cieli e tutto ciò che vi si trova e le sette terre e tutto 
ciò che vi si trova sono dei servi di Allah e sono a Sua disposizione e sotto il Suo 
dominio. Meglio ancora, perfino le divinità che essi adoravano riconoscono di 
essere sotto il Suo dominio e a Sua disposizione”. 
cAbdu-n-Nabî: “Questa parola è grave e sorprendente, vi è una prova che la 
dimostri?”. 
cAbdullah: “Vi sono diverse prove, tra le quali queste parole di Allah (�): 
Di': “Chi vi provvede il cibo dal cielo e dalla terra, chi domina l'udito e la 
vista, chi trae il vivo dal morto e il morto dal vivo, chi governa ogni cosa?”. 
Risponderanno: “Allah”. Allora di': “Non [Lo] temerete dunque?” (Corano X. Yûnus, 31) 
Di': “A chi [appartiene] la terra e ciò che contiene? [Ditelo] se lo sapete!”. 
Risponderanno: “Ad Allah”. Di': “Non rifletterete dunque?”. Di': “Chi è il 
Signore dei sette cieli, il Signore del Trono Sublime?”. Risponderanno: 
“Allah”. Di': “Non Lo temerete dunque?”. Di': “Chi [tiene] nella Sua mano il 
regno di tutte le cose? Chi è Colui che protegge e contro il Quale nessuno può 
essere protetto? [Ditelo] se lo sapete!”. Risponderanno: “Allah”. Di': “Com'è 
dunque che siete stregati?” (Corano XXIII. Al-Mu’minûn, 84-89)  

Inoltre, i politeisti pronunciavano queste parole durante il pellegrinaggio 
(Talbiyyah): “Rispondo al Tuo appello, mio Signore, rispondo al Tuo appello; 
rispondo al Tuo appello, Tu non hai associato, se non un associato che Ti 
appartiene. Tu lo possiedi, così come ciò che gli appartiene”. 
Il fatto che i politeisti qurayshiti riconoscessero che fosse Allah a gestire tutto 
nell’universo, o ciò che si designa con “l’unicità di Allah nella signoria”1, non li 
fece tuttavia entrare nell’Islâm. È per essersi rivolti agli angeli, ai profeti o ai 
santi, per aver sollecitato l’intercessione di questi ultimi, allo scopo di ottenere la 
benevolenza di Allah, che essi furono combattuti. 

Perciò, occorre che l’invocazione sia esclusivamente rivolta ad Allah, che il  

                              
1 Ndt francese: Tawhîd ar-Rububiyyah; ciò significa che Egli è il Solo a creare, ad accordare la 

sussistenza, ecc... 



  

@ @

voto sia totalmente consacrato ad Allah, che il sacrificio (immolazione) sia 
interamente attribuito ad Allah, che la domanda di soccorso sia rivolta ad Allah e 
che tutte le forme di adorazione siano esclusivamente votate ad Allah”. 
cAbdu-n-Nabî: “Se il monoteismo non è il riconoscimento che Allah esiste e 
che è Lui a gestire l’universo - come sostieni tu – cos’è dunque?”. 
cAbdullah: Il monoteismo, per cui i Messaggeri sono stati inviati, e che i 
politeisti rifiutarono di ammettere, è: l’adorazione unica ed esclusiva di Allah 
(�). Così, non dobbiamo rivolgere alcuna forma di adorazione ad altri che 
Allah: per esempio l’invocazione, il voto di consacrazione, l’immolazione, 
l’implorazione d’aiuto e di soccorso, ecc. Questo monoteismo è il significato di: 
“non vi è altra divinità [degna d’adorazione] all’infuori di Allah”. In effetti, la 
divinità per i politeisti qurayshiti è quella cui si rivolgono le adorazioni 
summenzionate, che si tratti di un angelo, di un profeta, di un santo, di un 
albero, di una tomba o di un jinn. Essi non designavano come divinità il 
Creatore, Colui che nutre senza essere nutrito, Colui che organizza ogni cosa, 
poiché sapevano che tutto ciò appartiene ad Allah Solo, come abbiamo 
indicato precedentemente. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) li invitò alla parola del 
monoteismo: “non vi è divinità [degna d’adorazione] all’infuori di Allah”, 
mettendo in pratica il significato in essa contenuto, e non limitandosi 
semplicemente a pronunciarla”. 
cAbdu-n-Nabî: “È come se tu volessi dire che i politeisti qurayshiti 
conoscevano meglio il significato di “lâ ilâha illa Allâh” rispetto alla maggior 
parte dei musulmani della nostra epoca!”. 
cAbdullah: “Questa è purtroppo la dolorosa realtà. I miscredenti dell’epoca 
preislamica avevano capito il messaggio che il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) voleva 
trasmettere con questa parola: rivolgere l’adorazione esclusivamente ad Allah, 
negare tutto ciò che è adorato all’infuori di Lui e rinnegare il politeismo. In 
effetti, quando egli disse loro: “Dite: lâ ilâha illa Allah!”, essi esclamarono: 
Ridurrà forse gli dèi ad un Dio unico? Questa è davvero una cosa strana 
(Corano XXXVIII. Sâd, 5), 

benché credessero che Allah fosse Colui che gestisce tutto l’universo. 
Se i miscredenti dell’epoca preislamica conoscevano ciò, è incredibile che 

una persona dichiari di far parte dell’Islâm senza conoscere la spiegazione di 
questa testimonianza. 

Al contrario, alcuni di essi pensano che si tratti soltanto di pronunciare le 
parole, senza che il cuore sia convinto del loro significato, mentre il più scaltro 
crede che ciò voglia dire che Allah Solo crea, provvede la sussistenza ed 
organizza tutto l’universo. 

Vi è forse qualcosa di buono in questa gente, che – tuttavia – pretende di 
far parte dell’Islâm, quando gli ignoranti tra i miscredenti qurayshiti 
conoscevano meglio di loro il significato di “non vi è altra divinità [degna 
d’adorazione] all’infuori di Allah”?”. 
cAbdu-n-Nabî: “Tuttavia, io non associo nulla ad Allah. Al contrario, testimonio  



  

 @ @@ @

che nessuno all’infuori di Allah crea, né nutre, né aiuta, né nuoce, e nessuno è 
simile a Lui, e che Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) non ha il potere di fare né il male, né 
il bene. Non parlo nemmeno di cAlî, Al-Hussayn, cAbdul Qâdir [Al-Jîlanî], ecc! 
Però, io commetto dei peccati, e gli uomini virtuosi hanno una dignità (jâh) 
presso Allah, ed io chiedo che essi intercedano per me, grazie alla loro dignità, 
presso Allah”. 
cAbdullah: “Ti rispondo evocando quanto già detto innanzi. In effetti, le 
persone che il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) combatté, riconoscevano ciò che hai appena 
evocato e riconoscevano il fatto che i loro idoli non amministravano l’universo. 
Ricercavano soltanto la dignità e l’intercessione. Abbiamo già citato la prova di 
ciò nel Corano”. 
cAbdu-n-Nabî: “Tuttavia, questi versetti scesero su coloro che adoravano gli 
idoli. Come puoi considerare i Profeti e gli uomini virtuosi al pari degli idoli?”. 
cAbdullah: “Abbiamo già stabilito che alcuni di questi idoli avevano ricevuto i 
nomi di uomini virtuosi, come all’epoca di Noé (�) e che i miscredenti non si 
rivolgevano ad essi se non per ottenere l’intercessione presso Allah, ritenendo 
che essi possedessero un rango elevato presso di Lui. La prova è questa parola di 
Allah (�): Coloro che si prendono padroni all'infuori di Lui [si giustificano 
dicendo]: «Li adoriamo solo perché ci avvicinano ad Allah» (Corano XXXIX. Az-Zumar, 3) 

In quanto alla tua domanda: “Come puoi considerare i Profeti e gli uomini 
virtuosi come degli idoli?”, ti rispondo che i miscredenti presso cui il Profeta    
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) fu inviato avevano presso di loro delle persone che adoravano dei 
santi, coloro a proposito dei quali Allah dice: Quelli stessi che essi invocano, 
cercano il mezzo di avvicinarsi al loro Signore, sperano nella Sua 
misericordia e temono il Suo castigo. In verità, il castigo del Signore è 
temibile! (Corano XVII. Al-Isrâ’, 57) 
E, tra essi, vi erano persone che adoravano Gesù (�) e sua madre; Allah (�) dice: 
E quando Allah dirà: “O Gesù figlio di Maria, hai forse detto alla gente: "Prendete 
me e mia madre come due divinità, all'infuori di Allah?" (Corano V. Al-Mâ’ida, 116) 

E vi erano, tra loro, persone che adoravano gli angeli; Allah (�) dice [a 
questo proposito]: Un Giorno tutti li riunirà e dirà agli angeli: “È voi che 
costoro adoravano?” (Corano XXXIV. Sabâ’, 40) 

Medita questi versetti in cui Allah definisce allo stesso modo miscredenti 
coloro che abbiano adorato gli idoli, coloro che abbiano adorato gli uomini 
virtuosi tra i Profeti, gli angeli e i santi. Inoltre, il Messaggero di Allah                
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) li combatté senza fare alcuna differenza tra loro su tale base”. 
cAbdu-n-Nabî: “Tuttavia, i miscredenti si rivolgevano ai loro idoli perché 
procurassero loro del bene; al contrario, io testimonio che Allah è Colui che 
accorda il bene e il male e Colui che organizza tutto nell’universo; non imploro 
ciò che da parte Sua. Le persone virtuose non hanno parte alcuna nell’ordine 
divino, ma io mi rivolgo loro, sperando che intercedano per me presso Allah”. 
cAbdullah: “Ciò che hai appena detto è testualmente ciò che dicono i 
miscredenti; la prova si trova nella parola di Allah (�): Quello che adorano in 



  

@ @

luogo di Allah non li danneggia e non giova loro. Dicono: “Essi sono i nostri 
intercessori presso Allah” (Corano X. Yûnus, 18)” 
cAbdu-n-Nabî: “Ma io non adoro altri che Allah, e il fatto di ricorrere ad essi e 
di invocarli non costituisce un’adorazione!”. 
cAbdullah: “Ma io ti chiedo: riconosci tu che Allah ti ha prescritto di 
rivolgendoGli esclusivamente l’adorazione, e che ciò costituisce il Suo diritto 
su di te, com’è detto nella parola di Allah (�): eppure non ricevettero altro 
comando che adorare Allah, tributandoGli un culto esclusivo e sincero (Corano 

XCVIII. Al-Bayyina, 5)? 
cAbdu-n-Nabî: “Sì, mi ha prescritto questo”. 
cAbdullah: “Allora, ti chiedo di spiegarmi cosa ti ha prescritto qui: cosa 
significa rivolgere un’adorazione esclusiva a qualcuno?”. 
cAbdu-n-Nabî: “Non ho capito bene cosa cerchi di dirmi con questa domanda. 
Spiegami dunque”. 
cAbdullah: “Ascoltami dunque attentamente, te lo spiegherò. 
Allah (�) dice: Invocate il vostro Signore umilmente e in segreto. Egli, in 
verità, non ama i trasgressori (Corano VII. Al-Acrâf, 55) 

L’invocazione è un’adorazione di Allah (�) oppure no?”. 
cAbdu-n-Nabî: “Sì, è la base stessa dell’adorazione, com’è indicato in questo 
hadîth: “L’invocazione, è l’adorazione” [riportato da Abû Dâwûd]. 
cAbdullah: “Visto che hai ammesso che si tratta di un’adorazione di Allah, 
immaginati di aver invocato Allah giorno e notte con speranza e timore per un 
bisogno qualsiasi, e di aver poi invocato – per questo stesso bisogno – un 
Profeta, un angelo o un santo nella sua tomba. Avrai tu dunque associato ad 
Allah in quest’adorazione?”. 
cAbdu-n-Nabî: “Sì, avrò associato; e le tue parole sono sensate e corrette”. 
cAbdullah: “Eccoti un altro esempio: se tu vieni a conoscere questa parola di 
Allah: Esegui l’orazione per il tuo Signore e sacrifica! (Corano CVIII. Al-Kawthar, 2), 

Eppoi tu obbedisca a quest’ordine di Allah, sgozzando e sacrificando per Lui, 
la tua immolazione e il tuo sacrificio saranno un’adorazione destinata ad Allah 
oppure no?”. 
cAbdu-n-Nabî: “Sì, si tratta di un’adorazione”. 
cAbdullah: “Se sacrifichi una cosa per una creatura, che si tratti di un Profeta, 
di un jinn, o altro, avrai associato altri ad Allah in questa adorazione?”. 
cAbdu-n-Nabî: “Sì, si tratta di un’associazione, senza alcun dubbio”. 
cAbdullah: “Ti ho illustrato il caso dell’invocazione e dell’immolazione, perché 
l’invocazione è l’atto d’adorazione più importante che si compie mediante la 
parola, mentre l’immolazione è uno dei più importanti atti d’adorazione 
compiuti dalle membra. Tuttavia, l’adorazione non si limita a questi due; essa 
è più generale ed include il voto, il giuramento, la richiesta di protezione, la 
domanda di soccorso, ecc. Tuttavia, i politeisti cui fu rivelato il Corano 
adoravano gli angeli, i santi, Lât, e altri, o no?”. 
cAbdu-n-Nabî: “Sì, lo facevano”. 



  

 @ @@ @

cAbdullah: “L’adorazione che svolgevano loro non si limitava forse 
all’invocazione, all’immolazione, alla richiesta di protezione, alla domanda di 
soccorso? Al di fuori di ciò, essi riconoscevano di essere i servi di Allah, sotto il 
Suo dominio, e riconoscevano che è Allah ad organizzare tutto; tuttavia, essi 
invocavano le loro divinità e si rifugiavano presso queste divinità per beneficiare 
della loro dignità e della loro intercessione. Ciò è del tutto evidente”. 
cAbdu-n-Nabî: “cAbdullah, devo capire che tu neghi e rinneghi l’intercessione 
del Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam)?”. 
cAbdullah: “No, non nego né rinnego questo; al contrario, tutto va sacrificato 
per amor suo - egli è l’intercessore la cui intercessione è accettata ed io spero di 
essere tra coloro a favore dei quali egli intercederà. Però, l’intercessione 
appartiene totalmente ad Allah, come Egli dice: Di': Tutta l'intercessione 
[appartiene] ad Allah (Corano XXXIX. Az-Zumar, 44) 

E non avrà luogo se non dopo che Allah ne avrà dato il permesso: Chi può 
intercedere presso di Lui senza il Suo permesso? (Corano II. Al-Baqara, 255) 

Inoltre, non si intercede a favore di una persona se non dopo [aver 
ottenuto] l’autorizzazione di Allah: ed essi non intercedono se non in favore 
di coloro di cui Si compiace (Corano XXI. Al-Anbiyâ’, 28) 

Ed Egli non Si compiace che del monoteismo, come Egli dice: Chi vuole 
una religione diversa dall'Islàm, il suo culto non sarà accettato, e nell'altra 
vita sarà tra i perdenti (Corano III. Âl-cImrân, 85) 

Se l’intercessione appartiene interamente ad Allah, e non ha luogo se non 
dopo che Egli l’abbia permessa, e se il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) o qualsiasi altra 
persona non intercederà a favore di un’altra persona se non dopo che Allah 
glielo avrà permesso, e sapendo che Allah non darà il Suo permesso che per i 
monoteisti, da tutto ciò si capisce che tutta l’intercessione appartiene ad Allah. 

Io sollecito ciò da parte Sua, dicendoGli: “O Allah! Non privarmi 
dell’intercessione del Profeta; o Allah, accetta la sua intercessione in mio favore!”.”. 
cAbdu-n-Nabî: Siamo d’accordo sul fatto che non sia permesso domandare a 
qualcuno una cosa che egli non possieda; ora, Allah ha concesso l’intercessione 
al Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e – poiché essa gli è stata donata – la possiede. Così, è 
permesso che io gli chieda quel che possiede, e ciò non può essere 
un’associazione nell’adorazione di Allah”. 
cAbdullah: “Sì, questa parola sarebbe vera, se Allah (�) non te l’avesse proibito, 
poiché Allah (�) dice: non invocate nessuno insieme con Lui (Corano LXXII. Al-Jinn, 18) 

Ora, la richiesta di intercessione è un’invocazione; e colui che ha donato 
l’intercessione al Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) è Allah, ed è sempre Lui che ha proibito di 
domandare ciò ad altri che Lui, chiunque sia colui cui tu domandi questa 
intercessione. 

D’altra parte, altre persone, oltre al Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), hanno ricevuto [il 

diritto all’]intercessione; in effetti, delle referenze autentiche provano che gli 
angeli intercedono, così come i bambini morti prima della pubertà e i virtuosi. 
Dirai perciò: “Allah ha donato loro l’intercessione, ed io gliela chiedo”? Se tu 



  

@ @

dicessi questo, vorrebbe dire che sei tornato all’adorazione dei virtuosi, che 
Allah ha rinnegato nel Suo Libro; e – se rispondi negativamente – allora la tua 
affermazione: “Allah ha concesso loro l’intercessione, dunque gliela chiedo”, è nulla”. 
cAbdu-n-Nabî: “Tuttavia, io non associo nulla all’adorazione di Allah, e far 
ricorso ai virtuosi non è un’associazione [nell’adorazione di Allah]”. 
cAbdullah: “Riconosci e confermi che Allah è stato più severo nella proibizione 
del politeismo, piuttosto che nella proibizione della fornicazione, e che Allah 
non perdona il politeismo?”. 
cAbdu-n-Nabî: “Sì, lo riconosco, ed è chiaro nella parola di Allah (�)”. 
cAbdullah: “Dunque, adesso rinneghi l’associazione che Allah ha proibito; 
potresti spiegarmi quale sia l’associazione ad Allah che tu non hai commesso, e 
che rinneghi?”. 
cAbdu-n-Nabî: “L’associazione ad Allah è l’adorazione degli idoli, il fatto di 
rivolgersi loro, di sollecitarli e di averne timore”. 
cAbdullah: “Che cosa significa adorare gli idoli? Pensi forse che i miscredenti 
qurayshiti credessero che questi pezzi di legno e queste pietre creassero, 
nutrissero e gestissero gli affari di coloro che li invocavano? Non avevano tale 
dottrina, come ti ho già spiegato”. 
cAbdu-n-Nabî: “E nemmeno io credo a questo; al contrario, in quanto a colui 
che si rivolga ad un pezzo di legno, a una pietra, a una sepoltura, ecc, li 
invochi, sacrifichi per loro e affermi che essi lo avvicinano maggiormente ad 
Allah, e che grazie alle loro benedizioni Allah lo protegga dalle disgrazie, tutto 
ciò costituisce l’adorazione degli idoli di cui parlo”. 
cAbdullah: “Dici il vero. Tuttavia, è proprio quello che voi fate presso delle 
pietre, delle costruzioni e dei sepolcri che si trovano sulle tombe, ecc. Allo 
stesso modo, quando sostieni che l’associazione consiste nell’adorazione degli 
idoli, vorresti forse dire che l’associazione politeista si limiti solamente a chi 
faccia ciò? E che il fatto di affidarsi a degli uomini virtuosi, invocandoli, non 
rientri nella definizione di associazione?”. 
cAbdu-n-Nabî: “Sì, è proprio questo che intendevo dire!”. 
cAbdullah: “In tal caso, che cosa ne dici dei numerosi versetti in cui Allah ha 
menzionato la proibizione di affidarsi agli uomini virtuosi, di attaccarsi agli 
angeli o altro, giudicando miscredente colui che faccia ciò, come abbiamo già 
indicato precedentemente?”. 
cAbdu-n-Nabî: “Ma coloro che hanno invocato gli angeli e i profeti non sono 
divenuti miscredenti a causa di ciò; piuttosto, sono incorsi nella miscredenza 
nel momento in cui hanno affermato che gli angeli sono delle figlie di Allah, e 
che Gesù è il figlio di Allah. Ora, noi non abbiamo mai affermato che cAbdul 
Qâdir fosse il figlio di Allah, né che Zaynab fosse la figlia di Allah!”. 
cAbdullah: “Per quanto riguarda il fatto di attribuire un figlio ad Allah, questo 
è un atto di miscredenza a parte. Allah (�) dice: Di’: «Egli Allah è Unico, Allah è 
l’Assoluto (Corano CXII. Al-Ikhlâs, 1-2) 

Il che significa che non ha eguali, e che è Lui che imploriamo per tutti i nostri bisogni. 



  

 @ @@ @

Chiunque neghi ciò avrà miscreduto, anche nel caso in cui non neghi la fine di 
questa sûra. Poi, Allah dice: Allah non Si è preso figlio alcuno e non esiste 
alcun dio al Suo fianco; ché altrimenti ogni dio se ne sarebbe andato con ciò 
che ha creato e ognuno [di loro] avrebbe cercato di prevalere sugli altri (Corano 

XXIII. Al-Mu’minûn, 91) 

Allah ha dunque distinto tra i due tipi di miscredenza; ciò è altresì provato dal 
fatto che coloro che incorsero nella miscredenza per aver invocato Lât, 
nonostante fosse una persona virtuosa, non la consideravano figlia di Allah; e 
nemmeno coloro che incorsero nella miscredenza per aver adorato i jinn, li 
consideravano figli di Allah. 
Inoltre, le quattro grandi scuole di giurisprudenza islamica affermano, al 
capitolo dello “statuto dell’apostata”, che se il musulmano sostenga che Allah 
abbia un figlio, è apostata, e se associ ad Allah, è [lo stesso] apostata. 
Distinguono, quindi, tra questi due tipi di miscredenza”. 
cAbdu-n-Nabî: “Tuttavia, Allah dice: In verità, quanto agli intimi, non 
avranno nulla da temere e non saranno afflitti (Corano X. Yûnus, 62)”. 
cAbdullah: “Noi crediamo che sia la verità, e siamo della stessa opinione; 
tuttavia, essi non devono essere adorati. Non neghiamo se non il fatto di adorarli 
insieme ad Allah, associandoli a Lui. A parte ciò, il tuo dovere è di amarli e di 
seguirli, di riconoscere i loro miracoli. Soltanto gli innovatori negano i miracoli dei 
benamati d’Allah (awliyâ’). La religione di Allah è quella del giusto mezzo tra i 
due estremi, una buona direzione tra due deviazioni, una verità tra due falsità”. 
cAbdu-n-Nabî: “Coloro cui il Corano fu rivelato, non testimoniavano che non 
vi è altra divinità [degna d’adorazione] all’infuori di Allah; essi consideravano 
il Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) come un bugiardo, negavano la 
Resurrezione, trattavano il Corano di menzogna e lo consideravano come una 
magia. Ora, noi attestiamo che non vi è altra divinità [degna d’adorazione] 
all’infuori di Allah e che Muhammad è il Messaggero di Allah, abbiamo fede 
nel Corano, crediamo alla resurrezione dei morti, compiamo la preghiera 
rituale e digiuniamo; come potete allora considerarci alla stregua di coloro?”. 
cAbdullah: “Tuttavia, vi è consenso tra i sapienti sul fatto che se un individuo 
creda al Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) a proposito di una cosa, ma lo tratti da 
bugiardo su un altro aspetto, egli è miscredente e non è entrato nell’Islâm. Lo 
stesso dicasi del caso in cui egli creda ad una parte del Corano e ne neghi 
un’altra parte; per esempio, colui che riconosca l’unicità di Allah, ma neghi 
[l’obbligo del]la preghiera, o colui che riconosca l’unicità di Allah e la 
preghiera, ma poi neghi l’obbligo della Zakât, o riconosca tutto ciò, ma neghi 
[l’obbligo del] digiuno, o ancora riconosca tutte le cose menzionate in 
precedenza, ma neghi il dovere di compiere l’Hajj.  
Quando alcune persone non si sottomisero all’obbligo del pellegrinaggio, 
all’epoca del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), Allah rivelò questo versetto al loro riguardo: 
Spetta agli uomini che ne hanno la possibilità di andare, per Allah, in 
pellegrinaggio alla Casa. Quanto a colui che lo nega, sappia che Allah fa a  



  

@ @

meno delle creature (Corano III. Âl-cImrân, 97) 

E, pure se egli neghi la Resurrezione, i sapienti sono unanimi nel ritenere che 
egli divenga miscredente. Per questa ragione, Allah (�) ha chiaramente detto 
nel Suo Libro: colui che creda in una parte [del Libro] e ne neghi un’altra, è 
davvero un miscredente; Egli ha ordinato che l’Islâm sia accettato nella sua 
totalità, invece colui che ne accetti [solo] una parte e ne abbandoni un’altra, è 
miscredente. Riconosci [dunque] che colui che creda in una [sola] parte [del 
Corano] e ne abbandoni un’altra parte, è miscredente?”. 
cAbdu-n-Nabî: “Sì, lo riconosco, e ciò è chiaramente espresso nel Corano”. 
cAbdullah: “Così come tu riconosci che chi creda al Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) in 
ogni cosa, ma neghi l’obbligo della preghiera, è un miscredente secondo 
l’opinione dell’unanimità dei sapienti, e lo stesso dicasi di colui che riconosca 
tutto tranne la Resurrezione – le scuole di giurisprudenza sono unanimi su 
quest’opinione e il Corano l’ha detto espressamente, come abbiamo già 
sottolineato – sappi che [il riconoscimento del]l’unicità di Allah è il dovere più 
importante recato dal Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam); è più importante della preghiera, 
della Zakât e del pellegrinaggio. 

Come può essere che, se un individuo neghi una di queste cose, divenga 
miscredente, anche se metta in pratica tutto ciò che il Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) ha 
recato, ma – quando neghi l’unicità di Allah, che è la religione di tutti i Messaggeri 
– non divenga miscredente?! Gloria ad Allah! Che incredibile ignoranza!  

Allo stesso modo, medita su ciò che è accaduto al tempo dei Compagni del 
Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), quando combatterono i Banû Hanîfah, che 
tuttavia avevano abbracciato l’Islâm col Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e avevano 
testimoniato che non vi è divinità [degna d’adorazione] all’infuori di Allah e 
che Muhammad è il Messaggero di Allah, compivano la preghiera e facevano 
l’appello alla preghiera”. 
cAbdu-n-Nabî: “Tuttavia, essi testimoniavano che Mussaylamah era un profeta, 
mentre noi diciamo che non vi è alcun profeta dopo Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam)”. 
cAbdullah: “Però, voi elevate delle persone pie, come i profeti, gli angeli, i 
Compagni e altri, al rango dell’Onnipotente nei cieli e sulla terra. Se colui che 
eleva un uomo al rango di profeta diviene miscredente, e la doppia 
testimonianza di fede non gli serve a nulla, né la preghiera, allora colui che lo 
elevi al rango di Allah merita peggio di ciò! Così, coloro che cAlî ibn Abî Tâlib (
Radia Allâhu 
Can-hu ) bruciò, si richiamavano tutti all’Islâm, ed erano partigiani di cAlî, e 
avevano studiato la scienza presso dei Compagni; ma ebbero in cAlî la stessa 
fede che voi riponete in cAbdul-Qâdir e altri. Come può essere che i Compagni 
fossero tutti d’accordo sul fatto che dovessero essere combattuti e sul fatto che 
fossero divenuti miscredenti? Ritieni forse che i Compagni trattassero i 
musulmani da miscredenti?! O pensi forse che avere tali credenze in As-Sayd e 
altri non sia pregiudizievole, mentre la stessa fede in cAlî renda miscredente? 

Possiamo anche dire: Se i miscredenti delle prime generazioni non furono 
trattati da miscredenti, se non per aver associato ad Allah e trattato da 



  

 @ @@ @

bugiardo il Messaggero (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), ritenuto il Corano una menzogna, negato la 

resurrezione, ecc., che significa dunque il capitolo che i sapienti di ogni scuola 
giuridica hanno intitolato: “Capitolo sullo statuto dell’apostata”? 

Questo capitolo parla del musulmano che neghi la fede dopo essere 
entrato nell’Islâm. 

Inoltre, hanno evocato molte cose, ciascuna delle quali – se compiuta – è 
un atto di miscredenza che esclude dall’Islâm. Hanno evocato delle cose che – 
da colui che le compia – possono essere ritenute trascurabili, come una parola 
che susciti la collera di Allah, che egli pronunci con la bocca senza esserne 
convinto nel cuore, o che pronunci per scherzo e per gioco; è il caso di coloro a 
proposito dei quali Allah (�) dice: Di': “Volete schernire Allah, i Suoi segni e 
il Suo Messaggero?”. Non cercate scuse, siete diventati miscredenti dopo 
aver creduto (Corano IX. At-Tawba, 65-66) 

Queste persone, di cui Allah dice chiaramente che rigettarono la fede dopo 
aver creduto – al tempo della battaglia di Tabûk – avevano pronunciato una 
parola, pretendendo di averlo fatto per scherzo. 

Si potrebbe pure citare: ciò che Allah ha menzionato a proposito dei Figli 
di Israele che, malgrado la loro sottomissione, la loro scienza e la loro virtù, dissero 
a Mosè (�):  “O Mosè, dacci un dio simile ai loro dèi” (Corano VII. Al-Acrâf, 138) 

Similmente, questa parola di alcuni Compagni: “Designaci un Dhat Anwât 
[albero ai cui rami i politeisti appendevano le loro armi credendo di ricavarne 
una benedizione]”, alla cui domanda il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) giurò che le loro 
parole erano simili a quelle dei Figli di Israele: “O Mosè, dacci un dio simile ai 
loro dèi” (Corano VII. Al-Acrâf, 138)”. 
cAbdu-n-Nabî: “Soltanto che i Figli di Israele e coloro che chiesero al Profeta    
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) di designare loro un Dhat Anwât, non incorsero nella miscredenza a 
causa di ciò”. 
cAbdullah: “La risposta a questa obiezione è che i Figli di Israele e coloro che 
avanzarono la richiesta al Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) non compirono ciò che 
desideravano, altrimenti sarebbero incorsi nella miscredenza. In effetti, se 
avessero commesso ciò che il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) aveva vietato loro di fare, se 
non l’avessero seguito e avessero preso Dhat Anwât [per ottenere la 
benedizione di un albero], malgrado l’interdizione, avrebbero miscreduto”. 
cAbdu-n-Nabî: “Tuttavia, persiste un’ambiguità nel racconto di Usâma ibn 
Zayd (Radia Allâhu 

Can-hu ), quando uccise colui che aveva detto: “Non vi è altra divinità 
[degna d’adorazione] all’infuori di Allah”. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disapprovò la 
sua azione e gli disse: “O Usâma! L’hai ucciso dopo che aveva detto: Lâ ilâha 
illa Allâh?” [riportato da Al-Bukhârî]. 

Inoltre, [vi è] la parola del Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam): “Mi è stato prescritto di 

combattere la gente finché dica: lâ ilâha illa Allâh…” [Muslim]. 

Come puoi conciliare ciò che hai detto e questi due hadîth? Orientami, che 
Allah ti guidi!”. 
cAbdullah: “Si sa che il Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) combatté dei miscredenti  



  

@ @

e fece prigionieri tra loro, nonostante dicessero: “Non vi è altra divinità [degna 
d’adorazione] all’infuori di Allah”; e i Compagni del Messaggero di Allah           
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) combatterono i Banû Hanîfah mentre essi testimoniavano “lâ ilâha 
illa Allâh, Muhammad Rasûl Allâh”, compivano la preghiera e si dichiaravano 
appartenenti all’Islâm, così come coloro che cAlî (Radia Allâhu 

Can-hu ) bruciò. 
Inoltre, tu riconosci che colui che nega la Resurrezione diventa miscredente, 

anche se dica: “lâ ilâha illa Allâh”, e che colui che nega un pilastro qualsiasi 
dell’Islâm diventa miscredente, anche se testimoni l’unicità di Allah; come mai – 
secondo te – il fatto di pronunciare questa attestazione di fede non gli dovrebbe 
servire a nulla nel caso in cui rinneghi ciò che è considerato come secondario 
nella religione, e al contrario gli dovrebbe servire nonostante neghi l’Unicità di 
Allah, che è il fondamento e il cuore della religione dei Messaggeri?! 

Senza dubbio, tu non hai compreso il [reale] significato di questi ahadîth: 
A proposito dell’hadîth di Usâma: Egli aveva ucciso un uomo che aveva 

dichiarato di essere musulmano [durante una battaglia], pensando che egli 
l’avesse fatto soltanto per paura di perdere la propria vita e i propri beni. 

Questa è la prova che il sangue di colui che dichiari l’Islâm è sacro. 
Allah (�) rivelò a proposito di questo incidente: O voi che credete, 

quando vi lanciate sul sentiero di Allah, siate ben certi… (Corano IV. An-Nisâ’, 94) 

Ossia: assicuratevi. Questo versetto dimostra che non bisogna attentare 
alla vita della persona [che abbia pronunciato la shahâda], e che occorre 
assicurarsi della sua posizione riguardo l’Islâm. 

Se, dopo ciò, appaia ciò che è contrario all’Islâm, allora la persona in 
questione è combattuta [in un contesto di guerra] poiché Allah (�) dice: siate 
ben certi… (Corano IV. An-Nisâ’, 94) 

Se si trattasse di non attentare [in alcun caso] alla sua vita nel momento in 
cui dica: “non vi è altra divinità [degna di essere adorata] all’infuori di Allah”, 
la verifica e il fatto di assicurarsi che la persona sia proprio musulmana non 
avrebbero più alcun senso”. 

Lo stesso dicasi per il secondo hadîth: il suo significato è quello che 
abbiamo menzionato; cioè che non ci è lecito il sangue di colui che esterni 
l’unicità di Allah, così come l’Islâm [in apparenza], a meno che non compia 
qualcosa che lo contraddica. 

La prova è nelle parole del Messaggero di Allah (SallAllâhu 
Calayhi wasallam): “L’hai ucciso 

dopo che aveva detto: Lâ ilâha illa Allâh?”. 
Disse anche (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Mi è stato prescritto di combattere la gente finché dica: 
lâ ilâha illa Allâh…”. 

E fu sempre lui a dire, a proposito dei Kharijiti: “Dovunque li troviate, 
uccideteli” [Al-Bukhârî], nonostante fossero le persone che [apparentemente] 
adoravano maggiormente Allah, e proclamavano maggiormente l’unicità di 
Allah, tanto che i Compagni presso cui essi avevano studiato la scienza 
islamica sminuivano la propria adorazione in confronto alla loro. 

Tuttavia, “lâ ilâha illa Allâh” non servì loro, né il fatto che essi si consacrassero  



  

 @ @@ @

molto all’adorazione, né il fatto di reclamarsi all’Islâm, mentre 
contraddicevano la legislazione islamica. 
cAbdu-n-Nabî: “Che cosa ne dici allora dell’hadîth del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) in cui 
egli disse che nel Giorno della Resurrezione, la gente andrà a chiedere soccorso 
ad Adamo, poi a Noè, poi ad Abramo, poi a Mosè, poi a Gesù (pace su tutti 
loro), e tutti declineranno, fino a giungere al Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam)? 
Ciò non dimostra forse che domandare soccorso ad altri che Allah non è 
[affatto] un’associazione?”. 
cAbdullah: “Tu stai facendo confusione a proposito della realtà di tale questione. 
In effetti, noi non disapproviamo la domanda di soccorso ad una creatura viva, 
per qualcosa di cui sia capace, come ha detto Allah (�): Quello che era dei 
suoi gli chiese aiuto contro l'altro dell'avversa fazione (Corano XXVIII. Al-Qasas, 15); 

o l’esempio di un uomo che chieda soccorso ai propri alleati durante il 
periodo bellico, o altre cose che una creatura sia capace di fare. 

Disapproviamo piuttosto la richiesta di soccorso che voi rivolgete in forma 
di culto presso le tombe dei santi o in loro assenza, sollecitando il loro 
intervento nelle cose in cui Solo Allah (�) è capace di intervenire.  

La gente domanderà il soccorso dei Profeti nel Giorno della Resurrezione, 
chiedendo che essi invochino Allah, affinché Egli giudichi gli esseri umani, e 
affinché coloro che meritano il Paradiso siano sollevati dall’angoscia della 
prova consistente nel rimanere in piedi in attesa del Giudizio. 
Ciò è permesso sia nella vita presente che nell’Aldilà: tu puoi certamente recarti 
da un uomo virtuoso, con cui sederti, e che ascolti la tua parola, e dirgli: “Implora 
Allah in mio favore”, così come i Compagni del Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) gli 
chiedevano durante la sua vita. Ma, dopo la sua morte, mai gli rivolsero tale 
supplica presso la sua tomba. Al contrario, i nostri pii Predecessori 
disapprovarono il semplice fatto di invocare Allah presso la tomba del 
Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam)! Che dire allora del fatto di invocare il Profeta stesso!!”. 
cAbdu-n-Nabî: “E cosa ne pensi del racconto di Abramo (�)? Costui fu 
gettato nel fuoco; l’angelo Jibrîl (Gabriele) si presentò sopra di lui e gli chiese: 
“Hai bisogno di qualcosa?”. Abramo rispose: “No, non di te!”. Se fosse stato 
proibito implorare il soccorso di Jibrîl, egli non l’avrebbe proposto ad Abramo”. 
cAbdullah: “Questa confusione è della stessa natura della precedente; inoltre, 
questo racconto non è autentico. Tuttavia, anche se ne ammettessimo 
l’autenticità, Jibrîl (�) gli avrebbe proposto di aiutarlo in qualcosa che egli 
poteva ben compiere, poiché egli possiede, come dice a suo proposito Allah 
(�): un fortissimo (Corano LIII. An-Najm, 5) 

Se Allah (�) l’avesse autorizzato a sollevare il fuoco in cui era stato gettato 
Abramo, insieme alla terra e alle montagne che si trovavano intorno, per 
gettare tutto ciò in Oriente o in Occidente, egli avrebbe potuto farlo. 

È simile al caso di un uomo ricco che possieda immensi averi, che veda un 
uomo bisognoso, e gli proponga di accordargli un prestito per permettergli di 
risolvere i suoi problemi; ma quest’uomo povero rifiuti di accettarlo e pazienti  



  

@ @

finché Allah gli accordi una sussistenza, che non provenga da alcuna creatura. 
Che rapporto vi sarebbe, dunque, tra ciò e la richiesta di soccorso 

d’adorazione e d’associazione che si fa attualmente? 
E sappi, fratello, che i primi politeisti, verso cui il nostro Profeta 

Muhammad (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) fu inviato, commettevano un politeismo meno grave di 

quello della nostra epoca, e ciò per tre ragioni: 
In primo luogo: I primi politeisti non associavano altri ad Allah che nella 

prosperità; ma nel momento dell’avversità e del bisogno, votavano il loro culto 
esclusivamente ad Allah. La prova è in queste parole di Allah (�): Quando li 
copre un'onda come fosse tenebra, invocano Allah e Gli rendono un culto 
puro; quando poi [Allah] li mette al sicuro sulla terra ferma, alcuni di loro 
seguono una via intermedia. Solo il peggior traditore, il peggior ingrato 
rinnegherà i Nostri segni (Corano XXXI. Luqmân, 32) 

Così, i politeisti che il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) combatté, invocavano Allah e 

invocavano altri all’infuori di Lui, quando non si trovavano in pericolo; ma 
nell’avversità e nel momento del bisogno, non invocavano altri che Allah Solo, 
e dimenticavano i loro idoli. 

In quanto ai politeisti dei nostri giorni, essi invocano altri all’infuori di 
Allah nell’agio come nel bisogno. 

Quando si trovano in difficoltà, essi implorano: “O Messaggero di Allah! O 
Husayn!!”, ecc. Ma solo poche persone comprendono questo punto! 
In secondo luogo: I primi politeisti invocavano, con Allah, delle persone 
onorate presso di Lui: un profeta, un santo, un angelo, o come minimo una 
pietra o un albero sottomessi e non ribelli ad Allah.  
In quanto ai politeisti di oggi, essi invocano con Allah la gente più perversa. 
Colui che creda ad una persona virtuosa e ad una cosa che non disobbedisce ad 
Allah, come un pezzo di legno o un albero, è nettamente migliore di colui che 
creda in qualcuno di cui osservi la perversione e la corruzione e ne sia testimone1. 
In terzo luogo: La maggior parte dei politeisti dell’epoca del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
si rendevano colpevoli di un politeismo che riguardava l’unicità di Allah nel 
culto e nell’adorazione, e non sull’unicità di Allah nella Sua signoria, 
contrariamente ai politeisti delle generazioni seguenti. Il loro politeismo 
riguarda molto il dominio dell’unicità di Allah nella Sua signoria, così come il 
dominio dell’unicità di Allah nella Sua adorazione. 

Per esempio, essi considerano che sia la “natura” ad amministrare 
l’universo, a donare la vita e far morire… 

Concluderò il mio dire evocando una questione molto importante, che si 
capisce di conseguenza a ciò che precede: bisogna sapere che non vi è divergenza 
quanto al fatto che l’unicità di Allah debba essere manifestata con la convinzione 
del cuore, la pronuncia con la lingua e il compimento degli atti dell’Islâm con le  

                              
1 Nonostante, beninteso, entrambe le forme di adorazione menzionate siano vietate; ma il 

peccato ha diversi livelli (ndt). 



  

 @ @@ @

membra. Se una di queste cose venga a mancare, l’individuo non è musulmano. 
Se egli conosca l’unicità di Allah e non la metta in pratica, ciò implica che 

sia un miscredente ostinato, come Faraone e Iblîs [Satana]. 
Molte persone si sbagliano a questo proposito, e dicono: questa è una verità; 

tuttavia, non siamo capaci di metterla in pratica, poiché ciò non è permesso 
presso la gente del nostro paese e del nostro popolo, dunque occorre ad ogni 
costo adattarsi ad essi e adularli, per premunirsi delle loro cattiverie. Questa 
povera gente non sa che la maggior parte di coloro che invitano alla miscredenza 
conoscono la verità, e non l’abbandonano che per tergiversare, come dice Allah 
(�): Svendono a vil prezzo i segni di Allah e frappongono ostacoli sul Suo 
sentiero. È veramente nefando quello che fanno (Corano IX. At-Tawba, 9) 

Colui che pratichi l’unicità di Allah in apparenza, ma non sia convinto nel 
suo cuore, è allora un ipocrita; egli è peggio del puro miscredente, poiché 
Allah (�) dice: In verità gli ipocriti saranno nel Fuoco più profondo e non 
avranno nessuno che li soccorra (Corano IV. An-Nisâ’, 145) 

Tale questione ti sarà chiara se solo rifletterai sui discorsi della gente: 
troverai coloro che conoscono la verità e abbandonano la sua pratica, perché 
hanno timore di perdere i loro privilegi in questo mondo, come Qârûn, o di 
perdere il loro onore, come Hamân, o di perdere il loro potere, come Faraone. 

Allo stesso modo, troverai della gente che mette in pratica questa verità in 
pubblico, ma non lo fa in segreto, come gli ipocriti. Se chiedessi loro cosa 
credono in fondo al cuore, non ti saprebbero rispondere. 

Tuttavia, occorre che tu comprenda due versetti del Libro di Allah (����): 
Primo versetto: ciò che è già stato citato, ossia questa parola di Allah (�): Non 
cercate scuse, siete diventati miscredenti dopo aver creduto (Corano IX. At-Tawba, 66) 

Se rifletti sul fatto che alcune persone che avevano preso parte alla spedizione 
contro i Bizantini in compagnia del Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
miscredettero a causa di una parola pronunciata per divertimento o scherzo, 
realizzerai che colui che proferisca delle parole di miscredenza o agisca in questa 
maniera per timore della diminuzione dei suoi beni o del suo onore, o per 
ingraziarsi qualcuno, è peggio di colui che pronunci una parola per scherzo.  

Infatti, colui che scherzi, in generale non crede interiormente a quello che 
pronuncia con la bocca per far ridere la gente. In quanto a colui che proferisca 
una parola di miscredenza, o agisca per timore o speranza di acquisire ciò che 
possiede un’altra creatura, avrà certamente creduto nella promessa del Diavolo: 
Satana vi minaccia di povertà e vi ordina l'avarizia (Corano II. Al-Baqara, 268) 

E avrà paura della sua intimidazione: Certo è Satana che cerca di 
spaventarvi con i suoi alleati (Corano III. Âl-cImrân, 175) 

Egli non avrà creduto nella promessa del sommamente Misericordioso: 
mentre Allah vi promette il perdono e la grazia (Corano II. Al-Baqara, 268)  

E non avrà temuto la minaccia dell’Onnipotente: Non abbiate paura di loro, 
ma temete Me (Corano III. Âl-cImrân, 175) 



  

@ @

Merita dunque di far parte degli alleati del sommamente Misericordioso 
o degli alleati del Diavolo?! 
Secondo versetto: questa parola di Allah (�): Quanto a chi rinnega Allah 
dopo aver creduto - eccetto colui che ne sia costretto, mantenendo serenamente 
la fede in cuore - e a chi si lascia entrare in petto la miscredenza; su di loro è 
la collera di Allah e avranno un castigo terribile (Corano XVI. An-Nahl, 106) 

Allah non ha scusato, tra loro, se non colui che sia costretto, mantenendo 
tuttavia un cuore colmo della serenità della fede. 

In quanto agli altri, essi hanno rinnegato la fede; che abbiano fatto ciò per 
timore o speranza, o per tenersi buono qualcuno, o per amore della loro patria, della 
loro famiglia, del loro clan o delle loro ricchezze; oppure abbiano fatto ciò per 
scherzo, o per qualsiasi altra ragione, all’infuori di colui che agisca sotto costrizione. 

Questo versetto dimostra che si può costringere l’uomo soltanto a commettere 
un atto: parlare o agire. In quanto alla fede del cuore, non si può costringere nessuno. 

Allo stesso modo, a proposito di questa parola di Allah (�): Ciò, perché 
preferirono questa vita all'altra. In verità, Allah non guida i miscredenti 
(Corano XVI. An-Nahl, 107), 

è chiaramente stabilito che il castigo non ha avuto luogo a causa della 
dottrina, dell’ignoranza, dell’odio per la religione, o dell’amore per la 
miscredenza; bensì a causa dell’eccessivo amore provato per la vita presente, a 
discapito della religione; e Allah ne sa di più. 

Dopo tutto ciò, non è forse giunto il momento – che Allah ti guidi – che tu ti 
penta dinanzi al tuo Signore? Ritorna verso di Lui e abbandona la condizione in 
cui ti trovi. Come avrai capito, questo argomento è serio, importante e grave”. 
cAbdu-n-Nabî: “Imploro il perdono di Allah e mi pento dinanzi a Lui, e 
testimonio che non vi è alcuna divinità degna d’adorazione all’infuori di Allah, e 
che Muhammad è il Messaggero di Allah. Rinnego tutto ciò che adoravo all’infuori 
di Allah, e prego Allah (�) di scusarmi per ciò che è passato e di perdonarmi, di 
essere Benevolo nei miei confronti, Perdonatore e Misericordioso, di rafforzarmi 
nell’unicità di Allah e nella dottrina autentica, finché io Lo incontri. Gli chiedo di 
concederti una buona ricompensa, fratello cAbdullah, per questo consiglio, 
poiché la religione consiste nell’essere sincero; e per aver disapprovato l’atto 
biasimevole di cui sono colpevole, quello di portare il nome cAbdu-n-Nabî; ti 
informo di averlo cambiato in cAbdu-r-Rahmân [servitore del sommamente 
Misericordioso]; e Gli chiedo nuovamente perdono per la disapprovazione degli 
atti biasimevoli interiori, ossia la dottrina errata che non mi avrebbe mai 
procurato la felicità in Paradiso, se avessi incontrato Allah in tale condizione. 

Tuttavia, vorrei formulare un’ultima domanda: vorrei che tu mi ricordassi 
alcune cose su cui la gente commette molti errori ai nostri giorni”. 
cAbdullah: “Sono d’accordo, fai dunque attenzione: 
 Stai in guardia dal seguire le divergenze di interpretazione ambigue a 
proposito dei testi del Libro di Allah o della Sunnah, cercando il dissenso, volendo 
trovare loro un’interpretazione, quando essa è in realtà nota soltanto ad Allah. 



  

 @ @@ @

Il tuo metodo deve essere piuttosto quello di coloro che sono ben radicati 
nella scienza, coloro che dicono, a proposito dei versetti soggetti a diverse 
interpretazioni: Noi crediamo: tutto viene dal nostro Signore (Corano III. Âl-cImrân, 7) 

Riguardo a ciò che è oggetto di divergenza, vi è questa parola del Profeta      
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Abbandona ciò che ti reca dubbio, a profitto di ciò che non ti reca dubbio” 
[Ahmad e At-Tirmidhî]. 
E quest’altra parola del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Chiunque eviti le cose dubbiose, 
preserva la sua religione e il suo onore; colui che incorra nelle azioni dubbiose, sarà 
incorso in ciò che è illecito” [Al-Bukhârî e Muslim]. 
Inoltre, questa parola del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “E il peccato è ciò che suscita il dubbio nel 
tuo cuore [e il timore che si tratti di un peccato], e che tu detesti che la gente scopra” [Muslim]. 
Ancora, questa parola del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Interroga il tuo cuore e interroga la 
tua anima (tre volte); la bontà è ciò che placa il cuore, e il peccato è ciò che agita l’anima 
e pone il dubbio nel cuore, anche se la gente ti dia dei consigli e li reiteri” [Ahmad]. 
 Stai attento a non seguire la passione, poiché Allah ha messo in guardia 
contro ciò, dicendo: Non hai visto quello che ha elevato a divinità le sue 
passioni? (Corano XXV. Al-Furqân, 43) 

 Bada a non seguire fanaticamente gli uomini e le opinioni personali, così 
come i costumi ancestrali, poiché ciò impedisce di seguire la verità. Il credente 
deve costantemente essere alla ricerca della verità, e ovunque essa si trovi, 
deve seguirla. Allah (�) dice: E quando si dice loro: “Seguite quello che 
Allah ha fatto scendere”, essi dicono: “Seguiremo piuttosto quello che 
seguivano i nostri antenati! E ciò anche se i loro antenati non 
comprendevano e non erano ben guidati (Corano II. Al-Baqara, 170) 

 Fai attenzione a non imitare i miscredenti, poiché questa è la fonte di tutti i 
mali; il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Chiunque imiti un popolo ne fa parte” [Abû Dâwûd]. 
 Stai in guardia dal riporre la tua fiducia in altri che Allah; Allah (�) dice in 
effetti: Allah basta a chi confida in Lui (Corano LXV. At-Talâq, 3) 

 Non obbedire ad alcuna creatura, se ciò comporti la disobbedienza ad Allah. 
Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Non vi è obbedienza ad una creatura in ciò che 
costituisce una disobbedienza al Creatore” [Riportato da At-Tirmidhî]. 

 Stai in guardia dall’avere cattivi pensieri su Allah, poiché Allah (�) ha detto in 
un hadîth qudsî: “Sono secondo l’idea che ha il servo di Me” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

 Bada a non portare un anello o una cordicella, o qualsiasi cosa simile, con la 
convinzione che esso sia in grado di respingere il male prima che giunga, o che 
sia in grado di farlo scomparire una volta che sia presente. 
 Stai in guardia dall’appendere gli amuleti per respingere il malocchio, 
poiché questo è un atto di politeismo. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Colui che 
appenda una cosa, verrà lasciato a questa cosa” [riportato da At-Tirmidhî]. 
 Bada a non ricercare la benedizione (baraka) nelle pietre, nelle vestigia e 
nelle costruzioni, poiché ciò fa parte del politeismo. 
 Stai attento a non dedurre presagi da qualcosa, o dal credervi. Ibn Mascûd (Radia Allâhu 

Can-hu ) 
riferì che il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Il cattivo augurio è un atto di politeismo, il cattivo 
augurio è un atto di politeismo, il cattivo augurio è un atto di politeismo” [Ahmad e Abû Dâwûd]. 



  

@ @

 Bada a non credere ai maghi e agli astrologi, che pretendono di conoscere 
l’ignoto, pubblicano gli oroscopi sulla stampa, annunciano la felicità e la 
disgrazia delle persone da ogni segno. Credere alle cose che essi compiono e 
dicono è politeismo, poiché Solo Allah conosce l’ignoto. 
 Fai attenzione a non attribuire la pioggia agli astri e alle stagioni, poiché 
questo è politeismo. È riportato in un hadîth: “Colui che giuri per altri che Allah 
ha miscreduto o associato [ad Allah]” [Ahmad e Abû Dâwûd]; per esempio, giurare per il 
Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), o per la fedeltà, o per l’onore, o per la coscienza, o per la 
vita [della propria madre – o per la testa della propria madre, ecc]. 
 Attento a non ingiuriare il tempo, il vento, il sole, il freddo o il caldo, poiché 
agire così significherebbe ingiuriare Allah Che li ha creati. 
 Stai attento alle parole: “Se solo…”, quando ti capita una cosa detestabile, 
poiché ciò introduce l’opera del Diavolo, e vi è in ciò una ribellione contro il destino 
voluto da Allah. Di’ piuttosto: “È il destino di Allah, ed Egli fa ciò che vuole”. 
 Bada a non pregare sulle tombe o nelle loro vicinanze. In effetti, non si deve 
pregare in una moschea che racchiuda una tomba. 
Si riporta, da cÂ’ishah (che Allâh sia 

soddisfatto di lei), che il Messaggero di Allah (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse, 

durante l’agonia che precedette la sua morte: “Che Allah maledica i giudei e i 
cristiani, che hanno preso per luoghi di preghiera le tombe dei loro profeti!”, mettendo 
così in guardia [la sua ummah] da questa pratica. 

cÂ’ishah (che Allâh sia 
soddisfatto di lei) aggiunse: “Senza questo avvertimento, la tomba del 

Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) sarebbe stata certamente esposta al pubblico” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse altresì: “In verità, coloro che furono prima di voi prendevano 

come luogo di preghiera le tombe dei loro profeti e degli uomini virtuosi tra loro. Non 
prendete dunque come luogo di preghiera le tombe, poiché ve l’ho proibito” [Abû cAwânah]. 

 Bada a non credere agli ahadîth che i bugiardi riportano e attribuiscono al 
Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) a proposito del prendere per intermediaria la 
persona del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) o degli uomini virtuosi della sua comunità; si tratta 
di ahadîth inventati e che gli sono attribuiti in modo menzognero. Tra questi falsi 
ahadîth, possiamo citare: “Prendete come intermediario il mio rango (Jâh), poiché 
il mio rango è estremamente rispettato presso Allah”; vi è altresì, tra questi falsi 
ahadîth: “Quando le cose si complicano, fate ricorso agli occupanti delle tombe”; 
vi è pure: “Allah pone sulla tomba di ogni santo un angelo incaricato di risolvere i 
problemi della gente”; vi è poi: “Se uno di voi abbia speranza che una pietra lo 
esaudisca, essa gli sarà utile”, e numerosi altri, che sarebbe tedioso citare. 
 Bada a non festeggiare quelle che sono [impropriamente] designate come 
feste religiose, quali l’anniversario della nascita del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), il 
viaggio e l’ascensione notturna, la vigilia del quindicesimo giorno del mese di 
Shacbân, ecc. In effetti, [tutte] queste sono delle pratiche innovate, che non 
sono basate su alcuna prova proveniente dal Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), né dai 
suoi Compagni, che amavano il Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) più di noi ed erano più 
desiderosi di noi di compiere il bene. Se vi fosse stato un vantaggio nel fare ciò, 
questi ultimi ci avrebbero indubbiamente preceduti in tali pratiche”. 



  

 @ @@ @

Questa parola comporta due pilastri. 
Il primo: (non vi è altra divinità): significa negare che la vera divinità (il 

diritto d’adorazione) appartenga ad altri che Allah. 
Il secondo: affermare che il diritto d’adorazione non appartiene che ad Allah 

Solo. Allah (�) dice: E [ricorda] quando Abramo disse a suo padre e al suo 
popolo: “Io rinnego tutto quello che voi adorate…” (Corano XLIII. Az-Zukhruf, 26) 

Non basta adorare Allah, ma occorre anche che questa adorazione Gli sia rivolta 
esclusivamente; l’unicità (Tawhîd) non è veramente valida a meno che si proclami 
che Allah è unico, rinnegando al contempo il politeismo e i suoi adepti. 

Si riporta che “la chiave del Paradiso è: non vi è altra divinità che Allah”. 
Tuttavia, le persone che pronunciano ciò meritano tutte che le porte del 
Paradiso siano loro aperte? 
Venne chiesto a Wahb ibn Munabbih: “La frase “lâ ilâha illa Allâh” non è forse la 
chiave del Paradiso?”. Rispose: “Sì, ma ciascuna chiave possiede dei denti, dunque se 
possiedi una chiave che abbia dei denti, [la porta] ti si aprirà, altrimenti no”. 

Si riportano dal Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) numerosi ahadîth che definiscono quali 

siano i denti di questa chiave, come ad esempio questa parola del Profeta          
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Colui che dica: non vi è altra divinità che Allah con sincerità...”; 
“essendone convinto nel suo cuore...”; “dicendo ciò veramente col cuore...”, ecc. 

Questi ahadîth e altri fissano come condizione di ingresso in Paradiso la 
conoscenza del senso di “lâ ilâha illa Allâh”; alcuni testi dimostrano che si 
debba rimanere costanti in questa espressione fino alla morte, e altri provano 
che ci si debba sottomettere a ciò che essa racchiude come senso... 

Dall’insieme delle prove, i sapienti hanno dedotto delle condizioni che 
devono essere assolutamente soddisfatte in assenza di ostacoli che 
impediscano alla persona di applicarle, perché l’espressione “non vi è altra 
divinità che Allah” sia la chiave del Paradiso. 

Le condizioni seguenti sono i denti di questa chiave: 
� La conoscenza (cilm): in effetti, ciascuna espressione ha un significato; 
occorre dunque conoscere il significato di “non vi è altra divinità che Allah” di 
una conoscenza che si opponga all’ignoranza. 

Essa nega che la divinità appartenga a qualsiasi altra cosa all’infuori di 
Allah, e afferma che appartiene unicamente ad Allah (�), cioè: non vi è 
divinità che abbia il diritto di essere adorata all’infuori di Allah. 

Tra le prove, vi è questa parola di Allah (�): eccetto coloro che avranno 
testimoniato la verità con piena conoscenza (Corano XLIII. Az-Zukhruf, 86);  

e il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Colui che muoia sapendo che non vi è altra 

divinità che Allah, entrerà in Paradiso” [Muslim]. 
� La certezza (yaqîn): significa avere la ferma convinzione del significato di 
questa espressione, poiché essa non ammette né dubbio, né esitazione, né 
incertezza; occorre piuttosto avere una convinzione ferma. Allah (�) dice in 
effetti, descrivendo i credenti: I veri credenti sono coloro che credono in Allah 

La testimonianza che non vi è 
altra divinità all’infuori di Allah 



  

@ @

e nel Suo Inviato senza mai dubitarne e che lottano con i loro beni e le loro 
persone per la causa di Allah: essi sono i sinceri (Corano XLIX. Al-Hujurât, 15) 

La sua semplice pronuncia non è sufficiente; occorre dunque ad ogni costo 
la convinzione del cuore. Se questa convinzione venga a mancare, ciò equivale 
all’ipocrisia assoluta. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Testimonio che non vi è altra 
divinità che Allah, e che io sono il Messaggero di Allah; nessuno incontra Allah con 
questa doppia testimonianza, senza avere alcun dubbio a riguardo, senza entrare in 
Paradiso” [Muslim]. 
� L’accettazione (qabûl): dopo aver preso coscienza della convinzione 
ferma, questa conoscenza certa deve generare i suoi effetti, tramite 
l’accettazione di ciò che implica questa espressione col cuore e con la lingua. 
Colui, dunque, che rigetti il messaggio dell’unicità di Allah (Tawhîd) e non lo 
accetti, è miscredente, sia che il rigetto sia dovuto all’orgoglio, alla ribellione o 
all’invidia. Allah (�) dice sul conto dei miscredenti che l’abbiano rigettato per 
orgoglio: Quando si diceva loro: “Non c'è dio all'infuori di Allah”, si 
gonfiavano d'orgoglio (Corano XXXVII. As-Sâffât, 35) 

� La sottomissione (inqiyâd) perfetta all’unicità di Allah: questa 
sottomissione è il vero punto cruciale e la messa in pratica apparente della 
fede. Ciò si concretizza mettendo in pratica ciò che Allah (�) ha ordinato, 
abbandonando ciò che ha proibito, come ha detto Allah (�): Chi sottomette il 
suo volto ad Allah e compie il bene, si afferra all'ansa più salda. In Allah è 
l'esito di tutte le cose! (Corano XXXI. Luqmân, 22) 

Questa è la sottomissione completa. 
� La veridicità (sidq): pronunciando la testimonianza, con una veridicità 
che escluda la menzogna, poiché colui che la pronunci soltanto con la propria 
lingua, mentre il suo cuore la rinnega, è un ipocrita. 
La prova risiede in questa parola di Allah (�) a proposito degli ipocriti: Con le 
loro lingue pronunciano cose che non sono nei loro cuori (Corano XLVIII. Al-Fath, 11) 

� L’amore (mahabbah): il credente deve amare questa testimonianza, amare 
applicare ciò che essa presuppone, amare i suoi adepti, coloro che la mettono 
in pratica. 

Deve dare la priorità a ciò che Allah ama, anche se ciò sia contrario alle sue 
passioni, allearsi a coloro che si alleano ad Allah e al Suo Messaggero, provare 
avversione per i nemici di Allah e del Suo Messaggero, seguire il Suo 
Messaggero, camminare sulle sue tracce, accettando la buona direzione che egli 
ha recato... Tali sono i segni dell’amore del servitore per il suo Signore. 
� La sincerità (ikhlâs): non avendo come obiettivo altro che il Volto di 
Allah (�) attraverso la pronuncia di questa testimonianza, poiché Allah (�) 
dice: eppure non ricevettero altro comando che adorare Allah, tributandoGli 
un culto esclusivo e sincero (Corano XCVIII. Al-Bayyina, 5) 

E il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “In verità, Allah ha proibito l’Inferno a colui che 

dica: non vi è altra divinità degna d’adorazione all’infuori di Allah, non desiderando 
con ciò se non il Volto di Allah” [Al-Bukhârî]. 



  

 @ @@ @

Nella tomba, il morto è messo alla prova e gli vengono poste tre domande: se 
risponde, sarà salvo, ma se non risponde [correttamente], sarà perduto. Una di 
queste domande è: “Chi è il tuo Profeta?”. Non risponderà a tale questione se 
non colui cui Allah permetterà nella vita presente di soddisfare le sue 
condizioni, e che sarà consolidato e ispirato da Allah nella sua tomba; allora 
questa risposta lo aiuterà nella sua vita futura il giorno in cui nessun bene e 
nessuna progenie gli saranno utili. Queste condizioni sono: 
� L’obbedienza agli ordini del Profeta Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): in effetti, 
Allah (�) ci ha ordinato di obbedire al Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): Chi obbedisce al 
Messaggero obbedisce ad Allah (Corano IV. An-Nisâ’, 80) Di': “Se avete sempre amato 
Allah, seguitemi. Allah vi amerà…” (Corano III. Âl-cImrân, 31);  

l’ingresso in Paradiso è in funzione del grado di obbedienza agli ordini del 
Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam); egli disse infatti: “Tutte le persone della mia comunità 
entreranno in Paradiso, tranne coloro che avranno rifiutato”. [Gli chiesero]: “E chi 
dunque rifiuterà, o Messaggero di Allah?”. “Colui che mi obbedirà – rispose – 
entrerà in Paradiso e colui che mi disobbedirà, avrà [con ciò] rifiutato di entrarvi” 
[riportato da Al-Bukhârî]. 

E colui che ami il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) deve necessariamente obbedirgli, 

perché l’obbedienza è la [naturale] conseguenza dell’amore. Colui che sostenga 
di amare il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) senza prenderlo a modello e senza obbedirgli, è 
un bugiardo. 
� Credere alle informazioni che egli ha recato: colui che tratti da menzogna 
un’informazione autenticamente riportata dal Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) a causa di un 
desiderio o di una passione, è come se trattasse Allah e il Suo Messaggero da 
bugiardi, poiché il Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) è stato preservato 
dall’errore (per ciò che concerne la rivelazione) e dalla menzogna: e neppure 
parla d'impulso (Corano LIII. An-Najm, 3) 

�Il fatto di evitare ciò che egli ha proibito e contro cui ha messo in guardia: 
cominciando con l’evitare il peccato più grave, ossia il politeismo; 
allontanandosi poi dai peccati capitali e dai peccati maggiori; evitando poi i 
peccati minori e le cose detestabili. 
La fede del musulmano aumenta in funzione dell’amore che egli vota al 
Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), e quando la sua fede aumenta, Allah gli fa amare le opere 
buone e detestare la miscredenza, la perversità e la disobbedienza. 
� Non adorare Allah se non attraverso ciò che Egli ha stabilito attraverso il 
Suo Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): la regola generale per ciò che riguarda l’adorazione è la 
proibizione (cioè: tutto è proibito, tranne ciò che è autorizzato da un testo 
rivelato). Non è dunque permesso adorare Allah se non attraverso ciò che ha 
trasmesso il Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam). Costui disse: “Chiunque compirà un’azione 
che non sia conforme alle nostre prescrizioni, la sua opera sarà vana” [riportato da Muslim]. 

Informazione utile: amare il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) è un dovere. D’altra parte, 

un amore semplice non basta, ma è obbligatorio amarlo più di qualsiasi altra 
persona, e persino più di se stessi. 

La testimonianza che Muhammad 
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) è il Messaggero di Allah 



  

@ @

In effetti, colui che ami una cosa, vi sarà veramente affezionato e 
desidererà essere in conformità con essa.  

La persona sincera nel suo amore per il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) è quella presso 

la quale si possano distinguere le prove di questo amore. La prima di queste 
prove è il fatto di seguirlo applicando la sua Sunnah (tradizione), 
conformandosi alle sue parole e ai suoi atti, evitando ciò che egli proibì e 
osservando il suo comportamento in ogni istante della vita, nell’agio e nella 
difficoltà. Senza alcun dubbio, l’obbedienza e l’imitazione sono i frutti 
dell’amore, altrimenti l’amore non sarebbe sincero. 

Qualche prova dell’amore provato per il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam): ricordarsi di 

lui enormemente, pregare su di lui1 abbondantemente, poiché colui che ami 
una cosa, se ne ricorderà spesso. Desiderare ardentemente di incontrarlo, 
poiché ogni persona amante aspira ad incontrare la persona amata. 
Riverirlo e rivolgergli un profondo rispetto quando il suo nome sia citato. 

Ishâq diceva: “Dopo la morte del Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), i suoi Compagni non 

potevano rammentarlo senza dar prova di grande umiltà e senza sentire dei 
brividi accompagnati da pianto”. Detestare ciò che Allah e il Suo Profeta            
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) detestano. Così come considerare nemico colui che lo prenda per 
nemico. Allontanarsi da coloro che non seguano la sua Sunnah e innovino 
nella religione, come i miscredenti, i politeisti e gli innovatori. 

Amare coloro che il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) ha amato, tra cui la sua famiglia, le 

sue spose e i suoi Compagni (i Muhâjirîn e gli Ansâr). Rinnegare coloro che 
rinnegano questi ultimi e detestare coloro che li detestano e li insultano. 

Tra le prove dell’amore provato per il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), il fatto di 

conformarsi al suo nobile comportamento: In effetti, egli era colui il cui 
comportamento era più nobile, al punto tale che cÂ’ishah (che Allâh sia 

soddisfatto di lei) diceva al 
suo riguardo: “Il comportamento del Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) era il 
Corano”. Ciò significa che il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) si obbligava unicamente a fare 
ciò che il Corano ordinava. Egli era il più valoroso degli uomini e il suo 
coraggio raggiungeva il parossismo nel cuore della battaglia. Era il più nobile e 
il più generoso degli uomini; la sua generosità raggiungeva il pieno splendore 
durante il mese di Ramadan. Era per le altre persone la più sincera delle 
persone e la più dolce. Giammai si vendicò per vendetta personale, ma era 
intransigente quando un ordine di Allah era trasgredito. 

Era la persona più modesta ed era più pudico della vergine nel suo 
appartamento privato. Era la migliore persona per la sua famiglia e dava prova 
di enorme compassione, cui invitava senza sosta. 

Ti domando, o Signore, di avere in gloria e di benedire questo Profeta, la 
sua famiglia, le sue spose, i suoi Compagni, coloro che li seguirono ed ogni 
persona che percorra i loro passi nel modo migliore fino al giorno della 
Resurrezione. Âmîn. 

                              
1 Cioè pronunciare “(SallAllâhu 

Calayhi wasallam)” (pace e benedizioni di Allah su di lui) (ndt) 



  

 @ @@ @

La1preghiera rituale è il secondo pilastro dell’Islâm; essa non è valida se 
non sia compiuta in stato di purezza. La purezza si ottiene per mezzo 
dell’acqua o della terra (o della sabbia). 

I diversi tipi di acqua: 1) L’acqua pura: È un’acqua pura in sé stessa e che 
purifica altra cosa. Essa sopprime l’impurità e toglie la sporcizia. 2) L’acqua impura: 
È un’acqua in piccola quantità che sia entrata in contatto con un’impurità, o qualsiasi 
altro volume d’acqua il cui sapore, colore o odore siano stati alterati da un’impurità. 
Nota: Una grande quantità di acqua non diviene impura a meno che l’impurità 
cambi una delle sue caratteristiche: il suo sapore, il suo colore o il suo odore.  

In quanto ad una piccola quantità d’acqua, essa diviene impura nel 
momento stesso in cui venga in contatto con un’impurità. 

Si dice che l’acqua sia in gran quantità quando il suo volume supera il 
contenuto di due grandi giare, ossia circa 210 litri. 

I recipienti: È permesso utilizzare qualsiasi recipiente, tranne quelli d’oro e 
d’argento. Tuttavia, la purificazione è valida se sia compiuta con acqua contenuta in 
questi ultimi, ma colui che li utilizzi commette un peccato. I recipienti e gli abiti 
dei miscredenti sono permessi, a meno che si sappia che sono impuri. 

La pelle dell’animale morto [senza essere stato sgozzato]: Essa è 
assolutamente proibita. L’animale morto appartiene ad una delle seguenti due 
categorie: 1) Quello di cui non si mangi affatto al carne. 
2) Quello di cui [normalmente] si consumi la carne, ma che [nel caso presente] non 
sia stato sgozzato. Quando la pelle di quest’ultimo sia stata conciata, è permesso 
utilizzarla sulle superfici solide per esempio, ma non sulle superfici liquide. 

Al-Istinjâ [lavaggio purificatore dopo i bisogni naturali]: Si tratta del 
lavaggio (delle tracce) di ciò che è uscito da uno dei due orifizi (urina o feci). 
Questo lavaggio è chiamato Istinjâ quando sia compiuto con l’acqua. 

Se lo si compia con delle pietre o della carta igienica, ecc., si parla allora di 
Istijmâr. Perché il solo Istijmâr sia sufficiente, bisogna che sia effettuato con un 
oggetto puro, permesso, purificatore, non commestibile e la cui quantità sia 
uguale o superiore a tre unità. L’Istinjâ o l’Istijmâr è obbligatorio per tutto ciò 
che esce dai due orifizi summenzionati. 

È proibito a colui che faccia i suoi bisogni: Restare nella posizione più 
tempo di quanto ve ne sia bisogno; defecare o urinare in una fonte d’acqua, in 
una via frequentata, sotto un’ombra utile o sotto un albero che porti dei frutti; o 
far fronte alla Qibla, oppure voltarle le spalle, se faccia i suoi bisogni all’aria aperta. 

È detestabile, per colui che faccia i propri bisogni: entrare nei luoghi di 
decenza indossando ciò che rechi la menzione del nome di Allah; parlare durante i 

                              
1 Le regole giuridiche menzionate nella parte di questo libro relativa al Fiqh (la 

purificazione, la preghiera, la zakât, il digiuno, il pellegrinaggio) si basano su ciò che è 
ritenuta essere l’opinione maggioritaria a colui che ne ha compilato il contenuto. La 
divergenza è permessa. Nelle questioni di Fiqh, il musulmano deve seguire i sapienti in 
cui abbia fiducia per quanto riguarda la religione, come i quattro imâm: Abû Hanîfah, 
Mâlik, Ash-Shâficî e Ahmad ibn Hanbal, e altri – che Allah accordi a tutti loro la Sua 
immensa misericordia (ndt francese). 

La purificazione1 



  

@ @

propri bisogni, urinare in una crepa o altra cosa simile, tenere il proprio organo 
sessuale con la mano destra, far fronte alla Qibla quando si trovi all’interno di una 
costruzione. In caso di necessità, ciò che precede è [tuttavia] permesso. 

È raccomandato, a colui che soddisfi i propri bisogni: procedere al 
lavaggio o allo sfregamento per un numero dispari di volte; associare l’acqua e 
i ciottoli (per pulirsi). 

Le regole da seguire per fare i propri bisogni: è raccomandato, a colui che 
entri nel bagno, di pronunciare: “Bismillâh, acûdubillâhi minal khubthi wal khabâ’ith” 
(Nel nome di Allah, mi rifugio presso Allah contro i demoni maschi e femmine); e 
quando esce, deve dire: “GhufrânaKa” ([Signore], imploro il Tuo perdono). Si entra 
col piede sinistro e si esce col piede destro. 

Il siwâk1 (bastoncino per pulire i denti): è raccomandato sfregarsi i denti con 
un rametto tenero come l’arâk. Questa raccomandazione è d’altra parte più forte 
al momento di compiere la preghiera, di leggere il Corano, durante le abluzioni, 
prima di sciacquarsi la bocca, quando ci si sveglia, entrando in una moschea o in 
una casa, quando la bocca ha un cattivo odore, ecc. 

È raccomandato cominciare dalla parte destra quando ci si sfrega i denti e 
quando ci si purifica, e utilizzare la mano sinistra per togliere le sporcizie. 

I pilastri dell’abluzione: 1) Il lavaggio del viso, di cui fa parte il risciacquo 
della bocca e del naso. 2) Il lavaggio delle braccia, dalla punta delle dita fino ai gomiti 
inclusi. 3) Lo sfregamento [con l’acqua] della testa e delle orecchie. 4) Il lavaggio dei 
piedi fino alle caviglie. 5) Il rispetto dell’ordine in cui i diversi lavaggi sono enunciati. 
6) Il concatenamento ininterrotto dei diversi lavaggi [così, non bisogna lavare un 
membro, poi aspettare che asciughi prima di lavare il membro seguente]. 
Gli obblighi delle abluzioni: 
Dire “In nome di Allah (Bismillâh)” prima di cominciare, lavarsi tre volte le 
mani per colui che si sia appena svegliato dal sonno della notte, prima di 
immergerle nel recipiente che serve a compiere le abluzioni. 

Gli atti di Sunnah [raccomandati] durante le abluzioni: L’utilizzo del 
siwâk; lavarsi le mani all’inizio delle abluzioni, procedere alla sciacquatura 
della bocca e del naso prima di lavare il viso; ispirare a fondo sciacquando la 
bocca e il naso per colui che non stia digiunando; passare l’acqua attraverso la 
barba quando sia folta, con l’acqua restante, dopo essersi lavato il viso, e 
passare l’acqua tra le dita (delle mani e dei piedi); cominciare col membro 
destro, lavare ogni membro due o tre volte, utilizzare la mano destra per 
aspirare l’acqua e la mano sinistra per rigettarla quando ci si risciacqua il naso, 
sfregare le membra, compiere bene le abluzioni, oltrepassando leggermente i 
limiti indicati, recitare l’invocazione prescritta dopo le abluzioni. 

Gli atti detestabili durante le abluzioni:  L’utilizzo di un’acqua [troppo] fredda  

                              
1  Il siwâk è un bastoncino di legno che si mastica ad un’estremità; le fibre, staccandosi allora 

l’una dall’altra, formano una specie di spazzolino con cui si sfregano i denti per pulirli. In 
mancanza di un termine corrispondente più preciso, potremmo dunque chiamarlo 
“spazzolino da denti” (ndt francese). 



  

 @ @@ @

o calda; lavare lo stesso membro più di tre volte, scrollare le membra per 
sgocciolarle e lavare l’interno degli occhi. 
In quanto ad asciugare le membra dopo le abluzioni [con la salvietta], ciò è permesso. 
Avvertenza: Durante il risciacquo della bocca, occorre far circolare l’acqua 
all’interno della stessa: e durante il risciacquo del naso, bisogna ispirare l’acqua 
dalle narici e non soltanto introdurla con la mano ed espirarla. Questi due 
risciacqui non sono validi se non quando siano conformi a questa descrizione.  

Descrizione delle abluzioni: Avere l’intenzione nel cuore; pronunciare 
poi “Bismillâh” (nel nome di Allah) e lavare le mani tre volte; poi risciacquarsi 
la bocca e il naso; lavarsi il viso [dalla radice dei capelli di una persona 
normale, fino alla punta del mento, e da un orecchio all’altro]; poi, lavarsi le 
braccia fino ai gomiti inclusi. 

Dopo di ciò, sfregare [con l’acqua] la testa e le orecchie; si sfrega la testa 
con le mani, andando dalle tempie alla nuca, per poi tornare in avanti. Ci si 
sfrega le orecchie ponendo i pollici dietro di esse e l’indice all’interno. 

Infine, ci si lava i piedi fino alle caviglie. 
Nota: Si deve passare l’acqua attraverso la barba se essa sia rada; nel caso sia 
folta, si lava ciò che è visibile. 

Lo strofinamento sulle calzature [ciò dispensa dal lavaggio dei piedi]:  
le calzature sono ciò che si porta ai piedi, che siano in cuoio o altro materiale. Se 
siano in lana o altro materiale simile, le si chiama calzini. Questo strofinamento 
non è permesso che per la purificazione minore (piccole abluzioni).  

Lo strofinamento non è permesso che a determinate condizioni: 1) Le 
calzature devono essere state indossate dopo aver compiuto delle abluzioni 
complete (cioè dopo il lavaggio completo del secondo piede). 2) La 
purificazione deve essere stata compiuta con dell’acqua. 3) I calzini devono 
ricoprire tutta la parte del piede il cui lavaggio è obbligatorio. 4) Devono essere 
di un materiale permesso. 5) Le calzature devono essere pure. 

La durata di validità dello strofinamento: un giorno e una notte (24 ore) 
per il residente e tre giorni e tre notti (72 ore) per il viaggiatore, se compie un 
viaggio che gli permette di abbreviare la preghiera (85 km). 

L’inizio del tempo della validità dello strofinamento: La durata dello 
strofinamento comincia a partire dal primo strofinamento dopo che le 
abluzioni erano state annullate, fino allo stesso momento, l’indomani per il 
residente (24 ore) e tre giorni dopo (72 ore) per il viaggiatore. 

La parte della calzatura che deve essere toccata durante lo strofinamento: 
La quasi totalità della parte superiore, dalle dita fino alla caviglia. Lo 
strofinamento si fa con le dita delle mani leggermente allargate. 

Note importanti:  La cosa migliore è strofinare le due calzature allo stesso 
tempo, senza far precedere il lato destro.  Non è prescritto strofinare la parte 
sottostante delle calze, né il tallone.  È detestabile lavare le calze invece di 
strofinarle e strofinare più volte per la stessa abluzione.  Colui che comincia a 
strofinare durante il viaggio eppoi reintregri lo statuto di residente, o cominci a 



  

@ @

strofinare come residente eppoi parta in viaggio, o dubiti sull’inizio [del tempo] 
dello strofinamento, dovrà rispettare la durata dello strofinamento relativa al residente. 

Il turbante: [indossarlo] dispensa dallo strofinare la testa. 
È permesso strofinare [la testa] al di sopra [del turbante] a determinate 

condizioni: 1) Deve trattarsi del turbante di un uomo. 2) Deve coprire la parte 
della testa di una persona normale. 3) Lo strofinamento deve essere compiuto 
nel corso di una purificazione minore. 4) La purificazione deve essere 
compiuta con dell’acqua. 

Il velo della donna (khimâr): [l’indossarlo] dispensa dallo strofinare la testa. 
È permesso strofinare [la testa] al di sopra [del velo] a determinate 

condizioni: 1) Deve trattarsi del khimâr di una donna. 2) Deve passare sotto il 
mento. 3) Lo strofinamento deve essere compiuto nel corso di una 
purificazione minore. 4) La purificazione deve essere compiuta con dell’acqua. 
5) Deve coprire la parte della testa di una donna normale. 

Il gesso: Si tratta del gesso utilizzato per curare un membro fratturato o 
tutto ciò che vi somigli; è permesso strofinarvi sopra a certe condizioni: 
1) L’utilizzo del gesso deve essere necessario. 2) Il gesso non deve oltrepassare 
la parte in questione. 3) Non vi deve essere interruzione tra lo strofinamento e 
il lavaggio delle altre membra durante le abluzioni. 

Se il gesso oltrepassa il necessario, bisogna togliere la parte superflua; ma 
se si tema che ciò possa recare pregiudizio, lo strofinamento è allora valido. 

Informazione utile: A proposito del turbante e del khimâr, è obbligatorio 
strofinarne la maggior parte. 

Ciò che annulla le abluzioni: 1) Ciò che esce dall’orifizio urinario e 
dall’ano; che ciò sia puro, come il gas intestinale o lo sperma, o impuro, come 
l’urina e il liquido prostatico. 2) L’incoscienza del sonno o dello svenimento, a 
parte un sonno leggero, in piedi o seduto, poiché ciò non annulla le abluzioni.   
3) L’uscita dell’urina o delle materie fecali per altre vie che quelle naturali.         
4) L’uscita di una cosa impura (al di fuori dell’urina e delle feci) dal corpo, se ciò 
sia abbondante, per esempio un sanguinamento abbondante. 5) La 
consumazione della carne di cammello. 6) Il fatto di toccare direttamente il 
proprio organo sessuale con la mano. 7) Il fatto che un uomo tocchi l’organo 
sessuale di una donna direttamente con piacere, e viceversa. 8) L’apostasia. 

Colui che non sia certo di aver annullato le abluzioni è come colui che sia 
sicuro di essere ancora in stato di purità: non dovrà rinnovarle. 

Il bagno rituale (Ghusl): Ciò che rende il bagno rituale obbligatorio: 
1) L’eiaculazione accompagnata da piacere per l’uomo in stato di veglia, o la sua 
uscita durante il sonno, con o senza piacere. 2) La penetrazione del sesso maschile 
nella vagina della donna, anche se non vi sia eiaculazione. 3) La conversione all’Islâm 
di un miscredente, o il suo ritorno, se si tratti di un apostata. 4) [L’interruzione del] 
flusso sanguigno alla fine delle mestruazioni. 5) [L’interruzione del] flusso 
sanguigno alla fine dei lochi. 6) Il decesso del musulmano [il morto è lavato]. 

Gli atti obbligatori del bagno rituale: Il minimo obbligatorio consiste  



  

 @ @@ @

nell’aspergere tutto il corpo d’acqua, così come l’interno della bocca e del naso, 
con l’intenzione di compiere il bagno rituale. 

Il bagno rituale completo comporta nove cose:  
1) Avere l’intenzione.        2) Dire “Bismillâh” [in nome di Allah]. 3) Lavarsi le 
mani prima di introdurle nel recipiente. 4) Lavarsi l’organo sessuale e ciò che è 
stato sporcato. 5) Compiere le abluzioni. 6) Prendere dell’acqua nel cavo della 
mano e versarla sulla propria testa tre volte. 7) Versare dell’acqua sul proprio 
corpo. 8) Sfregare il corpo con le mani. 9) Cominciare dalla parte destra. 

A colui che sia impuro di un’impurità minore è vietato: 1) Toccare un 
esemplare del Corano. 2) Compiere la preghiera. 3) Compiere il Tawâf 
[circumambulazione della Kacbah]. 

Oltre a ciò che precede, colui che sia in stato di impurità maggiore, non deve: 
1) Leggere il Corano. 2) Restare nella moschea senza aver almeno compiuto le 
abluzioni. 

È detestabile, per colui che sia in stato di impurità maggiore, dormire 
senza aver compiuto le abluzioni; è ugualmente detestabile sprecare l’acqua 
durante il bagno rituale. 

Il Tayammûm (abluzioni secche):  
Le sue condizioni: 1) Bisogna trovarsi nell’impossibilità di utilizzare 

l’acqua [per mancanza della stessa, eccessivo freddo o malattia]. 2) Deve essere 
effettuato con una terra pura, lecita, polverosa e non bruciata. 

I suoi pilastri: 1) Strofinare tutto il viso, poi le due mani fino ai polsi in 
quest’ordine e in maniera ininterrotta. 

Ciò che lo annulla: 1) Tutto ciò che annulla le abluzioni. 2) La presenza 
dell’acqua, se si sia fatto ricorso al Tayammûm per mancanza della stessa. 
3) La scomparsa di ciò che l’ha reso permissibile, come colui che vi abbia fatto 
ricorso a causa di una malattia, eppoi guarisca. 

Gli atti raccomandati: 1) L’ordine e il concatenamento ininterrotto quando si 
compia il Tayammûm nel caso di impurità maggiore. 2) Ritardarlo fino al 
momento di compiere la preghiera. 3) Pronunciare alla fine del Tayammûm 
l’invocazione che si pronuncia dopo le abluzioni. 

I suoi atti detestabili: Il fatto di battere le mani per terra più di una volta. 
La sua descrizione: Avere l’intenzione nel cuore, dire poi “Bismillâh” [in 

nome di Allah] e battere una volta con entrambe le mani per terra, dopodiché 
strofinare per prima cosa il viso, passando le mani sul viso e la barba; poi, sfregare 
la mani, cominciando dall’esterno della mano destra con il palmo della sinistra, e 
terminando con l’esterno della mano sinistra con l’interno della mano destra. 

La soppressione dell’impurità: Le cose impure si dividono in due categorie: 
1) Ciò che è impuro in sé: è ciò che non si può [mai] rendere puro, come il 

porco: lo si può lavare quante volte si voglia, ma resterà sempre impuro. 
2) Le impurità deposte (hukmiyah): si tratta di ciò che sia venuto a deporsi su 

un luogo che sia in origine puro, come un abito, il suolo, ecc. Questa 
categoria si presenta nel modo seguente: 



  

@ @

Categoria    Suo statuto 
 

Gli esseri 
viventi 

Im
p

u
ri

 Il cane, il porco e tutte le materie secrete da questi due animali ; quelli 
di cui non si mangia la carne, tra gli uccelli e le bestie di taglia più 
grande rispetto al gatto. Per quanto riguarda questo gruppo di 
animali, la loro urina, i loro escrementi, la loro saliva, il loro sudore, il 
loro sperma, il loro latte, il loro moccio e il loro vomito sono impuri. 

P
u

ri
 

A) L’essere umano : Il suo sperma, il suo sudore, la sua saliva, il suo latte, 
il suo moccio, il suo catarro e il suo muco vaginale sono puri. Lo stesso vale 
per tutte le sue parti costitutive e le sue secrezioni, tranne l’urina, le feci, il 
liquido prostatico, il liquido posturinario e il sangue, che sono impuri.  
B) Tutti gli animali di cui si consuma la carne : la loro urina, i loro 
escrementi, il loro sperma, il loro latte, il loro sudore, la loro saliva, il 
loro moccio, il loro vomito e il loro liquido prostatico sono puri. 
C) Gli animali il contatto coi quali è inevitabile come l’asino, il gatto, 
il topo ecc : solo la loro saliva e il loro sudore sono puri. 

 
I cadaveri 

Tutti sono impuri, tranne il cadavere dell’essere umano, del pesce e della 
cavalletta, e quelli che non hanno sangue che circoli nell’organismo, come 
lo scorpione, la formica e la zanzara. 

Le cose 
inanimate 

Esse sono pure, come la terra, le pietre, ecc [ad eccezione di tutti i solidi 
impuri citati precedentemente].  

Note importanti:  Il sangue, e il pus sono impuri; nel corso della preghiera, 
non la invalidano se siano in piccola quantità e provengano da un animale puro. 
 Il sangue è puro in due casi: 1) Quello del pesce. 2) Il sangue che rimanga 
nella carne e nei vasi sanguigni di una bestia sgozzata ritualmente.  Ciò che è 
amputato da un animale commestibile vivente, così come l’embrione e il feto, 
sono impuri.  La soppressione dell’impurità non richiede un’intenzione; così, 
se essa sia per esempio eliminata dalla pioggia, l’oggetto [così lavato] diviene puro. 
 Il fatto di toccare un’impurità con la mano, o di camminarci sopra, non annulla 
le abluzioni. È soltanto necessario rimuoverla e pulirne il corpo e gli abiti. 
 L’impurità scompare alle condizioni seguenti: 1) Che sia lavata con 
un’acqua purificante. 2) Strofinare ciò che si è lavato sotto il getto d’acqua, se 
ciò sia possibile. 3) Togliere l’impurità strofinando – tra l’altro – se il lavaggio 
non sia sufficiente. 4) Lavare sette volte [la parte sporca], e l’ottava volta con 
della terra o del sapone, se l’impurità provenga da un cane. 
Avvertenza:  Se la terra sia sporca di un liquido impuro come l’urina, è 
sufficiente, per purificarla, versarvi dell’acqua finché l’impurità, il suo colore e 
il suo odore scompaiano. Se si tratta di una materia come gli escrementi, 
bisogna togliere quest’impurità, comprese le tracce.  Se non è possibile 
togliere un’impurità che con l’acqua, è allora obbligatorio lavare [l’oggetto 
sporco].  Se il punto preciso dell’impurità non sia visibile, si lava [l’oggetto 
sporco] fino ad essere certi di aver eliminato l’impurità.  È permesso a colui 
che compia l’abluzione per compiere una preghiera supererogatoria effettuare 
una preghiera obbligatoria con la stessa abluzione.  Colui che dorma, o si 
lasci scappare un gas intestinale, non deve pulirsi l’ano, poiché il gas è puro; 
deve soltanto compiere l’abluzione quando voglia compiere la preghiera o un 
altro atto d’adorazione che necessiti lo stato di purezza rituale. 



  

 @ @@ @

Le regole dei flussi sanguigni della donna 
1) Mestruazioni e metrorragia 

Sentenza Domanda 
L’età minima è di nove anni ; prima di quest’età, si 
tratta di una metrorragia1 ; non vi è alcun limite 
massimo d’età. 

L’età minima e l’età massima 
dell’inizio delle mestruazioni 

per la donna 
Un giorno e una notte (24 ore); se durano di meno, 
si tratta di una metrorragia. 

La durata minima delle 
mestruazioni 

Quindici giorni; se il flusso sanguigno dura di più, 
si tratta di una metrorragia. 

La durata massima delle 
mestruazioni 

Tredici giorni; se il sangue riappare prima di questo 
numero di giorni, si tratta di una metrorragia. 

La durata minima di purezza 
tra due mestruazioni 

Sei o sette giorni. La normale durata delle mestruazioni delle donne 
Ventitré o ventiquattro giorni.  La normale durata di purezza delle donne 

Ciò che esce dalla vagina della donna incinta, che si 
tratti di sangue, di al-khudra2 o di as-sufra3, fa parte 
della metrorragia. 

Quando il sangue esce 
durante la gravidanza, si 
tratta di mestruazioni ? 

Vi sono due tipi di segni :1) Al-qassatul bayñâ 4 se la 
donna fa parte di coloro che sono capaci di distinguerlo. 2) La 
cessazione del flusso e la [conseguente] secchezza vaginale da 
ogni traccia di sangue, di al-khudra o di as-sufra, se si tratta 
di una donna che non sappia distinguere al-qassatul bayñâ. 

Come fa la donna 
mestruata a capire 
quando è di nuovo 

pura ? 

Se si tratta di un flusso trasparente o bianco 
viscoso, esso è puro. Se si tratta di sangue, di al-
khudra o di as-sufra, esso è impuro. Tutti annullano 
le abluzioni; se il flusso persiste, si tratta allora di 
metrorragia. 

I liquidi che escono dalla 
vagina della donna quando ella 
è in stato di purezza [cioè al di 

fuori del ciclo mestruale]. 

Se ciò sopravvenga direttamente prima o dopo le mestruazioni, senza 
discontinuità tra i due [flussi], si tratta allora di mestruazioni. Ma se vi 
sia un’interruzione tra le mestruazioni e al-khudra o as-sufra, si tratta 
allora di metrorragia. 

Il flusso di al-
khudra e as-
sufra dalla 

vagina 

                              
1 Le mestruazioni: quando la donna è in buona salute, si tratta di un flusso sanguigno 

normale e naturale, che non sia causato da un parto. 
La metrorragia: si tratta di un flusso sanguigno improvviso e inatteso, causato da una 
malattia o da un’emorragia. 

Le differenze tra le mestruazioni e la metrorragia sono: 1) Il sangue delle mestruazioni è 
rosso scuro , tendente al nero, mentre il sangue metrorragico è rosso puro, come quello di 
un’emorragia. 
2) Il sangue mestruale è spesso e può talvolta contenere grumi; in quanto al sangue 

metrorragico, esso è leggero, e scorre come quello di una piaga sanguinante. 
3) Il sangue mestruale ha in generale un odore nauseabondo e fetido; in quanto al sangue 

metrorragico, il suo odore è simile a quello del sangue ordinario. 
Sono vietati alla donna mestruata: i rapporti sessuali, il divorzio, la preghiera, il digiuno, 

il tawâf, la lettura del Corano, toccare una copia cartacea del Corano, rimanere all’interno 
della moschea, ecc. 

2  Al-khudra: si tratta di un sangue fluido, marrone scuro, che esce dalla vagina. 
3  As-Sufra: si tratta di un sangue fluido, il cui colore tende al cuoio giallognolo, che esce dalla 

vagina. 
4 Al-qassatul baidhâ: È un liquido bianco che esce dalla vagina nel momento in cui la donna 

ritrova la purezza. Questo liquido è puro, ma annulla le abluzioni.  

I precetti relativi alle donne 



  

@ @

La sentenza relativa al suo caso è che essa riconosca 
il proprio stato di purezza se il flusso sanguigno sia 
cessato ed ella abbia constatato la sua purezza, anche 
se non abbia completato il numero di giorni cui era 
avvezza [in precedenza]. 

La donna che sia abituata ad 
un giorno fisso di giorni di 
ciclo ogni mese, ma [una 

volta] riacquisti la purezza 
prima di aver completato 
questo numero di giorni 

Se il flusso ha le caratteristiche delle mestruazioni, si tratta 
delle stesse, qualunque sia il periodo in cui ciò sopravvenga, a 
condizione che siano separate dalle mestruazioni precedenti da 
più di tredici giorni (durata minima del periodo di purezza); in 
caso contrario, si tratta di metrorragia. 

L’anticipo o il 
ritardo delle 
mestruazioni 

rispetto al loro 
periodo abituale 

Si tratta delle mestruazioni, a condizione che ciò 
non vada al di là della durata massima delle stesse 
(quindici giorni). 

Se la durata delle mestruazioni 
aumenta o diminuisce rispetto 
al numero dei giorni abituali 

Occorre distinguere diverse situazioni : 
1) Colei che conosce il periodo durante cui [normalmente] sopravvengono 
le mestruazioni nel corso del mese, così come la loro durata. Ella deve 
considerarsi mestruata per il solito numero di giorni, e ciò sia che il 
sangue mestruale si distingua dagli altri tipi di sangue, oppure no. 
2) Colei che conosce il proprio periodo mestruale nel corso del mese, ma ignori 
il numero (abituale) dei giorni. Ella dovrà allora contare sei o sette giorni (cioè 
la durata normale delle mestruazioni) nel corso di questo periodo a lei noto. 
3) Colei che conosce il numero di giorni delle proprie mestruazioni, ma 
non conosce il periodo in cui esse sopravvengano (abitualmente) nel corso 
del mese. Ella dovrà contare le proprie mestruazioni, per il numero di 
giorni a lei noti, all’inizio di ogni mese lunare. 

Se la 
donna ha 
un flusso 
sanguigno 
che dura 
a lungo, 
come un 

mese 
intero o 

più 

2) I lochi, o il flusso successivo al parto (post-partum) 
Sentenza Domanda 

Le regole dei lochi non si applicano nei suoi confronti. 
Ella non è dunque obbligata a lavarsi e il suo digiuno 
non è annullato. 

Se la donna partorisce 
senza constatare il flusso 

sanguigno 
Il sangue e le acque accompagnati dalle doglie, un 
certo tempo prima del parto, non sono dei lochi; si 
tratta piuttosto di sangue metrorragico. 

Se ella constata i segni 
premonitori del parto 

Si tratta dei lochi, anche se il bambino non sia ancora nato o 
sia uscito dal ventre materno solo parzialmente. La donna non 
è tenuta [in seguito] a recuperare le preghiere durante il 
tempo delle quali si sia trovata in tale stato. 

Il sanguinamento 
della donna 

durante il parto 

Dopo l’uscita completa del neonato dal ventre 
materno. 

Quando comincia il conto 
dei giorni dei lochi ? 

Essi non hanno durata minima. Così, se – dopo il parto – il flusso di 
sangue della donna si arresta immediatamente, ella è tenuta a lavarsi 
e a pregare; non aspetterà [dunque] di compiere i quaranta giorni. 

Qual è la 
durata minima 

dei lochi ? 
Quaranta giorni, al di là dei quali non se ne tiene più conto ; la 
donna dovrà allora purificarsi e pregare, a meno che questo 
sangue non coli nel periodo che corrispondeva alle sue 
mestruazioni prima della gravidanza. In tal caso, ne terrà conto. 

Qual è la 
durata 

massima dei 
lochi ? 



  

 @ @@ @

Il conto dei giorni dei lochi comincia dopo la nascita 
del primo bambino. 

La donna che partorisce 
due o più gemelli 

Se il feto ha 80 giorni d’età o meno, il sanguinamento che 
consegue al suo aborto spontaneo è un sangue metrorragico. 
Dopo i 90 giorni, il sangue che consegue il suo aborto 
corrisponde ai lochi. Tra gli 80 e i 90 giorni, il giudizio è in 
funzione della maturità del feto ; se aveva forma umana, il 
sangue che ne consegue è quello dei lochi, in caso contrario, si 
tratta di un sangue metrorragico. 

Il 
sanguinament

o dopo un 
aborto 

 

La purezza che la donna ritrova nel corso della 
quarantina dei lochi corrisponde effettivamente alla 
purezza [rituale] ; ella dunque si lava e compie le sue 
preghiere. Se il sanguinamento ricomincia prima della 
fine dei 40 giorni, lo si considererà come sangue 
metrorragico, e così via fino alla fine dei 40 giorni. 

Se la donna ritrovi lo 
stato di purezza nel 

corso del periodo di 40 
giorni, poi ricominci a 

sanguinare, prima della 
fine di questo periodo. 

Note: 
 La donna affetta da metrorragia deve pregare; tuttavia, ella deve 

rinnovare le abluzioni prima di ogni preghiera. 
 Se le mestruazioni della donna o i lochi cessano prima del tramonto del 

sole, ella deve compiere le preghiere dello Zuhr e dell’cAsr di quel giorno. 
Allo stesso modo, se cessano prima che giunga l’alba, ella deve compiere 
le preghiere del Maghrib e dell’cIshâ’ della notte in corso. 

 Se dopo che sia cominciato il tempo di una determinata preghiera, le 
mestruazioni o i lochi sopraggiungono, prima che la donna abbia 
compiuto la preghiera, ella non sarà obbligata a recuperarla (dopo la fine 
del ciclo). 

 La donna è tenuta a sciogliere l’acconciatura (o le trecce) quando compie 
le abluzioni maggiori alla fine del periodo mestruale o dei lochi, mentre 
non è obbligata a fare ciò quando si lava in seguito alla janaba [dopo i 
rapporti sessuali]. 

 Il coito è proibito con la donna mestruata o durante la lochiazione, ma al 
marito è permesso godere del suo corpo, ad eccezione della 
penetrazione. 

 Il coito è sconsigliato con la donna che soffra di metrorragia; tuttavia, 
esso è permesso se l’uomo ne provi il bisogno. 

 È permesso alla donna assumere una medicina per interrompere 
momentaneamente le mestruazioni, allo scopo di compiere l’Hajj e la 
cUmra, o per digiunare interamente il mese di Ramadan, a condizione 
che questa medicina non rechi danno al suo organismo. 

 
 



  

@ @

La donna si trova sullo stesso piano dell’uomo per ciò che riguarda la 
ricompensa e il merito presso Allah, in proporzione alla sua fede e alle sue 
azioni. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Le donne sono le sorelle degli uomini” (ossia a 
loro equivalenti) [Abû Dâwûd]. 

Ella ha il diritto di rivendicare i propri diritti o di chiedere il risarcimento di 
un torto che le sia stato fatto, poiché l’insieme delle ingiunzioni religiose sono 
rivolte sia all’uomo che alla donna, a meno che un testo indichi esplicitamente la 
differenza, ciò che è raro e rimane eccezionale. 

In effetti, la legge islamica tiene conto delle specificità fisiche e delle 
capacità di ciascuno dei due sessi. 

Allah (�) dice: Non conoscerebbe ciò che Egli stesso ha creato, quando 
Egli è il Sottile, il Ben informato? (Corano LXVII. Al-Mulk, 14) 

La donna ha dunque delle funzioni specifiche, così come l’uomo ha degli 
incarichi specifici; ed ogni interferenza dell’uno nelle funzioni dell’altra 
conduce ad uno squilibrio nella vita. Inoltre, la donna ottiene la stessa 
ricompensa dell’uomo senza nemmeno lasciare la propria casa. 

Asmâ’ figlia di Yazîd si recò dal Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), mentre egli si trovava coi 

suoi Compagni, e gli disse: “Darei mio padre e mia madre per te; sono 
l’ambasciatrice delle donne presso di te, e vorrei sapere per me stessa. Non vi è 
una donna, né all’est né all’ovest, che abbia sentito dire che sarei venuta da te, o 
non l’abbia sentito, che non condivida la mia opinione. Allah ti ha inviato con il 
messaggio della verità presso uomini e donne, e noi abbiamo creduto in te, e a 
Colui Che ti ha inviato. Noi donne, siamo confinate, sedute a casa nostra. 
Soddisfiamo i vostri desideri, portiamo i vostri figli, e voi uomini avete il 
vantaggio di assistere alla preghiera del venerdì, e alle cinque preghiere 
obbligatorie in gruppo, andate a trovare i malati, assistete alla preghiera funebre, 
compite il pellegrinaggio ogni anno, e – meglio di tutto ciò – combattete sul 
sentiero di Allah. Quando uno di voi uomini esce per compiere il pellegrinaggio o 
la cUmrah, o si accampa di fronte al nemico, noi custodiamo i vostri beni, filiamo la 
lana per farne abiti, alleviamo i vostri figli. [Dopo tutto questo], o Profeta, non 
condivideremo forse la vostra ricompensa?”. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) si voltò 
completamente verso i suoi Compagni e disse: “Avete mai sentito una parola di 
donna migliore di quella di costei riguardante la sua religione?”. Risposero: “O Profeta, 
non avremmo mai pensato che una donna fosse tanto saggia!”. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
si voltò verso di lei e le disse: “Ritorna da dove vieni, donna, e informa le [altre] donne 
che ti hanno inviata che il fatto di avere delle buone relazioni coniugali col vostro marito, di 
cercare di soddisfarlo, di conformarsi al suo avviso, equivale a tutto ciò che tu hai citato”. 
La donna ritornò [sui suoi passi] recitando “Allâhu Akbar, Lâ ilâha illAllâh”, 
talmente era contenta per questa buona novella [Al-Bayhaqî]. 

Delle donne si recarono dal Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) e gli chiesero: “O Profeta, gli 

uomini ci hanno superate in merito, per la lotta sul sentiero di Allah. Non 
potremmo compiere un atto che ci elevasse al rango dei combattenti sul sentiero di 

La posizione della 
donna nell’Islâm 



  

 @ @@ @

Allah?”. Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) rispose: “Il lavoro di una di voi nella sua casa 

equivale a ciò che fanno i combattenti sul sentiero di Allah” [Al-Bayhaqî]. 

D’altra parte, essere benevolo verso una parente stretta procura una 
ricompensa enorme. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Colui che allevi due figlie, due 
sorelle o delle parenti strette, sperando nella ricompensa di Allah, finché Allah le 
arricchisca o accordi loro dei Suoi benefici, esse [le sue due parenti] saranno per lui una 
protezione contro il Fuoco” [Ahmad e At-Tabârânî]. 

Qualche regola riguardante le donne: 
 È proibito ad un uomo di restare in un posto appartato con una donna, 
se egli non faccia parte dei suoi Mahârim1. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: 
“Nessun uomo rimanga appartato con una donna, a meno che non faccia parte dei 
Mahârim” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

 La donna ha il diritto di pregare nella moschea, ma se si teme che sia un 
motivo di tentazione, ciò è detestabile.  
cÂ’ishah (che Allâh sia 

soddisfatto di lei) riferì: “Se il Messaggero di Allah (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) avesse potuto 

vedere ciò che le donne hanno inventato [come cause di tentazione dopo la sua 
morte], avrebbe vietato loro di recarsi alla moschea, come accadde per le donne dei 
figli di Israele” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

Così come la ricompensa della preghiera degli uomini è moltiplicata 
quando essi pregano [in congregazione] alla moschea, la ricompensa della 
preghiera della donna è moltiplicata quando ella prega a casa sua.  
Una donna venne a trovare il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e gli disse: “O Messaggero 
di Allah, amo pregare dietro di te”. Le rispose: “So che ami pregare dietro di 
me; ma – per te – pregare in camera tua è meglio che pregare [in un’altra stanza del] 
tuo appartamento, e pregare nel tuo appartamento è meglio che [pregare] in cortile; 
pregare nel tuo cortile è meglio che [farlo] nella moschea del tuo quartiere; pregare 
nella moschea del tuo quartiere è meglio che pregare nella mia moschea” [Ahmad].  

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “La migliore della moschee per le donne è casa loro” [Ahmad]. 

 La donna non è obbligata a compiere l’Hajj o la cUmrah finché non trovi 
un Mahram che l’accompagni; ella non ha il diritto di viaggiare senza 
Mahram, secondo la parola del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “La donna non ha il diritto 
di viaggiare per la distanza di più di tre giorni di marcia, se non in compagnia di 
un Mahram” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

 È proibito alla donna visitare i cimiteri e seguire i convogli funebri, 
secondo la parola del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Allah maledice quelle che visitano 
[spesso] i cimiteri”. Umm cAtiyyah (che Allâh sia 

soddisfatto di lei) disse: “Ci è stato vietato di 
seguire i convogli funebri, senza che fosse una proibizione totale” [Muslim]. 

                              
1  Mahram della donna è ogni parente con cui il matrimonio sia vietato in via definitiva, 

ossia: il padre, il nonno e tutti gli ascendenti; il figlio, il nipote [figlio del figlio o della 
figlia] e tutti i discendenti; il fratello e i suoi figli, i figli della sorella, lo zio paterno e 
materno, il suocero e i suoi ascendenti, il figlio di suo marito e i suoi discendenti, il padre 
di latte, il figlio e il fratello di latte, il genero e il patrigno. 



  

@ @

 È permesso alla donna tingersi i capelli di qualsiasi colore, ma è 
detestabile tingerli di nero, e ciò diventa proibito se sia fatto allo scopo di 
imbrogliare colui che la voglia sposare. 
 È obbligatorio dare alla donna la parte dell’eredità che Allah ha prescritto 
per lei, ed è vietato privarla di ciò. Si riporta dal Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) che egli 
disse: “[In quanto a] colui che privi un’erede di una parte dell’eredità, Allah lo 
priverà della sua parte di Paradiso nel Giorno del Giudizio” [Ibn Mâjah]. 

 È dovere del marito mantenere la coniuge, e tale mantenimento 
comprende tutto ciò che le sia necessario come cibo, bevande, abiti e 
alloggio, secondo le buone consuetudini. Allah (�) dice: L'agiato spenda 
della sua agiatezza, colui che ha scarse risorse spenda di quello che Allah 
gli ha concesso. Allah non impone a nessuno se non in misura di ciò che 
Egli ha concesso (Corano LXV. At-Talâq, 7) 

Se ella non sia sposata, tale obbligo [di mantenimento] incombe a suo 
padre, a suo fratello o a suo figlio. 

Se non abbia parenti stretti, allora è raccomandato [agli altri musulmani] 
di incaricarsene, secondo l’hadîth: “Colui che si occupi delle vedove e dei 
bisognosi riceverà la [stessa] ricompensa del combattente sulla via di Allah o di 
colui che vegli la notte in preghiera e digiuni di giorno” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

 [In caso di divorzio] la custodia del bambino in tenera età spetta 
prioritariamente alla madre, finché ella non si risposi; e le spese di 
mantenimento [del figlio] incombono al padre, egli le versa alla madre 
finché ella abbia la custodia del bambino. 
 Non è raccomandato di salutare per primi una donna, soprattutto se ella 
sia giovane, o se si tema una tentazione. 
 È raccomandato rasarsi il pube, depilarsi le ascelle e tagliarsi le unghie ogni 
venerdì; è detestabile lasciar crescere [peli e unghie] più di quaranta giorni. 
 È proibito depilare le sopracciglia, secondo la parola del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): 
“Allah maledice colei che depila le sopracciglia e colei che se le fa depilare” [Abû Dâwûd]. 

 Il lutto: è proibito alla donna portare il lutto per un morto che non sia 
il suo sposo, per più di tre giorni, secondo la parola del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): 
“Non è permesso ad una donna che creda in Allah e nel Giorno Ultimo portare il 
lutto più di tre giorni, tranne che per il decesso di suo marito” [Muslim]. 
Per la morte del suo sposo, ella deve osservare un lutto di quattro mesi e 
dieci giorni. 

Durante questo periodo, le è proibito farsi bella, profumarsi con sostanze 
come lo zafferano, indossare gioielli, anche se si tratti solo di un anello, e 
indossare begli abiti colorati, ad esempio quelli rossi e gialli. 

Allo stesso modo, ella non deve abbellirsi con la henna né truccarsi, né 
mettere il kûhl sugli occhi, né utilizzare una crema profumata. 

Le è permesso radersi i peli del corpo, tagliarsi le unghie e lavarsi. 
Non è obbligatorio indossare un colore preciso, come il nero [o il bianco]. 



  

 @ @@ @

Ella deve trascorrere il periodo di lutto nella casa in cui il marito l’ha lasciata 
morendo. È proibito alla donna cambiare casa, tranne che in caso di necessità; e 
non deve uscire di casa se non per una necessità, e durante il giorno. 
 È proibito alla donna rasarsi la testa, se non in caso di necessità, e le è 
permesso tagliarsi i capelli, a condizione che ciò non sia fatto per somigliare 
agli uomini, secondo l’hadîth: “Il Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) ha maledetto 
le donne che si rendono simili agli uomini...” [At-Tirmidhî], né [deve tagliarli allo 
scopo di] somigliare alle donne miscredenti, secondo la parola del Profeta            
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Colui che cerchi di somigliare ad un popolo, ne fa parte” [Abû Dâwûd]. 
 Quando la donna esce di casa, deve coprire tutto il proprio corpo con un 
abito ampio (jilbâb) che rispetti le condizioni seguenti: 1) Che esso copra tutto 
il corpo. 2) Che non sia un ornamento in sé. 3) Che sia spesso e non 
trasparente. 4) Che sia ampio e non aderente. 5) Che non sia profumato.       
6) Che non somigli agli abiti maschili. 7) Che non imiti gli abiti dei 
miscredenti. 8) Che non sia un vestito tramite il quale si cerchi di farsi notare. 

È vietato indossare abiti su cui siano disegnate immagini di esseri 
umani o animali, e [le stesse] non devono essere appese al muro. 

Le parti del corpo che la donna deve coprire dinanzi agli altri si 
dividono in tre categorie: 1) Suo marito: può vedere di sua moglie tutto ciò 
che vuole. 2) Le altre donne e i Mahârim: essi possono vedere ciò che è più 
spesso scoperto, come il viso, i capelli, il collo, le mani, gli avambracci, i 
piedi, ecc. 3) Gli altri uomini: non devono vedere nulla di lei, tranne che in 
caso di necessità, come al momento dell’incontro in vista della proposta di 
matrimonio, o per ragioni mediche, o altro. 
In effetti, ciò che rende una donna una tentazione, è il suo viso. Fâtimah, figlia 
di Al-Mundhir (che Allâh sia 

soddisfatto di lei) riferì: “Coprivamo il nostro viso dinanzi agli uomini” [Al-Hâkim]. 
E cÂ’ishah (che Allâh sia 

soddisfatto di lei) disse: “Ci trovavamo in stato di sacralizzazione con il 
Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), e quando i cavalieri si avvicinavano a noi e ci oltrepassavano, 
abbassavamo il nostro Jilbâb dalla testa sul viso; una volta che erano passati, lo 
rialzavamo” [Abû Dâwûd]. 
 Il periodo di ritiro legale: Ve ne sono diversi: 
1) Per la donna incinta: Il suo periodo di ritiro legale in seguito al divorzio 
o al decesso del suo sposo termina col parto. 
2) La vedova [non incinta]: Il periodo di ritiro legale è per lei di quattro 
mesi e dieci giorni. 
3) La donna divorziata che sia ancora mestruata [ma non incinta]: Il suo 
periodo di ritiro legale è di tre mestruazioni; termina nel momento in cui 
ella si purifica della terza mestruazione. 
4) Colei che non ha [ancora o non ha più] il ciclo: Il periodo di ritiro legale 
è per lei di tre mesi. 

La donna in periodo di ritiro legale che sia stata divorziata meno di tre 
volte, deve rimanere con suo marito; è permesso a quest’ultimo di vedere 



  

@ @

tutte le parti del suo corpo, e di isolarsi con lei, fino alla fine del periodo di 
ritiro legale, e può darsi che Allah faciliti la riconciliazione. 

Per riprendere [come sposa] la moglie ripudiata meno di tre volte, basta 
che l’uomo dica: “Ti riprendo come sposa”, o “Ci ho ripensato sul tuo 
ripudio”, oppure che i coniugi abbiano un rapporto sessuale. Il consenso 
della donna non è una condizione di validità per la rappacificazione. 
 La donna non ha il diritto di sposarsi da sola, secondo la parola del 
Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Il matrimonio di qualsiasi donna che si sposi senza il 
consenso del suo tutore è nullo” [Abû Dâwûd]. 

 È proibito alla donna aggiungere dei capelli posticci ai propri (per 
esempio intrecciandoli), o di tatuare una qualsiasi parte del suo corpo. 
Questi due atti fanno parte dei peccati maggiori, secondo la parola del 
Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Allah maledice colei che aggiunga dei capelli [posticci] e 
colei che se lo faccia fare, la tatuatrice e colei che si faccia tatuare” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

 È proibito alla donna chiedere il divorzio senza motivo. Il Profeta               
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Ad ogni donna che chieda il divorzio senza aver subìto alcun 
pregiudizio, sarà interdetto il profumo del Paradiso” [Abû Dâwûd]. 

 La donna deve obbedire a suo marito in ciò che è conveniente, in 
particolare quando egli la desideri. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Quando 
l’uomo invita sua moglie ad avere dei rapporti ed ella rifiuta, ed egli trascorre la notte 
in collera contro di lei, gli angeli la maledicono fino al mattino” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

 La donna non deve profumarsi se sa che potrebbe incontrare degli 
uomini che non fanno parte dei suoi Mahârim, secondo l’hadîth: “Se ella si 
profuma e passa dinanzi a degli uomini che possano sentire il suo profumo, è 
considerata così e così” – ossia: fornicatrice [Abû Dâwûd]. 



  

 @ @@ @

L’appello alla preghiera (adhân) e l’annuncio dell’inizio della preghiera 
(iqâma) sono due doveri detti kifâyah1, che incombono agli uomini residenti; 
essi sono raccomandati (sunnah) per l’individuo che preghi da solo e per il 
viaggiatore, e sconsigliati per le donne. Non sono validi prima che cominci il 
tempo della preghiera, tranne per quanto riguarda la preghiera dell’alba, il 
cui appello è valido dopo [che sia trascorsa] la metà della notte. 

Le condizioni della preghiera rituale: 1) Essere musulmano. 2) Essere 
nel pieno possesso delle proprie facoltà mentali. 3) Aver raggiunto l’età del 
discernimento. 4) La purificazione quando si sia in grado di compierla.      
5) L’entrata del tempo [della preghiera]. 

L’ora della preghiera di mezzogiorno (Zuhr): comincia appena il sole 
oltrepassa lo zenit e dura fino al momento in cui l’ombra di ciascun oggetto 
ha una lunghezza uguale all’oggetto stesso. 

L’ora della preghiera rituale del pomeriggio (cAsr): la sua ora libera 
(ossia il periodo durante cui è autorizzato ritardarla) comincia alla fine 
dell’ora della preghiera di mezzogiorno e finisce nel momento in cui 
l’ombra di ciascun oggetto ha una lunghezza uguale al doppio dell’oggetto 
stesso; poi l’ora in cui [comunque] compierla è obbligatorio prosegue fino 
al tramonto, ma non è permesso ritardare volontariamente l’orazione fino a 
quest’ora, e colui che agisca così la compirà avendo commesso un peccato. 

L’ora della preghiera rituale del tramonto (Maghrib): comincia al 
tramonto e prosegue fino alla scomparsa del crepuscolo rossastro. 

L’ora della preghiera della notte (cIshâ’): la sua ora libera va dalla 
scomparsa del crepuscolo rossastro fino alla metà della notte. Dopodiché, l’ora 
in cui [comunque] è obbligatorio compierla prosegue fino all’arrivo dell’alba. 

L’ora della preghiera rituale dell’alba (Fajr): comincia all’apparire 
dell’alba reale, e dura fino al sorgere del sole. 
6) Coprire le proprie parti intime2. 7) Evitare che l’impurità tocchi il corpo, 
l’abito e il luogo in cui si prega, per quanto possibile. 8) Voltarsi in 
direzione della Qibla se se ne sia capaci. 9) L’intenzione. 

I pilastri della preghiera: Sono in numero di quattordici: 

                              
1 Farđu kifâyah: È un dovere che, quando sia compiuto da un numero sufficiente di persone, 

[tutte] le altre sono dispensate dal compierlo. 
2 Le parti da coprire (cAwrah): sono gli organi genitali e le parti del corpo che si ha 

vergogna di scoprire. 
La parte da coprire per il bambino maschio, tra i sette e i dieci anni, comprende le parti 

genitali e il posteriore. 
Ciò che il bambino deve coprire a partire dai dieci anni, è la parte compresa tra 

l’ombelico e le ginocchia. Per la donna libera pubere, la parte da coprire è tutto il corpo, 
tranne il viso; è detestabile coprirlo durante la preghiera. Tuttavia, ella deve coprirlo 
[comunque] in presenza di uomini che non facciano parte dei suoi Mahârim. Se la donna 
preghi o compia il Tawâf mentre una parte del suo corpo sia scoperta, come ad esempio il 
suo avambraccio, la sua adorazione è nulla e invalida. È obbligatorio coprirsi le parti più 
intime (cioè i genitali e il posteriore) anche al di fuori della preghiera. È detestabile 
scoprirli senza necessità, anche se ci si trovi da soli o nell’oscurità. 

La preghiera rituale 



  

@ @

1) La posizione in piedi quando se ne sia capaci, durante la preghiera 
obbligatoria. 2) Takbîratul-Ihrâm [il primo Takbîr – cioè il fatto di pronunciare 
“Allâhu Akbar” (Allah è il più Grande) all’inizio della preghiera. 3) La 
recitazione della Fâtihah (la prima Sûra del Corano). 4) L’inchinamento 
(Rukûc) in ogni unità della preghiera (Rakcah). 5) Il fatto di rialzarsi dopo 
l’inchinamento. 6) Il fatto di restare in piedi per un tempo sufficiente dopo 
l’inchinamento. 7) La prosternazione (Sujûd) [toccando per terra] con le sette 
parti del corpo. 8) La posizione seduta tra le due prosternazioni. 9) L’ultimo 
Tashahhud. 10) La posizione seduta durante questo Tashahhud. 11) La 
preghiera sul Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) durante quest’ultimo Tashahhud. 12) Il 
primo dei due saluti finali. 13) L’assenza di precipitazione nell’esecuzione di 
questi pilastri. 14) L’ordine nel compimento di questi pilastri. 

La preghiera non è valida se non con questi pilastri. Se uno di essi 
venga a mancare, la Rakcah (unità di preghiera) si annulla, che sia per 
trascuratezza volontaria o per dimenticanza. 

Gli atti obbligatori della preghiera:  Ve ne sono otto: 
1) Tutti i Takbîr, successivi al Takbîru-l-Ihrâm. 2) Il fatto che l’imâm e colui 
che preghi da solo dicano: “SamicAllâhu liman hamidah [Allah esaudisce 
colui che Lo loda]”. 3) Dire: “Rabbanâ, walaKa-l-Hamd [Signor nostro, a Te la 
lode]” rialzandosi dall’inchinamento. 4) Il fatto di dire una volta durante 
l’inchinamento: “Subhâna Rabbî al-cazîm [Gloria a Te, mio Signore, 
l’Immenso]”. 5) Dire una volta, durante la prosternazione: “Subhâna Rabbî 
al-Aclâ [Gloria a Te, mio Signore, l’Altissimo]”. 6) Dire, tra le due 
prosternazioni: “Rabbi ghfirlî [Signore, perdonami]”. 7) Il primo Tashahhud. 
8) La posizione seduta durante questo primo Tashahhud. 
Quando questi atti obbligatori siano trascurati volontariamente, la preghiera 
è nulla; se siano dimenticati, si effettua la prosternazione dell’oblìo. 

Le Sunan della preghiera: Esse si compongono di parole e atti. 
La preghiera resta valida se si tralasci una di queste cose, foss’anche in 

maniera deliberata. 
Le parole consigliate sono: Recitare l’invocazione di apertura della 

preghiera, invocare la protezione di Allah contro Satana (Acûdhu billâhi mina-
sh-shaytâni-r-rajîm) e dire: Bismillâhi-r-Rahmâni-r-Rahîm (nel nome di Allah, il 
sommamente Misericordioso, Colui Che dona misericordia); dire âmîn e 
pronunciarlo ad alta voce quando si reciti a voce alta nel corso della preghiera; 
la recitazione di ciò che si sia capaci di recitare oltre la Fâtihah; la recitazione ad 
alta voce per l’imâm [ciò è vietato a colui che preghi dietro l’imâm, mentre 
colui che preghi da solo ha la scelta se leggere ad alta voce oppure no]. 
Dire: Hamdan kathîran tayyiban mubârakan fîh, mil’as-samâwâti wamil’al-‘ard... 
(Una lode abbondante, pura e benedetta, che riempia i cieli e la terra...), dopo 
aver detto Rabbanâ walaKa-l-Hamd (Signor nostro, a Te la lode), rialzandosi 
dall’inchinamento; pronunciare più di una volta l’invocazione obbligatoria 
“Subhâna Rabbî al-cathîm [Gloria a Te, mio Signore, l’Immenso]” durante 



  

 @ @@ @

l’inchinamento, e “Subhâna Rabbî al-Aclâ [Gloria a Te, mio Signore, l’Altissimo]” 
durante la prosternazione, così come “Rabbi ghfirlî [Signore, perdonami]” tra le 
due prosternazioni; recitare l’invocazione prima del saluto finale. 

Gli atti consigliati: Alzare le mani quando si pronunci Takbîratu-l-Ihrâm, 
appena prima dell’inchinamento e rialzandosi dall’inchinamento, così come 
alzandosi dopo il primo Tashahhud; porre la mano destra sulla mano sinistra 
sopra il petto durante la posizione in piedi; fissare lo sguardo nel punto in cui 
ci si prosterna; tenere i due piedi discosti nella posizione in piedi; cominciare 
la prosternazione appoggiando le ginocchia al suolo, poi le mani, poi la fronte 
e il naso, ed allontanare le due braccia dai fianchi, il ventre dalla cosce e le 
cosce dalle gambe; durante la prosternazione, tenere le ginocchia discoste 
l’una dall’altra; tenere i piedi paralleli e appoggiare la parte di sotto delle dita 
al suolo; porre le palme delle mani al suolo, al livello delle spalle, con le dita 
unite le une alle altre. Rialzarsi [poi] sulla punta dei piedi, appoggiandosi sulle 
ginocchia [e] su entrambe le mani; adottare la posizione detta Al-iftirâsh 
[sedersi cioè sul piede sinistro, ponendo il piede destro verticalmente, e 
ponendo le mani sulle cosce e le ginocchia] quando ci si sieda tra le due 
prosternazioni e quando si sia seduti per il primo Tashahhud, e adottare la 
posizione detta at-tawarruk [sedersi appoggiando la natica sinistra a suolo, 
ponendo il piede destro verticalmente e facendo scivolare il piede sinistro 
sotto la tibia destra] durante la recitazione del secondo Tashahhud; appoggiare 
il palmo della mano sulle cosce tenendo le dita unite tra le due prosternazioni, 
così come durante la recitazione del Tashahhud, ma [in quest’ultimo caso] 
unendo il mignolo e l’anulare della mano destra, a formare un anello col 
pollice e il medio, e puntando diritto l’indice al momento di invocare il nome di 
Allah e di invocarLo, in segno dell’unicità di Allah. Infine, voltare il viso verso 
destra e verso sinistra pronunciando il saluto finale, cominciando da destra. 

La prosternazione dell’oblìo: essa è legiferata se il credente pronunci 
una parola normalmente prescritta, ma al momento sbagliato, come [ad 
esempio] la recitazione del Corano durante la prosternazione. 
La prosternazione dell’oblìo è permessa se egli abbandoni un atto 
consigliato della preghiera. 

Essa è obbligatoria se [l’orante] aggiunge qualcosa alla preghiera: 
un’inchinamento, una prosternazione, una stazione in piedi, una posizione 
seduta; oppure pronuncia il saluto finale prima della fine della preghiera, 
commette un errore nella recitazione del Corano che alteri il senso di 
quest’ultimo, abbandona un atto obbligatorio della preghiera, o dubita di 
aver effettuato un’aggiunta o di aver commesso una dimenticanza nella 
preghiera nel momento stesso in cui la compie. 

La preghiera è invalida se si omette volontariamente di compiere una 
prosternazione dell’oblìo obbligatoria. 

L’orante può, se vuole, compiere due prosternazioni dell’oblìo prima del 
saluto finale oppure dopo. 



  

@ @

Se egli se ne dimentica, e trascorra un lungo periodo tra la fine della 
preghiera e il momento in cui se ne rammenta, ne è esentato. 

La descrizione della preghiera:  
Quando il credente si alza per la preghiera, si pone in direzione della 

Qibla (verso la Kacbah a Mecca) e dice: “Allâhu Akbar” [Allah è il più Grande]. 
L’imâm lo pronuncia ad alta voce, e lo stesso farà tutte le volte che dovrà 

pronunciare questa frase nel corso della preghiera, per essere inteso da 
coloro che sono dietro di lui; questi ultimi lo diranno a voce bassa. 

Dicendo ciò, egli alza le mani al livello delle spalle, poi pone la mano 
destra sulla sinistra e le appoggia sul petto; il suo sguardo è orientato verso il 
luogo della prosternazione. 

In seguito, comincia la preghiera pronunciando una delle invocazioni 
riportate nella Sunnah, come: “Subhânakallâhumma wabihamdika, watabâraka-
smuka wa tacâlâ jadduka walâ ilâha ghayruka [Gloria a Te, o Allâh, e a Te la 
lode. Che il Tuo nome sia benedetto e che la Tua grandezza sia esaltata; non 
vi è altra divinità [degna d’adorazione] all’infuori di Te”. 
Poi, egli dice, senza alzare la voce: “Acûdhu billâhi mina-sh-shaytâni-r-rajîm, 
bismillâhi-r-Rahmâni-r-Rahîm [Chiedo la protezione di Allâh contro Satana il 
lapidato. Nel nome di Allah, il sommamente Misericordioso, Colui Che 
dona misericordia]”. Poi, recita la sûra Al-Fâtihah; è preferibile che colui che 
prega dietro un imâm reciti ogni versetto della sûra Al-Fâtihah durante le 
pause che quest’ultimo effettua tra la recitazione di due versetti, e nei 
momenti in cui egli non recita ad alta voce. Al contrario, è obbligatorio 
recitarla nel corso delle preghiere in cui la recitazione è a voce bassa. 

Poi, l’imâm recita ciò che può o desidera del Corano. È preferibile 
recitare, nel corso della preghiera dell’alba, delle sûre lunghe del Mufassal, 
recitarne delle corte durante la preghiera del tramonto, e nel corso delle 
altre preghiere recitare le sûre di lunghezza media, sapendo che le sûre 
lunghe del Mufassal vanno da Sûratu-l-Qâf a Sûratu-n-Nabâ’, quelle di media 
lunghezza vanno da Sûratu-n-Nabâ’ fino a Sûratu-d-Duhâ, e quelle brevi 
vanno da Sûratu-d-Duhâ fino a Sûratu-n-Nâs. 

L’imâm recita ad alta voce durante la preghiera dell’alba e durante le 
due prime Rak’ah della preghiera del Maghrib e della preghiera del cIshâ’. A 
parte ciò, egli recita a bassa voce. Poi, dice: “Allâhu Akbar [Allah è il più 
Grande], e si inchina alzando le mani come nel corso del primo Takbîr. 
Dopodiché, appoggia le mani sulle ginocchia, allargando le dita, 
mantenendo la schiena diritta [perpendicolare alle gambe] durante 
l’inchinamento, e la testa allineata alla schiena; poi [in questa posizione] 
dice tre volte: “Subhâna Rabbî al-cAthîm [Gloria al mio Signore, l’Immenso]”. 
Si alza poi dall’inchinamento dicendo: “SamicAllâhu liman hamidah [Allah 
esaudisce colui che Lo loda]”, alzando le mani come nel primo Takbîr. 

Dopo essersi rialzato, dice: “Rabbanâ walaka-l-Hamd Hamdan kathîran 
tayyiban mubârakan fîh, Mil’as-samâwâti wa mil’al-‘Ard wa mil’a mâ shi’ta min 



  

 @ @@ @

shay’in bacd... [Nostro Signore, a Te la lode, una lode abbondante, pura e 
benedetta, che riempia i cieli e la terra e che riempia tutto ciò che Tu vorrai 
al di là di ciò...]”. Poi, egli si prosterna pronunciando il Takbîr “Allâhu Akbar 
[Allah è il più Grande]”, allontanando le braccia dai fianchi, il ventre dalle 
cosce, appoggiando le mani [per terra] all’altezza delle spalle, con la punta 
delle dita dei piedi che toccano il suolo e le dita di mani e piedi in direzione 
della Qibla. Poi, dice tre volte: “Subhâna Rabbîa-l-Aclâ [Gloria al mio Signore, 
l’Altissimo]”. Può aggiungere, se desidera, alcune invocazioni riportate 
nella Sunnah, o le invocazioni che vuole. 

Alza poi la testa pronunciando il Takbîr, appoggia il piede sinistro a 
terra, ci si siede sopra e raddrizza il piede destro verticalmente, piegando le 
dita di questo piede in direzione della Qibla, oppure appoggia i piedi 
verticalmente, piegando le dita in direzione della Qibla e sedendosi sui 
talloni; dice poi due volte: “Rabbi ghfirlî [Signore, perdonami]”; può 
aggiungere, se vuole: “warhamnî, wajburnî, wa-rfacnî, warzuqnî, wa-nsurnî, 
wahdinî, wacâfînî, wacfucannî [Accordami la Tua misericordia, cura le mie 
ferite, eleva il mio rango, accordami la sussistenza, accordami la vittoria, 
guidami, accordami la buona salute e il perdono]”. Poi, si prosterna una 
seconda volta e fa esattamente come per la prima prosternazione. 

Poi, alza la testa pronunciando il Takbîr e si alza, appoggiandosi sulla punta 
dei piedi; compie la seconda Rak’ah nella stessa maniera della prima. Dopo 
queste due Rak’ah, si siede per recitare il Tashahhud, col piede destro appoggiato 
verticalmente e il piede sinistro –su cui egli si siede – steso al suolo. 

La mano sinistra è appoggiata sulla coscia sinistra e la mano destra sulla 
coscia destra, piegando al contempo il mignolo e l’anulare, a formare un 
anello col pollice e il medio, puntando in avanti l’indice. Poi, recita: “At-
Tahîyyâtu liLlâhi waSalâwâtu waTayyibât, as-Salâmu calayka ayyuha-n-Nabiyyu 
waRahmatulLâhi waBarakâtuh, as-Salâmu calaynâ wacalâ cibâdilLâhi-s-Sâlihîn; ash-
hadu an lâ ilâha illAllâh waAsh-hadu anna Muhammadan cabduHu waRasûluH 
[Gli atti di omaggio siano per Allah, così come le preghiere e le opere buone. 
Che la pace sia su di te, o Profeta, così come la misericordia di Allah e le Sue 
benedizioni. Che la pace sia su di noi e su [tutti] i servi virtuosi di Allah. 
Testimonio che non vi è divinità [degna d’adorazione] all’infuori di Allah, e 
testimonio che Muhammad è il Suo servo e il Suo Messaggero]”. 

Poi, se si tratti di una preghiera che comporta tre unità (Rak’ah) o quattro, 
[l’orante] si rialza pronunciando il Takbîr, alzando le mani all’altezza delle 
spalle e compiendo il resto della preghiera nello stesso modo. Però, non recita 
ad alta voce [nella terza e nella quarta Rak’ah] e recita soltanto la Fâtihah. 

Poi, si siede per l’ultimo Tashahhud nella posizione di Tawarruk: stende 
il piede sinistro al suolo, facendolo uscire sulla sua destra, appoggia il piede 
destro verticalmente e appoggia la natica sinistra al suolo (questa posizione 
di Tawarruk non deve essere adottata che nell’ultima posizione seduta di 
una preghiera che comporti due Tashahhud). 



  

@ @

Dopodiché, pronuncia il primo Tashahhud dicendo: “Allâhumma salli calâ 
Muhammad wacala Âli Muhammad, kamâ sallayta calâ Ibrâhîm wacalâ Âli 
Ibrâhîm, Innaka Ḥamîdun Majîd. Allâhumma bârik calâ Muhammad wacalâ Âli 
Muhammad, kamâ bârakta calâ Ibrâhîm wacalâ Âli Ibrâhîm, innaka hamîdun Majîd 
[O Allah, prega su Muhammad e sulla famiglia di Muhammad come hai 
pregato su Ibrâhîm e sulla famiglia di Ibrâhîm, Tu certo sei Degno di lode e 
glorificazione. O Allah, concedi le Tue benedizioni a Muhammad e alla 
famiglia di Muhammad come hai concesso le Tue benedizioni a Ibrâhîm e 
alla famiglia di Ibrâhîm, Tu certo sei Degno di lode e glorificazione]”. 

Ed è meritorio per lui dire tra l’altro: “Acûdhu billâhi min cadhâbi-n-Nâr, 
wamin cadhâbil qabri wamin fitnati-l-Mahyâ wa-l-Mamâti, wamin fitnati-l-Masîh 
ad-Dajjâl [Cerco la protezione di Allah contro il supplizio del Fuoco, contro 
il castigo della tomba, contro la prova della vita e della morte e contro la 
tentazione dell’Anticristo]”; in seguito, egli pronuncia i saluti finali, 
voltando la testa [dapprima] verso destra, e dicendo: “As-salâmu calaykum 
wa Rahmatullâh [Che la pace e la misericordia di Allah siano su di voi]”, poi 
fa la stessa cosa verso sinistra. 

Dopo questo saluto, è meritorio pronunciare l’invocazione riportata alla 
fine della preghiera.1 

La preghiera del malato: Se la posizione in piedi possa aggravare la sua 
malattia, o se egli non sia in grado di rimanere in piedi, pregherà seduto. Se 

                              
1 Ciò consiste nel dire: “Astaghfirullâh [domando perdono ad Allah]” tre volte, poi si dice: 

“Allâhumma, Anta-s-Salâm waminKa-s-salâm, Tabârakta yâ Dhâl-Jalâli wa-l-Ikrâm. Lâ ilâha 
illalLâhu Wahdahu lâ Sharîka laH. Lahu-l-Mulku walLâhu-l-Hamdu waHuwa calâ kulli shay’in 
Qadîr. Lâ hawla walâ Quwwata illâ billâh. Lâ ilâha illAllâh, walâ nacbudu illâ iyyâh; lahu-n-
Nicmatu walLahu-l-Fadlu walahu-th-Thanâ’u-l-Hasan. Lâ ilâha illalLâhu Mukhlisîna lahu-d-Dîna 
walaw Kariha-l-Kâfirûn. Allâhumma lâMânica limâ actayta walâ Muctiya limâ Manacta walâ 
yanfacu dhâ-l-Jaddi Minka-l-Jaddu [O Allah, Tu sei la Pace, da Te viene la pace, tutta la Gloria 
a Te, o Tu, pieno di Maestà e di Munificenza. Non vi è divinità degna d’adorazione al di 
fuori di Allah, Solo, senza associati. A Lui il regno, a Lui la lode, Egli ha potere su tutte le 
cose. Non vi è potere né potenza se non in Allah; la grazia e la generosità sono a Lui. A Lui 
sono rivolte le belle formule di lode. Non vi è divinità degna d’adorazione all’infuori di 
Allah, noi Gli rivolgiamo un culto esclusivo, nonostante ciò dispiaccia ai miscredenti. O 
Allah, nessuno può trattenere ciò che Tu abbia donato e nessuno può donare ciò che Tu 
abbia trattenuto. Il nobile non trova nella propria nobiltà alcuna protezione efficace contro 
di Te, nessuna divinità [degna d’adorazione] all’infuori di Allah]”. 

Oltre a ciò che precede, si recita – dopo le preghiere dell’alba e del tramonto – : “Lâ ilâha 
illalLâh Wahdahu lâ sharîka laH. Lahu-l-Mulk walaHu-l-Hamdu Yuhyî waYumît waHuwa calâ 
kulli shay’in Qadîr (dieci volte) [Non vi è divinità degna d’adorazione all’infuori di Allah, 
Unico, senza associati. A Lui il regno, a Lui la lode; è Lui che dona la vita ed è Lui che dà 
la morte, ed Egli è capace di tutto]”. 

Dopo di ciò, si dice: “SubhânAllâh [Gloria ad Allah]” (33 volte), “Alhamdu lilLâh [Lode ad 
Allah]” (33 volte) e “Allâhu Akbar [Allah è il più Grande]” (33 volte), poi, per completare 
il centinaio: “Lâ ilâha illAllâh wahdaHu lâ sharîKa Lah. LaHu-l-Mulku waLahu-l-Hamdu 
waHuwa calâ kulli shay’in Qadîr [non vi è divinità degna d’adorazione all’infuori di Allah, 
Unico, senza associati. A Lui il regno, a Lui la lode, Egli è Onnipotente]”. 

In seguito, si recita il versetto del Trono (Âyatu-l-Kursî, v. 255 di Sûratu-l-Baqara), Sûratu-l-
Ikhlâs (n.112), Sûratu-l-Falaq (n. 113) e Sûratu-n-Nâs (n. 114). Dopo le preghiere dell’alba e 
del tramonto, si recitano le Sure Al-Ikhlâs, Al-Falaq e An-Nâs a tre riprese. 



  

 @ @@ @

non ne sia capace, pregherà disteso sul fianco; se gli sia penoso, pregherà 
steso sul dorso. Se non sia capace di compiere l’inchinamento e la 
prosternazione, compirà la preghiera accennando [i movimenti] col capo o 
con dei gesti. Egli deve recuperare le preghiere che abbia saltato. Se provi 
delle difficoltà a compiere ciascuna preghiera al suo orario, ha il diritto di 
riunire le preghiere di Zuhr e di cAsr da una parte, e le preghiere di Maghrib e 
di cIshâ’ dall’altra. Le compirà all’ora [prescritta] per una delle due. 

La preghiera del viaggiatore: Se la distanza del viaggio sia superiore a 
circa 85 Km, ed il viaggio sia lecito, il viaggiatore ha il diritto di ridurre 
ogni preghiera di quattro Rak’ah a due Rak’ah. Se egli abbia l’intenzione di 
soggiornare più di quattro giorni (20 preghiere obbligatorie) in un 
determinato luogo nel corso del viaggio, dovrà compiere le sue preghiere 
normalmente fin dal suo arrivo nel luogo designato, senza ridurle. 

Se il viaggiatore preghi dietro un imâm non viaggiatore, o abbia 
dimenticato di compiere una preghiera mentre era residente e se ne ricordi 
durante il viaggio, o abbia dimenticato di compiere una preghiera durante il 
viaggio e se ne ricordi più tardi, quando non abbia più lo statuto di viaggiatore, 
in tutte queste situazioni deve compiere le preghiere complete, senza accorciarle. 

Il viaggiatore ha [comunque] il diritto di compiere la preghiera 
completa senza ridurla, ma abbreviarla è preferibile nel suo caso. 

La preghiera del venerdì: Essa è migliore della [corrispondente] 
preghiera di Zuhr. È una preghiera indipendente, e non la preghiera di Zuhr 
abbreviata. Così, non è permesso compierla in quattro Rak’ah [a meno che 
non si perda la preghiera del venerdì], né di compierla con l’intenzione di 
pregare lo Zuhr. 

Inoltre, non è in alcun caso permesso raggruppare questa preghiera con 
quella di cAsr, nemmeno se le cause per il raggruppamento della preghiera 
siano riunite. 

La preghiera del Witr:  
La preghiera del Witr è una preghiera raccomandata (Sunnah). 

La sua ora va dalla preghiera dell’cIshâ’ fino alla preghiera dell’Alba (Fajr). 
Essa deve comportare come minimo una Rak’ah e al massimo undici Rakcah. 

Ogni paio di Rak’ah, si pronuncia il saluto finale: questa è la miglior 
maniera di compierla. 

Il minimo della miglior maniera di compierla consiste nel pregarla in 
tre Rak’ah (2+1) con due saluti finali. 

È raccomandato recitare Sûratu-l-Aclâ nella prima Rak’ah, Al-Kâfirûn 
nella seconda e Al-Ikhlâs nella terza. 

È raccomandato invocare Allah, rialzandosi dall’inchinamento delle 
terza Rak’ah; si alzano allora le mani e si pronunciano le invocazioni ad alta 
voce, anche se ci si trovi da soli. 

La preghiera funebre: Le abluzioni compiute sul corpo del musulmano 
deceduto, la preghiera funebre, il corteo funebre e la sua sepoltura sono un 



  

@ @

dovere collettivo [fard kifâyah] che, quando sia compiuto da un numero 
sufficiente di persone, ne dispensa tutte le altre. 

Ma il martire che sia morto sul campo di battaglia non deve essere 
lavato, né avvolto nel sudario; tuttavia, è permesso compiere la preghiera 
funebre sulle sue spoglie. Egli è sepolto nello stesso stato in cui è morto. 

Si avvolge l’uomo in tre pezzi di tessuto bianco, e la donna in cinque capi 
di vestiario: una gonna, un velo [khimâr], una tunica e due pezzi di tessuto. 

È raccomandato all’imam e a colui che preghi da solo di posizionarsi 
all’altezza del petto dell’uomo deceduto, e dinanzi alla parte mediana del 
corpo nel caso della donna. 

Poi, egli pronuncerà quattro Takbîr (Allâhu Akbar) alzando le mani ad 
ogni Takbîr. 

Dopo il primo, pronuncerà: “Acûdhu billâhi mina-sh-Shaytâni-r-rajîm. 
Bismillâhi-r-Rahmâni-r-Rahîm [Invoco la protezione di Allah contro Satana il 
lapidato. Nel nome di Allah, il sommamente Misericordioso, Colui che 
dona misericordia]”, e reciterà la Fâtihah unicamente a voce bassa. Poi, 
pronuncerà il secondo Takbîr e reciterà la preghiera sul Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
[cioè la seconda parte del Tashahhud]; dopodiché pronuncerà il terzo Takbîr 
e implorerà Allah a favore del defunto. Infine, pronuncerà il quarto Takbîr, 
farà una breve pausa e pronuncerà il saluto finale. 

È vietato innalzare la tomba al di sopra di una spanna, ricoprirla di 
gesso [o di cemento], abbracciarla, incensarla, scriverci sopra, sedercisi o 
camminarci sopra. 

È vietato accendere ceri sulle tombe, girarci attorno, costruirci sopra 
delle moschee, oppure seppellire qualcuno in una moschea [esistente].  
È doveroso distruggere le cupole che siano state costruite su delle tombe. 
 Non vi sono formule di condoglianze precise; colui che presenti le 
condoglianze può dire, ad esempio: “Acthamallâhu ajraka, waAhsana cazâ’aka 
waghafara limayyitik”, ossia: “Che Allah ti conceda una grande ricompensa, 
ti accordi le migliori condoglianze e perdoni al vostro defunto”, e per 
presentare le condoglianze al musulmano che abbia perduto un membro 
della sua famiglia che non era musulmano, si dice: “Aczamallâhu ajraka, 
waAhsana cazâ’aka”, cioè: “Che Allah ti conceda una grande ricompensa e ti 
accordi le migliori condoglianze”. Invece, è vietato presentare questo tipo 
di condoglianze ad un miscredente, foss’anche per il decesso di un membro 
musulmano della sua famiglia. 
 È doveroso, per colui che sappia che alla sua morte la sua famiglia si 
lamenterà gridando, consigliare ai suoi parenti di non farlo; in caso 
contrario, egli sarà castigato [nella tomba] a causa delle loro lamentazioni. 
 Ash-Shâficî disse: “È detestabile riunirsi per le condoglianze, che 
consistano in un ricevimento da parte della famiglia del defunto in una 
casa, dove tutti coloro che desiderino far loro le condoglianze vi si rechino. 
Conviene piuttosto che essi prendano congedo e si occupino dei loro doveri,  



  

 @ @@ @

sia gli uomini che le donne”. 
 È meritorio preparare un pasto per la famiglia del defunto. Invece, è 
detestabile venire a mangiare da loro, oppure che la gente prepari da 
mangiare per coloro che si riuniscano a casa loro. 
 È meritorio visitare la tomba del musulmano, a condizione di non aver 
viaggiato a tale scopo. È permesso visitare la tomba di un miscredente e 
non si deve vietare a un miscredente di visitare la tomba di un musulmano. 
 È meritorio, per colui che entri in un cimitero, dire: “As-salâmu calaykum 
dâra qawmin mu’minîna”, oppure: “Ahla diyârin mina-l-mu’minîna – wa innâ 
inshâ Allâhu bikum lalâhiqûna, yarhamullâhu al-mustaqdimîna minnâ wa-l-
musta’khirîna, nas’alullâha lanâ walakumu-l-câfiya, Allâhumma lâ tahrimnâ 
ajrahum walâ taftinnâ bacdahum, waghfir lanâ walahum”. Ossia: “Che la pace 
sia su di voi, o abitanti credenti di queste dimore – oppure: o abitanti delle 
dimore tra i credenti! – Certamente, noi vi raggiungeremo se Allah vuole. 
Che Allah abbia misericordia di coloro di noi che sono morti prima di noi e 
di coloro che li seguiranno. Imploriamo Allah di concederci la salvezza, così 
come a voi. O Allah, non ci privare della loro ricompensa e non ci mettere 
alla prova dopo di loro, e perdona i nostri peccati e i loro”. 
 È vietato scrivere dei passaggi del Corano sul sudario, per timore che 
un’impurità lo sporchi, poiché ciò è un’offesa recata al Corano, e perché ciò 
non è stato riportato dal Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam). 
 La preghiera delle due feste (al-cîd): È un obbligo detto kifâyah, e il suo 
tempo è lo stesso di quello della preghiera di metà mattina (duhâ).  

Se si sia informati del giorno della festa dopo che il sole abbia 
cominciato a declinare dallo zenit, si dovrà compiere questa preghiera 
l’indomani come compensazione. 

Essa è sottoposta alle stesse condizioni della preghiera del venerdì, ad 
eccezione del fatto che i due sermoni (khutbah) non sono obbligatori, e sono 
pronunciati dopo la preghiera e non prima; è detestabile compiere delle 
preghiere supererogatorie prima o dopo questa preghiera, quando essa sia 
compiuta in un luogo riservato a tale occasione (musallâ). 

In quanto alla sua descrizione: essa comporta due Rak’ah. Nel corso 
della prima, si pronuncia il Takbîr (Allâhu Akbar) sei volte dopo il Takbîr 
iniziale (Takbîru-l-ihrâm) e prima di implorare la protezione di Allah contro 
Satana (acûdhu billâhi mina-sh-shaytâni-r-rajîm); e nella seconda Rak’ah si 
pronuncia il Takbîr cinque volte prima della recitazione del Corano. 

Si alzano le mani pronunciando ogni Takbîr. Poi, si implora la 
protezione di Allah contro Satana, dopodiché si recita Sûratu-l-Fâtihah ad 
alta voce, poi Sûratu-l-Aclâ (n. LXXXVII) nella prima Rak’ah e Al-Ghâshiyah 
(n. LXXXVIII) nella seconda Rak’ah. 

Dopo aver pronunciato il saluto finale, l’imam pronuncia i due sermoni, 
come per la preghiera del venerdì; è raccomandabile proclamare in abbondanza 
la grandezza di Allah (dire cioè: Allâhu Akbar). Se si compia la preghiera della 



  

@ @

festa allo stesso modo di una preghiera supererogatoria, essa è valida, poiché i 
Takbîr supplementari sono meritori (di Sunnah, non obbligatori). 
 La preghiera dell’eclissi: è una preghiera meritoria (Sunnah). Il suo 
tempo comincia all’inizio dell’eclissi di sole o di luna, fino alla sua fine. 
Questa preghiera non si recupera se l’eclissi sia finita. 

Essa si compie in due Rak’ah. Si recita Sûratu-l-Fâtihah e una lunga sûra 
nella prima Rak’ah; poi, ci si inchina a lungo, ci si rialza dall’inchinamento 
dicendo: “SamicAllâhu liman Hamidah [Allah esaudisce colui che Lo loda]”, 
poi “Rabbânâ walaKa-l-Hamd [O nostro Signore! A Te la lode!]”. Dopodiché, 
non ci si prosterna, ma si recita [ancora una volta] sûratu-l-Fâtihah e una 
lunga sûra. Poi, ci si inclina lungamente, ci si rialza dall’inchinamento, poi 
si compiono due prosternazioni di lunga durata. 

Si compie poi la seconda Rak’ah nello stesso modo della prima (ossia 
con sue Rukûc, ciascuno preceduto da una recitazione del Corano).  

Infine, si recita il Tashahhud e si pronuncia il saluto finale. 
Se colui che preghi dietro l’imam giunge dopo la prima inchinamento 

[cioè nel corso della seconda recitazione del Corano], la prima Rak’ah non 
gli viene contata (e deve dunque recuperarla). 
 La preghiera di invocazione per la pioggia: Essa è meritoria (Sunnah) in 
caso di siccità e mancanza di pioggia. Il suo tempo, la sua descrizione e le sue 
regole sono le stesse della preghiera delle due feste (al-cîd), tranne per il fatto che 
in questo caso l’imam pronuncia un solo sermone (khutbah) dopo la preghiera. 

La tradizione profetica vuole che si indossi il mantello al contrario alla 
fine di questa preghiera, in segno di ottimismo, sperando in un 
cambiamento di situazione. 
Note: 
 Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) ordinò di serrare i ranghi (nella preghiera), dicendo: 
“Allineatevi, altrimenti Allah allontanerà i vostri visi gli uni dagli altri”. An-
Nucmân ibn Bashîr (Radia Allâhu 

Can-hu ) riferì: “Ho visto ogni credente incollare la 
propria caviglia a quella del vicino, il proprio ginocchio al ginocchio del 
vicino e la propria spalla alla sua”. 
 La preghiera di gruppo è obbligatoria per gli uomini, anche durante il 
viaggio se ciò sia possibile. Colui che la tralasci o la trascuri deve essere 
richiamato all’ordine e rimproverato. 

Essa è il marchio distintivo dei credenti, e il suo abbandono il marchio 
distintivo degli ipocriti. 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Per Colui Che tiene la mia vita nelle Sue mani! 

Avevo pensato di dar l’ordine di portare dei ceppi, poi di far chiamare alla preghiera 
e di designare qualcuno per dirigerla, per poter andare a cercare un gruppo di 
uomini [che non avevano raggiunto la moschea per la preghiera in comune] 
e bruciarli nelle loro abitazioni” [riportato da Al-Bukhârî e Muslim]. 
Le preghiere supererogatorie: È confermato che il Profeta(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) compiva 
ogni giorno – oltre alle preghiere obbligatorie – dodici unità di preghiera 



  

 @ @@ @

(Rakcah) supererogatorie dette Sunan ar-rawâtib: due Rakcah prima della preghiera 
dell’alba, quattro Rakcah prima della preghiera di Zuhr e due dopo, due Rakcah 
dopo la preghiera del Maghrib e due Rakcah dopo la preghiera dell’cIshâ’. 

Altri ahadîth autentici provano che egli compiva altre preghiere 
supererogatorie, tra cui: quattro Rakcah prima delle preghiere di Zuhr, 
dell’cAsr e del venerdì; quattro Rakcah dopo la preghiera di Zuhr, del 
Maghrib e dell’cIshâ’, due Rakcah dopo l’appello alla preghiera del Maghrib, 
due Rakcah dopo la preghiera del witr. 
 Le ore di interdizione della preghiera: È vietato compiere una 
preghiera supererogatoria o una parte di quest’ultima durante alcuni 
momenti, che sono: 1) Dopo l’apparizione dell’alba, fino a che il sole si sia 
levato all’altezza di una lancia al di sopra dell’orizzonte. 2) Nel momento in 
cui il sole si trova al suo zenit, fino a che comincia a declinare. 
3) Dopo la preghiera dell’cAsr, fino al tramonto. 

In quanto alle preghiere che hanno una causa, esse sono valide in 
questi momenti, come la preghiera di saluto alla moschea, le due Rakcah 
dopo il Tawâf, la preghiera supererogatoria che è legiferata subito prima 
della preghiera obbligatoria dell’alba (Fajr), la preghiera funebre, le due 
Rak’ah dopo le abluzioni, la prosternazione di recitazione del Corano e 
quella di ringraziamento ad Allah. 
 Le regole delle moschee: La loro costruzione è obbligatoria in funzione 
dei bisogni. 

La moschea è il luogo sulla terra più amato da Allah. Il canto, 
l’applauso, il suono di strumenti musicali, la declamazione di poesie 
illecite, la mescolanza tra uomini e donne, il rapporto sessuale, la vendita e 
l’acquisto, vi sono vietati. 

A colui che vi faccia commercio, è Sunnah augurare: “Che Allah non 
ponga beneficio nel tuo commercio Fلا ربح الله تجارتكE ”. 

È anche proibito farvi un annuncio per ritrovare un oggetto perduto; è 
Sunnah – per colui che senta qualcuno fare questo genere di annuncio in 
moschea –  augurargli: “Che Allah non te lo renda Fردها الله عليك لاE ”. 

È permesso insegnare in moschea a dei bambini che non disturbino la 
gente (che prega), concludere un matrimonio, pronunciare giudizi, declamarvi 
poesie lecite, dormirvi per colui che vi faccia il ritiro spirituale e altri. 

È permesso farvi soggiornare uno straniero, un malato, e di schiacciarvi 
il pisolino. 

È consigliato di evitarvi il chiasso, le dispute, lo sproloquio, l’elevazione 
della voce per dire cose detestabili; prenderla come luogo di passaggio 
senza necessità. 

È detestabile parlarvi inutilmente di cose della vita presente, e non 
bisogna utilizzare i suoi tappeti, le sue lampade o l’elettricità, per esempio 
per una cerimonia di matrimonio o in occasione della presentazione delle 
condoglianze in seguito a un lutto. 



  

@ @

Le categorie di generi sui quali il prelevamento della Zakât è obbligatorio: 
La Zakât è obbligatoria su quattro categorie di prodotti:  
1) Il bestiame che pascola liberamente per la maggior parte dell’anno, 

senza essere nutrito [in altro modo]. 2) I prodotti della terra. 3) L’oro e 
l’argento. 4) Gli oggetti destinati alla vendita (le merci). 

Le condizioni dell’obbligo: La Zakât non è obbligatoria che a cinque 
condizioni: 1) L’Islâm. 2) La libertà. 3) Il raggiungimento della somma 
minima legale richiesta. 4) La possessione totale. 5) Il fatto che si siano 
posseduti codesti beni per un intero anno, salvo i prodotti della terra. 

La Zakât del bestiame: Vi sono tre specie sotto questa rubrica: i 
camèlidi (cammelli), i bovini (buoi, mucche...) e gli ovini e i caprini 
(montoni, capre...).  

Perché la Zakât sia obbligatoria su queste bestie, occorre che due 
condizioni concorrano: 1) Questi animali devono pascolare liberamente per 
tutto l’anno o per la maggior parte dell’anno. 2) Devono essere destinati 
alla produzione di latte e alla riproduzione, e non al lavoro. 

Se siano destinati al commercio, si preleverà la loro Zakât come la si 
preleva dalle altre merci destinate alla vendita. 
Riguardo la Zakât sui camèlidi:  

 

91
- 1

20
 

76
 -

 9
0 

61
- 

75
 

46
 -

 6
0 

36
 -

 4
5 

25
 -

 3
5 

20
 -

 2
4 

15
 -

 1
9 

10
 -

 1
4 

5 
- 

9 

1 
- 

4 

N
u

m
er

o 

2 
ca

m
m

el
li

n
i 

d
i 

tr
e 

an
n

i 

2 
ca

m
m

el
li

ni
 

di
 d

ue
 a

nn
i 

1c
am

m
el

lo
 

d
i 

q
u

at
tr

o 
an

n
i 

1 
ca

m
m

el
li

n
o 

di
 tr

e 
an

ni
 

1 
ca

m
m

el
li

n
o 

di
 d

ue
 a

nn
i 

1 
ca

m
m

el
li

n
o 

d
i 

u
n

 a
n

n
o 

4 
m

on
to

n
i 

3 
m

on
to

n
i 

2 
m

on
to

n
i 

1 
m

on
to

n
e 

N
es

su
na

 
Z

ak
ât

 

Z
ak

ât
 

Oltre i 120 cammelli : la Zakât di un cammellino di tre anni ogni cinquanta capi, e un 
cammellino di due anni ogni quaranta capi. 

Riguardo la Zakât sui bovini:  
40 – 59 30 - 39 1-29 Numero 

1 vitello maschio o una 
femmina di 2 anni 

1 vitello maschio o una 
femmina di 1 anno 

Nessuna 
Zakât Zakât 

Oltre i 60 capi, la Zakât è di un vitello maschio di 1 anno ogni trenta, e una femmina 
di due anni ogni quaranta capi. 

Riguardo la Zakât di ovini e caprini: 
201 - 399 121 - 200 40 - 120 1 - 39 Numero 
3 bestie 2 bestie 1 bestia Nessuna Zakât Zakât 

A partire da 400 capi, e oltre, si deve prelevare una bestia per ogni centinaio. Non si 
preleverà come Zakât di ovini e caprini : un caprone, una bestia molto vecchia, una 

bestia orba, quella che nutre il suo piccolo, quella in gestazione, né quella che è 
molto cara. Se la bestia fa parte degli ovini, dovrà avere sei mesi compiuti, e se fa 

parte dei caprini, dovrà avere un anno compiuto. 

La Zakât  
(elemosina obbligatoria) 



  

 @ @@ @

La Zakât dei prodotti della terra: La Zakât è obbligatoria sui semi e i 
frutti se essi soddisfino le tre condizioni seguenti: 
1) Devono appartenere al gruppo di prodotti agricoli che si misurano e si 

conservano: tra i semi, abbiamo per esempio l’orzo e il grano; tra i frutti, 
possiamo citare l’uva (secca) e i datteri. 

In quanto a ciò che non serve da unità di misura e non si conserva, come le 
verdure, non vi si preleva la Zakât. 

2) Il minimo legale richiesto (nisâb) deve essere raggiunto: significa che la 
raccolta deve essere di almeno 653 kg. 

3) Si deve essere proprietari di questi prodotti agricoli nel momento in cui 
la loro Zakât diventa obbligatoria: se si tratti di frutti, al momento in cui 
essi diventano rossi o gialli; se si tratta dei semi dei cereali, al momento 
in cui i semi maturano e si seccano.  

Il tasso dovuto è di un decimo (10%) per ciò che è irrigato senza sforzo, 
come ciò che è irrigato dalla pioggia o dai corsi d’acqua; e della metà del 
decimo (5%) per i prodotti delle piantagioni la cui irrigazione ha un costo e 
necessita uno sforzo, per esempio i terreni irrigati da una pompa idraulica, ecc. 

In quanto ai prodotti la cui irrigazione necessita uno sforzo per alcuni 
giorni dell’anno e non necessita nulla per il resto, si considererà quel che è 
maggioritario e dominante, e ciò, calcolando il numero di giorni che 
necessitano uno sforzo di irrigazione e il numero di giorni in cui non è più 
necessario uno sforzo laborioso. 

La Zakât dell’oro e dell’argento: 
1) L’oro: Non vi è Zakât sull’oro, al di sotto degli 85 grammi. 
2) L’argento: Non vi è Zakât sull’argento al di sotto dei 595 grammi. 

E non vi è Zakât sulle monete e i biglietti bancari (moneta fiduciaria) 
finché essi non raggiungano, al momento in cui la Zakât debba essere 
prelevata, un valore equivalente o maggiore alla soglia minima dell’argento 
o dell’oro. Il tasso da prelevare è di un quarto del decimo (2,5%). 

I gioielli leciti, destinati ad essere indossati, non sono imponibili. In quanto 
ai gioielli destinati all’affitto o all’investimento, vi si deve prelevare la Zakât. 

È permesso alle donne portare tutti i gioielli che si indossano d’abitudine, 
d’oro o d’argento. Ed è permesso mettere un po’ d’argento sugli utensìli o sui 
recipienti di cucina; è inoltre permesso agli uomini di portare un po’ d’argento 
sotto forma di un oggetto, come un anello d’argento, degli occhiali, ecc. 

In quanto all’oro, è vietato metterlo sugli utensìli, quale che sia la 
quantità, ed è permesso agli uomini di portarne un po’ quando ciò non sia 
che una quantità minima in un grande insieme, come un bottone su un 
abito o una protesi dentaria, sempre evitando di imitare le donne. 
Colui che possieda una ricchezza che aumenta e diminuisce, e per cui sia 
penoso prelevare la Zakât da ogni montante quando si completi il ciclo di un 
anno, deve procedere nel modo seguente: fisserà un  giorno dell’anno e [a quella 
data] preleverà la Zakât (del 2,5%) sulle sue ricchezze [ogni anno], anche se una  



  

@ @

parte di queste ricchezze non abbia completato il ciclo di un anno. 
I salariati e coloro che abbiano dei beni in locazione, come immobili 

e terreni: Se non si risparmi nulla del salario del proprio lavoro o 
dell’affitto (ricevuto dall’inquilino), non vi è [alcuna] Zakât da pagare, 
anche se sia [una somma] notevole. Se se ne risparmi qualcosa, si preleverà 
la Zakât dopo che il risparmio abbia completato il ciclo di un anno. Se ciò 
sia difficoltoso, si fisserà un giorno nel corso dell’anno per pagare la 
propria Zakât e si procederà come descritto precedentemente. 

La Zakât del debito: Colui che reclami un debito ad una persona ricca, o 
dei beni che gli sia possibile recuperare, deve prelevarne la Zakât degli anni 
trascorsi quando li recuperi, anche se si tratti di diversi anni. 

Ma se non sia possibile recuperarli, come il debito che si reclami ad una 
persona fallita, non vi si preleva la Zakât, perché non si dispone (del bene). 

La Zakât delle merci: Questa Zakât non è dovuta che a quattro condizioni: 
1) Essere il proprietario di questa merce. 2) Il possesso deve essere 

accompagnato dall’intenzione di farne commercio. 3) Il loro valore deve 
raggiungere la soglia (nisâb), ovvero la minima delle due soglie: dell’oro e 
dell’argento. 4) Il possesso per un anno completo. 

Quando queste condizioni siano riunite, il proprietario paga la Zakât 
del loro valore. Se possiede dell’oro, dell’argento o del denaro, li cumula al 
valore delle merci per completare l’imponibile. Se possieda delle merci e le 
consideri come dei beni personali (destinati all’utilizzo), per esempio abiti, 
case, ecc., non vi è alcuna Zakât da prelevare. 
Poi, se in seguito abbia intenzione di venderle, deve cominciare a contare il 
loro ciclo di un anno [per pagare la loro Zakât quando giunga il momento].1 

La Zakât della rottura del digiuno del Ramadân (Zakâtu-l-fitr): È un 
obbligo che incombe su ogni musulmano che possieda più della razione di 
cibo per sé stesso e coloro che sono a suo carico alla vigilia delle festa e nel 
giorno della festa. 

Il suo valore è di due kg e un quarto (2,25 kg) del cibo di base della 
regione per ogni persona, maschio o femmina. 

Colui che sia imponibile di tale Zakât deve pagare anche per coloro che 
siano a suo carico la vigilia della festa, se possieda ciò che gli permetta di pagare. 

È preferibile pagare questa Zakât il giorno dell’ cÎd, prima della 
preghiera dell’ cÎd. Non è permesso ritardarla fino a dopo la preghiera dell’ 
cÎd; è permesso versarla uno o due giorni prima della festa. È permesso 
versare ad una sola persona la Zakât di un gruppo di persone e ad un 
gruppo di persone la Zakât di una sola persona. 

                              
1 Il minimo imponibile per le merci: il prezzo di 85 grammi d’oro (il minimo imponibile 

dell’oro), o il prezzo di 595 grammi d’argento (il minimo imponibile dell’argento) – e 
deve prelevare il minimo dei due al momento di versare la Zakât. 



  

 @ @@ @

Il pagamento della Zakât: Il pagamento della Zakât è obbligatorio 
nell’immediato [quando giunga la scadenza]. 

È dovere del tutore del minorenne e del malato mentale di incaricarsi di 
pagare la loro Zakât. È meritorio farlo in pubblico e che il proprietario 
stesso la distribuisca.  

L’intenzione, per una persona debitrice di obblighi religiosi (mukallaf) è 
una condizione nel versamento della Zakât. La Zakât non è valida se si 
abbia l’intenzione di fare una semplice elemosina, anche se si diano tutti i 
propri beni in elemosina. 
La cosa migliore è quella di distribuire localmente la Zakât di ogni ricchezza 
ai poveri. È permesso trasferire la Zakât in un’altra regione (o un altro paese) 
quando vi sia un interesse in ciò. La Zakât è valida e corretta se sia pagata in 
anticipo di due cicli (due anni), allorché il minimo imponibile sia raggiunto. 

I beneficiari della Zakât: Sono in numero di otto: 1) I poveri. 2) Gli 
indigenti. 3) Coloro che raccolgono la Zakât. 4) Coloro i cui cuori sono da 
guadagnare [all’Islâm]. 5) Per la liberazione degli schiavi. 6) Coloro che sono 
pesantemente indebitati. 7) Nel sentiero di Allah. 8) Il viaggiatore in difficoltà. 

Si dà a ciascuno di essi in funzione dei loro bisogni, ad eccezione di 
colui che la raccoglie, che ne riceverà il salario convenuto, anche se sia ricco. 

Pagare la Zakât ai ribelli contro il governo in carica è valido, se essi 
abbiano il controllo della regione in cui si viva. La Zakât è ugualmente 
valida se il governante la prelevi con le buone o con le cattive, che egli sia 
giusto in ciò, o ingiusto. 

La Zakât non è valida se sia versata a un miscredente, uno schiavo, un 
ricco, una persona che sia a nostro carico (madre, sposa...), agli Hashimiti (i 
membri della famiglia del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam)).  
Se, per ignoranza, si versi la Zakât a qualcuno che non vi abbia diritto, 

poi ci si renda conto in seguito [dell’errore], questa Zakât non è valida, a 
meno che non la si sia versata a un individuo che si credeva povero, prima 
di scoprire che era ricco; in tal caso, essa è valida. 

L’elemosina supererogatoria: 
Il Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Tra le opere e le buone azioni del 
credente che egli ritrova dopo la morte, vi è una scienza che egli abbia insegnato e 
propagato, un figlio virtuoso che egli abbia lasciato e un mushaf [esemplare del 
Corano] che abbia lasciato in eredità, una moschea che abbia costruito, una casa che 
abbia edificato per il viaggiatore di passaggio, un corso d’acqua che abbia scavato, o 
un’elemosina volontaria che abbia prelevato dalla sua ricchezza quando si trovava 
in buona salute e in vita; tutto questo lo accompagnerà dopo la morte” [Ibn Mâjah]. 
 
 



  

@ @

Il digiuno del Ramadân è obbligatorio per ogni musulmano dotato di 
coscienza, pubere, capace di digiunare, [nel caso della donna:] che non sia 
mestruata, né si trovi nel periodo dei lochi. Si ordina al bambino di 
digiunare se ne sia capace, perché si abitui a farlo. 

Si determina l’inizio del mese di Ramadân in due modi: 
1) La visione dello spicchio di luna, con la testimonianza di almeno un 

musulmano integro e responsabile, uomo o donna. 
2) [Altrimenti] il fatto di completare trenta giorni del mese di Shacbân (il 

mese che precede il Ramadân). 
L’obbligo del digiuno comincia all’apparire dell’alba autentica, fino al 

tramonto del sole. Per il digiuno obbligatorio, è necessario avere 
l’intenzione di digiunare prima dell’alba. 

Ciò che annulla il digiuno: 
1) Il coito (rapporto sessuale con penetrazione): [la cui espiazione] consiste 

nel compensare i giorni in cui ciò sia avvenuto, e nella liberazione di uno 
schiavo; colui che non ne trovi, digiunerà due mesi consecutivi; colui che 
non possa farlo, nutrirà sessanta poveri, e colui che non possa applicare una 
delle cose summenzionate, allora tale espiazione non si applica su di lui. 

2) L’eiaculazione: causata abbracciando, toccando, o masturbandosi. Al 
contrario, nulla incombe a colui che faccia un sogno erotico. 

3) Mangiare e bere volontariamente: nel caso in cui sia fatto per 
dimenticanza, il digiuno è valido. 

4) Il sanguinamento: che si tratti del salasso (hijâmah) o di una donazione di 
sangue. In quanto al piccolo prelievo di sangue per delle analisi, o a 
quello che cola involontariamente, come una ferita o l’epistassi, tutto ciò 
non annulla il digiuno. 

5) Il vomito volontario. 
Nota: Queste ultime quattro cause di annullamento implicano il fatto di 

recuperare il digiuno (senza ulteriore compensazione), pentendosi se ciò sia 
stato commesso volontariamente. 

Se la polvere penetri in gola, se lavandosi la bocca o il naso l’acqua 
scenda in gola, se si pensi a qualcosa che provochi un’eiaculazione, se si 
eiaculi durante il sonno, se si sanguini o si vomiti involontariamente, il 
digiuno non è invalidato. 

Colui che mangi pensando che sia calata la notte, poi si renda conto che 
è ancora giorno, deve compensare questa giornata di digiuno. Al contrario, 
in quanto a colui che mangi durante la notte, dubitando dell’inizio 
dell’alba, il suo digiuno resta valido. Ma se egli mangi dubitando che il sole 
sia tramontato, deve compensare questa giornata di digiuno. 

Le regole relative a coloro che rompono il digiuno: 
È vietato a colui che non abbia scuse rompere il digiuno durante il 

Ramadân. È obbligatorio rompere il digiuno per la donna mestruata e 

Il digiuno 



  

 @ @@ @

durante i lochi, così come a colui che non possa salvare una vita se non 
rompendo il suo digiuno. 

È meritorio per il viaggiatore cui sia permesso il raggruppamento e 
l’abbreviazione delle preghiere rompere il digiuno se ciò gli sia penoso, così 
come per il malato che tema le conseguenze del digiuno sulla sua salute. 

La rottura del digiuno è permessa al cittadino che viaggi durante il 
giorno, alla donna incinta e a colei che allatta, se temano per la propria 
salute o per quella del neonato. 

Tutti dovranno soltanto ricompensare i giorni di digiuno saltati. 
D’altra parte, la donna incinta e colei che allatta dovranno nutrire un 

povero per ogni giorno [di digiuno saltato] se esse temano unicamente per 
il loro neonato. 

Colui che sia incapace di digiunare, a causa della vecchiaia o di una 
malattia incurabile, dovrà dar da mangiare a un povero per ogni giorno, 
senza dover compensare i giorni mancati. 

Colui che ritardi il recupero dei giorni di digiuno non compiuti, avendo 
una scusa, finché giunga il prossimo Ramadân, dovrà, oltre la 
compensazione, nutrire un povero per ogni giorno. Se egli rimandi il 
recupero finché la morte giunga, avendo una scusa, non sarà debitore di 
nulla. Nel caso in cui non abbia alcuna scusa, si dovrà nutrire un povero 
per ogni giorno in nome del defunto. È meritorio che i suoi parenti 
digiunino per lui come compensazione dei giorni di Ramadân che egli 
aveva trascurato, così come nel caso del digiuno dovuto a causa di un voto. 
Allo stesso modo, è meritorio che i suoi parenti compiano tutti gli altri voti 
pii d’obbedienza che egli non abbia compiuto. 

Colui che rompa il digiuno, a causa di una scusa, e in seguito si accorga 
che la scusa è annullata nel corso della giornata di Ramadân, non è tenuto a 
digiunare per quel giorno, ma dovrà compensarlo, anche se abbia digiunato 
per il resto della giornata: per esempio il miscredente che abbracci l’Islâm 
durante il giorno, la donna mestruata che ritrovi il suo stato di purezza 
rituale, il malato che guarisca, il bambino che raggiunga la pubertà, il 
viaggiatore di ritorno dal suo viaggio e il malato mentale che ritrovi la 
ragione nel corso della giornata. Colui cui è permesso rompere il digiuno 
durante un giorno di Ramadân non può digiunare quel giorno con un’altra 
intenzione di digiuno [compensatorio o altro]. 

Il digiuno supererogatorio: Il migliore digiuno supererogatorio 
consiste nel digiunare un giorno e non digiunare il giorno seguente; poi il 
digiuno del lunedì e del giovedì di ogni settimana; poi il digiuno di tre 
giorni nel corso di ogni mese, i cui tre migliori giorni sono il tredicesimo, il 
quattordicesimo e il quindicesimo giorno di ogni mese lunare. 

È meritorio digiunare la maggior parte del mese di Muharram e del 
mese di Shacbân, il giorno di cAshurâ’ [decimo giorno di Muharram], il 
giorno di cArafat e sei giorni nel corso del mese di Shawwâl. 



  

@ @

È detestabile digiunare unicamente il mese di Rajab, il venerdì, e il 
sabato [senza farli precedere o seguire da un altro giorno di digiuno] e 
digiunare il giorno del dubbio, che è il trentesimo giorno di Shacbân, che 
precede il mese di Ramadân, se il cielo è chiaro e limpido. 

È vietato digiunare il giorno della festa [cÎd al-Fitr] del Ramadân, il 
giorno della festa del sacrificio [cÎd al-Ad-hâ], i giorni del Tashrîq [i tre 
giorni che seguono il giorno della festa del sacrificio], tranne che per il 
pellegrino debitore dell’espiazione del Tamattuc o del Qirân. 

Avvertenze: 
 A colui che si trovi in stato di impurità maggiore [dopo un rapporto 
sessuale o un’eiaculazione per esempio], alla donna mestruata o nel 
periodo dei lochi, il cui sanguinamento cessi prima dell’alba, è permesso 
ritardare il bagno rituale [grandi abluzioni] fin dopo l’appello alla 
preghiera dell’alba, e far precedere tali abluzioni dal pasto della fine della 
notte (suhûr), e il digiuno di costoro è valido. 
 È permesso alla donna prendere una medicina allo scopo di ritardare le 
mestruazioni durante il Ramadân, allo scopo di compiere con [gli altri] 
musulmani questo atto di obbedienza, se non vi sia alcun rischio per la 
salute. 
 È permesso al digiunante inghiottire la saliva o il muco se esso si trovi in 
gola. 
 Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse in un hadîth riportato dall’imam Ahmad: “La 
mia comunità non smetterà di essere sulla retta via, finché si affretterà a rompere il 
digiuno e ritarderà il pasto della fine della notte (suhûr)”; disse anche: “La 
religione [islamica] non smetterà di essere dominante finché la gente si affretterà a 
rompere il digiuno, perché i giudei e i cristiani lo ritardano” [Abû Dâwûd]. 
 È raccomandato fare delle invocazioni al momento della rottura del 
digiuno. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “L’invocazione del digiunante al momento 
della rottura del digiuno non è rigettata” [Ibn Mâjah]. 

Tra le invocazioni riportate al momento della rottura del digiuno, vi è: 
“La sete è placata, le vene sono piene e la ricompensa è assicurata se Allah lo 
vuole”1 [Abû Dâwûd]. 
 La Sunnah consiste nel rompere il digiuno con dei datteri freschi; se non 
se ne trovino, si prenderanno dei datteri secchi; se non se ne trovino, si 
berrà dell’acqua. 
 Conviene al digiunante evitare il khôl e il collirio negli occhi e nelle 
orecchie durante il digiuno, per evitare di incorrere nella divergenza tra i 
sapienti. Ma se ne abbia bisogno dal punto di vista medico, non vi è nulla 
di male [nell’utilizzarli], anche se il gusto del prodotto giunga in gola, e il 
suo digiuno è valido. 

                              
1 Dhahaba Az-Zama’u wabtallatil curûqu wathabatal-ajru in shâ’ Allâh. 



  

 @ @@ @

 Fa parte della Sunnah utilizzare il siwâk per tutto il corso del digiuno, 
senza che ciò sia detestabile, secondo l’opinione corretta dei sapienti sulla 
questione. 
 È dovere del digiunante evitare la maldicenza, la calunnia, la menzogna, 
ecc.; e se qualcuno lo insulti, che dica: “Io digiuno”. Preservando la sua 
lingua e le altre sue membra dai peccati, preserverà il suo digiuno; il 
Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “[In quanto a] colui che non rinunci a dire delle 
menzogne, né a metterle in pratica, Allah non ha affatto bisogno che egli si privi del 
bere e del mangiare” [riportato dall’imam Ahmad]. 

 È meritorio, per colui che sia invitato ad un pasto mentre digiuna, 
invocare Allah a favore del suo ospite; ma – se desideri rompere il digiuno – 
allora che mangi. 
 La Notte del Destino (o del valore) è la migliore notte dell’anno; essa 
cade durante le ultime dieci notti di Ramadân ed è molto probabilmente la 
ventisettesima notte del Ramadân [la notte tra il ventisei e il ventisette]. 
Un’opera buona compiuta nel corso di questa notte è migliore di un’opera 
compiuta durante mille mesi. 

La si può riconoscere attraverso dei segni, come il fatto che il sole 
appaia bianco al mattino, con pochi raggi; e quella notte, è bel tempo. 
D’altra parte, può essere che il musulmano assista a questa notte senza 
rendersene conto. Se egli compia la preghiera della notte [at-Tarâwih] in 
comune, che non lasci l’assemblea prima che l’imam abbia completato la 
preghiera, per avere la ricompensa di colui che preghi tutta la notte. 
 È meritorio, per colui che cominci un digiuno supererogatorio, 
completarlo; tuttavia, ciò non è obbligatorio. Anche se lo rompa 
volontariamente, non vi è nulla di male in ciò, e non deve recuperarlo. 
 Il ritiro spirituale (ictikâf): consiste nel fatto che un musulmano dotato di 
ragione dimori nella moschea per compiere un’adorazione. 

Le sue condizioni: essere purificato da ogni impurità maggiore; non 
uscire che per necessità assoluta, come per mangiare, fare i propri bisogni, o 
compiere un’abluzione obbligatoria. 

Esso è invalidato da ogni uscita superflua e dal rapporto sessuale. 
Esso è meritorio in ogni momento e soprattutto durante il Ramadân, ed 

è ancora più meritorio durante le dieci ultime notti del Ramadân. La sua 
durata minima è di un’ora. È raccomandato che non duri meno di un 
giorno e di una notte. 

La donna non può effettuare il ritiro spirituale, se non con 
l’autorizzazione del marito. 

È meritorio, per colui che compia il ritiro spirituale, occupare il proprio 
tempo in atti d’adorazione e di obbedienza, compiere gli atti permessi con 
moderazione, ed evitare ciò che non lo riguarda. 



  

@ @

Il Hajj (grande pellegrinaggio) e la cUmrah (piccolo pellegrinaggio) sono 
obbligatori una volta nella vita e le condizioni di quest’obbligo sono le 
seguenti: 1) L’Islâm. 2) La ragione. 3) La pubertà. 4) La libertà. 5) La 
capacità, che consiste nel possedere le provviste e un mezzo di trasporto. 

In quanto a colui che trascuri il Hajj e la cUmrah fino alla morte, si 
dovrà prelevare del denaro dalla sua eredità, per compierli al suo posto. 

Questi riti non sono accettati dal miscredente e dal malato mentale. Al contrario, 
sono accettati dal bambino e dallo schiavo, ma ciò non li esenta dal compiere 
un Hajj obbligatorio [una volta libero o pubere]. Se colui che non ne abbia la 
capacità – come il povero – si indebiti per compiere il Hajj, il suo Hajj è valido. 

Colui che compia il Hajj per una terza persona, nonostante non abbia 
ancora compiuto il suo stesso Hajj, questo Hajj sarà contato per lui [e non 
per l’altra persona]. 

La sacralizzazione [ihrâm]: È preferibile, per colui che voglia entrare in 
stato di sacralizzazione, compiere un bagno rituale, pulirsi, profumarsi, 
sbarazzarsi dei vestiti che espongono le forme del corpo e indossare invece 
due pezzi di stoffa [izâr e ridâ’] bianchi e puliti. 

Poi entrerà in stato di sacralizzazione, dicendo: “Labbayka Allâhumma 
cumratan (rispondo al Tuo appello per una cUmrah)” [per colui che desideri 
effettuare soltanto una cUmrah], oppure: “Labbayka Allâhummah Hajjan 
(rispondo al Tuo appello per un Hajj)” [per colui che desideri effettuare 
soltanto un Hajj], oppure: “Labbayka Allâhumma cumratan waHajjan”, o 
“Hajjan wacumratan” (rispondo al Tuo appello per una cUmrah e un Hajj / 
per un Hajj e una cUmrah) [ciò per colui che desideri effettuare insieme la 
cUmrah e il Hajj]. 

Se egli tema un impedimento, può esprimere una condizione, dicendo: 
“Allâhumma in habasanî hâbisun, famahillî haythu habastanî [O Allah, se mi 
giunga un impedimento, la mia desacralizzazione avrà luogo nel posto in 
cui Tu mi avrai fermato]. 

Il pellegrino ha la scelta tra tre riti: il Tamattuc, il Qirân e l’Ifrâd, ed il 
migliore di essi è il Tamattuc, che consiste nel sacralizzarsi per la cUmrah nel 
corso del mese del Hajj, poi a desacralizzarsi [dopo aver compiuto questo rito], 
dopodiché entrare di nuovo in stato di sacralizzazione per il Hajj unicamente. 

Il Qirân consiste nel sacralizzarsi per entrambi contemporaneamente, 
oppure nel sacralizzarsi per la cUmrah eppoi, prima di aver completato la 
circumambulazione della Kacbah (Tawâf), avere l’intenzione di compiere il 
Hajj subito dopo, senza desacralizzarsi. 

Quando colui che voglia compiere il Hajj sale sul mezzo di trasporto, 
pronuncerà la Talbiya, dicendo: “Labbayka Allâhumma labbayk, labbayka lâ 
sharîka laka labbayk, innal-hamda, wa-n-nicmata laka wa-l-Mulk, lâ sharîka lak”, 
ossia: “Rispondo al Tuo appello, o Allah, rispondo al Tuo appello. Rispondo 
al Tuo appello, non hai associato, rispondo al Tuo appello. Certamente, la 
lode, la grazia e il regno Ti appartengono, non hai associato”. È 
raccomandato unicamente agli uomini di alzare la voce in quest’occasione. 

Umrahcajj e la HIl  



  

 @ @@ @

Le cose proibite durante l’Ihrâm: Se ne contano in totale nove: 
1) Rasarsi i capelli. 2) Tagliarsi le unghie. 3) Indossare dei vestiti che mostrino 
le forme del corpo dell’uomo. Tuttavia, se non si trovi alcun izâr (fascia 
intorno ai fianchi) si potrà indossare un pantalone (sirwâl), oppure – nel caso 
in cui non si trovino dei sandali, si calzeranno allora delle scarpe tagliate in 
modo tale da non coprire le caviglie; in tal caso, non occorrerà espiare. 4) 
Coprirsi la testa (per l’uomo). 5) Profumarsi il corpo o gli abiti. 6) Cacciare 
(gli animali selvatici leciti). 7) Contrarre matrimonio; ciò è illecito, ma non 
implica alcuna espiazione.  8) Abbandonarsi alle carezze ricavandone 
piacere, all’infuori del rapporto sessuale. L’espiazione è in tal caso di un 
montone, o di tre giorni di digiuno, oppure consiste nel nutrire sei poveri. 9) 
Il rapporto sessuale: se avvenga precedentemente alla prima 
desacralizzazione,i l Hajj è invalido, ma lo si deve ugualmente portare a 
termine, e inoltre ripeterlo l’anno seguente. In più, si deve sacrificare un 
cammello e distribuirlo ai poveri di Mecca; se il rapporto sessuale avvenga 
dopo la prima desacralizzazione, il Hajj resta valido; in tal caso, non si dovrà 
far altro che sacrificare un cammello. Se il rapporto sessuale avvenga durante 
la cUmrah, questa è invalida; si deve allora sacrificare un montone e ripetere 
questa cUmrah. 
Nulla, all’infuori del rapporto sessuale, invalida il Hajj o la cUmrah; l’infrazione 
degli altri divieti si compensa con un sacrificio, ma non annulla il Hajj. 

La donna è sottomessa alle stesse regole dell’uomo, salvo il fatto che 
ella può indossare i suoi soliti vestiti. Tuttavia, ella non porta velo sul viso 
(burqûc), né niqâb, né guanti. 

L’espiazione: Ve ne sono di due tipi: 
A scelta: Si tratta dell’espiazione per essersi rasato, aver utilizzato del 

profumo, essersi tagliato le unghie, essersi coperto la testa o aver indossato 
abiti che segnino le forme del corpo (per gli uomini). Si ha la scelta tra il 
digiunare tre giorni, nutrire sei poveri nella misura di un mezzo sâc (circa 1kg ½) 
di cibo per ogni povero, oppure sacrificare un montone. Colui che uccida una 
bestia selvatica dovrà compensarla con un capo del gregge simile a quello che 
ha ucciso, se lo possiede; altrimenti, donerà il prezzo equivalente in elemosina. 
In secondo luogo: Nell’ordine: L’espiazione di colui che compie il rito 
Tamattuc o Qirân è un montone, e l’espiazione del rapporto sessuale è un 
cammello. Se non li si trovi, si dovrà digiunare tre giorni durante il Hajj e 
altri sette una volta rientrati al proprio paese. Ogni immolazione o dono di 
cibo sono esclusivamente destinati ai poveri del territorio sacro di Mecca. 

L’ingresso alla Mecca: entrando nella Moschea sacra, il pellegrino 
pronuncia l’invocazione prescritta al momento di entrare in qualsiasi [altra] 
moschea. Poi, comincia col compiere i sette giri attorno alla Casa Sacra 
(Tawâf) della cUmrah se stia effettuando il rito del Tamattuc, oppure il Tawâf 
dell’arrivo, se stia compiendo l’Ifrâd o il Qirân. 

Così, egli compie l’Iñtibâc, che consiste nel tenere la parte centrale del 
proprio ridâ (pezzo di stoffa superiore) sotto l’ascella destra, in modo tale da 



  

@ @

scoprire la spalla destra, ponendo le due estremità del tessuto sulla spalla 
sinistra. Poi comincia il primo giro partendo dalla Pietra nera, che tocca, 
abbraccia, o in direzione della quale fa segno con la mano, dicendo: “Bismillâh 
wa-l-Lâhu Akbar” [Nel nome di Allah, Allah è il Più Grande]. Lo farà ad ogni 
giro. Poi, con la Kacbah alla sua sinistra, compie il Tawâf effettuando sette giri. 
Cammina rapidamente [a passo veloce] durante i primi tre giri, secondo la sua 
capacità, e a partire dal quarto giro cammina normalmente. 

Ogni volta che passa all’altezza dell’Angolo yemenita, se gli sia 
possibile lo tocca. Tra l’Angolo yemenita e quello in cui è incastrata la 
Pietra nera, invoca: ربنا آتنا � ا�نيا حسنة و� الآخرة حسنة وقنا عذاب ا�ار “Signor 
nostro! Dacci le cose buone di questo mondo e le cose buone dell'altra 
vita e allontanaci dal Fuoco!” (Corano II. Al-Baqara, 201) 

Durante il resto del Tawâf, recita le invocazioni che desidera. Poi, 
compie una preghiera di due Rakcah dietro la Stazione di Ibrâhim – se ciò 
sia possibile – durante la quale recita le sûre Al-Kâfirûn (n° CIX) e Al-Ikhlâs 
(n° CXII). Poi, beve dell’acqua di Zamzam in abbondanza, torna alla Pietra 
Nera e la tocca – se ciò sia possibile. Dopodiché, invoca Allah al livello del 
Multazam (tra la Pietra Nera e la porta della Kacbah). Poi, sale sulla collina 
di As-Safâ, dicendo: “Abdacu bima badaca Allâhu bihi” [comincio da dove 
Allah ha cominciato], recitando poi la parola di Allah (�): 

vu�w�x�y�}|{z�`_~�a�b�c�d�e�jihf�k�l�m�n  

Safâ e Marwa sono veramente segni di Allah e non ci sarà male alcuno se 
coloro che fanno il Pellegrinaggio alla Casa o la Visita, correranno tra questi 
due [colli]. Allah sarà riconoscente a chi si sarà imposto volontariamente 
un'opera meritoria. Allah è grato, sapiente (Corano II. Al-Baqara, 158) 

Poi, proclama la grandezza di Allah (“Allâhu Akbar”) e la Sua unicità 
(“Lâ ilâha illAllâhu”), si pone di fronte alla Kacbah, alza le mani e invoca 
Allah. Poi, scende e cammina fino al punto di riferimento verde, poi corre 
fino all’altro punto di riferimento verde; poi cammina fino alla collina Al-
Marwa, dove effettua gli stessi riti effettuati sulla collina As-Safâ, ad 
eccezione della recitazione del versetto. 

Poi, scende e cammina eppoi corre di nuovo tra i due punti di riferimento 
verdi, fino a completare i sette giri. Da As-Safâ fino ad Al-Marwa, si conta un 
giro, da Al-Marwa ad As-Safâ un altro giro, e così di seguito. 

Dopodiché, il pellegrino si taglia i capelli oppure si rasa completamente. 
Rasarsi è meglio, tranne per colui che compia il Tamattuc, poiché dovrà rifarlo 
per l’Hajj. In quanto a colui che compia il rito del Qîrân o dell’Ifrad, egli non si 
desacralizza dall’Ihrâm dopo il Tawâf dell’arrivo (Al-Qudûm), e dovrà aspettare 
fino a dopo aver lapidato la grande stele nel giorno dell’ cÎd. 

La donna compie gli stessi riti dell’uomo, tranne la corsa durante il Tawâf e 
i percorsi tra As-Safâ e Al-Marwa, limitandosi a camminare. 

Descrizione del Hajj: Quando giunge il giorno di At-Tarwiya (che è 
l’ottavo giorno del mese di Dhu-l-Hijja), colui che non sia in stato di Ihrâm si 
sacralizza là dove si trova alla Mecca, e si reca a Mina, dove passerà la notte 



  

 @ @@ @

(vigilia del nono giorno). Dopo il sorgere del sole al mattino del nono giorno, si 
reca a cArafat. Dopo che il sole abbia cominciato a lasciare lo zenith, compie la 
preghiera di mezzogiorno (Zhuhr) e quella del pomeriggio (cAsr), due Rakcah 
ciascuna, raggruppandole. La stazione può essere compiuta dappertutto a 
cArafat, tranne nella valle curanah. Egli ripete più volte l’invocazione: “Lâ ilâha 
illAllâhu, wahdaHu lâ sharîka laHu, laHu-l-Mulku walaHu-l-Hamdu, waHuwa calâ 
kulli shayîn qadîr” [non vi è divinità degna d’adorazione all’infuori di Allah, 
Unico, senza associati. A Lui appartiene il regno e a Lui appartiene la lode, Egli 
è Onnipotente]. 

Egli recita molte invocazioni, si pente e passa il suo tempo nella devozione 
ad Allah (�). 

Quando il sole tramonta, si mette in marcia per Muzdalifa, con calma e 
serenamente. Nello stesso momento, pronuncia la Talbiya ed invoca Allah. 
Quando giunge a Muzdalifa, vi compie le preghiere del tramonto (Maghrib) e 
della sera (cIshâ’), raggruppandole e abbreviandole. Poi, vi trascorrerà la notte e 
compirà la preghiera dell’alba appena entrerà il suo tempo. Resterà a Muzdalifa 
ad invocare il suo Signore finché la luce del giorno appaia chiaramente. Poi, si 
metterà in marcia prima del sorgere del sole, fino a giungere alla valle Muhassir, 
e camminerà velocemente se possibile, fino a giungere a Mina. Comincerà a 
lapidare la grande stele Al-caqabah, sulla quale lancerà sette piccole pietre, la cui 
grandezza dovrà essere tra quella di un cecio e di una noce. Proclamerà la 
grandezza di Allah (Allâhu Akbar) lanciando ogni sassolino e alzando la mano. 
Ciò che conta, è che le pietruzze cadano nel ricettacolo, anche se non tocchino la 
stele. La Talbiya cessa al primo lancio. 

Dopodiché, egli immola la sua offerta, poi si rasa i capelli o li accorcia, ed il 
rasarli è meglio. Compiendo due dei tre atti di questo giorno (il lancio delle pietre, o il 
Tawâf dopo aver accorciato o rasato i capelli), si è autorizzati a procedere alla prima 
desacralizzazione: tutto diviene permesso, tranne i rapporti sessuali. 

Poi, si reca a Mecca e compie Tawâf al-Ifâña. Si tratta del Tawâf obbligatorio 
che completa l’Hajj. In seguito, egli compie i percorsi tra le colline As-Safâ e Al-
Marwa, se stia compiendo il rito del Tamattuc o se sia tra coloro che non hanno 
compiuto questa processione dopo il Tawâf dell’arrivo (Al-Qudûm). Dopo di 
ciò, tutto gli ridiviene lecito, compresi i rapporti sessuali. Si tratta della 
seconda desacralizzazione. 

Poi, torna a Mina e vi trascorre obbligatoriamente almeno le due notti 
seguenti. A Mina, ogni giorno, lapida nuovamente le steli prima dell’ora dello 
Zhuhr, gettando sette sassolini su ognuna delle tre steli. Comincia dalla prima 
stele su cui lancia sette pietruzze, poi avanza e si ferma di nuovo per invocare 
Allah. Poi, passa alla stele mediana, su cui lancia sette sassolini nello stesso 
modo, invocando Allah dopo tale lancio. 

Poi, si dirige verso la stele Al-caqabah e lancia anche su di essa sette 
pietruzze, senza però fermarsi per invocare. 

Il secondo giorno, procede nello stesso modo. Se egli sia di fretta e desideri 
partire dopo due giorni, dovrà lasciare Mina prima del tramonto. Se il sole 



  

@ @

tramonti il dodicesimo giorno, mentre egli si trovi ancora a Mina, sarà 
obbligato a passarvi anche quella notte, gettando nuovamente i sassolini 
l’indomani; a meno che – avendo già deciso di lasciare Mina – sia rimasto 
bloccato nel traffico. In tal caso, non vi è nulla di male nel fatto di lasciare 
Mina, anche dopo il tramonto del sole. 

Colui che compia il rito del Qirân, non farà nulla di più di colui che compia il 
rito dell’Ifrâd. Tuttavia, egli dovrà – come colui che compia il rito del Tamattuc – 
sacrificare un’offerta. Poi, tutti i pellegrini che desiderano viaggiare per rientrare 
a casa, non lo fanno prima di aver compiuto il Tawâf dell’addio (Tawâf Al-Wadâc), 
in modo che questa sia l’ultima azione compiuta prima di lasciare la Kacbah. In 
quanto alle donne mestruate o durante il periodo dei lochi, esse non sono 
obbligate a compiere il Tawâf dell’addio.  

Se – dopo di ciò – la persona si dedichi al commercio, dovrà compiere 
nuovamente il Tawâf. Colui che si metta in viaggio senza aver compiuto il 
Tawâf dell’addio deve tornare per compierlo, se si trovi vicino; se sia già 
lontano, deve sacrificare una bestia. 

I pilastri del Hajj sono in numero di quattro: 1) L’Ihrâm, che è l’intenzione 
di iniziare il rito. 2) La stazione a cArafat. 3) Il Tawâf obbligatorio del Hajj (o di 
Al-Ifâña). 4) La marcia del Hajj (tra le colline di As-Safâ e Al-Marwa). 

Gli obblighi del Hajj sono in numero di sette: 1) L’Ihrâm nel luogo 
legiferato per questo atto (Mîqât). 2) La stazione a cArafat fino alla notte. 3) Il 
fatto di passare la notte a Muzdalifa fino a dopo la metà della notte. 4) Il fatto 
di passare la notte a Mina durante i giorni del Tashrîq. 5) La lapidazione delle 
steli. 6) Il fatto di rasarsi i capelli o di tagliarli. 7) Il Tawâf dell’addio.                  
8) Sacrificare l’offerta per colui che compia il rito Tamattuc o Qirân. 

I pilastri della cUmrah sono in numero di tre: 1) L’Ihrâm. 2) Il Tawâf della 
cUmrah. 3) I percorsi della cUmrah [tra le colline As-Safâ e Al-Marwa]. 

Gli obblighi della cUmrah sono in numero di due: 1) L’Ihrâm nel luogo 
legiferato per tale atto (Mîqât). 2) Il fatto di rasarsi i capelli o accorciarli. 

In quanto a colui che trascuri un pilastro, il suo rito non è completo finché 
non lo compia [non vi è possibilità di compensarlo]. Colui che trascuri un 
obbligo, lo compenserà col sacrificio di una bestia, e colui che tralasci una 
Sunnah, non è debitore di nulla. 

Si enumerano tredici condizioni di validità del Tawâf attorno alla Kacbah: 
1) Essere musulmano. 2) Essere in possesso delle proprie facoltà mentali.         
3) L’intenzione precisa. 4) Che il tempo del Tawâf sia entrato. 5) Il fatto di 
coprire ciò che deve esserlo per ciò che sia possibile. 6) La purificazione, tranne 
che per il bambino. 7) Completare sette giri avendone certezza. 8) Avere la 
Kacbah alla propria sinistra; i giri durante i quali ci si sia sbagliati su questo 
punto sono da rifare. 9) Non camminare all’indietro. 10) Camminare per chi ne 
sia capace. 11) Compiere i giri in maniera continua e senza interruzione. 12) Il 
Tawâf deve essere effettuato all’interno della Moschea sacra. 13) Lo si deve 
cominciare all’altezza della Pietra Nera. 



  

 @ @@ @

Gli atti meritori (Sunan) del Tawâf: Toccare la Pietra Nera e abbracciarla, 
dire Allâhu Akbar all’altezza della Pietra Nera, toccare l’Angolo yemenita, 
l’Iñtibâc [che consiste nel porre la parte centrale del proprio ridâ (pezzo di stoffa 
superiore) sotto l’ascella destra, in modo da scoprire la spalla destra e mettere 
le due estremità del tessuto sulla spalla sinistra], affrettare il passo quando si 
deve e camminare quando si deve, l’invocazione e l’invocazione di Allah 
durante il Tawâf, avvicinarsi alla Kacbah e il compimento delle due Rakcah alla 
fine, dietro la stazione di Ibrahîm. 

Si enumerano nove condizioni del Sacy (marcia tra As-Safâ e Al-Marwa): 
1) Essere musulmano. 2) Essere in possesso delle proprie facoltà mentali.         
3) L’intenzione. 4) Compiere i percorsi in maniera continua e senza 
interruzione. 5) Camminare per colui che ne sia capace. 6) Completare i sette 
percorsi. 7) Percorrere tutta la distanza tra le due colline. 8) Compierli dopo 
aver compiuto un Tawâf valido. 9) Cominciare i percorsi dispari a partire da 
As-Safâ e i percorsi pari a partire da Al-Marwa. 

Gli atti meritori (Sunan) del Sacy: La purezza da ogni sozzura e da ogni 
impurità; ricoprire la propria nudità, l’invocazione e l’invocazione di Allah 
durante il Sacy; correre quando lo si deve fare e camminare quando lo si deve 
fare; salire sulla cima delle due colline (As-Safâ e Al-Marwa), il fatto di far 
subito seguire il Tawâf dal Sacy. 

Avvertenza: È preferibile gettare i sassolini sulle steli lo stesso giorno, ma 
se il pellegrino ritardi le lapidazioni per compierle l’indomani, o le ritardi per 
compierle tutte l’ultimo giorno del tashrîq, esse sono valide. 

Il sacrificio è una Sunnah molto raccomandata. Quando cominciano i dieci 
primi giorni del mese di Dhu-l-Hijja, è vietato a colui che voglia fare il 
sacrificio nel giorno della festa di tagliarsi i capelli, le unghie, di depilarsi o di 
rasarsi, finché non compia il sacrificio. 

Al-cAqîqa: È una Sunnah (atto raccomandato). Per il bambino, si sacrificano 
due montoni, e per la bambina uno solo. L’immolazione è raccomandata al 
settimo giorno dopo la nascita e in questo giorno è meritorio rasare la testa al 
neonato e dare in elemosina l’equivalente del peso dei suoi capelli, così come è 
meritorio in questo giorno dare un nome al bambino. 

I nomi che Allah ama maggiormente sono cAbdullah e cAbdurRahmân 
(adoratore di Allah e adoratore del sommamente Misericordioso). 

È il caso di ricordare che è formalmente proibito dare un nome che 
sottintenda un’adorazione ad altri che Allah, come cAbdu-n-Nabî (adoratore 
del Profeta). Se il momento della cAqîqa coincida con quello del sacrificio, si 
può compiere solo uno dei due, e ciò dispensa dal fare l’altro. 

Nota: Colui che entri nella moschea del Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) comincia col 

compiere due Rakcah, poi si reca presso la nobile tomba del Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), 

si pone dinanzi al Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) con le spalle verso la Qibla, col cuore 

colmo di rispetto, come se lo vedesse, e lo saluta in questi termini: “As-salâmu 
calayka yâ Rasulallâhi” (che la pace sia su di te, o Messaggero di Allah), se 
aggiunge altre formule, è bene. 



  

@ @

Poi, prosegue di un passo verso destra, dicendo: “As-salâmu calayka yâ Abâ 
Bakrin As-Siddîq, As-salâmu calayka yâ cUmaru Al-Farûq, Allâhumma ajzihimâ can-
nabiyyihimâ wacani-l-Islâmi khayrâ”, ossia: (che la pace sia su di te, o Abû Bakr 
as-Siddîq, che la pace sia su di te, O cUmaru Al-Farûq; o Allah, accorda loro 
una buona ricompensa per ciò che essi hanno fatto per il loro Profeta e per 
l’Islâm!). 

In seguito, ci si pone dinanzi alla Qibla, avendo l’appartamento (in cui il 
Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) è sepolto) alla propria sinistra, e si invoca Allah. 
Ecco un riassunto degli atti del Hajj, nell’ordine: 

Rito Tamattuc Qirân Ifrâd 

Inizio: Ihram e 
Talbya 

Labbayka cumratan 
mutamattican bihâ 

ilal Hajj 

Labbayka cumratan 
wa Hajjan Labbayka Hajjan 

Poi Tawâf della cumra Tawâf dell’arrivo 
(Qudûm) 

Tawâf 
dell’arrivo 
(Qudûm) 

Poi Percorsi tra Safâ e Marwa 
(sacy) della cumra 

Percorsi tra Safâ e 
Marwa (sacy) del 

Hajj 

Percorsi tra Safâ 
e Marwa (sacy) 

del Hajj 

Poi 
Tagliarsi i capelli 

(desacralizzazione 
completa) 

Rimane in stato 
d’Ihrâm 

Rimane in stato 
d’Ihrâm 

8° giorno prima 
di mezzogiorno 

Sacralizzazione alla Mecca e 
partenza per Mina Partenza per Mina Partenza per 

Mina 

9° giorno dopo il 
sorgere del sole 

Partenza per cArafat, dove si raggrupperanno le preghiere di 
Zuhr e di cAsr, riducendole a 2 Rakcah all’ora di Zuhr, poi ci si 

consacra all’invocazione fino al tramonto. 

Dopo il tramonto 

Partenza per Muzdalifa. All’arrivo, si raggruppano le preghiere 
del Maghrib e dell’cIshâ, abbreviando quest’ultima a 2 rakcah, e 
si rimane in loco almeno fino alla metà della notte; è meritorio 

rimanervi fino all’alba. 

Giorno del 
sacrificio (festa) 

(10° giorno), 
dopo l’alba e 

prima del 
sorgere del sole 

Immolazione dell’offerta Immolazione 
dell’offerta Nessuna offerta 

Lapidazione della grande stele (Al-cAqabah), rasarsi la testa o 
tagliarsi i capelli, compiere Tawâf al-Ifâña – compiendo due di 

questi tre atti, si può procedere alla 1ª desacralizzazione, e 
compiendone tre, si può procedere alla 2ª. 

Sacy (percorsi tra As-Safâ e 
Al-Marwa) = = = = = = = = = = = = = = 

11° e 12° giorno, 
poi 13° per colui 

che ritardi (giorni 
del Tashrîq) 

Lapidazione delle steli : la piccola, poi la media, poi la grande 
dopo Zuhr. 

Al momento 
della partenza 

Tawâf d’addio ; la donna mestruata o in stato di lochi ne è 
esentata. 



  

 @ @@ @

 Le azioni malvagie sono cancellate ed espiate in diverse maniere, tra 
cui: il pentimento sincero, il fatto di implorare il perdono, le buone azioni, 
le prove e le disgrazie [sopportate], l’elemosina, le invocazioni di una 
persona a favore di un’altra. Nel caso in cui rimanga [tuttavia] un peccato 
che Allah non abbia perdonato, l’individuo sarà castigato a causa di ciò 
nella sua tomba, oppure il Giorno della Resurrezione, o nel fuoco della 
Jahannam fino a che non ne sia stato purificato. Dopodiché, egli entrerà in 
Paradiso, se sia morto professando l’unicità di Allah. 
 Ma se egli muoia nella miscredenza o nel politeismo, o nell’ipocrisia 
(maggiore), dimorerà eternamente nel fuoco della Jahannam. I peccati e gli 
errori hanno notevoli effetti sull’essere umano. 
 I loro effetti sul cuore: essi generano il rimpianto, l’accecamento, 
l’umiliazione, la malattia, e gettano un velo che separa da Allah. 
 I loro effetti sulla religione: essi generano ciò che è stato citato, sono 
d’ostacolo all’obbedienza, e sono una causa che priva il loro autore 
dell’invocazione del Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), degli angeli e dei credenti. 
 I loro effetti sulle ricchezze: Essi privano la persona delle ricchezze, 
sopprimono i benefici ad essa correlati e ne ritirano ogni benedizione. 
 I loro effetti sull’individuo: Essi annientano la benedizione della durata 
della vita della persona, suscitano una vita piena di problemi e complicazioni. 
 I loro effetti sulle opere: Impediscono che siano gradite. 
 Infine, i loro effetti sulla società: Essi sopprimono i benefici della 
sicurezza, provocano il rialzo dei prezzi senza ragione apparente, 
l’oppressione dei governanti e dei nemici, la siccità, ecc. 

L’appagamento del cuore, la sua soddisfazione e la scomparsa delle 
preoccupazioni sono ciò che ogni individuo ricerca, e grazie a ciò, si 
acquisisce una vita felice. 
 Per potervi pervenire, vi sono delle cause religiose, naturali e pratiche, 
che non si riuniscono se non nei credenti. Tra queste, enumeriamo: 1) La 
fede in Allah. 2) Il compimento degli ordini di Allah e il fatto di evitare ciò 
che Egli ha proibito. 3) La bontà nei confronti delle creature, tramite la 
parola, l’azione e i diversi tipi di buone azioni. 4) Occupare il proprio tempo 
in opere o scienze utili, che siano esse religiose o profane.  5) Non riflettere 
sulle opere future o passate, ma occuparsi delle proprie azioni quotidiane. 
6) Invocare molto Allah. 7) Parlare dei benefici di Allah apparenti e 
nascosti. 8) Guardare colui che è inferiore a noi e non guardare colui che ci 
è superiore per quanto concerne la vita presente. 9) Sforzarsi di ridurre a 
zero le cause che suscitano preoccupazione, e acquisire le cause che 
suscitano gioia. 10) Far ricorso ad Allah per allontanare le preoccupazioni, 
tramite determinate invocazioni che era solito recitare il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam). 
Nota: Ibrahim Al-Khawâs ha detto: “Il rimedio del cuore è basato su cinque 
cose: recitare il Corano meditandolo, avere lo stomaco vuoto, vegliare in 
preghiera, implorare Allah durante la notte e frequentare gente virtuosa”. 

Qualche argomento utile 



  

@ @

 Il matrimonio è raccomandato a colui che provi il desiderio, ma non 
tema di commettere la fornicazione. È permesso a colui che non abbia 
desiderio, ed è obbligatorio per colui che tema di cadere nella fornicazione; 
e in quest’ultimo caso, sposarsi ha la priorità addirittura sul Hajj 
obbligatorio. È vietato guardare una donna, guardare con desiderio anche 
una donna anziana, o un adolescente imberbe. 

Le condizioni del matrimonio sono: 
1) Precisare l’identità esatta dei futuri sposi; non è dunque permesso che il 
tutore dica: ti do una delle mie figlie in sposa, nel caso ne abbia più di una. 
2) Il consenso dello sposo responsabile che abbia raggiunto l’età della ragione, 
e il consenso della donna libera che goda delle proprie facoltà mentali. 
3) Il tutore: il matrimonio non è valido se una donna si doni da sola in sposa; 
nessuno, all’infuori del suo tutore, deve sposarla, a meno che quest’ultimo 
rifiuti di darla in sposa ad un uomo che riunisca le qualità richieste. 

Colui che ha maggiormente diritto di darla in sposa è suo padre, poi 
suo nonno paterno, poi suo bisnonno paterno, e così di seguito risalendo; 
poi suo figlio, poi il figlio di suo figlio, e così di seguito discendendo; poi 
suo fratello germano, poi suo fratello consanguineo (da parte paterna), poi 
il figlio del fratello, ecc. 
4) I testimoni: è assolutamente necessaria la testimonianza di due uomini 
puberi, che godano delle proprie facoltà mentali, e integri. 
5) L’assenza di un impedimento al matrimonio tra gli sposi: come il fatto di 
essere stati allattati dalla stessa donna, un legame di parentela che 
impedisca il matrimonio o la parentela per alleanza. 
 Coloro con cui il matrimonio è proibito: 

Innanzitutto: L’interdizione definitiva: È suddivisa in diverse categorie: 
1) La parentela: sono vietate la madre, la nonna e così di seguito risalendo; la 
figlia, la nipote, e così di seguito discendendo; la sorella (germana, 
consanguinea o uterina), la figlia della sorella e sua nipote da entrambi i lati; la 
figlia del fratello, le sue figlie e nipoti, e così di seguito discendendo, la zia 
paterna e la zia materna, anche nei gradi più alti (sorella del nonno, ecc). 
2) L’allattamento: esso rende vietato ciò che rendono vietato i legami di 
sangue, ed ha la stessa ripercussione sulla parentela per alleanza; per cui il 
divieto tocca allo stesso modo il congiunto della persona che ha allattato. 
3) L’alleanza: sono vietate la madre della sposa e le sue due nonne, le spose 
(divorziate o vedove) degli ascendenti e discendenti diretti (padre, nonno... 
figlio, nipote) e le figlie della propria moglie, le sue nipoti, e così di seguito 
discendendo. 
In secondo luogo: L’interdizione temporanea: si distinguono due categorie: 
1) A causa del raggruppamento, come il raggruppamento di due sorelle 
[ossia non ci si può sposare con due sorelle nello stesso tempo], o di una 
donna e la sua zia materna o paterna. 
2) A causa di una situazione che può cambiare, come una donna che sia già 
sposata con qualcun altro. 



  

 @ @@ @

Nota utile: I genitori dell’uomo non hanno il diritto di obbligarlo a sposare 
una donna che non lo desideri, ed egli non è tenuto ad obbedire loro in ciò, 
e non è considerato come un figlio disobbediente in tal caso. 
 Il divorzio: è vietato divorziare la propria moglie durante le 
mestruazioni, i lochi o in uno stato di purità rituale nel corso di cui il marito 
abbia avuto un rapporto sessuale con lei. Tuttavia, un ripudio in tali 
condizioni è valido. 

È detestabile divorziare senza necessità, e il divorzio è permesso in caso 
di necessità. È raccomandato a colui per cui il matrimonio sia di 
pregiudizio. Non si è tenuti ad obbedire ai genitori in materia di divorzio. È 
vietato a colui che voglia ripudiare sua moglie di ripudiarla più di una 
volta. Occorre che ella si trovi in stato di purità (dopo la fine delle 
mestruazioni), durante cui egli non abbia ancora avuto rapporti sessuali 
con lei; egli la ripudierà allora una sola volta, lasciandola senza ripudiarla 
di nuovo, fino al termine del suo periodo di attesa. Il ripudio ha luogo 
quando lo si pronunci verbalmente, e la semplice intenzione non basta. 
 I giuramenti: perché l’espiazione di un giuramento sia obbligatoria, 
occorre che quattro condizioni siano riunite: 
1) Il giuramento deve essere intenzionale: così, non vi è giuramento se lo 
si pronunci senza intenzione di giurare. Ciò è chiamato giuramento non 
ponderato, come delle espressioni quali: “No, per Allah!”, o “Sì, per Allah!” 
nel corso di una discussione. 
2) Deve riguardare una cosa futura possibile: così, se vi sia un giuramento 
che riguardi una cosa passata, o se la persona lo faccia per ignoranza, o 
pensando che sia vero, oppure mentendo volontariamente (si tratta in tal 
caso del falso giuramento, che fa parte dei peccati maggiori). Allo stesso 
modo, il giuramento non è valido se la persona giuri su una cosa futura 
pensando che ciò sia vero, eppoi si scopra che non è così. 
3) Colui che giura deve averlo fatto di sua volontà, senza esservi costretto. 
4) Il giuramento deve essere infranto, e ciò, facendo ciò che aveva giurato di 
abbandonare, o tralasciando ciò che aveva giurato di fare. 

In quanto a colui che abbia pronunciato il giuramento ponendo la 
condizione per la volontà di Allah (dicendo ad esempio: “Se Allah lo 
vuole”), egli non è tenuto ad espiare se due condizioni sono soddisfatte: 
1) Questa formula di condizione deve essere legata al giuramento senza 
discontinuità nella frase. 
2) Egli deve aver voluto significare che ciò su cui ha giurato è condizionato 
alla volontà di Allah, dicendo, ad esempio: “Per Allah!, se Allah lo vuole”. 

Nel caso in cui colui che giuri di fare qualcosa, si accorga in seguito che 
è vantaggioso fare piuttosto il contrario, la Sunnah consiste nell’espiare il 
proprio giuramento, facendo ciò che è migliore. 

L’espiazione di colui che vìoli un giuramento: nutrire dieci poveri, 
offrendo a ciascuno di essi un mezzo Sa’a di cibo (ossia un Kg e ¼), oppure 



  

@ @

regalare loro degli abiti; oppure liberare uno schiavo. Colui che non sia in 
grado di compiere ciò, digiunerà tre giorni successivi. Colui che digiuni, 
essendo tuttavia capace di nutrire o vestire dei poveri, non avrà espiato il 
proprio giuramento. È permesso espiare prima di infrangere il giuramento 
oppure dopo. Una sola espiazione è sufficiente per colui che abbia giurato 
diverse volte per la stessa cosa. Ma se si tratti di cose diverse, sarà in debito 
di tante espiazioni quanti sono i giuramenti che ha infranto. 
 Il voto: Distinguiamo diversi tipi di voto: 
1) Il voto generico: colui che dica: “Prometto di fare voto ad Allah se 
guarisco”, e tace, senza avere l’intenzione di compiere un voto preciso, 
deve compiere, in qualsiasi caso, l’espiazione del voto (cfr. l’espiazione di 
colui che vìoli un giuramento), quando ottenga la guarigione. 
2) Il voto in seguito ad una disputa, in stato di collera: consiste a legare un 
voto alla realizzazione di un avvenimento, con l’intenzione di impedire la 
realizzazione di tale cosa, o di spingere a compierla, come colui che dica: 
“Se ti parlo, sarò obbligato a digiunare per un anno”; il suo giudizio è che 
colui che ha parlato abbia l’opzione tra il rispettare ciò che si è ripromesso 
di fare, o l’espiare il voto nel momento in cui gli parli (di nuovo). 
3) Il voto permesso: ad esempio: “È per me doveroso nei confronti di Allah 
di indossare il mio abito”; il suo giudizio: gli è data l’opzione tra l’indossare 
l’abito oppure espiare il giuramento. 
4) Il voto detestabile: ad esempio: “Per me è un dovere dinanzi ad Allah di 
ripudiare mia moglie”; il suo giudizio: è raccomandato a tale persona di 
compiere l’espiazione del voto non rispettato, invece che eseguirlo. Ma, nel 
caso in cui lo faccia, non dovrà espiare il suo voto. 
5) Il voto di disobbedienza: ad esempio: “È un dovere per me, dinanzi ad 
Allah, di rubare”; il suo giudizio: è vietato rispettare questo genere di voto, 
e occorre espiare il voto non rispettato; ma nel caso in cui la persona lo 
metta in pratica, avrà commesso un peccato, ma non dovrà espiare il voto. 
6) Il voto di obbedienza: ad esempio: “È un dovere per me nei confronti di 
Allah di pregare il tal numero di Rak’ah, cercando di raccogliere i favori di 
Allah. Se egli leghi ciò ad una condizione, come la guarigione di un malato, 
deve rispettarlo, se la condizione si sia realizzata; ma se non associ ciò ad 
una condizione, deve rispettarlo in ogni caso. 
 L’allattamento: Esso comporta le stesse interdizioni dei legami di sangue, 
per quanto riguarda il matrimonio, quando tre condizioni siano soddisfatte: 
1) La montata lattea della nutrice deve avvenire in seguito ad una nascita. 
2) L’allattamento del bambino deve avere luogo nel corso dei primi due 

anni di vita. 
3) Le poppate devono essere almeno cinque complete, o più. 

Si sottintende col termine allattamento il fatto che il bambino succhi il 
seno fino a lasciarlo e non la raggiunta sazietà. 

Il legame stabilito dall’allattamento non comprende i diritti quali il 
mantenimento finanziario o l’eredità. 



  

 @ @@ @

 Il testamento: esso è obbligatorio quando si desideri confermare un 
diritto altrui, se questi non abbia alcuna prova a suo favore (atto notarile, 
contratto di vendita, o di riconoscimento del debito, ecc.). Si chiede dunque 
attraverso il testamento di rendere il dovuto al suo proprietario. 

È raccomandato per colui che lasci una grande ricchezza. D’altra parte, 
è preferibile che egli raccomandi nel suo testamento di donare il quinto dei 
suoi beni in elemosina ai poveri tra i suoi parenti stretti che non facciano 
parte dell’asse ereditario, oppure ai bisognosi, ai sapienti dell’Islâm e agli 
uomini virtuosi. 

Il legato per testamento è detestabile per un povero che spogli [in tal 
modo] i suoi eredi [legittimi], a meno che questi ultimi non siano ricchi; in 
tal caso, è permesso. 

È vietato legare per testamento più di un terzo dell’eredità ad un 
estraneo, ed è vietato in ogni caso di legare per testamento ad una persona 
che abbia già diritto ad una parte dell’eredità, pure se si tratti di una parte 
insignificante, a meno che gli [altri] eredi non diano il loro accordo dopo la 
sua morte. In questo caso, è permesso. 

Il testamento si annulla se il testatore dichiari: torno sul mio testamento, 
lo annullo o lo cambio, o altre espressioni simili. È meritorio che egli cominci 
il suo testamento con: “Nel nome di Allah, il sommamente Misericordioso, 
Colui Che dona misericordia”. Poi: “Ecco ciò che il Tale ha raccomandato; ed 
egli testimonia che non vi è divinità degna d’adorazione all’infuori di Allah, 
Unico, senza associati, e che Muhammad è il Suo Messaggero, che il Paradiso 
è una verità e che l’Inferno è una verità, che l’Ora del Giudizio giungerà 
senza alcun dubbio e che Allah resusciterà i morti. 

Raccomando alla mia famiglia che ho lasciato di temere Allah e di 
riconciliarsi, di obbedire ad Allah e al Suo Messaggero, se sono credenti. 
Raccomando loro ciò che Ibrâhîm raccomandò ai suoi figli, così come 
Giacobbe:  “Figli miei, Allah ha scelto per voi la religione: non morite se 
non musulmani” (Corano II. Al-Baqara, 132) 

 Quando si prega sul Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), è meritorio pronunciare allo 

stesso tempo la preghiera (dire: SallAllâhu calayhi) e il saluto (wasallam), 
senza limitarsi ad uno dei due atti. In quanto a coloro che non sono dei 
Profeti, non si pronuncia su di essi questa formula (SallAllâhu calayhi 
wasallam) subito dopo aver pronunciato il loro nome. Non si dirà, per 
esempio: “Abû Bakr (SallAllâhu 

Calayhi wasallam)”, oppure “Abû Bakr �”: ciò è detestabile.  
È permesso, secondo l’unanimità, di aggiungere persone che non siano 

Profeti ai Profeti stessi, quando si pronunci la preghiera su questi ultimi; si 
dirà ad esempio: “O Allah, prega su Muhammad e sulla Famiglia di 
Muhammad, sui suoi Compagni, le sue spose e la sua discendenza”. 

È meritorio implorare la soddisfazione di Allah (dicendo: RadiAllahu 
canh) e la Sua misericordia sui Compagni, su coloro che li hanno seguiti e su 
coloro che sono venuti dopo di loro tra i sapienti, gli adoratori e tutti i 



  

@ @

virtuosi. Si dirà per esempio: Abû Hanîfah, Mâlik, Ash-Shâficî e Ahmad: che 
Allah sia soddisfatto di loro; oppure: che Allah abbia misericordia di loro. 
 L’immolazione: ogni animale deve essere sgozzato perché il suo 
consumo sia permesso. Gli animali devono rispettare le condizioni seguenti:  
1) che il consumo sia permesso; 2) che sia possibile addomesticarli;  3) che si 
tratti di animali “terrestri”. 

Una immolazione deve assolutamente soddisfare queste quattro 
condizioni: 1) Colui che immola deve godere delle proprie facoltà mentali. 
2) L’immolazione deve essere eseguita con uno strumento diverso dai denti 
e dalle unghie, poiché non è permesso sacrificare con essi. 3) Tagliare la 
faringe e l’esofago, così come le due vene giugulari, o una soltanto. 
4) Dire: Bismillâh (nel Nome di Allah) al momento di muovere la mano per 
sgozzare. Se lo si dimentichi, il sacrificio è valido. È valido pronunciare 
questa formula in una lingua diversa dall’arabo. Oltre all’invocazione del 
nome di Allah, è meritorio dire: “Allâhu Akbar”. 
 La caccia: Si tratta della caccia degli animali la cui consumazione è 
lecita, selvaggi per natura e che non sia possibile addomesticare. Lo statuto 
della caccia è che essa è permessa a colui che ne abbia bisogno, ma è 
detestabile per colui che cacci per divertimento e distrazione vana. 

Se, inseguendo l’animale, si causi un pregiudizio alle altre persone, la 
caccia diviene illecita. 

Perché la caccia sia permessa, quattro condizioni devono essere 
rispettate: 1) Il cacciatore deve essere qualcuno di cui sia permesso 
consumare le bestie che immola. 2) Deve utilizzare uno strumento che 
renderebbe lecita la consumazione della bestia, se essa fosse sgozzata così, 
ossia lo strumento stesso deve essere tagliente, come la lancia, la freccia, ecc. 

Se la caccia sia effettuata con l’ausilio di un uccello rapace, come il 
falco, o di un animale carnivoro, come il cane, bisogna che questi ultimi 
siano stati aizzati [dal cacciatore]. 
3) Bisogna mirare alla preda, ossia si tira con l’intenzione di cacciare. Ma se 
l’arma raggiunga un animale cui non si stava mirando, non è permesso 
mangiarlo. 4) Dire: Bismillâh al momento di tirare. Se si dimentichi di 
invocare il nome di Allah, è vietato mangiare la preda cacciata. 
 Il cibo: è tutto ciò che si mangia e si beve. In linea di principio, ogni 
cibo è lecito, quando queste tre condizioni siano rispettate: 1) Il cibo deve 
essere puro. 2) Non deve essere nocivo. 3) Non deve essere disgustoso. 
Sono vietati tutti i cibi quali il sangue e la bestia morta, ciò che è nocivo, come il 
veleno; ciò che è disgustoso, come gli escrementi, l’urina, i pidocchi e le pulci. 

Sono vietati, tra gli animali che vivono sulla terraferma, gli asini 
domestici, i carnivori come il leone, la pantera, il lupo, il ghepardo, il cane, 
così come il porco, la scimmia, il gatto, anche selvatico, la volpe e lo 
scoiattolo, ad eccezione della iena. 



  

 @ @@ @

Sono vietati, tra gli uccelli, i rapaci che cacciano con i loro artigli, come 
l’aquila, il falco, lo sparviero, il falco e la civetta, gli animali spazzini come 
l’avvoltoio e la cicogna; tutto ciò che gli Arabi tra gli abitanti delle terre 
reputano ripugnante, come il pipistrello, il topo, la vespa, l’ape, la mosca, la 
farfalla, l’ùpupa, il riccio, il porcospino e il serpente, e il verme, il 
coleottero, e la lucertola; e tutto ciò che la legislazione ha ordinato di 
uccidere, come lo scorpione, o ha vietato di uccidere, come la formica; e un 
incrocio tra un animale il cui consumo è lecito e un altro il cui consumo è 
illecito, come il licaone che è un incrocio tra il lupo e la iena. 

Al contrario, l’ibrido di due animali leciti non è vietato, come il mulo 
che è un incrocio tra un asino selvatico e una giumenta.  

D’altra parte, per conoscere lo statuto degli animali che gli Arabi 
ignorano e che non sono evocati nella legislazione, ci si riferirà a ciò che 
somiglia loro maggiormente tra gli animali della regione dell’Hijâz. Se essi 
somiglino ad una bestia lecita, saranno [considerati] leciti, e viceversa se 
somiglino maggiormente ad un animale vietato. Se abbiano sia 
caratteristiche di una bestia il cui consumo sia vietato e caratteristiche di 
una bestia il cui consumo sia permesso, è l’interdizione che prevale. 

All’infuori di ciò, tutti gli altri animali sono permessi: come le bestie dei 
greggi1 e i cavalli; e le bestie selvagge come la giraffa, il coniglio, il daman, 
il topo delle piramidi, la lucertola del deserto (grosso lucertolone del Sahara 
e del deserto del Vicino Oriente), e la gazzella; gli uccelli come lo struzzo, la 
gallina, il pavone, il pappagallo, il piccione, la rondine, l’anatra, l’oca e tutti 
gli uccelli. Tutti gli animali acquatici [sono leciti] ad eccezione della rana, 
del serpente e del coccodrillo. 

Per quanto concerne i prodotti agricoli che siano stati innaffiati o sui 
quali  siano stati versati dei fertilizzanti con delle impurità [acqua impura o 
letame], è permesso consumarli, a meno che il gusto o l’odore dell’impurità 
persistano; in tal caso, ne è proibito il consumo. È detestabile consumare il 
carbone, la polvere o il fango, così come la cipolla, l’aglio ed ogni altro cibo 
simile crudo, se non dopo cottura. Colui che stia morendo di fame e non 
trovi che degli alimenti illeciti, dovrà mangiare obbligatoriamente, e quel 
tanto che gli basti per non morire di fame. 
 È vietato fare gli auguri ai miscredenti in occasione delle loro feste, o di 
assistervi, così come essere i primi a rivolgere loro il saluto dell’Islâm. Al 
contrario, se essi ci rivolgano tale saluto (assalâmu calaykum) [che la pace sia 
con voi], dobbiamo rispondere “wacalaykum” [e su di voi]. È vietato alzarsi 
per loro e per gli innovatori. In quanto al rivolgere loro le condoglianze e 
visitare i loro malati, ciò è proibito se non per un interesse islamico [come il 
fatto di andare a trovare un malato miscredente sperando che ciò lo 
toccherà al punto da abbracciare l’Islâm]. 

                              
1 Ossia i bovini, gli ovini, i caprini e i camelidi (ndt). 



  

@ @

 Allah ci ha accordato la grazia, donandoci dei figli quali ornamenti della 
vita presente; tuttavia, essi sono allo stesso tempo una tentazione e una 
prova. Allah � dice: I vostri beni e i vostri figli non sono altro che 
tentazione (Corano LXIV. At-Taghâbun, 15) 

Così, il padre è obbligato ad operare nell’interesse di coloro che sono a suo 
carico; Allah � dice: O credenti, preservate voi stessi e le vostre famiglie, 
dal fuoco … (Corano LXVI. At-Tahrîm, 6) 
E il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Ciascuno di voi è un pastore e ciascuno di voi è 
responsabile del suo gregge...” [Muslim]; il fatto che i figli raggiungano l’età 
adulta non solleva il loro tutore dalle sue responsabilità. 
Essere negligente e non prodigare loro consigli, non impedire loro di fare 
ciò che sarebbe loro di pregiudizio tra le cose della vita presente e 
dell’Aldilà, significa tradire il deposito, e merita la dura minaccia del 
castigo evocata in questa parola del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Ogni individuo cui 
Allah conceda autorità su qualcuno e che muoia avendo tradito coloro che ha a suo 
carico, sarà privato del Paradiso da Allah” [Al-Bukhârî e Muslim]. 
 Ibn Al-Jawzî (che Allah abbia misericordia di lui) disse: “La prova più 
grande consiste nel fatto che una persona cui accada non si renda conto che 
si tratta di una punizione; e peggio ancora di ciò: che ella si rallegri di 
essere toccata da questa prova, come il fatto di essere contenta di una 
ricchezza illecita, o che sia felice di poter commettere dei peccati”. 
 Il tempo: I nostri Pii Predecessori mettevano in guardia contro la perdita 
di tempo in ciò che non fosse utile. I giorni sono come un campo di lavoro; 
ogni volta che si getti un seme, mille semi saranno raccolti. Conviene dunque 
– ad una persona dotata di ragione – smettere di seminare o trascurare ciò? 
 Incombe a colui che possieda delle bestie di nutrirle e abbeverarle. Se si 
astenga dal farlo, lo si deve costringere. Se rifiuti o non ne sia capace, lo si 
obbliga a venderle, ad affittarle o a sacrificarle, se la loro carne sia lecita. 
È vietato maledirle, far portare loro carichi troppo pesanti, mungerle in 
modo da recare pregiudizio ai loro piccoli, picchiarle o marchiarle sul muso. 
 La fornicazione fa parte dei peccati più gravi dopo lo shirk (associazione 
ad Allah). L’Imâm Ahmad ha detto: “Non conosco, dopo l’omicidio, un 
peccato più grave della fornicazione”. La fornicazione ha dei livelli; così, la 
fornicazione con una donna sposata, in stato di Ihrâm, con la vicina di casa 
o con una parente stretta (incesto) è più grave e più esecrabile. 
L’omosessualità è un orribile peccato; Allah (�) dice: Tra tutte le creature 
bramerete i maschi, lasciando da parte le spose che il vostro Signore ha 
creato per voi? Ma voi siete un popolo di trasgressori! (Corano XXVI. Ash-Shucarâ’, 165-166) 



  

 @ @@ @

Colui che mediti sulle leggi stabilite da Allah troverà che la prova è una 
delle Sue leggi universali decretate. 

Allah (�) dice: Sicuramente vi metteremo alla prova con terrore, fame 
e diminuzione dei beni, delle persone e dei raccolti. Ebbene, da' la buona 
novella a coloro che perseverano (Corano II. Al-Baqara, 155) 

Colui che ritenga che i virtuosi tra i servi di Allah siano le persone più 
lontane dalle disgrazie e dalla prove, si sbaglia. Al contrario, si tratta di una 
prova di fede. Fu chiesto al Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Quali sono gli uomini più 
provati dalle disgrazie?”. Rispose: “I profeti; seguiti dai più simili e i più simili. 
L’uomo è messo alla prova a seconda delle sua fede religiosa. Se la sua fede è solida, la 
sua prova è aumentata, e se la sua fede è debole, la sua prova sarà alleggerita” [Ibn Mâjah]. 

Ciò fa parte dei segni dell’amore di Allah per il Suo servo. Il Profeta       
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “E quando Allah ama delle persone, le mette alla prova” [Ahmad]. 
Ciò fa parte ugualmente dei segni che dimostrano che Allah vuole il bene del 
Suo servo. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Quando Allah vuole il bene del Suo servo, 
gli affretta il castigo nella vita presente, e quando Allah vuole male al Suo servo, conserva i 
suoi peccati, perché gli siano presentati nel Giorno della Resurrezione” [At-Tirmidhî]. 

La prova, anche minima, è un’espiazione dei peccati. Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) 

disse: “Nessun male colpisce il musulmano, foss’anche una puntura di spina, o più 
di questo, senza che Allah non gli tolga dei peccati tramite ciò, come le foglie che 
cadono da un albero” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

Così, se il musulmano messo alla prova è virtuoso, la sua prova sarà 
un’espiazione dei suoi peccati precedenti, o un mezzo per innalzare il suo rango. 

Se è un peccatore, questa prova sarà un’espiazione dei suoi peccati e gli 
ricorderà il pericolo di questi ultimi. Allah (�) dice: La corruzione è 
apparsa sulla terra e nel mare a causa di ciò che hanno commesso le mani 
degli uomini (Corano XXX. Ar-Rûm, 41) 

Vi sono diverse categorie di prove: la prova attraverso il bene, come 
l’aumento della ricchezza; e la prova attraverso il male, come la paura, la 
fame e la diminuzione delle ricchezze; Allah (�) dice: Vi sottoporremo alla 
tentazione con il male e con il bene (Corano XXI. Al-Anbiyâ’, 35) 

Fa parte di questa categoria la prova attraverso la malattia e la morte, la 
cui causa principale è il malocchio risultante dall’invidia. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
disse: “La maggior parte dei decessi della mia comunità, secondo il decreto e il 
destino divini, sono causati dal malocchio” [At-Tayâlissî]. 

La prevenzione contro il malocchio e la stregoneria: 
È meglio prevenire che curare. Occorre dunque conoscere e mettere in 

pratica le cause che ci aiuteranno ad ottenere la protezione contro il 
malocchio e la stregoneria, prima della loro manifestazione. La protezione 
si compie attraverso molteplici mezzi, tra cui:  Il consolidamento 
dell’anima attraverso la dottrina dell’unicità di Allah, credendo 
fermamente che è Allah a gestire l’universo; il fatto di moltiplicare le opere 
pie.  Pensare il bene di Allah, e riporre la propria fiducia in Lui; inoltre, 

L’esorcismo (Ruqya) 
permesso nell’Islâm 



  

@ @

non bisogna immaginarsi di essere malati per qualsiasi sensazione 
anomala; il fatto di immaginarsi costantemente di essere malato è in sé una 
malattia.1  Se qualcuno ha la cattiva reputazione di provocare il 
malocchio o di essere un mago, lo si evita soltanto perché occorre prendere 
delle precauzioni, ma non per paura di lui.  L’invocazione di Allah e la 
richiesta della Sua benedizione vedendo ciò che suscita l’ammirazione. Il 
Messaggero (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Quando uno di voi vede in suo fratello, in sé stesso 
o nei suoi beni qualcosa che gli piace, che implori la benedizione di Allah, poiché il 
malocchio è una verità” [Al-Hâkim]. L’implorazione della benedizione consiste 
nel dire: “BârakAllâhu laka [che Allah ti benedica ciò]”, e non nel dire: “Tabârak 
Allah [benedetto sia Allah]”.  Tra le cause della protezione contro la magia, 
vi è il fatto di consumare al mattino sette datteri di Medina conosciuti sotto 
il nome di cajwah.  Il fatto di implorare la protezione di Allah, di riporre la 
propria fiducia in Lui, di pensare bene di Lui, di rifugiarsi presso di Lui contro 
il malocchio e la stregoneria, di perseverare nella recitazione delle invocazioni 
di Allah [dhikr] e delle domande di protezione ogni mattino e ogni sera. 

Queste invocazioni hanno un effetto che aumenta e diminuisce col 
permesso di Allah in funzione di due parametri:  
1) Il fatto di aver fede nel fatto che quel che contengono è vero e utile con il 

permesso di Allah. 
2) Pronunciare queste invocazioni prestando orecchio con presenza di 

spirito, perché sono delle invocazioni; ora: l’invocazione non è esaudita 
se il cuore è distratto e disattento, come riportato dal Messaggero             
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) in un hadîth autentico. 
Il momento delle invocazioni e della domanda di protezione: Per ciò 

che riguarda le invocazioni del mattino, le si recita dopo la preghiera 
dell’alba. In quanto alle invocazioni della sera, le si recita dopo la preghiera 
dell’ cAsr. Se il musulmano dimentichi di leggerle, o una cosa lo distragga 
da ciò, che le pronunci quando se ne ricorda. 

I segni che dimostrano che si è vittima del malocchio o altro: 
Non vi è alcuna contraddizione tra la medicina e l’esorcismo legale 

islamico. Effettivamente, il Corano include una guarigione delle malattie 
fisiche e psicologiche. Quando il paziente è esente da malattie fisiche, i 
sintomi consistono generalmente in mal di testa ricorrenti, in un viso pallido, 
in una traspirazione eccessiva e in un’urina abbondante, nella mancanza 
d’appetito, in formicolii, in una sensazione di calore o di freddo a livello delle 
membra, nelle palpitazioni del cuore, in un dolore ricorrente del fondoschiena 
e a livello delle spalle, nella tristezza e in un senso di stretta al cuore, 
nell’insonnia notturna, in un eccessivo nervoso, in un’angoscia e stati di 
collera anomali, in gemiti, nella volontà di isolarsi, nell’apatìa e nella pigrizia, 

                              
1 I medici e gli specialisti affermano che più dei due terzi delle malattie psicologiche 

risultano da cause fisiche consistenti nel figurarsi malati, senza esserlo (ipocondria). 



  

 @ @@ @

nell’esagerata voglia di dormire, e in altri problemi di salute che non abbiano 
alcuna giustificazione medica. Questi sintomi possono essere presenti tutti o 
solo in parte, a seconda della forza o della debolezza della malattia. 

Il musulmano deve essere forte della sua fede, forte nel suo cuore, e 
deve porre un ostacolo ad ogni cattivo pensiero, consistente ad esempio 
nell’immaginarsi di essere vittima di una malattia psicologica, solo perché 
affetto da uno dei sintomi precedenti. In effetti, le cattive suggestioni 
mentali sono una delle malattie più difficili da curare. Alcune persone 
possono essere vittime di alcuni dei sintomi suddetti, godendo tuttavia di 
buona salute. Allo stesso modo, questi segni possono essere visibili, ma 
essere causati da una malattia fisica, come possono derivare dalla 
debolezza della fede. Questi sintomi sono: il cuore stretto, la tristezza, 
l’apatia, ecc. Conviene dunque, a colui che si trovi in tale stato, rivedere il 
suo comportamento nei confronti di Allah (�). 

Se la malattia sia causata dal malocchio, la guarigione è ottenuta da 
uno di questi due metodi, col permesso di Allah: 
1) Se colui che è all’origine del malocchio1 sia noto: gli si ordina di lavarsi, 

raccogliendo l’acqua da lui utilizzata per lavarsi, o qualcosa che rimanga 
da ciò che egli abbia utilizzato2, e ci si lava con essa. 

2) Se colui che è all’origine del malocchio sia sconosciuto: la cura consiste 
nell’esorcismo legale (ruqyah), nell’invocare Allah e nel salasso (hijâmah). 

Se la malattia derivi da una magia3, la guarigione – col permesso di 
Allah – si ottiene per mezzo di uno di questi metodi: 
1) Se si conosca il luogo in cui si trovi la magia: dopo aver individuato il 

luogo, si disfanno i nodi, leggendo le Sûre Al-Falaq (n°CXIII) e An-Nâs (n° 
CXIV), poi lo si brucia. 

                              
1 Il malocchio (al-cayn): si tratta di un male proveniente dal jinn, che ha effetto – col 

permesso di Allah – sulla vittima del malocchio, causato da una descrizione e da uno 
sguardo ammirato di una persona, effettuato in presenza di démoni, che non abbiano 
trovato resistenza o impedimenti al loro male (quali la preghiera, l’invocazione di Allah, 
ecc). Ciò è provato dall’hadîth: “Il malocchio è verità” [Al-Bukhârî]; e in un’altra versione: “È 
causato dal Demonio e dall’invidia da parte del figlio di Adamo” [riportato da Ahmad e 
giudicato autentico da Al-Haythamy; vi sono altri ahâdîth che lo rafforzano]. Abbiamo 
espresso ciò con “malocchio”, poiché l’occhio è l’organo della descrizione, e non perché 
sia l’occhio a produrre il male; e ciò è provato dal fatto che questo danno può provenire 
anche da un cieco, nonostante egli non possa vedere. 

2 Si tratta di qualsiasi cosa toccata dalla persona che è all’origine del malocchio, come il 
resto del suo cibo, della sua bevanda o qualsiasi altra cosa abbia toccato; ciò è preso o 
asciugato con un fazzoletto o altro, poi mescolato con acqua e versato sulla persona 
malata, che potrà berne una piccola quantità. 

3 La magia: Si tratta di nodi, stregonerie, parole che si pronunciano, o qualcosa che si faccia 
e che agisca direttamente sul corpo, il cuore o la ragione della persona stregata. Essa è 
una realtà. Infatti, la magia può uccidere, impedire all’uomo di avere rapporti coniugali, 
separare marito e moglie... la magia può essere un atto di politeismo, una miscredenza o 
un peccato maggiore. 



  

@ @

2) L’esorcismo legale (Ruqyah): In particolare per mezzo dei versetti delle 
sûre Al-Baqarah, Al-Falaq e An-Nâs, e per mezzo di invocazioni; ma 
ritorneremo sull’argomento col permesso di Allah. 

3) La Nushra, o disfacimento della magia: si suddivide in due tipi: a) La 
Nushra illecita: è il trattamento della magia con la magia, e il fatto di 
recarsi dai maghi per sciogliere la magia. b) La Nushra permessa: Ne fa 
parte: il fatto di prendere sette foglie di giuggiola orientale (Sidr) che si 
riduce in polvere tra due pietre; poi vi si recitano tre volte le Sûre Al-
Kâfirûn, Al-Ikhlâs, Al-Falaq e An-Nâs; poi le si mette nell’acqua, che infine 
si beve e con la quale ci si lava. Si ripete tutto ciò fino alla guarigione se 
Allah lo vuole [riportato da Abdur-Razzâq in Al-Musanaf]. 

4) L’espulsione del sortilegio: ci si sbarazza della magia con un lassativo, nel 
caso in cui il sortilegio si trovi nel ventre, o tramite le ventose1 se si trovi altrove. 

La Ruqyah [esorcismo legale]: 
Le condizioni della Ruqyah: 1) Deve essere eseguita coi nomi di Allah 

e i Suoi Attributi. 2) Deve essere eseguita in lingua araba, o in un una 
lingua di cui si comprenda il senso. 3) Occorre nutrire la convinzione che la 
Ruqyah non agisca di per sé stessa, ma che la guarigione provenga da Allah. 

Le condizioni di colui che effettui la Ruqyah: 1) Che sia musulmano e 
che si tratti di una persona virtuosa, timorata di Allah. Più la persona è pia, 
più la ruqyah darà i suoi frutti. 2) Che egli implori Allah con sincerità 
durante la Ruqyah, in modo che il cuore e la lingua agiscano 
concordemente. Tuttavia, è preferibile che il malatto pratichi la Ruqyah egli 
stesso, poiché nessuno ne prova la necessità e il bisogno come lui, e Allah 
(�) ha promesso di rispondere all’appello di coloro che sono nel bisogno. 

Le condizioni di colui che subisca la Ruqyah: 
1) È preferibile che sia un credente virtuoso, e l’effetto della Ruqyah su di 

lui è in funzione della sua fede. 
Allah (�) dice: Facciamo scendere nel Corano ciò che è guarigione e 
misericordia per i credenti, e ciò che accresce la sconfitta degli 
oppressori (Corano XVII. Al-Isrâ’, 82) 

2) Deve implorare sinceramente Allah di guarirlo. 
3) Non deve essere impaziente e non deve ritenere che i tempi di 

guarigione siano lunghi. In effetti, la ruqyah è un’invocazione, e quando 
colui che invochi abbia fretta e pretenda una risposta immediata, è 
possibile che essa non sia esaudita. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Sarete 
esauditi finché non abbiate fretta, dicendo: “Ho invocato e la mia invocazione 
non è stata esaudita”.” [riportato da Al-Bukhârî e Muslim]. 

Vi sono diversi modi di procedere con la ruqyah: 

                              
1 Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “La cura attraverso le ventose (al-hijâmah) è la miglior cosa con cui 
vi curiate”. Allah ha guarito attraverso tale trattamento delle malattie fisiche o delle 
malattie causate dal malocchio e dalla magia, come il cancro. Ciò è verificato da fatti 
accaduti realmente. 



  

 @ @@ @

1) La recitazione della ruqyah sputando (cioè soffiando con un po’ di 
saliva) sulla persona o dove si trovi il male. 

2) La recitazione senza soffiare. 
3) Il fatto di prendere la saliva tra le dita, mescolarla alla terra e 

massaggiarla poi sulla parte dolorante. 
4) La recitazione della ruqyah toccando la parte dolorante. 
Alcuni versetti per compiere la Ruqyah sul malato: 
Sûratu-l-Fâtiha, Sûratu-l-Kâfirûn, Sûratu-l-Ikhlâs, Sûratu-l-Falaq, Sûratu-n-Nâs. 

�µثن�� �́³²�±�°� �̄®¬«ª�©̈ §¦¥¤£¢¡�~}|{zyxwvuts���
Ë�Ê�É�È�Ç�Æ�ÅÄÃÂÁÀ¿¾½¼»º¹ �̧¶����ÌÏ���Î��Í���l 1

    

m�p��on��m��l���k���j��i��h��g���� � ���z��y��x��w��v��u���t��s��r��q
£��¢��¡����~��}��|{����±��°��¯��®¬��«��ª��©���¨��§��¦��¥��¤

º��¹�� �̧�¶���µ́ ��³��²������¾½��¼��»Ç��Æ����Å����Ä��Ã���Â���Á��À��¿����È
Ï��Î��Í���Ì��Ë��ÊÉ����ß��Þ��Ý��Ü��Û��Ú���ÙØ��×���Ö��Õ��Ô��ÓÒ��Ñ��Ð�l2   

m���h��g��f��ed��cl  3
 

m��v��u��t��s��r���q��p����o���n��m��l��k��j��il  4
 

m�¢����¡�����~��}��|{��z���y��x��w��v��u��tl  5
 

m�a�� �̀�_�� �̂�]��\���[��Z���Yl  
6 �m�Å��Ä��Ã��Âl 7

 

m�K��J��I��Hl  8
  m�¹�� �̧�¶��µ�� �́�³ºl  9

 

                              
1  Allah! Non c'è altro dio che Lui, il Vivente, l'Assoluto. Non Lo prendon mai sopore, né 

sonno. A Lui appartiene tutto quello che è nei cieli e sulla terra. Chi può intercedere 
presso di Lui senza il Suo permesso? Egli conosce quello che è davanti a loro e quello che 
è dietro di loro e, della Sua scienza, essi apprendono solo ciò che Egli vuole. Il Suo Trono 
è più vasto dei cieli e della terra, e custodirli non Gli costa sforzo alcuno. Egli è 
l'Altissimo, l'Immenso (Corano II. Al-Baqara, 255) 

2  Il Messaggero crede in quello che è stato fatto scendere su di lui da parte del suo Signore, 
come del resto i credenti: tutti credono in Allah, nei Suoi Angeli, nei Suoi Libri e nei Suoi 
Messaggeri. “Non facciamo differenza alcuna tra i Suoi Messaggeri”. E dicono: 
“Abbiamo ascoltato e obbediamo. Perdono, Signore! E’ a Te, che tutto ritorna”. Allah 
non impone a nessun'anima al di là delle sue capacità. Quello che ognuno avrà 
guadagnato sarà a suo favore e ciò che avrà demeritato sarà a suo danno. “Signore, non 
ci punire per le nostre dimenticanze e i nostri sbagli. Signore, non caricarci di un peso 
grave come quello che imponesti a coloro che furono prima di noi. Signore, non imporci 
ciò per cui non abbiamo la forza. Assolvici, perdonaci, abbi misericordia di noi. Tu sei il 
nostro patrono, dacci la vittoria sui miscredenti.” (Corano II. Al-Baqara, 285-286) 

3  Ma Allah ti basterà contro di loro. Egli è Colui Che tutto ascolta e conosce (Corano II. 
Al-Baqara, 137) 

4 O popolo nostro, rispondete all'Araldo di Allah e credete in Lui, affinché Egli vi perdoni una 
[parte dei] vostri peccati e vi preservi dal doloroso castigo (Corano XLVI. Al-‘Ahqâf, 31) 

5  Facciamo scendere nel Corano ciò che è guarigione e misericordia per i credenti, e ciò che 
accresce la sconfitta degli oppressori (Corano XVII. Al-Isrâ’, 82) 

6 Forse sono gelosi degli uomini a causa di ciò che Allah ha concesso per grazia Sua? 
(Corano IV. An-Nisâ’, 54) 

7 Colui Che, quando sono malato, mi guarisce (Corano XXVI. Ash-Shucarâ’, 80) 
8 [Allah] guarirà i petti dei credenti (Corano IX. At-Tawba, 14)  
9 Di': “Esso è guida e panacea per coloro che credono” (Corano XLI. Fussilat, 44) 



  

@ @

m���ed�����c��b��a��̀ ��_��~��}��|���{��z��yl 1 �m������k��j��i��h�����������g��fl 2
 

2
 

m�w�����v��u����������t��s��r���q��p��������o��n��m��l��l 3
 

�m����Î��Í��Ì��Ë��Ê��É��È���Ç��Æ��Å��Ä��ÃÂ��Á��À��¿��¾��½��������������Ñ��Ð��Ï
����Ô���Ó��Òl   4

 

m���K��J��I��H��G���F��E��D����C��B��AL����V��U��T��S��R��Q��PO���N���M
���Y��X��WZ� �� �_��^��]��\��[`� �� � � � �f��e��� � � � �d��c��b��ag� ���j��i��h

y��x�����������w��v���u��ts�����������r���q���p��on��m��l��k����l  5 

m��«��ª��©�±��°�� �̄�®���¬��l 6
 

m����¶��µ��́ ��³��²��±��°���̄l 7
 

m����t��s��r��q��p��o��n���m��l��kl 8
 

m����q��p��o��n��m��l���k��j��i��h��g��f��e��d��c���b��a��̀ ��_�l 9
 

m���gf��e���d��c��b���a��̀ ��_��̂ ����]��\l  10
 

Alcuni ahadîth per compiere la Ruqyah sul malato: 
 ) ْس

َ
نْ يشَْفِيَكَ أ

َ
لُ االلهَ العَظِيمَْ ربَ, العَرْشِ العَظِيمِْ أ

َ
)أ  (As’alullâha Al-cazîma Rabbal-carshil-

cazîmi an yashfiyak). 11 [sette volte]  

 ) ٍة ةٍ وَمِنْ 67ُ ق4ٍَْ لام, قِيذُْكَ بكَِلِمَاتِ االلهِ ا>,امَةِ مِنْ 67ُ شَيطَْانٍ وهََام,
ُ
)أ  (Ucîdhuka 

bikalimâtillâhi attâmmati mina kulli shaytânin wahâmmatin wamina 
kulli caynin lâmmah). 1 [tre volte]  

                              
1 Se avessimo fatto scendere questo Corano su una montagna, l'avresti vista umiliarsi e 

spaccarsi per il timor di Allah (Corano LIX. Al-Hashr, 21) 
2 Osserva, vedi una qualche fenditura? (Corano LXVII. Al-Mulk, 3) 
3 Manca poco che i miscredenti ti trapassino con gli sguardi, quando sentono il Monito; 

dicono: “Davvero è uno posseduto!” (Corano LXVIII. Al-Qalam, 51) 
4 Noi ispirammo a Mosè: “Getta la tua verga”. E quella inghiottì tutto quello che avevano 

fabbricato. Così si affermò la verità e vanificò quello che avevano fatto. Furono sconfitti 
e sembravano umiliati (Corano VII. Al-Acrâf, 117-119) 

5 Dissero: “Getti tu, Mosè, o gettiamo noi per primi?”. Disse: “Gettate pure!”. Ed ecco che 
gli parve che le loro corde e i loro bastoni si mettessero a correre, per effetto di magia. 
Mosè ne fu intimorito nell'intimo. Gli dicemmo: “Non aver paura. Avrai il sopravvento. 
Getta quello che c'è nella tua mano destra: divorerà quello che han fatto, perché quello 
che han fatto è artificio di mago; e il mago, ovunque vada, non avrà riuscita” (Corano 
XX. Tâ-Hâ, 65-69) 

6 Allora Allah fece scendere la Sua pace sul Suo Messaggero e sui credenti. Fece scendere 
armate che non vedeste (Corano IX. At-Tawba, 26) 

7 Poi, Allah fece scendere su di lui la Sua pace, lo sostenne con truppe che voi non vedeste 
(Corano IX. At-Tawba, 40) 

8 Allah fece scendere la Sua Pace sul Suo Messaggero e sui credenti e li volse 
all'espressione del timore [di Allah] (Corano XLVIII. Al-Fath, 26) 

9 Già Allah si è compiaciuto dei credenti quando ti giurarono [fedeltà] sotto l'albero*. 
Sapeva quello che c'era nei loro cuori e fece scendere su di loro la Pace: li ha ricompensati 
con un'imminente vittoria (Corano XLVIII. Al-Fath, 18) 

10 Egli è Colui Che ha fatto scendere la Pace nel cuore dei credenti, affinché possano 
accrescere la loro fede (Corano XLVIII. Al-Fath, 4) 

11 “Imploro Allah, il più Grande, il Signore del Trono sublime, di guarirti”  



  

 @ @@ @

 ) 
ً
اِ�ْ لا شِفَاءَ إلاِ شِفَاؤُكَ شِفَاءً لافُغَادِرُ سَقَمَا نتَْ الش,

َ
ذْهِبِ اNَأسِ اِشْفِ أ

َ
لهُم, ربَ, ا�,اسِ أ

,
  )ال

(Allâhumma Rabban-nâssi adh-hibil ba’sa ishfi Anta ash-Shâfî lâ shifâ’a 
illâ shifa’uKa shifâ’an lâ yughâdiru saqaman). 2 [tre volte]  
 )هَا وَبَرْدَهَا وَوصََبهََا ذْهِبْ قَنهُْ حَر,

َ
لهُم, أ

,
)ال  (Allâhumma adh-hib canhu harrahâ 

wabardahâ wawasabahâ). 3 [una volta]  

  )االلهُ لا َUِْالعَرْشِ العَظِيمِْ  حَس Vَتُ وهَُوَ رب
ْ ,Xََإلاِ هُوْ عَليَهِْ تو َ َYِإ( (ḤasbiAllâhu lâ ilâha illâ 

Huwa calayhi tawakkaltu wahuwa Rabbul-carshil-cazhîm). 4 [sette volte]  
 ) َْرْقِيك

َ
وْ  كَ مِنْ 67ُ دَاءٍ يؤُذِْيْ  ] االلهِ أ

َ
6 67ُ غَفْسٍ أ َ̀ رْقِيكَْ  ق4َِْ حَاسِدٍ، االلهُ يشَْفِيكَْ وَمِنْ 

َ
)] االلهِ أ  

(Bismillâhi urqîka mina kulli dâ’in yu’dhîka, wa mina sharri kulli nafsin 
awcaynin hâsidin, Allâhu yashfîka Bismillâhi urqîka). 5 [tre volte]  

 Ponendo la mano sulla parte dolorante, si recita: “  (Bismillâhi)  االلهِ ]"
“Nel nome di Allah” [tre volte], 
poi si ripete sette volte di seguito: “ ُحَاذِر

ُ
جِدُ وَأ

َ
6 مَا أ َ̀ ةِ االلهِ وَقُدْرَتهdِِ مِنْ  عُوذُْ بعِِز,

َ
 Acûdhu) ”أ

bicizzatillâhi waqudratihi mina sharri mâ ajidu wauhâdhir).6 [sette volte] 
Avvertenza: 
� Non bisogna credere alle superstizioni che girano attorno all’autore del 
malocchio, secondo cui sarebbe benefico bere la sua urina, o che il 
malocchio si annullerebbe dopo il suo decesso, ecc. 
� Non è permesso appendere su qualcosa degli amuleti, che si tratti di 
lacci in cuoio, braccialetti o collane, quando si tema che il malocchio la 
colpisca. Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Chiunque si attacchi ad una cosa, 
sarà lasciato ad essa” [At-Tirmidhî]. E nel caso in cui questi amuleti 
contengano dei passaggi del Corano, vi è divergenza [d’opinione] a 
riguardo, ma il miglior modo d’agire consiste nel tralasciare tali pratiche. 
� La scrittura di “Mâ shâ Allah, BâralAllâhu laka”, o il disegno di una 
spada o di un coltello, o il disegno di un occhio, o il fatto di porre il Corano 
in auto, o di appendere dei passaggi del Corano nelle case, tutto ciò non 
respinge il malocchio; al contrario, può darsi che tali cose facciano parte 
degli amuleti vietati. 
� Il malato deve essere convinto dell’esaudimento dell’invocazione e non 
deve pensare che i tempi di guarigione siano lunghi. In effetti, se gli si 
dicesse che egli otterrà la guarigione dalle compresse che dovrà assumere 
per tutta la vita, non si sentirebbe inquieto, ma quando la guarigione tardi a 

                                                                                 
1 “Ti pongo sotto la protezione delle Parole perfette di Allah, contro ogni démone e contro ogni 

essere o cosa nociva e contro ogni malocchio”  
2 “Oh Allah, Signore degli uomini, caccia il male, e guarisci, poiché Tu sei Colui che guarisce. Non 

vi è altra guarigione che la Tua, è una guarigione che non lascia la minima malattia”  
3 “Oh Allah, liberalo dal calore (del male), dalla sua freddezza e dalla sua sofferenza”  
4 “Allah mi basta. Non vi è divinità che Lui. In Lui pongo la mia fiducia; ed Egli è il Signore del 

Trono immenso”  
5 “Nel nome di Allah, ti esorcizzo contro ogni malattia che ti fa soffrire, e contro il male di ogni 

anima e di ogni occhio invidioso. Che Allah ti guarisca, nel nome di Allah io pratico su di te 
l’esorcismo lecito”  

6 “Mi rifugio presso la grandezza e la potenza di Allah contro il male che sento e che temo”  



  

@ @

venire con la Ruqyah lecita, egli si affligge e non pazienta, nonostante ogni 
lettera che egli reciti (del Corano) corrisponda a una buona azione, e la 
buona azione sia contata al decuplo. Gli incombe di implorare il suo 
Signore, di chiedere il Suo perdono e di fare molte elemosine, poiché ciò fa 
parte degli atti attraverso i quali si chiede la guarigione. 
� La recitazione [del Corano] in gruppo è contraria alla Sunnah e il suo 
effetto è debole, così come il fatto di accontentarsi – per la ruqyah – di una 
registrazione audio, poiché l’intenzione è una condizione richiesta per colui 
che reciti la ruqyah, e ciò non è rispettato nel lettore delle cassette, 
nonostante vi sia un bene insito nell’ascoltarle. È raccomandato ripetere la 
ruqyah diverse volte fino alla guarigione, a meno che ciò affatichi il malato; 
in tal caso, si diminuirà il ritmo allo scopo di non sfinirlo. Non si deve 
nemmeno fissare il numero di volte in cui ripetere i versetti e le invocazioni 
della ruqyah, a meno che esista una prova per questo. 
� Vi sono alcuni segni, su cui ci basiamo totalmente o parzialmente, che 
permettono di determinare se un esorcista utilizzi la magia piuttosto che il 
Corano. Non lasciarti dunque raggirare da qualcuno a causa di pochi segni 
apparenti di pietà che si possano riscontrare in lui. Egli può cominciare la sua 
recitazione col Corano, per poi passare a recitare qualcos’altro. Egli può fare 
altresì parte di coloro che frequentano regolarmente le moschee, per 
dissimulare alla gente la sua vera natura. Potresti vederlo invocare molto Allah 
in tua presenza; non lasciarti dunque imbrogliare da tutto ciò e stai in guardia! 

I segni che permettono di distinguere i maghi e i ciarlatani: 
 Il fatto di domandare al malato il suo nome o il nome di sua madre, 
nonostante la conoscenza o l’ignoranza del nome non cambi nulla nella cura. 
 Il fatto che egli chieda al malato un pezzo dei suoi abiti, come un pezzo di 
una tunica o di una maglietta. 
 Può darsi che egli chieda al malato un animale avente particolari 
caratteristiche precise, per offrirlo in sacrificio al jinn, e può avvenire che 
unga il malato col suo sangue. 
 La scrittura o la recitazione di formule incomprensibili e senza senso. 
 Il fatto di dare al malato un foglio contenente dei quadrati, all’interno dei 
quali si trovino delle lettere e delle cifre chiamate “Al-hijâb” [la protezione]. 
 Ordinare al malato di isolarsi dalla gente per un determinato periodo in 
una camera oscura, chiamata “Al-hujbah” [l’isolamento o il chiostro]. 
 Chiedere al malato di non toccare l’acqua per un delimitato periodo. 
 Il fatto di dare al malato qualcosa che egli debba seppellire sottoterra, o 
un foglio che egli debba bruciare, per poi incensarsi col fumo sprigionato. 
 Il fatto di annunciare al malato alcune sue caratteristiche particolari che 
nessuno conosce, o il fatto di annunciare il suo nome, il nome della sua città 
natale e la sua malattia, prima che egli ne parli. 
 Il fatto di diagnosticare lo stato del malato semplicemente standogli 
accanto, o per telefono, o via lettera. 



  

 @ @@ @

� L’opinione della gente della Sunnah è che il jinn possa possedere la 
persona, e la prova è nella parola di Allah (�): Coloro invece che si nutrono di 

usura resusciteranno come chi sia stato toccato da Satana (Corano II. Al-Baqara, 275) 
Gli esegeti del Corano sono unanimi nell’affermare che il “toccare” in 

questo versetto si riferisca alla follia demoniaca che tocca l’uomo quando 
questi sia posseduto e abitato dal démone (jinn). 

Complemento: La magia: essa esiste. Il suo effetto è confermato dal 
Corano e dalla Sunnah. Essa è proibita, gravissima e fa parte dei peccati 
maggiori, secondo la parola del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Evitate i sette crimini 
(peccati capitali)”. Gli fu chiesto: “E quali sono questi crimini, o Messaggero di 
Allah?”. Rispose: “Sono il politeismo, la magia...” [Al-Bukhârî e Muslim]. 

Allah dice nel Corano a proposito di coloro che intendano darsi alla 
magia: E ben sapevano che chi avesse acquistato quell'arte, non avrebbe avuto 

parte nell'altra vita (Corano II. Al-Baqara, 102) 

La magia è di due tipi: 1) Degli scritti misteriosi attraverso cui il 
mago ottiene l’aiuto dei diavoli allo scopo di nuocere a colui che voglia stregare. 
2) Delle cosiddette medicine che agiscono sul corpo della persona stregata, 
sulla sua ragione, sulla sua volontà e sulle sue inclinazioni. Ciò è chiamato 
as-Sarf (ciò che respinge o separa) e al-cAtf (ciò che attira o suscita 
l’amore). La persona stregata s’immagina che una cosa cada, che un’altra si 
muova o cammini, o altre cose simili. 

La prima forma di stregoneria è chiaramente del politeismo, poiché i 
diavoli non si mettono al servizio del mago finché egli non abbia rinnegato 
Allah. In quanto alla seconda forma, è un peccato capitale e fa parte dei 
peccati maggiori. Tuttavia, ogni effetto della magia non si produce che col 
permesso di Allah (�). 

Informazione utile: L’invidia è il fatto di desiderare la scomparsa 
dei vantaggi di cui gode un’altra persona e il malocchio è generalmente 
causato da essa. Fa parte dei maggiori peccati. Di più: essa è la base dei 
peccati, ed è la prima causa della disobbedienza ad Allah. In effetti, fu a 
causa dell’invidia nei confronti di Adamo che Iblis (il diavolo) rifiutò di 
prosternarsi; e per la stessa ragione Caino uccise suo fratello. 
 
 



  

@ @

Nessuna creatura può fare a meno di Allah, ed esse hanno tutte bisogno 
di ciò che Egli possiede; al contrario, Egli non ha affatto bisogno di loro. È 
per questa ragione che Allah ci ha prescritto di invocarLo e di implorarLo. 
Allah (�) dice: Il vostro Signore ha detto: “InvocateMi, vi risponderò. Coloro che per 
superbia non Mi adorano, entreranno presto nell'Inferno, umiliati” (Corano XL. Al-Ghâfir, 60) 

Ossia: coloro che si rifiutano di invocarLo. 
Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “[In quanto a] colui che non chiede ad Allah, 
Allah monta in collera contro di lui”. Allah (�) ama che i Suoi servi Lo 
invochino e Gli sottopongano i loro bisogni; Egli ama coloro che Gli 
chiedono con insistenza, e li avvicina a Sé. 

I Compagni del Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) avevano compreso tutto ciò, ed è 

per questo che non trascuravano di domandare alcunché ad Allah, e non lo 
chiedevano a nessuno tra le Sue creature. Effettivamente, essi erano legati al 
loro Signore, prossimi a Lui, ed Egli era loro vicino, in adempimento della 
parola di Allah (�): Quando i Miei servi ti chiedono di Me, ebbene Io sono vicino 
(Corano II. Al-Baqara, 186) 

L’invocazione possiede un grado elevato presso Allah; essa è la cosa 
più nobile presso di Lui. Può accadere che l’invocazione cambi il destino. 
L’invocazione del musulmano è esaudita. Senza il minimo dubbio, se le 
condizioni siano riunite e gli ostacoli eliminati, colui che invochi otterrà – 
grazie a questa invocazione – una delle cose seguenti: il Messaggero di 
Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: “Non vi è musulmano che reciti un’invocazione che non 
comporti alcun male, né rottura di legame di parentela, senza che Allah gli doni, 
grazie a ciò, una di queste tre cose: Egli può esaudirgli la sua richiesta 
nell’immediato, riservargliela per l’Aldilà oppure risparmiarlo da un male 
equivalente”. I Compagni dissero: “In questo caso, dobbiamo invocare Allah 
abbondantemente?”. Rispose: “La risposta di Allah è più abbondante” [riportato da 

Ahmad e At-Tirmidhî]. 
I diversi tipi di invocazione: Se ne distinguono due categorie: 

1) L’invocazione di adorazione: allo stesso titolo della preghiera rituale e 
del digiuno. 2) L’invocazione di supplica e di richiesta. 

I meriti di un’opera pia rispetto ad un’altra: È la recitazione del 
Corano ad essere migliore, o l’invocazione di Allah, o l’invocazione? 

La risposta è che la recitazione del Corano è in assoluto la migliore 
delle opere, poi l’invocazione e la lode di Allah, poi l’invocazione e la 
domanda. Ciò in generale. Tuttavia, può accadere ad un’opera di minor 
merito di divenire più meritoria di un’altra azione i cui meriti erano 
[originariamente] più importanti. Così, l’invocazione nel giorno di cArafat è 
migliore della recitazione del Corano, e impegnarsi nella recitazione delle 
invocazioni trasmesse alla fine delle preghiere obbligatorie è meglio che 
impegnarsi nella recitazione del Corano [in quel preciso momento]. 

Le cause dell’esaudimento dell’invocazione: Vi sono delle cause  
apparenti e delle cause profonde. 

L’invocazione 



  

 @ @@ @

1) Le cause apparenti: Far precedere l’invocazione da buone azioni, quali 
l’elemosina, le abluzioni, la preghiera rituale, ecc. Orientarsi in direzione 
della Qibla, alzare le mani, fare l’elogio di Allah (�) con parole degne di 
Lui, implorare i Nomi e Attributi di Allah in rapporto a ciò che si chiede 
nell’invocazione: se per esempio si stia chiedendo il Paradiso, Lo si 
implorerà per la Sua grazia e la Sua misericordia, se invece si stia 
invocando contro un ingiusto, ad esempio, non si utilizzerà il nome divino 
“il sommamente Misericordioso”, o “il Generoso”; piuttosto nomi quali 
“Colui che afferra”, o “il Dominatore supremo”.  

Tra le cause, vi è pure il fatto di menzionare la preghiera sul Profeta       
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) all’inizio, nel mezzo e alla fine dell’invocazione, il menzionare i 
propri peccati, e il ringraziare Allah per i Suoi benefici; l’approfittare dei 
momenti più favorevoli all’esaudimento, confermati da delle prove. 

Questi momenti sono numerosi; per esempio:  Nel corso delle 24 ore: 
Nell’ultimo terzo della notte, quando Allah (�) discende nel cielo più 
prossimo; tra l’appello alla preghiera (adhân) e l’annuncio dell’inizio della 
preghiera (iqâmah); dopo le abluzioni; durante la prosternazione; prima del 
saluto finale della preghiera; alla fine delle preghiere; dopo aver terminato 
la recitazione completa del Corano; ascoltanto il canto del gallo; in viaggio; 
l’invocazione di colui che è vittima di un’ingiustizia; l’invocazione di colui 
che si trova in stato di necessità; l’invocazione dei genitori a favore del loro 
figlio; l’invocazione del musulmano a favore di suo fratello in segreto; 
quando il musulmano incontra il nemico durante la guerra.  Nel corso 
della settimana: Il giorno di venerdì, e soprattutto durante la sua ultima 
ora.  Nel corso dei diversi mesi: Nel mese di Ramadân: al momento della 
rottura del digiuno e durante il pasto del sahûr (appena prima dell’alba), 
durante la notte del destino; e nel giorno di cArafat.   Nei luoghi nobili: 
Nelle moschee in generale, nei pressi della Kacbah e soprattutto nel 
Multazam [tra la Pietra Nera e la porta della Kacbah], presso la stazione di 
Ibrahim (�), sui monti As-Safâ e Al-Marwah, a cArafat, Muzdalifah e Mina 
durante i giorni dell’Hajj, e nel momento in cui si stia bevendo l’acqua di 
Zam-Zam, ecc. 
2) Le cause profonde: Prima dell’invocazione: il pentimento sincero; il 
fatto di porre riparo alle ingiustizie (restituire ciò che sia stato preso 
ingiustamente o chiedere perdono per degli insulti, ecc.); fare attenzione a 
non mangiare né bere se non ciò che è lecito; non indossare che abiti leciti e 
vegliare pure ad abitare in un alloggio lecito; e che tutto ciò sia acquisito 
con un guadagno lecito; moltiplicare gli atti di pietà; evitare le azioni 
illecite; astenersi dalle cose ambigue e dalle cattive passioni. 

Durante l’invocazione: essere concentrato e riporre fiducia in Allah; 
sperare fortemente in Lui e rimettersi a Lui; l’umiltà, l’implorare Allah con 
insistenza; affidarGli tutto e smettere di aspettare [qualcosa] da altri che 
Lui; essere persuaso che Allah esaudirà la domanda. 



  

@ @

Ciò che impedisce l’esaudimento dell’invocazione: Può accadere che si 
invochi Allah, ma Egli non esaudisca l’invocazione, oppure che l’esaudimento 
sia ritardato. Le cause sono numerose, tra le quali possiamo citare: il fatto di 
invocare altri con Allah; entrare nei minimi dettagli durante l’invocazione, 
come la domanda di protezione contro il calore della Ghehenna, contro la sua 
strettezza, contro la sua oscurità, ecc., quando sarebbe sufficiente, in tal caso, 
chiedere unicamente di essere salvati dall’Inferno; invocare contro sé stessi o 
contro altri ingiustamente; l’invocazione che comporti un peccato o la rottura 
dei legami di parentela; il fatto di condizionare l’invocazione alla volontà di 
Allah, dicendo ad esempio: “O Allah, perdonami se Tu lo vuoi”, ecc.; 
dimostrarsi impaziente nell’attesa dell’esaudimento, dicendo per esempio: 
“Ho invocato, ma non sono stato esaudito”; l’abbandonare l’invocazione per 
fatica o pigrizia; l’invocare con un cuore distratto e disattento; il non dare 
prova di disciplina e di rispetto dinanzi ad Allah. 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), avendo udito un uomo invocare Allah nella sua 

preghiera, senza pronunciare la preghiera sul Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), disse: 

“Costui ha avuto fretta”, poi lo chiamò e disse a lui o ad un altro: “Quando 
uno di voi invoca, che cominci con la lode (al-hamdulillâh) e l’elogio di Allah, poi 
che preghi sul Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), infine che invochi come vuole dopo di ciò” [At-

Tirmidhî e Abû Dâwûd]. 
Si trova, tra gli impedimenti, il fatto di chiedere nella propria 

invocazione una cosa decisa e irreversibile, come il fatto di domandare di 
vivere eternamente in questo mondo; sforzarsi di mettere in rima le parole 
che si pronunciano durante l’invocazione; Allah (�) dice: Invocate il vostro 
Signore umilmente e in segreto. Egli, in verità, non ama i trasgressori (Corano VII. Al-Acrâf, 55) 

Ibn cAbbâs (Radia Allâhu 
Can-hu ) disse: “Stai in guardia dalla prosa rimata nel corso 

delle invocazioni, astieniti dal fare ciò, poiché ho sempre visto il 
Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e i suoi Compagni evitare questo” [Al-

Bukhârî]. 
Vi è pure il fatto di alzare esageratamente la voce durante 

l’invocazione; Allah (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) dice: Durante l'orazione non recitare ad alta voce 

e neppure in sordina, cerca piuttosto una via mediana (Corano XVII. Al-Isrâ’, 110) 
cÂ’ishah (che Allâh sia 

soddisfatto di lei) spiegò: “Questo versetto fu rivelato a proposito 
dell’invocazione”. 

È raccomandato, per colui che invochi, procedere in quest’ordine: In 
primo luogo: la lode e l’elogio di Allah. In secondo luogo: la preghiera sul 
Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam). In terzo luogo: il pentimento e il fatto di riconoscere i 
propri peccati. In quarto luogo: il ringraziamento di Allah per i Suoi 
benefici. In quinto luogo: cominciare l’invocazione [propriamente detta] e 
fare attenzione a pronunciare delle formule concise e generali, e ciò che è 
riportato dal Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) o dai nostri Pii Predecessori. In sesto 
luogo: concludere l’invocazione con la preghiera sul Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam). 



  

 @ @@ @

 

Invocazione: Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: Momento 

dell’invocazione 
«Bismikal-lâhumma amûtu wa ahyâ»,1  
E al momento del risveglio : «Alhamdu lillâhi Alladhî ahyânâ 
bacdamâ amâtanâ wa ilayhin-nushûr»2  

Prima di dormire 
e al risveglio 

«Acûdhu bikalimâtillâhi attâmmâti min ghañabihî wa 
ciqâbihî wa sharri cibâdihî wa min hamazâti ash-shayâtîni w 
an yahñurûn».3  

Quando ci si 
risveglia 

all’improvviso 
«Colui che si svegli durante la notte e dica: Lâ Ilâha illAllâh 
wahdahu Lâ Sharîka lah Lah ul-Mulk wa Lah ul-Hamd wa 
Huwa calâ kulli Shay’ in Qadîr. Al-Hamdu Lilâh wa 
SubhânAllah wa Lâ Ilâha illAllâh wallâhu Akbar wa lâ 
Hawla wa lâ Quwwata illâ biLlâh. Allâhumma Ghfirlî.4 

Colui che invochi 
Allah quando si 
sveglia nel corso 

della notte 
dicendo 

«Quando uno di voi faccia un bel sogno, ciò proviene da Allah. Che 
lodi dunque Allah, e racconti questo sogno [soltanto a chi ama]. Ma, 
se veda qualcosa di sgradevole, il sogno proviene [allora] dal diavolo. 
In tal caso, che egli si rifugi in Allah contro questo brutto sogno e non 
ne parli a nessuno; in questo caso, questo sogno non gli nuocerà». 

Dopo aver 
fatto un 
sogno 

«Allâhumma innî acûdhu bika an añilla aw uñalla, aw azilla aw 
uzalla, aw azhlima aw uzhlama, aw ajhala aw yujhala calayya».5  
Oppure: «BismiLlâhi wa Tawakaltu calaLlâhi wa Lâ Hawla wa 
lâ Quwwata illâ biLlâh».6  

Uscendo di 
casa 

«Bismillâhi was-salâtu was-salâmu calâ Rassûlil-lâhi, Allâhumma 
ghfirlî dhunûbî waftah lî abwâba Rahmatika».7  

Entrando in 
moschea 

«Bismillâhi was-salâtu was-salâmu calâ Rassûlil-lâhi, 
Allâhumma ghfirlî dhunûbî waftah lî abwâba fañlika».8  

Uscendo dalla 
moschea 

«BârakAllâhu laka, wa bâraka calayka wa jamaca baynakumâ fî 
khayr».9  

Ad un 
novello sposo 

                              
1 «O Allah, nel Tuo nome muoio e torno alla vita». 
2 «Lode ad Allah che ci ha restituito la vita dopo averci fatto morire, e verso di Lui è la 
Resurrezione». 
3 «Mi pongo sotto la protezione delle Parole perfette di Allah, contro la Sua collera, il Suo 
castigo, il male proveniente dalle Sue creature e contro le incitazioni dei diavoli e contro la 
loro presenza intorno a me». 
4 Non vi è altra divinità degna d’adorazione oltre ad Allah Solo; non ha associati, a Lui 
[appartiene] il regno, a Lui la lode ; Egli è Onnipotente. Lode ad Allah, gloria ad Allah, non 
vi è altra divinità degna d’adorazione che Allah. Allah è il Più Grande. Non vi è potere né 
forza che in Allah ». Poi dica : « O Allah, perdonami». Se costui invochi, la sua invocazione 
sarà esaudita, e se compia le abluzioni eppoi preghi, la sua preghiera sarà accettata». 
5 «O Allah, mi rifugio in Te dallo sviare alcuno o dall’essere sviato; dal commettere alcun 
errore, e perché nessuno mi inciti a commetterne; perché non opprima alcuno e non 
subisca oppressione, dall’essere ingiusto o dal subire un’ingiustizia». 
6 «Nel nome di Allah, ripongo fiducia in Allah ; non vi è forza né potenza se non in Allah». 

7 Entrando col piede destro, si dice: «Nel nome di Allah, che la preghiera e la pace siano sul 
Messaggero di Allah ; O Allah, perdona i miei peccati e aprimi le porte della Tua 
misericordia». 
8 Uscendo col piede sinistro, si dice: «Nel nome di Allah, che la preghiera e la pace siano sul 
Messaggero di Allah ; O Allah, perdona i miei peccati e aprimi le porte della Tua grazia». 
9 «Che Allah benedica il tuo matrimonio, che Allah vi benedica e vi unisca nel bene». 

Alcune invocazioni importanti 
che è bene memorizzare 



  

@ @

« Quando sentiate il raglio degli asini, invocate la protezione di 
Allah contro il diavolo, poiché essi hanno visto un diavolo; e 
quanto sentiate il canto del gallo, invocate la grazia di Allah, poiché 
esso ha visto un angelo». 
«Quando sentiate l’abbaiare dei cani e il raglio degli asini durante 
la notte, invocate la protezione di Allah contro di essi, poiché essi 
vedono ciò che voi non potete vedere». 

Colui che 
sente il 

canto del 
gallo o il 

raglio 
dell’asino 

 
Da Anas, che Allah sia soddisfatto di lui: un uomo si trovava 
accanto al Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e un [altro] uomo passò accanto a lui 
e [il primo] disse: “O Messaggero di Allah, amo veramente costui”. 
Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) gli chiese: “Glielo hai detto?”. Rispose: “No”. 
Egli disse: “Diglielo”. [Quegli] andò a trovarlo e gli disse:  «Innî 
uhibbuka fil-lâh» (“In verità, ti amo per Allah”). [Il secondo] 
rispose: «Ahabbakal-ladhî ahbabtanî lah» (“Che Colui per il Quale 
mi hai amato ti ami”). 

Colui che ti 
dice di 

amarti per 
[amore di] 

Allah 
 

« Quando uno di voi starnutisca, che dica: al-hamdu lillâh (lode ad 
Allah); suo fratello o il suo compagno dovrà rispondergli allora: 
yarhamukallâh (che Allah abbia misericordia di te); colui che abbia 
starnutito deve [infine] dire: yahdîkumu Llâhu wa yuslihu 
bâlakum (Che Allah vi guidi e migliori la vostra condizione)». 

Quando il 
vostro 
fratello 

musulmano 
starnutisce 

«Lâ ilâha illAllâhu Al-cazîmul halîmu, lâ ilâha illAllâhu Rabbul-
carshil-cazîmi, lâ ilâha illAllâhu Rabbus-samâwâti wa Rabbul-
‘arñi wa rabbul carshil-karîmi».1  
 «Yâ hayyu yâ Qayyûmu birahmatika astaghîth».2  
«Subhânal-lâhil-cañîmi». «Gloria ad Allah, l’Immenso». 

In caso di 
afflizione 

« Allâhumma Mujriyas-sahâbi Munzilalkitâbi Sarical-hisâbi, 
ihzimil-ahzâba, Allâhumma ihzimhum wa zalzilhum».3  

Invocazione 
contro i nemici 

«Allâhumma lâ sahla illâ mâ jacaltahu sahlan, wa Anta 
tajcalul-hazana idhâ shi’ta sahlâ».4  

Quando si faccia 
fronte ad una 

situazione difficile 
«Allâhumma innî acûdhu bika minal-hammi wal-hazani, 
wal-cajzi wal-kasali, wal-bukhli wal-jubni, wa ñalcid-
dayni, wa ghalabat irrijâl».5  

Per liberarsi da un 
debito 

 
Quando si entra nei luoghi di decenza, si dice : 
«Allâhumma innî acûdhu bika minal khubthi wal khabâïth».6 
khabâïth».6  
E quando si esce, si dice: «Ghufrânak!»1  

I luoghi di 
decenza 

 

                              
1 «Non vi è divinità degna d’adorazione all’infuori di Allah, l’Indulgente, il Grandissimo. 
Non vi è divinità degna d’adorazione all’infuori di Allah, il Signore del Trono immenso, 
non vi è divinità degna d’adorazione all’infuori di Allah, il Signore dei cieli e il Signore 
della terra, il Signore del nobile Trono». 
2 «O  Vivente, O Colui che sussiste da Sé Stesso, imploro soccorso presso la Tua misericordia». 
3 «O Allah, Tu che fai muovere le nuvole, che hai fatto discendere il Libro, che sei rapido al 
conto, sconfiggi i coalizzati. O Allah, mettili in rotta e distruggili». 
4 «O Allah, non è facile se non ciò che Tu faciliti, e se Tu lo vuoi, Tu rendi facile ciò che è 
difficile». 
5 «O Allah, mi rifugio presso di Te contro le preoccupazioni, la tristezza, l’impotenza, la 
pigrizia, l’avarizia, la vigliaccheria, il peso dei debiti e la dominazione degli uomini». 
6 «O Allah, mi rifugio in Te contro i demoni maschi e femmine». 



  

 @ @@ @

«È un demone chiamato Khanzab; quando tu senta la sua 
presenza, rifugiati in Allah contro di lui, e sputa a 
sinistra tre volte». 

Le tentazioni 
sussurrate dal Diavolo 

durante la preghiera 
Durante la prosternazione 
«Allâhumma ighfirlî dhambî kullahu diqqahu wa jillahu , wa awwalahu wa 
âkhirahu, wa calâniyatahu wassirrahû».2  
«Subhânaka Rabbî wa bihamdika, Allâhumma ighfirlî».3  
«Allâhumma acûdhu biriñâka min sakhatika, wa bimucâfâtika min cuqûbatika, 
wa acûdhu bika minka, lâ uhsî thanâ-‘an calayka, Anta kamâ athnayta calâ nafsik».4  

«Allâhumma laka sajadtu, wa bika âmantu, wa laka aslamtu, 
sajada wajhî lilladhî khalaqahu wa sawwarahu, wa chaqqa 
samcahu wa basarahu. Tabârakal-lâhu Ahsanul-Khâliqîn».5  

Nella 
prosternazione 

della recitazione 
del Corano 

«Allâhumma bâcỉd baynî wa bayna khatayâya kamâ bâcadta 
baynal-mashriqi wal maghribi, Allâhumma naqqinî min 
khatayâya kamâ yunaqqâ ath-thawbul-‘abyañu minad-
danasi, Allâhumma ighsilnî bilmâï wath-thalji wal-barad».6  

L’invocazione 
all’inizio della 

preghiera 

«Allâhumma acinnî calâ dhikrika wa shukrika wa husni 
cibâdatik».7  
«Allâhumma innî acûdhu bika minal-kufri, wal-faqri, wa 
cadhâbil-qabr».8  

Alla fine della 
preghiera rituale 

«Allâhumma innî ñalamtu nafsî ñulman kathîran, wa lâ 
yaghfirudh-dhunûba illâ Anta, faghfirlî maghfiratan min 
cindika, warhamnî Innaka Antal-Ghafûrur-Rahîm».9  

Alla fine della 
preghiera, prima 
del saluto finale 

«Colui al quale viene fatto del bene e dice al suo benefattore : 
«jazâkal-lâhu khayrâ»  (Che Allah ti accordi una buona ricompensa) 
avrà eccelso nel suo ringraziamento ; e che l’altro risponda: «wa 
jazâk» (che ti ricompensi) o «wa iyyâk» (e lo stesso per te)». 

Colui che 
fa del bene 

«Allâhumma sayyiban nâfican».10  
«Mutirnâ bifañlillâhi wa rahmatih».1 quando cade la pioggia, è 
bene chiedere ciò che si desidera, poiché l’invocazione in questo 

Quando si 
vede la 
pioggia 

                                                                                 
1 «[Signore], perdonami!». 
2 «O Allah, perdona tutti i miei peccati, i più veniali come i più gravi, i primi come gli 
ultimi, quelli commessi in pubblico e quelli commessi in segreto». 
3 « Gloria e lode a Te, Signore. O Allah, perdonami». 
4 «O Allah, mi rifugio nella Tua soddisfazione contro la Tua collera, nel Tuo perdono 
contro il Tuo castigo, e in Te contro Te Stesso. Non posso lodarti perfettamente, Tu sei 
come hai lodato Te stesso». 
5 «O Allah, per Te mi sono prosternato ; in Te ho creduto, a Te mi sono sottomesso ; il mio 
viso si è prosternato dinanzi a Colui che l’ha creato, gli ha dato forma ; dinanzi a Colui che 
gli concede l’udito e la vista. Gloria dunque ad Allah, il Migliore dei creatori!». 
6 «O Allah, allontanami dai miei peccati come hai allontanato l’oriente dall’occidente. O 
Allah, purificami dai miei peccati come si pulisce un abito bianco dalla sporcizia. O Allah, 
purificami dai miei peccati con la neve, l’acqua e la grandine». 
7 «O Allah, aiutami ad invocarTi, a ringraziarTi e ad adorarTi nella migliore maniera». 
8 «O Allah, mi rifugio in te contro la miscredenza, la povertà e il castigo della tomba». 
9 «O Allah, ho fatto molto torto a me stesso e non vi è nessuno che possa perdonare i peccati 
se non Tu. Concedimi dunque il Tuo perdono ; sìì clemente con me, poiché Tu sei 
l’Indulgente, il sommamente Misericordioso». 
10 «O Allah [fai sì] che questa pioggia sia benefica» (ripeterlo due o tre volte).  



  

@ @

momento è esaudita. 
«Allahûmma innî as’aluka khayrahâ wa khayra mâ fîhâ, wa 
khayra mâ ursilat bihi, wa acûdhû bika min sharrihâ wa sharri mâ 
fîhâ wa sharri mâ ursilat bihi».2  

Quando 
soffia forte il 

vento 

«Allâhumma ahillahû calaynâ bilyumni wal îmâni was-salâmati, 
wal Islâmi, hilâla khayrin wa rushdin Rabbî wa Rabbukal-lâh».3  

Quando si 
distingue la 
luna nuova 

«Astawdicullâha dînaka wa amânataka wa khawâtîma camalika».4   
Il viaggiatore risponde dicendo: «Astawdicukumu Llâha Alladhî 
lâ tañîcu wadâ’ïcuhu».5  

Gli addii al 
viaggiatore 

Invocazione del viaggio  
Allâhu Akbar, Allâhu Akbar, Allâhu Akbar, �Subhânal-ladhi sakh-khara lanâ 
hâdhâ wa mâ kunnâ lahu muqrinîna wa innâ ilâ Rabbinâ lamunqalibûn� 
Allâhumma innâ nas’aluka fî safarinâ hâdhâ albirra wat-taqwâ wa minalcamali 
mâ Tardâ, Allâhumma hawwin calaynâ safaranâ hâdhâ watwi cannâ bucdahu, 
Allâhumma anta as-sâhibu fis-safari walkhalîfatu fil ahli, Allâhumma innî 
acûdhu bika min wacthâ’ïs-safari wa ka’âbatil manñari, wa sû'il munqalabi fil 
mâli wal ahli.  
«Allah è il più Grande [3 volte]. �Gloria a Colui che ci ha sottomesso tutto ciò, 
mentre noi non saremmo stati capaci di dominarlo. Verso il nostro Signore 
faremo ritorno�. O Allah, ti chiediamo di accordarci in questo viaggio la pietà e il 
timore, e di permetterci di compiere delle opere a Te gradite. O Allah, facilitaci 
questo viaggio e riducine per noi il tragitto. O Allah, Tu sei il compagno di viaggio 
e sei Tu che vegli sulla famiglia. O Allah, mi rifugio in Te contro le pene e le 
difficoltà del viaggio, contro ogni paesaggio fonte di rimpianto e contro ogn male 
che ci possa colpire, nei nostri beni e nelle nostre famiglie». 
Al ritorno, si pronunciano le stesse parole, aggiungendo:  
«Ayyibûna tâ’ïbûna câbidûna liRabbinâ hâmidûn». «Torniamo pentiti, adorando 
il nostro Signore e lodandoLo». 

Quando il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) vedeva ciò che amava, diceva: «Al-

Hamdu Lilâh aldhî bi-Nicmatihi Tatimmus-Sâlihât –6E quando 
vedeva qualcosa che detestava, diceva: «Al-Hamdu Lilâhi calâ 
Kulli Hâl. – Gloria ad Allah in ogni circostanza».  

Quando si 
vede ciò che si 

ama o si 
detesta 

                                                                                 
1 «Abbiamo ricevuto la pioggia grazie alla bontà di Allah e alla Sua misericordia»; 
2 «O Allah, Ti domando il bene di questo vento, il bene che racchiude e il bene con cui è inviato; 
e mi rifugio in Te contro il suo male, il male che racchiude e il male con cui è inviato». 
3 «O Allah, facci vivere questo mese nella prosperità, la fede, la sicurezza e l’Islâm, [e che 
sia] un mese di bene e di rettitudine. Il mio Signore e il tuo Signore è Allah». 
4 «Affido ad Allah il compito di preservare la tua religione, la tua onestà e le tue ultime azioni ». 
5 «Vi affido ad Allah, i cui depositi affidati non vanno mai persi». 
6 Gloria a Colui attraverso cui si realizzano i benefici». 



  

 @ @@ @

Quando ci si reca alla moschea  
«Allâhumma ijcal fî qalbî nûran, wa fî lisâni nûran, wa fî samcî noûran, wa fî 
basarî noûran, wa mine fawqî noûran, wa min tahtî nûran, wa can yamînî nûran, 
wa cane shimâlî nûran, wa min amâmî nûran, wa min khalfî nûran, wa ijcal fî 
nafsî nûran, wa acñim lî nûran, wa cañ-ñim lî nûran, wa ijcal lî nûran, wa ijcalnî 
nûran, Allâhumma actinî nûran, wa ijcal fî casabî nûran, wa fî lahmî nûran, wa fî 
damî nûran, wa fî shacrî nûran, wa fî basharî nûran». «O Allah, poni una luce nel 
mio cuore ; poni una luce sulla mia lingua, poni una luce nel mio udito, poni una 
luce nella mia vista, ponila sopra di me, sotto di me, alla mia destra, alla mia 
sinistra, dinanzi a me, dietro di me ; poni una luce nella mia anima, intensifica per 
me questa luce e aumentala. Accordami una luce e rendimi una luce. O Allah, 
donami una luce, poni una luce nei miei nervi, poni una luce nella mia carne, 
poni una luce nel mio sangue, poni una luce nei miei capelli, poni una luce sulla 
mia pelle». 
Invocazione della consultazione [istikhârah] 
 «Quando uno di voi intende fare qualcosa, che preghi due rakaca oltre alle 
preghiere obbligatorie, poi dica: «Allâhumma innî astakhîruka bi cilmika wa 
astaqdiruka biqudratika wa as’aluka min fadlika, fa innaka taqdiru wa lâ 
aqdiru wa taclamu wa lâ aclamu wa Anta callâmul-ghuyûbi, Allâhumma fa in 
Kunta taclamu hâdhal amra (poi nomini la cosa) khayran lî fî câjili amrî wa 
âjilihi (dica) : aw fî dînî wa macâchî wa câqibati amrî faqdurhu lî wa yassirhu lî 
thumma bârik lî fîhi, wa in Kunta taclamu annahû sharrun lî fî dînî wa macâshî 
wa câqibati amrî (oppure dica): fî câjili amrî wa âjilihî fasrif-hu cannî wasrifnî 
canhu waqdurlî alkhayra haythu kâna thumma rad-dinî bih.» «O Allah, io Ti 
chiedo di guidarmi nella mia scienza con la Tua scienza, Ti chiedo di sostenermi 
con la Tua onnipotenza; Te lo chiedo per la Tua sublime bontà, poiché Tu puoi 
tutto, e io non posso nulla, Tu sai tutto e io non so nulla, Tu conosci tutte le cose 
nascoste. O Allah, se Tu sai che questo affare [e qui si nomini chiaramente la cosa 
in questione] è una fonte di bene per me, in questo mondo o nell’Altro - [o, 
seguendo una variante :] per la mia religione, la mia vita presente e la mia vita 
futura – destinamelo, facilitami il compito, e fa’ che in seguito questo affare sia 
per me benedetto. O Allah, se Tu sai che questo affare è per me una fonte di male 
nella mia religione, nella mia vita presente e nella mia vita futura – [o, seguendo 
una variante:] in questo mondo e nell’Altro – allontanalo da me e distoglimene, e 
destinami il bene dovunque sia, e fa’ che poi io ne sia soddisfatto». 
In favore del morto 
Allâhumma ghfir lahu warhamhu, wa câfîhi, wa cfu canhu, wa akrim nuzulahu, 
wa wassic mudkhalahu, waghsilhu bilmâ-ï wath-thalji walbaradi, wanaqihi min 
alkhatâyâ kamâ naqqayta ath-thawbal abyaña minad-danasi, wa abdilhu dâran 
khayran min dârihi, wa ahlane khayrane min ahlihi wa zawjan khayran min 
zawjihi, wa adkhilhul jannah wa acidh-hu min cadhâbil-qabri wa min 
cadhâbinnâr. «O Allah ! Perdonalo, abbi misericordia di lui, accordagli la 
salvezza, cancella le sue colpe, assicuragli una nobile dimora e allarga la sua 
tomba. Lavalo con l’acqua, la neve e la grandine, e lavalo dai suoi peccati e dalle 
sue colpe, così come lavi un abito bianco dalle impurità. Donagli in cambio una 
dimora migliore della sua, una famiglia migliore della sua e una sposa migliore 
della sua. Fallo entrare in Paradiso, e proteggilo dal castigo della tomba e dal 
castigo dell’Inferno» [Muslim]. 



  

@ @

Per allontanare le preoccupazioni 
 «Ogni persona toccata dall’angoscia o dalla tristezza, dica: «Allâhumma innî 
cabduka wabnu cabdika wabnu amatika, nâsiyyatî biyadika mâdin fiyya 
hukmuka cadlun fiyya qañâ-‘uka, as’aluka bikulli-smin huwa laka sammayta 
bihi Nafsaka aw callamtahu ahadan min khalqika, aw anzaltahû fî kitâbika 
aw-ista’tharta bihi fi cilmil-ghaybi cindaka, an tajcalalqur’âna rabîca qalbî wa 
nûra sadrî wa jalâ'a huznî wa dhahâba hammî» ; ossia: «O Allah, io sono il Tuo 
servo, figlio del Tuo servo, figlio della Tua serva; Ti sono sottomesso; il Tuo 
giudizio si compie su di me; il Tuo decreto nei miei confronti è giusto. Ti 
domando per tutti i Nomi che Ti appartengono, i Nomi che Tu Ti sei dato, o che 
Tu hai insegnato ad una delle Tue creature, o che hai rivelato nel Tuo libro, o 
che hai tenuto segreti nella Tua scienza dell’invisibile, [per tutti questi Nomi, io 
Ti domando] di fare del Corano la primavera del mio cuore, la luce del mio 
petto, la dissipazione della mia tristezza e la fine delle mie preoccupazioni» ; 
Allah dissiperà allora la sua preoccupazione e la sua tristezza, sostituendoli con 
la gioia. 
Al momento di andare a dormire 
  «Allâhumma aslamtu nafsî ilayka wa fawañtu amrî ilayka, wa alja’tou 
zhahrî ilayka raghbatan wa rahbatan ilayka, lâ malja’a wa lâ manjâ minka illâ 
ilayka, Allâhumma âmantu bikitâbika alladhî anzalta wa Nabiyyika alladhî 
arsalt» «O Allah, Ti ho sottomesso la mia anima, Ti affido interamente tutte le mie 
questioni, mi rimetto a Te in ogni cosa per amore e per timore di Te, poiché non si 
può trovare asilo né rifugio contro di Te se non presso di Te. Credo al Libro che Tu 
hai rivelato e al Tuo Profeta che Tu hai inviato». 
 «Alhamdu lil-lâhi Alladhî atcamanâ wa saqânâ wa kafânâ wa âwânâ, fakam 
mimman lâ kâfiya lahou wa lâ mu’wî» «Lode ad Allah Che ci ha nutrito, ci ha 
dato da bere, ci ha protetti da ogni male e ci ha concesso un riparo. E come sono 
numerose le persone che non hanno nessuno che le metta al riparo o le alloggi!».  
 «Allâhumma khalaqta nafsî wa Anta tawaffâhâ laka mamâtuhâ wa 
mahyâhâ, ine ahyaytahâ fahfadh-hâ wa in amattahâ faghfir lahâ, Allâhumma 
innî as’alukal câfiyah» «O Allah, Tu hai creato la mia anima e sei Tu a farla 
morire; a Te appartengono la sua morte e la sua vita. Se Tu la lasci vivere, allora 
proteggila, e se Tu le dia la morte, perdonala. O Allah, Ti chiedo la salvezza». 
 « Allâhumma qinî cadhâbaka yawma tabcathu cibâdak» «O Allah, preservami 
dal Tuo castigo nel Giorno in cui resusciterai i Tuoi servi».  
«Suhânaka Allâhumma Rabbî bika wadactu janbî wa bika arfacuhu in amsakta 
nafsî faghfir lahâ, wa in arsaltahâ fahfazh-hâ bimâ tahfazhu bihî cibâdaka as-
sâlihin». «Gloria a Te, Signore, è in Tuo nome che mi sono coricato, ed è grazie a 
Te che mi risveglierò ; se Tu dovessi trattenere la mia anima, allora sìì clemente 
con essa. Se invece dovessi lasciarla vivere, proteggila dunque come Tu proteggi i 
Tuoi servi virtuosi».  
 «Quando si coricava, il Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) sputava leggermente 
senza far uscire della saliva nella sue mani, poi recitava la sûra Al-Ikhlâs (n°112) e 
le due sûre protettrici (si tratta delle Sûre Al-Falaq e An-Nâs, n°113 e 114), poi si 
passava le mani sul corpo». 
«Ogni notte, il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) non dormiva senza aver recitato la Sûra As-
Sajdah (n°32) e la Sûra Al-Mulk (n°67)». 
 



  

 @ @@ @

 
Allah ha preferito l’essere umano a tutte le Sue altre creature, gli ha 

concesso in esclusiva il dono della favella e ha fatto della lingua il suo 
strumento. Questo è un beneficio che può essere utilizzato nel bene e nel 
male. In quanto a colui che utilizzi la propria lingua nel bene, essa lo 
condurrà alla felicità nella vita presente e nelle alte sfere del Paradiso. Al 
contrario, colui che la utilizzi male, sarà colpito dalle disgrazie in questo 
mondo e nell’Altro. 

La maniera migliore di occupare degnamente il proprio tempo, dopo la 
recitazione del Corano, consiste nel trascorrerlo ricordando Allah. 

I meriti del ricordo di Allah: 
Numerosi ahâdîth esortano a ciò, tra cui ricordiamo le parole del 

Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam): “Non vorreste forse che vi informassi della migliore delle 

opere, quella che è più pura presso il vostro Signore, quella che eleva maggiormente 
in grado, quella che è migliore per voi di donare il vostro oro e il vostro argento, 
migliore per voi di affrontare il nemico nella battaglia?”. “Certamente sì, o 
Messaggero di Allah”, risposero. Proseguì: “Si tratta del ricordo di Allah” [At-

Tirmidhî]; “L’esempio di colui che ricorda il suo Signore e di colui che non Lo ricorda 
è simile all’esempio del vivo e del morto” [Al-Bukhârî]. Allah (�) dice in un hadîth 
qudsî: “Io sono per il Mio servo ciò che egli crede ch’Io sia. Sono con lui ogni volta 
che egli mi ricorda: se egli Mi ricorda in sé stesso, lo ricorderò in Me Stesso; se egli 
Mi ricorda in un’assemblea, lo ricorderò in un’assemblea ancora migliore; e se egli 
si avvicini a Me di una spanna, mi avvicinerò a lui di un cubito” [riportato da Al-

Bukhârî]. Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse anche: “I mufaridûn hanno superato gli 

altri”. “Chi sono dunque i mufaridûn, o Messaggero di Allah?”, gli 
chiesero. Rispose: “Coloro (uomini e donne) che ricordano costantemente Allah” 
[Muslim]. 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) diede d’altronde il seguente consiglio a uno dei 

suoi Compagni: “Che la tua lingua non smetta di ricordare Allah” [At-Tirmidhî]. 

Ed esistono numerosi altri ahâdîth [simili]. 
La moltiplicazione delle ricompense: 
Le ricompense delle buone azioni sono moltiplicate, come le 

ricompense della recitazione del Corano, in funzione: 
1) della fede, della sincerità, dell’amore di Allah e di quello che ne deriva, 

che si trovino nel suo cuore; 
2) della profonda concentrazione del cuore e della presenza di spirito 

durante il ricordo; il ricordo stesso non deve dunque essere unicamente 
compiuto dalla lingua. 
Se quest’opera è completa, Allah espierà la totalità dei suoi peccati e gli 

concederà la sua ricompensa completa, e l’opera incompleta sarà 
ricompensata proporzionalmente al suo grado di completezza. 

Il commercio fruttuoso 



  

@ @

I vantaggi del ricordo di Allah: 
Shaykh al-Islâm Ibn Taymiyyah ha detto: “Il ricordo di Allah (�) è per 

il cuore ciò che l’acqua è per il pesce. Quale sarebbe la condizione del pesce 
se lo tirassimo fuori dall’acqua?”. 
 Essa procura l’amore di Allah, il ravvicinamento a Lui, il fatto di sentire 
che Egli ci osserva, il timore continuo di Lui, il pentimento e il ritorno verso 
Allah, ed aiuta a compiere gli atti di obbedienza. 
 Essa dissipa dal cuore l’angoscia e la tristezza, gli procura la gioia e il 
piacere, e suscita nel cuore la vita, il vigore e la purezza. 
 Il cuore prova costantemente una mancanza e un bisogno che nulla può 
colmare, eccetto il ricordo di Allah. Nel cuore, vi è una ruvidezza che solo il 
ricordo di Allah può dissipare. 
* Il ricordo di Allah è il rimedio delle malattie del cuore, la sua cura e la sua 
sussistenza. Il diletto che essa procura non è simile ad alcun altro piacere. 
L’incoscienza è la sua malattia. 
 Invocare poco Allah è una prova di ipocrisia, e al contrario, invocarLo 
abbondantemente è la prova di una fede forte e di un amore sincero nei 
confronti di Allah, poiché colui che ami qualcosa, la invoca 
abbondantemente. 
 Quando l’individuo teme Allah invocandoLo nell’agio, Allah lo 
proteggerà allorquando si troverà in difficoltà, soprattutto al momento 
della morte e dei suoi spasimi. 
 Il ricordo di Allah è una causa che ci salva dal castigo di Allah. Esso 
suscita una quiete e diffonde la misericordia di Allah; gli angeli implorano 
il perdono per colui che lo compie. 
 Esso allontana la lingua dalle futilità, dalla maldicenza, dalla calunnia, 
dalla menzogna e da molti altri atti detestabili e vietati. 
 È la più semplice delle adorazioni; esso conta tra le più nobili e le 
migliori adorazioni; è il campo di coltura del Paradiso. 
 Esso procura a colui che lo compie una volontà, una dolcezza e un viso 
illuminato; è una luce nella vita presente, una luce nella tomba, una luce 
nella vita futura. 
 Il ricordo comporta l’elogio di Allah (�) e la preghiera dei Suoi angeli 
per colui che lo compie; e Allah (�) si vanta di coloro che compiono il 
ricordo dinanzi ai Suoi angeli. 
 I migliori di coloro che compiono un’opera sono quelli che, durante la 
sua esecuzione, ricordano abbondantemente Allah (�). Così, il miglior 
digiunatore è colui che ricorda maggiormente Allah (�) nel corso del 
digiuno. 
 Il ricordo di Allah (�) facilita ciò che è difficile, rende semplice ciò che è 
penoso e allevia le pene. 
Esso facilita l’ottenimento della sussistenza e rinforza il corpo. 
 Il ricordo scaccia il diavolo e lo soggioga, lo umilia e lo avvilisce. 



  

 @ @@ @

 
Il suo effetto e il suo merito Momento e numero di 

volte 
Il wird quotidiano 

(recita:) 
N 

Il Diavolo non avvicinerà 
[colui che lo reciti]; ed esso 

sarà una causa dell’ingresso 
in Paradiso 

Una volta al mattino e 
alla sera, e dopo le 

preghiere obbligatorie 

Il versetto del Kursy1 

 
1 

Essi preservano da tutti i 
mali 

Una volta la sera, o 
prima di dormire 

I due ultimi versetti di 
Sûratu-l-Baqarah2 

2 

Proteggono da tutti i mali 3 volte il mattino 
e 3 volte la sera 

Le sûre Al-Ikhlâs (n°112) ; Al-
Falaq (n°113) ; e An-Nâs (n°114). 

3 

[Colui che lo reciti] non 
sarà colpito da alcun male 

e nulla gli nuocerà 

3 volte il mattino 
e 3 volte la sera 

 

« Bismillâhi Alladhî lâ yañurru 
maca ismihi shay’oun fil-‘arñi 
walâ fîs-samâ'ï wa huwas-
samîcul calîm. »3  

4 

Protegge i luoghi da ogni 
male 

3 volte la sera, e 
quando ci si ferma 

in un posto 

« Acûdhu bikalimâtil-lâhi 
attâmâti min sharri mâ 
khalaq. »4  

5 

[Chi lo reciti] sarà 
preservato e protetto e il 

Diavolo si allontanerà da lui 

Quando si esce di 
casa 

« Bismillâhi tawakkaltu calal-
lâhi lâ hawla wa lâ quwwata 
illâ bil-lâhi. »5  

6 

Allah gli basterà e lo 
preserverà dai problemi di 
questo mondo e dell’Aldilà 

7 volte il mattino 
e 7 volte la sera 

« hasbiyal-lâhu lâ ilâha illâ 
Huwa calayhi tawakkaltou wa 
Huwa Rabbul carchil-cazhîm. »6  

7 

È dovere di Allah 
soddisfarlo 

3 volte al mattino 
e 3 volte la sera 

« Rañîtu bil-lâhi Rabban wa bil 
Islâmi dînan wa bi 
Muhammadin Nabiyyâ. »7  

8 

È stata trasmessa 
la viva incitazione 
a recitare questa 

invocazione 

Una volta al 
mattino e una 
volta alla sera 

« Allâhumma bika asbahnâ wa bika 
amsaynâ wa bika nahyâ wa bika namûtou 
wa ilayka annushûr»8 e la sera si dice: 
« Allâhumma bika amsaynâ wa bika 

9 

                              
1 �µثن  �́³²�±�°� �̄®¬«ª�©̈ §¦¥¤£¢¡�~}|{zyxwvuts���¹ �̧¶�»º�

¼�Ï�Î�ÍÌ�Ë�Ê�É�È�Ç�Æ�ÅÄÃÂÁÀ¿¾½ثم��  
2 {��~��¡¢�£�|����zyxwvu�ts�r�qponmlk�j�i�h�g}ثن 

¥�¤¦���́�³�²�����±�°�̄ ��¬�«�ª©�̈ �§���Ä�Ã�Â�Á�À�¿�¾½�¼�»�º�¹� �̧¶�µ
�ÅßÞ��ÝÜÛÚ�Ø�×�ÖÕÔÒÑÐ�Ï�Î�Í�Ì�Ë��É�È�Ç�Æثم  

3 « Nel nome di Allah in presenza [dell’invocazione] del quale nulla nuoce sulla terra e nel 
cielo, Egli è Colui che ascolta, l’Onnisciente» 

4 Mi pongo sotto la protezione delle Parole perfette di Allah contro il male delle cose che 
Egli ha creato. 

5 Nel nome di Allah, ripongo fiducia in Allah ; non vi è potere né forza se non in Allah. 
6 Allah mi basta. Non vi è divinità all’infuori di Lui. In Lui ripongo la mia fiducia; Egli è il 

Signore del Trono immenso. 
7 Sono soddisfatto di Allah come Signore, dell’Islam come religione e di Muhammad           

(SallAllâhu 
Calayhi wasallam) come Profeta 

8 «O Allah, è per Te che ci ritroviamo al mattino ed è per Te che ci ritroviamo la sera. È per 
Te che viviamo ed è per Te che moriamo, e verso di Te avverrà la Resurrezione ». 

Il wird quotidiano che è 
bene recitare mattina e sera 



  

@ @

asbahnâ wa bika nahyâ wa bika namûtou 
wa ilayka-lmasîr»1  

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) era 

solito recitare questa 
invocazione 

Una 
volta al 
mattino 

 

« Asbahnâ calâ fitratil Islâmi wa calâ 
kalimatil ikhlâs wa calâ dîni Nabiyyinâ 
Muhammadin (

SallAllâhu 
Calayhi wasallam) wa calâ millati 

abînâ Ibrâhîma hanîfan Musliman wa mâ 
kâna minalmushrikîn»2  

10 

[Chi lo reciti] avrà 
compiuto il 

ringraziamento che gli 
incombe in quel giorno 

Una volta 
il mattino 
e una volta 

la sera 

« Allâhumma mâ asbaha bî minnicmatin 
faminka wahdaka lâ sharîka laka falakal 
hamdu wa lakash-shoukru »3 (e la sera si dice) 
dice) : « mâ amsâ bî minnicmatin … »  

11 

Colui che 
pronunci ciò 4 
volte, Allah lo 

affrancherà 
dall’Inferno 

4 volte al 
mattino e 4 

volte alla sera 

 « Allâhumma innî asbahtu ush-hiduka wa 
ush-hidu hamalata carchika wa malâ’ïkataka 
wa anbiyâ’aka wa jamîca khalqika bi Annaka 
Antal-lâhou lâ ilâha illâ Anta wa anna 
Mouhammadan cAbduka wa rasûluk»4  
(e la sera dirà) : « amsaytu … »  

12 

Ciò lo 
proteggerà 

contro ciò che 
il Diavolo 

sussurra nei 
cuori 

Una volta al 
mattino e una 
volta alla sera, 
al momento di 

dormire 

« Allâhumma Fâtiras-samawâti wal-‘arñi 
câlimal ghaybi wash-shahâdah Rabba kulli 
shay-‘in wa Malîkahu ash hadu an lâ ilâha 
illâ Anta Acûdhu min sharri nafsî wa sharrish-
shaytâni wa shirkihî wa an aqtarifa calâ nafsî 
sû'an aw ajurrahu ilâ Muslim»5  

13 

Ciò dissiperà le 
preoccupazoni 
e la tristezza e 

aiuterà a 
rimborsare i 
propri debiti 

Una volta al 
mattino e una 
volta alla sera 

« Allâhumma innî acûdhu bika minal hammi 
walhazani wa acûdhu bika minal cajzi 
walkassali wa acûdhu bika minaljubni 
walbukhli wa acûdhu bika min ghalabatid-
dayni wa qahrir-rijâl»6  

14 

                              
1 E la sera, si dice : « O Allah, è per Te che ci ritroviamo la sera ed è per Te che ci 

ritroviamo al mattino […] e verso di Te è il nostro destino » 
2 «Ci ritroviamo al mattino nella natura primordiale, che è l’Islam, nella parola di sincerità e 

nella religione del nostro Profeta Muhammad (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), e nella via di nostro padre 

Abramo che era interamente sottomesso ad Allah (musulmano) e non faceva per nulla parte 
degli associatori» 

3 «O Allah, ogni beneficio che ho stamattina proviene da Te Solo ; non hai associato. A Te la 
lode e il ringraziamento…» (e la sera si dice) : «…che ho stasera» 

4 O Allah, mi ritrovo al mattino, e Ti prendo a testimone, e prendo a testimoni coloro che 
portano il Trono, i Tuoi angeli, i Tuoi Profeti e tutte le Tue creature, che Tu sei Allah, non vi 
è divinità degna d’adorazione all’infuori di Te, e hce Muhammad è il Tuo servo e il Tuo 
Messaggero (e la sera dirà : mi ritrovo alla sera…)» 

5 «O Allah, Conoscitore dell’invisibile e del visibile, Creatore dei cieli e della terra, Signore e 
Padrone di ogni cosa, testimonio che non vi è divinità degna d’adorazione all’infuori di Te ; 
cerco la protezione presso di Te contro il male della mia anima, e contro il male del Diavolo 
e il suo politeismo, e contro il fatto di nuocere a me stesso o a un [altro] musulmano» 

6 O Allah, cerco la Tua protezione contro le preoccupazioni e la tristezza, contro 
l’incapacità e la pigrizia, contro l’avarizia e la vigliaccheria, contro il peso dei debiti e la 
dominazione degli uomini. 



  

 @ @@ @

Colui che pronunci ciò 
con convinzione nel 

corso della giornata e 
muoia durante lo stesso 
giorno, o lo pronunci la 
notte e muoia nel corso 
della medesima, entrerà 

in Paradiso. 

Il suo nome è : 
« Sayidul 

istighfâr » ossia la 
migliore formula 

di richiesta di 
perdono. 

Una volta al 
mattino e una 
volta alla sera. 

« Allâhumma Anta Rabbî lâ ilâha 
illâ Anta khalaqtanî wa anâ calâ 
cahdika wa wacdika mastatactu 
acûdhu bika min sharri mâ sanactu 
abû’u laka binicmatika calayya wa 
abû’u laka bidhanbî faghfirlî fa 
innahû lâ yaghfirudh-dhunûba illâ 
Anta. »1  

15 

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) 

raccomandò questa 
invocazione a sua figlia 

Fatima, (che Allâh sia 
soddisfatto di lei). 

Una volta al 
mattino e una 
volta alla sera 

« Yâ Hayyu yâ Qayyûmu 
birahmatika astaghîthu, aslihlî 
sha’nî kullahu walâ takilnî ilâ 
nafsî tarfata cayn»2  

16 

È riportato che il Profeta  
(

SallAllâhu 
Calayhi wasallam) fosse solito 

recitare questa 
invocazione 

3 volte al 
mattino e 

3 volte alla 
sera 

« Allâhumma câfinî fî badanî Allâhumma 
câfinî fî samcî Allâhumma câfinî fî basarî 
Allâhumma innî acûdhu bika minalkufri 
walfaqri Allâhumma innî acûdhu bika 
min cadhâbil-qabri lâ ilâha illâ Anta»3  

17 

Questa invocazione equivale ad 
affrancare uno schiavo, a 10 
buone azioni ; cancella 10 
cattive azioni, eleva di 10 

ranghi ed è una protezione 
contro il Diavolo. 

Una o dieci 
volte al 

mattino e alla 
sera 

« Lâ ilâha illal-lâhu wahdahu lâ 
sharîka lahu lahulMulku wa 
lahul hamdu wa huwa calâ kulli 
shay-in Qadîr».4  

18 

Questa invocazione è migliore 
di qualsiasi altra invocazione 
di Allah, compiuta a partire 
dall’alba, per tutto il corso 

della mattinata 

3 volte al 
mattino 

«Subhânal-lâhi wa bihamdihi 
cadada khalqihi wa riñâ Nafsihî 
wa zinata carhihi wa midâda 
kalimâtih»5  

19 

 
 

                              
1 O Allah, Tu sei il mio Signore, non vi è divinità [degna d’adorazione] all’infuori di Te ; Tu 

mi hai creato e io sono il Tuo servo e mi conformo per quanto posso al mio impegno e alla 
mia promessa nei Tuoi confronti. Cerco la Tua protezione contro il male che ho commesso. 
Riconosco il Tuo beneficio su di me e riconosco il mio peccato. Perdonami, poiché non vi 
sei che Tu che perdoni i peccati. 

2 O Vivente, O Colui che sussiste da Sé Stesso! Imploro il soccorso presso la Tua 
misericordia; migliora la mia situazione e non mi abbandonare alla mia sorte, neppure 
per un battito di ciglia. 

3 «O Allah, concedi la salute al mio corpo. O Allah, concedimi l’udito. O Allah, concedimi la 
vista. O Allah, mi rifugio in Te contro la miscredenza e la povertà. O Allah, mi rifugio in Te 
contro i supplizi della tomba; non vi è divinità degna d’adorazione eccetto Te». 

4 «Non vi è divinità degna d’adorazione all’infuori di Allah, l’Unico, non ha associati ; a 
Lui il regno, a Lui la lode ; Egli è Onnipotente» 

5 «Gloria e lode ad Allah tante volte quante sono le Sue creature, tante volte da soddisfarLo, 
tante volte quanto pesa il Suo Trono e tanto quanto l’inchiostro [per scrivere] le Sue parole» 



  

@ @

 

La sua ricompensa e la sua retribuzione nella 
Sunnah: il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: 
Parola o azione 

meritevole N 

« Lâ ilâha illâllâhu wahdahu lâ charîka lahu, lahul-
Mulku wa lahul-hamdu wa huwa calâ kulli shay-‘in 
qadîr» «Colui che dica : «Non vi è divinità degna 
d’adorazione all’infuori di Allah, non ha associati ; a Lui il 
regno, a Lui la lode, Egli è Onnipotente» cento volte nel 
corso della giornata, avrà una ricompensa equivalente a 
quella dell’affrancamento di dieci schiavi, cento buone 
azioni saranno iscritte al suo attivo, gli saranno cancellate 
cento cattive azioni, ciò costituirà per lui una protezione 
contro il Diavolo per tutta la giornata fino a sera, e nessuno 
avrà compiuto un’azione migliore della sua, tranne colui 
che abbia recitato [la stessa invocazione] più volte di lui» 

Dire : « Non vi è 
divinità degna 
d’adorazione 

all’infuori di Allah, 
non ha associati ; a 
Lui il regno, a Lui 

la lode, Egli è 
Onnipotente» 

1 

(Subhân Allâh il-cAdhîm wa bi-Hamdihi) «Sarà piantata 
una palma in Paradiso per colui che dica:   «Gloria ad 
Allah, il più Grande, che Egli sia lodato». » 

Dire : Gloria ad 
Allah, il più Grande, 

che Egli sia lodato 
2 

«Colui che dica: «Gloria ad Allah, che Egli sia lodato» 
cento volte, vedrà tutti i suoi errori cancellati, fossero 
anche equivalenti alla schiuma del mare. E nessuno 
recherà nel Giorno della Resurrezione un’azione 
migliore di quella portata da costui, tranne colui che 
abbia pronunciato le stesse [parole] o [ancora] di più». 
«Due parole sono leggere per la lingua, pesanti sulla 
biliancia e amate dal sommamente Misericordioso»  

Dire : Gloria ad 
Allah, che Egli sia 
lodato, gloria ad 

Allah, il più Grande 
Subhânallâhi wa 

bihamdih 
Subhânallâhi Al-

cazîm 

3 

« Lâ hawla wa lâ quwwata illâ billâhi » «Non vorresti 
che ti indicassi un tesoro del Paradiso ? [Si tratta della 
formula :]  «Non vi è potere né potenza che in Allah». » 

Dire : Non vi è 
forza né potenza 

che in Allah 
4 

[In quanto a] colui che domandi tre volte il Paradiso ad 
Allah, il Paradiso dirà : «O Allah, fallo entrare in Paradiso» 
E [in quanto a] colui che domandi tre volte di essere 
allontanato dall’Inferno, l’Inferno dirà : «O Allah, 
allontanalo dall’Inferno» 

Chiedere ad Allah 
il Paradiso e la Sua 
protezione contro 

l’inferno 

5 

Subhânakal-lâhumma wa bihamdika ash-hadu an lâ ilâha 
illâ anta astaghfiruka wa atûbu ilayk» «Chiunque si sieda 
in una seduta in cui si discuta molto, e dica prima di alzarsi: 
«Gloria a Te, o Allah, a Te la lode. Testimonio che non vi è 
divinità degna d’adorazione all’infuori di Te, Ti chiedo 
perdono e presso di Te mi pento», vedrà perdonarsi ciò che 
ha detto [inutilmente] in questa assemblea». 

L’espiazione del 
discorso inutile 

tenuto in 
un’assemblea 

 

6 

«Chiunque memorizzi dieci versetti dell’inizio di 
Sûratu-l-Kahf, sarà protetto contro l’Anticristo» 

Memorrizzare i primi 
versetti di Sûratu-l-Kahf 

7 

«[In quanto a] colui che invochi la preghiera di Allah su di me 
una sola volta, Allah pregherà su di lui dieci volte, dieci 
peccati gli saranno cancellati e sarà elevato di dieci gradi»  

La preghiera 
sul Profeta 
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) 
8 

Qualche parola e opera la cui 
ricompensa è considerevole 



  

 @ @@ @

«Colui che reciti nel corso delle 24 ore cinquanta versetti, non 
sarà iscritto tra i negligenti, e colui che reciti cento versetti sarà 
iscritto tra i devoti; e colui che reciti duecento versetti, il 
Corano non gli sarà avverso nel Giorno della Resurrezione; e 
colui che reciti cinquecento versetti, gli sarà iscritto un quintale 
di ricompensa». «Sûratu-l-Ikhlâs equivale al terzo del Corano». 

Il merito della 
recitazione dei 
versetti e delle 

Sûre del 
Corano 

9 

«Né un jinn, né un essere umano, né alcuna [altra] creatura 
sentirà la voce del muezzin senza testimoniare in suo favore 
nel Giorno della Resurrezione». «I muezzin sono le persone 
che avranno il collo più lungo nel Giorno della Resurrezione». 

La ricompensa del 
muezzin (colui 
che chiama alla 

preghiera) 

10 

«Colui che, dopo aver sentito l’appello alla preghiera, pronunci 
queste parole :  «Allâhumma rabba hadhîhi adacwati at-tâmmati 
was-salâtil-qâ’ïmati âti Muhammadan al-wasîlata wal-
fañîlata wabcath-hu maqâman mahmudan alladhî wacadtah» 
ossia: «O Allah, Signore di questo appello perfetto e della 
preghiera che stiamo per compiere, concedi a Muhammad la 
posizione di alta stima e la posizione d’onore [in Paradiso]. 
Resuscitalo nella posizione di gloria che Tu gli hai promesso» 
A costui, la mia intercessione sarà sicuramente dovuta nel 
Giorno della Resurrezione». 

Ripetere ciò 
che il 

muezzin  dice 
durante 

l’appello alla 
preghiera, e 

l’invocazione 
da recitare 

dopo 
 

11 

«Colui che si impegna a compiere le abluzioni, i suoi peccati 
escono dal suo corpo fino ad uscire da sotto le sue unghie».  

Compiere 
perfettamente 
le abluzioni 

12 

«A chiunque, tra voi, compia le abluzioni in modo perfetto o 
completo, eppoi dica: «Ash-hadu an lâ Ilâha illâl-Lâhu wa ash-
hadu anna Muhammadan cabduhu wa rassûluh» «Testimonio 
che non vi è divinità degna d’adorazione all’infuori di Allah e 
che Muhammad è il servo di Allah e il Suo Messaggero», le otto 
porte del Paradiso saranno aperte e potrà entrare da quella che 
desidera». 

L’invocazione 
dopo le 

abluzioni 
13 

«Ogni musulmano che si impegna a compiere le abluzioni, 
poi compia due Rak’ah con cuore sottomesso e viso umile, 
si vedrà attribuire il Paradiso» 

Il compimento di 
due Rak’ah dopo 

le abluzioni 
14 

«Colui che si reca alla moschea della comunità, ad ogni 
passo che fa gli sarà cancellato un peccato, e un altro 
[angelo] gli scriverà una buona azione, all’andata come al 
ritorno». 

Il gran numero di 
passi per recarsi 

in moschea 
15 

«Colui che si lavi la testa e il corpo il venerdì, poi si rechi alla 
moschea di buon’ora, prima che cominci il sermone, 
camminando senza cavalcatura, poi si avvicini all’imâm e lo 
ascolti senza essere distratto, avrà per ogni passo la ricompensa 
di un anno di digiuno e di preghiere notturne». 
«Ogni uomo che si lavi il giorno di venerdì, che si purifichi 
secondo le sue capacità, che si unga e che si lavi a casa sua, poi si 
rechi alla preghiera abbastanza presto da non dover scivolare tra 
due fedeli, e compia poi il numero di preghiere che Allah voglia 
che egli effettui, eppoi rimanga in silenzio mentre l’imâm parla, 

Prepararsi e 
recarsi presto 
in moschea 

per la 
preghiera del 

venerdì 

16 



  

@ @

a costui tutti i peccati che egli abbia commesso da questo venerdì 
all’altro saranno perdonati». 

«Colui che per quaranta giorni rivolga la preghiera ad 
Allah in gruppo, riuscendo a pronunciare il primo 
Allâhu Akbar [appena dopo l’imâm], sarà protetto da 
due cose : l’Inferno e l’ipocrisia».  

Arrivare in tempo alla 
preghiera e pronunciare 
il primo Allâhu Akbar 

appena prima dell’imâm 

17 

«La preghiera in comune è di ventisette gradi superiore 
alla preghiera compiuta individualmente» 

La preghiera 
obbligatoria in comune 

18 

«Colui che compia la preghiera della notte in gruppo, è 
come se avesse passato la metà della notte a pregare, e 
colui che compia la preghiera dell’alba in gruppo, è come 
se avesse pregato tutta la notte». 

Colui che compia le 
preghiere del cIshâ’ 
e del Fajr in gruppo 

19 

«Se i fedeli conoscessero la ricompensa di coloro che fanno 
l’appello alla preghiera e di coloro che occupano il primo 
rango della preghiera, eppoi non trovassero altro mezzo se 
non quello di tirare a sorte per ottenere [tale vantaggio], lo 
farebbero sicuramente». 

La preghiera nel 
primo rango 

20 

«Colui che compia nel corso della giornata e della notte 
dodici Rak’ah o unità di preghiera, gli sarà costruita una 
dimora in Paradiso : quattro Rak’ah prima della preghiera 
di Zuhr e due dopo ; due Rak’ah dopo la preghiera di 
Maghrib, due Rak’ah dopo la preghiera di cIshâ’, due 
Rak’ah prima della preghiera del Fajr». 

Colui che compia 
regolarmente le 

preghiere 
supererogatorie 

collegate a quelle 
obbligatorie, dette: 
Sunan ar-rawâtib 

21 

«È tuo dovere prosternarti abbondantemente dinanzi ad 
Allah, poiché non compirai una sola prosternazione per Allah, 
senza che Allah ti elevi di un grado e ti cancelli un peccato». 
«La preghiera di una persona senza che nessuno la veda 
equivale a venticinque preghiere sotto gli occhi di tutti».  

Il fatto di compiere 
molte preghiere 
supererogatorie, 

sforzandosi di farlo 
in segreto 

22 

«Le due Rak’ah prima della preghiera dell’alba 
sono migliori di questa vita mondana e di ciò che 
esso contiene». «Colui che compia la preghiera 
dell’alba è sotto la protezione di Allah �». 

Il compimento di due Rak’ah 
supererogatorie prima della 

preghiera dell’alba, e la 
preghiera obbligatoria dell’alba. 

23 

«Ogni articolazione del corpo umano deve fare l’elemosina [di 
una buona azione] ogni mattina : ogni glorificazione di Allah è 
un’elemosina, ogni lode ad Allah è un’elemosina, ogni volta che 
si pronuncia «non vi è divinità degna d’adorazione all’infuori di 
Allah», è un’elemosina, ogni volta che si dice: «Allah è il Più 
Grande», è un’elemosina; ordinare il bene è un’elemosina, 
vietare il biasimevole è un’elemosina, e tutto ciò è compensato 
da due Rak’ah che si compiano durante la mattinata». 

La preghiera 
del mattino  

ad-Duha 
24 

«Gli angeli chiedono perdono ad Allah per voi, finché 
restiate nel luogo in cui avete compiuto la vostra preghiera, 
rimanendo in stato di purificazione. Gli angeli dicono: «O 
Allah! perdonalo! Abbi misericordia di lui!». » 

Colui che si sieda 
nel suo luogo di 

preghiera ed 
evochi Allah 

25 

«Colui che compia la preghiera dell’alba in gruppo, poi L’invocazione di Allah 26 



  

 @ @@ @

si sieda per invocare Allah fino al sorgere del sole, e 
preghi in seguito due Rak’ah, ciò equivarrà per lui alla 
ricompensa di un Hajj e di una cUmrah completi, 
completi e completi». 

dopo la preghiera 
dell’alba compiuta in 

gruppo, fino al sorgere del 
sole 

«Colui che si svegli durante la notte e svegli sua moglie, 
poi preghi no insieme due Rak’ah, saranno contati tra 
coloro che invocano abbondantemente Allah». 

Colui che si svegli per 
pregare durante la notte e 

svegli sua moglie 
27 

«Ad ogni persona che abbia l’intenzione di pregare 
di notte, ma non abbia potuto svegliarsi, Allah 
iscriverà la ricompensa di questa preghiera, e il suo 
sonno è un’elemosina». 

Colui che, avendo 
l’intenzione di svegliarsi 
la notte per pregare, non 

abbia potuto farlo. 

28 

A colui che dica, entrando al mercato: «Non vi è 
altra divinità degna d’adorazione che Allah Solo, 
senza associati, a Lui il regno, a Lui la lode, Egli 
dona la vita e dà la morte, Egli è il Vivente, Colui 
che non muore mai, nella Sua mano è tutto il bene 
ed è Onnipotente», Allah iscriverà un milione di 
buono azioni, cancellerà un milione di peccati e lo 
eleverà di un milione di gradi. 

L’invocazione entrando al 
mercato: Lâ Ilâha IllAllâhu 
wahdahu Lâ sharîka Lah, Lah 
ul-Mulku wa lahul-Hamdu, 
yuhyi wa yumît, wa Huwa 
Hayyun lâ yamût, bi Yadih il-
Khayr wa Huwa calâ kulli 
shay’in Qadîr 

29 

«Colui che glorifichi Allah al termine di ogni preghiera 
trentatré volte, lodi Allah trentatré volte, e proclami la 
grandezza di Allah trentatré volte – in tutto cioè 
novantanove volte – poi dica per completare il centinaio: 
«Non vi è divinità degna d’adorazione che Allah Solo, 
non ha associati, a Lui il regno e a Lui la lode, Egli è 
Onnipotente», tutti i suoi errori saranno perdonati, 
fossero anche numerosi come la schiuma del mare». 

Dire Subhânallah, al-
hamdu lillâh, Allâhu 
Akbar 33 volte eppoi 
Lâ ilâha illallâh… 

dopo ogni preghiera 
obbligatoria 

30 

«Colui che reciti il versetto del Kursy dopo ogni 
preghiera obbligatoria, non vi è altro che la morte che 
gli impedisca di entrare in Paradiso». 

La recitazione del 
versetto del Kursy dopo 

ogni preghiera 
obbligatoria 

31 

«Non vi è musulmano che visiti un musulmano malato al 
mattino, senza che settantamila angeli domandino 
perdono per lui fino alla sera ; e se gli renda visita la sera, 
settantamila angeli domanderanno perdono per lui fino 
al mattino, ed egli avrà un giardino in Paradiso». 

Rendere visita a un 
malato 32 

Colui che veda una persona messa alla prova e dica: 
«Lode a Colui che mi ha risparmiato dalla prova che tu 
subisci, e mi ha preferito a molte delle Sue creature», non 
sarà colpito da questa prova. 

L’invocazione nel 
vedere una persona 

messa alla prova 
33 

«Colui che conforti una persona colpita da una disgrazia, 
avrà una ricompensa uguale alla sua ». « Non vi è credente 
che rechi conforto a suo fratello toccato da una disgrazia, 
senza che Allah lo rivesta dell’ornamento della dignità ». 

Colui che conforti 
una persona colpita 

da una disgrazia 
34 

«Chiunque assista ad un funerale fino alla fine della preghiera 
ottiene un qirât, e chiunque assista fino al seppellimento 

Pregare sul 
morto, poi 

35 



  

@ @

ottiene due qirât. Fu chiesto al Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) quale fosse 

il valore di questi due qirât, ed egli rispose: «Equivalgono a 
due enormi montagne». Ibn cUmar (Radia Allâhu 

Can-hu ) commentò: «In 
verità, abbiamo trascurato molti qirât». 

seguire il 
corteo funebre 

fino al 
seppellimento 

«Chiunque costruisca una moschea per Allah 
(�), anche della misura di un nido di uccello, 
Allah gli costruirà una casa in Paradiso». 

Colui che costruisca una 
moschea per Allah, o 

partecipi alla sua costruzione 
36 

«Non vi è giorno in cui gli uomini si ritrovino al mattino, senza 
che vi siano due angeli che scendano dal cielo. Uno di essi dice: 
«O Allah, in quanto a colui che faccia l’elemosina, ricompensalo», 
e l’altro dice: «O Allah, a colui che trattenga il proprio denaro, 
infliggi una perdita».  

Spendere 
per Allah 

37 

«Un dirham ha superato centomila [dirham]!». Chiesero: «O Messaggero di 
Allah! E com’è possibile?». Rispose: «Un uomo possedeva due dirham, e ne 
ha preso uno per darlo in elemosina; mentre un altro uomo possedeva una 
enorme fortuna, e ha preso una piccola quantità equivalente a centomila 
dirham, e l’ha data in elemosina». 
«Ogni musulmano che pianti un albero o coltivi un campo da cui poi mangino 
un uccello, un essere umano o una bestia, ne raccoglierà l’elemosina». 

L
’e

le
m

os
in

a 

38 

«Ogni musulmano che accordi due volte un prestito a un 
musulmano, otterrà la ricompensa come se una volta avesse 
fatto l’elemosina». 

Il prestito 
senza interessi 

39 

Colui che pazienti riguardo al debitore che faccia fatica a 
rimborsare il proprio debito, prima che giunga la scadenza, 
otterrà per ogni giorno la ricompensa dell’equivalente del 
debito in elemosina; e quando la scadenza sia giunta al 
termine, ed egli pazienti ancora, otterrà la ricompensa 
dell’equivalente di due volte il montante dovuto in elemosina.  

Pazientare 
riguardo al 

debitore che 
faccia fatica a 
rimborsare il 

proprio debito 

40 

«Chiunque digiuni un giorno sulla via di Allah, Allah 
allontanerà il suo viso dal Fuoco [dell’Inferno] per una distanza 
di settant’anni». 

Il digiuno di un 
giorno sulla via 

di Allah 
41 

«Il digiuno di tre giorni ogni mese equivale a digiunare 
perpetuamente». 
Lo interrogarono a proposito del digiuno del giorno di cArafat, 
ed egli (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) rispose: «Espia i peccati dell’anno trascorso 
e di quello a venire». 
Lo interrogarono a proposito del digiuno del giorno di 
cAshurâ’, ed egli (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) rispose: «Espia i peccati dell’anno 
trascorso». 

Il digiuno di 
tre giorni ogni 

mese, del 
giorno di 

cArafat e del 
giorno di 
cAshurâ’ 

42 

«Digiunare il Ramadân, facendolo poi seguire da sei 
giorni di Shawwâl, equivale a digiunare perpetuamente». 

Digiunare sei giorni 
durante il mese di Shawwâl 

43 

«Quando un uomo preghi con l’imâm, finché 
quest’ultimo completi la preghiera, ciò gli sarà 
contato come se avesse pregato la notte intera».  

Il compimento della preghiera 
del Tarâwîh con l’imâm fino 

alla fine 
44 

«Una cUmrah compiuta durante il Ramadan equivale a un Hajj, o 
un Hajj in mia compagnia [quella del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam)]». 
La cUmrah 
durante il 

45 



  

 @ @@ @

«Colui che compia sette giri attorno alla Kacbah, poi preghi due 
Rak’ah, è come se avesse affrancato uno schiavo».  

mese di 
Ramadan 

«Colui che abbia effettuato il pellegrinaggio per Allah, senza 
commettere atti impudìchi, né peccati, tornerà com’era il giorno in 
cui sua madre lo mise al mondo». 
«Il Hajj compiuto piamente non avrà altra ricompensa che il Paradiso». 

L’Hajj 
compiuto 
piamente 

46 

«Non vi sono giorni più amati da Allah di questi giorni per il 
compimento delle buone azioni», ossia i dieci primi giorni del 
mese di Dhu-l-Hijjah. «Neppure il Jihâd?», fu chiesto. 
«Nemmeno il jihâd – replicò (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) – ad eccezione di un 
uomo che parta in guerra donando la sua persona e portando 
[con sé] tutta la sua fortuna, poi torni senza nulla [morendo 
durante il combattimento]». 

Le buone 
azioni 

durante i 
dieci primi 

giorni di 
Dhu-l-Hijjah 

47 

I Compagni del Messaggero di Allah (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) chiesero: «O Messagero di 

Allah, cosa sono questi sacrifici?». Rispose (SallAllâhu 
Calayhi wasallam): « Si tratta della 

tradizione di vostro padre Abramo». Chiesero: «Che ricompensa avremo per 
ciò, o Messaggero di Allah?». Rispose: «Per ogni pelo (della bestia), riceverete 
una buona azione». Dissero: «E [in quanto al]la lana, o Messaggero di Allah?». 
Rispose: «Per ogni filo di lana, avrete una buona azione issue Il

 s
ac

ri
fi

ci
o 

48 

«Il merito del sapiente rispetto a colui che si consacri 
all’adorazione è simile al mio merito rispetto all’ultimo di voi». 
Poi il Messaggero di Allah (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse: «Allah, i Suoi 
angeli e gli abitanti dei cieli e della terra, finanche la formica nel 
suo formicaio e il pesce, chiedono il perdono per colui che 
insegni il bene alla gente». 

La 
ricompensa 

del sapiente e 
il suo merito 

 

49 

«Colui che chieda sinceramente ad Allah di morire 
martire, Allah lo eleverà al rango dei martiri, anche se 
muoia nel proprio letto». 

Colui che chieda 
sinceramente ad Allah 

di morire martire 
50 

«Vi sono due occhi che non saranno toccati dal fuoco 
dell’Inferno: l’occhio che abbia pianto per timore di 
Allah, e l’occhio che abbia trascorso la notte di 
sentinella sulla via di Allah» 

Piangere per timore di 
Allah ed essere una 

sentinella nella via di 
Allah 

51 

«Furono mostrate in sogno le nazioni al Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), 

ed egli vide la sua comunità, nella quale si trovavano 
settantamila persone che entreranno in Paradiso senza 
giudizio né castigo: [si tratta di] coloro che non ricorrono 
alla cauterizzazione, non chiedono di essere esorcizzati, 
non cercano il presagio attraverso gli uccelli e ripongono 
tutta la loro fiducia nel loro Signore» 

Colui che abbandoni 
la cauterizzazione, la 
ruqya [da parte altrui] 

e il presagio 
attraverso gli uccelli 

52 

«Ogni musulmano che abbia perduto tre bambini che 
non abbiano raggiunto l’età della pubertà, Allah lo farà 
entrare in Paradiso per misericordia nei loro confronti» 

Colui cui muoiano 
dei bambini piccoli 

53 

«Allah ha detto: «Quando metto alla prova il Mio 
servo facendogli perdere le due cose per lui più 
preziose [ossia i suoi occhi], ed egli pazienti, Io 
glieli sostituirò col Paradiso». 

Colui che sia messo alla 
prova con la cecità e 

pazienti 
54 



  

@ @

«Non abbandonerai qualcosa per timore di Allah (�) 
senza che Allah ti doni [qualcos’altro] migliore di ciò». 

Colui che abbandoni 
qualcosa per Allah 

55 

«A colui che mi garantisca che preserverà ciò che si trova tra 
le sue mascelle e ciò che si trova tra le sue gambe, garantisco 
il Paradiso» [cioè la sua lingua e il suo sesso]. «Chi taccia, 
sarà salvato». 

Preservare il 
proprio sesso e la 

propria lingua 
56 

«Quando un uomo rientri a casa invocando il nome di 
Allah, [sia] entrando [che] al momento di mangiare, il 
Diavolo dice: «Voi [gli altri diavoli] non passerete la notte 
qui, e non vi cenerete». E se egli non evochi il nome di Allah 
entrando, il Diavolo dice: «Vi passerete la notte»; e se non 
evochi il nome di Allah al momento di mangiare, dice: «Vi 
cenerete e vi passerete la notte».  

Dire «Nel nome 
di Allah » 

[Bismillâh] 
entrando a casa e 

all’inizio del 
pasto 

57 

«Se colui che si appresti a mangiare dica: «Al-Hamdu Lillâhi-
lladhî At’amanî hâdhâ wa Razaqanîhi min Ghayri Hawlin 
minnî wa Lâ Quwwah – Lode ad Allah che mi ha dato da 
mangiare e mi ha concesso questo pasto, senza alcuno sforzo 
né fatica da parte mia», vedrà i suoi peccati antecedenti 
perdonati». E dopo aver indossato un abito nuovo, deve dire: 
«Lode ad Allah che mi ha donato quest’abito …» 

L’invocazione 
dopo il pasto e per 

un abito nuovo 
58 

Fâtimah (che Allah si compiaccia di lei) chiese al Profeta 
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) di regalarle un domestico, e il Profeta 
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse a lei e ad cAlî (Radia Allâhu 
Can-hu ): «Non vorreste 

che vi insegnassi ciò che è migliore di quel che mi avete 
chiesto? Quando andate a letto, recitate: Allâhu Akbar - 
Allah è il più Grande 34 volte, SubhânAllâh, gloria ad 
Allah 33 volte, Al-Hamdu Lillâh, la lode spetta ad Allah 
33 volte. Ciò è migliore per voi di uno schiavo». 

Colui che desideri che 
Allah diminuisca le 

difficoltà del proprio 
lavoro, che dica : 
Allâhu Akbar [34 

volte] ; Subhân Allah 
[33 volte], al-Hamdu 

Lillâh [33 volte] 

59 

«Se uno di voi dica, quando desideri avere delle relazioni 
sessuali con sua moglie : «Nel nome di Allah ; o Allah, 
proteggici dal Diavolo, ed allontana il Diavolo da ciò che Tu ci 
voglia accordare», se essi abbiano un figlio, il Diavolo non potrà 
mai recargli pregiudizio» «Bismillâh, Allâhumma jannibna ash-
Shaytana wa jannibi ash-Shaytana mâ razaqtanâ» 

L’invocazione 
prima del 
rapporto 
sessuale 

60 

«Se la donna compia le sue cinque [preghiere obbligatorie], 
digiuni il suo mese [di Ramadân], preservi la sua castità, 
ubbidisca a suo marito, le sarà detto : « Entra in Paradiso per la 
porta che preferisci». «Ogni donna che muoia, mentre il marito 
sia soddisfatto di lei, entrerà in Paradiso». 

La sposa che 
accontenti suo 

marito 
61 

«La soddisfazione di Allah si ottiene attraverso la 
soddisfazione del padre». «Colui che desideri che la sua 
fortuna aumenti o che la sua vita si allunghi, che mantenga i 
legami coi suoi parenti». 

Il 
mantenimento 
dei legami di 

parentela 

62 

«Saremo, io ed il tutore dell’orfano, in Paradiso così [e unì 
l’indice e il medio]» 

Prendersi cura 
dell’orfano 

63 

«Il credente otterrà, attraverso il suo buon comportamento, Il buon 64 



  

 @ @@ @

il rango di colui che preghi la notte e digiuni il giorno». 
«Garantisco una dimora nelle alte sfere del Paradiso a colui 
che abbia un buon comportamento». 

comportamento 

«Allah non concede la Sua misericordia che a coloro tra i 
Suoi servi che siano misericordiosi». «Siate clementi nei 
confronti degli abitanti della terra, e Colui che è in cielo sarà 
Clemente nei vostri confronti». 

La clemenza e la 
compassione nei 
confronti delle 

creature 

65 

«Nessuno di voi avrà veramente fede finché non desideri 
per il suo prossimo ciò che desidera per sé stesso». 

L’amore del bene 
per i musulmani 

66 

«Il pudore non genera altro che il bene» ; «Il pudore fa parte 
della fede» ; «Quattro cose fanno parte della tradizione dei 
Messaggeri : il pudore, il profumo, il siwâk e il matrimonio» 

Il pudore 67 

« 1- Assalâmu calaykum 2- Assalâmu calaykum wa rahmatullâh 
3- Assalâmu calaykum wa rahmatullâhi wa barakâtuh Un 
uomo si recò dal Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e gli disse: «Che la pace 
sia con voi» ; il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse : «dieci». Poi, un 
altro venne e disse: «Che la pace e la misericordia di Allah 
siano con voi». Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse : «venti». Poi, un 
altro [ancora] venne e disse: «Che la pace e la misericordia di 
Allah e le Sue benedizioni siano con voi». Il Profeta 
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) disse : «trenta». Ossia trenta ricompense. 

Essere il primo a 
rivolgere il saluto 
di pace [a scelta] : 

 

68 

«Se due musulmani si incontrano e si stringono la mano, 
il perdono sarà loro accordato prima che si separino». 

Stringersi la mano 
quando ci si incontra 

69 

«A colui che difenda l’onore di suo fratello musulmano, 
Allah allontanerà il fuoco dal viso nel Giorno della 
Resurrezione». 

Colui che difenda 
l’onore di suo 

fratello musulmano 
70 

«Sarai [nell’Aldilà] con chi hai amato» Anas � 
commentò: «Niente allietò maggiormente i Compagni di 
questo hadîth». 

L’amore per le 
persone virtuose e il 
fatto di frequentarle 

71 

«Allah � ha detto: «Coloro che si amino in nome della 
Mia maestà, avranno due luci splendenti e saranno 
invidiati dai Profeti e dai martiri». » 

Coloro che si amino in 
nome della maestà di 

Allah 
72 

L’invocazione del musulmano a favore di suo fratello è 
esaudita. «Colui che implori Allah a favore di suo fratello 
musulmano in segreto, l’angelo che si occupi di lui dirà: 
«Amin! E la stessa cosa per te». »  

Colui che invochi 
Allah per suo fratello 

musulmano 
73 

«Colui che implori il perdono a favore dei credenti e delle 
credenti, Allah gli iscriverà una buona azione per ogni 
credente [maschio e femmina]».  

Implorare il perdono 
a favore dei credenti 

e delle credenti 
74 

«Ho visto, con certezza, un uomo trastullarsi in Paradiso per 
aver tagliato un albero che rendeva difficoltoso il cammino 
alla gente». 

Spostare dalla strada 
tutto ciò che sia 

nocivo 
75 

«Garantisco una dimora all’interno del Paradiso a colui che 
abbandoni la disputa, anche se abbia ragione, ed una 
dimora al centro del Paradiso a colui che eviti la 

Abbandonare la 
disputa e la 
menzogna 

76 



  

@ @

menzogna, anche se stia scherzando». 
«Colui che contenga la propria collera nonostante sia in 
condizione di darle corso, Allah lo chiamerà nel Giorno 
della Resurrezione dinanzi a tutte le creature perché scelga 
le hûr al-cayn [spose paradisiache] che desidera». 

Contenere la 
propria collera 

77 

«A colui di cui facciate l’elogio, il Paradiso è assicurato. E a 
colui di cui abbiate detto del male, l’Inferno è assicurato. In 
effetti, voi siete i testimoni di Allah sulla terra…» 

[Il morto] di cui si 
faccia l’elogio 

78 

«Colui che allevii da un’angoscia [tra le angosce di questo 
mondo] un credente, Allah lo allevierà da un’angoscia tra 
le angosce del Giorno della Resurrezione. Colui che 
sovvenga alle necessità di un bisognoso o di colui che sia 
insolubile, Allah gli faciliterà le cose nella vita presente e 
nell’Aldilà. Colui che nasconda i peccati di un musulmano, 
Allah coprirà i suoi in questo mondo e nell’Aldilà». 

Colui che dissipi 
l’angoscia di un 
musulmano, gli 
faciliti le cose e 
nasconda i suoi 

difetti 

79 

«Colui la cui sola preoccupazione sia l’Aldilà, Allah 
concederà al suo cuore la soddisfazione di accontentarsi di 
poco, metterà l’ordine e il successo nei suoi affari, e i beni 
di questo mondo verranno a lui costretti e forzati». 

Colui che abbia 
come sola 

preoccupazione 
l’Aldilà 

80 

«Vi sono sette [categorie di persone] che Allah proteggerà 
con la Sua ombra il Gionro in cui non vi sarà altra ombra 
che la Sua: il governante equo; il giovane che sia cresciuto 
nell’adorazione di Allah; l’uomo il cui cuore sia attaccato 
alle moschee; due uomini che si amino mutualmente per 
Allah, si riuniscano per Allah e si separino amandosi 
sempre per Lui; l’uomo che, attirato da una bella donna di 
alto rango in vista di un rapporto sessuale, rifiuti dicendo: 
«Temo Allah»; l’uomo che faccia l’elemosina discretamente, 
in modo tale che la sua mano sinistra ignori ciò che ha 
versato la sua mano destra; infine l’uomo che, menzionando 
Allah in solitudine, versi delle lacrime». 

L’equità del 
governante/la pietà 

del 
giovane/l’attaccame

nto alle 
moschee/l’amore in 

Allah 
 

81 

«Colui che chieda costantemente perdono ad Allah, Egli gli 
assicurerà il successo in ogni situazione difficile, il sollievo 
per ogni preoccupazione, e gli accorderà la sua sussistenza da 
dove non se lo sarebbe aspettato». 

La richiesta di 
perdono 82 

 
 
 



  

 @ @@ @

 

Hadith autentico del Messaggero di Allah  
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) che prova la probizione di tale atto Atto proibito N 

«Allah ha detto : « Tra Me e il Mio servitore, Io sono – tra 
i due – quello che ha meno bisogno di associati. 
Chiunque compia un’azione cercando la soddisfazione di 
altri che Me, Io abbandonerò lui e la sua associazione ». 

Compiere delle azioni 
con l’intenzione di 

ottenere la 
soddisfazione della 

gente 

1 

«Conosco delle persone che verranno il Giorno del Giudizio 
con tante buone azioni quante [ne potrebbe contenere] la 
montagna bianca di Tihâmah, ma Allah ne farà polvere 
dispersa ». Thawbân disse allora : « O Messaggero di Allah, 
descriviceli, mostraceli ! Cosicché non rischiamo di farne parte 
senza saperlo ». Disse : « In verità, sono vostri fratelli, del 
vostro stesso colore, e pregano la notte come voi, ma quando si 
trovino da soli dinanzi ad una cosa proibita, la commettono ». 

Sembrare pii, 
ma 

commettere il 
male di 
nascosto 

 

2 

« Non entrerà in Paradiso colui che abbia un atomo di orgoglio 
nel suo cuore ». L’orgoglio consiste nel rigettare la verità e nel 
disprezzare la gente. 

L’orgoglio 3 

La proibizione di lasciar strisciare i vestiti comprende l’izâr, la 
tunica e il turbante, e colui che li lasci strisciare per orgoglio, 
Allah non lo guarderà nel Giorno del Giudizio. 

Lasciar 
strisciare il 

proprio vestito 
4 

«State in guardia dall’invidia, poiché essa consuma le buone azioni 
come il fuoco consuma il legno morto. – Oppure disse : - l’erba secca ». L’invidia 5 

«Il Messaggero di Allah (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) maledisse colui che consumi 

l’interesse usurario e colui che lo paghi». «Un dirham di usura che 
un uomo consumi scientemente è peggiore di trentasei fornicazioni». 

L’interesse 
(usura) 

6 

«Non entrerà in Paradiso il bevitore, né colui che creda alla magia, 
né colui che non rispetti i legami di parentela… ». « Colui che 
beva alcool vedrà la sua preghiera rigettata per quaranta giorni ». 

L’alcolismo 7 

«Guai a colui che racconti menzogne per far ridere la gente. Guai 
a lui ! Guai a lui ! »  

La 
menzogna 

8 

« …A colui che cerchi di ascoltare la conversazione delle altre 
persone loro malgrado, o nonostante esse lo evitino, verrà versato 
nell’orecchio piombo fuso nel Giorno della Resurrezione ». 

Spiare le 
conversazio

ni altrui 
9 

«Gli individui che saranno più puniti il Giorno della Resurrezione 
saranno coloro che rappresentano immagini ». « Gli angeli non 
entrano in una casa dove si trovi un cane o un’immagine ». 

La 
rappresenta

zione di 
immagini 

10 

«Il calunniatore non entrerà in Paradiso ». La calunnia consiste a 
riferire delle parole alla gente con l’intento di nuocere. La calunnia 11 

«Sapete cos’è la maldicenza ? ». « Allah e il Suo Messaggero lo 
sanno meglio », risposero i Compagni. « È parlare di tuo fratello 
evocando ciò che detesta ». Gli fu chiesto : « E se mio fratello fosse 
veramente come l’ho descritto ? ». Rispose : « Se egli è come l’hai 
descritto, si tratta di maldicenza nei suoi confronti, se [invece] non 
è come l’hai descritto, l’avrai diffamato ». 

La 
maldicenza 

12 

«Maledire il credente è come ucciderlo » ; « Non maledite il 
vento, poiché non è altro che sottomesso [all’ordine di Allah], e 
colui che maledica una cosa che non lo meriti, questa 

Invocare la 
maledizione 

13 

Qualche atto proibito 



  

@ @

maledizione si ritorcerà contro di lui ». 
«Tra le persone che saranno nella situazione peggiore presso 
Allah nel Giorno della Resurrezione, vi è colui che la gente evita 
o abbandona per timore della sua indecenza [volgarità] ».  
« Il figlio d’Adamo commette la maggior parte dei suoi peccati 
con la sua lingua ».  

L’indecenza 14 

«Il Giorno della Resurrezione, tra le persone la cui situazione 
sarà peggiore presso Allah, [vi sarà] l’uomo che avrà detto delle 
cose intime a sua moglie, e sua moglie avrà fatto lo stesso con lui, 
eppoi abbia divulgato la loro intimità [agli altri] ». 

La 
divulgazion

e di un 
segreto 

15 

«Chiunque dica a suo fratello nella religione : O miscredente ! 
questa qualifica si ritorcerà contro uno dei due ; se ciò è vero 
[allora questa qualifica sarà attribuita all’altro], ma se non sia 
come egli afferma, si ritorcerà contro di lui ». 

Accusare un 
musulmano 

di 
miscredenza 

16 

«Ogni uomo che pretenda scientemente di discendere 
da una persona diversa dal suo [vero] padre, il 
Paradiso gli sarà proibito ».  
« Colui che rinneghi suo padre avrà commesso un atto 
di ingratitudine [lett. : di miscredenza] ». 

Colui che attribuisca 
a paternità di sé 

stesso ad una 
persona diversa dal 

suo vero padre 

17 

«Non è permesso ad un musulmano spaventare un altro 
musulmano » ; «Colui che punti un’arma contro suo 
fratello, gli angeli lo maledicono finché non smette… »   

Spaventare il 
musulmano 

18 

«Colui che uccide ingiustamente una persona protetta da 
un patto (Mucâhad) non sentirà il profumo del Paradiso, 
nonostante il suo profumo si senta ad una distanza di 
cento anni di cammino ». 

Uccidere in un paese 
musulmano una 
persona cui si sia 

garantita la sicurezza 

19 

Allah � dice : «A chiunque prenda per nemico uno dei 
miei alleati, Io dichiarerò guerra ». 

L’ostilità contro gli 
alleati di Allah 

20 

«Non chiamate l’ipocrita : « maestro », poiché, se egli sia 
un maestro [per voi], avrete provocato l’ira del vostro 
Signore ».  

Chiamare l’ipocrita 
e il perverso 
« maestro » 

21 

«Ogni individuo cui Allah affidi la responsabilità di 
alcune persone, e muoia avendole tradite, Allah gli 
vieterà l’accesso in Paradiso ».  

Tradire coloro che 
sono sotto la propria 

responsabilità 
22 

«[In quanto a] colui cui venga enunciata una fatwâ senza 
conoscenza [e che sia dunque indotto in errore], il suo 
peccato ricadrà su colui che ha enunciato questa fatwâ ». 

Emettere fatâwâ 
(opinioni giuridiche) 

senza conoscenza 
23 

«Colui che salti tre volte la preghiera del venerdì per 
trascuratezza, Allah sigillerà il suo cuore ».  
« Colui che perda la preghiera dell’ ‘Asr, le sue opere 
saranno annullate ».  

L’abbandono della 
preghiera del 

venerdì e dell’ ‘Asr 
per trascuratezza 

24 

«Il patto tra noi e loro è la preghiera ; chiunque 
l’abbandoni avrà miscreduto »; « Tra l’uomo, il politeismo 
e la miscredenza, vi è l’abbandono della preghiera ». 

Trascurare e 
tralasciare la 

preghiera 
25 

«Se colui che passi dinanzi a qualcuno che stia pregando si 
rendesse conto del peccato commesso, preferirebbe aspettare 
quaranta [anni, o mesi, ecc…] piuttosto che passare davanti a 
un fedele che prega ».  

Passare davanti a 
colui che stia 

pregando 
26 

«Colui che abbia mangiato della cipolla, dell’aglio e del porro, Nuocere ai fedeli 27 



  

 @ @@ @

non deve avvicinarsi alla notra moschea, poiché gli angeli 
sono a disagio per quello che causa torto ai figli di Adamo ». 

che pregano 

«Colui che si impadronisca ingiustamente di un palmo di terra, 
Allah gli farà portare sette terre [attorno] al collo nel Giorno 
della Resurrezione ». 

La spoliazione di 
una terra 

28 

«Accade che una persona pronunci delle parole detestate da 
Allah, senza farvi il minimo caso, ma che lo precipitino 
nell’Inferno per settant’anni ». 

La parola che 
Allah detesta 

29 

«Non parlate eccessivamente, se non per invocare Allah, 
poiché l’eccesso di parole senza invocare Allah indurisce il 
cuore ». 

L’eccesso di 
chiaccere senza 
invocare Allah 

30 

«Coloro, tra voi, che detesto di più e che staranno più 
lontano da me nel Giorno della Resurrezione, sono coloro 
che parlano molto, coloro che parlano in maniera pedante e 
gli arroganti [i pretenziosi] ». 

Coloro che 
parlano 

vantandosi 
31 

«Ogni volta che della gente si sieda in un posto senza 
menzionarvi Allah e senza pregare sul Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam), 
[ciò] è da parte loro una mancanza per cui Allah li sottoporrà 
al castigo, se vuole, oppure li perdonerà, se vuole ». 

Essere distratto 
dall’invocazione 

di Allah 
32 

«Non mostrare gioia quando giunga una disgrazia a tuo 
fratello, poiché può darsi che Allah gli faccia misericordia, e 
[in quanto a te] che ti metta alla prova ». « Colui che derida 
suo fratello a proposito di un peccato, non morirà prima di 
aver commesso egli stesso quel peccato ».  

Rallegrarsi della 
disgrazia di un 

musulmano 
33 

«Non è permesso al credente di evitare suo fratello per più 
di tre giorni ». « Colui che eviti suo fratello per più di tre 
giorni eppoi muoia, entrerà all’Inferno ». 

Evitarsi tra 
musulmani 

34 

«Tutta la mia comunità sarà perdonata, tranne coloro che 
commettono dei peccati in pubblico» 

Commettere dei 
peccati 

pubblicamente 
35 

«Il cattivo comportamento rovina le (buone) azioni come 
l’aceto rovina il miele ».  

Il cattivo 
comportamento 

36 

«Colui che ritorni su una donazione è simile ad un cane che 
vomiti, poi torni a leccare il suo vomito » ; « Non è permesso 
ad un uomo donare qualcosa eppoi cambiare idea ». 

Colui che ritorni 
su una 

donazione 
37 

«Che un uomo commetta l’adulterio con dieci donne è 
preferibile per lui che commetterlo con la moglie del suo 
vicino, e che egli rubi in dieci case è meglio per lui che 
rubare nella casa del suo vicino ». 

Commettere 
un’ingiustizia nei 

confronti del 
proprio vicino 

38 

«La parte di fornicazione del figlio di Adamo è scritta ed egli deve 
inevitabilmente incorrervi : la fornicazione degli occhi è lo sguardo ; la 
fornicazione delle orecchie è l’udito, la fornicazione della lingua è la 
parola ; la fornicazione della mano è il toccare, e la fornicazione del 
piede è il passo ; e il cuore desidera e prova delle voglie. Infine, tutto 
ciò è confermato o smentito dal sesso ». 

Guardare 
le cose 

proibite 
39 

«Trapassare la testa di un uomo con un chiodo di ferro è 
meglio per lui che toccare una donna che non gli sia lecita ». 
« Non stringo la mano alle donne ». 

Toccare una donna 
che non sia lecita 

40 

«Il Messaggero di Allah (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) ha vietato il shighâr». Il shighâr [la 41 



  

@ @

Il shighâr consiste nel dare la propria figlia in sposa a 
qualcuno, a condizione che quest’ultimo gli dia sua figlia 
in sposa, senza che vi sia alcuna dote. 

compensazione 
in materia di 

dote] 
«Ogni morto su cui vengano recitate delle lamentazioni sarà 
castigato a causa di queste lamentazioni nel Giorno della 
Resurrezione » ; « Il morto è punito nella sua tomba a causa delle 
lamentazioni di cui è causa ». 

Le 
lamentazio

ni sul 
morto 

42 

«Colui che giuri per altri che Allah avrà miscreduto o associato [ad 
Allah] » ; « Che colui che desideri giurare, lo faccia per Allah, 
oppure taccia ». « Colui che giuri per la sincerità non è dei nostri ». 

Giurare per 
altri che 

Allah 
43 

«Colui che presti falsa testimonianza mentendo, allo scopo di 
appropriarsi di una parte dei beni di un musulmano, troverà 
Allah in collera contro di lui nel Giorno in cui Lo incontrerà ». 

La falsa 
testimonia

nza 
44 

«State in guardia dal giurare troppo quando vendete, poiché ciò fa 
vendere la merce, ma fa scomparire la benedizione » ; «Giurare 
aumenta le vendite ma fa sparire la benedizione ». 

Giurare per 
concludere 
una vendita 

45 

«Chiunque imiti un popolo, ne fa parte » ; «Non è dei nostri, chi 
imiti persone diverse da noi ». 

Imitare i 
miscredenti 

46 

«Il Messaggero di Allah (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) ha vietato di intonacare le 

tombe, di sedervisi sopra e di costruirvici sopra». 
Costruire 

sulle tombe 
47 

«Quando Allah riunirà le prime e le ultime generazioni il Giorno 
della Resurrezione, sarà eretto uno stendardo per ogni traditore e 
si dirà : questo è il tradimento del Tale, figlio del Tale ». 

Il 
tradimento 
e l’inganno 

48 

«Che uno di voi si sieda su un carbone ardente che consumi il suo 
abito fino a raggiungere la pelle è meglio per lui di sedersi su una 
tomba ». 

Sedersi su 
una tomba 

49 

«Colui che ami che ci si alzi per lui, che prepari il suo 
soggiorno all’Inferno». 

Colui che ami che ci si 
alzi quando entra 

50 

«Nessuno mendica [senza trovarsi nel bisogno] senza che Allah lo 
impoverisca di ritorno ». « Colui che chieda alla gente senza 
trovarsi nel bisogno, chiede in verità una brace, e non raccoglierà 
né molto né poco ». 

Colui che 
mendichi 

ingiustame
nte 

51 

«Il Messaggero di Allah (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) ha vietato al cittadino di 

vendere per il beduino1. Non rincarate una merce pur non 
avendo intenzione di acquistarla. Non vendete per far 
perdere ingiustamente una vendita a vostro fratello…” 

Rincarare una 
merce senza 

l’intenzione di 
acquistarla 

52 

«Colui che senta un uomo reclamare un oggetto perduto 
nella moschea, deve dirgli : che Allah non te la renda ! In 
effetti, le moschee non sono state costruite per questo ». 

L’annuncio in 
una moschea a 
proposito di un 
oggetto perduto 

53 

«Non insultate il diavolo, ma invocate la protezione di Allah contro il 
suo male ». Uno dei Compagni disse : « Mi trovavo seduto dietro al 
Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) su una cavalcatura, quando questa traballò. Dissi : 

Insultare 
il 

diavolo 
54 

                              
1 An-Nawâwî ha detto: “Si tratta del caso in cui un cittadino dica a un Beduino [o a uno 

straniero] che sia venuto a vendere un oggetto di cui la gente della città ha bisogno, al 
prezzo in vigore al mercato: “Lasciami questo oggetto, lo venderò per te tra qualche giorno 
ad un prezzo più elevato”.” [ndt].  



  

 @ @@ @

«Maledetto il diavolo ». Rispose : « Non dire : « Maledetto il diavolo », 
poiché se dici così, diventerà grosso come una casa, dicendo : « Per la 
mia forza ! ». Di’ piuttosto : « Nel nome di Allah – Bismillâh – poiché, 
se tu dici così, egli diventerà piccino, al punto da diventare come una 
mosca »  

«Non insultate la febbre, poiché essa fa uscire i peccati del figlio di 
Adamo come il mantice fa uscire le scorie dal ferro ».  

Insultare la 
febbre 

55 

«Colui che faccia appello ad uno sviamento raccoglierà 
tanti peccati quanto coloro che lo seguano e ciò non 
diminuirà in nulla i loro peccati ». 

Propagare le cose 
proibite e invitare a 
infrangere i divieti 

56 

«Il Messaggero di Allah (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) ha vietato di bere 

direttamente dall’orifizio di un otre». 
«Il Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) mise in guardia contro il fatto di bere in 
piedi». «Egli vietò di soffiare nella bevanda». 

I divieti al 
momento di 

bere 
57 

«Non bevete in recipienti d’oro o d’argento e non indossate 
vestiti di seta né di broccato. Si tratta di cose che i miscredenti 
utilizzano in questa vita mondana e di cui voi [soli] godrete 
nell’Altro mondo ». 

Bere in 
recipienti 

d’oro o 
d’argento 

58 

«Nessuno di voi utilizzi la mano sinistra per mangiare e bere, 
poiché il Diavolo mangia e beve con la mano sinistra». 

Bere con la 
mano sinistra 

59 

«Non entrerà in Paradiso colui che spezzi i legami di 
parentela». 

Colui che spezzi i 
legami di parentela 

60 

«Che sia umiliato ! Colui dinanzi a cui sia evocato il mio 
nome e che non preghi su di me » ; « Il tirchio è colui presso 
il quale sia menzionato il mio nome, e non preghi su di me ».  

Tralasciare la 
preghiera sul 

Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) 

61 

«Chiunque possieda un cane, a meno che non sia un cane 
da caccia o un cane da pastore, vedrà le sue buone azioni 
diminuire ogni giorno di due Qîrât». 

Possedere un 
cane 

62 

«Una donna è stata punita a causa di una gatta che aveva 
rinchiuso e lasciata morire di fame. A causa di ciò, questa 
donna andò all’Inferno » ; «Non prendete un essere vivente 
come bersaglio [quando tirate] ». 

Torturare gli 
animali 

63 

«Gli angeli non restano in compagnia di persone in mezzo a 
cui si trovi un cane o una campana ». « La campana è il 
suono del diavolo ».  

Appendere delle 
campanelle agli 

animali 
64 

«Se tu veda che Allah accorda ad una persona ciò che ella ami 
in questa vita mondana, nonostante tu veda che costei Gli 
disobbedisce, sappi che Allah la svia progressivamente » ; poi 
recitò : Quando, poi, dimenticarono quello che era stato loro 
ricordato, aprimmo loro le porte di ogni bene. E mentre 
esultavano per quello che avevamo donato, li afferrammo 
all'improvviso ed eccoli disperati [Corano VI. Al-Ancâm, 44] 

La persona 
disobbediente 

cui Allah 
accorda dei 

benefici 

65 

«Colui la cui unica preoccupazione sia questa vita mondana, 
Allah lo farà vivere nella miseria e nel bisogno [o non sarà 
mai soddisfatto], disperderà i suoi affari e [comunque] 
raccoglierà di questa vita mondana ciò che Allah gli ha 
predestinato» 

Colui per cui 
questa vita 

mondana sia la 
sola 

preoccupazione 

66 

 



  

@ @

 La tomba:  
È la prima tappa nell’Aldilà; un abisso dell’Inferno per il miscredente e 

l’ipocrita, e un magnifico giardino per il credente. È riportato che il morto vi 
subirà dei castighi a causa dei suoi peccati, tra cui: non preservarsi 
dall’impurità urinaria, riferire i propositi della gente con l’intenzione di 
nuocere, accaparrarsi una parte del bottino prima della spartizione, la 
menzogna, dormire all’ora della preghiera tralasciandola, trascurare il 
Corano, la fornicazione, l’omosessualità, l’usura, il fatto di non rimborsare i 
propri debiti, ecc. 

Tra le cose che salvano da questo castigo, vi sono: le buone azioni rivolte 
esclusivamente ad Allah, il fatto di domandare la protezione di Allah contro 
il castigo della tomba, la recitazione della Sûra “Al-Mulk” (Il Regno), ecc. 

Sono al riparo da questo castigo: il martire, colui che resti di sentinella 
nel sentiero di Allah, colui che muoia di venerdì, colui che muoia di male al 
ventre, ecc. 

Il soffio nella Tromba:  
È un enorme corno su cui l’angelo Isrâfîl ha posato la bocca, in attesa 

del momento in cui gli sarà ordinato di soffiarvi dentro: il soffio del terrore: 
Sarà soffiato nel Corno e cadranno folgorati tutti coloro che saranno nei 
cieli e sulla terra, eccetto coloro che Allah vorrà (Corano XXXIX. Az-Zumar, 68) 

Tutto l’universo sarà allora distrutto, e dopo quarant’anni avrà luogo il 
soffio della Resurrezione; Allah (�) dice: Quindi vi sarà soffiato un'altra 
volta e si alzeranno in piedi a guardare (Corano XXXIX. Az-Zumar, 68) 

 La Resurrezione:  
Dopodiché, Allah invierà una pioggia, che farà sorgere dalla terra i corpi 
dei morti, che si ricostituiranno a partire dal loro coccige, e diverranno 
nuove creature che non moriranno più, e saranno scalzi, nudi e incirconcisi, e 
staranno a contemplare gli angeli e i jinn. Saranno resuscitati secondo le 
loro ultime opere; così, il pellegrino che abbia reso l’anima in stato di 
sacralizzazione, sarà resuscitato mentre proclama la Talbiya del Hajj; il 
martire sarà sanguinante; il negligente sarà distratto... conformemente a 
questa parola del Profeta (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): “Ciascun individuo sarà resuscitato nello 
stato in cui è morto” [Muslim]. 
 L’Adunata:  

Poi, Allah riunirà le creature per fare i conti. Esse saranno terrorizzate, 
come ubriachi, in un giorno considerevole la cui durata sarà di 50.000 anni. 
Sembrerà loro che il soggiorno in questo mondo non sia durato che un’ora. 
Il sole si avvicinerà fino ad essere alla distanza di un miglio, e la gente si 
troverà avviluppata nel proprio sudore, proporzionalmente alle proprie 
opere. In quel giorno, i deboli e gli orgogliosi si rivolgeranno la parola gli 
uni agli altri, il miscredente si lamenterà del suo associato, del suo diavolo e 
delle membra del suo corpo, e tutti si malediranno gli uni con gli altri. 

Il viaggio verso l’eternità 



  

 @ @@ @

L’ingiusto si morderà entrambe le mani e dirà: Guai a me, me disgraziato! 
Se non avessi scelto il tale per amico! (Corano XXV. Al-Furqân, 28) 

La Jahannam sarà trainata da 70.000 briglie e ciascuna briglia sarà 
trainata da 70.000 angeli. Scorgendola, il miscredente desidererà di aver la 
possibilità di riscattarsi dal castigo di quel giorno, consegnando sé stesso, 
oppure desidererà non essere altro che polvere. 

In quanto ai peccatori: colui che rifiuti di pagare la Zakât, vedrà la sua 
fortuna trasformata in lame di fuoco con cui sarà cauterizzato. Gli orgogliosi 
saranno ammassati come delle formiche; il traditore, il frodatore, 
l’imbroglione saranno smascherati e disonorati. Il ladro si presenterà con ciò 
che aveva rubato e tutte le verità e tutti i segreti appariranno chiaramente. In 
quanto ai virtuosi, questo giorno non li inquieterà; al contrario, trascorrerà 
per loro come il tempo necessario ad effettuare la preghiera di Zhuhr: Non li 
affliggerà la grande angoscia (Corano XXI. Al-Anbiyâ’, 103) 

 L’intercessione: 
La grande intercessione: Essa è riservata esclusivamente al nostro 

Profeta Muhammad (SallAllâhu 
Calayhi wasallam). Si manifesterà a favore delle creature nel 

Giorno dell’Adunata affinché esse siano sollevate dall’angoscia e 
dall’afflizione (dell’attesa), allo scopo di cominciare il giudizio. In quanto 
alle altre intercessioni all’infuori del Giorno dell’Adunata, esse sono 
comuni al Profeta   (SallAllâhu 

Calayhi wasallam) e ad altri: come l’intercessione per far uscire 
coloro tra i credenti che siano entrati all’Inferno, e per elevare i loro ranghi. 
 I conti:  

Le persone saranno presentate in ranghi dinanzi al loro Signore. Egli 
farà vedere loro le loro opere e le interrogherà a proposito di queste ultime. 
Interrogherà gli uomini su tutta la loro vita, la loro giovinezza, la loro 
fortuna, la loro scienza e il loro impegno; ma anche sui benefici: il loro 
udito, la loro vista, il loro cuore. 

D’altra parte, il miscredente e l’ipocrita saranno giudicati sotto gli occhi 
di tutte le creature per rimproverarli, stabilire la prova contro di loro e 
prendere a testimone la gente contro di loro, così come la terra, i giorni, le 
notti, le ricchezze, gli angeli e le membra del loro corpo, affinché ciò sia da 
essi attestato e riconosciuto. 

In quanto al credente, Allah lo prenderà in disparte e gli farà riconoscere 
i suoi peccati, al punto tale che costui si sentirà perduto; allora Egli gli dirà: 
“Te li ho sottratti alla vista [altrui] nel basso mondo, e oggi te li perdono”. 

La prima comunità ad essere giudicata sarà quella di Muhammad              
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam), e le prime opere che saranno giudicate saranno la preghiera 
rituale , e le prime opere ad essere risarcite saranno i crimini di sangue. 



  

@ @

 Lo srotolamento dei registri:  
In seguito, i registri saranno srotolati e ciascuno riceverà un libro: che non 

lascia passare azione piccola o grande, senza computarla (Corano XVIII. Al-Kahf, 49) 

Il credente lo riceverà nella mano destra, il miscredente e l’ipocrita nella  
mano sinistra, da dietro la schiena. 
 La Bilancia:  

Poi, le opere delle creature saranno pesate perché siano retribuite di 
conseguenza, per mezzo di una bilancia reale e precisa, avente due piatti. 

Le buone azioni, conformi agli insegnamenti dell’Islâm e rivolte 
esclusivamente ad Allah, saranno pesanti sui piatti della bilancia. Si 
contano, tra queste: la testimonianza che “non vi è altra divinità [degna 
d’adorazione] all’infuori di Allah”, il buon comportamento, l’invocazione 
di Allah: come al-hamdulillâh [la lode spetta ad Allah], subhânallâhi 
wabihamdih subhânallâhil azîm [Gloria ad Allah, che Egli sia lodato, gloria ad 
Allah il più Grande]. La gente che sia stata vittima dell’altrui ingiustizia 
sarà risarcita, ricevendo le opere [buone] dei loro oppressori, oppure 
scaricando su questi ultimi le proprie cattive azioni. 
 Il Bacino:  
Poi, i credenti andranno ad abbeverarsi al Bacino; colui che ne berrà non 
avrà mai più sete. Ogni Profeta possiede il proprio Bacino, ma il più 
notevole è quello di Muhammad (SallAllâhu 

Calayhi wasallam): la sua acqua è più bianca del 
latte e più deliziosa del miele, e il suo profumo è più gradevole del 
muschio. I suoi recipienti sono d’oro e d’argento e sono tanto numerosi 
quanto le stelle. La sua lunghezza è paragonabile alla distanza tra Eilat in 
Giordania e Aden; la sua acqua proviene dal fiume di Al-Kawthar (un fiume 
del Paradiso). 
 La prova dei credenti:  

L’ultimo giorno della Grande Adunata, i miscredenti seguiranno le 
divinità che adoravano, e queste ultime li condurranno all’Inferno, ad 
ondate, come greggi di bestiame, camminando o strisciando sul viso. Non 
resteranno che i credenti e gli ipocriti. Allah verrà e dirà loro: “Cosa 
aspettate?”. Risponderanno: “Aspettiamo il nostro Signore”; allora, Lo 
riconosceranno dalla Sua gamba, che Egli scoprirà. Così, cadranno tutti 
prosternati, salvo gli ipocriti. Allah (�) dice: Il Giorno in cui la gamba sarà 
scoperta, ed essi saranno chiamati a prosternarsi, ma non potranno farlo 
(LXVIII. Al-Qalam, 42) 

Poi, tutti Lo seguiranno e il Ponte sarà innalzato, poi Allah donerà loro 
una luce, e spegnerà la luce degli ipocriti. 
 Il Ponte (As-Sirât):  

È un ponte innalzato al di sopra della Jahannam (Inferno), perché i 
credenti possano attraversare quest’ostacolo verso il Paradiso. Il Profeta        
(SallAllâhu 

Calayhi wasallam) lo descrisse come “un luogo scivoloso e instabile, ispido di arpioni e 



  

 @ @@ @

di uncini, simili alle spine di sa’dân (tipo di mora)... è più sottile di un capello e più 
tagliente di una spada” [Muslim]. 

A questo punto, i credenti riceveranno la luce in funzione delle loro 
opere; la più intensa di queste luci è vasta quanto le montagne e la più 
debole di queste luci è piccola quanto l’alluce. Questa luce li illuminerà ed 
essi attraverseranno il Ponte in funzione delle loro azioni. 

Così, il credente passerà su questo ponte rapido come un battito di 
ciglia, o come il lampo, o come il vento, o come un uccello, o come un cavallo 
purosangue, o come un cammello. “Gli uni saranno sani e salvi; altri lo 
saranno, ma [dopo essersi] feriti, e altri infine cadranno nell’abisso dell’Inferno” [Al-

Bukhârî e Muslim]. 
In quanto agli ipocriti, essi non avranno alcuna luce; ritorneranno, e 

una barriera sarà innalzata tra loro e i credenti; poi vorranno superare il 
Ponte, ma precipiteranno tutti nell’abisso dell’Inferno. 
 L’Inferno:  

I miscredenti vi entreranno, così come alcuni peccatori tra i credenti, e 
gli ipocriti. 

Esso ha sette porte. La sua fornace è settanta volte più ardente del fuoco 
di questa vita mondana. Il corpo dei miscredenti sarà ingrandito, affinché 
essi provino il castigo. La distanza tra le loro spalle sarà pari al tragitto che 
l’uomo percorre in tre giorni. Uno dei loro denti sarà grande quanto il 
monte Uhud e la loro pelle sarà dura. 

La loro bevanda sarà l’acqua bollente che strapperà le loro interiora e il 
loro cibo sarà az-Zaqqûm (un albero spinoso), pus e materia purulenta. Chi, 
tra essi, avrà il castigo più leggero sarà una persona sotto i cui piedi 
saranno posti due carboni ardenti che gli faranno bollire il cervello. 

Il suo abisso è profondissimo. Se vi si lanciasse un neonato, 
giungerebbe a settant’anni prima di toccare il fondo. Il suo combustibile è 
composto di miscredenti e di pietre; il suo vento è violento, bruciante e 
secco; la sua ombra è un fumo nero. L’Inferno divora tutto, non lascia e non 
risparmia nulla. Esso brucia la pelle, perviene fino alle ossa e sale al cuore. 
Non è altro che furia e gemiti. Su 1000 persone, 999 entreranno all’Inferno. 
Il loro abito sarà di fuoco. Si contano, tra i suoi castighi, il fatto di 
consumare la pelle [dei dannati], le bruciature intense, i getti di fiamme, il 
fatto di trascinare i visi per terra e la carbonizzazione. 
Il Ponte (Al-Qantarah):  

Il Profeta (SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “I credenti saranno liberati dalla fornace e 

saranno immobilizzati su un ponte situato tra il Paradiso e l’Inferno. Là, dovranno 
compensare i misfatti commessi in precedenza gli uni nei confronti degli altri. 
Quando avranno regolato i loro conti e si saranno purificati, si permetterà loro di 
entrare in Paradiso. Per colui che detiene l’anima di Muhammad nella Sua mano, 
ciascuno di essi troverà più facilmente il suo posto in Paradiso di quanto trovi la 
via per casa sua in questo mondo” [Al-Bukhârî]. 



  

@ @

 Il Paradiso:  
È il rifugio dei credenti; i suoi mattoni sono d’oro e d’argento. Il 

profumo della sua argilla è simile al profumo di muschio; i suoi ciottoli 
sono delle perle e dei rubini. Il suo suolo è costituito di zafferano.  

Ha otto porte e la larghezza di una porta è simile alla distanza percorsa 
in tre giorni di marcia; tuttavia, saranno piene di gente. 

Esso possiede 100 ranghi e lo spazio tra due ranghi è simile alla 
distanza che separa il cielo dalla terra. Il Firdaws è il rango più alto e in esso 
hanno la sorgente i fiumi del Paradiso. 

Oltre il Firdaws, si trova il Trono del Misericordioso.  
I suoi fiumi corrono senza letti ed il credente li fa scorrere secondo la 

sua volontà. In questi fiumi corrono del miele, del latte, del vino e 
dell’acqua. I suoi frutti sono imperituri, raggiungibili senza alcuna 
difficoltà. 

Vi sarà, per il credente, una tenda scavata in una perla, della lunghezza 
di sessanta miglia, e ad ogni angolo di questa tenda una sposa.  

Il corpo dei suoi abitanti sarà glabro; saranno imberbi, col kôhl sulle 
palpebre. La loro giovinezza sarà eterna e i loro abiti non si consumeranno. 
Non urineranno né defecheranno, e non li toccherà alcuna impurità. 

I loro pettini saranno d’oro, l’odore del loro sudore sarà simile al 
muschio, gli uomini avranno delle spose di rara bellezza, vergini, graziose e 
tutte giovani, coetanee.  

Il primo ad entrare in Paradiso sarà Muhammad (SallAllâhu 
Calayhi wasallam), poi i Profeti.  

Colui che nutrirà il più piccolo desiderio, otterrà il decuplo di ciò che 
abbia desiderato. 

I loro servitori sono dei ragazzi eternamente giovani, simili a perle disperse. 
Tra le più grandi delizie: la vista di Allah, l’ottenimento della Sua 

soddisfazione e la vita eterna... 
   
   



  

 @ @@ @

 

Lettere 
isolate 

Nomi Trascrizione 

Forma assunta dalla lettera nel caso 

venisse collegata ad altre lettere 
All’inizio 

della parola 
In mezzo 

alla parola 
Alla fine 

della parola 
    ’ hamza ء

 ــى / ــا  alif â  NA NA ا
 ـب ـبـ بــ bâ b ب

 ــة  /ــت ــتــ تــ tâ t ة / ت

 ــث ــثــ ثـــ th¿ Th (inglese) ث
 ــج ــجــ جـ jim j ج

 ــح ــحــ حـ âh (con un punto sotto) h ح
 ــخ ــخــ خـ kh kh¿ خ

 ــد d¿l d NA NA د

 ــذ dhâl dh NA NA ذ

 ــر râ r NA NA ر

 ــز zây z NA NA ز

 ـــس ــســ ســ sîn s س

 ــش ــشــ شــ shîn sh ش

 ــص ــصــ صــ dâs (con un punto sotto) s ص
 ــض ــضــ ضــ đâd đ (con un punto sotto) ض
 ــــط ــــطـــ طــ âÃ (con un punto sotto) t ط
 ـــــظ ــظـــ ظــ âz z (con un punto sotto) ظ
 ــــع ــــعـــ عــــ cayn c ع
 ــــغ ــــغــــ غــــ ynagh gh غ

 ــــف ـــفـــ فــــ fâ f ف

 ــــق ـــقـــ قــــ qâf q ق

   /ــكــ  / 2 كــ kâf k ك

 ـــك 6

 ــــل ــــلــــ لــــ lâm l ل

�Ο �/ـــم ـــمـــ مـــ mīm m م �
 ــــن ـــنــــ نــــ  nūn n ن

 ــــه ـــهـــ هــ hâ h ه ـ ه

 ــــو waw w-û NA NA و
 ــــي ــــيــــ يــــ yâ î ي

 

 Tavola di traslitterazione 



  

      

Poi, ci si lava una volta almeno entrambe le braccia, dall’estremità delle 

dita, fino ai gomiti inclusi. Ripeterlo tre volte è più lodevole.  
Nota: È raccomandato lavare il braccio destro prima del braccio sinistro, sfregandolo. 

   In seguito, si passano le mani bagnate su tutta la superficie della testa, dal 
limite del viso alla nuca, e ritorno. Poi, si introduce l’indice nel padiglione 
auricolare, passando sull’esterno dell’orecchio col pollice. Ciò deve essere 
compiuto una sola volta.  
Note: 1) Non è obbligatorio strofinare i capelli [che pendono] nella loro lunghezza. 

          2) La persona calva passerà le mani sul cuoio capelluto. 

          3) Bisogna sfregare la parte di pelle compresa tra le orecchie e i capelli. 

Dopodiché, ci si lava entrambi i piedi, fino alle caviglie, almeno una volta. 

Farlo tre volte è più meritorio. È raccomandato cominciare dal piede destro. 

  

  Ci si lava quindi il viso almeno una volta. Farlo tre volte è più meritorio. 
La parte del viso da lavare va da un’orecchio all’altro, in larghezza, e 
dalla radice dei capelli (di una persona di costituzione normale) al mento, 
in lunghezza. Nota: È necessario passarsi le dita bagnate attraverso la barba se 

questa sia rada, e ciò è raccomandato se sia folta. 

  

       In seguito, ci si lava le narici almeno una volta. Ripetere quest’azione 
tre volte è più meritorio. Nota: Far entrare l’acqua nel naso non è sufficiente,   

ma bisogna necessariamente aspirarla all’interno delle narici, poi rigettarla                        

espirandola, e non limitarsi ad introdurla con la mano. 
  

  Poi ci si risciacqua la bocca almeno una volta. È raccomandato farlo tre volte. 
Note: 1) Far entrare l’acqua con la mano non è sufficiente, ma occorre 

obbligatoriamente farla circolare nella bocca (fare i gargarismi). 

           2) A questo punto è raccomandato sfregarsi i denti con un siwâk. 

 È raccomandato cominciare l’abluzione dicendo “Bismillâh – nel Nome di 
Allah”. È raccomandato lavarsi le mani tre volte [prima di cominciare] 
ogni  abluzione, e questa raccomandazione è accentuata per colui che si 
risvegli da un sonno notturno.  
     Nota: È detestabile lavare più di tre volte un membro implicato nell’abluzione. 

 La preghiera non è valida senza abluzione. L’abluzione non è permessa 
se non con un’acqua purificatrice, che abbia cioè conservato la sua 
natura, come l’acqua di mare, di fonte, di fiume o di pozzo.  
Nota: Una piccola quantità d’acqua diventa contaminata dal momento in cui entra in 

contatto con una sostanza impura, mentre una grande quantità d’acqua (minimo 210 litri circa)

non risulta contaminata a meno che il suo colore, il suo odore e il suo gusto non cambino. 

Note: 1) Le membra interessate dall’abluzione sono nell’ordine in numero di quattro: A) Il 
viso, l’interno del naso e della bocca inclusi. B) Gli avambracci, gomiti inclusi. C) La testa, orecchie 
incluse. D) I piedi, caviglie incluse. Rispettare l’ordine nel lavaggio delle membra è un obbligo. Il 
fatto di non rispettarlo invalida le abluzioni. È raccomandato (Sunna) non sprecare l’acqua. 
2) Il concatenamento ininterrotto dei diversi lavaggi è necessario: così, lavarsi un membro e poi 
attendere che si asciughi prima di lavare il membro seguente invalida le abluzioni. 
3) Dopo l’abluzione è raccomandato dire: “Ash-hadu an lâ ilâha illâl-Lâhu wa ash-hadu anna 
Muhammadan ‘abduHu warasûluH”, ossia: “Testimonio che non vi è alcuna divinità degna 
d’adorazione all’infuori di Allah e testimonio che Muhammad è il Suo servo e il Suo Messaggero”, 
poi pregare due rak’ât. 

 La descrizione dell’abluzione 
 



  

     

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

 La descrizione della preghiera rituale 

Poi ci si prosterna dicendo “Allâhu Akbar – Allah è il più Grande”, allontanando 
le braccia dai fianchi e il ventre dalle cosce, ponendo le mani al livello delle 
spalle, le estremità dei piedi appoggiati al suolo e le dita delle mani e dei piedi 
diretti verso la Qibla. Poi, si dice: “Subhâna Rabbi-l-A’lâ – Gloria al mio 
Signore, l’Altissimo”, almeno una volta. È consigliato ripeterlo almeno tre volte. 
 Nota: La prosternazione deve essere eseguita con sette parti del corpo: le 

estremità dei piedi, le ginocchia, le mani, la fronte col naso. La preghiera non è valida, a meno 
che non si abbia una valida scusa, quando ci si astenga volontariamente dall’appoggiare al 
suolo una parte delle membra sopraccitate. È detestabile appoggiare gli avambracci per terra ed 
è raccomandato allontanare le braccia dai fianchi. 

Si tiene la mano sinistra o il polso sinistro con la mano destra, appoggiandoli sul petto. 
Lo sguardo è orientato verso il punto in cui ci si prosterna. Poi, si comincia la 
preghiera pronunciando le invocazioni riportate nella Sunna, come: “SubhânaK 
Allâhumma wabihamdiKa watabâraka-smuKa, waTa’âlâ jaddûKa walâ ilâha 
ghayruKa – Gloria e purezza a Te, o Allah, e a Te la lode. Che il Tuo nome sia 
benedetto, che la Tua maestà sia elevata, non vi è altra divinità degna d’adorazione 
all’infuori di Te”. Poi, si dice: “A’ûdhu billâhi mina-sh-Shaytâni-r-rajîm, bismillâhi- 

r-Rahmâni-r-Rahîm – Cerco protezione presso Allah contro Satana il lapidato, nel nome di Allah, il 
sommamente Misericordioso, Colui che dona misericordia”. Si pronuncia tutto ciò a bassa voce. Poi, si 
recita la sura “Al-Fâtiha” (n. I, l’Aprente), seguito da ciò che si conosce del Corano. Colui che prega 
dietro l’imam non deve recitare nulla durante le rak’at in cui l’imam recita ad alta voce. Ma è 
raccomandato che egli reciti la sura Al-Fâtiha durante le pause della recitazione di quest’ultimo, o 
quando egli termina la recitazione. L’imam recita ad alta voce nella preghiera dell’alba (Fajr) e nelle due 
prime rak’a della preghiera del tramonto (Maghrib) e del calare della notte (‘Ishâ’). Escluso ciò, egli 
recita a voce bassa. Nota: È raccomandato recitare le sure nello stesso ordine in cui esse si trovano 
nel Corano; è detestabile non rispettare tale ordine. È vietato invertire le parole di uno stesso 
versetto coranico o di invertire i versetti di una stessa sura. 

Poi, si dice “Allâhu Akbar – Allah è il più Grande”, alzando le mani, 
dopodiché ci si inchina e si appoggiano le mani sulle ginocchia come se ci si 
aggrappasse; si disgiungono le dita, si tiene il dorso diritto, la testa in linea con 
la schiena, e si recita: “Subhâna Rabbi-l-‘Azhîm – Gloria al mio Signore, 
l’Eccelso”. Lo si dice tre volte. Se ci si introduce nel corso della preghiera con 
l’imam prima che egli si sia rialzato dall’inclinazione, tutta la rak’a è valida. 

Nota: L’istante in cui bisogna pronunciare “Allâhu Akbar” o “Sami’ Allâhu liman hamidaH – Allah 
ascolta colui che Lo loda” [subito dopo l’inclinazione] è durante il cambiamento di posizione, e non 
prima o dopo. Ciò è valido per tutte le volte in cui occorre dire “Allâhu Akbar”. 

Poi si alza la testa dicendo: “Sami’ Allâhu liman hamidaH – Allah ascolta colui 
che Lo loda” e si alzano le mani come per il primo takbîr. Una volta alzatisi, e ben 
diritti in piedi, si dice: “Rabbâna walaka-l-hamd – Signor nostro! A Te la lode”, 
poi si aggiunge: “Hamdan kathîran tayyiban mubârakah fîh, mil’as-samâwâti 
wami’al-‘ardh wamil’a mâ shi’ta min shay’in ba’d – Una lode abbondante, pura e  

benedetta, che riempie i cieli e la terra e che riempie tutto ciò che vuoi al di là di questo...”. 
Nota: L’istante in cui occorre pronunciare “Rabbâna walaka-l-hamd – Signor nostro! A Te la 
lode” è dopo essersi interamente alzati, dopo l’inclinazione e non durante il raddrizzamento. 

Quando si vuole compiere la preghiera, ci si pone di fronte alla Qibla e si dice: 
“Allâhu Akbar – Allah è il più grande”. L’imam deve dirlo ad alta voce; fa la 
stessa cosa ogni volta che dice Allâhu Akbar, in modo che coloro che si trovano 
dietro di lui possano sentirlo. Gli altri lo dicono a voce bassa. Quando si pronuncia 
il takbîr, si alzano le mani al livello delle spalle, con le dita unite.  

Colui che preghi dietro all’imam pronuncia il takbîr solo dopo che l’imam l’abbia pronunciato. 
Nota: Il fedele deve alzare la voce quando un pilastro o un obbligo della preghiera devono 
essere manifestati tramite la parola, in modo da poter sentire sé stesso, anche nelle preghiere in 
cui la lettura si compie a voce bassa. Il minimo necessario nel tono della voce è che l’orante 
possa sentire ciò che egli stesso pronuncia. 



  

      

� �

� �

� �

� �

� �

� �

� �

� �

Poi si alza la testa dicendo “Allâhu Akbar” e ci si siede. Vi sono due maniere di 
sedersi tra le due prosternazioni, che sono entrambe corrette: 1) Si può distendere 
il piede sinistro e sedercisi sopra, e contemporaneamente porre il piede destro 
verticalmente, piegando le dita di quest’ultimo in direzione della Qibla.  
2) [Altrimenti si possono] porre i due piedi verticalmente, piegando le dita in 
direzione della Qibla, sedensosi sui talloni (in posizione accovacciata). Dopodiché 
si dice: “Rabbî Ghfirlî – Signore, perdonami!” tre volte, e si può aggiungere se si 
vuole: wa-rhamnî, waj-burnî, warfa’mî, warzuqnî wansurnî, wahdinî, wa’âfinî,  

wa’fu’annî – Abbi misericordia di me, cura le mie ferite, eleva il mio rango, accordami la mia 
sussistenza, concedimi la vittoria, guidami, assicurami la salvezza e concedimi il perdono”. Poi, ci si 
prosterna una seconda volta allo stesso modo della prima. In seguito si alza la testa dicendo: “Allâhu 
Akbar”, ci si rimette in piedi, e poi si compie la seconda rak’a, allo stesso modo della prima. 
Nota: La sura Al-Fâtiha non deve essere recitata se non dopo essersi alzati in piedi 
completamente. Se essa sia stata recitata prima, bisognerà, una volta in piedi, ricominciare la 
sua recitazione dall’inizio, altrimenti la preghiera non è valida. 

  Dopo queste due rak’a, ci si siede per pronunciare il primo Tashahhud, col piede 
destro posto verticalmente e il piede sinistro disteso, su cui ci si siede. Si appoggia la 
mano sinistra sulla coscia sinistra, mentre sulla coscia destra si appoggia la mano 
destra, piegando l’anulare e il mignolo, e formando un anello col pollice e il medio, 
puntando l’indice dinanzi a sé, poi si recita a voce bassa: “At-tahiyyâtu lillâh was-
salâwâtu wa-t-tayyibât, as-salâmu ‘alayka ayyuhan-naby warahmatullâhi 
wabarakâtuH, as-salâmu ‘alaynâ wa’alâ ‘ibâdillâhi-s-sâlihîn. Ash-hadu an lâ ilâha  

illâllâhu wa ash-hadu anna Muhammadan ‘abduHu waRasûluH – I saluti sono per Allah, così 
come la preghiera e le opere buone. Che la pace sia su di te, o Profeta, così come la misericordia di 
Allah e le Sue benedizioni. Che la pace sia su di noi e sui virtuosi servi di Allah. Testimonio che non 
vi è altra divinità degna di essere adorata all’infuori di Allah, e testimonio che Muhammad è il Suo 
servo e il Suo Messaggero”. Poi ci si alza per la 3ª e la 4ª rak’a, dicendo “Allâhu Akbar”, alzando le 
mani e si compie il resto della preghiera nella maniera descritta precedentemente. Tuttavia, non si 
recita ad alta voce nella/e rak’a seguente/i e vi si recita soltanto la sura Al-Fâtiha. 

  

Poi si pronuncia il saluto finale, voltando prima la testa verso destra, e dicendo: 
“As-salâmu ‘alaykum waRahmatullâh – che la pace e la misericordia di Allah 
siano su di voi”. Poi si pronunciano le stesse parole voltando la testa a sinistra. 
Dopo il saluto, si pronunciano le invocazioni riportate nella Sunna, rimanendo 
seduti nel proprio posto di preghiera. È raccomandato pronunciare il saluto durante 
il movimento della testa, e di cominciare da destra e poi ripeterlo a sinistra. 

Ci si siede quindi per pronunciare l’ultimo tashahhud, nella posizione detta di 
Tawarruk (se la preghiera è composta da tre o quattro rak’a). Poi  si recita come 
per il primo tashahhud: “At-tahiyyâtu lillâh was-salâwâtu wa-t-tayyibât...”, ma 
vi si aggiunge: “Allâhumma Sallî ‘alâ Muhammadin wa ‘alâ âlî Muhammadin 
kamâ sallayta ‘alâ Ibrâhîm wa ‘alâ âlî Ibrâhîm, innaKa Hamîdun Majîd. 
Allâhumma bârik ‘alâ Muhammadin wa ‘alâ âlî Muhammadin kamâ bârakta 
‘alâ Ibrâhîm wa ‘alâ âlî Ibrâhîm, innaKa Hamîdun Majîd – O Allah, prega su 
[o: fai l’elogio di] Muhammad e sulla famiglia di Muhammad come hai pregato 
su Abramo e sulla famiglia di Abramo, Tu sei certo Degno di lode e di 
glorificazione. O Allah, benedici Muhammad e la famiglia di Muhammad come 
hai benedetto Abramo e la famiglia di Abramo, Tu sei certo Degno di lode e di 
glorificazione”. Vi sono diverse forme di Tawarruk che sono corrette: 

1) Si distende il piede sinistro, che si fa uscire sotto la tibia destra, e si pone il piede destro 
verticalmente e la natica sinistra per terra. 2) La stessa cosa della forma precedente, ma si 
stende la gamba destra a terra, invece che tenere il piede destro verticalmente. 
3) La stessa cosa dell’esempio 1), ma facendo uscire i piede sinistro tra il polpaccio e la coscia 
destra. Non si assume questa posizione di Tawarruk se non nell’ultima posizione seduta di una 
preghiera che comporti due Tashahhud. È raccomandato dopo di ciò di recitare alcune 
invocazioni riportate nella Sunna, quali ad esempio: “A’ûdhu billâhi min ‘adhâbi-n-Nâri wa 
min ‘adhâbi-l-Qabri wa min Fitnatil mahyâ wa mamâtî wa min Fitnatil Massîhi-d-Dajjâl – 
Cerco rifugio in Allah contro il supplizio del Fuoco, contro il castigo della tomba, contro la 
prova della vita e della morte e contro la tentazione dell’Anticristo”. 



  

     

�

  

 
 

 

 

 

 

Caro fratello musulmano, cara sorella musulmana, 

Allah ti ha facilitato la lettura di questo libro benefico. Resta il far 

fruttificare la tua lettura, ossia ti resta ancora metterla in pratica. 

- Hai letto la traduzione e la spiegazione dei significati di una parte dei versetti del 

Corano, impegnati dunque a mettere in pratica il senso dei versetti che hai 

imparato. Infatti, i compagni del Profeta imparavano dieci versetti del Corano 

presso il Messaggero di Allah (SallAllâhu Calayhi wasallam) e non cominciavano lo studio dei dieci 

[successivi] prima di aver applicato il sapere che contenevano e ciò che da essi 

derivava praticamente; essi dicevano: “Eravamo soliti apprendere la scienza e la 

pratica [allo stesso tempo]”. La stessa legislazione islamica incita a ciò. Così, Ibn 

Abbâs (Radia Allâhu Can-hu ) disse a proposito di questo versetto del Corano: �…e lo recitano 

correttamente� (Corano II. Al-Baqara, 121): “significa che lo seguono come si deve”. Al-

Fudhayl disse: “Il Corano non è stato rivelato se non per essere messo in pratica. 

Così, la gente ha praticato ciò che ha letto”. 

- Hai pure scoperto una parte della Sunna del Profeta (SallAllâhu Calayhi wasallam), affrettati dunque a 

rispondere positivamente all’appello della Sunna e a metterla in pratica. Infatti, ogni 

volta che le persone virtuose della comunità apprendevano una cosa, si affrettavano a 

metterla in pratica e ad invitarvi la gente, secondo la parola del Profeta (SallAllâhu Calayhi wasallam): 
“Quando vi ordino una cosa, fatela nel limite delle vostre capacità; e quando vi 

proibisco una cosa, astenetevene”
1
. Allo stesso modo, facevano ciò per timore del 

castigo doloroso di Allah, in applicazione di questa parola di Allah (�): �Coloro che 

si oppongono al suo comando stiano in guardia che non giunga loro una prova o 

non li colpisca un castigo doloroso� (Corano XXIV. An-Nûr, 63).  

Tra le persone esemplari che mettevano in pratica [ciò che avevano 

imparato] possiamo citare: 

 La Madre dei credenti Umm Habîbah – che Allah sia soddisfatto di lei – che 

riportò questo hadîth: “[In quanto a] colui che compia dodici unità di preghiera 

nel corso di un giorno e di una notte, gli sarà costruita per questo una dimora in 

Paradiso”
2
. Umm Habîbah commentò: “Non le ho mai abbandonate dopo che 

seppi ciò dal Profeta (SallAllâhu Calayhi wasallam)”. 

                              
1
 Riportato da Al-Bukhârî e Muslim. 

2
 Riportato da Muslim. 

 

 

 

 

 

Il sapere che non sia messo in pratica è condannato da 

Allah, dal Suo Messaggero e dai credenti. Allah (�) dice:  

�O credenti, perché dite quel che non fate? Presso Allah è 

grandemente odioso che diciate quel che non fate� (Corano 

LXI. As-Saff, 2-3). Il Profeta (
SallAllâhu 
C
alayhi wasallam) disse: “Un sapere 

che non sia messo in pratica è come un tesoro di cui non 

sia dispensata una parte nel sentiero di Allah”. Al-Fudhayl 

(rahimahullah) disse: “Il sapiente resta ignorante di quanto 

ha appreso finché non l’abbia messo in pratica”. Mâlik ibn 

Dinâr (rahimahullah) disse: “Troverai degli uomini il cui 

discorso è condotto alla perfezione, mentre l’insieme delle 

loro opere non è che imperfezione”. 

 
 

L’esigenza  
del sapere e la 
sua messa in 

pratica 



  

      

 Ibn ‘Umar (Radia Allâhu Can-hu ), che riportò questo hadîth: “Un musulmano che possiede 

un bene che vuole lasciare in eredità non deve aspettare più di tre giorni per 

mettere per iscritto le sue disposizioni”
1
. Poi Ibn Umar (Radia Allâhu Can-hu ) commentò: 

“Dopo aver sentito il Messaggero di Allah (SallAllâhu Calayhi wasallam) dire ciò, non è passata una 

notte senza che avessi messo per iscritto il mio testamento”. 

 Disse l’Imam Ahmad Ibn Hanbal: “Non c’è hadith che io abbia scritto senza 

averlo prima messo in pratica, persino quando lessi che il Profeta (SallAllâhu Calayhi wasallam) 
praticò il salasso e diede a Abu Taiba un dinar come compenso, feci anch’io lo 

stesso quando lo praticai”. 

 Disse l’Imam Al-Bukhari: “Non ho mai sparlato di qualcuno da quando ho saputo 

che ciò è illecito, e spero di incontrare Allah senza aver mai sparlato di qualcuno”. 

 Viene riportato in un hadith: “Chiunque legga il versetto del Trono (Ayat Al-

Kursi) dopo ogni preghiera, solo la morte lo separa dall’entrare in Paradiso”
 2

. 

Disse Ibn Al-Qayyim a riguardo: “Mi è stato riferito da Shaykh Al-Islam che disse: 

“Non ho mai lasciato la sua lettura dopo ogni preghiera se non per dimenticanza”.”. 

Dopo la conoscenza e la messa in pratica, arriva l’invito (o la chiamata) delle 

persone a [far conoscere] ciò che Allah ti ha concesso dei Suoi doni, in modo da 

non privare il bene né a te stesso né agli altri. A questo riguardo, il Profeta (
SallAllâhu 
Calayhi wasallam) disse: “Chiunque inviti ad un bene, avrà la stessa ricompensa di chi lo 

farà”
 3

. E disse anche: “Il migliore di voi è colui che impara il Corano e lo 

insegna”
 4

. E disse pure: “Trasmettete di me, foss’anche solo un versetto”
 5

. 

Più il diffonderai il bene, più avrai ricompense più grandi e ti verranno scritte 

buone azioni, portandoti beneficio in questa vita e dopo la tua morte. Disse il 

Profeta (SallAllâhu Calayhi wasallam): “Quando muore una persona, il suo operato viene interrotto, 

eccetto per queste tre: una donazione continuativa, una sapienza da cui si trae 

beneficio o un figlio pio che invochi [Allah] a suo favore”
 6

.  

Piccola riflessione: leggiamo Al-Fatiha più di 17 volte al giorno, rifugiandoci 

in Allah dal non diventare come “coloro sui quali è incorsa la Sua ira” e “gli 

sviati”, quindi impegnamoci a non assomigliare a loro nelle loro azioni: se 

trascuriamo l’imparare, imparando ignorantemente, assomiglieremo i cristiani 

sviati; mentre se impariamo ma non mettiamo in pratica, assomiglieremo agli ebrei 

sui quali è scesa l’ira di Allah. 

Chiediamo ad Allah di accordarci a noi e a te la sapienza benefica e l’operato 

pio. Allah e il Suo Messaggero ne sanno di più, e che la pace e la benedizione siano 

sul nostro amato Profeta Muhammad, sulla sua famiglia e sui suoi compagni. 

                              
1
 Riportato da Al-Bukhârî e Muslim. 

2
 Riportato da Al-Nasâ’i. 

3
 Riportato da Muslim. 

4
 Riportato da Al-Bukhârî. 

5
 Hadith dall’autenticità concordata. 

6
 Riportato da Muslim. 




	صفحــــة الغلاف
	فهرس الســـــــور
	001ســــــورة الفاتحة
	058ســورة المجادلة
	059ســــــــورة الحشر
	060ســورة الممتحنة
	061ســـــــورة الصف
	062ســـــورة الجمعة
	063سورةالمنافقون
	064ســـــورة التغابن
	065ســـــورة الطلاق
	066ســــورة التحريم
	067ســـــــورة الملك
	068ســــــــورة القلم

	069ســــــورة الحاقة
	070ســـورة المعارج
	071ســـــــــــورة نوح
	072ســـــــــورة الجن
	073ســـــورة المزمل
	074ســــــورة المدثر
	075ســــورة القيامة
	076ســـورة الإنسان
	077سورةالمرسلات
	078ســــــــــورة النبأ
	079سـورة النازعات
	080ســـــــورة عبس
	081ســـــورة التكوير
	082ســورة الانفطار
	083سورةالمطففين
	084سورة الانشقاق
	085ســــــورة البروج
	086ســــورة الطارق
	087ســـــورة الأعلى
	088ســورة الغاشية
	089ســـــــورة الفجر
	090ســـــــــورة البلد
	091ســورة الشمس
	092ســــــــورة الليل
	093ســورة الضحى
	094ســـــورة الشرح
	095ســـــــورة التين
	096ســــــورة العلق
	097ســــــــورة القدر
	098ســـــــورة البينة
	099ســـــورة الزلزلة
	100سورة العاديات
	101ســــورة القارعة
	102ســــــورة التكاثر
	0103ســـورة العصر
	104ســـــورة الهمزة
	105ســـــــورة الفيل
	106ســـــورة قريش
	107ســورة الماعون
	108ســــــورة الكوثر
	109سورة الكافرون
	110ســــــورة النصر
	111ســـــورة المسد
	112سـورة الإخلاص
	113ســــــورة الفلق
	114ســـــورة الناس

	صفحــــة الغلاف



